3. Die Technik als Wissenschaft allein

Die Wissenschaft, so wie wir sie heute verstehen, ist die
mathematische Naturwissenschaft, die von der Sinn-
lichkeit abstrahiert. Jedoch kann die Wissenschaft nur
von der Sinnlichkeit abstrahieren, weil sie zunachst vom
Leben abstrahiert, das sie thematisch verwirft und auf
diesem Wege vollig verkennt. Der Grund fiir dieses
Verkennen muf richtig verstanden werden und auch,
warum die Wissenschaft die sinnliche Qualitdt aus-
scheidet sowie weiterhin keineswegs mehr beachtet, so-
bald sie ihr Projekt verwirklicht, eine objektive Na-
turerkenntnis zu errichten. Diese Ausklammerung ist
allerdings in sich nicht evident. Die Wissenschaft kann
sehr wohl die Oberfliche messen, die eine Farbe ein-
nimmt. Sie ist dariiber hinaus imstande, die Intensitét
derselben zu berechnen und allgemeiner noch deren
Eigensein in den Blick zu nehmen und zu erfassen. Es
gibt eine physikalische Theorie der Farben, Toéne und
Festkorper sowie eines jeden anderen Naturelements.
Warum behaupten wir dennoch, die Wissenschaft habe
die Empfindung beiseite gelassen und kiimmere sich in
keiner Hinsicht mehr um sie? Was wird trotz allem von
der Wissenschaft in der Farbe oder im Ton vernachlés-
sigt, verschwiegen und vergessen, selbst wenn diese an
und fiir sich zum Gegenstand wissenschaftlicher Ana-
lyse werden?

151

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.-71

p-72


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichts Geringeres als das Sein selbst der Empfindung,
deren eigene Realitit. Im Wissenschaftsverstdndnis
sind das Sein der Empfindung, das Sein der Farbe und
des Tons, die materiellen Bewegungen, deren Bestim-
mung und Erkenntnis schlieB8lich von den Fortschritten
jener Wissenschaft innerlich abhéngen, die Physik heif3t
und mit diesen Fortschritten eins ist. Mit solchen "Be-
wegungen" wie mit den "Teilchen", die damit verbunden
sind, hat das Wirklichsein der Empfindung gerade
nichts zu tun. Letztere empfindet sich selbst, erfahrt
sich selbst so sehr, daB ihre Realitét in diesem Erfahren
ihrer selbst besteht und sich darin erschopft. Die Bewe-
gungen, Molekiile, Teilchen und iibrigen physikalischen
Bestimmungen sind prinzipiell eines solchen Sich-
selbst-erfahrens beraubt.

Das reale Sein der Empfindung unterscheidet sich nicht
nur von dem einer materiellen Bewegung, sondern die-
ser Unterschied ist der groBte, den der Geist begreifen
kann, wenn er es iiberhaupt vermag. Es ist der Unter-
schied oder eher der Abgrund, den Descartes am Ur-
sprung des modernen Denkens, zu dessen Begriindung
selbst, zwischen der "Seele" und dem "Koérper" zu er-
kennen wuflte. Denn der abgriindige Unterschied, der
hier waltet, besteht zwischen dem, was sich selbst er-
fahrt und sich in dieser schweigenden Selbsterfahrung
sich selbst offenbart, um so in seiner Lebendigkeit das
Leben zu sein, und dem, was in seiner Unfihigkeit, das
Werk dieser Selbstoffenbarung zu leisten, derselben fiir
immer beraubt ist und deshalb nur ein "Ding" darstellt,
das heiBt, der Tod ist. Wenn daher die mathematische
Naturwissenschaft vorgibt, das wahre Sein der Empfin-

152

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung zu erfassen, dann vollzieht sie eine Verlagerung
oder tiberfliegt vielmehr diesen ontologischen Abgrund.
Dabei substituiert sie der Empfindung, die sich selbst
erfiahrt, oder noch besser gesagt: der Tatsache selbst
des Sich-selbst-erfahrens, etwas, das in sich iiberhaupt
keinen Bezug zur Subjektivitét dieses Sich-selbst-erfah-
rens hat, das heit zum Leben, denn jene wissenschaft-
liche Erfahrungssubstitution 148t der lebendigen Selbst-
erfahrung durch "Hervorrufung" etwas in der Natur
"entsprechen".

Was die Wissenschaft ausscheidet, ist mithin eindeutig
das Leben und mit ihm alles, was in irgendeiner Weise
zu ihm gehort und darauf verweist. Die sinnlichen Qua-
litdten, die die physikalische Theorie angeblich in Be-
tracht zieht, sind in den Augen selbst der meisten Phé-
nomenologen eindeutig transzendente Qualitdten, die
zur Welt und ihren Objekten gehoren, insofern sie mit
ihnen als deren Eigenschaft verbunden sind. Die Ober-
flaiche ist farbig, das Gemé&uer ist bedrohlich, die
StraBenkreuzung verlassen und in einen Schatten ge-
taucht, der verdéchtig erscheint. Die Tduschung besteht
dann darin, diese Eigenschaften fiir welthafte Bestim-
mungen zu halten und sie auf die AuBerlichkeit zu
tibertragen, so als ob sie darin ihren wirklichen Ort und
ihr Wesen finden kénnten, das heiBt, in dieser AuBer-
lichkeit zu wachsen und durch sie genédhrt zu werden,
um so letztlich als "duBerliche" Eigenschaften zu sein.
Als ob "Farbe", "Bedrohung" oder "Verdacht" zu sein
vermdchten, ohne daf3 diese Farbe empfunden oder
diese Bedrohung erfahren wiirde, und als ob die Ober-
flache, die StraBenkreuzung oder das Geméuer irgend-

153

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p-73


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 74

etwas empfinden oder erfahren kénnten. Folglich be-
finden sich diese welthaften Bestimmungen nicht in
ihnen bzw. in der Welt, sondern dort, wo etwas erfah-
ren oder empfunden werden kann, ndmlich in dem, was
sich so empfindet und selbst erfihrt, da3 es alles Sei-
ende empfinden und erfahren kann. Der Anspruch der
Wissenschaft, die Lebenswelt auf eine Welt von Ideali-
tdten und physikalisch-mathematische Abstraktionen
zuriickzufiihren, beruht auf der tduschenden Voraus-
setzung, daB die sinnlichen Eigenschaften dieser Welt
genau die ihrigen sind und dieser Welt im eigentlichen
Sinne zugehdren. Und weil die Farbe in der Natur und
nicht in der Seele ist, denkt die Wissenschaft, deren na-
turhaftes Sein erfassen zu kénnen, und zwar durch eine
feinere Analyse als die der Wahrnehmung - mithin
durch eine physikalische Analyse.

Die Reduktion der Lebenswelt auf die Wissenschafts-
welt hingegen zu untersagen, kann allein ein Denken,
das imstande ist, die Lebenswelt in ihrer Besonderheit
zu fassen. So befremdend es auch erscheinen mag, dies
heiBt, die Nichtriickfithrbarkeit der Lebenswelt auf die
Welt und auf jede mogliche Welt zu verstehen, insoweit
nidmlich die Lebenswelt eine sinnliche Welt ist und das
Sinnlichsein letztlich auBerhalb der Welt - im Leben
selbst - beruht. Denn die sinnliche Qualitit ist jeweils
nur die Objektivierung und somit die Re-prédsentation
eines Eindrucks, dessen impressionales Sein der Selbst-
eindruck ist, das heiBt die absolute Subjektivitdt als
Leben.

Hier zeigt sich uns das Ungeniigende der bereits klas-
sischen Vorgehensweise der Phdnomenologie, die im

154

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenzug zur Galileischen Wissenschaft die Umkehr
der Wissenschaftswelt zur Lebenswelt und von dieser
zum BewuBtsein derselben vollzieht. Denn das BewuBt-
sein der Welt als "Bewultsein von", worin sich die In-
tentionalitdt ihrerseits entfaltet, erlaubt noch nicht die
Sammlung der Empfindung in sich und so ihr Zum-
sein-kommen. Vielmehr wird die Empfindung im Auf-
brechen der Ekstase auBerhalb von sich geworfen und
findet sich derart als "Vorstellungsempfindung" dis-po-
niert und zer-streut vor, das heif3t als Humusboden die-
ser Welt, welche die Lebenswelt selbst ist. Auf diese
Weise jedoch ist eine solche Vorstellungsempfindung
jeweils nur die irreelle Représentation der realen Emp-
findung, die ihre Realitdt in ihrer Selbstempfindung
findet, mithin nicht im BewuBtsein der Welt, sondern
im Leben.

Dies hatte schon unsere kurze Analyse des Kunstwerks
gezeigt. Diejenigen, die Husserls genialen Hinweisen
folgend es auf rein Imaginéres reduzieren (und so von
seinem Tréger unterscheiden, der allein zur Wahrneh-
mungswelt gehort), ziehen daraus den SchluB, daB die
reale Welt in sich selbst nicht schdn sei und sie es nicht
sein kann, das hei3t weder schon noch héaBlich ist.
Wenn dies der Fall sein sollte, so wire die Verwiistung
der Erde durch die Technik, wovon die Rede sein wird,
ohne Gewicht oder es wire vielmehr keine Frage. Denn
wie kénnte man etwas entstellen und ins Grauenhafte
stiirzen, was von Natur aus jeder dsthetischen Katego-
rie entweicht?

Eine weitere Folge der These vom imaginédren Status
des Kunstwerks wére nicht weniger anfechtbar. Denn

155

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.-75


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn das Werk ein rein Imaginires darstellen und sich
darin wie jedes beliebige Bild erschopfen wiirde, so
suchte man vergeblich, welche Grundlage seiner inne-
ren Konsistenz zuzuschreiben wiére. Unter letzterer
verstehen wir seine Lesbarkeit, die strenge Bestimmung
seiner Teile als Elemente der dsthetischen Komposi-
tion, und diese Elemente wurden bereits als in sich
asthetisch aufgewiesen. Was das gewohnliche Bild in
der Tat kennzeichnet, ist folgendes: Indem es zu jedem
Augenblick vom Einbildungsakt des BewuBtseins ge-
tragen wird, der es setzt, und nur den dulersten Punkt
dieser BewuBtseinsaktivitit bildet, ertragt das Bild sich
gegeniiber keinerlei Passivitidt des Blicks und stiirzt in
sich zusammen, sobald der BewuBtseinsakt unterbro-
chen wird, der es hervorbringt. Ich kann nicht, wie
Sartre! sagt, die Anzahl der Saulen am Pantheon zih-
len, dessen Bild ich erstelle.

Einer der bemerkenswerten Ziige des Kunstwerks ist
nun aber die Klarheit und Genauigkeit der Einzelhei-
ten (auf der "Kreuzabnahme" von Fra Angelico im Klo-
ster San Marco kann ich die Figuren im Vordergrund
zihlen, ebenso die Anzahl der Tiirme an der Stadt-
mauer wie der Hiuser oder Gebédude, die oberhalb des
Gemaduers noch z. T. wahrgenommen werden konnen,
usw.). Weiterhin haben die Einzelheiten einen streng
bestimmten Ort und besitzen die zwingende Evidenz
und Kraft der inneren Kompositionsverhéltnisse, die
aus der Komposition genau das machen, was sie ist.

1 Vgl. L'imaginaire, Paris: Gallimard 1940, 81, 174 f. Sartres Bei-
spiel, das er selbst zitiert, geht zuriick auf Alain, Sy§téme des
Beaux Arts (1920), Paris: Gallimard 1926, 342 (Anm. d. Ubers.).

156

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch bedeutsamer ist die Weise, wie sich uns das
Kunstwerk darbietet. Namlich nicht in seiner ontologi-
schen Bediirftigkeit, gleichsam wie das zerbrechliche
Endglied einer Aktivitdt, ohne die es sofort ins Nichts
versinken wiirde, sondern als die gewaltig sich aufer-
legende Macht, die durch ihre Eigenkonsistenz das
Vermogen in sich enthélt, uns ihr gegeniiber in die
Situation des Betrachters zu versetzen, das heif3t eines
Wesens, das grundlegend hinsichtlich des ihm zur
Betrachtung Gegebenen passiv ist. Dies verhilt sich so,
wie es unsere ersten Analysen nahegelegt haben, weil
der Ort des Werks zunéchst nicht das iiber den Tréger
hinaus gebildete imagindre Noema ist, sondern die
Subjektivitiat selbst, das heit der Ort, wo sich ur-
spriinglich jede Empfindung und jedes Bild formt, wo
sie aus sich selbst heraus wachsen und sich so selbst tra-
gen, indem sie vom Gewicht ihres eigenen Seins iiber-
wiltigt werden. Jedem objektiven Element der Kompo-
sition - dem in der spezifischen Dimension des Werks
neutralisierten Tréger wie dem Bild - entspricht folglich
eine besondere affektive Tonalitdt, in der sich alles Ge-
sehene, imagindr Vorgestellte und Empfundene selbst-
affiziert. Und dies macht die vom Gemailde, von der
Statue oder vom Baudenkmal hervorgerufene Emotion
aus: Diese wollte der Werkschopfer ausdriicken, und
sie ist es, die der Betrachter fiihlt, indem er in seinem
tiefsten Grund mit dem Wesen der Kunst iiberein-
stimmt.

Worin unterscheidet sich jedoch das Kunstwerk von der
sinnlichen Welt, wenn es als Selbstaffektion der Ekstase
des Seins denselben Status wie diese hat? Der Unter-

157

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.- 76


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.- 77

schied liegt darin, daB es eine fingierte Welt ist, deren
Elemente so angeordnet und komponiert sind, daB sie
stirkere und bestimmte Gefiihle hervorbringen, jene
selbst, die der Kiinstler ausdriicken will, wie gezeigt
wurde. Oder anders gesagt, die Welt ist, falls dies vor-
gezogen werden sollte, ein ausgedehntes Werk, deren
Wirkung, das heiBt Wahrnehmung, nur zu einem gerin-
gen Grad schon ist, mithin auf akzidentelle und den-
noch wesenhafte Weise. Denn es konnte geltend ge-
macht werden, daB3 sie sinnlich und als solche dsthe-
tisch ist, also den Gesetzen der Sinnlichkeit gehorcht,
die die Gesetze der Konstitution einer jeden méglichen
Welt sind.

Wenn das Abstrahieren von der sinnlichen Lebenswelt
nicht nur bedeutet, die sinnlichen Qualitidten dieser
Welt aufler Spiel zu setzen, sondern damit zugleich
auch das Leben selbst, so zeigt sich uns, um diesen Ge-
danken konsequent zu Ende zu denken, die Einsamkeit
der Wissenschaft. Diese Einsamkeit ist eine so extreme,
daB sie eigentlich nicht richtig denkbar ist. Die Wissen-
schaft existiert niemals allein, wie wir noch zeigen wer-
den. Aber sobald sie das Leben aus ihrem Untersu-
chungsfeld ausgeschieden hat (und als Wissenschaft tut
sie dies notwendigerweise), verhdlt sie sich so, als ob sie
allein wire. Sie wird nunmehr der Welt ihr Gesetz vor-
schreiben, das heil3t der sinnlichen Lebenswelt, die wei-
ter besteht, obwohl in ihr von allem abstrahiert wurde,
was sinnlich und lebendig ist. Eine solche Situation, in
der eine theoretische Instanz tiber die Lebenswelt und
das Leben selbst entscheiden wird, ohne sie in irgend-
einer Hinsicht in Betracht zu ziehen, kennzeichnet die

158

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegenwiartige Phase der Weltgeschichte. Sie macht aus
ihr die Moderne, von der man sagen kann, dal wir sie
erleiden, wenn gilt, daB in ihr das Leben - zum ersten
Mal seit Geschichtsbeginn - aufgehdrt hat, sich selbst
seine eigenen Gesetze vorzuschreiben.

Die Wissenschaft, die sich allein auf der Welt glaubt
und sich als solche verhélt, wird zur Technik, ndmlich
zu einer Gesamtheit von Verfahren und Verédnderun-
gen, die ihre Mdglichkeit in der Wissenschaft und deren
theoretischem Wissen schopfen, und zwar unter Aus-
schluf3 einer jeden Referenz zur Lebenswelt wie zum
Leben selbst. Dennoch ist das Wesen der Technik in
seinem Doppelverhéltnis - positiv hinsichtlich der Wis-
senschaft und negativ hinsichtlich des Lebens - schwie-
rig zu fassen. Es ist deshalb entscheidend, eine systema-
tische Erhellung desselben vorzulegen.

Die Technikinterpretationen, die sich mit groBem
Recht in einer Epoche mehren, wo jeder die tiefgrei-
fenden Wandlungen wahrnimmt, die die Welt beriih-
ren, und dabei dunkel die gewaltige Bedrohung spiirt,
die sie seinem Leben auferlegen, teilen sich in zwei
Gruppen. Die einen sehen in der modernen Technik
die fortschreitende Herrschaftsbehauptung des Men-
schen iiber die Dingwelt. Denn die Technik bezeichnet
nichts anderes als eine Gesamtheit von immer zahlrei-
cheren perfekten und méichtigen Mitteln. Und wer Mit-
tel sagt, meint auch den Zweck, so daB3 die Technik auf
hohere Interessen verweist, die jene der Menschheit
sind und in der Anwendung aller neuen, von der Wis-
senschaft gebotenen Mdglichkeiten schlieBlich die Ge-
legenheit finden werden, sich zu verwirklichen. Kann

159

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p-78


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p-79

der "Fortschritt" etwas anderes bezeichnen als diese
von der Wissenschaft ermdglichte fortschreitende Ver-
wirklichung der h6chsten Menschheitszwecke? Zwecke,
die mit der Menschheit identisch und fiir ihr Wesen
konstitutiv sind?

Von diesen "héheren Interessen" der "Menschheit"
selbst, das hei3t vom Wesen des Lebens, wissen leider
sowohl die Wissenschaft wie die aus ihr hervorgegan-
gene Technik absolut nichts und ziehen sie nicht in Be-
tracht. Spricht man deshalb hinsichtlich der Technik
von "Mitteln", so ist demzufolge anzuerkennen, daB es
sich um sehr besondere Mittel handelt, die keinem
Zweck mehr dienen, der von ihnen verschieden wire,
sondern selbst den "Zweck" bilden. Mithin finden wir
uns einer beeindruckenden Gesamtheit von instrumen-
talen Vorrichtungen, Handlungsweisen, Verfahren und
immer wirkungsvolleren wie ausgekliigelteren Metho-
den gegeniiber, deren Entwicklung allerdings weder an-
dere Anreize noch Gesetze kennt als sich selbst und
sich daher wie eine Selbstentwicklung hervorbringt.
Diese Selbstentwicklung entspricht einem Netz von
Prozessen, die - auf das theoretische Wissen der Wis-
senschaft gegriindet - allerdings sich selbst iiberlassen
sind. Sie funktionieren von selbst und fiir sich selbst,
wobei sie folglich auf dieses Wissen zuriickwirken, es
anreizen und hervorrufen, und zwar letztlich als dessen
wahrer Grund, anstatt sich von ihm bestimmen zu las-
sen. Dies ist das Wesen der modernen Technik.

Welche dieser beiden Technikauffassungen ist die rich-
tige, und wie 148t sich zwischen ihnen wihlen? Wire
nicht vielmehr die eine wie die andere je auf ihre Weise

160

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"wahr", falls man sie auf eine Wesensgeschichte der
Technik und auf die entscheidenden Augenblicke be-
z0ge, die in dieser Geschichte aufgetreten sind? Ent-
sprache dann nicht eine jede dieser "Interpretationen”
diesen geschichtlichen Augenblicken als ihre mehr oder
weniger gelungene Vorstellung, als Ideologie einer
Epoche? Aber diese Geschichte ist eben nur dann eine
Wesensgeschichte, wenn sie zum Ursprung der téchne
zuriickfiihrt, das heiflt zu deren wirklichem Wesen: zur
grundsétzlichen Mdglichkeit dessen, was eine "Technik"
ist, sowie der verschiedenen Phasen, die diese in ihrer
Entwicklung annehmen sollte. Keine zufélligen, kontin-
genten Phasen wie die plétzlichen Umschwiinge und
Ereignisse der im allgemeinen hierfiir gehaltenen Ge-
schichte, sondern im Gegenteil in gewisser Weise not-
wendige Phasen, insofern sie im Ursprungswesen der
téchne wurzeln, die sie ermdglichte und gewollt hat.

An dieser Stelle finden wir uns einer auBerordentlichen
Situation gegeniiber. Denn das Ursprungswesen der
téchne, das wir ins Auge fassen miissen, um die ver-
schiedenen Formen der Technik und insbesondere das
Wesen der modernen Technik zu verstehen, die vom
Leben abstrahiert, ist das Leben selbst. Technik be-
zeichnet in allgemeiner Hinsicht nidmlich ein prakti-
sches "I—Iandlungswissen".2 Aber das Ursprungswesen
der Technik ist kein besonderes Handlungswissen; es ist
das Handlungswissen als solches, das heif3t ein Wissen,

2 Dieses savoir-faire darf nicht als eine dufere Handlungsregel
verstanden werden; vgl. noch ausfiihrlicher dazu M. Henry,
Marx 1: Une philosophie de la réalité, Paris: Gallimard 1976 (Neu-
aufl. 1991), 314 ff. (Anm. d. Ubers.).

161

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 80

das im Handeln oder Tun selbst besteht, mithin ein
Handeln und Tun ist, das sein eigenes Wissen in sich
selbst tridgt und es bildet. Jedes Tun bildet ein solches
Wissen und identifiziert sich mit ihm, insofern dieses
Tun sich selbst in jedem Punkt seines Seins empfindet
und erfihrt sowie jenes radikal subjektive Tun ist, das
sein Wesen in der Subjektivitdt schopft und durch sie
ermoglicht wurde. Welches Handlungswissen mit wel-
chen Formen auch immer, die es annehmen kann, trigt
in sich dieses Urprungswissen, das sein Wesen im Tun
und letztendlich in der Subjektivitdt desselben findet?
Das urspriingliche Handlungswissen ist die Praxis und
folglich das Leben selbst, da die Praxis sich im Leben
erkennt. Im Leben ist die Praxis jenes urspriingliche
Handlungswissen, welches das Ursprungswesen der
Technik bildet. Wie ist dann vom Leben selbst aus jener
hervorbrechende ProzeB zu verstehen, aus dem das Le-
ben vertrieben sein wird und der unter dem Aspekt
eines Netzwerks von objektiven Vorrichtungen und
Verfahren vor unseren Augen die Verwiistung der Welt
vornimmt, die ihm als Lebenswelt zugehort?

Das Ursprungswesen der téchne ist kein ideales Wesen,
das irgendwo vor uns in einem intelligiblen Raum
schweben wiirde; dies ist es nur in der Augen der Theo-
rie. Als sich selbstaffizierende Praxis bestimmt es sich
und individualisiert es sich in dieser Selbstaffektion wie
durch sie. Denn alles, was sich selbst empfindet und er-
fahrt, empfindet und erfdhrt sich notwendigerweise
nicht nur auf diese oder jene Art, sondern auBerdem als
dieses oder jenes, folglich in Form einer singuliren Er-
fahrung. Diese ist von Natur aus eine individuelle Erfah-

162

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung, sofern gilt, da das Wesen der Selbstaffektion das
der Ipseitét ist. Diese bestimmte, singuldre und indivi-
duelle Praxis ist unser Leib.

In der immanenten Ausiibung seiner Kraft, die sich
selbstaffiziert und in diesem Selbstaffizieren nicht auf-
hort, trifft der Leib auf einen ersten Widerstand der in-
neren phidnomenologischen Systeme, die seiner An-
strengung nachgeben und unseren "organischen Leib"
bilden. Darunter ist die Gesamtheit unserer "Organe"
zu verstehen, aber nicht so, wie sie irgendeiner objekti-
ven Erkenntnis erscheinen kénnen, sondern gerade so,
wie wir sie im Inneren unseres subjektiven Leibes als
die Endgr6Ben unserer Anstrengung leben, das heit
als jene Ur-"Gestaltungen", deren ganzes Sein in ihrem
der Anstrengung-gegeben-sein besteht und sich in ihm
erschopft. In zweiter Linie trifft inmitten dieser Zone
relativen Widerstands, den der organische Leib bietet,
jener Druck, der auf diesem Widerstand lastet und ihn
allméhlich weichen 148t (da es sich um die Verwirkli-
chung der Vermégen des subjektiven Leibes handelt),
auf ein Hindernis, das nicht mehr nachgibt. Diese abso-
lute Widerstandslinie, die sich in ihrer Kontinuitidt im
Zentrum selbst des organischen Leibes und als uniiber-
schreitbare Grenze seiner Entfaltung zu empfinden
gibt, ist die Erde; das hei3t so, wie wir sie hier noch le-
ben, ndmlich wie wir sie im Inneren der subjektiven
Leib-bewegung erfahren, die in der von ihr unternom-
menen Anstrengung selbst, um die Erde zuriickzudrén-
gen und sie zu besiegen, sich gerade daran bricht.

Das Ursprungswesen der téchne ist daher wie folgt zu
verstehen. Es ist das Gesamtsystem, das von meinem

163

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p. 81


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 82

sich bewegenden und sich anstrengenden Leib gebildet
wird, mithin von meinem absolut subjektiven und ab-
solut lebendigen Leib. Zu diesem Gesamtsystem gehort
aber ebenso der organische Leib, der sich unter seiner
Anstrengung innerlich aushohlt und nachgibt. SchlieB3-
lich gehort dazu die Erde, die ihrerseits sich zu bewegen
weigert und sich der Anstrengung widersetzt, indem sie
sich darin als das gibt, was diese weder besiegen noch
zum Nachgeben zwingen kann. Fiir den radikal imma-
nenten, subjektiven Leib, in dem ich mich als das fun-
damentale "Ich kann" halte, das ich bin, ist die Aufgabe,
die Erde durch die Anwendung seiner eigenen Vermo-
gen zum Nachgeben und sozusagen zum Riickweichen
zu zwingen, so schwierig, daf3 er Instrumente erfunden
hat. Das heiit, der Erde wurden Elemente entrissen,
die ihr gehérten, um sie gegen sie zu wenden; man be-
diente sich ihrer, um die Erde auf mannigfache Weise
umzupfliigen, zu bewegen, zu verdndern und ihr eine
neue Form aufzuprigen. Das "Instrument" ist ur-
spriinglich nichts anderes als die Verldngerung des im-
manenten, subjektiven Leibes und damit wie ein Teil
des organischen Leibes selbst, ndmlich etwas, das der
Anstrengung nachgibt und sich so - und nur auf diese
Weise - gibt: als etwas, das durch den Eingriff einer
Bewegung in seinem Sein an-kiinftig wird. Das Instru-
ment wird von der Bewegung ergriffen, bewegt und ge-
handhabt. Es entnimmt seine Substanz nur der Tatsa-
che, die bewegliche Endgroe jener Bewegung zu sein,
deren praktische und nicht feste, sondern problemati-
sche Grenze, da die Bestimmung und das Festmachen
dem Vermogen dieser Bewegung iiberlassen sind. Des-

164

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halb wird das Instrument von der Natur losgelost, um
der Initiative des Leibes iiberantwortet und ihm zur
Verfiigung gestellt zu werden.

Eine solche "Loslosung" ist jedoch nur scheinbar und
unterstreicht ein Merkmal, das der Natur insgesamt
eigen ist. Diese steht wesenhaft einem Ursprungsleib
zur Verfiigung, denn sie ist das schwankende Korrelat
einer Bewegung oder dessen feste Grenze, und zwar
auf solche Weise, daB diese "Festigkeit" sich allein in
einer solchen Bewegung wie durch sie bestimmt. Die
Erde ist nur als das denkbar, worauf wir unsere Fiile
stellen oder stellen kénnen, als der Boden, auf den wir
uns abstiitzen. Es gibt keine denkbare "Luft" auBer je-
ner, die wir einatmen und die uns vielleicht verbrennen
wird; keine Oberfliche, weder Volumen noch Festkor-
per auBer denjenigen, die wir beriihren kénnen. Es gibt
kein anderes Licht als jenes, das in der Subjektivitét un-
seres Auges erstrahlt. Leib und Erde sind durch ein so
urspriingliches Er-eignis miteinander verbunden, daf
niemals etwas im Gegen-iiber eines reinen "Auflen", als
Gegen-stand fiir eine theorfa an-kiinftig wird, was ohne
uns da wiére. Vielmehr kann es nur als das Historiale
dieses urspriinglichen Er-eignisses und als dessen
Grenzmodus da sein. Wir nennen dieses urspriingliche
Ereignis Erdeinverleiblichung, denn dieses Ereignis ist so
urspriinglich, daB es aus uns die Besitzer der Welt
macht;3 und zwar nicht erst nachtréglich, etwa aufgrund

3 M. Henrys begriffliche Korrespondenz zwischen Copropriation
(Er-eignis) und Corpspropriation (Erdeinverleiblichung) kann nur
begrenzt im Deutschen wiedergegeben werden. Einerseits scheint
"Er-eignis" eine Aufnahme des Heideggerschen Ereignisbegriffs

165

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p- 83


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer Entscheidung unsererseits oder aufgrund der
Einnahme eines bestimmten Verhaltens gegeniiber
dem Kosmos seitens einer gegebenen Gesellschaft,
sondern in einem apriorischen Sinne, mithin aufgrund
der Leibbedingtheit des Seins als eines erdeinverleib-
lichten Seins. Wir verandern die Welt, und die Mensch-
heitsgeschichte ist dermaBen nur die Geschichte dieser
Verinderung, daB3 es unmdglich ist, eine Landschaft zu
betrachten, ohne in ihr die Auswirkung einer bestimm-
ten Praxis zu erblicken. Aber die Verdnderung der Welt
ist nur aktualisierende Verwirklichung der Erdeinver-

zum dadurch bestimmten Verhéltnis Sein/Denken darzustellen.
Andererseits ist gerade das neue Konzept der "Erdeinverleibli-
chung" dessen ontologische wie phdnomenologische Kritik, inso-
fern das Verhiltnis Leib/Erde das eigentliche "Er-eignis” darstellt,
ndmlich als "Leib-Erde-Gemein-" oder "-Mitbesitz" (co-propria-
tion). In dieser Hinsicht lieBe sich dann die "Erdeinverleiblichung”
auch als das fundamentale "Leib-er-eignis” (Corps-propriation) ver-
stehen, das fir M. Henry im AnschluB an Maine de Biran und
Marx ein doppeltes ist, ndmlich das innere, passive Leib-selbst-er-
griffen-sein als Leibselbstaffektion und die davon abhéngige
Erdergreifung, worin die Erde als gelebte Resistenz integriert oder
eben einverleibt ist. Allerdings muB hier jede verrdumlichende
Vorstellung abgelegt werden, um diese Erd-Einverleibung als die
"lebendige Gegenwart" von Anstrengung im Sinne subjektiver Ar-
beit zu fassen. Anders gesagt ist die leibangeeignete Natur (corps-
propriée) als sich-selbst-aneignendes Leibgeschehen (corps s’ap-
propriant) die Selbstereignung des Leibes, worin die Bewegung des
"Ergreifens” der Erde/Resistenz die Selbstbewegung des Leibes als
das voraussetzt, was sich nie von sich selbst distanziert. Die
Grenze dieser Bewegung als "duBeres Hindernis" offenbart sich
nur in der Leibselbstergriffenheit, die nicht von sich 148t. Erdein-
verleiblichung will dieses Ankiinftigwerden der "Ur-Arche Erde"
(Husserl) in leiblich-lebendiger Présenz iibersetzungsmiBig zum
Ausdruck bringen, das heiSt die phinomenologische Neubestim-
mung der "Lebenswelt” im Sinne Henrys unterstreichen (Anm. d.
Ubers. in Zusammenarbeit mit dem Autor).

166

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leiblichung, die aus uns die Bewohner der Erde als de-
ren Besitzer macht. Wie die Welt immer zuerst die Le-
benswelt ist, verstehen wir jetzt ein wenig besser. Bevor
sie ndmlich iiberhaupt eine sinnliche Welt ist, ist sie das
Korrelat einer Bewegung als erdeinverleiblichte Welt.

Alle Verstandnisschwierigkeiten hinsichtlich der Praxis
entstammen folgendem Denken: Anstatt die innere
Entfaltung des organischen Leibes in der subjektiven
Spannung des Ursprungsleibes zu leben, verfillt es dar-
auf, sie sich vorzustellen. Daraufhin galt es zu verste-
hen, wie eine subjektive Bestimmung ein Naturseiendes
verdndern kann, wie die "Seele" auf den "K&rper" ein-
zuwirken vermag. Diese Frage ist umso unlGsbarer, als
hierbei beziiglich der "Seele" deren Verlagerung aus
einer Seinsdimension, wo die Handlung als einfache
"seelische" Verwirklichung hervorgebracht wird, in eine
andere Seinssphére stattfindet, ndmlich in die Sphére
der "Objektivitdt", in der keinerlei Handlung jemals
hervorgebracht wurde und auch nicht hervorgebracht
werden wird. Die "Seele", anders gesagt der subjektive
Leib, ist dadurch das Denken geworden, das heif3t eben
die Représentation, die jene Anndherungsweise dar-
stellt, der sich die Praxis grundsétzlich entzieht, sofern
sie subjektiv und lebendig ist.

Die Représentation der Praxis ruft jene Ideologie her-
vor, die die Technik als instrumentale Verdnderung der
Natur durch den Menschen hinsichtlich der von ihm ge-
setzten Zwecke interpretiert. Einerseits kann eine sol-
che Ideologie in der Tat das urspriingliche Ereignis von
Leib und Erde im SchoB des Lebens darstellen. Ande-
rerseits entstellt sie es ernsthaft als dessen Représenta-

167

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p. 84


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 85

tion in zwei Punkten: 1) Indem jene Ideologie die
Handlung auBerhalb des ihr ontologisch eigenen Medi-
ums versetzt, wird diese in sich unversténdlich. 2) Da-
durch, daB dieselbe Ideologie die innere Einheit der im-
manenten Entfaltung des organischen Leibes zerbricht,
projiziert sie - als gleichfalls getrennte Elemente - die
"Ursache", die "Wirkung", die "Mittel", den "Zweck" und
deren "Bezug", der so selbst unverstandlich wird, in die
AuBerlichkeit der Reprisentation. An die Stelle der
Kategorien des Leibes treten somit jene des rationalen
Denkens. Wenn sich heute eine solche Technikauffas-
sung allerdings als grundlegend unangemessen offen-
bart, dann nicht nur deshalb, weil sie die Verlagerung
der Praxis von deren realem Vollzugsort an denjenigen
ihrer félschenden Représentation durch einen Verstand
vornimmt, der Ursachen und Zwecke setzt. Vielmehr
liegt die Unangemessenheit darin, daB sich am Ort des
realen Praxisvollzugs selbst, ndmlich in der Subjektivitdt
des Lebens, eine Erschiitterung eingestellt hat, die das
Sein in dessen Grundlagen bedroht.

Solange sich die téchne mit der spontan-selbstandigen
individuellen Praxis deckt, ist sie nur der Ausdruck des
Lebens, die Verwirklichung der Vermdégen des subjek-
tiven Leibes und somit eine der wichtigsten Kulturfor-
men. Es sind die inneren Lebensanforderungen, die sie
hervorrufen (Anforderungen, die sich anschlieBend als
dessen "Ursachen" oder "Zwecke" vorstellen lassen). Es
sind die phdnomenologischen Strukturen des Ur-
sprungsleibes, die die Modalititen der Technikaus-
tibung bestimmen, oder besser gesagt sie sind diese
Modalitdten. Wenn sich dieses urspriingliche Tatigwer-

168

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den als Aktivitdt der Natur noch anzupassen hat, so
geht in Wirklichkeit diese Anpassung doch insofern aus
dieser hervor, wie die tatsichliche Natur die erdeinver-
leiblichte Natur ist. So sind Handeln oder elementare
Arbeit nur die Aktualisierung dieser Erdeinverleibli-
chung. In den héheren Kulturformen wie Kunst, Ethik
und Religion, die gleichfalls Weisen der téchne sind, ist
diese Praxisbestimmung durch das Leben in dem MafBe
noch evidenter, wie der moralische oder ethische Habi-
tus ebenso wie das &sthetische Schaffen direkte und
unmittelbare Ausdrucksformen der lebendigen Subjek-
tivdt sind. In dieser finden sie sowohl ihr Prinzip und die
Formen ihrer Regelung als auch den Ort ihres Zum-
sein-kommens, ndmlich die konkreten Modalitdten ih-
rer Verwirklichung.

Die ontologische Erschiitterung erfolgt, wenn die
Handlung aufhért, den Lebensanweisungen zu gehor-
chen, und sie nicht mehr das ist, was sie an ihrem An-
fang ist, ndmlich die Aktualisierung der phdnomenolo-
gischen Potentialititen der absoluten Subjektivitit.
Dariiber hinaus scheint es, als habe die Handlung den
Ort verlassen, der von jeher der ihre war, um sich nun-
mehr in der Welt hervorzubringen: in den Fabriken,
Stauddmmen und Atomkraftwerken, das heif3t {iberall,
wo unabléssig und auf allen Seiten Kolben, Turbinen,
Réderwerke und Maschinen jeder Art funktionieren,
kurzum, die gewaltigen instrumentalen Vorrichtungen
der GroBindustrie. Diese tendiert dahin, in die elektro-
magnetischen Entladungen der Computer der fiinften
Generation und in andere Supermaschinen der "Tech-
nik-Wissenschaft" aufzugehen. In ihr zeigt sich in der

169

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 86

Tat das entscheidende Geschehen der Moderne als
Ubergang vom Reich des Menschlichen zum Un-
menschlichen, denn die Handlung ist objektiv geworden.
Die Oberflache der Erde entspricht ihrer physikalisch-
mathematischen Erkenntnis: den Atomwirbeln und
dem Teilchenbeschuf3 sowie jenen uralten und rasen-
den Wogen der Bio-Evolution ohne Ursprung, Ursache
und Ziel.

Wir sagten oben: "Es scheint", daB die Handlung ihren
subjektiven Ursprungsort verlassen hat, denn es gibt
keine Handlung - als Praxis - aufler in der Subjektivi-
tdt und durch diese. Allein in der radikalen Immanenz
seiner Ursprungsleiblichkeit ergreift der Leib jedes
seiner Vermdgen und verfiigt dariiber, um "sich ihrer zu
bedienen", wenn er es will. Sobald dieses In-sich-
selbst-einrichten aufhort, das jedes Konnen und Tun
auszeichnet, und die Subjektivitit nicht mehr ihr
Wesen als Selbstaffektion freigibt, vollzieht sich nie-
mals mehr eine "Handlung". Es geschehen dann nur
noch materielle Ortsverlagerungen wie das Herabstiir-
zen von Wasser in den Wasserfillen, die verschiede-
nen Industriemechanismen, die Phdnomene der Wel-
lenausbreitung oder die "Teilchenbahnen" in der Mi-
krophysik. Der Inhalt der modernen Technik sind ob-
jektive Vorgiange der genannten Art, die sich von selbst
wie in ‘der Kybernetik oder im mikrophysikalischen
Substrat des Universums abspielen, kurz gesagt eine
Gesamtheit von Vorrichtungen, die nicht mehr le-
bendig und nicht mehr das Leben sind. Dies ist es, was
die Technik bestdndig handhabt oder was sie eher noch
in ihrem Sein konstituiert - der Stoff, aus dem sie

170

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besteht und der im eigentlichen Sinne ihre "Substanz"
ausmacht.

Nun ist es so, daB3 solche Vorgénge nicht "blind" zu sein
scheinen, denn sie filhren zu kohdrenten und zweckbe-
stimmten Ergebnissen. Im Fall der Technik sind sie
Folge eines Wissens. Welchen Wissens? Genau hier be-
findet sich jene ontologische Kehre, die das moderne
Zeitalter einleitet, oder die maBgebliche "Revolution",
die sich in der "Menschheitsgeschichte" ereignet hat,
um diese Kehre auf eine noch &uflerliche Art zu be-
zeichnen. Lassen wir die politischen Revolutionen bei-
seite, die nur Folgen oder Symptome darstellen. Dem
Wesenhaften ndhert man sich dann, wenn man mit
Marx imstande ist, die Umkehr der lebenswichtigen
Teleologie zu erkennen, die sich am Ende des 18. und
19. Jahrhunderts vollzog. Denn hier horte die Produk-
tion der Giiter fiir den Verbrauch, der jede Gesellschaft
charakterisiert, auf, durch und auf solche Giiter hin
ausgerichtet zu sein, das heilt auf "Gebrauchswerte"
hin, um von nun an den Erwerb und die Vermehrung
des Tauschwerts, anders gesagt des Geldes, zu verfol-
gen. Als die Produktion ékonomisch wurde, es darum
ging, Geld zu produzieren, das heiit eine 6konomische
Realitdt anstelle von Giitern, die dem Leben niitzen
und von ihm festgelegt werden - in dem Augenblick hat
sich das Aussehen der Erde tatsachlich verdndert.
Diese Welt ist die durch die Erdeinverleiblichung defi-
nierte urspriingliche Natur und verwirklicht sich als sol-
che in der Aktualisierung der subjektiven Potentialita-
ten der lebendigen Leiblichkeit. Dariiber hinaus ist die
Lebenswelt daher als diese Aktualisierung nicht die

17

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.- 87


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 88

Welt-der-Intuition, sondern die Welt-der-Praxis, die
Welt als Wirkung dieser Praxis; wesenhafter und zuvor
noch: die Welt als deren Ausiibung, das heiflt die Welt
nicht als Objekt, sondern als 4kt, welcher der Leib ist.
Einerseits muBlte sich eine solche Welt durch das Ein-
dringen einer Finalitét, die ohne Bezug zu dem ist, was
diese Welt in sich und seit jeher ist, ernsthaft gestort
finden - ndmlich durch die Produktion einer Abstrak-
tion, wie sie die Produktion des Geldes ist. Eine solche
Stérung besteht insbesondere im Auftreten und in der
Eigenentwicklung einer neuen ontologischen Dimen-
sion: der 6konomischen Realitdt, die urspriinglich weder
zur leibhaften Natur noch zum Leib selbst gehort. An-
dererseits dndert sich diese Produktion vollig, sobald sie
eine solche des Geldes und nicht mehr der Gebrauchs-
werte ist. Da sie nicht mehr durch die Potentialitdten
der Subjektivitdt, durch deren "Bediirfnisse", hervorge-
rufen, definiert und begrenzt wird, findet diese Produk-
tion auch nicht mehr in ihnen ihren Zweck, was besagt,
daB sie nicht mehr in sich selbst die Verwirklichung die-
ser Potentialitdten ist. Sie hort dann auf, sich qualitativ
zu differenzieren, um quantitativ, "unendlich", zu wer-
den, so wie das Geld, das produziert werden muB.

Infolgedessen ist diese "6konomische Revolution" keine
Revolution innerhalb eines vorgegebenen ©6konomi-
schen Universums, sondern das Hervorbrechen dessel-
ben und sein Sicheinrichten im Sein. Andererseits ist sie
nicht die einzige und entscheidende Revolution zum
Umsturz der Erdeinverleiblichung, die die Ursprungs-
bedingung der Menschen auf Erden und somit ihre Ge-
schichte definiert. Die 6konomische Revolution hat die

172

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mafBgebliche Revolution nur vorbereitet, indem sie als
deren Ursache, aber nicht als das wahre Wesen dersel-
ben wirkte. Die rasende Produktionsbeschleunigung als
O6konomische Produktion ruft aus 6konomischen Griin-
den (die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Pro-
fitrate und vor allem des Mehrwertes) die Erfindung
und Vermehrung neuer Herstellungsmittel, die Verbes-
serung der alten und so eine auBergewohnliche techni-
sche Entwicklung hervor, die die Erfindungen der Wis-
senschaft nutzt und diese ihrerseits wiederum auslost.
Das Produktionsmittel ist nicht mehr das "Instrument",
das den subjektiven Leib verldngert und von ihm im
voraus festgelegt wird, so da3 die Handhabung des In-
struments nur die Verwirklichung der Vermogen dieses
Leibes, dessen Ausiibung und infolgedessen eine
Grundform der Kultur ist. Dieses "Mittel" bzw. "Instru-
ment" ist eine objektive Mechanikvorrichtung gewor-
den, die in der Maschine, welche der Industrie, der Ky-
bernetik zugehort, von selbst funktioniert - und viel-
leicht sogar in der Natur selbst, wie diese in den Augen
des modernen Menschen erscheint. Was geschieht in
einer solchen Verdnderung?

Folgendes: DaB3 das Wissen, welches die Handlung und
die Regel erméglicht, nicht mehr das Wissen des Lebens,
sondern das der Wissenschaft ist. Dies ist die radikale
Revolution, die die Humanitas des Menschen um-
stiirzte und wodurch iiber dessen Wesen die ernsthafte-
ste Bedrohung schwebt, der es seit Geschichtsbeginn
ausgesetzt ist. Wenn das Wissen, das die Handlung re-
gelt, dasjenige des Lebens ist, so fallt es mit der Hand-
lung zusammen, da es nichts anderes als deren Selbstaf-

173

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p- 89


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fektion ist. Ein solches Wissen, das im Tun beschlossen
ist und mit ihm zusammenfallt, haben wir als das Wesen
eines jeden Handlungswissens charakterisiert. Deshalb
wohnt es jeder Form des Tétigseins inne, vor allen je-
nen, die man fiir "instinktiv" hdlt: der urspriinglichen
Vertrautheit des Menschen im Umgang mit der Erde;
der Moglichkeit, sich auf ihrem Boden zu halten, zu ge-
hen, zu arbeiten; dem erotischen Verhalten; der Aus-
tibung der Sinne und der Bewegungen im allgemeinen;
den verschiedenen Vermodgen der Subjektivitdt wie
Einbildung, Gedéchtnis usw. In all diesem Tatigsein
verwirklicht sich nichts anderes als der Vollzug des Le-
bens, seine Selbstverwirklichung und seine Selbststei-
gerung - seine Kultur.

Wenn das Wissen, das die Handlung regelt, jenes der
Wissenschaft ist, so ergibt sich daraus, 1) daB die Natur
dieses Wissens sich vollstindig gedndert hat, da es nicht
mehr das Leben ist, sondern ein ObjektbewuBtsein und
dariiber hinaus diejenige Form objektiven Wissens,
worin von den Sinnen und zugleich auch von der Exi-
stenz der sinnlichen Qualitdten in der von diesem Wis-
sen erkannten Welt abstrahiert wurde. 2) Dieses Wis-
sen ist nicht mehr in sich selbst die Handlung und féllt
nicht mehr mit ihr zusammen. 3) Es ist auch nicht das
Wissen der Handlung, keine objektive Erkenntnis der-
selben, weil die Handlung in sich nichts Objektives ist
und auch nicht sein kann. Ein solches Wissen ist genau
das Wissen einer Objektivitat geworden, das heift eines
natiirlichen Prozesses, der im iibrigen von der Wissen-
schaft auf seine abstrakt idealen Parameter, auf die
physikalisch-mathematischen Bestimmungen der Ga-

174

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lileischen Wissenschaftswelt reduziert wurde. Handlung
und Wissen - letzteres mit der Wissenschaft identifiziert
- fallen in Zukunft auseinander. Die Handlung ist nur
noch eine Art empirischer Kuriositit: jene "Handlung",
durch die der Wissenschaftler seine Augipfel bewegt
oder die Seiten seines Buches umbléttert. Oder viel-
mehr entgleitet sie dem Blick, da sie nicht mehr in Be-
tracht gezogen wird und so nichts mehr darstellt. Hin-
gegen ist das Wissen alles; es ist das Wissen der Wis-
senschaft in deren unendlich theoretischer Entwick-
lung. Thr Korrelat ist hierbei das Ganze der objektiven
Prozesse, die ohne Unterschied jene der instrumenta-
len Industrievorrichtungen, der Kybernetik und der Na-
tur selbst sind. Es ist also ganz eindeutig das Wissen-
schaftswissen, genauer die Naturwissenschaft, die nun-
mehr das Wissen der féchne anstelle des Lebenswissens
definiert.

Aber wenn die téchne, das heiBt die grundsétzliche
Moglichkeit der Handlung und damit jeder denkbaren
Handlung, in der Praxis beruht, die ihr Wesen im Le-
ben und in der urspriinglichen Erdeinverleiblichung der
Natur findet, wie ist dann die moderne Technik noch
denkbar, das heiBt die Gestaltgebung und Verdnderung
der Welt durch die Wissenschaft? Wie ist das Wissen-
schaftswissen, das heif3t ein rein theoretischer Blick im-
stande, auf die objektiven Naturprozesse "handelnd"
einzuwirken, die zu instrumentalen Industrievorrich-
tungen und Maschinen im allgemeinen geworden sind?
Oben wurde schon das unldsbare Problem des "Seele-
Korper"-Verhiltnisses erkannt, wenn die "Seele" auf
diesen theoretischen Blick reduziert ist und der "Kor-

175

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.- 90


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 91

per" als ein Naturseiendes und als ein Objekt verstan-
den wird.4

Bemerken wir hier nur dies: Wenn die Wissenschaft
scheinbar in der Lage ist, die leichteste materielle Ver-
dnderung der Natur aufzuprédgen, dann nur insofern, als
sich diese wirkungsvolle Handlung keineswegs auf den
bloB theoretischen Bezug zwischen Erkenntnissubjekt
und einem erkannten Objekt beschrénkt. Vielmehr
schldgt eine solche Handlungseinwirkung in Wirklich-
keit immer den unbemerkten Weg iiber die Erdeinver-
leiblichung ein. Nur derjenige, der Hdnde und Augen
im Sinne eines radikal immanenten Vermdgens des
Greifens und Sehens hat, also ein urspriinglich als sub-
jektiver und lebendiger Leib in sich konstituiertes We-
sen ist (mithin der Wissenschaftler nicht als Wissen-
schaftler, sondern als ein solches Wesen) - nur dieser
kann die Seiten eines Buches umbldttern und lesen.

4 Es ist uberaus bemerkenswert, daB der Cartesianismus diesem
Problem erst in dem Augenblick begegnete und daran scheiterte,
als er es auf theoretische, das heiBt "wissenschaftliche" und objek-
tive Weise erdrterte, so insbesondere in den "Passions de I’dme".
Solange sich Descartes an die phdnomenologische Reduktion
hielt, innerhalb derer sich die Analysen der vorliegenden Arbeit
bewegen, stellte die Handlung des Korpers keinerlei Schwierigkeit
dar. Thre Moglichkeit wurde spontan von selbst geldst, und aus
diesem Grunde kann man sagen, dal es bei Descartes eine bewun-
dernswerte Vorahnung der Auffassung vom subjektiven Leib gibt,
wie in den "Réponses aux cinquieémes objections” zu sehen ist, wo
die Frage einer ambulandi cogitatio auftaucht, das heiBt der sub-
jektiven Ursprungserfahrung des Gehens, das mit dieser identisch
ist. Vgl. Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie mit
den sdmtlichen Einwénden und Erwiderungen (hg. von A. Buche-
nau), Hamburg: Meiner 1972, 324 (Oeuvres VII, éd. Adam/Tan-
nery, 352).

176

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und dariiber hinaus kann er auf gleiche Weise eine wis-
senschaftliche MaBnahme oder Handlung durchfiihren,
welche auch immer es sei: einen Apparat handhaben,
auf eine Taste driicken, der graphisch festgehaltenen
Aufzeichnung einer Abweichung folgen und schlieBlich
das Ergebnis des ausgekliigelsten Experiments erfas-
sen. Ein solches Ergebnis bietet sich unausweichlich als
eine sinnliche Gegebenheit an und ist nur in dieser
Gestalt zugénglich. Ebenso verweisen -eigentliches
Experimentieren, Verfahren oder Handhaben immer
auf eine Handlung des Ursprungsleibes und setzen ihn
voraus.

Nun behauptet sich eine solche Situation nicht nur in
der wissenschaftlichen Praxis, sondern sie bestimmt die
Bedingung des Arbeiters in der modernen Welt. Was
diese kennzeichnet, ist die fortschreitende Abnahme
des Anteils lebendiger Arbeit, das heit der subjektiven
Praxis, innerhalb des realen Produktionsprozesses,
wihrend der Anteil der objektiv instrumentalen Vor-
richtungen stindig groBer wird, und zwar in Gestalt von
Maschinen der klassischen GroBindustrie zunédchst so-
wie sodann in der Kybernetik und Robotertechnik. Das
Gesetz des tendenziellen Riickgangs der Profitrate in
der kapitalistischen Ara ist auf Skonomischer Ebene
nur der Ausdruck jenes Hauptproblems, das die mo-
derne Produktion beriihrt hat: ndmlich das Eindringen
der Technik in sie und der Ausschluf3 des Lebens.
Selbst wenn die Produktion dahin tendiert, sich mit den
technischen Vorrichtungen und demgemiB mit der
Technik selbst zu identifizieren, so bedeutet die Beibe-
haltung eines abnehmenden Anteils lebendiger Arbeit

177

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p-92


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p-93

in ihrer Mitte nicht weniger als dies: Wie im Fall der
reinen Wissenschaft setzt die Weltverdnderung einen
ersten Zugang zu den objektiven Prozessen voraus, die
mit denen der Natur und der Technik identisch sind.
Hinzu tritt die grundsitzliche Mdglichkeit, auf sie ein-
zuwirken. Zugang und Handlungsfahigkeit sind in
Wirklichkeit eins; sie bestehen beide in der Erdeinver-
leiblichung. DaB die Verwirklichung der letzteren - die
lebendige Arbeit - fast zu einem Nichts reduziert wird,
bedeutet, da3 alles, was der Mensch bisher machte, in
Zukunft vom Roboter getan wird. Nur "tut" der Robo-
ter nichts, denn er ist nur das In-Gang-kommen und die
Ausfiihrung eines Mechanismus. Die einzig reale Hand-
lung, die weiterbesteht, das heilt eine Handlung, die
darin beruht, ihr eigenes Handeln zu fithlen und sich
darin zu erschdpfen, ist der Akt, auf einen Bedienungs-
knopf zu driicken. Seit Beginn des Industriezeitalters
und als die einfache Folge der fortschreitenden Erset-
zung der "Arbeitskraft" durch Naturenergien war es
moglich, die Riickfilhrung der Tétigkeit der Arbeiter
auf eine bloBe Uberwachungsarbeit vorauszuahnen.
Diese bedeutet den Schwund nahezu der Gesamtheit
der subjektiven Potentialititen beim lebendigen Indi-
viduum und damit eine Malaise sowie eine wachsende
Unzufriedenheit.

Allerdings beinhaltet die Verdnderung, die die indivi-
duelle subjektive Praxis entstellt, nicht nur deren Re-
duktion auf stereotype und monotone Akte. Zugleich
ereignet sich mit dieser Schrumpfung und dieser Ver-
armung, die bereits in sich den Ruin aller Kultur anzei-
gen, ein anderes Phdnomen, das diesen ProzeB des Kul-

178

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

turverfalls an sein Ende treibt: Das Tétigsein bei diesen
unbedeutenden Akten kehrt sich in eine génzliche Pas-
sivitdt um. Es ist die objektive Vorrichtung mit ihren
verschiedenen Anordnungen und Dispositionen, die in
Wirklichkeit dem Arbeiter die Natur und die Modalité-
ten des Wenigen diktiert, das ihm zu tun bleibt. Von
den Fiahigkeiten des Individuums bei der Arbeit und
vor allem von seinen leiblichen Fahigkeiten 148t sich in
der Tat nicht vollig abstrahieren. Und dies in dem
MaBe nicht, wie die Erdeinverleiblichung die verbor-
gene, aber unumgehbare Grundlage der Weltverdnde-
rung bleibt, und dies sowohl im Zeitalter der Technik
wie zu jeder anderen Zeit. Wenn die Kraft dieses Lei-
bes durch die objektive Maschinenvorrichtung ersetzt
wurde, so zieht man denselben nur genau insoweit in
Betracht, wie jene Vorrichtung trotz allem das Eingrei-
fen des Individuums erlauben mufB, auch wenn dieses
Eingreifen noch so bescheiden ist. Was auf diese Weise
mit dem Leib geschehen ist, gibt den MaBstab fiir den
winzigen Anteil ab, der dem Leben und seinem Wissen,
das hei3t der Kultur, noch zugestanden wird. Der kom-
plizierteste Computer endet in einer Tastatur, die ein-
facher als die einer Schreibmaschine ist. Das Zeitalter
der Informatik wird jenes der Stumpfsinnigen sein.
Aber worum handelt es sich bei der objektiven Vorrich-
tung, die den Platz des Lebens eingenommen hat?

Was als instrumental dis-positive Vorrichtung der
"Handlung" an-geordnet oder dis-poniert ist und somit
als die Handlung selbst, die auf objektive Bewegungen
oder Ortsverdnderungen innerhalb einer solchen Vor-
richtung reduziert wurde, worin sie sich von dieser als

179

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.- 94

gewollt und zugelassen vollzieht - dies ist entsprechend
von der Wissenschaft angeordnet oder disponiert. Die
Grundlage der Dis-position der dispositiven Vorrich-
tung ist die Naturwissenschaft auf allen Stufen ihrer
Entwicklung und zunehmenden Komplexitét, das heif3t
letztlich die Gesamtheit der physikalischen Theorien.
Alles ist von der Wissenschaft in Abhéngigkeit von ihr
und fiir sie konstruiert, denn die in den Theorien freige-
legten Gesetze werden die Gesetze selbst des Funktionie-
rens der dispositiven Vorrichtung, ihrer "Handlung", sein.
Der Minimaleingriff des Lebens in Form eines zu bewe-
genden Steuerungshebels beispielsweise ist sogar nicht
mehr notwendig und tendiert dahin, es nicht mehr zu
sein, insoweit die Vorrichtung so disponiert ist, daf3 sie
sich selbst-regeln und selbst-liberwachen kann. So wird
sie im eigentlichen Sinne ein System, das ein getreues
Spiegelbild des theoretischen Systems ist, als dessen
"Realisierung" sie erscheint.

Aber dies ist eine ungenaue Darstellungsart. Nie geht
man von einem idealen Modell aus, dessen "praktische"
Anwendung man dann suchen wiirde. Das Modell ist
nur die Theorie einer Realitét, die Klarstellung der Re-
gelungen, denen sie gehorcht. Und wie wir bereits zu
verstehen gaben, ist diese Realitédt zugleich die der ma-
teriellen Natur und der dispositiven Vorrichtung selbst.
Mithin ist die Technik nichts anderes als diese Natur -
eine Natur, deren Regelungen bekannt sind, so daf
diese angewandt und geregelt werden konnen, und
zwar sowohl durch sich selbst wie fiir sich selbst. "Fiir
sich selbst" bedeutet, daf3 sie zu wirken beginnen und
schlieBlich alles geschieht, was geschehen kann. Die

180

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Technik ist die Natur ohne den Menschen: die ab-
strakte, auf sich selbst reduzierte und sich selbst iiber-
gebene Natur, die sich selbst preist und ausdriickt. Sie
ist deren Selbstentwicklung, so daB alle in ihr
beschlossenen Mdoglichkeiten und Potentialitdten ver-
wirklicht werden miissen, und zwar fiir sich und dafiir,
was sie sind - aus Liebe zu sich selbst, damit alles getan
wird, was getan werden kann, das heiBt alles, was die
Natur zu werden vermag. Es handelt sich darum, Gold
herzustellen, auf den Mond zu fliegen, Raketen zu kon-
struieren, die imstande sind, sich selbst zu lenken und
sich selbst zu iiberwachen, bevor sie selbst iiber den
Augenblick ihrer Zerstérung wie der unsrigen entschei-
den. Die Technik ist die Alchimie; sie ist die Selbst-
verwirklichung der Natur anstelle der Selbstver-
wirklichung des Lebens, das wir sind. Sie ist die Bar-
barei, die neue Barbarei unserer Zeit anstelle der Kul-
tur. Insofern sie das Leben, seine Weisungen und Rege-
lungen auBer Spiel setzt, ist sie nicht nur die Barbarei in
ihrer duBersten und unmenschlichsten Gestalt, die der
menschlichen Kenntnis gegeben ist - sie ist der Wahn-
sinn.

Erst nach und nach werden wir ermessen, was €s in un-
serer Welt, das heit im Leben der Menschen, bedeu-
tet, das Leben selbst auBBer Spiel zu setzen. Jedenfalls
dréngt sich eine wichtige Bemerkung von jetzt an auf,
die uns ein anderes Hauptmerkmal der Moderne wahr-
nehmen 14Bt, ndmlich die Umkehr des Verhéltnisses
zwischen Technik und Okonomie, die sich vor unseren
Augen ereignet. Es sei daran erinnert, worin die tech-
nische Revolution besteht; ndmlich daB die Technik in

181

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p. 95


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 96

Zukunft ihren eigenen Zweck bildet, nachdem sie das
Leben aus sich ausgeschlossen und auf einen objek-
tiven ProzeB reduziert hat. Bis zu dieser technischen
Revolution hin war die instrumentale Produktionsvor-
richtung und mithin die Arbeit durch und fiir das Leben
angeordnet. Durch das Leben: solange das Instrument
ontologisch der Erdeinverleiblichung angehérte und
sich in diese als eine Modalitdt seiner Aktualisierung
bei der Handlung einschrieb. Fiir das Leben: insoweit
diese Handlung durch die Produktion der Gebrauchs-
giiter, das heiBt durch lebensnotwendige Werte, be-
stimmt war.

Im Augenblick selbst, wo diese lebensnotwendige Te-
leologie sich in eine 6konomische Teleologie im eigent-
lichen Sinne umkehrt, die die Produktion von Tausch-
werten verfolgt, verlieren diese in Wirklichkeit nicht
jede Verbindung mit dem Leben. Sie bleiben insgeheim
den Gebrauchswerten und - durch deren Vermittlung -
der lebendigen Arbeit untergeordnet. Das Geld ist
nicht nur eine "Représentation" zweiten Grades dieser
Arbeit, insofern es die Représentation der abstrakten
oder sozialen Arbeit ist, die ihrerseits die Reprasenta-
tion der realen oder lebendigen Arbeit bildet. Vielmehr
zeigen die notwendige Geldinvestition in einem lei-
stungsvollen ProduktionsprozeB, der Geldumtausch ge-
gen Gebrauchswerte sowie Rohstoffe oder Maschinen
und - wesentlicher noch - gegen die lebendige Arbeit,
die allein imstande ist, diesen ProzeB in Gang zu brin-
gen und darin den Tauschwert zu produzieren, daB letz-
terer niemals durch sich selbst Bestand hat, sondern
stets gezwungen ist, sich in sein Gegenteil zu verdndern

182

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und zu seiner Quelle, zum Leben, zuriickzukehren,
selbst wenn dieser Tauschwert im Kapitalismus die
neue Okonomische Finalitit definiert. Das Leben spielt
auflerdem eine Rolle am Endpunkt dieses Prozesses,
namlich in der Gestalt des Verbrauchs, ohne die keine
Produktion auskommen kann. Einen kiinstlichen Ver-
brauch hervorzurufen, neue Bediirfnisse zu schaffen,
um diese Produktion aufzufangen, die vom Tauschwert
her in Unordnung kam, aber trotz allem jenen kiinstli-
chen Bediirfnissen und durch sie hindurch der Subjekti-
vitdt des Lebens zugeordnet war, bedeutete noch in den
Augen von Marx selbst eine Weise, dieses Leben zu
entwickeln und zu bereichern - bedeutete einen Kul-
turfaktor.

Wir behaupten, daf jede Produktion von einem Ver-
brauch abhéngig ist und nicht ohne ihn auskommt. Der
Tauschwert, den es im Kapitalismus zu produzieren
gilt, kommt nur in der Gestalt eines Gebrauchswerts
zum Sein, wobei seine Natur und Eigenschaften durch
die Subjektivitdt bestimmt werden. Inmitten eines Sy-
stems der Wertschaffung erlegt diese eine Teleologie
auf, die nicht vollig beseitigt werden kann und den ge-
samten ProzeB in einer Ontologie des Lebens verwur-
zelt. Diese Verwurzelung findet sich im Universum der
Technik zerbrochen: Der ProduktionsprozeB hat seinen
letzten Grund nicht mehr hinter sich liegen, ndmlich im
Gebrauchswert und im Leben, sondern vor sich, und
zwar in einem Sachverhalt, aus dem das Leben abwe-
send ist und weder als Ursache noch als Zweck und
nicht einmal als Mittel jemals in Betracht gezogen wird.
Welches ist dieser Sachverhalt, aus dem jegliche Pro-

183

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p. 97


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

duktion im Universum der Technik hervorgeht, wenn
diese Produktion auf einen objektiven ProzeB zuriick-
gefiihrt ist, nachdem sie die Praxis aus sich entfernt hat
und stdndig dahin tendiert, dies weiterhin zu tun?

Es ist der Sachverhalt, der der instrumental dispositiven
Vorrichtung selbst vorausgeht, ndmlich die Gesamtheit
der zu einem bestimmten Augenblick bestehenden
Techniken. Von diesen aus ist es mdglich, neue Techni-
ken zu konstruieren, deren Natur vom Gesamt dieser
vorher bestehenden Techniken im voraus bestimmt ist,
wobei dieses Gesamt mit dem des wissenschaftlichen
Wissens zum selben Augenblick identisch ist. Infolge-
dessen ist eine solche Mdglichkeit viel mehr als eine
bloBe Moglichkeit. Da nichts existiert auler diesem
Sachverhalt, der von dieser Gesamtheit der Techniken
und von dem sich mit ihr deckenden wissenschaftlichen
Wissen definiert wird, entscheidet dieser Sachverhalt
iiber die "Zukunft", das heilt iiber seine eigene Ent-
wicklung. So erklért sich, wie in Abhéngigkeit von einer
Vielzahl von wissenschaftlich definierten und festgeleg-
ten Prozessen jede neue dispositive Vorrichtung sowie
jede Technik, die auf irgendeine Weise im Geflecht der
bestehenden Techniken enthalten ist und aus ihrem In-
terferieren wie in Bezug Setzen hervorgeht als auch von
diesen Techniken und den in ihnen beschlossenen Mog-
lichkeiten aus entworfen und realisiert werden kann,
mit Sicherheit durch eine unbesiegbare Bewegung die-
ser ihrer Realisierung entgegensieht. Fortschritt ist die
Bezeichnung fiir diese Bewegung.

So ist es gekommen, da3 der Begriff des Fortschritts
ausschlieBlich den technischen Fortschritt bezeichnet.

184

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Idee eines dsthetischen, intellektuellen, geistig-spi-
rituellen oder moralischen Fortschritts, der im Leben
eines Individuums gelegen ist und in der Selbstentwick-
lung wie in der Selbststeigerung der vielzéhligen phéno-
menologischen Potentialitdten dieses Lebens besteht,
anders gesagt in seiner Kultur, ist nicht mehr giiltig.
Diese Idee verfiigt iiber keinen angebbaren Ort mehr
in der impliziten Ontologie unserer Zeit, wonach es nur
eine objektive und wissenschaftlich erkennbare Realitét
gibt. Der technische Fortschritt, der traditionellerweise
als die Folge einer "genialen" theoretischen Entdeckung
verstanden wurde, das heiflt als die Leistung eines
auBlergewdhnlichen Individuums (Pasteur), hat eben-
falls vollstdndig seine Natur geéndert. Durch diese indi-
viduelle Tétigkeit des Erfinders und durch sein eigenes
Leben war der technische Fortschritt mit den Fort-
schritten der Kultur im allgemeinen verbunden und
wurde als einer ihrer Zweige verstanden. Aber nichts
dergleichen mehr findet sich heute in der Entwicklung
der Technik wieder, die sich als Selbstentwicklung voll-
zieht. Es 148t sich nur sagen: Wenn die Techniken a, b,
c gegeben sind, deren Zusammenfiihrung die Technik d
ist, dann wird diese unausweichlich als ihre sichere Fol-
geerscheinung hervorgebracht werden, und zwar ganz
gleich durch wen und wo. Auf diese Weise erklért sich
die Gleichzeitigkeit der Entdeckungen in verschiedenen
L}inderr'l, ebenso wie ihre Unausweichlichkeit. Ihre
"Anwendung" ist nicht die etwaige und kontingente
Fortsetzung eines voraufgehenden theoretischen Ge-
halts, sondern dieser ist bereits eine "Anwendung", eine
instrumentale Vorrichtung, eine Technik. Des weiteren

185

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p. 98


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 99

gibt es keinerlei Instanz, die von dieser Vorrichtung
verschieden wire, um zu entscheiden, ob es "realisiert"
werden soll oder nicht. Somit wuchert das technische
Universum gleich einem Krebsgeschwiir, indem es sich
selbst-hervorbringt und selbst-normiert, ndmlich in
Abwesenheit jeder Norm sowie in vollkommener Indif-
ferenz allem gegeniiber, was nicht wie es selbst ist - in-
different gegeniiber dem Leben.

Die 6konomische Entwicklung mit ihren scheinbar au-
tonomen Gesetzen, ihrer abstrakten Finalitit, ihren un-
verstandenen Widerspriichen und unvorhersehbaren
Wirkungen wurde von den Menschen als ein fremdes
Schicksal erlebt, seitdem diese Entwicklung eine eigen-
stdndige Welt bildet, die den Menschen abwechselnd
Wohlstand und Not zuteilte, am héufigsten jedoch das
letztere. Immerhin bezog dieses Schicksal seine Sub-
stanz aus dem eigenen Leben der Menschen, aus ihrer
Arbeit, ihrer Hoffnung wie ihrem Leid, selbst wenn es
auf unverstidndliche Weise ihre eigene Anstrengung ge-
gen sie wandte, um sie zu erdriicken und zu unterjo-
chen. Mit der Technik hat der scheinbar selbsténdige
Charakter der Entwicklung aufgehort. Sie ist eine Be-
wegung, die keinerlei Bezug zum Leben hat, nichts von
ihm verlangt und ihm nichts verschafft, zumindest
nichts, was ihm gleicht, seinem Wesen und seinen Wiin-
schen entspricht. Was diese Entwicklung dem Leben
verschafft und ihm auferlegt, ist genau das Andere des
Lebens: die Verfahren und Mechanismen, die im Her-
zen der Natur vergraben sind und die die Wissenschaft
aus deren SchoB herausreiBt, indem sie diese der dunk-
len Finalitidt entnimmt, wo sie eingehiillt sind. So wer-

186

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den sie sich selbst als Ziel iiberlassen, ihrer Abstraktion
und ihrer Einsamkeit, woraufhin sie sich entfesseln und
unter sich kiinstliche Verbindungen eingehen, die sich
untereinander stiitzen und ergédnzen, und zwar nach
einer zufilligen Ordnung, die weder die der Natur noch
des Lebens ist. Es ist iiberhaupt keine Ordnung mebhr,
sondern ein wilder ProzeB, wo jede neue Moglichkeit
aus einer unvorhergesehenen Begegnung geboren und
der einzige Grund fir eine Entwicklung wird, die
keinerlei Grund mehr besitzt. Frei von jeder Bindung,
abgetrennt von jeder kohédrenten und zweckbestimmten
Gesamtheit, stiirzt die Technik davon, geradeaus vor
sich hin wie eine interplanetarische Rakete, ohne zu
wissen, woher sie kommt, wohin sie geht noch warum.
In ihrer radikalen AuBerlichkeit zum Leben, zum Le-
ben, das sich empfindet und sich selbst erfdhrt sowie in
sich, im von ihm Erfahrenen, das Gesetz seines Han-
delns und seiner Entwicklung schopft - gegeniiber die-
sem Leben ist die Technik eine absolute Transzendenz
geworden. Ohne Grund und Licht, ohne Antlitz und
ohne Blick; eine "schwarze Transzendenz".>

Vorausgesetzt, in dieser monstrosen Entwicklung der
modernen Technik bilde die Erscheinung eines neuen
Verfahrens - die Atomspaltung, eine Genmanipulation
usw. - fiir einen Wissenschaftler eine Gewissensfrage,
so wird diese Frage als ein Anachronismus hinwegge-
fegt, weil es in der einzigen Realitét, die fiir die Wissen-
schaft existiert, weder Frage noch Gewissen gibt. Und

5 Gilbert Hottois, Le Signe et la Technique, Paris: Aubier 1984,
152.

187

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —

p.- 100


https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falls sich eventuell ein Wissenschaftler von seinen
Skrupeln aufhalten lassen sollte - was iibrigens nie ge-
schieht, weil ein Wissenschaftler der Wissenschaft zu
Diensten steht, so werden hundert andere aufstehen
oder haben sich bereits erhoben, um an seine Stelle zu
treten. Denn alles, was durch die Wissenschaft gemacht
werden kann, muB durch und fiir sie gemacht werden,
da es nichts anderes als sie und die Realitét gibt, die sie
kennt, ndmlich die objektive Realitét, deren Selbstreali-
sierung die Technik ist.

188

- am 24.01.2026, 22:24:22. i [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

