
3. Die Technik als Wissenschaft allein

Die Wissenschaft, so wie wir sie heute verstehen, ist die p. 71 
mathematische Naturwissenschaft, die von der Sinn­
lichkeit abstrahiert. Jedoch kann die Wissenschaft nur 
von der Sinnlichkeit abstrahieren, weil sie zunächst vom 
Leben abstrahiert, das sie thematisch verwirft und auf 
diesem Wege völlig verkennt. Der Grund für dieses 
Verkennen muß richtig verstanden werden und auch, 
warum die Wissenschaft die sinnliche Qualität aus­
scheidet sowie weiterhin keineswegs mehr beachtet, so­
bald sie ihr Projekt verwirklicht, eine objektive Na­
turerkenntnis zu errichten. Diese Ausklammerung ist 
allerdings in sich nicht evident. Die Wissenschaft kann 
sehr wohl die Oberfläche messen, die eine Farbe ein­
nimmt. Sie ist darüber hinaus imstande, die Intensität 
derselben zu berechnen und allgemeiner noch deren 
Eigensein in den Blick zu nehmen und zu erfassen. Es 
gibt eine physikalische Theorie der Farben, Töne und 
Festkörper sowie eines jeden anderen Naturelements. 
Warum behaupten wir dennoch, die Wissenschaft habe 
die Empfindung beiseite gelassen und kümmere sich in 
keiner Hinsicht mehr um sie? Was wird trotz allem von 
der Wissenschaft in der Farbe oder im Ton vernachläs- p. 72 
sigt, verschwiegen und vergessen, selbst wenn diese an 
und für sich zum Gegenstand wissenschaftlicher Ana­
lyse werden?

151

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts Geringeres als das Sein selbst der Empfindung, 
deren eigene Realität. Im Wissenschaftsverständnis 
sind das Sein der Empfindung, das Sein der Farbe und 
des Tons, die materiellen Bewegungen, deren Bestim­
mung und Erkenntnis schließlich von den Fortschritten 
jener Wissenschaft innerlich abhängen, die Physik heißt 
und mit diesen Fortschritten eins ist. Mit solchen '‘Be­
wegungen” wie mit den “Teilchen”, die damit verbunden 
sind, hat das Wirklichsein der Empfindung gerade 
nichts zu tun. Letztere empfindet sich selbst, erfährt 
sich selbst so sehr, daß ihre Realität in diesem Erfahren 
ihrer selbst besteht und sich darin erschöpft. Die Bewe­
gungen, Moleküle, Teilchen und übrigen physikalischen 
Bestimmungen sind prinzipiell eines solchen Sich- 
selbst-erfahrens beraubt.
Das reale Sein der Empfindung unterscheidet sich nicht 
nur von dem einer materiellen Bewegung, sondern die­
ser Unterschied ist der größte, den der Geist begreifen 
kann, wenn er es überhaupt vermag. Es ist der Unter­
schied oder eher der Abgrund, den Descartes am Ur­
sprung des modernen Denkens, zu dessen Begründung 
selbst, zwischen der “Seele” und dem “Körper” zu er­
kennen wußte. Denn der abgründige Unterschied, der 
hier waltet, besteht zwischen dem, was sich selbst er­
fährt und sich in dieser schweigenden Selbsterfahrung 
sich selbst offenbart, um so in seiner Lebendigkeit das 
Leben zu sein, und dem, was in seiner Unfähigkeit, das 
Werk dieser Selbstoffenbarung zu leisten, derselben für 
immer beraubt ist und deshalb nur ein “Ding” darstellt, 
das heißt, der Tod ist. Wenn daher die mathematische 
Naturwissenschaft vorgibt, das wahre Sein der Empfin-

152

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng zu erfassen, dann vollzieht sie eine Verlagerung 
oder überfliegt vielmehr diesen ontologischen Abgrund. 
Dabei substituiert sie der Empfindung, die sich selbst 
erfährt, oder noch besser gesagt: der Tatsache selbst 
des Sich-selbst-erfahrens, etwas, das in sich überhaupt 
keinen Bezug zur Subjektivität dieses Sich-selbst-erfah- 
rens hat, das heißt zum Leben, denn jene wissenschaft­
liche Erfahrungssubstitution läßt der lebendigen Selbst­
erfahrung durch "Hervorrufung" etwas in der Natur 
"entsprechen".
Was die Wissenschaft ausscheidet, ist mithin eindeutig 
das Leben und mit ihm alles, was in irgendeiner Weise 
zu ihm gehört und darauf verweist. Die sinnlichen Qua­
litäten, die die physikalische Theorie angeblich in Be­
tracht zieht, sind in den Augen selbst der meisten Phä- 
nomenologen eindeutig transzendente Qualitäten, die 
zur Welt und ihren Objekten gehören, insofern sie mit 
ihnen als deren Eigenschaft verbunden sind. Die Ober­
fläche ist farbig, das Gemäuer ist bedrohlich, die 
Straßenkreuzung verlassen und in einen Schatten ge­
taucht, der verdächtig erscheint. Die Täuschung besteht 
dann darin, diese Eigenschaften für welthafte Bestim­
mungen zu halten und sie auf die Äußerlichkeit zu 
übertragen, so als ob sie darin ihren wirklichen Ort und 
ihr Wesen finden könnten, das heißt, in dieser Äußer­
lichkeit zu wachsen und durch sie genährt zu werden, 
um so letztlich als "äußerliche" Eigenschaften zu sein. 
Als ob "Farbe", "Bedrohung" oder "Verdacht" zu sein 
vermöchten, ohne daß diese Farbe empfunden oder 
diese Bedrohung erfahren würde, und als ob die Ober­
fläche, die Straßenkreuzung oder das Gemäuer irgend­

p. 73

153

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwas empfinden oder erfahren könnten. Folglich be­
finden sich diese weithaften Bestimmungen nicht in 
ihnen bzw. in der Welt, sondern dort, wo etwas erfah­
ren oder empfunden werden kann, nämlich in dem, was 
sich so empfindet und selbst erfährt, daß es alles Sei­
ende empfinden und erfahren kann. Der Anspruch der 
Wissenschaft, die Lebenswelt auf eine Welt von Ideali­
täten und physikalisch-mathematische Abstraktionen 
zurückzuführen, beruht auf der täuschenden Voraus­
setzung, daß die sinnlichen Eigenschaften dieser Welt 
genau die ihrigen sind und dieser Welt im eigentlichen 
Sinne zugehören. Und weil die Farbe in der Natur und 
nicht in der Seele ist, denkt die Wissenschaft, deren na- 
turhaftes Sein erfassen zu können, und zwar durch eine 
feinere Analyse als die der Wahrnehmung - mithin 
durch eine physikalische Analyse.

p. 74 Die Reduktion der Lebenswelt auf die Wissenschafts­
welt hingegen zu untersagen, kann allein ein Denken, 
das imstande ist, die Lebenswelt in ihrer Besonderheit 
zu fassen. So befremdend es auch erscheinen mag, dies 
heißt, die Nichtrückführbarkeit der Lebenswelt auf die 
Welt und auf jede mögliche Welt zu verstehen, insoweit 
nämlich die Lebenswelt eine sinnliche Welt ist und das 
Sinnlichsein letztlich außerhalb der Welt - im Leben 
selbst - beruht. Denn die sinnliche Qualität ist jeweils 
nur die Objektivierung und somit die Re-präsentation 
eines Eindrucks, dessen impressionales Sein der Selbst­
eindruck ist, das heißt die absolute Subjektivität als 
Leben.
Hier zeigt sich uns das Ungenügende der bereits klas­
sischen Vorgehensweise der Phänomenologie, die im 

154

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenzug zur Galileischen Wissenschaft die Umkehr 
der Wissenschaftswelt zur Lebenswelt und von dieser 
zum Bewußtsein derselben vollzieht. Denn das Bewußt­
sein der Welt als "Bewußtsein von", worin sich die In­
tentionalität ihrerseits entfaltet, erlaubt noch nicht die 
Sammlung der Empfindung in sich und so ihr Zum- 
sein-kommen. Vielmehr wird die Empfindung im Auf­
brechen der Ekstase außerhalb von sich geworfen und 
findet sich derart als "Vorstellungsempfindung" dis-po- 
niert und zer-streut vor, das heißt als Humusboden die­
ser Welt, welche die Lebenswelt selbst ist. Auf diese 
Weise jedoch ist eine solche Vorstellungsempfindung 
jeweils nur die irreelle Repräsentation der realen Emp­
findung, die ihre Realität in ihrer Selbstempfindung 
findet, mithin nicht im Bewußtsein der Welt, sondern 
im Leben.
Dies hatte schon unsere kurze Analyse des Kunstwerks 
gezeigt. Diejenigen, die Husserls genialen Hinweisen 
folgend es auf rein Imaginäres reduzieren (und so von 
seinem Träger unterscheiden, der allein zur Wahrneh­
mungswelt gehört), ziehen daraus den Schluß, daß die P- 75 
reale Welt in sich selbst nicht schön sei und sie es nicht 
sein kann, das heißt weder schön noch häßlich ist.
Wenn dies der Fall sein sollte, so wäre die Verwüstung 
der Erde durch die Technik, wovon die Rede sein wird, 
ohne Gewicht oder es wäre vielmehr keine Frage. Denn 
wie könnte man etwas entstellen und ins Grauenhafte 
stürzen, was von Natur aus jeder ästhetischen Katego­
rie entweicht?
Eine weitere Folge der These vom imaginären Status 
des Kunstwerks wäre nicht weniger anfechtbar. Denn 

155

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn das Werk ein rein Imaginäres darstellen und sich 
darin wie jedes beliebige Bild erschöpfen würde, so 
suchte man vergeblich, welche Grundlage seiner inne­
ren Konsistenz zuzuschreiben wäre. Unter letzterer 
verstehen wir seine Lesbarkeit, die strenge Bestimmung 
seiner Teile als Elemente der ästhetischen Komposi­
tion, und diese Elemente wurden bereits als in sich 
ästhetisch aufgewiesen. Was das gewöhnliche Bild in 
der Tat kennzeichnet, ist folgendes: Indem es zu jedem 
Augenblick vom Einbildungsakt des Bewußtseins ge­
tragen wird, der es setzt, und nur den äußersten Punkt 
dieser Bewußtseinsaktivität bildet, erträgt das Bild sich 
gegenüber keinerlei Passivität des Blicks und stürzt in 
sich zusammen, sobald der Bewußtseinsakt unterbro­
chen wird, der es hervorbringt. Ich kann nicht, wie 
Sartre1 sagt, die Anzahl der Säulen am Pantheon zäh­
len, dessen Bild ich erstelle.
Einer der bemerkenswerten Züge des Kunstwerks ist 
nun aber die Klarheit und Genauigkeit der Einzelhei­
ten (auf der "Kreuzabnahme" von Fra Angelico im Klo­
ster San Marco kann ich die Figuren im Vordergrund 
zählen, ebenso die Anzahl der Türme an der Stadt­
mauer wie der Häuser oder Gebäude, die oberhalb des 
Gemäuers noch z. T. wahrgenommen werden können, 
usw.). Weiterhin haben die Einzelheiten einen streng 
bestimmten Ort und besitzen die zwingende Evidenz 
und Kraft der inneren Kompositionsverhältnisse, die 
aus der Komposition genau das machen, was sie ist.

1 Vgl. L’imaginaire, Paris: Gallimard 1940, 81,174 f. Sartres Bei­
spiel, das er selbst zitiert, geht zurück auf Alain, Systeme des 
Beaux Arts (1920), Paris: Gallimard 1926,342 (Anm. d. Übers.).

156

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Noch bedeutsamer ist die Weise, wie sich uns das 
Kunstwerk darbietet. Nämlich nicht in seiner ontologi­
schen Bedürftigkeit, gleichsam wie das zerbrechliche 
Endglied einer Aktivität, ohne die es sofort ins Nichts 
versinken würde, sondern als die gewaltig sich aufer­
legende Macht, die durch ihre Eigenkonsistenz das 
Vermögen in sich enthält, uns ihr gegenüber in die 
Situation des Betrachters zu versetzen, das heißt eines 
Wesens, das grundlegend hinsichtlich des ihm zur 
Betrachtung Gegebenen passiv ist. Dies verhält sich so, 
wie es unsere ersten Analysen nahegelegt haben, weil 
der Ort des Werks zunächst nicht das über den Träger 
hinaus gebildete imaginäre Noema ist, sondern die 
Subjektivität selbst, das heißt der Ort, wo sich ur­
sprünglich jede Empfindung und jedes Bild formt, wo 
sie aus sich selbst heraus wachsen und sich so selbst tra­
gen, indem sie vom Gewicht ihres eigenen Seins über­
wältigt werden. Jedem objektiven Element der Kompo­
sition - dem in der spezifischen Dimension des Werks 
neutralisierten Träger wie dem Bild - entspricht folglich 
eine besondere affektive Tonalität, in der sich alles Ge­
sehene, imaginär Vorgestellte und Empfundene selbst- 
affiziert. Und dies macht die vom Gemälde, von der 
Statue oder vom Baudenkmal hervorgerufene Emotion 
aus: Diese wollte der Werkschöpfer ausdrücken, und 
sie ist es, die der Betrachter fühlt, indem er in seinem 
tiefsten Grund mit dem Wesen der Kunst überein­
stimmt.
Worin unterscheidet sich jedoch das Kunstwerk von der 
sinnlichen Welt, wenn es als Selbstaffektion der Ekstase 
des Seins denselben Status wie diese hat? Der Unter­

p. 76

157

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schied liegt darin, daß es eine fingierte Welt ist, deren 
Elemente so angeordnet und komponiert sind, daß sie 
stärkere und bestimmte Gefühle hervorbringen, jene 
selbst, die der Künstler ausdrücken will, wie gezeigt 
wurde. Oder anders gesagt, die Welt ist, falls dies vor­
gezogen werden sollte, ein ausgedehntes Werk, deren 
Wirkung, das heißt Wahrnehmung, nur zu einem gerin­
gen Grad schön ist, mithin auf akzidentelle und den­
noch wesenhafte Weise. Denn es konnte geltend ge­
macht werden, daß sie sinnlich und als solche ästhe- 

p. 77 tisch ist, also den Gesetzen der Sinnlichkeit gehorcht, 
die die Gesetze der Konstitution einer jeden möglichen 
Welt sind.
Wenn das Abstrahieren von der sinnlichen Lebenswelt 
nicht nur bedeutet, die sinnlichen Qualitäten dieser 
Welt außer Spiel zu setzen, sondern damit zugleich 
auch das Leben selbst, so zeigt sich uns, um diesen Ge­
danken konsequent zu Ende zu denken, die Einsamkeit 
der Wissenschaft. Diese Einsamkeit ist eine so extreme, 
daß sie eigentlich nicht richtig denkbar ist. Die Wissen­
schaft existiert niemals allein, wie wir noch zeigen wer­
den. Aber sobald sie das Leben aus ihrem Untersu­
chungsfeld ausgeschieden hat (und als Wissenschaft tut 
sie dies notwendigerweise), verhält sie sich so, als ob sie 
allein wäre. Sie wird nunmehr der Welt ihr Gesetz vor­
schreiben, das heißt der sinnlichen Lebenswelt, die wei­
ter besteht, obwohl in ihr von allem abstrahiert wurde, 
was sinnlich und lebendig ist. Eine solche Situation, in 
der eine theoretische Instanz über die Lebenswelt und 
das Leben selbst entscheiden wird, ohne sie in irgend­
einer Hinsicht in Betracht zu ziehen, kennzeichnet die 

158

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenwärtige Phase der Weltgeschichte. Sie macht aus 
ihr die Moderne, von der man sagen kann, daß wir sie 
erleiden, wenn gilt, daß in ihr das Leben - zum ersten 
Mal seit Geschichtsbeginn - aufgehört hat, sich selbst 
seine eigenen Gesetze vorzuschreiben.
Die Wissenschaft, die sich allein auf der Welt glaubt 
und sich als solche verhält, wird zur Technik, nämlich 
zu einer Gesamtheit von Verfahren und Veränderun­
gen, die ihre Möglichkeit in der Wissenschaft und deren 
theoretischem Wissen schöpfen, und zwar unter Aus­
schluß einer jeden Referenz zur Lebenswelt wie zum 
Leben selbst. Dennoch ist das Wesen der Technik in 
seinem Doppelverhältnis - positiv hinsichtlich der Wis­
senschaft und negativ hinsichtlich des Lebens - schwie­
rig zu fassen. Es ist deshalb entscheidend, eine systema­
tische Erhellung desselben vorzulegen.
Die Technikinterpretationen, die sich mit großem 
Recht in einer Epoche mehren, wo jeder die tiefgrei­
fenden Wandlungen wahrnimmt, die die Welt berüh­
ren, und dabei dunkel die gewaltige Bedrohung spürt, 
die sie seinem Leben auferlegen, teilen sich in zwei 
Gruppen. Die einen sehen in der modernen Technik 
die fortschreitende Herrschaftsbehauptung des Men­
schen über die Dingwelt. Denn die Technik bezeichnet 
nichts anderes als eine Gesamtheit von immer zahlrei­
cheren perfekten und mächtigen Mitteln. Und wer Mit­
tel sagt, meint auch den Zweck, so daß die Technik auf 
höhere Interessen verweist, die jene der Menschheit 
sind und in der Anwendung aller neuen, von der Wis­
senschaft gebotenen Möglichkeiten schließlich die Ge­
legenheit finden werden, sich zu verwirklichen. Kann 

p. 78

159

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der "Fortschritt” etwas anderes bezeichnen als diese 
von der Wissenschaft ermöglichte fortschreitende Ver­
wirklichung der höchsten Menschheitszwecke? Zwecke, 
die mit der Menschheit identisch und für ihr Wesen 
konstitutiv sind?
Von diesen '‘höheren Interessen” der “Menschheit” 
selbst, das heißt vom Wesen des Lebens, wissen leider 
sowohl die Wissenschaft wie die aus ihr hervorgegan­
gene Technik absolut nichts und ziehen sie nicht in Be­
tracht. Spricht man deshalb hinsichtlich der Technik 
von “Mitteln”, so ist demzufolge anzuerkennen, daß es 
sich um sehr besondere Mittel handelt, die keinem 
Zweck mehr dienen, der von ihnen verschieden wäre, 
sondern selbst den “Zweck” bilden. Mithin finden wir 
uns einer beeindruckenden Gesamtheit von instrumen­
talen Vorrichtungen, Handlungsweisen, Verfahren und 
immer wirkungsvolleren wie ausgeklügelteren Metho­
den gegenüber, deren Entwicklung allerdings weder an­
dere Anreize noch Gesetze kennt als sich selbst und 
sich daher wie eine Selbstentwicklung hervorbringt. 
Diese Selbstentwicklung entspricht einem Netz von 
Prozessen, die - auf das theoretische Wissen der Wis­
senschaft gegründet - allerdings sich selbst überlassen 
sind. Sie funktionieren von selbst und für sich selbst, 

p. 79 wobei sie folglich auf dieses Wissen zurückwirken, es 
anreizen und hervorrufen, und zwar letztlich als dessen 
wahrer Grund, anstatt sich von ihm bestimmen zu las­
sen. Dies ist das Wesen der modernen Technik.
Welche dieser beiden Technikauffassungen ist die rich­
tige, und wie läßt sich zwischen ihnen wählen? Wäre 
nicht vielmehr die eine wie die andere je auf ihre Weise 

160

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"wahr”, falls man sie auf eine Wesensgeschichte der 
Technik und auf die entscheidenden Augenblicke be­
zöge, die in dieser Geschichte aufgetreten sind? Ent­
spräche dann nicht eine jede dieser ‘'Interpretationen” 
diesen geschichtlichen Augenblicken als ihre mehr oder 
weniger gelungene Vorstellung, als Ideologie einer 
Epoche? Aber diese Geschichte ist eben nur dann eine 
Wesensgeschichte, wenn sie zum Ursprung der töchne 
zurückführt, das heißt zu deren wirklichem Wesen: zur 
grundsätzlichen Möglichkeit dessen, was eine "Technik” 
ist, sowie der verschiedenen Phasen, die diese in ihrer 
Entwicklung annehmen sollte. Keine zufälligen, kontin­
genten Phasen wie die plötzlichen Umschwünge und 
Ereignisse der im allgemeinen hierfür gehaltenen Ge­
schichte, sondern im Gegenteil in gewisser Weise not­
wendige Phasen, insofern sie im Ursprungswesen der 
töchne wurzeln, die sie ermöglichte und gewollt hat.
An dieser Stelle finden wir uns einer außerordentlichen 
Situation gegenüber. Denn das Ursprungswesen der 
t^chne, das wir ins Auge fassen müssen, um die ver­
schiedenen Formen der Technik und insbesondere das 
Wesen der modernen Technik zu verstehen, die vom 
Leben abstrahiert, ist das Leben selbst. Technik be­
zeichnet in allgemeiner Hinsicht nämlich ein prakti­
sches "Handlungswissen”.2 Aber das Ursprungswesen 
der Technik ist kein besonderes Handlungswissen; es ist 
das Handlungswissen als solches, das heißt ein Wissen,

Dieses savoir-faire darf nicht als eine äußere Handlungsregel 
verstanden werden; vgl. noch ausführlicher dazu M. Henry, 
Marx 1: Une philosophie de la röalitö, Paris: Gallimard 1976 (Neu- 
aufl. 1991), 314 ff. (Anm. d. Übers.).

161

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das im Handeln oder Tun selbst besteht, mithin ein 
p. 80 Handeln und Tun ist, das sein eigenes Wissen in sich 

selbst trägt und es bildet. Jedes Tun bildet ein solches 
Wissen und identifiziert sich mit ihm, insofern dieses 
Tun sich selbst in jedem Punkt seines Seins empfindet 
und erfährt sowie jenes radikal subjektive Tun ist, das 
sein Wesen in der Subjektivität schöpft und durch sie 
ermöglicht wurde. Welches Handlungswissen mit wel­
chen Formen auch immer, die es annehmen kann, trägt 
in sich dieses Urprungswissen, das sein Wesen im Tun 
und letztendlich in der Subjektivität desselben findet? 
Das ursprüngliche Handlungswissen ist die Praxis und 
folglich das Leben selbst, da die Praxis sich im Leben 
erkennt. Im Leben ist die Praxis jenes ursprüngliche 
Handlungswissen, welches das Ursprungswesen der 
Technik bildet. Wie ist dann vom Leben selbst aus jener 
hervorbrechende Prozeß zu verstehen, aus dem das Le­
ben vertrieben sein wird und der unter dem Aspekt 
eines Netzwerks von objektiven Vorrichtungen und 
Verfahren vor unseren Augen die Verwüstung der Welt 
vornimmt, die ihm als Lebenswelt zugehört?
Das Ursprungswesen der Seltne ist kein ideales Wesen, 
das irgendwo vor uns in einem intelligiblen Raum 
schweben würde; dies ist es nur in der Augen der Theo­
rie. Als sich selbstaffizierende Praxis bestimmt es sich 
und individualisiert es sich in dieser Selbstaffektion wie 
durch sie. Denn alles, was sich selbst empfindet und er­
fährt, empfindet und erfährt sich notwendigerweise 
nicht nur auf diese oder jene Art, sondern außerdem als 
dieses oder jenes, folglich in Form einer singulären Er­
fahrung. Diese ist von Natur aus eine individuelle Erfah­

162

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung, sofern gilt, daß das Wesen der Selbstaffektion das 
der Ipseität ist. Diese bestimmte, singuläre und indivi­
duelle Praxis ist unser Leib.
In der immanenten Ausübung seiner Kraft, die sich 
selbstaffiziert und in diesem Selbstaffizieren nicht auf­
hört, trifft der Leib auf einen ersten Widerstand der in­
neren phänomenologischen Systeme, die seiner An­
strengung nachgeben und unseren "organischen Leib" 
bilden. Darunter ist die Gesamtheit unserer "Organe" 
zu verstehen, aber nicht so, wie sie irgendeiner objekti­
ven Erkenntnis erscheinen können, sondern gerade so, 
wie wir sie im Inneren unseres subjektiven Leibes als 
die Endgrößen unserer Anstrengung leben, das heißt 
als jene Ur-"Gestaltungen", deren ganzes Sein in ihrem 
der Anstrengung-gegeben-sein besteht und sich in ihm 
erschöpft. In zweiter Linie trifft inmitten dieser Zone 
relativen Widerstands, den der organische Leib bietet, 
jener Druck, der auf diesem Widerstand lastet und ihn 
allmählich weichen läßt (da es sich um die Verwirkli­
chung der Vermögen des subjektiven Leibes handelt), 
auf ein Hindernis, das nicht mehr nachgibt. Diese abso­
lute Widerstandslinie, die sich in ihrer Kontinuität im 
Zentrum selbst des organischen Leibes und als unüber­
schreitbare Grenze seiner Entfaltung zu empfinden 
gibt, ist die Erde; das heißt so, wie wir sie hier noch le­
ben, nämlich wie wir sie im Inneren der subjektiven 
Leib-bewegung erfahren, die in der von ihr unternom­
menen Anstrengung selbst, um die Erde zurückzudrän­
gen und sie zu besiegen, sich gerade daran bricht.
Das Ursprungswesen der t&hne ist daher wie folgt zu 
verstehen. Es ist das Gesamtsystem, das von meinem 

p. 81

163

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich bewegenden und sich anstrengenden Leib gebildet 
wird, mithin von meinem absolut subjektiven und ab­
solut lebendigen Leib. Zu diesem Gesamtsystem gehört 
aber ebenso der organische Leib, der sich unter seiner 
Anstrengung innerlich aushöhlt und nachgibt. Schließ­
lich gehört dazu die Erde, die ihrerseits sich zu bewegen 
weigert und sich der Anstrengung widersetzt, indem sie 
sich darin als das gibt, was diese weder besiegen noch 
zum Nachgeben zwingen kann. Für den radikal imma­
nenten, subjektiven Leib, in dem ich mich als das fun­
damentale "Ich kann" halte, das ich bin, ist die Aufgabe, 
die Erde durch die Anwendung seiner eigenen Vermö­
gen zum Nachgeben und sozusagen zum Rückweichen 
zu zwingen, so schwierig, daß er Instrumente erfunden 

p. 82 hat. Das heißt, der Erde wurden Elemente entrissen, 
die ihr gehörten, um sie gegen sie zu wenden; man be­
diente sich ihrer, um die Erde auf mannigfache Weise 
umzupflügen, zu bewegen, zu verändern und ihr eine 
neue Form aufzuprägen. Das "Instrument" ist ur­
sprünglich nichts anderes als die Verlängerung des im­
manenten, subjektiven Leibes und damit wie ein Teil 
des organischen Leibes selbst, nämlich etwas, das der 
Anstrengung nachgibt und sich so - und nur auf diese 
Weise - gibt: als etwas, das durch den Eingriff einer 
Bewegung in seinem Sein an-künftig wird. Das Instru­
ment wird von der Bewegung ergriffen, bewegt und ge­
handhabt. Es entnimmt seine Substanz nur der Tatsa­
che, die bewegliche Endgröße jener Bewegung zu sein, 
deren praktische und nicht feste, sondern problemati­
sche Grenze, da die Bestimmung und das Festmachen 
dem Vermögen dieser Bewegung überlassen sind. Des­

164

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halb wird das Instrument von der Natur losgelöst, um 
der Initiative des Leibes überantwortet und ihm zur 
Verfügung gestellt zu werden.
Eine solche "Loslösung" ist jedoch nur scheinbar und 
unterstreicht ein Merkmal, das der Natur insgesamt 
eigen ist. Diese steht wesenhaft einem Ursprungsleib 
zur Verfügung, denn sie ist das schwankende Korrelat 
einer Bewegung oder dessen feste Grenze, und zwar 
auf solche Weise, daß diese "Festigkeit" sich allein in 
einer solchen Bewegung wie durch sie bestimmt. Die 
Erde ist nur als das denkbar, worauf wir unsere Füße 
stellen oder stellen können, als der Boden, auf den wir 
uns abstützen. Es gibt keine denkbare "Luft" außer je­
ner, die wir einatmen und die uns vielleicht verbrennen 
wird; keine Oberfläche, weder Volumen noch Festkör­
per außer denjenigen, die wir berühren können. Es gibt 
kein anderes Licht als jenes, das in der Subjektivität un­
seres Auges erstrahlt. Leib und Erde sind durch ein so 
ursprüngliches Er-eignis miteinander verbunden, daß 
niemals etwas im Gegen-über eines reinen "Außen", als 
Gegen-stand für eine theorfa an-künftig wird, was ohne 
uns da wäre. Vielmehr kann es nur als das Historiale 
dieses ursprünglichen Er-eignisses und als dessen 
Grenzmodus da sein. Wir nennen dieses ursprüngliche 
Ereignis Erdeinverleiblichung, denn dieses Ereignis ist so 
ursprünglich, daß es aus uns die Besitzer der Welt 
macht;3 und zwar nicht erst nachträglich, etwa aufgrund

M. Henrys begriffliche Korrespondenz zwischen Copropriation 
(Er-eignis) und Corpspropriation (Erdeinverleiblichung) kann nur 
begrenzt im Deutschen wiedergegeben werden. Einerseits scheint 
"Er-eignis" eine Aufnahme des Heideggerschen Ereignisbegriffs 

p. 83

165

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Entscheidung unsererseits oder aufgrund der 
Einnahme eines bestimmten Verhaltens gegenüber 
dem Kosmos seitens einer gegebenen Gesellschaft, 
sondern in einem apriorischen Sinne, mithin aufgrund 
der Leibbedingtheit des Seins als eines erdeinverleib­
lichten Seins. Wir verändern die Welt, und die Mensch­
heitsgeschichte ist dermaßen nur die Geschichte dieser 
Veränderung, daß es unmöglich ist, eine Landschaft zu 
betrachten, ohne in ihr die Auswirkung einer bestimm­
ten Praxis zu erblicken. Aber die Veränderung der Welt 
ist nur aktualisierende Verwirklichung der Erdeinver- 

zum dadurch bestimmten Verhältnis Sein/Denken darzustellen. 
Andererseits ist gerade das neue Konzept der "Erdeinverleibli- 
chung" dessen ontologische wie phänomenologische Kritik, inso­
fern das Verhältnis Leib/Erde das eigentliche "Er-eignis" darstellt, 
nämlich als "Leib-Erde-Gemein-" oder "-Mitbesitz" (co-propria- 
tiori). In dieser Hinsicht ließe sich dann die "Erdeinverleiblichung" 
auch als das fundamentale "Leib-er-eignis" (Corps-propriation) ver­
stehen, das für M. Henry im Anschluß an Maine de Biran und 
Marx ein doppeltes ist, nämlich das innere, passive Leib-selbst-er- 
griffen-sein als Leibselbstaffektion und die davon abhängige 
Erdergreifung, worin die Erde als gelebte Resistenz integriert oder 
eben einverleibt ist. Allerdings muß hier jede verräumlichende 
Vorstellung abgelegt werden, um diese Erd-Einverleibung als die 
"lebendige Gegenwart" von Anstrengung im Sinne subjektiver Ar­
beit zu fassen. Anders gesagt ist die leibangeeignete Natur (corps- 
proprite) als sich-selbst-aneignendes Leibgeschehen (corps s’ap- 
propriant) die Selbstereignung des Leibes, worin die Bewegung des 
"Ergreifens" der Erde/Resistenz die Selbstbewegung des Leibes als 
das voraussetzt, was sich nie von sich selbst distanziert. Die 
Grenze dieser Bewegung als "äußeres Hindernis" offenbart sich 
nur in der Leibselbstergriffenheit, die nicht von sich läßt. Erdem - 
verleiblichung will dieses Ankünftigwerden der "Ur-Arche Erde" 
(Husserl) in leiblich-lebendiger Präsenz übersetzungsmäßig zum 
Ausdruck bringen, das heißt die phänomenologische Neubestim­
mung der "Lebenswelt" im Sinne Henrys unterstreichen (Anm. d. 
Übers, in Zusammenarbeit mit dem Autor).

166

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leiblichung, die aus uns die Bewohner der Erde als de­
ren Besitzer macht. Wie die Welt immer zuerst die Le­
benswelt ist, verstehen wir jetzt ein wenig besser. Bevor 
sie nämlich überhaupt eine sinnliche Welt ist, ist sie das 
Korrelat einer Bewegung als erdeinverleiblichte Welt.
Alle Verständnisschwierigkeiten hinsichtlich der Praxis 
entstammen folgendem Denken: Anstatt die innere 
Entfaltung des organischen Leibes in der subjektiven 
Spannung des Ursprungsleibes zu leben, verfällt es dar­
auf, sie sich vorzustellen. Daraufhin galt es zu verste­
hen, wie eine subjektive Bestimmung ein Naturseiendes 
verändern kann, wie die "Seele" auf den "Körper" ein­
zuwirken vermag. Diese Frage ist umso unlösbarer, als 
hierbei bezüglich der "Seele" deren Verlagerung aus 
einer Seinsdimension, wo die Handlung als einfache 
"seelische" Verwirklichung hervorgebracht wird, in eine 
andere Seinssphäre stattfindet, nämlich in die Sphäre 
der "Objektivität", in der keinerlei Handlung jemals 
hervorgebracht wurde und auch nicht hervorgebracht 
werden wird. Die "Seele", anders gesagt der subjektive 
Leib, ist dadurch das Denken geworden, das heißt eben 
die Repräsentation, die jene Annäherungsweise dar­
stellt, der sich die Praxis grundsätzlich entzieht, sofern 
sie subjektiv und lebendig ist.
Die Repräsentation der Praxis ruft jene Ideologie her­
vor, die die Technik als instrumentale Veränderung der 
Natur durch den Menschen hinsichtlich der von ihm ge­
setzten Zwecke interpretiert. Einerseits kann eine sol­
che Ideologie in der Tat das ursprüngliche Ereignis von 
Leib und Erde im Schoß des Lebens darstellen. Ande­
rerseits entstellt sie es ernsthaft als dessen Repräsenta­

p. 84

167

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 85

tion in zwei Punkten: 1) Indem jene Ideologie die 
Handlung außerhalb des ihr ontologisch eigenen Medi­
ums versetzt, wird diese in sich unverständlich. 2) Da­
durch, daß dieselbe Ideologie die innere Einheit der im­
manenten Entfaltung des organischen Leibes zerbricht, 
projiziert sie - als gleichfalls getrennte Elemente - die 
“Ursache”, die "Wirkung”, die "Mittel”, den "Zweck” und 
deren "Bezug”, der so selbst unverständlich wird, in die 
Äußerlichkeit der Repräsentation. An die Stelle der 
Kategorien des Leibes treten somit jene des rationalen 
Denkens. Wenn sich heute eine solche Technikauffas­
sung allerdings als grundlegend unangemessen offen­
bart, dann nicht nur deshalb, weil sie die Verlagerung 
der Praxis von deren realem Vollzugsort an denjenigen 
ihrer fälschenden Repräsentation durch einen Verstand 
vornimmt, der Ursachen und Zwecke setzt. Vielmehr 
liegt die Unangemessenheit darin, daß sich am Ort des 
realen Praxisvollzugs selbst, nämlich in der Subjektivität 
des Lebens, eine Erschütterung eingestellt hat, die das 
Sein in dessen Grundlagen bedroht.
Solange sich die ttchne mit der spontan-selbständigen 
individuellen Praxis deckt, ist sie nur der Ausdruck des 
Lebens, die Verwirklichung der Vermögen des subjek­
tiven Leibes und somit eine der wichtigsten Kulturfor­
men. Es sind die inneren Lebensanforderungen, die sie 
hervorrufen (Anforderungen, die sich anschließend als 
dessen "Ursachen” oder "Zwecke” vorstellen lassen). Es 
sind die phänomenologischen Strukturen des Ur­
sprungsleibes, die die Modalitäten der Technikaus­
übung bestimmen, oder besser gesagt sie sind diese 
Modalitäten. Wenn sich dieses ursprüngliche Tätigwer­

168

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den als Aktivität der Natur noch anzupassen hat, so 
geht in Wirklichkeit diese Anpassung doch insofern aus 
dieser hervor, wie die tatsächliche Natur die erdeinver­
leiblichte Natur ist. So sind Handeln oder elementare 
Arbeit nur die Aktualisierung dieser Erdeinverleibli- 
chung. In den höheren Kulturformen wie Kunst, Ethik 
und Religion, die gleichfalls Weisen der töchne sind, ist 
diese Praxisbestimmung durch das Leben in dem Maße 
noch evidenter, wie der moralische oder ethische Habi­
tus ebenso wie das ästhetische Schaffen direkte und 
unmittelbare Ausdrucksformen der lebendigen Subjek- 
tivät sind. In dieser finden sie sowohl ihr Prinzip und die 
Formen ihrer Regelung als auch den Ort ihres Zum- 
sein-kommens, nämlich die konkreten Modalitäten ih­
rer Verwirklichung.
Die ontologische Erschütterung erfolgt, wenn die 
Handlung aufhört, den Lebensanweisungen zu gehor­
chen, und sie nicht mehr das ist, was sie an ihrem An­
fang ist, nämlich die Aktualisierung der phänomenolo­
gischen Potentialitäten der absoluten Subjektivität. 
Darüber hinaus scheint es, als habe die Handlung den 
Ort verlassen, der von jeher der ihre war, um sich nun­
mehr in der Welt hervorzubringen: in den Fabriken, 
Staudämmen und Atomkraftwerken, das heißt überall, 
wo unablässig und auf allen Seiten Kolben, Turbinen, 
Räderwerke und Maschinen jeder Art funktionieren, 
kurzum, die gewaltigen instrumentalen Vorrichtungen 
der Großindustrie. Diese tendiert dahin, in die elektro­
magnetischen Entladungen der Computer der fünften 
Generation und in andere Supermaschinen der ‘'Tech­
nik-Wissenschaft” aufzugehen. In ihr zeigt sich in der

169

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tat das entscheidende Geschehen der Moderne als 
Übergang vom Reich des Menschlichen zum Un­
menschlichen, denn die Handlung ist objektiv geworden. 
Die Oberfläche der Erde entspricht ihrer physikalisch­
mathematischen Erkenntnis: den Atomwirbeln und 
dem Teilchenbeschuß sowie jenen uralten und rasen- 

p. 86 den Wogen der Bio-Evolution ohne Ursprung, Ursache 
und Ziel.
Wir sagten oben: "Es scheint", daß die Handlung ihren 
subjektiven Ursprungsort verlassen hat, denn es gibt 
keine Handlung - als Praxis - außer in der Subjektivi­
tät und durch diese. Allein in der radikalen Immanenz 
seiner Ursprungsleiblichkeit ergreift der Leib jedes 
seiner Vermögen und verfügt darüber, um "sich ihrer zu 
bedienen", wenn er es will. Sobald dieses In-sich- 
selbst-einrichten aufhört, das jedes Können und Tun 
auszeichnet, und die Subjektivität nicht mehr ihr 
Wesen als Selbstaffektion freigibt, vollzieht sich nie­
mals mehr eine "Handlung". Es geschehen dann nur 
noch materielle Ortsverlagerungen wie das Herabstür­
zen von Wasser in den Wasserfällen, die verschiede­
nen Industriemechanismen, die Phänomene der Wel­
lenausbreitung oder die "Teilchenbahnen" in der Mi­
krophysik. Der Inhalt der modernen Technik sind ob­
jektive Vorgänge der genannten Art, die sich von selbst 
wie in ’der Kybernetik oder im mikrophysikalischen 
Substrat des Universums abspielen, kurz gesagt eine 
Gesamtheit von Vorrichtungen, die nicht mehr le­
bendig und nicht mehr das Leben sind. Dies ist es, was 
die Technik beständig handhabt oder was sie eher noch 
in ihrem Sein konstituiert - der Stoff, aus dem sie 

170

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht und der im eigentlichen Sinne ihre "Substanz" 
ausmacht.
Nun ist es so, daß solche Vorgänge nicht "blind" zu sein 
scheinen, denn sie führen zu kohärenten und zweckbe­
stimmten Ergebnissen. Im Fall der Technik sind sie 
Folge eines Wissens. Welchen Wissens? Genau hier be­
findet sich jene ontologische Kehre, die das moderne 
Zeitalter einleitet, oder die maßgebliche "Revolution", 
die sich in der "Menschheitsgeschichte" ereignet hat, 
um diese Kehre auf eine noch äußerliche Art zu be­
zeichnen. Lassen wir die politischen Revolutionen bei­
seite, die nur Folgen oder Symptome darstellen. Dem 
Wesenhaften nähert man sich dann, wenn man mit 
Marx imstande ist, die Umkehr der lebenswichtigen 
Teleologie zu erkennen, die sich am Ende des 18. und 
19. Jahrhunderts vollzog. Denn hier hörte die Produk­
tion der Güter für den Verbrauch, der jede Gesellschaft 
charakterisiert, auf, durch und auf solche Güter hin 
ausgerichtet zu sein, das heißt auf "Gebrauchswerte" 
hin, um von nun an den Erwerb und die Vermehrung 
des Tauschwerts, anders gesagt des Geldes, zu verfol­
gen. Als die Produktion ökonomisch wurde, es darum 
ging, Geld zu produzieren, das heißt eine ökonomische 
Realität anstelle von Gütern, die dem Leben nützen 
und von ihm festgelegt werden - in dem Augenblick hat 
sich das Aussehen der Erde tatsächlich verändert.
Diese Welt ist die durch die Erdeinverleiblichung defi­
nierte ursprüngliche Natur und verwirklicht sich als sol­
che in der Aktualisierung der subjektiven Potentialitä- 
ten der lebendigen Leiblichkeit. Darüber hinaus ist die 
Lebenswelt daher als diese Aktualisierung nicht die

p. 87

171

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt-der-Intuition, sondern die Welt-der-Praxis, die 
Welt als Wirkung dieser Praxis; wesenhafter und zuvor 
noch: die Welt als deren Ausübung, das heißt die Welt 
nicht als Objekt, sondern als Akt, welcher der Leib ist. 
Einerseits mußte sich eine solche Welt durch das Ein­
dringen einer Finalität, die ohne Bezug zu dem ist, was 
diese Welt in sich und seit jeher ist, ernsthaft gestört 
finden - nämlich durch die Produktion einer Abstrak­
tion, wie sie die Produktion des Geldes ist. Eine solche 
Störung besteht insbesondere im Auftreten und in der 
Eigenentwicklung einer neuen ontologischen Dimen­
sion: der ökonomischen Realität, die ursprünglich weder 
zur leibhaften Natur noch zum Leib selbst gehört. An­
dererseits ändert sich diese Produktion völlig, sobald sie 
eine solche des Geldes und nicht mehr der Gebrauchs­
werte ist. Da sie nicht mehr durch die Potentialitäten 
der Subjektivität, durch deren "Bedürfnisse", hervorge­
rufen, definiert und begrenzt wird, findet diese Produk­
tion auch nicht mehr in ihnen ihren Zweck, was besagt, 
daß sie nicht mehr in sich selbst die Verwirklichung die­
ser Potentialitäten ist. Sie hört dann auf, sich qualitativ 

p. 88 zu differenzieren, um quantitativ, "unendlich", zu wer­
den, so wie das Geld, das produziert werden muß.
Infolgedessen ist diese "ökonomische Revolution" keine 
Revolution innerhalb eines vorgegebenen ökonomi­
schen Universums, sondern das Hervorbrechen dessel­
ben und sein Sicheinrichten im Sein. Andererseits ist sie 
nicht die einzige und entscheidende Revolution zum 
Umsturz der Erdeinverleiblichung, die die Ursprungs­
bedingung der Menschen auf Erden und somit ihre Ge­
schichte definiert. Die ökonomische Revolution hat die 

172

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maßgebliche Revolution nur vorbereitet, indem sie als 
deren Ursache, aber nicht als das wahre Wesen dersel­
ben wirkte. Die rasende Produktionsbeschleunigung als 
ökonomische Produktion ruft aus ökonomischen Grün­
den (die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Pro­
fitrate und vor allem des Mehrwertes) die Erfindung 
und Vermehrung neuer Herstellungsmittel, die Verbes­
serung der alten und so eine außergewöhnliche techni­
sche Entwicklung hervor, die die Erfindungen der Wis­
senschaft nutzt und diese ihrerseits wiederum auslöst. 
Das Produktionsmittel ist nicht mehr das "Instrument”, 
das den subjektiven Leib verlängert und von ihm im 
voraus festgelegt wird, so daß die Handhabung des In­
struments nur die Verwirklichung der Vermögen dieses 
Leibes, dessen Ausübung und infolgedessen eine 
Grundform der Kultur ist. Dieses "Mittel” bzw. "Instru­
ment" ist eine objektive Mechanikvorrichtung gewor­
den, die in der Maschine, welche der Industrie, der Ky­
bernetik zugehört, von selbst funktioniert - und viel­
leicht sogar in der Natur selbst, wie diese in den Augen 
des modernen Menschen erscheint. Was geschieht in 
einer solchen Veränderung?
Folgendes: Daß das Wissen, welches die Handlung und 
die Regel ermöglicht, nicht mehr das Wissen des Lebens, 
sondern das der Wissenschaft ist. Dies ist die radikale 
Revolution, die die Humanitas des Menschen um­
stürzte und wodurch über dessen Wesen die ernsthafte­
ste Bedrohung schwebt, der es seit Geschichtsbeginn 
ausgesetzt ist. Wenn das Wissen, das die Handlung re­
gelt, dasjenige des Lebens ist, so fällt es mit der Hand­
lung zusammen, da es nichts anderes als deren Selbstaf- 

p. 89

173

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fektion ist. Ein solches Wissen, das im Tun beschlossen 
ist und mit ihm zusammenfällt, haben wir als das Wesen 
eines jeden Handlungswissens charakterisiert. Deshalb 
wohnt es jeder Form des Tätigseins inne, vor allen je­
nen, die man für "instinktiv" hält: der ursprünglichen 
Vertrautheit des Menschen im Umgang mit der Erde; 
der Möglichkeit, sich auf ihrem Boden zu halten, zu ge­
hen, zu arbeiten; dem erotischen Verhalten; der Aus­
übung der Sinne und der Bewegungen im allgemeinen; 
den verschiedenen Vermögen der Subjektivität wie 
Einbildung, Gedächtnis usw. In all diesem Tätigsein 
verwirklicht sich nichts anderes als der Vollzug des Le­
bens, seine Selbstverwirklichung und seine Selbststei­
gerung - seine Kultur.
Wenn das Wissen, das die Handlung regelt, jenes der 
Wissenschaft ist, so ergibt sich daraus, 1) daß die Natur 
dieses Wissens sich vollständig geändert hat, da es nicht 
mehr das Leben ist, sondern ein Objektbewußtsein und 
darüber hinaus diejenige Form objektiven Wissens, 
worin von den Sinnen und zugleich auch von der Exi­
stenz der sinnlichen Qualitäten in der von diesem Wis­
sen erkannten Welt abstrahiert wurde. 2) Dieses Wis­
sen ist nicht mehr in sich selbst die Handlung und fällt 
nicht mehr mit ihr zusammen. 3) Es ist auch nicht das 
Wissen der Handlung, keine objektive Erkenntnis der­
selben, weil die Handlung in sich nichts Objektives ist 
und auch nicht sein kann. Ein solches Wissen ist genau 
das Wissen einer Objektivität geworden, das heißt eines 
natürlichen Prozesses, der im übrigen von der Wissen­
schaft auf seine abstrakt idealen Parameter, auf die 
physikalisch-mathematischen Bestimmungen der Ga-

174

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lileischen Wissenschaftswelt reduziert wurde. Handlung 
und Wissen - letzteres mit der Wissenschaft identifiziert 
- fallen in Zukunft auseinander. Die Handlung ist nur 
noch eine Art empirischer Kuriosität: jene "Handlung”, 
durch die der Wissenschaftler seine Augäpfel bewegt 
oder die Seiten seines Buches umblättert. Oder viel­
mehr entgleitet sie dem Blick, da sie nicht mehr in Be­
tracht gezogen wird und so nichts mehr darstellt. Hin­
gegen ist das Wissen alles; es ist das Wissen der Wis­
senschaft in deren unendlich theoretischer Entwick­
lung. Ihr Korrelat ist hierbei das Ganze der objektiven 
Prozesse, die ohne Unterschied jene der instrumenta­
len Industrievorrichtungen, der Kybernetik und der Na­
tur selbst sind. Es ist also ganz eindeutig das Wissen­
schaftswissen, genauer die Naturwissenschaft, die nun­
mehr das Wissen der t^chne anstelle des Lebenswissens 
definiert.
Aber wenn die ttchne, das heißt die grundsätzliche 
Möglichkeit der Handlung und damit jeder denkbaren 
Handlung, in der Praxis beruht, die ihr Wesen im Le­
ben und in der ursprünglichen Erdeinverleiblichung der 
Natur findet, wie ist dann die moderne Technik noch 
denkbar, das heißt die Gestaltgebung und Veränderung 
der Welt durch die Wissenschaft? Wie ist das Wissen­
schaftswissen, das heißt ein rein theoretischer Blick im­
stande, auf die objektiven Naturprozesse "handelnd” 
einzuwirken, die zu instrumentalen Industrievorrich­
tungen und Maschinen im allgemeinen geworden sind? 
Oben wurde schon das unlösbare Problem des "Seele- 
Körper”-Verhältnisses erkannt, wenn die "Seele” auf 
diesen theoretischen Blick reduziert ist und der "Kör­

p. 90

175

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


per” als ein Naturseiendes und als ein Objekt verstan­
den wird.4

p. 91 Bemerken wir hier nur dies: Wenn die Wissenschaft 
scheinbar in der Lage ist, die leichteste materielle Ver­
änderung der Natur aufzuprägen, dann nur insofern, als 
sich diese wirkungsvolle Handlung keineswegs auf den 
bloß theoretischen Bezug zwischen Erkenntnissubjekt 
und einem erkannten Objekt beschränkt. Vielmehr 
schlägt eine solche Handlungseinwirkung in Wirklich­
keit immer den unbemerkten Weg über die Erdeinver- 
leiblichung ein. Nur derjenige, der Hände und Augen 
im Sinne eines radikal immanenten Vermögens des 
Greifens und Sehens hat, also ein ursprünglich als sub­
jektiver und lebendiger Leib in sich konstituiertes We­
sen ist (mithin der Wissenschaftler nicht als Wissen­
schaftler, sondern als ein solches Wesen) - nur dieser 
kann die Seiten eines Buches umblättern und lesen.

4 Es ist überaus bemerkenswert, daß der Cartesianismus diesem 
Problem erst in dem Augenblick begegnete und daran scheiterte, 
als er es auf theoretische, das heißt "wissenschaftliche" und objek­
tive Weise erörterte, so insbesondere in den "Passions de l’äme". 
Solange sich Descartes an die phänomenologische Reduktion 
hielt, innerhalb derer sich die Analysen der vorliegenden Arbeit 
bewegen, stellte die Handlung des Körpers keinerlei Schwierigkeit 
dar. Ihre Möglichkeit wurde spontan von selbst gelöst, und aus 
diesem Grunde kann man sagen, daß es bei Descartes eine bewun­
dernswerte Vorahnung der Auffassung vom subjektiven Leib gibt, 
wie in den "Röponses aux cinquiömes objections" zu sehen ist, wo 
die Frage einer ambulandi cogitatio auftaucht, das heißt der sub­
jektiven Ursprungserfahrung des Gehens, das mit dieser identisch 
ist. Vgl. Meditationen über die Grundlagen der Philosophie mit 
den sämtlichen Einwänden und Erwiderungen (hg. von A Buche­
nau), Hamburg: Meiner 1972, 324 (Oeuvres VII, öd. Adam/Tan- 
nery, 352).

176

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und darüber hinaus kann er auf gleiche Weise eine wis­
senschaftliche Maßnahme oder Handlung durchführen, 
welche auch immer es sei: einen Apparat handhaben, 
auf eine Taste drücken, der graphisch festgehaltenen 
Aufzeichnung einer Abweichung folgen und schließlich 
das Ergebnis des ausgeklügelten Experiments erfas­
sen. Ein solches Ergebnis bietet sich unausweichlich als 
eine sinnliche Gegebenheit an und ist nur in dieser 
Gestalt zugänglich. Ebenso verweisen eigentliches 
Experimentieren, Verfahren oder Handhaben immer 
auf eine Handlung des Ursprungsleibes und setzen ihn 
voraus.
Nun behauptet sich eine solche Situation nicht nur in 
der wissenschaftlichen Praxis, sondern sie bestimmt die 
Bedingung des Arbeiters in der modernen Welt. Was 
diese kennzeichnet, ist die fortschreitende Abnahme 
des Anteils lebendiger Arbeit, das heißt der subjektiven 
Praxis, innerhalb des realen Produktionsprozesses, 
während der Anteil der objektiv instrumentalen Vor­
richtungen ständig größer wird, und zwar in Gestalt von 
Maschinen der klassischen Großindustrie zunächst so­
wie sodann in der Kybernetik und Robotertechnik. Das 
Gesetz des tendenziellen Rückgangs der Profitrate in 
der kapitalistischen Ära ist auf ökonomischer Ebene 
nur der Ausdruck jenes Hauptproblems, das die mo­
derne Produktion berührt hat: nämlich das Eindringen 
der Technik in sie und der Ausschluß des Lebens.
Selbst wenn die Produktion dahin tendiert, sich mit den 
technischen Vorrichtungen und demgemäß mit der 
Technik selbst zu identifizieren, so bedeutet die Beibe­
haltung eines abnehmenden Anteils lebendiger Arbeit 

p. 92

177

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in ihrer Mitte nicht weniger als dies: Wie im Fall der 
reinen Wissenschaft setzt die Weltveränderung einen 
ersten Zugang zu den objektiven Prozessen voraus, die 
mit denen der Natur und der Technik identisch sind. 
Hinzu tritt die grundsätzliche Möglichkeit, auf sie ein­
zuwirken. Zugang und Handlungsfähigkeit sind in 
Wirklichkeit eins; sie bestehen beide in der Erdeinver- 
leiblichung. Daß die Verwirklichung der letzteren - die 
lebendige Arbeit - fast zu einem Nichts reduziert wird, 
bedeutet, daß alles, was der Mensch bisher machte, in 
Zukunft vom Roboter getan wird. Nur “tut” der Robo­
ter nichts, denn er ist nur das In-Gang-kommen und die 
Ausführung eines Mechanismus. Die einzig reale Hand­
lung, die weiterbesteht, das heißt eine Handlung, die 
darin beruht, ihr eigenes Handeln zu fühlen und sich 
darin zu erschöpfen, ist der Akt, auf einen Bedienungs­
knopf zu drücken. Seit Beginn des Industriezeitalters 
und als die einfache Folge der fortschreitenden Erset­
zung der "Arbeitskraft" durch Naturenergien war es 
möglich, die Rückführung der Tätigkeit der Arbeiter 
auf eine bloße Überwachungsarbeit vorauszuahnen. 
Diese bedeutet den Schwund nahezu der Gesamtheit 
der subjektiven Potentialitäten beim lebendigen Indi­
viduum und damit eine Malaise sowie eine wachsende 
Unzufriedenheit.
Allerdings beinhaltet die Veränderung, die die indivi- 

p. 93 duelle subjektive Praxis entstellt, nicht nur deren Re­
duktion auf stereotype und monotone Akte. Zugleich 
ereignet sich mit dieser Schrumpfung und dieser Ver­
armung, die bereits in sich den Ruin aller Kultur anzei­
gen, ein anderes Phänomen, das diesen Prozeß des Kul­

178

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turverfalls an sein Ende treibt: Das Tätigsein bei diesen 
unbedeutenden Akten kehrt sich in eine gänzliche Pas­
sivität um. Es ist die objektive Vorrichtung mit ihren 
verschiedenen Anordnungen und Dispositionen, die in 
Wirklichkeit dem Arbeiter die Natur und die Modalitä­
ten des Wenigen diktiert, das ihm zu tun bleibt. Von 
den Fähigkeiten des Individuums bei der Arbeit und 
vor allem von seinen leiblichen Fähigkeiten läßt sich in 
der Tat nicht völlig abstrahieren. Und dies in dem 
Maße nicht, wie die Erdeinverleiblichung die verbor­
gene, aber unumgehbare Grundlage der Weltverände­
rung bleibt, und dies sowohl im Zeitalter der Technik 
wie zu jeder anderen Zeit. Wenn die Kraft dieses Lei­
bes durch die objektive Maschinenvorrichtung ersetzt 
wurde, so zieht man denselben nur genau insoweit in 
Betracht, wie jene Vorrichtung trotz allem das Eingrei­
fen des Individuums erlauben muß, auch wenn dieses 
Eingreifen noch so bescheiden ist. Was auf diese Weise 
mit dem Leib geschehen ist, gibt den Maßstab für den 
winzigen Anteil ab, der dem Leben und seinem Wissen, 
das heißt der Kultur, noch zugestanden wird. Der kom­
plizierteste Computer endet in einer Tastatur, die ein­
facher als die einer Schreibmaschine ist. Das Zeitalter 
der Informatik wird jenes der Stumpfsinnigen sein. 
Aber worum handelt es sich bei der objektiven Vorrich­
tung, die den Platz des Lebens eingenommen hat?
Was als instrumental dis-positive Vorrichtung der 
"Handlung" an-geordnet oder dis-poniert ist und somit 
als die Handlung selbst, die auf objektive Bewegungen 
oder Ortsveränderungen innerhalb einer solchen Vor­
richtung reduziert wurde, worin sie sich von dieser als 

179

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewollt und zugelassen vollzieht - dies ist entsprechend 
von der Wissenschaft angeordnet oder disponiert. Die 
Grundlage der Dis-position der dispositiven Vorrich­
tung ist die Naturwissenschaft auf allen Stufen ihrer 
Entwicklung und zunehmenden Komplexität, das heißt 
letztlich die Gesamtheit der physikalischen Theorien, 

p. 94 Alles ist von der Wissenschaft in Abhängigkeit von ihr 
und für sie konstruiert, denn die in den Theorien freige­
legten Gesetze werden die Gesetze selbst des Funktionie­
rens der dispositiven Vorrichtung, ihrer "Handlung", sein. 
Der Minimaleingriff des Lebens in Form eines zu bewe­
genden Steuerungshebels beispielsweise ist sogar nicht 
mehr notwendig und tendiert dahin, es nicht mehr zu 
sein, insoweit die Vorrichtung so disponiert ist, daß sie 
sich selbst-regeln und selbst-überwachen kann. So wird 
sie im eigentlichen Sinne ein System, das ein getreues 
Spiegelbild des theoretischen Systems ist, als dessen 
"Realisierung" sie erscheint.
Aber dies ist eine ungenaue Darstellungsart. Nie geht 
man von einem idealen Modell aus, dessen "praktische" 
Anwendung man dann suchen würde. Das Modell ist 
nur die Theorie einer Realität, die Klarstellung der Re­
gelungen, denen sie gehorcht. Und wie wir bereits zu 
verstehen gaben, ist diese Realität zugleich die der ma­
teriellen Natur und der dispositiven Vorrichtung selbst. 
Mithin ist die Technik nichts anderes als diese Natur - 
eine Natur, deren Regelungen bekannt sind, so daß 
diese angewandt und geregelt werden können, und 
zwar sowohl durch sich selbst wie für sich selbst. "Für 
sich selbst" bedeutet, daß sie zu wirken beginnen und 
schließlich alles geschieht, was geschehen kann. Die

180

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Technik ist die Natur ohne den Menschen: die ab­
strakte, auf sich selbst reduzierte und sich selbst über­
gebene Natur, die sich selbst preist und ausdrückt. Sie 
ist deren Selbstentwicklung, so daß alle in ihr 
beschlossenen Möglichkeiten und Potentialitäten ver­
wirklicht werden müssen, und zwar für sich und dafür, 
was sie sind - aus Liebe zu sich selbst, damit alles getan 
wird, was getan werden kann, das heißt alles, was die 
Natur zu werden vermag. Es handelt sich darum, Gold 
herzustellen, auf den Mond zu fliegen, Raketen zu kon­
struieren, die imstande sind, sich selbst zu lenken und 
sich selbst zu überwachen, bevor sie selbst über den 
Augenblick ihrer Zerstörung wie der unsrigen entschei­
den. Die Technik ist die Alchimie; sie ist die Selbst­
verwirklichung der Natur anstelle der Selbstver­
wirklichung des Lebens, das wir sind. Sie ist die Bar­
barei, die neue Barbarei unserer Zeit anstelle der Kul­
tur. Insofern sie das Leben, seine Weisungen und Rege­
lungen außer Spiel setzt, ist sie nicht nur die Barbarei in 
ihrer äußersten und unmenschlichsten Gestalt, die der 
menschlichen Kenntnis gegeben ist - sie ist der Wahn­
sinn.
Erst nach und nach werden wir ermessen, was es in un­
serer Welt, das heißt im Leben der Menschen, bedeu­
tet, das Leben selbst außer Spiel zu setzen. Jedenfalls 
drängt sich eine wichtige Bemerkung von jetzt an auf, 
die uns ein anderes Hauptmerkmal der Moderne wahr­
nehmen läßt, nämlich die Umkehr des Verhältnisses 
zwischen Technik und Ökonomie, die sich vor unseren 
Augen ereignet. Es sei daran erinnert, worin die tech­
nische Revolution besteht; nämlich daß die Technik in 

p. 95

181

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zukunft ihren eigenen Zweck bildet, nachdem sie das 
Leben aus sich ausgeschlossen und auf einen objek­
tiven Prozeß reduziert hat. Bis zu dieser technischen 
Revolution hin war die instrumentale Produktionsvor­
richtung und mithin die Arbeit durch und für das Leben 
angeordnet. Durch das Leben: solange das Instrument 
ontologisch der Erdeinverleiblichung angehörte und 
sich in diese als eine Modalität seiner Aktualisierung 
bei der Handlung einschrieb. Für das Leben: insoweit 
diese Handlung durch die Produktion der Gebrauchs­
güter, das heißt durch lebensnotwendige Werte, be­
stimmt war.
Im Augenblick selbst, wo diese lebensnotwendige Te­
leologie sich in eine ökonomische Teleologie im eigent­
lichen Sinne umkehrt, die die Produktion von Tausch­
werten verfolgt, verlieren diese in Wirklichkeit nicht 
jede Verbindung mit dem Leben. Sie bleiben insgeheim 
den Gebrauchswerten und - durch deren Vermittlung - 
der lebendigen Arbeit untergeordnet. Das Geld ist 

p. 96 nicht nur eine "Repräsentation" zweiten Grades dieser 
Arbeit, insofern es die Repräsentation der abstrakten 
oder sozialen Arbeit ist, die ihrerseits die Repräsenta­
tion der realen oder lebendigen Arbeit bildet. Vielmehr 
zeigen die notwendige Geldinvestition in einem lei­
stungsvollen Produktionsprozeß, der Geldumtausch ge­
gen Gebrauchswerte sowie Rohstoffe oder Maschinen 
und - wesentlicher noch - gegen die lebendige Arbeit, 
die allein imstande ist, diesen Prozeß in Gang zu brin­
gen und darin den Tauschwert zu produzieren, daß letz­
terer niemals durch sich selbst Bestand hat, sondern 
stets gezwungen ist, sich in sein Gegenteil zu verändern 

182

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zu seiner Quelle, zum Leben, zurückzukehren, 
selbst wenn dieser Tauschwert im Kapitalismus die 
neue ökonomische Finalität definiert. Das Leben spielt 
außerdem eine Rolle am Endpunkt dieses Prozesses, 
nämlich in der Gestalt des Verbrauchs, ohne die keine 
Produktion auskommen kann. Einen künstlichen Ver­
brauch hervorzurufen, neue Bedürfnisse zu schaffen, 
um diese Produktion aufzufangen, die vom Tauschwert 
her in Unordnung kam, aber trotz allem jenen künstli­
chen Bedürfnissen und durch sie hindurch der Subjekti­
vität des Lebens zugeordnet war, bedeutete noch in den 
Augen von Marx selbst eine Weise, dieses Leben zu 
entwickeln und zu bereichern - bedeutete einen Kul­
turfaktor,
Wir behaupten, daß jede Produktion von einem Ver­
brauch abhängig ist und nicht ohne ihn auskommt. Der 
Tauschwert, den es im Kapitalismus zu produzieren 
gilt, kommt nur in der Gestalt eines Gebrauchswerts 
zum Sein, wobei seine Natur und Eigenschaften durch 
die Subjektivität bestimmt werden. Inmitten eines Sy­
stems der Wertschaffung erlegt diese eine Teleologie 
auf, die nicht völlig beseitigt werden kann und den ge­
samten Prozeß in einer Ontologie des Lebens verwur­
zelt. Diese Verwurzelung findet sich im Universum der 
Technik zerbrochen: Der Produktionsprozeß hat seinen 
letzten Grund nicht mehr hinter sich liegen, nämlich im 
Gebrauchswert und im Leben, sondern vor sich, und 
zwar in einem Sachverhalt, aus dem das Leben abwe­
send ist und weder als Ursache noch als Zweck und 
nicht einmal als Mittel jemals in Betracht gezogen wird. 
Welches ist dieser Sachverhalt, aus dem jegliche Pro­

p. 97

183

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


duktion im Universum der Technik hervorgeht, wenn 
diese Produktion auf einen objektiven Prozeß zurück­
geführt ist, nachdem sie die Praxis aus sich entfernt hat 
und ständig dahin tendiert, dies weiterhin zu tun?
Es ist der Sachverhalt, der der instrumental dispositiven 
Vorrichtung selbst vorausgeht, nämlich die Gesamtheit 
der zu einem bestimmten Augenblick bestehenden 
Techniken. Von diesen aus ist es möglich, neue Techni­
ken zu konstruieren, deren Natur vom Gesamt dieser 
vorher bestehenden Techniken im voraus bestimmt ist, 
wobei dieses Gesamt mit dem des wissenschaftlichen 
Wissens zum selben Augenblick identisch ist. Infolge­
dessen ist eine solche Möglichkeit viel mehr als eine 
bloße Möglichkeit. Da nichts existiert außer diesem 
Sachverhalt, der von dieser Gesamtheit der Techniken 
und von dem sich mit ihr deckenden wissenschaftlichen 
Wissen definiert wird, entscheidet dieser Sachverhalt 
über die "Zukunft", das heißt über seine eigene Ent­
wicklung. So erklärt sich, wie in Abhängigkeit von einer 
Vielzahl von wissenschaftlich definierten und festgeleg­
ten Prozessen jede neue dispositive Vorrichtung sowie 
jede Technik, die auf irgendeine Weise im Geflecht der 
bestehenden Techniken enthalten ist und aus ihrem In­
terferieren wie in Bezug Setzen hervorgeht als auch von 
diesen Techniken und den in ihnen beschlossenen Mög­
lichkeiten aus entworfen und realisiert werden kann, 
mit Sicherheit durch eine unbesiegbare Bewegung die­
ser ihrer Realisierung entgegensieht. Fortschritt ist die 
Bezeichnung für diese Bewegung.
So ist es gekommen, daß der Begriff des Fortschritts 
ausschließlich den technischen Fortschritt bezeichnet.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Idee eines ästhetischen, intellektuellen, geistig-spi­
rituellen oder moralischen Fortschritts, der im Leben 
eines Individuums gelegen ist und in der Selbstentwick­
lung wie in der Selbststeigerung der vielzähligen phäno­
menologischen Potentialitäten dieses Lebens besteht, 
anders gesagt in seiner Kultur, ist nicht mehr gültig. 
Diese Idee verfügt über keinen angebbaren Ort mehr 
in der impliziten Ontologie unserer Zeit, wonach es nur 
eine objektive und wissenschaftlich erkennbare Realität 
gibt. Der technische Fortschritt, der traditionellerweise 
als die Folge einer "genialen” theoretischen Entdeckung 
verstanden wurde, das heißt als die Leistung eines 
außergewöhnlichen Individuums (Pasteur), hat eben­
falls vollständig seine Natur geändert. Durch diese indi­
viduelle Tätigkeit des Erfinders und durch sein eigenes 
Leben war der technische Fortschritt mit den Fort­
schritten der Kultur im allgemeinen verbunden und 
wurde als einer ihrer Zweige verstanden. Aber nichts 
dergleichen mehr findet sich heute in der Entwicklung 
der Technik wieder, die sich als Selbstentwicklung voll­
zieht. Es läßt sich nur sagen: Wenn die Techniken a, b, 
c gegeben sind, deren Zusammenführung die Technik d 
ist, dann wird diese unausweichlich als ihre sichere Fol­
geerscheinung hervorgebracht werden, und zwar ganz 
gleich durch wen und wo. Auf diese Weise erklärt sich 
die Gleichzeitigkeit der Entdeckungen in verschiedenen 
Ländern, ebenso wie ihre Unausweichlichkeit. Ihre 
'Anwendung” ist nicht die etwaige und kontingente 
Fortsetzung eines voraufgehenden theoretischen Ge­
halts, sondern dieser ist bereits eine "Anwendung”, eine 
instrumentale Vorrichtung, eine Technik. Des weiteren 

p. 98

185

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt es keinerlei Instanz, die von dieser Vorrichtung 
verschieden wäre, um zu entscheiden, ob es "realisiert” 
werden soll oder nicht. Somit wuchert das technische 
Universum gleich einem Krebsgeschwür, indem es sich 
selbst-hervorbringt und selbst-normiert, nämlich in 
Abwesenheit jeder Norm sowie in vollkommener Indif­
ferenz allem gegenüber, was nicht wie es selbst ist - in­
different gegenüber dem Leben.
Die ökonomische Entwicklung mit ihren scheinbar au­
tonomen Gesetzen, ihrer abstrakten Finalität, ihren un­
verstandenen Widersprüchen und unvorhersehbaren 
Wirkungen wurde von den Menschen als ein fremdes 
Schicksal erlebt, seitdem diese Entwicklung eine eigen­
ständige Welt bildet, die den Menschen abwechselnd 
Wohlstand und Not zuteilte, am häufigsten jedoch das 
letztere. Immerhin bezog dieses Schicksal seine Sub- 

p. 99 stanz aus dem eigenen Leben der Menschen, aus ihrer 
Arbeit, ihrer Hoffnung wie ihrem Leid, selbst wenn es 
auf unverständliche Weise ihre eigene Anstrengung ge­
gen sie wandte, um sie zu erdrücken und zu unterjo­
chen. Mit der Technik hat der scheinbar selbständige 
Charakter der Entwicklung aufgehört. Sie ist eine Be­
wegung, die keinerlei Bezug zum Leben hat, nichts von 
ihm verlangt und ihm nichts verschafft, zumindest 
nichts, was ihm gleicht, seinem Wesen und seinen Wün­
schen entspricht. Was diese Entwicklung dem Leben 
verschafft und ihm auferlegt, ist genau das Andere des 
Lebens: die Verfahren und Mechanismen, die im Her­
zen der Natur vergraben sind und die die Wissenschaft 
aus deren Schoß herausreißt, indem sie diese der dunk­
len Finalität entnimmt, wo sie eingehüllt sind. So wer-

186

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den sie sich selbst als Ziel überlassen, ihrer Abstraktion 
und ihrer Einsamkeit, woraufhin sie sich entfesseln und 
unter sich künstliche Verbindungen eingehen, die sich 
untereinander stützen und ergänzen, und zwar nach 
einer zufälligen Ordnung, die weder die der Natur noch 
des Lebens ist. Es ist überhaupt keine Ordnung mehr, 
sondern ein wilder Prozeß, wo jede neue Möglichkeit 
aus einer unvorhergesehenen Begegnung geboren und 
der einzige Grund für eine Entwicklung wird, die 
keinerlei Grund mehr besitzt. Frei von jeder Bindung, 
abgetrennt von jeder kohärenten und zweckbestimmten 
Gesamtheit, stürzt die Technik davon, geradeaus vor 
sich hin wie eine interplanetarische Rakete, ohne zu 
wissen, woher sie kommt, wohin sie geht noch warum. 
In ihrer radikalen Äußerlichkeit zum Leben, zum Le­
ben, das sich empfindet und sich selbst erfährt sowie in 
sich, im von ihm Erfahrenen, das Gesetz seines Han­
delns und seiner Entwicklung schöpft - gegenüber die­
sem Leben ist die Technik eine absolute Transzendenz 
geworden. Ohne Grund und Licht, ohne Antlitz und 
ohne Blick; eine ”schwarze Transzendenz”.5 
Vorausgesetzt, in dieser monströsen Entwicklung der 
modernen Technik bilde die Erscheinung eines neuen 
Verfahrens - die Atomspaltung, eine Genmanipulation 
usw. - für einen Wissenschaftler eine Gewissensfrage, 
so wird diese Frage als ein Anachronismus hinwegge­
fegt, weil es in der einzigen Realität, die für die Wissen­
schaft existiert, weder Frage noch Gewissen gibt. Und 

5 Gilbert Hottois, Le Signe et la Technique, Paris: Aubier 1984, 
152.

p. 100

187

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls sich eventuell ein Wissenschaftler von seinen 
Skrupeln aufhalten lassen sollte - was übrigens nie ge­
schieht, weil ein Wissenschaftler der Wissenschaft zu 
Diensten steht, so werden hundert andere aufstehen 
oder haben sich bereits erhoben, um an seine Stelle zu 
treten. Denn alles, was durch die Wissenschaft gemacht 
werden kann, muß durch und für sie gemacht werden, 
da es nichts anderes als sie und die Realität gibt, die sie 
kennt, nämlich die objektive Realität, deren Selbstreali­
sierung die Technik ist.

188

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151 - am 24.01.2026, 22:24:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

