3:03:54, - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Symbolische Formen

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Voss (Dr. phil.) ist wissenschafilicher Mitarbeiter am Institut fiir
Siidostasienkunde an der Universitit Passau. Seine Forschungsschwer-

punkte sind Katastrophen- und Umweltforschung.

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN Voss
Symbolische Formen
Grundlagen und Elemente einer Soziologie

der Katastrophe

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2006 transcript Verlag, Bielefeld

I\ This work is licensed under a Creative Commons
AT Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Martin Voss
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-547-2

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an

unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Danksagnig ::vis:ein:siGiEsRiRiRiEsmIET 45 95 45 45 95 95 indn
1. Einleitung . ... ... .. ... . . .
2. Katastrophe und Mensch —

3.

4.

katastrophensoziologische Grundlagen ....................
2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende —

Vortiberlegungen zur Denknotwendigkeit eines Dritten
2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen Forschung ... .. ..
2.3  Theoretische Modelle zur Anndherung

an das Phinomen der Katastrophe . .. .. ..................

X4 EwWEEheMET o pipimsmin s B MRS 95 35 45 36 36 35 §FEEp

Menschen in Umwelten ... ... ... .........................

3.1 Vom teleologischen Prinzip zur Neubewertung des
Verhiltnisses von Form und Umwelt ....................

3.2 Zur Untrennbarkeit von Mensch und Umwelten —
das Menschenbild Helmuth Plessners . ... ................

33 Zwischenfazit . . ... .. ... . ...

Zur Vorgeschichte des Menschen —
Ansitze zu einer symmetrischen Anthropologie . . .. ... ... ... .. ..

4.1 Vortiberlegungen zum Verhiltnis von
Beobachter, Teilund Ganzem .........................

4.2 Anthropologische Vorannahmen . . ......................

4.3 Der Ubergang vom Horden- zum Gruppenwesen:
Zwei Revolutionen auf dem Weg zur Menschwerdung. . .. .. ..

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.4  Die Distanzierung von erster und zweiter Umwelt

10 BRI CAISERIIEE e« e e x on £ s oz vty wotn Bx 5 s ma me)an) nubam 131
45 Zwischenfazit . .. ... ... 137
5. Die symbolische Formung der Welt. . . ...................... 143
5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der Philosophie der
symbolischen Formen Ernst Cassirers . . .. ................ 147
5.2 Institutionen und symbolische Formen. . . ................. 151
5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen
15 A EE A BOAKET. « o x v s vswimsmsms ax ox 06 o4 on an saran 172
St AWISCHEHINZI v v o mwmemsmemamemems o0 05 wn wa 6o as cmwm 219
6. Von der Transzendenz der Formen
zur exakten Wissenschaft. . ... ... ... ... ... ... . . L. 225
6.1 Der grofie Organisator: das Heilige . ..................... 227
6.2 Die Anfinge des wissenschaftlichen Begriffs. . ............. 234
6.3 Der Wandel der Transzendenz
seit den Anfingen der okzidentalen Philosophie. . ........... 239
6.4 Von den Anfingen der okzidentalen Philosophie
zum Phianomen der Katastrophe. . . ........... ... ... ... 267
7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen
liir die Katastrophensoziologie .. ... ....................... 275
Literatur ... .. ... ... e 283

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Am Ende eines wissenschaftlichen Arbeitsprozesses steht kein Produkt,
dem zu entnehmen wire, wie die Welt an sich beschaffen ist. Vielmehr
handelt es sich bei einer Arbeit wie der vorliegenden um das vorlidufige Re-
sultat eines langen Aushandlungsprozesses mit dem Untersuchungsgegen-
stand, mit den Strukturen des Wissenschaftsbetriebes, mit politischen und
gesamtgesellschaftlichen Stimmungen usw. Eine Arbeit wie diese zeugt
ganz wesentlich auch von den zwischenmenschlichen Erfahrungen, die ei-
nen Menschen zu dem gemacht haben, wie er sich heute in der Welt vorfin-
det, die jene Augen und Ohren und subtileren Sinne hervorbrachten und
prigten, mit denen er zu seinen Beobachtungen gelangte, die er schliefflich
in den wissenschaftlichen und gesamtgesellschaftlichen Diskurs einbringt.
In jede Phase flieflen Eindriicke in die Arbeit, die ein Autor im Grunde nur
noch niederzuschreiben braucht, die er aber doch wesentlich anderen zu
verdanken hat. Allerdings ist nicht alles an dieser Arbeit Resultat ,der Um-
welt“: Gerade so viel an eigener schépferischer Leistung fliefit in sie hinein,
dass am Ende die Verantwortung dafiir doch beim Autor liegt.

Die zahllosen Bedingungen, die eine Arbeit wie diese erst ermdglichten,
lassen sich mit den begrenzten Mitteln der Sprache nicht artikulieren, ins-
besondere die vielfiltige Unterstiitzung durch Verwandte, FreundInnen und
Kolleglnnen nicht. Wenn ich dennoch einigen der vielen Personen, die
letztlich am Zustandekommen dieser Arbeit mitgewirkt haben, explizit
danke, dann kann eben dieser ausgedriickte Dank nur ein relativ unschein-
bares Symbol sein fiir all das, was ich empfinde.

Lars Clausen danke ich fiir soziologische Lehren, die mich weit mehr
als blofi akademisch prigten. In unzihlbaren Diskussionsrunden oft bis in
die Nacht lernte ich bei Hans-Carl Jongebloed iiber Disziplinen- und andere
Grenzen hinweg zu denken — zu danken habe ich auch allen, die tber die
Jahre an diesem Kreis teilnahmen. Clausen und Jongebloed betreuten diese
Arbeit, an der ich auch aus diesem Grund bis zuletzt Freude hatte. Dass
Wissenschaft, dass Soziologie Freude bereiten kann, erfubr ich zuerst in

7

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

den Seminaren bei Cornelius Bickel. Wolf R. Dombrowsky, Elke M.
Geenen, Klaus R. Schriter und Willy Streitz standen mir stets mit Rat zur
Seite. Ruidiger Korff gab mir die Méglichkeit und Freiheit, die Arbeit in
einer produktiven und angenchmen Atmosphire in Passau zu Ende zu
fithren und weitere Forschung daran anschliefien zu konnen. Gesche Bollert
ist eine gute Freundin und sie war immer verldsslich, wenn es etwa darum
ging, Tiefen zu Uberwinden, die iiber die Jahre nicht ausblieben. Timo
Christophersen und Sabine Példerl standen mir bei der Korrekturarbeit
hilfreich zur Seite. Hildegard Voss verdanke ich so vieles. Vielleicht war es
tiberhaupt nur méglich, sich mit entsetzlichem menschlichem Leid ausein-
anderzusetzen, weil ich in meiner Frau Cordula Dittmer den Gegenpol dazu
an meiner Seite weill. Sicher wire diese Arbeit nicht zustande gekommen,
wenn meine Eltern nicht gewesen wiren. lhnen ist diese Arbeit in tiefer
Dankbarkeit gewidmet.

Passau, im August 2006

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Einleitung

Die Tatsachen gehdren alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lisung.

(Ludwig Wittgenstein, Tractatus § 6.4321)

Ich habe miich selbst gesucht.
(Heralklit, Fragment 101)°

Katastrophen entsetzen (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003a, Dombrows-
ky 1989: X). Wer von Katastrophen spricht, hat Schlimmes vor Augen: ein
Drama, ja eine Tragédie gar. Die Vorstellungskraft ist ibertroffen, die
Worte fehlen, Katastrophen lassen den Menschen sprachlos zuriick. Seit je-
her steht der Begriff der Katastrophe fiir das Unbegreifbare, fiir das, was
nicht hitte geschehen diirfen, was dennoch geschah. Die Bedeutung des
griechischen katastréphein reichte von relativ unbestimmt und allgemein
~Umkehren, Umwerfen, Umstiirzen (vgl. Dombrowsky 1989: X) bis zur
Bezeichnung einer entscheidenden Wendung zum Schlimmen, ein Unheil,
Verhingnis und Zusammenbruch (vgl. Drosdowski 1997: 335). Seit dem
16./17. Jahrhundert® bezeichnet der Begriff spezifischer ein entscheidendes
Schlussereignis bzw. den Zeitpunkt des Umschlagens der Handlung in der
Tragddie, ein folgenschweres Ungliick oder Ereignis.' Die Ableitung

Wittgenstein 2004: 110.

Zitiert nach Schilling 1951: 93.

Im ableitenden Worterbuch der deutschen Sprache (vgl. Betz 1966: 256) und
im Duden Herkunfisworterbuch der deutschen Sprache (vgl. Drosdowski
1997: 335) wird das 16. Jahrhundert genannt, das Etymologische Worterbuch
der deutschen Sprache (vgl. Kluge 2002: 477) nennt dagegen das 17. Jahr-
hundert.

4 Man beachte hier bereits den Unterschied, dass der griechische Begriff eher
weit, prozessual und offen angelegt ist, er sowohl Personliches und eher

9

Wb -

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

,katastrophal* erklirt der Duden (fiir das 20. Jh.) durch die Begriffe ,,ver-
hingnisvoll”, ,entsetzlich™ (vgl. ebd.: 335). Der Begriff ,.entsefzen " stammt
aus dem Mittelhochdeutschen (8. Jh.) und meint soviel wie ,,aus dem Sitz,
aus der Lage kommen, furchtsam entweichen® (vgl. ebd.: 158), auch ,auller
Fassung bringen” (vgl. Kluge 2002: 248). Im Angesicht der Katastrophe
geraten wir aufier Fassung, eine dramatische Wendung macht uns sprachlos,
etwas gerit aus dem Sitz, es verliert seinen Platz und entweicht furchtbar
der ihm zugewiesenen Ordnung. Unweigerlich verstummt im Angesicht der
Katastrophe das Wort, wenn wir sehen, dass das Unbegreifliche doch ge-
schieht, dass moglich ist, was nicht sein kann.

Im Alltagsgebrauch findet der Katastrophenbegriff fir ganz Verschie-
denes Verwendung. Ein persénlicher Schicksalsschlag kann damit ebenso
wie ein Borsencrash, ein Atomgau, ein Terroranschlag, ein Tsunami oder
der Klimawandel bezeichnet sein. Allen Ereignissen gemein ist, dass sie
entsetzen: Etwas verliert seinen Platz, ob Ding, Person, Begriff, es bestand
eine — wie auch immer geartete — Ordnung, nun ist etwas ent-setzt, auller-
halb einer Ordnung. Dabei spielt es zunéchst keine Rolle, ob ein Erdbeben
ein ganzes Land ,,physisch™ verwiistet oder eine Wirtschaftskrise eine Ge-
sellschaft zerrittet. Einmal ist eine Region zerstort, ein anderes Mal sind
alle Zukunftserwartungen zunichte, der Katastrophenbegriff kann sich im
Alltagsverstindnis sowohl auf Objekte als auch auf Subjekte beziehen. In
beiden Fillen aber sind es Menschen, denen das Unfassbare die Sprache
verschligt.

In beiden Fiillen reicht der Begriffsreichtum der Sprache nicht, das Ge-
schehene auszudriicken, bleibt der Katastrophenbegriff Symbol fiir das, was
unbegreiflich ist. Im Angesicht der Katastrophe versagt sowohl der alltags-
sprachliche als auch der wissenschaftliche Begriff, die Katastrophe lisst
sich nicht fassen, nicht bc-grcifcn."‘ Abermals hilft die Etymologie: Aus
dem Mittelhochdeutschen stammend (8. Jh.) bedeutet begreifen (begrifen)
zundchst ,ergreifen, umgreifen™, auch ,,Umfang, Bezirk™, in der Aufklirung
verdichtet sich die Bedeutung von Begriff als Ubersetzung von ,Idee* zur
gegeniiber der konkreten Anschauung abstrakten Bezeichnung dessen, was
mehreren Objekten gemein ist (vgl. Thiel 1989: 9-14). Der Katastrophe

Harmloses™ umfasste (vgl. Dombrowsky 1989: 12) als auch gesamtgesell-
schaftliche und umfassende soziale Verianderungen, wihrend sich der Begriff
zum Beginn der Neuzeit als Bezeichnung fiir einen einzelnen dramatischen
Akt bzw. Zeitpunkt verdichtet.

5 Zum Zusammenhang von Begriff und Begreifen vor dem Hintergrund der
Katastrophenthematik im Allgemeinen vgl. Dombrowsky 1989: 5-16. sowie
speziell fiir den Katastrophenschutz im Entwicklungszusammenhang, wo die
Probleme des adiiquaten Verstindnisses der Katastrophe sich in besonderer
Weise zeigen Dombrowsky 1996: 61-72.

10

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

aber fehlt das Allgemeine. Die Katastrophe entsetzt, sie zersetzt die allge-
meinen Formen, sie ldsst sich mit dem das Allgemeine suchenden Begriff
offenbar nicht wie anderes umgreifen. Das aber stellt eine wissenschaftliche
Untersuchung zum Phinomen der Katastrophe vor grofie Probleme, die ihr
eigenes Beschreibungssystem betreffen; denn wie lieBe sich die Katastro-
phe wissenschaftlich anders begreifen als mittels des Begriffs, oder aber:
Wie muss der wissenschafiliche Begriff beschaffen sein, um die Katastro-
phe doch umgreifen zu kénnen?

Ein letzter Blick in die Etymologie ergibt zu Wissenschafi. ,Kollek-
tivbildung zu dem Infinitiv des mhd. wizzen; zunichst nur als allgemeineres
Wort fiir ,Wissen® gebraucht, dic moderne Bedeutung entwickelt sich seit
dem 17. Jh.” (vgl. Kulge 2002: 994). Urspriinglich bedeutete Wissen etwa
serblicken, sehen®, auch ,erkennen™ von Erscheinungen, Wissen(schaft)
war somit einst auch ohne vermittelnde Begriffe denkbar. Seit dem 16./17.
Jahrhundert aber bezeichnet Wissenschaft als Entsprechung fiir lat. scientia
ein ,[...] geordnetes, in sich zusammenhiingendes Gebiet von Erkenntnis-
sen [...]" (Drosdowsky 1997: 817). Zu diesem geordneten Zusammenhang
gelangt die Wissenschaft allein mittels des Begriffes, der das, was zu-
sammenhanglos erscheint, miteinander in Beziehung setzt, der selbst ei-
nigende Verbindungen herstellt, wo fiir den wissenschaftlichen Blick zuvor
chaotische Vielheit herrschte. Die Katastrophe aber fiigt sich dieser
Ordnung nicht ohne weiteres, sie fordert diese Ordnung vielmehr heraus,
Die Katastrophe weist darauf hin, dass die Ordnung fragil ist, dass , Welt*
nicht tatsiichlich ist, als was die Wissenschaft sie mittels des Begriffes
begreift. In der Katastrophe zeigt sich radikal, dass Begriffe keine ,duflere
Wirklichkeit™ abbilden, wenn auch die — freilich bereits durch die moderne
Wissenschaft sozialisierte — Alltagserfahrung auf Schritt und Tritt vom
Gegenteil iiberzeugt.® Im Angesicht der Katastrophe scheitert das verding-

6 Auch der Wissenschaft fillt es schwer, sich ginzlich von der Vorstellung zu
Iosen, den Begriffen ligen irgendwelche objektiven Gegenstiinde resp. Korper
zugrunde, ist diese Denkweise doch entscheidend fir den Siegeszug der Na-
turwissenschaften gewesen. Dieser Gedanke, dass Begriffe grundsitzlich auf
keinerlei ,natiirliche™, unabhiingig von der Anschauung existierende Objekte
referieren, ist fiir die vorliegende Arbeit grundlegend. Es war v.a. der Linguist
Ferdinand de Saussure (vgl. Saussure 2001), der die . traditionelle™, bis auf
Aristoteles zuriickgehende dualistische Auffassung revolutionierte, dass die
Sprache eine sprachunabhingige Prisenz reprisentiere, dass sie nur das Me-
dium sei, mit dem ein schon vor aller Sprache vorhandener Zustand bezeich-
net werde, sie also lediglich die voriibergehend abwesenden ,,Dinge™ vertrete.
Der Sprache, so de Saussure, liegen keine fertigen Vorstellungen zugrunde,
die schon vor den Worten da gewesen wiiren (vgl. ebd.: 76), Sprache sei le-
diglich ,,ein System von bloflen Werten™ (ebd.: 132). ,,Die Sprache hat also
dem Denken gegeniiber nicht die Rolle, vermittelst der Laute ein materielles
Mitte]l zum Ausdruck der Gedanken zu schaffen, sondern als Verbindungs-

11

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

lichende, objektivierende, Erscheinungen aus ihrem Zusammenhang iso-
lierende,’ ..exakte* wissenschaftliche Begriffssystem selbst, tritt das Fehlen

12

glied zwischen dem Denken und dem Laut zu dienen, dergestalt, dass deren
Verbindung notwendigerweise zu einander entsprechenden Abgrenzungen
von Einheiten fithrt. Das Denken, das seiner Natur nach chaotisch ist, wird
gezwungen, durch Gliederung sich zu prizisieren; es findet also weder eine
Verstofflichung der Gedanken noch eine Vergeistigung der Laute statt, son-
dern es handelt sich um die einigermafien mysteriose Tatsache, dass der
,Laut-Gedanke® Einteilungen mit sich bringt und die Sprache ihre Einheiten
herausarbeitet, indem sie sich zwischen zwei gestaltlosen Massen bildet™
(ebd.: 133f). Die Bedeutung eines Wortes bestimmt sich nicht durch den Be-
zug auf ein irgendwie Bestehendes bzw. Bezeichnetes, die Bedeutungen
Laut” und ,,Gedanke™ bzw. . Signifikant™ und .,Signifikat™ entstehen erst aus
der Differenz der sprachlichen Zeichen, also ihrer Position innerhalb des
Sprachsystems (langue), die die gesprochene Sprache (parole) aktualisiert.
Beide Seiten der Zeichen, sowohl Signifikant, als auch Signifikat, kommen
ginzlich ohne Bezug zu ,,Objekten™ aus. Augustinus (354-430 n.Chr.) be-
schrieb in seinen ,,Bekenntnissen®, wie das Kind durch die Eltern erlernt, wel-
che Dinge zu welchen Wértern gehoren. Schon Wilhelm von Ockham (1285-
1349} kritisierte die der Theorie des Augustinus zugrunde liegende Annahme,
es gibe unabhingig von der erkennenden Instanz irgendwelche ,,Dinge®. Zei-
chen sind fiir ihn keine Abbilder der Wirklichkeit mehr (damit schuf Ockham
die Grundlagen einer Zeichentheorie, wie sie im 19. Jahrhundert von Charles
Sanders Peirce ausgearbeitet wurde, vgl. Aicher/Greindl/Vossenkuhl 1986).
Immanuel Kant hatte in seiner Kritik der reinen Vernunft die Abbildtheorie
von Sprache und Wirklichkeit ebenfalls grundlegend kritisiert und damit ,,an-
gebliche Neuerungen des 20. Jahrhunderts® vorweggenommen (vgl. Hoffe
2004: 11), doch noch bis ins 20. Jahrhundert hinein hinterlie sie ihre Spuren
in allen Teilen der Wissenschaften. Erst de Saussure stellte die Sprache auf
ein neues Fundament, das zur Grundlage des Strukturalismus und auch noch
poststrukturalistischer Theorien wurde.

Der Begriff der Verdinglichung wird in dieser Arbeit relativ frei verwendet
und weitestgehend geltst aus seiner marxistischen Entstehungsgeschichte.
Dabei ist er hier zu unterscheiden von dem Begriff der Vergegenstandlichung.
Vergegenstindlichung meint zuniichst allein, dass der Mensch notwendig auf
ein gewisses Mall an ,Stabilitit” in seiner Aullenwelt angewiesen ist, dass
ihm also nicht alles stiindig Prozess sein kann. Tatséichlich aber geht diese Ar-
beit davon aus, dass der Mensch wie auch seine Umwelt sich im stindigen
Wandel befinden, jegliche vermeintliche Stabilitdt also artifiziell ist, ein
Produkt seiner Wahrnehmung. Diese Vergegenstindlichung eines insgesamt
prozessual-systemischen Zusammenhanges wird zur Verdinglichung und
problematisch, wenn der Mensch — darin mit dem Marxistischen Begriff der
Verdinglichung, so wie ihn Georg Lukacs aufbereitet hat, iibereinstimmend
den historischen Charakter dieser Formen vergisst (vgl. Lukics 1968 sowie
erliuternd Dannemann 1987 und 1997). Verdeutlichen lisst sich dieser
Zusammenhang am Beispiel des Denkmals: Als Gegenstand weckt das
Denkmal im Menschen Gefiihle, es spricht zu einem, wie man selbst zu ihm
und durch das Denkmal hindurch sprechen kann. Verdinglicht aber ist es,
wenn es verstummt, wenn es zur allgemeinen abstrakten Bedeutung eines
Steines geworden ist, mit anderen austauschbar, jedes Besonderen beraubt.

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

des adidquaten Begriffs offen zu Tage. Die Katastrophe ist mehr, als der
exakte wissenschaftliche Begriff zu fassen vermag, sie weist liber sich
hinaus, ihre Grenzen verschwimmen im Unbestimmten. Doch fordert die
Katastrophe zum Handeln auf, man will ,etwas tun”, nur: wogegen, wenn
ihre Grenzen unbestimmt, ihre Form jeweils eine andere ist, wenn sich die
Katastrophe schon nicht exaks begreifen lisst?

Die Katastrophe wirft grundlegende Fragen auf, die nicht allein die wis-
senschaftliche Form des Begreifens von Welt in Frage stellen. Eine Zu-
nahme an Katastrophenphiinomenen kann in modernen Gesellschaften auch
das Begriffssystem der Lebenswelt grundlegend erschiittern, weil Katastro-
phen immer wieder darauf aufmerksam machen, dass das Andere, das Au-
Berbegriffliche, Unbegreifbare ,.normal”, dagegen die fest geglaubte Ord-
nung, letztlich alles kontingent, historisch und hochgradig voraussetzungs-
voll ist. Kontingenz tiberfordert seit jeher das begriffliche Alltagsvermogen
des Menschen, er greift dann auf Rituale zuriick oder auf andere Praktiken®,
die ihm die Bewiltigung des Unerwarteten doch ,.irgendwie” erméglichen,

Wesentlich facettenreicher, allerdings vor anderem Hintergrund hat Lars
Clausen in einem Vortrag den Charakter von Gedenkstitten beschrieben, dem
ich dieses Beispiel entnahm (vgl. Clausen 2005: 11-13).

8 Gegenwirtig ist innerhalb des soziologischen Diskurses (insbesondere der
Technik- und Wissenssoziologie, aber auch der Umweltforschung) ein deutli-
cher Bedeutungsgewinn von solchen theoretischen Ansitzen zu verzeichnen,
die sich eben jenen Alltagspraktiken zuwenden, die auf den grolien theoreti-
schen Rahmen verzichten und stattdessen die situativen Handlungslogiken
untersuchen. Dies ldsst sich als Konsequenz aus dem Glaubwiirdigkeitsverlust
der ,groBen Erzihlungen™ (vgl. Lyotard 1994: 112) interpretieren, die man
auch als ,Krise der technisch-wissenschaftlichen®, alles umfassenden ,,Ratio-
nalitit™ begreifen kénnte. Pierre Bourdieu hatte bereits in den 70er Jahren mit
seinem Habituskonzept in Richtung auf eine solche ,, Theorie der Praxis gear-
beitet” (vgl. Bourdieu 1976, sowie dann theoretisch bereits detaillierter in den
Schriften zum ,,Sozialen Sinn™ (1993) und in dem Hauptwerk zu den ,,Feinen
Unterschieden®™ (1996) und schlieflich in der ,,Praktischen Vernunft™ (1998).
Zu solcherart ,praxeologischen” Ansiitzen siehe Karl H. Hérning 2001,
Theodore R. Schatzki 1996 und 2002, auch den von Karl H. Hoéring und
Julia Reuter herausgegebenen Sammelband (2004) zu den neuen Ansidtzen
zum Verhiiltnis von Kultur und sozialer Praxis, darin insbesondere den Bei-
trag von Reckwitz, der auch explizit auf Bourdieu eingeht (2004a: 40-54).
Das Vokabular dieser Ansitze bespricht an anderer Stelle ebenfalls Reckwitz
(2004b: 303-328), aus diesem Beitrag wird allerdings eher deutlich, dass den
Lpraxeologischen™ Ansitzen auch nach Bourdieu ein begriffliches Instru-
mentarium noch fehlt, mit dessen Hilfe sie diese Praktiken begreifen konnten,
ohne dabei gerade das Besondere der situativen Logiken zu zerstoren, das es
zu erhalten gilt. Scheinbar alternativlos greifen sie schlielich wieder zu jenen
Begriffen, die sie der gerade kritisierten umfassenden wissenschaftlich-tech-
nischen Rationalitit verdanken, die diesen Begriffen ja erst ihre heutige Be-
deutung verlieh, und so entgleitet ihnen das Besondere — nimlich der syste-
mische Charakter der Alltagshandlungen — wieder.

13

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ohne eigentlich zu wissen, warum. Kontingenz vermag erst recht der exakte
wissenschaftliche Begriff nicht zu fassen, er bedarf der Annahme einer
,.Ordnung der Dinge*”’ als Referenz seiner Beschreibungen. Wenn sich alles
stindig wandelt, versagt der exakte Begriff. Die Katastrophe zeigt dieses
Versagen an, sic falsifiziert den Glauben an die Ubereinstimmung von Beg-
riff und Welt, sie falsifiziert damit die Annahme, die Welt liefie sich umfas-
send begreifen und sodann: auch kentrollieren. Wenn Katastrophenphino-
mene sich hdufen, dann gerit die gesellschaftliche Form des Begreifens von
Welt unter Druck.

»Moderne* Gesellschaften beobachten eine exponentielle Zunahme von
Opfern und Schiden, die direkt oder indirekt auf Katastrophen zuriickge-
fuhrt werden (vgl. Miinchener Riick 2004: 14-15). Auch die zwischen 1990
und 2000 von den Vereinten Nationen ausgerufene , International Decade
for Natural Disaster Reduction™ (IDNDR) vermochte diesen Trend nicht zu
stoppen.’® Hungersnéte, die Ubernutzung nicht erneuerbarer Ressourcen,
Migrationsbewegungen, Landflucht und das Wachstum der Megastidte ins-
besondere in kiistennahen und damit besonders gefiihrdeten Regionen wer-
den auf das exponentielle Bevélkerungswachstum zuriickgefiihrt (vgl.
Brown/Gardner/Halweil 2002). Trotz verbesserter medizinischer Versor-
gung, die dieses Wachstum wesentlich beeinflusste, starben im Jahr 2003
ca. drei Millionen Menschen an AIDS, etwa 40 Millionen sind mit dem
HIV-Erreger infiziert (vgl. Hanke 2004). Im Angesicht des Klimawandels,
der — folgt man dem Mainstream der ,scientific community” — schon in ni-
herer Zukunft ganze Kulturen bedroht, verblassen die technischen Wider-
standskrifte moderner Gesellschaften. Die Anzahl extremer Stiirme hat sich
zwischen 1960 und 1990 verfiinffacht, der durch die Stiirme verursachte
finanzielle Schaden gar verzehnfacht (vgl. Dlugolecki 1996: 69). Die
Wiilder schrumpfen drastisch, dies fiihrt zu einem massenhaften Aussterben
der in ihnen beheimateten Arten, also zum Schrumpfen des Genpools der
Erde. Auch in vermeintlich ,entwickelten™ Industrienationen werden ex-
treme Hochwasser hdufiger und sie nehmen an Heftigkeit zu. Die Versor-
gung mit Trinkwasser ist ebenso wie die Versorgung mit fossilen Brenn-
stoffen auf lingere Sicht weltweit nicht gesichert (vgl. Breuer 1992: 125f.).

Vgl dazu die gleichnamige Schrift Michel Foucaults (2003: insbes. 22).

10 Dennoch hat die Dekade einen bedeutenden politischen Paradigmenwandel in
Gang gesetzt. Katastrophen werden nicht mehr als singulire Ereignisse,
sondern nunmehr in einen globalen ékologischen Zusammenhang eingebettet
betrachtet, die Katastrophenvorbeugung wird zu einem integralen ,,[...] Be-
standteil globaler, dauerhafter, sozialer und 6konomischer Entwicklung”, so
Wolf R. Dombrowsky (Dombrowsky 2001: 230), der diesen Paradigmen-
wechsel gar als Hinwendung zu einer ,,systemischen Gesamtsteuerung® inter-
pretiert.

14

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Diese Liste an eher , klassischen™ Katastrophenszenarien liefle sich fast be-
liebig verldngern, Doch seien stattdessen auch noch einige ,,neue™ Risiken
angefiihrt, die die Menschheit im 21. Jh. bedrohen.

Die atomare, biologische und chemische Kriegsgefahr hat zwar seit
Ende des ,kalten Krieges™ etwas an medialer Aufmerksamkeit eingebiifit,
doch sind nunmehr die menschlichen und sachlichen Ressourcen (die
,Facheliten der Ingenieure und Physiker und die Waffenbestinde™, so Lars
Clausen, 2003: 53) auf den ,freien Markt"! gelangt, so dass heute nicht
mehr nur von Staaten, sondern mindestens ebenso von nichtstaatlichen
Vereinigungen mit terroristischem Hintergrund eine groffe Bedrohung
auszugehen scheint (vgl. ebd. 2003: 53). Biotechnische Produkte und Che-
mikalien werden tagtiglich iber Landstrafien und durch Stidte verfrachtet,
ohne dass etwa in Deutschland auch nur ein einschrinkendes Zwangs-
Straflennetz flir Gefahrentransporte existierte (von einem funktionierenden
Warnsystem ganz abgesechen) (vgl. ebd.: 54f. sowie Eikenberg 2000: 59-
62). Die Auswirkungen des Anbaus und Verzehrs gentechnisch manipu-
lierter Lebensmittel sind unabsehbar: die Hohe der humanen und monetiiren
Kosten, die ein Zusammenbruch des ,,World Wide Web* bedeuten wiirde,
steigt ebenso kontinuierlich an (vgl. Clausen 2003: 53-55), wie die Chance,
durch einzelne Finanztransaktionen den Zusammenbruch ganzer Okono-
mien zu verursachen. Im Angesicht von BSE und Vogelgrippe schwindet
die vermeintlich ,,natiirliche” Grenze zwischen Tier und Mensch, beide
Lebensformen scheinen Seuchen gegeniiber anfilliger geworden zu sein.
Fast vollkommen unbeachtet nimmt unterdessen die Fettleibigkeit unter den
Menschen weltweit mehr und mehr pandemische Ausmale an".

All diese so weit streuenden Risiken zusammengenommen erzeugen
selbst, bereits als blof3 potenticlle Bedrohungsszenarien reale, lihmende
Wirkungen, von der politischen Instrumentalisierung der Angst fiir kriege-
risch-6konomische Expeditionen bis hin zur ,Konsumzuriickhaltung™.
Diese allgemeine und unspezifische Unsicherheit erfasst unter dem Schlag-
wort ,,Globalisierung™ auch , starke” Okonomien; auch sie miissen (wieder)
feststellen, dass der ,,Wohlstand der Nationen™ (Adam Smith, vgl. 2003)
eine fragile Sache ist.”® Gerade das wissenschaftlich-technische Mehr an
elementarer Kraft, das der Mensch der Moderne entfaltete, wendet sich zu-

11 Georg Elwert spricht diesbeziiglich von ,,Gewaltmirkten® (vgl. Elwert 2003).

12 Dieses enorme Kosten verursachende Phinomen hat m.E. iiberhaupt noch kei-
nen Eingang in die Katastrophenforschung insgesamt gefunden.

13 Die .Riickkehr der Unsicherheit™ ist einer der zentralen Topoi des gegen-
wirtigen sozialwissenschaftlichen Diskurses (vgl. etwa Evers/Nowotny 1987:
33, Bonfi 1996: 165-184, Dombrowsky/Brauner 1996 und Stehr 2000: 2991T.).

15

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

nehmend, zunichst in der Form der ,Nebenfolgen*!, gegen den Menschen

selbst, bedroht thn gar mit Zerstrung (vgl. Breuer 1992: 124). Menschlich-
es Schaffen war offenbar niemals blofl produktiv, nun machen sich die
lange ausgeblendeten Destruktivkriifte menschlicher Arbeit mehr und mehr
bemerkbar (vgl. Clausen 1988: 55ff)). Das Verdringte, das Ausgeschlos-
sene, das Negierte kehrt allenthalben zuriick und untergribt die Bedingungen
der ,technischen™ bzw. der ,technologischen Zivilisation"®. Mit anderen
Worten: Katastrophen falsifizieren den Glauben, Welt exakt begreifen zu
kénnen, sie falsifizieren sodann die Handhabungs- und Herstellungsver-
fahren, die Arbeitsweise und die Produkte der technologischen Zivilisation
sowie ihre Werkzeuge, Maschinen, Apparate und Bauwerke, kurzum, die
Technik der Moderne.

So ldsst sich in Anlehnung an Arbeiten der ,Kieler Katastrophenfor-
schungsstelle*'® bereits nach dieser kurzen Skizze die Katastrophe wie folgt
»definieren™: Als ,entsetzlicher sozialer Prozess™ (vgl. Clausen/Geenen/
Macamo 2003). falsifiziert die Katastrophe das Begriffssystem wnd die

14 Nach Ulrich Beck werden nunmehr, in der ,reflexiven Moderne™, die Neben-
Jfolgen zum Movens der Geschichte, welches zuvor, in der ,einfachen
Moderne®, in der Zweckrationalitiit gelegen habe. Die Moderne habe . zwei
Optimismen* miteinander kombiniert, so Beck: ,[...] die /ineare Verwissen-
schaftlichungsperspektive mit dem Glauben an die vorauseilende Kontrollier-
barkeit der Nebenfolgen — sei es, dall diese ,externalisiert’, sei es, daf sie
durch ,intelligentere® Rationalisierungsschiibe der zweiten Art kleingearbeitet
und in neue Aufschwiinge verwandelt werden kénnen. Genau diesem dop-
pelten Kontrolloptimismus widerspricht die historische Erfahrung und mit ihr
die Theorie reflexiver Modernisierung™ (Beck 1996: 55, Hervorhebung im
Original).

15 Zum Begriff der ,technischen Zivilisation™ und seiner Geschichte insbeson-
dere in der techniksoziologischen Diskussion vgl. Halfmann 1998b: 7-12, so-
wie die im selben Band (Halfmann 1998a) versammelten Beitrfige, dariiber
hinaus und vertiefend die Schrift ., Technologische Zivilisation und transklas-
sische Logik. Eine Einfithrung in die Technikphilosophie Gotthard Giinthers®,
herausgegeben unter dem Pseudonym Kurt Klagenfurt (1995). Etymologisch
bedeutete ,,Technologie™ sinngemilB iibrigens einst die ,,Lehre von den Fach-
wortern, Systematik der Fachwdérter™ (vgl. Drosdowski 1997: 739). Ein weite-
rer Hinweis darauf, dass eine Untersuchung des Zusammenhangs zwischen
Begriffen und Katastrophen iiber die Vorgabe hinaus, die Dombrowsky be-
reits 1989 gesetzt hat, weiterhin angebracht ist (vgl. ders. 1989: 5-15).

16 Dazu gehoren insbesondere die Arbeiten von Lars Clausen, Wolf R.
Dombrowsky, Elke M. Geenen und Willy Streitz. Die individuellen Beitrige
werden im Folgenden so weit wie moglich kenntlich gemacht; der hier
zugrunde gelegte Denkansatz geht mindestens auf die Schrift von Clausen
und Dombrowsky aus dem Jahr 1978 zuriick, er wurde jedoch seitdem von
allen an der Katastrophenforschungsstelle Kiel (KFS) mitarbeitenden Perso-
nen weiterentwickelt, so dass es angemessen erscheint, eine Institution zu
nennen.

16

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

technisch-instrumentellen gesellschaftlichen Formen ,real®, sie offenbart
das Scheitern der menschlichen Bemiihungen, die jeweilige Umwelt zu be-
herrschen, oder mit anderen Worten: die ,,Probleme des Uberlebens*
wissenschaftlich exakt zu begreifen und sie technisch-instrumentell zu
l6sen.”” Diese Definition wirft allerdings Fragen auf, denen in dieser Arbeit
nachzugehen ist: Was ist ,.falsch gelaufen™, wenn es zu dieser entsetzlichen
Real-Falsifikation gekommen ist, warum sind die menschlichen Bemiihun-
gen, die ,,Probleme des Uberlebens* zu meistern, .katastrophal* geschei-
tert? Wo lisst sich ansetzen, wenn moderne Technik versagt hat und noch
das wissenschaftliche Begriffssystem selbst mitfalsifiziert ist? Die Rich-
tung, in der nach Antworten auf diese Frage zu suchen ist, sowie einige the-
oretische Hintergrundannahmen, von denen diese Arbeit ausgeht, lassen
sich zum Uberblick grob skizzieren.

Stindig scheitern Menschen in Gesellschaft, stindig miissen sie fest-
stellen, dass ihre habituellen Verhaltensweisen in neuen Situationen inadiquat
sind. Perturbartionen, so die Bezeichnung des (radikalen) sozialen Konstruk-
tivismus'® fiir , Enttiuschungen im routinierten Ablauf (vgl. Glasersfeld

17 Die hier zugrunde gelegte ,,.Definition” der Katastrophe stammt von Wolf R.
Dombrowsky aus dem Jahr 1987, die er in der Arbeit von 1989 aufgenommen
hat. So heilit es bei Dombrowsky wértlich: ,,Nichts anderes wiire somit Ka-
tastrophe als die ,Real-Falsifikation® des menschlichen Miihens, die Probleme
des Uberlebens technisch und organisatorisch zu losen. Das Scheitern der
Lésung, magisierend Katastrophe geheiBBen, fithrt, sofern man die Zeichen auf
diese Weise zu deuten vermag, zu der voranbringenden Einsicht, dafl die
Vorstellungen iiber Wirklichkeit vorlidufig sind und weiterer Korrekturen be-
diirfen” (Dombrowsky 1989: 258, vgl. auch ders. 1987: 331-356).

18 Hier insbesondere Ernst von Glasersfeld, Humberto Maturana, Heinz von
Foerster. Jean Piaget wird hier ebenfalls im Zusammenhang mit dem Ansatz
des radikalen Konstruktivismus genannt, allerdings hat dieser eher Grundla-
gen konstruktivistischen Denkens erarbeitet, als dass er im engeren Sinne zu
diesem Diskurs hinzuzuzihlen wire. Diese vorliegende Arbeit argumentiert in
weiten Teilen ,radikal” konstruktivistisch, wenn man darunter all jene Positi-
onen summiert, die, wie Hans Rudi Fischer es ausdriickt, nicht davon ausge-
hen, dass ,,[...] die Welt, die es zu erkennen gilt, fiir das erkennende Subjekt
schon fertig vorliegt™, dass diese Welt ,nur noch entdeckt, d.h. wahrgenom-
men bzw. irgendwie durch den Erkenntnisapparat fiir das Bewulitsein abge-
bildet werden [miisse, M.V.]*“. Wir kénnen grundsétzlich nur wissen, was wir
als Beobachter iiber .,[...] eigene Operationen im kognitiven Apparat selbst
hergestellt [...]" haben, so Fischer weiter. ,,Wissen als Resultat eines Er-
kenntnisprozesses ist demnach nicht ein Abbilden im Sinne eines Entdeckens
der dufleren Wirklichkeit, sondern eher ein Erfinden von Wirklichkeit. Alle
Erkenntnis, alle Erfahrung ist in diesem Sinne subjektabhingig, als jedes In-
dividuum seinen Erkenntnisakt aufgrund eigenen Erlebens, aufgrund einer
unhintergehbar eigenpsychologischen Basis selbst herstellen mufl. Demnach
miissen wir uns von der ldee verabschieden, dall wir die Welt zuginglich ma-
chen, erkennen kénnten, ohne an das Prokrustesbett unserer Subjektivitét ge-

17

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

1997: 172-197, insbes. 180 und ders. 2002: 46-69), l6sen, so Jean Piaget,
im Menschen ebenso wie in Gesellschaften oder ganzen Kulturen in der
Regel Assimilations- und Akkomodationsprozesse'” aus: Der Beobachter
(beit Luhmann ein System, das sich selbst von seiner Umwelt unterscheidet
und dabei diese Umwelt erst hervorbringt™) stimmt sich und seine Umwelt
systemisch neu aufeinander ab, indem er seine Wahrnehmungsformen
(seine Beobachtungen, also seine Unterscheidungen) stindig neu ordnet, die
thm selbst wie seiner Umwelt eine Strukiur verleihen. Ohne hier schon zu
sehr ins Detail gehen zu miissen, ist zunéchst entscheidend, dass sich aus
dieser Perspektive der Beobachter und seine Umwelt in einem ununter-
brochenen Abstimmungsprozess befinden, in dem nichts von Dauer ist.

In der Alltagswelt hingegen nehmen wir vielerlei Formen (sowohl die
Form des Menschen als auch seine ,technischen Artefakte™) als konstant
wabhr, es begegnen uns ,,Dinge* und Formen, die wir bisweilen fiir géinzlich
unveriinderlich halten (etwa ein Stein, die Form des Atoms, die Zeit usw.).

bunden zu sein. Eine ,objektive Erkenntnis® im Sinne einer subjektunabhin-
gigen, von subjektiven Unschérfen freie Erkenntnis erweist sich damit als 11-
lusion* (Fischer 1996: 7, Hervorhebungen im Original). Grundlegend zum
radikalen Konstruktivismus siche insbesondere den Sammelband mit Gespri-
chen mit den Hauptvertretern des Ansatzes, herausgegeben von Bernhard
Pérksen ,Die Gewissheit der Ungewissheit® (2002) sowie die von Paul
Watzlawick verfasste Festschrift fir Heinz von Forster ,,Das Auge des Be-
trachters. Beitriige zum Konstruktivismus®™ (2002). Dann aber legt sich die
vorliegende Arbeit nicht auf diese spezifische Denkweise fest, so wird die
Kategorie des Subjekts des radikalen Konstruktivismus noch systemtheo-
retisch i.S. Niklas Luhmanns durch die Operationen eines sich selbst erst
schopfenden Beobachters ersetzt (vgl. Luhmann 1998: Kap. 5 11 und XII
sowie Schulte 1985:, insbes. 12 u. 22ff)); allerdings dies nur vorliufig, denn
an spiterer Stelle wird auch diese Kategorie kritisiert werden, und sodann die
Rede vom Subjekt resp. vom Menschen in verdnderter Bedeutung gerechtfer-
tigt. Zundchst ist so weit wie méglich auf die Kategorien der modernen
Metaerzihlungen™ — dazu zihlte Jean-Frangois Lyotard v.a. die Idee der
Lprogressiven Emanzipation™ von Vernunft und Freiheit, die Idee des (aufge-
klirten) ,,Subjektes™ (vgl. Lyotard 1990: 49) — zu verzichten, gerade um dann
ihre Notwendigkeit spiiter begriinden zu kénnen.

19 Was Piaget mit den Begriffen Akkomodation und Assimilation meint, ldsst
sich keineswegs einfach definieren (vgl. dazu Piaget 1969: insbes. 14-18). Fiir
den Zusammenhang dieser Arbeit reicht es, Assimilation als Inkorporation
von Umwelt i.S. der Anpassung der Umweltwahrnehmung an den gegenwiir-
tigen kognitiven Zustand und Akkomodation i.S. des Ausprobierens von
Deutungsmustern an Umwelt und der auf die Umweltreaktion folgende An-
passung der Schemata zu verstehen; als zwei mit Hilfe dieser Kategorien
analytisch beschreibbare Weisen des Organismus, sich mit Umwelt abzu-
stimmen, die jedoch im Grunde stets als ein einziger Prozess gedacht werden
miissen.

20 Vgl hierzu insbesondere Luhmann 1998: Kap. 5 Il und XII sowie Schulte
1985:, insbes. 12 u. 22ff.

18

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Der menschliche Verstand, dies stellte schon Nikolaus von Kues (Cusanus)
im 15. Jahrhundert fest, ordnet seine Wahrnehmungen systematisch, indem
er sie bestimmt, sie gegeneinander mehr oder weniger deutlich absetzt. Der
Verstand, so bringt der Cusanus-Forscher Kurt Flasch den zentralen Ge-
danken der Lehre des Cusanus zum Ausdruck, funktioniert nur, wenn er
»[...] Gegensiitze schafft und bestehen lidsst. Das gegensatzlose Unendliche
kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen [...]" (Flasch 1978:
259).*! Weite Teile der Wissenschaften machen aber die Beobachtung, dass
sich tatséichlich alles stindig wandelt. In einer Welt ohne Beobachter giibe
es keine Diskontinuitit, sie ist ,,[...] ein Artefakt der Beschreibung, ein
Geistesprodukt, das den Geistesproze3 gestaltet”, so Gregory Bateson
(1982: 251) gut finfhundert Jahre nach Cusanus.” Offenbar hat sowohl die
Ansicht Cusanus’ als auch die Batesons ihre ,Wahrheit™: Auf der einen
Seite nimmt der menschliche Verstand Formen systematisch als tiber die
Zeit hinweg konstant und mit sich selbst identisch, als ,,Struktur* wahr, auf
der anderen Seite deutet selbst die moderne Teilchenphysik darauf hin, dass
walles flieBit”, dass alles eher prozessualen, systemischen Charakters ist. Die
okzidentale Philosophiegeschichte ist in weiten Teilen die Geschichte des
Versuches, diesen Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt, zwischen
Systemizitdt und Systematik aufzuheben.”

21 Siehe dazu auch Hegel in der Vorrede zur ersten Auflage der ,,Wissenschaft
der Logik™: ,Der Ferstand bestimmt und hilt die Bestimmungen fest [...]*
{Hegel 1928: 1V, Hervorhebung im Original gesperrt).

Genau genommen ist allerdings auch diese Aussage Batesons ein Artefakt,

weil selbstverstindlich keine sinnvolle Aussage iiber eine Welt ohne Beob-

achter gemacht werden kann. Vielmehr ist es der ,,Geist™ selbst, der der Philo-
sophie seit jeher die Erfahrung von Einheit und Vielheit als Problem aufgibt.

Mit den Worten von William James: ,,The synthetic unity of counciousness is

one of the great dividing questions in the philosophy of mind. We know

things singly through as many distinct mental states. But on another occasion
we may know the same things together through one state. [...] Here is pres-
ence in absence; here knowing together; here the original prototype of what
we mean by knowledge. This ultimate synthetic nature of the smallest real
phenomenon of conciousness can neither be explained nor circumvented™

(James 1975: 289, Hervorhebung im Original).

23 Dieser Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt und die scheinbare Unmég-
lichkeit, ihn zu tiberwinden, war schon fiir den Historismus als einen der un-
mittelbaren Vorldufer der Wissenssoziologie das zentrale Problem (vgl
Berger/Luckmann 1996: 7). So stellte Wilhelm Dilthey die Frage: ., Wie ver-
hilt sich das Leben und Nacherleben hier zum begrifflichen Denken? Leben
und Nacherleben bilden die Grundlage und bestindigen Untergrund der logi-
schen Operationen; aber dem Verstand sind die Leidenschaften, das Opfer,
die Hingabe des Selbst an die Objektivitit undurchdringlich: nie kann Erleben
in Begriffe aufgelost werden, aber seine dunklen, tiefen Tone begleiten, wenn
auch nur leise, alles begriffliche Denken in den Geisteswissenschaften. Dage-
gen sind die Stufen des BewuBtseins gleichsam die Technik der Struktur,

19

(=
(%]

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Diese Arbeit setzt bescheidener an, sie akzeptiert diesen Widerspruch,
sie versucht nicht, ihn aufzuheben. Der Abstimmungsprozess des Beob-
achters in seiner Umwelt liuft, so die Annahme, zugleich kontinuierlich,
also systemisch und diskontinuierlich, also systematisch; stindig stimmen
sich seine Formen neu aufeinander ab, befinden sich alle Formen im Wan-
del, und doch erlebt er Kontinuitit, ja Stabilitit, schlieSlich gar aus allem
Wandel herausgeloste ,,Substanz™. Insbesondere die Sprache macht es mog-
lich, dass sich der Mensch und seine Umwelt in einem unaufldésbaren
Wechselwirkungsprozess gegen allen Wandel stabilisieren, dass der Mensch
sich selbst und seine Umwelt mittels Kommunikation mit anderen als
»Dinge* wahrzunchmen lernt. Im Begriff lassen sich héchst unterschied-
liche und dynamische Qualititen behandeln, als seien sie Substanz, so etwa,
wenn von ,der” Zeit gesprochen wird, der jedes irgendwie sinnliche
Substrat fehlt und die jeder Mensch selbst innerhalb seines Lebenslaufes
immer wieder spiirbar anders erlebt. Mit Hilfe technischer Instrumentarien
vermag der Mensch gar Gebiude zu errichten, die ihrer Umwelt trotzen,
dem Wandel scheinbar entzogen.

Doch wandelt sich das Ganze dieser Formenwelt stindig. Das Bild des
Menschen etwa veriindert sich kontinuierlich, wie sich auch ,,materiale™
Formen stindig wandeln, beobachtbar allerdings manchmal nur, wenn man
den Blick bis hinab zu ihren quantenphysikalischen ,Eigenschaften”

durch verschiedene Gebilde hindurch zur Herrschaft des Geistes iiber sich und
die Welt zu gelangen. [...] Hier durchschaut das Denken seinen Gegenstand.
Der Intellektualismus hat darin die Wurzeln seiner Kraft. Er 1d6t in der Auf-
klirung jenes Undurchdringliche als einen niederen Bodensatz des Lebens zu-
riick, und er hat dann in Hegel unternommen, das Lebendige aufzulésen in
das Begriffliche und durch neue Mittel eines begrifflichen Zusammenhanges
nachzubilden. [...] Das Problem vom Verhiltnis des Lebens zum logischen
Denken wird uns von nun ab immer sichtbar bleiben™ (Dilthey 1997: 402f.).
Wie kann die Wissenschaft vor diesem Hintergrund zu stabilen Werten und
Kriterien der Interpretation gelangen, wenn doch alles einem historischen
Wandel unterliegt, der Intellekt zudem stets schon Resultat eines ihm Vor-
giéingigen ist, dem er nicht habhaft werden kann, das fiir ihn nur mehr blofer,
unbedeutsamer ,,Bodensatz™ ist? Karl Mannheim als einer der ersten Wissens-
soziologen im engeren Sinne loste dieses Problem durch die Annahme, dass
eine ,,freischwebende Intelligenz™ die Totalitét der zu einem bestimmten Zeit-
punkt gegebenen ,,Weltanschauungen® mit ihrem besonderen Blick erfassen
und damit die Einheit von Subjekt und Objekt gleichsam | stiften” kénne (den
Glauben an ein erkennbares einheits- und sinnstifiendes Prinzip teilte Mann-
heim mit Ernst Cassirer, siche dazu in dieser Arbeit die den 5. Gliederungs-
prunkt einleitenden Bemerkungen zum Erkenntnisinteresse Ernst Cassirers).
Freilich war damit das Grundproblem des Historismus nicht geldst, stand
doch die Behauptung der freischwebenden Intelligenz gerade in der auf Ideo-
logien spezialisierten Wissenssoziologie auf keinem tragfihigen Fundament
(vgl. Maasen 1999: 19 sowie Mannheim 1970).

20

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

dringen ldsst. In der ,Moderne™ liberwiegt dennoch die Erfahrung der
Ordnung, der Konstanz, der durchschaubaren Systematik alles Daseien-
den,** dessen vermeintliche Stabilitiit sich in der Katastrophe als triigerisch
erweist. In ithrem Angesicht zeigt sich, dass Diskontinuitit ein Artefakt der
Beschreibung, ein Geistesprodukt ist, sich alles (Beobachtete) wandelt und
nur voriibergehend der Eindruck der Stabilitit Gberwiegt. Wenn der Wand-
lungsdruck iibergrofi wird, kollabiert die vor dem Hintergrund dieses
Geistesproduktes konstruierte begrifflich-exakte und instrumentelle Stabili-
tit, dies um so heftiger, je linger sie sich dem zunehmenden Druck auf An-
passung an veriinderte Verhiiltnisse hatte widersetzen kénnen, so zumindest
die Argumentationsrichtung, die in dieser Arbeit entfaltet wird.

Zur Beantwortung der Frage, was ,falsch gelaufen™ ist, dass es zu der
entsetzlichen Real-Falsifikation, der Katastrophe, hat kommen kénnen,
muss daher der Prozess der Abstimmung der durch einen Beobachter gegen
einen Wandlungsdruck stabilisierten Formen untersucht werden. Die
menschlichen Bemiihungen, die Probleme des Uberlebens zu meistern,
scheitern gerade durch den eindimensionalen Versuch, sich dem ,ganz
normalen, alltiglichen Scheitern® (Hans-Carl Jongebloed®), dem Wandel

24 Dazu Georg Simmel: ,,Die Richtung, in der dieser Gegensatz [des Absoluten
und des Relativen, M.V ] sich entwickelt, wird durch unsere physisch-psychi-
sche Anlage und ihr Verhiltnis zur Welt prijudiziert. So innig in unserem Da-
sein auch Bewegung und Ruhe, Aktivitdt nach auflen und Sammlung nach
innen verbunden sein mégen, so dass sie thre Wichtigkeit und Bedeutung erst
aneinander finden — so empfinden wir doch die eine Seite dieser Gegensitze,
die Ruhe, das Substantielle, das innerlich Feste an unseren Lebensinhalten als
das eigentlich Wertvolle, als das Definitive gegeniiber dem Wechselnden, Un-
ruhigen, AuBerlichen. Es ist die Fortsetzung hiervon, wenn das Denken es im
ganzen als seine Aufgabe fiihlt, hinter den Fliichtigkeiten der Erscheinung,
dem Auf und Nieder der Bewegungen das Unverriickbare und Verldssliche zu
finden, und uns aus dem Aufeinander-Angewiesen-sein zu dem sich selbst
Geniigenden, auf sich selbst Gegriindeten zu fithren. So gewinnen wir die
festen Punkte. die uns im Gewirr der Erscheinungen orientieren und das ob-
jektive Gegenbild dessen abgeben, was wir in uns selbst als unser Wertvolles
und Definitives vorstellen. [...] Kurz, die erste Tendenz des Denkens, mit der
es den verwirrenden Strom der Eindriicke in ein ruhiges Bett zu lenken meint,
richtet sich auf die Substanz und auf das Absolute, denen gegeniiber alle Ein-
zelvorginge und Beziehungen auf eine vorldufige, fiir das Erkennen zu iiber-
windende Stufe herabgedriickt werden* (Simmel 1996: 93f.).

Dass fast alle individuellen, [...] auch unter Kompetenzbedingungen ge-
troffenen Entscheidungen [...] mit einer kaum beherrschbaren Moglichkeir
des Scheiterns” (Jongebloed 1984: 217, Hervorhebung im Original. Vgl. auch
ebd. 218) belastet sind, dass Scheitern trotz, ja bisweilen gerade aufgrund
sorgfiltigster Planung also ,.normal” ist und es grundsitzlich nicht ausge-
schlossen werden kann, hat Hans-Carl Jongebloed ausfithrlich entschei-
dungstheoretisch gezeigt. Christine und Ernst Ulrich von Weizsiicker nennen
dieses ganz normale Scheitern ,Fehlerfreundlichkeit™: ,Irren und Fehlerma-

21

I
L

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

7u entziehen, so die dabei zu priifende Hintergrundannahme. Moderne Ge-
sellschaften versuchen in historisch einmaliger Weise, den systemischen
Fluss durch wissenschaftlich-technische Systematisierungen zu unterbre-
chen, Stabilitit dauerhaft zu setzen, wo dauernder Wandel ist. Der in der
Moderne verabsolutierte Glaube aber, durch systematisches Vorgehen
allein systemische Zusammenhiinge in ihrem Laufe umfassend steuern zu
konnen, wird in der Katastrophe widerlegt.

Dann aber ist noch die zweite eingangs gestellte Frage zu beantworten:
Wo lisst sich ansetzen, wenn Katastrophen sowohl das wissenschaftliche
Begriffssystem als auch die technisch-instrumentellen Formen falsifizieren,
wenn die wissenschaftlich-instrumentelle Systematik gegeniiber der syste-
mischen Eigendynamik der Katastrophe versagt? Heif3t das nicht in der
Konsequenz, dass die Wissenschaft und die Gesellschaften, die sich auf
Wissenschaft verlassen, Katastrophen hilflos gegeniiberstechen? Muss man
trotz des Mangels an alternativen Losungsansétzen noch radikaler argu-
mentieren und Wissenschaft und Technik gar als (Mit-)Verursacher von
Katastrophen pauschal verdammen?

Nun, die hier gestellte Diagnose ist radikal, und sie erfordert — vorab der
»konkreten Zuwendung zum Phinomen der Katastrophe — nicht weniger
als ein kategorisches Uberdenken der technisch-instrumentellen wissen-
schaftlichen Zivilisationsform. Doch ist — ganz abgesehen von der Frage, ob
dies wiinschenswert wire — die Riickkehr zu einem fritheren Zustand ausge-
schlossen, es gibt keine Moglichkeit, die Vergangenheit ungeschehen zu
machen,”® der blofie Versuch hitte selbst katastrophale Konsequenzen fiir
Milliarden von Menschen, deren Grundversorgung nur mittels der janus-
kopfigen Errungenschaften des wissenschaftlich-technischen Fortschrittes
moglich ist. Selbstverstindlich tragen Wissenschaft und Technik auch im-
mer schon in héchstem Malle zur Lésung dringender Probleme bei. Ob-
gleich die Menge der neuen Probleme die neuen Problemldsungen iiber-
steigt, hief3e auf Wissenschaft und Technik verzichten zu wollen, sich einer
umso grofleren Problemmenge gegeniiber zu sehen.

Vielmehr ist eine andere Praxis im Umgang mit den , Kategorien™ und
»Substanzen® gefordert, die aus dem wissenschaftlichen Denken hervorge-
gangen sind: Ein mehrdimensionales Denken in dynamischeren Begriffen

chen gab es schon vor dem Menschen. Fehlermachen ist natiirlich, heifit es in
der Natur. Die belebte Natur ist sogar fehlerfreundlich™ (Weizsidcker/
Weizsicker 1984: 168. Im Original mit Hervorhebung). Scheitern gibt die
Chance zum Lernen, zum Ausschluss immer neuer Fehlerquellen, dies gilt auf
individueller wie auf gesamtgesellschaftlicher Ebene.

26 Es ist sozusagen ein ,point of no return® iiberschritten, eine Organisatoren-
ebene erreicht, von der aus ein fritherer Zustand nicht mehr erreicht werden
kann (vgl. Claessens 1993: 322).

22

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

liber eine Welt im Fluss, das bis zum kleinsten Teilchen dafiir sensibilisiert,
dass nichts fiir sich besteht, vielmehr auch das , hirteste Artefakt” eingewo-

ben ist in einen umfassenden Wandlungsprozess, in dem kein Teil ohne Be-
deutung fiir ein anderes ist, auch wenn sich diese Bedeutung die lingste
Zeit verbirgt.”” Katastrophen sind hinreichend nicht zu be-greifen mit den
instrumentellen, fixierenden Techniken und den verdinglichenden, syste-
matisierenden Begriffen der modernen Wissenschaft, die alle Formen in
Teile analysiert, sie aus threm Bezug herausschneidet, um dabei doch blof
die Form zu zerstéren, die es zu untersuchen galt.23 Ein Denken in ob-

27

Im weitesten Sinne schlieft diese Arbeit damit an die Forderung aus Georg
Lukécs’ ,,Geschichte und Klassenbewusstsein™ an, die Riidiger Dannemann
wie folgt zusammenfasst: ,Das Denken mufl [...] historisch werden, oder es
kann iiberhaupt nicht zum Begreifen der Konkretheit des (immer schon
historisch vermittelten) Lebens kommen® (Dannemann 1997: 59). Bereits
Friedrich Engels stellte im Vorwort zum Marxschen ,Kapital lapidar fest:
.,Es versteht sich ja von selbst, daf da, wo die Dinge und ihre gegenseitigen
Beziehungen nicht als fixe, sondern als verinderliche aufgefaBt werden, auch
ihre Gedankenbilder, die Begriffe, ebenfalls der Verdnderung und Umbildung
unterworfen sind; dall man sie nicht in starre Definitionen einkapselt, sondern
in ihrem historischen resp. logischen BildungsprozeB entwickelt™ (vgl
Marx/Engels 1970: 20).

Aus dem Vortrag ,Licht und Leben” bei der Eréffnungssitzung des II.
Internationalen Kongresses fiir Lichttherapie stammt das Zitat Nils Bohrs, das
diesen Gedanken untermauert: ,,So wiirden wir zweifellos ein Tier toten,
wenn wir versuchten, eine Untersuchung seiner Organe so weit durchzufiih-
ren, daB wir den Anteil der einzelnen Atome an den Lebensfunktionen ange-
hen konnten. In jedem Versuch an lebenden Organismen muli daher eine
gewisse Unsicherheit in bezug auf die physikalischen Bedingungen, denen sie
unterworfen sind, bestehen bleiben; und es driingt sich der Gedanke auf, dafl
die geringste Freiheit, die wir in dieser Hinsicht den Organismen zugestehen
miissen, gerade grof genug ist, um ihnen zu erméglichen, ihre letzten Ge-
heimnisse gewissermalien vor uns zu verbergen™ (Bohr 1985: 191). Was Bohr
allerdings fiir Organismen behauptet, ist in dieser Arbeit auf alle beobachteten
Formen zu erweitern. Der ,,Kontext™ ist fiir alle Formen entscheidend, erst in
ihrem jeweiligen spezifischen Kontext werden Formen relativ , bestimmt™.
Dies gilt auch und gerade innerhalb der Katastrophensoziologie, darauf weist
Enrico L. Quarantelli hin: .,In what direction are we going in the disaster re-
search? [...] To ask: what is a disaster, does not generate an ,obvious* answer
for research purposes. [...] Perhaps, little consensus emerged about what con-
stitutes a disaster.” Doch zeige die Diskussion der Frage, ,what is a disas-
ter?”, dass untersucht werden miisse, ,,[...] to what extent disasters must be
seen in a larger social context [...]* (Quarantelli 1995b: 363). Der Einbezug
des weiteren Kontextes in die Analysen ist sicher nicht zu kritisieren, sondern
gegeniiber einer allein auf den ,,Gegenstand™ fixierten Betrachtung insgesamt
positiv zu bewerten. Doch werden damit die tatséichlichen Probleme, die mit
der scheinbaren Notwendigkeit einhergehen, irgendwo einen klaren Schnitt
zwischen dem Objekt plus den ihn einrahmenden Kontext und allem anderen,
nicht mehr in die Betrachtung Einzubeziehenden, ziehen zu miissen, nicht

23

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

jektivierenden, verdinglichenden Kategorien 16st Eigenschaften aus Raum
und Zeit, aus allen Kontexten heraus (etwa die Zahl der Opfer, die
riumliche oder zeitliche Ausdehnung eines Ereignisses usw.) in dem Glau-
ben, durch deren Addition ,die Katastrophe™ ursiichlich bestimmen und
entsprechende technisch-instrumentelle Mafinahmen gegen sie einleiten zu
konnen. Damit bleiben aber gerade entscheidende Charakteristika, die den
Prozess der Katastrophe kennzeichnen, unzugiinglich; die Katastrophe lédsst
sich nicht auf ein isolierbares Ereignis reduzieren.”

Die beobachtete Zunahme an Katastrophenphinomenen, so die zentrale
These dieser Arbeit, resultiert aus der den Beginn der Moderne markieren-
den Verabsolutierung der Annahme einer objektiven, ahistorischen, durch-
schaubaren, stabilen, klar abgrenzbaren und nach Gesetzen zu begreifenden

gelst, sondern auch unkenntlich gemacht, was sich fiir den Prozess der Ka-
tastrophe um so tiickischer auswirken kann. Die Ethnographie verfiigt mit
dem Begriff der ,,Dichten Beschreibung™ (Geertz 1997) iiber ein Konzept, das
diese Probleme eines ,scharfen” Kontextbegriffes zwar ernst nimmt, doch
verfliichtigt sich dann eben das Objekt im unbestimmten Raum. Der Ethno-
graph, so Geertz, habe es zu tun mit einer ,,Vielfalt komplexer, oft iibereinan-
der gelagerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen, die fremd-
artig und zugleich ungeordnet und verborgen sind und die er zunéichst einmal
irgendwie fassen muli* (ebd.: 15). Diese .,Daten™ bilden dann den Kontext
seiner Dichten Beschreibung. Der Kontext ist dabei jedoch ebenso vielfiltig
und iiber sich hinaus verweisend, wie das eigentlich anvisierte ,,Objekt”
selbst. Am Ende sei es daher ,,[...] nicht moglich (obwohl es Leute gibt, die
es versuchen), die abhidngigen von den unabhingigen Variablen zu sondern,
um eine richtige Funktion darstellen zu kénnen®, so Geertz (ebd.: 33).

29 Was eine Katastrophe bedeutet, hiingt eben ganz und gar von der Bezugsein-
heit ab, nicht von irgendeinem (in der Natur oder sonst wo zu suchenden) Er-
eignis. Entscheidend ist z.B. nicht die Stirke eines Bebens, sondern inwiefern
eine Gesellschaft in der ganzen Breite ihrer Fihigkeiten auf dieses Beben vor-
bereitet ist. Dies kann eine Definition entlang quantifizierter Merkmale nicht
fassen (vgl. Dombrowsky 2001: 1351f.). Die Brisanz, die in quantifizierenden,
objektfixierten Ansétzen angelegt ist, zeigt sich darin, dass iiber die Malinah-
men, die zu treffen sind, derjenige entscheidet, der die Katastrophe definiert.
Die . Katastrophe ist [dann, M.V.], was die Hilfsangebote der Organisation er-
forderlich macht®, also das, wofiir schon entsprechende Mittel vorhanden
sind, die eingesetzt werden wollen, so Dombrowsky an anderer Stelle (1996:
61). Schon daher unterscheiden sich die Definitionen der Katastrophe, die
etwa in den verschiedenen Gesetzbiichern von Staaten, Lindern und Kom-
munen, aber auch nichtstaatlichen Institutionen auftauchen. Im Rahmen der
internationalen Katastrophenhilfe, welcher nach wie vor wesentlich ein
~westliches™ Verstiindnis der Katastrophe und der Katastrophenhilfe zugrunde
liegt, wird diese Brisanz besonders deutlich. Alle Versuche einer kulturunab-
hingigen Definition der Katastrophe sind bislang jedoch gescheitert. Zu den
Problemen einer Katastrophendefinition vgl. Quarantelli 1995a und 1998,

24

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Formenwelt.*® Das dauerhafte, begriffliche, wie instrumentelle Herauslosen
von Formen aus ihrem historischen, undurchsichtigen, instabilen und tiber
sich hinaus verweisenden systemischen Zusammenhang fiihrt langfristig zu
strukturellen Verwerfungen, letztlich zur Falsifikation dieser Formen, die
ihrer Umwelt irgendwann entgleiten. Doch ist eben jenes Herausldsen und
Vergegenstindlichen von dynamischen Formen Bedingung wissenschaftli-
cher Zivilisation. Die blofie Infragestellung dieses Denkens hat ebenso ka-
tastrophale Konsequenzen, die Destruktion der wissenschaftlichen Begriffe
und technisch-instrumentellen Formen ldsst ebenfalls nichrs Dauerhaftes
tibrig, zumindest nicht fiir den Menschen. Lediglich Handlungsunfihigkeit
hat bspw. die systemtheoretisch-(de-)konstruktivistische Annahme zur
Folge, die Katastrophe sei nicht ,,real”, sie wire ein blofles Kommunikati-
onsphiinomen ohne realen Gehalt.” Gerade im Angesicht der Katastrophe
stellt sich einem Menschen bzw. einem Beobachter nicht die Frage, ob sie

30 Aus neueren wissens-, wissenschafts- und techniksoziologischen Ansitzen
(insbesondere der Akteur-Netzwerk-Theorie, hier v.a. Bruno Latour und
Michel Callon, vgl. bspw. Latour 2001 und 2002 sowie Callon 1986: 196-
233) ldsst sich die Annahme extrapolieren, dass sich erst seit dem 17. Jahr-
hundert eine auf die ersten okzentalen Philosophen zuriickgehende grundle-
gende Unterscheidung zwischen einer klaren, transparenten, nach Gesetzen
beschreibbaren Formenwelt auf der einen und einer stets verschwommenen,
intransparenten, sich jeder Gesetzmiilligkeit entziehenden Formenwelt auf der
anderen Seite als Beschreibungsartefakt umfassend verfestigen konnte, die als
eine, wenn nicht als die zentrale Unterscheidung betrachtet wird, die erst die
~Moderne* hervorgebracht hat (an anderer Stelle habe ich im Anschluss an
Bruno Latour und dessen Faitiche-Konzept argumentiert, dass dieser Unter-
scheidung die noch fundamentalere Unterscheidung von Glaube und Fakten
zugrunde liege, vgl. Voss 2006b sowie Latour 2002a). Gegenwiirtig befindet
sich diese Unterscheidung in einem umfassenden Transformationsprozess, in
dessen Verlauf sich die scharfen Konturen dieser Unterscheidung verfliich-
tigen, so Latour, aber vor dem Hintergrund einer etwas anders gelagerten
Argumentation auch Donna Haraway (vgl. exemplarisch Latour 2002a und
Haraway 1995a, darin insbes. ders. 1995b: 73-97).

31 Vgl. zur systemtheoretischen Denkrichtung bspw. Japp 2003: 77-90. Als Bei-
spiel fiir die — nur schwer von jener ersten zu unterscheidendenden — Per-
spektive des (De-)Konstruktivismus, wenngleich nicht direkt zur Katastrophe
(die bislang m.E. nicht direkter Gegenstand eigenstindiger Abhandlungen in-
nerhalb dieses Diskurses ist), sondern zu Risiken vgl. Lemke/Krasmann/
Brickling 2001: 7-40. Dort heifit es, man gehe nicht davon aus, dass gesell-
schaftliche Risiken ,existieren”, es zeige sich vielmehr gegeniiber diesem
Risikorealismus®™, ,[...] dass Risiken weniger gefunden als ,erfunden®
werden® (ebd.: 211.). Betont sei schon an dieser Stelle, dass damit weder die
Untanglichkeit des systemtheoretischen, noch des (de-)konstruktivistischen
Ansatzes zur wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Katastrophen und
Risiken (der Zusammenhang beider Themenfelder wird weiter unten ausfiihr-
licher Gegenstand der Untersuchung) behauptet wird; allein auf die Grenzen
dieser Ansitze, auf ihre Ergiinzungsbediirftigkeit sei hier bereits hingewiesen.

25

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

real ist oder blofles Konstrukt, er will ihr entgehen, ganze Gesellschaften
wollen Katastrophen etwas entgegensetzen, ihr Selbstverstindnis, ihre
Souverinitiit hiingt an diesem Willen. Weder der Objektivismus (bzw. Rea-
lismus oder Essentialismus usw.) noch der Konstruktivismus (bzw. Subjek-
tivismus, Relativismus oder Nominalismus usw.) bieten also (jeweils fiir
sich genommen) die Mittel auf, der Katastrophe zu begegnen, weder natu-
ralisierende Verdinglichung noch kategorische Negation materialer Quali-
titen vermogen das Zugleich von Substanz und Prozess, von Differenz und
Kontinuitit, von Systematik und Systemizitiit addquat zu be-greifen.

Die lingste Zeit seiner Entwicklungsgeschichte gelang es dem Men-
schen, ohne exakte Begriffe von der Welt und ohne instrumentelle Techni-
ken die Probleme des Uberlebens zu bewiltigen, obgleich er sich durchaus
immer schon auch systematisierend seiner Umwelt zuwendete, er sich in ihr
stets einen Auf3enhalt von relativer Dauer erschuf. Es soll in dieser Arbeit
der Prozess der Genese des Menschen in wichtigen Etappen rekonstruiert
werden, um zu zeigen, dass er die Uberlebensprobleme zu meistern ver-
mochte, weil es ihm evolutiondr gelang, die Vorteile eines systematisieren-
den Zugriffes auf seine Umwelt mit der Offenheit fiir die notwendigen
systemischen Anpassungsleistungen zu vereinbaren. Entscheidend dafiir
war, dass nichts, was er in seiner Umwelt erfuhr, fiir ihn den Charakter von
etwas objektiv Nur-so-und-nicht-anders-Seienden hatte, dass alles von ihm
Wahrgenommene eine jeweils im konkreten Zusammenhang relativ spezifi-
zierte Bedeutung hatte, wihrend es doch zugleich insgesamt unbestimmt
blieb. Dieser insgesamt unbestimmte Charakter seiner Wahrnehmungsfor-
men bedeutete fiir den Menschen, etwas fiir den Moment als relativ be-
stimmte ,,Substanz” nehmen zu kénnen, das doch zugleich prinzipiell auch
alles andere sein kann. Diese Gleichzeitigkeit des fiir den modernen Men-
schen Unvereinbaren bedeutete fiir den Menschen die lingste Zeit, sich sta-
bilisieren zu kénnen und zugleich offen zu bleiben fiir jegliche mégliche
Verinderung seiner Umweltbedingungen. Der Mensch ist das Resultat die-
ser Komplementaritit’” von Substanz und Nicht-Substanz. Die beobachtete

32 Der dieser Argumentation zugrunde liegende Komplementarititsbegriff
wurde von Hans-Carl Jongebloed auf Grundlage des von Niels Bohr (,,Ko-
penhagener Deutung™) stammenden Gedankens ausformuliert, dass das
Welle- und das Teilchenbild einander zwar ausschliefen, dass sie aber den-
noch nur zusammen die atomaren Verhéltnisse angemessen zu beschreiben
vermogen (vgl. Jongebloed 1998b: 274 FN 29). Der Komplementarititsbe-
griff bezeichnet allgemein ein Verhiltnis, in dem zwei einander ausschliefen-
de, aber eben einander ergéinzende Betrachtungsweisen zusammengenommen
ein Phidnomen erkliren, dass sich aus keinem der beiden Komplemente
jeweils fiir sich erklidren liefle (vgl. Heisenberg 1969: 113 sowie Jongebloed
2003a: 26). Die beiden beteiligten Entititen — in der vorliegenden Arbeit also
Substanz und Nicht-Substanz — bilden als Komplemente die Bedingung der

26

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Zunahme von Katastrophenphiinomenen aber weist auf den Verlust eines
dieser beiden Komplemente hin. Will man die Katastrophe adidquat begrei-
fen, will man schliefilich Wege finden, ihnen besser begegnen zu kénnen,
bedarf es daher zuniichst eines Begriffsverstindnisses, das dieser Komple-
mentaritit gerecht wird, das also weder verdinglicht, was nicht einfach
Ding ist, noch dekonstruiert, was nicht blol Konstrukt ist; ansonsten lduft
der Versuch des Begreifens der Katastrophe Gefahr, zur Verschiarfung der
Probleme beizutragen.

Diese Arbeit verfolgt also zweierlei Ziele, die in dem einen konvergie-
ren, nimlich in ihrem Verlauf Grundlagen einer Katastrophensoziologie zu
besprechen, was sogleich heifit, dass sie an ihrem Ende nicht behauptet,
eine soziologische Theorie der Katastrophe formuliert zu haben, vielmehr
schliefit sie gerade dort, wo diese Theorie ansetzen kénnte. Zu diesem
Zweck ist einerseits zu untersuchen, wie sich die Katastrophe wissenschaft-
lich adédquat beschreiben ldsst, welches begrifflichen Instrumentariums es
also bedarf, um sie in ihrer ganzen phinomenalen Breite begreifen zu kon-
nen. Andererseits geht es dann darum, grundlegende Bedingungen zu eruie-
ren, die aus dem alltéiglichen, ,ganz normalen Scheitern” Katastrophen
werden lassen. Im Verlauf der Arbeit wird sich jedoch immer wieder zei-
gen, dass sich beide Argumentationslinien nicht tatsidchlich voneinander
trennen lassen, vielmehr Gberkreuzen sich die beiden Blickrichtungen stiin-
dig; nicht ohne Grund, wie sich herausstellen wird, denn die Weise des Be-
greifens der Katastrophe ist entscheidend dafiir, ob Katastrophen letztlich
wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher werden.

Angesichts dieser Aufgabenstellung ist es unabdingbar, dass diese
Arbeit sehr unterschiedliche soziologische Arbeiten und Denkrichtungen
zusammenfiihrt und dabei weit in philosophische Fragestellungen eindringt.
Zunichst beschrinkt sie sich gemil der skizzierten Aufgabenstellung weder
auf | realistisch-objektivistische™ noch auf | konstruktivistisch-nominalis-
tische™ Theorien, vielmehr versucht sie, diese beiden Stringe soziologischen
Denkens miteinander in eine Relation zu bringen, die ihre jeweiligen Vortei-

Maoglichkeit (transzendental) von etwas Drittem, hier des Menschen bzw. der
Gesellschaft. Fillt nur eine dieser Bedingungen weg, zerfillt das Dritte (vgl.
Jongebloed 2003a: 26). Desweiteren muss das Verhiiltnis der beiden Kom-
plemente strenggenommen kontradiktorisch, kontrir, und kontingent zugleich
sein (vgl. ebd.), fiir die vorliegende Arbeit ist diese weitere Spezifizierung je-
doch nicht unbedingt notwendig, diese erforderte eine ausfithrlichere Ausei-
nandersetzung mit dem Begriff, der bis heute iiberhaupt noch keinen Eingang
in die soziologische Diskussion gefunden hat. Damit ist also ein allgemeines
Forschungsdesiderat benannt, dem hier nicht angemessen nachgegangen wer-
den kann, siche jedoch iiber die genannten Quellen hinaus: Jongebloed 2002,
2003b und 2004: 2-3 sowie Meyer-Abich 1965: insbes. 140-159 und Esfeld
1998: 283-292.

27

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

le zusammenfiihrt. Sodann nimmt sie Ansétze bspw. aus der philosophisch-
en Anthropologie, der Wissenschaftsgeschichte, der Wissenssoziologie, der
Wissenschaftssoziologie, der Techniksoziologie und der Katastrophenso-
ziologie auf, um aus diesen Ansiitzen die Bedingungen zu extrapolieren, auf
denen die Katastrophensoziologie aufbauen kann, wenn ihr weder die
Verwendung naturalisierender Kategorien, noch der Weg des sozialen Kon-
struktivismus ausreichen kann,

Aullerdem ist vorab zu erwihnen, dass sich diese Arbeit von anderen
dahingehend unterscheidet, dass sie nicht, wie die Mehrzahl soziologischer
Ansiitze, von der Normalitit einer Ordnung ausgeht, zu der nach Stérungen
wieder zuriickzukehren ist, sie behauptet vielmehr die ,Normalitit des
Scheiterns®, den stindigen Wandel.*® Sie fragt auch nicht, ob oder wie
wahre, wissenschaftliche Erkenntnis von einer konstruierten oder real-
existenten Realitit moglich ist. Stattdessen wird untersucht, wie es zu der
héchst unwahrscheinlichen und — wie behauptet wird — katastrophentrichti-
gen Uberzeugung der Moderne hat kommen kénnen, dass es eine ,,Welt an
sich®, eine ,objektive”, wohlgeordnete, klar abgrenzbare Welt tatsich-
lich®, also unabhingig von einem Beobachter gibe. SchlieBlich wird erér-
tert, wie diese Grundiberzeugung okzidentaler Philosophie sich zuniichst
hat stabilisieren kénnen, um dann nur wenige Jahrhunderte spiter wieder zu
erodieren, mit ebenfalls katastrophentrichtigen Konsequenzen, sofern die-
ser Erosionsprozess unbegriffen bleibt., Vor diesem Hintergrund ldsst sich
dann die Annahme plausibilisieren, dass sich bereits durch eine blofie ter-
minologische Verschiebung ein anderer, notwendiger, zu anderen Ansiitzen
komplementirer wissenschaftlicher Umgang mit dem Phidnomen der Ka-
tastrophe erreichen lieBe. Dies erortert zu haben, ist das Ziel dieser Unter-
suchung.

Aufbau der Arbeit

Vorangestellt werden den inhaltlichen Ausfithrungen einige philosophische
Uberlegungen; denn gleich am Anfang wirft eine Untersuchung, die sich
kritisch auch mit den Formen wissenschaftlicher Begriffsbildung und der
diese Kategorien verwendenden soziologischen Beschreibung der Katas-

33 Mit den Worten Walter L. Biihls geht es nicht darum, ,,[...] hochst unter-
schiedliche, aber im Prinzip elementare nichtlineare Prozesse und Struktu-
ren auf einen einheitlichen Nenner zu bringen [...]° (Biihl 1990: 4), sie
auf eine ihr zugrunde liegende Ordnung zuriickzufithren. Ziel einer Arbeit, die
sich Katastrophen zuwendet, muss gerade sein, die Bedingungen des andau-
ernden Wandels zu erfassen, in dem sich nur voriibergehend fiir einen Beob-
achter eine Ordnung stabilisieren kann. Wandel ist normal, die Katastrophe
nur das Extrem eines ganz normalen Prozesses (vgl. dazu Clausen 1983: 43).

28

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

trophe auseinandersetzt, grundlegende Schwierigkeiten auf, die die Arbeit
durchziehen. Im Hintergrund dieser Arbeit steht die Annahme, dass Wis-
senschaft systemische Zusammenhinge systematisch zu begreifen versucht
und instrumentelle Technik in systemische Zusammenhiinge systematisch
eingreift, diese Formen des Be- und Eingreifens letztlich aber katastrophale
Folgen haben kénnen. Nun muss sich diese Arbeit selbst dem zu behan-
delnden Problem svstematisierend zuwenden, entsprechend vorsichtig muss
an das Thema herangegangen werden.

Dann aber wird der Bezug mit einer Diagnose konkretisiert, ndmlich der
Diagnose eines Dilemmas, vor dem insbesondere die soziologische
Katastrophenforschung heute ganz real steht: Angesichts der Realfalsifika-
tion ihrer Gegenstinde als auch ihrer Begriffe sieht sie sich einer immer
grofleren Komplexitit nicht weiter bestimmbarer Phinomene gegentiiber,
wihrend auf der anderen Seite immer héufiger gerade Forderungen nach
wissenschaftlicher Expertise im Bezug auf Katastrophenrisiken gedulert
werden. Es wird daran anschliefend ein sehr grobes Bild der wenig
einheitlichen und kaum zu systematisierenden katastrophensoziologischen
Forschung skizziert. Deutlich wird dabei, dass sich die katastrophensozio-
logische Forschung angesichts des Verlustes ihrer Objekte einerseits kon-
struktivistischen Ansidtzen zuwendet, sie sich andererseits mehr und mehr
dem Prozessualen 6ffnet, dass zugleich der Fokus immer weiter ausgedehnt
und sich der katastrophensoziologische Diskurs mehr und mehr dem Nach-
haltigkeitsdiskurs annihert. Allerdings ist damit allein nicht viel gewonnen,
wie die ,,inflationire” Verwendung des Nachhaltigkeitsbegriffes zeigt,
wenngleich die eingeschlagene Entwicklungsrichtung — vom naturalistisch-
szientistischen Verstindnis der Katastrophe zum okologischen Denken der
Hresilienten Gesellschaft — positiv zu bewerten ist und gar als ,,avantgar-
distisch* fiir die soziologische Theorie iiberhaupt bezeichnet werden darf.

Es bedarf besonderer Ansitze, die Katastrophe zunichst einmal ihrer
dinglichen und unterkomplexen Verkleidung zu enrkleiden, um sie als Pro-
zessphidnomen in ihrer ganzen phiinomenalen Breite betrachten zu kénnen,
ohne dabei die Vorteile einer bisweilen notwendigen objektivistischen Be-
schreibung mit zu verwerfen. Solcherart Ansitze werden anschlielend zur
Anniherung an das Katastrophenphiinomen vorgestellt. Mit dem katastro-
phensoziologischen Makromodell FAKKEL (Lars Clausen) wird zuniichst
die Behauptung plausibilisiert, dass die Uberwindung einer Katastrophe und
die anschlieflend einsetzende Normalisierung, hier ,Alltagsbildung™ ge-
nannt, bereits die erneute Katastrophe einleiter. In der Katastrophe brechen
langfristig stabilisierte Offerten- bzw. Erwartungsmuster zusammen, die
sich gegen Umweltverinderungen stabilisiert haben und nun dem Verinde-
rungsdruck nicht linger standhalten, so die grundlegende, zu extrapolieren-
de Annahme, die diese Arbeit insgesamt im weiteren Verlauf leitet. An-

29

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

schlieflend wird eine erste Referenz erdrtert, auf die sich die Rede von der
Katastrophe bezieht. Walter L. Biihls Katastrophentheorie gibt entschei-
dende Hinweise darauf, was tiberhaupt in erster Anniherung adéquat unter
dem Terminus ,,Gesellschaft® zu verstehen ist, dann aber vor allem, unter
welchen Bedingungen es Gesellschaften als Okosystemen gelingt, Komple-
xitdt zu entfalten, ohne dabei die Abstimmung der Gesellschaftsform mit ih-
rer Umwelt gefihrlich einzuschrinken. Besonderes Augenmerk wird dabei
auf das Gesellschaft-Umwelt-Verhiltnis gelenkt; denn es zeigt sich, dass
nur in Relation zu je spezifischen Umwelten (mitsamt ihren jeweils spezifi-
schen zeitlichen und riumlichen Horizonten) dariiber etwas ausgesagt wer-
den kann, ob ein System Vorteile hat, das sich stark stabilisiert bzw. mit
den Worten Charles Perrows ,.eng koppelt”, das damit seine systemische
Fihigkeit auf Umweltverinderungen umgehend reagieren zu konnen,
zunehmend einschrinkt, wihrend es seine ,Effizienz™ in jeweils spezifisch-
er Weise erhdht, oder aber ob es vorteilhaft ist, die Systemkomponenten nur
lose miteinander zu verkoppeln und damit stets flexibel auf Umweltverin-
derungen reagieren zu kénnen, dabei aber Effizienzpotentiale unausge-
schopft zu lassen. Diese Schwierigkeit, dass die Qualitit der Kopplungen
nur im Bezug auf die spezifische Umwelt bewertet werden kann, hat erstens
zur Folge, dass unterschiedlichste Gesellschaftssysteme auch nicht mit
denselben Instrumentarien ,,gesteuert”, noch entlang einer einzigen Form
von ,Rationalitit™ (etwa der des Marktes) begriffen werden kénnen, Offen-
bar kommt es entscheidend darauf an, dass jede Form, ob Gesellschaften
oder einzelne Menschen, in ihrer jeweils spezifischen Umwelt ein optimales
Maf} an Kopplung entfaltet. Da sich aullerdem Umwelt stindig wandelt,
somit sich also auch die Bedingungen stindig wandeln, die eine Methode in
der Vergangenheit haben erfolgreich werden lassen, heifit das zweitens,
dass nur begrenzt aus Erfahrungen gelernt werden kann, diese aber stindig
weiterhin auf ihre moéglicherweise erst in der Zukunft auftretenden Neben-
folgen hin tberprift werden und v.a. weiterhin korrigierbar sein miissen.
Absolute Sicherheit erweist sich auch bei hochgradiger Reproduzierbarkeit
unter sonst gleichen Bedingungen (ceteris paribus) als Chimire; was
hundertmal stimmte, muss unter sich stindig wandelnden Randbedingungen
nicht fiir alle Zeiten giiltig sein, dies gilt auch fir noch so fundamentale
Formenverstindnisse.

Die Bedeutung des Verhiltnisses von Form und Umwelt wird — an die-
sen Gliederungspunkt anschlieend — bei der Erdrterung dessen, wie ,,der
Mensch™ in dieser Arbeit gedacht wird, niher spezifiziert. Auch fiir den
Menschen gilt selbstverstandlich, dass er nicht einfach unreflektiert als
Subjekt-Objekt gesetzt werden kann, Vielmehr hat er sich als Form in ei-
nem evolutiondren Prozess von Versuch und Irrtum in Abgrenzung zu sei-
ner individuellen Umwelt entwickelt und ist — wie seine Umwelt — stets im

30

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Werden. Dies wird im Riickgriff auf Arbeiten von Hans Driesch, Jakob von
Uexkiill und dann insbesondere von Helmuth Plessner erdrtert. Plessner
gelang mit seiner Bestimmung des Menschen als ,.exzentrisch positionier-
tem Wesen™ eine Beschreibung der relationalen Konstruktion von Form und
Umwelt, die m.E. sich, eher als neuere systemtheoretische Ansiitze, als
Grundlage, besser: als Hintergrund fiir die weiteren Erdrterungen eignet.
Die Plessner’sche Konzeption ist ausfiihrlich darzustellen, weil seine Anthro-
pologie ohne Naturalisierungen auskommt, sie sich daher dazu anbietet,
eine — wie von Michel Callon und Bruno Latour gefordert — , symmetrische
Anthropologie* zu fundieren®, also eine Anthropologie, die die Geschichte
des Menschen nicht bereits im Vorhinein als von ,,den Dingen™ oder ,,der
Natur separiert begreift, sondern gerade die Subjekt-Objekt-Unterschei-
dung, die Unterscheidung von Mensch und Natur, als ein wiederum kontin-
gentes Resultat eines langen evolutioniren Prozesses versteht. SchlieBlich
kann die These formuliert werden, dass moderne (sowie sich an deren Para-
digmen orientierende) Gesellschaften ihre Fihigkeit, stets das optimale Maf}
an Stabilitit und Flexibilitit in Bezug auf ihre je spezifische Umwelt zu ent-
falten, zunechmend einbiifien, da sie systemisch verwobene Formen immer
umfassender systematisieren, sie aus ihren gewachsenen Zusammenhingen
I6sen, um sie dann instrumentell enger aneinander zu ,koppeln™ und ihnen
damit mehr und mehr die Fihigkeit zur Anpassung an Umweltverinderun-
gen nehmen,

Um diesen Prozess im Detail untersuchen zu kénnen, ist zunichst eine
Auseinandersetzung mit der ,klassischen* Anthropologie zu fiithren. Auf
die Kategorien der Anthropologie kann diese Arbeit und — so wird ange-
nommen — der Versuch, Katastrophen besser zu verstehen, nicht verzichten,
es bedarf eines Bildes vom Menschen samt seiner Entwicklungsgeschichte,
um iiber Katastrophen sprechen zu kénnen. Doch werden eben diese Kate-
gorien nicht einfach ibernommen, sie werden als Bedeutungstriger modifi-
ziert, die etwas anzeigen, ohne doch exakt bestimmbar zu sein, was
exemplarisch zu verdeutlichen ist. Diese Modifikation (hier insbesondere
der Kategorien von ,Instinkt™ und ,,Reflex” am Werk Max Schelers, dann
weiterer grundlegender Formen), erscheint trivial, fir den erdrterten Zu-

34 Vgl Latour 2002b und Callon 1986. Dieser in der vorliegenden Arbeit unter-
nommene Versuch einer symmetrischen Anthropologie muss freilich frag-
mentarisch bleiben. Einige grundlegende Kategorien werden an dieser Stelle
dahingehend zu symmetrisieren versucht, dass ihnen als Wechselwirkungs-
begriffe weder der Charakter von Objekten noch der subjektiver Kategorien
zukommt, sie vielmehr als Beobachterartefakte begriffen werden, mittels de-
rer wir uns unabhingig von der Frage nach ihrer ,realen™ Existenz in der Welt
zurechtfinden, die also gegeniiber der Subjekt-Objekt-Differenzierung indiffe-
rent sind.

3

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sammenhang ist sie dies jedoch keinesfalls, wie bereits vorab, diesen Glie-
derungspunkt einleitend, in logisch-philosophischen Uberlegungen zum
Verhiltnis von Beobachter, Teil und Ganzem begriindet wird. Zu zeigen ist
gerade, dass die Unterscheidung zweier Pole — unverinderliche Natnurkate-
gorien auf der einen und undurchschaubare fluide Formen des Gesell-
schaftlichen auf der anderen Seite — ein Artefakt mit méglicherweise lang-
fristig katastrophalen Folgen ist. Vielmehr sollten alle Formen entlang einer
einzigen Skala — man konnte sagen, zwischen den Polen ,,sehr stabilisierte
Form®™ und ,,sehr fluide Form™ — beschrieben werden. Alle Formen sind
stets kontextabhiingig und durchgiingig historischen Charakters, so eben
auch die Kategorien von ,,Reflex™ und , Instinkt"™.

Uber den grundlegenden, sehr stabilen, der klassischen philosophischen
Anthropologie entnommenen Kategorien von Reflex und Instinkt erheben
sich weitere, bereits relativ flexiblere Formen, die riickwirkend auch Ein-
fluss auf die ihnen zugrunde liegenden Organisationsformen ausiiben. Zwei
solcher relativ flexiblen, aber doch fiir die Entwicklung hin zum modernen
Menschen fundamentalen ,,Organisatoren” werden detaillierter erortert,
weil sie fiir die weitere Argumentation zentral sind. Die beiden von Dieter
Claessens aufgearbeiteten Theoreme vom ,,Prinzip der Korperausschaltung™
(Paul Alsberg) und von der ,Insulation gegen selektive Pression™ (Hugh
Miller) fiihren direkt zur ,,Gesellschaft™; denn durch sie wird die dauerhafte
Stabilisierung eines Schutzes der Gruppe vor einer jetzt gemeinsam wahr-
genommenen ,,Umwelt” méglich. Mit anderen Worten: Zwei Umwelten
treten auseinander, die Umwelt des Einzelnen (zweite Umwelt), die fiir ihn
nun vornehmlich die Gruppe ist, und die Umwelt des Kollektivs, die ,,iu-
Bere®, eigentliche, also erste Umwelt. Erst in diesem Rahmen nun kénnen
sich der Mensch als ,Individuum® und die Gruppe als eigenstindige For-
men relativ stabilisieren.

Damit ist der Rahmen skizziert, vor dessen Hintergrund nunmehr im
fiinften Teil der Arbeit, in weitgehender Anlehnung insbesondere an das
Werk Ernst Cassirers, eine ,, Theorie der symbolischen Formen™ entwickelt
wird. Cassirer hatte in seinem dreibindigen Werk zur ,Philosophie der
symbolischen Formen™ gezeigt, dass Kulturerscheinungen sich nur vor dem
Hintergrund je spezifischer symbolischer Formen, etwa der Form des My-
thos, der Sprache, der Technik u.a. hinreichend, wie er sagt: ,,objektiv*
bestimmen lieflen. Diese Arbeit greift zwar wesentlich auf das Werk Cassi-
rers zuriick, sie wendet den Begriff der symbolischen Form jedoch in eine
andere Richtung und weicht damit sowohl vom Erkenntnisinteresse Cassi-
rers als auch von dessen inhaltlicher Bestimmung des Begriffes der symbo-
lischen Form deutlich ab (siche hierzu die vorangestellten Ausfihrungen
zum Erkenntnisinteresse Cassirers). Mit Hilfe dieses Ansatzes wird in der
vorliegenden Arbeit versucht, vor dem Hintergrund des vorab skizzierten

32

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Werdeganges des Menschen den nun sich beschleunigenden Prozess der
relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt exemplarisch entlang be-
sonders bedeutender Formen zu beschreiben, der schlieBlich an der Schwelle
zur Moderne die systematisierende, analysierende Wissenschaft und instru-
mentelle Technik moglich werden lisst.

Gezeigt werden wird dabel, dass sich durch alle wahrgenommenen, erst
von einem Beobachter in Wechselwirkung mit seiner Umwelt von einem un-
bestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen hindurch ein ,,Nomos“?'s,
nimlich der , Auftrag zum Uberleben* erhilt. In der Wahrnehmungswelt
des Einzelnen als auch der Wahrnehmungswelt der Gruppe stabilisieren
sich immer umfassendere Formen, zugleich kommen differenziertere For-
men hinzu, andere werden iiberformt oder vergehen. Alle diese Formen
sorgen fiir den Erhalt der Unterscheidung des Beobachters von seiner Um-
welt, eines Beobachters, der sich selbst und seine Umwelt erst in dieser
Unterscheidung , konstruiert”. Diese ,,Funktion” der Formen zeigt sich dem
Beobachter nicht, obgleich sie in allen Formen ,,wirkt”, die Formen bedeu-
ten also stets mehr, als sie dem Beobachter anzeigen. Alle von einem Be-
obachter aus einem unbestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen,
dies wird in diesem Gliederungspunkt gezeigt, erhalten ein erforderliches
Maf} an Ordnung, an Stabilitit aufrecht, wihrend sie zugleich stets die not-
wendige Flexibilitdt der den Beobachter erzeugenden Formen beibehalten,
um auf Veridnderungen in der Umwelt reagieren zu kdnnen, um nicht letzt-
lich in der Umwelt aufzugehen, die Grenze einzubiifien.

Wesentliche Entwicklungslinien vom mythisch-sympathetischen Den-
ken, in dem alles miteinander zusammenhingend wahrgenommen wird, bis
hin zur (zunichst noch immer relativen) Stabilisierung der noch der moder-
nen Wissenschaft zugrunde liegenden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl
werden in diesem Gliederungspunkt skizziert. Im Schutz der Gruppe stabi-
lisieren sich zunichst wesentliche Bedeutungszentren, die zuvor bedeutend
instabiler waren, weil sie nun nicht mehr blo fiir den Einzelnen, sondern
fiir den Gruppenzusammenhang relevant werden. Erst in diesem Kontrast
nimmt die Umwelt eine eigenstindige Form an. In einer kurzen, vor allem
zu heuristischen Zwecken gefiihrten kritischen Auseinandersetzung mit
dem Institutionenbegriff Arnold Gehlens wird jedoch betont, dass der
Mensch zwar durchaus darauf angewiesen ist, dass seine Umwelt eine rela-

35 Mit Nomos sei mit Dieter Claessens ein ,,[...] selbstverstindlich vorauszuset-
zender Uberlebensdrang jedes einzelnen Gruppenmitgliedes” (Claessens
1993: 75) bezeichnet, allgemeiner, ein Uberlebensdrang, der allem Sein im-
mer schon innewohnt. Der Nomos ist ein ,,Gefiihl gegenseitiger Verpflich-
tung* mit dem alles iiberragenden Ziel des Uberlebens sowohl des Einzelnen
als auch der Gruppe, freilich vorab jeden Bewussiseins von diesem ,, Auftrag™

(vel. ebd.: 75).
33

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

tive Konstanz aufweist, dass diese Konstanz aber eben eine blof} relative ist,
niemals eine absolute. Vielmehr miissen sich alle Formen stindig neu aus-
richten konnen, dies ist fiir das Uberleben der beobachtenden Form ent-
scheidend. Diese Notwendigkeit geht in jede relativ stabilisierte Form als
Bedeutungsiiberschuss ein, ohne dass sie diesen Uberschuss einem Beob-
achter anzeigte. Diesem Bedeutungsiiberschuss wird mit der Kategorie der
,Symbolischen Form*™ Ausdruck verliehen.

Das Werkzeug und die Sprache sind demnach solche symbolische For-
men; als . Techniken des Uberlebens* stabilisieren sie sich und den Men-
schen relativ, sie heben sich als hochgradig bedeutungsvolle Formen von
anderen ab und wirken selbst in besonderem Malfle prigend auf die weitere
Durchstrukturierung der Wahrnehmungswelt, wiahrend sie ihren Beitrag zur
Aufrechterhaltung der Unterscheidung von Form und Umwelt leisten. Das
hier zugrunde gelegte Verstindnis von Technik wird am Beispiel des
Werkzeuges und insbesondere der Sprache ausfiihrlich besprochen, denn an
diesen Formen kann besonders aufschlussreich der die lingste Zeit systemi-
sche Prozess der relativen Stabilisierung der Wahrehmungswelt beschrie-
ben werden; das Werkzeug und die Sprache erfahren aber auch deshalb
besondere Aufmerksamkeit, weil sie als Techniken bis heute, nun allerdings
primir als systematisierende Formen, ganz allgemein von grundlegender
Bedeutung sind, insbesondere aber, weil sie jene Formen sind, mittels derer
der moderne Mensch Katastrophen zu begegnen versucht. Von grundlegen-
der Bedeutung sind auch die ebenfalls detailliert hergeleiteten Formen von
Raum und Zeit, der Zahl sowie des Gruppen- und des Ichbewusstseins, die
noch heute der modernen Wissenschaft gleichsam als ,Naturkategorien®
zugrunde liegen, deren historischer Charakter weitgehend in Vergessenheit
geraten ist. Weitere Formen (besprochen werden Ritus, Totem, Hierarchie,
Macht und Verwandtschaftssysteme) ergiinzen den ,, Apparat™ relativ stabi-
lisierter Formen und ermdglichen die Steigerung der Wahrnehmungskapa-
zititen, wihrend sie zugleich die Komplexitit auf einem verkraftbaren
Niveau halten, sie die Komplexitit also zugleich reduzieren und damit die
Anpassung der Gruppe an die dullere Umwelt gewihrleisten: diese Formen
sorgen somit allesamt fiir die Uberlebensfihigkeit der sich entwickelnden
Gruppen.

Nun kann im sechsten Gliederungspunkt die Klarung der entscheiden-
den Frage angegangen werden, wie es zum ,,Haarriss™ hat kommen kdnnen,
der sich zwischen einen ,kulturellen® Bereich und die ,,Natur* hat ziehen
kénnen, der die moderne Wissenschaft und auf dieser aufbauend die in-
strumentellen Formen der modernen Technik erst ermoglichte. Im mythi-
schen Denken fehlte cine solche zentrale Trennlinie vollstindig. Alles
konnte noch in jeden Zustand tibergehen, alles hing untrennbar mit allem
zusammen, und somit war auch alles beeinflussbar, war aber auch jede Ur-

34

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sache fliberall zu suchen. Die Beeinflussungslinien waren ungeordnet und
undurchschaubar vielfiltig. Die Stabilisierung der Gruppe als objektivierter
Form schaffte jedoch die Bedingung dafiir, dass sich nun der Gruppenhin-
tergrund, also die erste Umwelt, selbst zu einer ,,unbestimmt-bestimmten*
Form verdichtet, Diese Form wird nun in einem langen Prozess zum ,,Hei-
ligen®. Auf die erste Umwelt waren immer schon alle Formen ausgerichtet,
nun aber dringt die Bedeutung der Umwelt in der Form des Heiligen ,,zu
Bewusstsein®™. Thre Beeinflussung wird nun gezielt gesucht. Jetzt werden
mittels des Opfers als magischer Technik simtliche Formen in weit hihe-
rem Malle als noch zuvor entlang eines einzigen zentralen Vektors ausge-
richtet. Alles wird entweder der Seite des Heiligen oder der anderen Seite,
der Seite des Profanen zugeordnet, wobei die Uberg:‘inge nach wie vor flie-
Bend und hochgradig variabel sind. Noch immer ist das Gefiihl, dass alles
miteinander verbunden ist, umfassend, die Ursachen und Bedingungen ei-
nes ,,Ereignisses™ werden daher nach wie vor in allen Formen gesucht, ohne
dabei bereits kategorisch zwischen bestimmten Formen zu unterscheiden.
Dennoch nimmt das Heilige eine besondere Stellung ein, das Heilige wird
zur Form, aus der die Notwendigkeit zur Anpassung an die erste Umwelt,
als auch zur Grenzerhaltung direkt zur Gruppe ,,spricht. Das Heilige wirkt
dabei hochgradig 6konomisch, weil es die Ordnung des Ganzen auf kom-
plexem Niveau sichert und stabilisiert, wihrend es zugleich fir ein notwen-
diges Maf} an Flexibilitit und damit zugleich an Sensibilitit aller Formen
fiir Umweltveranderungen sorgt.

Nun sind mit der Stabilisierung der Form des Heiligen und der damit
einhergehenden hochgradigen Beruhigung der Wahrnehmungswelt die Be-
dingungen gegeben, die einen Bereich als relativ unveriinderlich und einen
anderen als demgegentiber hochgradig dynamisch auseinander treten lassen,
doch noch immer bleiben alle Formen in einen umfassenden Zusammen-
hang eingebettet. Zwar kdnnen Formen nun voriibergehend bereits als
,Substanzen®, also unveriinderlich erscheinen, doch ist in ithnen weiterhin
immer auch etwas ,.Gottliches™ anwesend, bleiben sie stets mehr, als sie zu
sein scheinen, und ein unbestimmtes Gefiihl davon verhindert nach wie vor
ihre endgiiltige Isolation und garantiert weiterhin die Flexibilitit der For-
men. Die Stabilisierung der Formen ist jedoch bereits so weit fortgeschrit-
ten, dass immer mehr Gemeinsamkeiten zwischen ihnen erkannt werden,
nach denen der Mensch selbst sie im Zuge des Stabilisierungsprozesses al-
ler Formen strukturierte. Zunehmend erscheinen ,,.Dinge* nun als unverin-
derlich, damit wissenschaftlich analysierbar und zugleich instrumentell
planend beeinflussbar, wihrend die Bedeutung des Heiligen verblasst und
immer weiter aus dem ,,Alltag™ verdringt wird. Das Heilige verliert an Be-
deutung, es wird in diesem Zuge mehr und mehr antastbar.

35

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Phinomene wie etwa Epidemien und Kriege werfen Fragen auf, die nun
schon fast gleichrangig das System der Formen wie die Form des Heiligen
selbst herausfordern. Nun muss sich auch das Géttliche rechtfertigen, nun
wird das Géttliche selbst direkt angesprochen und ,,untersucht, wie in einer
Aufarbeitung einiger wichtiger Etappen der okzidentalen Philosophiege-
schichte im Prozess der Bestimmung des Heiligen gezeigt wird. Das Heilige
verblasst bis zum 14./15. Jahrhundert zu einer Form unter anderen und ver-
liert damit seine Kraft, die Formen unbestimmt und damit flexibel zu hal-
ten. Platon ist wohl einer der ersten, der das Géttliche direkr anspricht, noch
fiir Parmenides war dies ausgeschlossen. Doch erst René Descartes verweist
das Gottliche tatsichlich aus der Wissenschaft, die sich nun den ,reinen”
Formen zuwendet. Wenngleich also bereits mit den Anfingen der okziden-
talen Philosophie, mit der Frage nach dem Grund, die Bedingungen fiir die
Unterscheidung von wahrem, ahistorischem, transparentem, mathematisch
durchschaubarem Sein auf der einen und blof3 akzidentiellem, undurch-
schaubarem, historischem, getriibtem, falschem Sein auf der anderen Seite
gegeben sind, brechen doch erst mit der Negation Gottes — wenn nicht
durch Descartes, mindestens als Folge seines radikalen Zweifels — beide
Bereiche auseinander, l3st sich ein Bereich géinzlich von einem anderen,
brechen alle Vermittlungen zwischen ihnen ab.

Die historisch gewordenen und nur in dieser Historizitit mit dem ,, Auf-
trag zum Uberleben® — also zur Erhaltung der Grenze zwischen der beo-
bachtenden Form und ihrer Umwelt -~ verflochtenen Formen, werden
ahistorisch. Sie verdinglichen, sie ,.entfremden* sich dem Einzelnen, der je-
den Bezug zu ihnen verliert, der also auch jegliche Sensibilitit dafiir ein-
biiit, welchen (Bedeutungs-)Wandel simtliche Formen nach wie vor im
Bezug auf den Menschen durchlaufen. Die Alltagsbildung wird umfassend:
selbst dramatische Erscheinungen 18sen keine Anpassungsmafinahmen des
hochgradig artifiziell stabilisierten Geflechtes mehr aus, da sich der zum
Laien gewordene Einzelne ganz auf den Experten verlisst; die kategorische
Trennung zwischen einer ahistorischen, transparenten Welt der Dinge und
einer historischen, intransparenten Welt der sozialen Formen auf der
anderen Seite hat jedoch auch zur Folge, dass die Begriffe der Experten
verdinglichen, dass sie zu ahistorischen Kategorien gerinnen, die den
tatsdchlichen Bedeutungswandel immer weniger abzubilden vermdgen. So
kollabieren nicht allein die ,;materiellen”, von ihren vermeintlich bedeu-
tungslosen Bedeutungsiiberschiissen befreiten und erst dadurch zu schein-
bar unverinderlichen Substanzen geronnenen Objekte, auch das begriffliche
Instrumentarium der Experten, auf die sich der Laie verldsst, bricht in sich
zusammen.,

Vor dem Hintergrund dieser Untersuchung, an ithrem Ende, zeigt sich
also als die Herausforderung an eine Katastrophensoziologie, dass es ihr

36

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

zukommt, komplementdr zu den Verdinglichungsprozessen der ,.exakten™
Wissenschaften zu denken. Selbstverstindlich bleibt die Notwendigkeit,
»exakt”, also in den Kategorien der ,Natur*-Wissenschaften denken zu
miissen, davon véllig unbeeintrichtigt; moderne Gesellschaften miissen
versuchen, Katastrophen von ihrer ,,materiellen* Seite her besser zu verste-
hen, eben so, wie die Naturwissenschaften zu denken gewohnt sind. Die
Katastrophe allein von dieser wissenschaftlich-exakten, systematisierenden
Warte aus anzugehen, verfehlt jedoch notwendig den systemischen Cha-
rakter der Bedingungen, die Katastrophenprozessen ,entschleunigend”
zuwiderlaufen. Die Katastrophensoziologie darf den ,materiell-realen*
Charakter von Welt nicht aufier Acht lassen, die materielle Seite der Ob-
jekte ist selbstverstindlich Teil der insgesamt bedeutungsvollen Wahrneh-
mungswelt, und als solche muss sie realer Gegenstand auch der sozio-
logischen Beobachtung sein. Der menschliche Verstand ist gezwungen,
systematisierend zu denken, dies ist seine Weise des Weltzugriffes seit
jeher. Von ebenso groBer Bedeutung aber ist es, die systemischen Be-
dingungen des Zustandekommens dieser ,.realen Macht der Materialitit™ zu
ergriinden, die immer schon das Systematisieren, das setzen von diskreten
Unterscheidungen, tiberhaupt erst erméglichten. Im Symbol resp. in der
symbolischen Form finden Systematik und Systemik ihren Ausgleich.
Wenn es am Ende dieser Arbeit gelungen ist, einen Beitrag zum Verstind-
nis der Bedeutung des Symbolischen in der soziologischen Katastrophen-
forschung geleistet zu haben, ist das selbst gesetzte Ziel erreicht.

37

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hitps://dol.org/10.14361/6783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Katastrophe und Mensch -

katastrophensoziologische Grundlagen

Diese Arbeit sucht zunichst Grundlagen einer Katastrophensoziologie. Die
Suche nach Grundlagen fiihrt, so sagt es schon das Wort, unweigerlich zur
Frage des Grundes, zur Frage des Anfangs, zur Frage des Seins, zu den
philosophischen Fragen schlechthin. Schon zu Beginn dieser Arbeit stellt
sich das Problem in aller Schirfe, dass mit efwas begonnen werden muss,
dessen Grund, dessen Sein erst zu problematisieren ist. Wie einleitend an-
gedeutet, darf diese Arbeit nicht mit vorschnellen Bestimmungen dessen
ansetzen, was erst in ihrem Verlauf zu kliren ist, denn eine ausschlief3lich
analytische, substantialisierende Herangehensweise verfehlt notwendig das
Phinomen der Katastrophe, der Substanzbegriff kann die Katastrophe nicht
umfassen, nicht be-greifen. Dieses Problem anvisierend, seien einige philo-
sophische Reflexionen, die soziologische Arbeit im Weiteren umrahmend,
vorangestellt.

2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende -
Voriiberlegungen zur Denknotwendigkeit
eines Dritten

Wissenschaft beginnt nicht voraussetzungslos, sie muss mit efwas begin-
nen, vom Teil her, dessen Ganzes sich entzieht. Die Sozialwissenschaften
des 20. Jahrhunderts mussten die Einsicht verkraften, nicht als | freischwe-
bende Intelligenz*™ (vgl. Mannheim 1970) Gesellschaft wie von einem ex-
ternen Standpunkt als Objekt beobachten zu kénnen, sie mussten sich selbst
als Teil ihrer eigenen Beobachtungen begreifen lernen. Nachdem die Philo-
sophie erkannte, dass sie selbst Produkt ihrer eigenen Beobachtungen, nicht
aber mit diesen identisch ist, dass sie also Wirklichkeit nicht gleichsam aus
sich heraus zu begreifen vermag, ohne doch zugleich veriindernd auf diese

39

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

zu wirken, ist sie nunmehr gendtigt, sich selbst riicksichtslos zu kritisieren',
ja sich zu destruieren oder aber weiter zu positivieren, anzuschlieflen an das
ithr als humanistische Denktradition Vorgegebene, aller Kritik zum Trotz.
Die Philosophie der De(kon)struktion lisst den Menschen hinter sich
zuriick. Indem Philosophie aber positiv anschliefit an das, was sie zu wissen
glaubt, verschliefit sie sich den Zugang zum Nichtgewussten, zum Anderen,
sie stellt damit ebenfalls den Menschen in Frage, da nicht gewusst werden
kann, ob sie mit dem Anderen nicht sogleich die Bedingungen des mensch-
lichen Daseins verwirft. Weder Destruktion, noch blofie Positivierung
objektivierter Verhiltnisse versprechen einen Ausweg aus der Situation, in
die die Geisteswissenschaften im Sog der Philosophie gerieten. Die Suche
muss also einem dritten Weg gelten.

Fiir Theodor W. Adorno war dies das Argument fiir Kritik: Alle positi-
vistische Verdinglichung bedeute, das in jedem Begriff schlummernde
breite Erbe zu vergessen, das aus den gesellschaftlichen Verhiltnissen
heraus zum Begreifen der gesellschaftlichen Verhiltnisse durch den Begriff
befihige, sofern der Begriff und die durch ihn bezeichneten Phinomene in
seiner ganzen lebensweltlichen Fiille genommen werde. Kritik bedeute
demnach Erinnerung, ,,[...] ndmlich in den Phiinomenen erkennen, wodurch
sie das wurden, was sie geworden sind, und dadurch der Maglichkeit inne-
werden, daf} sie auch ein Anderes hitten werden und dadurch auch ein An-
deres sein konnen* (Adorno 1973: 34).% Diese Arbeit versteht sich als
Kritik in diesem Sinne, indem sie erinnert an den ganzen Gehalt von begrif-
fenen Phiinomenen, an den Verweisungsiiberschuss, an die Transzendenz’

1 So Theodor W. Adorno (vgl. 1997: 15).

2 Den Hinweis auf diese schwer zugiingliche Adorno-Quelle und die darin ent-
haltenen wertvollen Stellen verdanke ich der Arbeit von Wolf R. Dom-
browsky ,Katastrophe und Katastrophenschutz (vgl. 1989: 7), wie iiber-
haupt ganz besonders dieser einleitende Abschnitt durch dessen Arbeit we-
sentlich beeinflusst ist. Siehe hierzu auch Dombrowskys Uberlegungen zum
Zusammenhang von ,Begriff und Begreifen” (1996), denen diese Arbeit
ebenfalls grundlegende DenkanstéBe verdankt.

3 In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff der Transzendenz — fiir einen
Philosophen sicher zu unscharf — in enger Verbindung mit dem seit Immanuel
Kant von jenem ersten unterschiedenen Begriff des Transzendentalen ver-
wendet, beide Begriffe lassen sich vor dem Hintergrund der hier vertretenen
Argumentation kaum tiberhaupt voneinander trennen. Der Begriff der Trans-
zendenz meint, dass von einer Erfahrung eines ,,Dinges™ nicht auf ein von
dieser Erfahrung unabhingiges Sein dieses Dinges geschlossen werden kann,
wie allerdings auch umgekehrt sich der Beweis nicht erbringen lisst, dass ein
Ding nur in der Erfahrung isz, ihm sonst keinerlei Existenz zukommt. Trans-
zendent in diesem Sinne ist also ein ,,Ding"”, als dass es prinzipiell iiber sich
hinaus verweist, dass es die sinnliche Erfahrung iiberschreitet, es stets noch
etwas anders ist, als es zu sein scheint. Transzendental ist die Transzendenz
insofern, als dass allen Wahrnehmungsformen Bedingungen zugrunde liegen,

40

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

aller sich anzeigenden Formen, ohne dabei doch die Notwendigkeit objekti-
vierender Kategorien zu negieren. Eine Katastrophensoziologie aber, die
den Begriff bloff positiviert, schlieBit von vornherein Wesentliches aus ihrer
Betrachtung aus, das schliefllich selbst sich katastrophal, unbegriffen und
unbegreiflich bemerkbar macht (vgl. Dombrowsky 1989). So muss sich
denn diese Arbeit ihre Begriffe samt der in sie eingehenden Bedeutungs-
fiille erst erarbeiten, erst die Fiille der Phinomene anzeigen, die sich hinter
ihnen zu verbergen drohen.

Martin Heidegger provozierte angesichts dieses Problems, dass Wissen-
schaft nur anschliefle an das, was sich schon zeigt, mit der Aussage, dass
die Wissenschaft ,,noch nicht denkt” (vgl. Heidegger 2000b: 130ff.), dass
sie das sich Verbergende nicht beriicksichtigt, dass sie also stets nur einen
begrenzten Ausschnitt des Ganzen ,beobachtet”, solange sie sich nur dem
sich Zeigenden zuwendet. Er gab aber in seinem 1952 gehaltenen Vortrag
unter dem Titel ,,Was heillt Denken?* sogleich einen Weg an, wie das sich
Verbergende sich doch dem wissenschaftlichen Denken erdffne:

»Wer das, was nur offenkundig wird, insofern es von sich her erscheint, indem es
sich zugleich verbirgt, wer solches noch beweisen und bewiesen haben will, ur-
teilt keineswegs nach einem héheren und strengeren Malistab des Wissens. Er
rechnet lediglich mit einem Malstab und zwar mit einem ungemifien. Denn was
sich nur so kundgibt, dafl es im Sichverbergen erscheint, dem entsprechen wir
auch nur dadurch, dal3 wir darauf hinweisen und hierbei uns selber anweisen, das,
was sich zeigt, in die ihm eigene Unverborgenheit erscheinen zu lassen™ (ebd.:
133f., Hervorhebung im Original).

Dieses ,einfache Weisen™ sei gerade dem Denken nicht auf3erhalb, sondern
ein ,[...] Grundzug des Denkens, der Weg zu dem, was dem Menschen
einsther und einsthin zu denken gibr” (ebd.: 134, Hervorhebung im Origi-
nal), der jedoch der Wissenschafi noch verborgen bleibe. ,.Beweisen, d.h. aus
geeigneten Voraussetzungen ableiten, ldsst sich alles™ (ebd.), so Heidegger
weiter, aber

die sich jedoch eben nicht, wie Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft
meinte, bestimmen lassen (als synthetische Urteile a priori, vgl. Kant 1995,
insbes. B25ff/A111f), die vielmehr selbst stets transzendent bleiben. Diese
Arbeit versucht durchaus, diese (transzendentalen) Bedingungen (bzw. das
Wesen" der Transzendenz) niher zu bestimmen, sie begreift diese Bedin-
gungen dabei aber eben als franszendent, sie erinnert stets daran, dass sie so
zu begreifen zweckmifBig ist, diese Beschreibung letztlich aber kontingent
bleibt, dass doch praktisch alles Begriffliche stets Nichtbegriffliches zuriick-
geht (vgl. dazu Adorno 1997a: 23).

41

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

of-..] weisen, durch ein Hinweisen zur Ankunft freigeben, lasst sich nur Weniges
und dieses Wenige iiberdies noch selten. Das Bedenklichste zeigt sich in unserer
bedenklichen Zeit daran, dass wir noch nicht denken. Wir denken noch nicht, weil
das zu-Denkende sich vom Menschen abwendet [...], es entzieht sich ihm, indem
es sich ihm vorenthilt. Das Vorenthaltene aber ist uns stets schon vorgehalten™
(ebd., Hervorhebung im Original).

Die Frage lautet: Wie ,,[...] kénnen wir von dem, was sich auf solche Weise
entzieht, iiberhaupt auch nur das Geringste wissen? Entzug, so Heidegger,
sei keinesfalls nichts, er ist ,,Vorenthalt und ist als solcher — Ereignis™. Was
sich entziehe, konne den Menschen ,.[...] wesentlicher angehen und inniger
in den Anspruch nehmen, als jegliches Anwesende, das ihn trifft und
betrifft.” Die Betroffenheit durch das anwesende Wirkliche aber kénne
»[.-.] den Menschen gerade gegen das absperren, was ihn angeht, — angeht
in der gewil} ritselhaften Weise, dall das Angehen ihm entgeht, indem es
sich entzieht. Der Entzug, das Sichentziehen des zu-Denkenden, kinnte
darum jetzt als Ereignis gegenwirtiger sein denn alles Aktuelle* (ebd.).
Betroffenheit ist an allen Orten zu bemerken, wenn von Katastrophen
gesprochen wird. Aber ist mit dem Begriff ,Katastrophe™ tatsichlich das
bezeichnet, was den Menschen angeht? Oder verbirgt das Aktuelle der Ka-
tastrophe vielleicht, wihrend sie hinweist? Die zweite Frage tut sich sofort
auf: Ist es Gberhaupt der Mensch, den dies angeht? Eine dritte muss ver-
mittelnd eingeschoben werden, denn als soziologische fragt diese Arbeit
nicht nach individuellen Schicksalen, schon gar nicht geht es ihr freilich um
ein mathematisches oder physikalisches Katastrophenverstindnis; diese Ar-
beit sucht nach den Bedingungen gesellschafilicher, genaver, nach den Be-
dingungen kultureller Katastrophen. Was aber meint dabei Gesellschaft,
was Kultur? Diese Fragen werden im Folgenden behandelt, die Ergebnisse
konnen bereits vorweg skizziert werden, ohne doch Entscheidendes vor-
wegzunchmen: Die Katastrophe geht den sich in Gesellschaft befindenden
Menschen an, doch nicht in dem, was ,,Katastrophe™ noch ,,Mensch®, noch
was ,,Gesellschaft” oder Kultur zundichst — dem ,,modernen* Verstindmis
der Begriffe nach — zu sein scheinen. Der Anfang zu diesen wissenschaft-
lichen Uberlegungen fithrt dennoch nur iiber den Weg, zuniichst auf das
hinweisen zu miissen, worum es geht, also um Katastrophen und Menschen
in Gesellschaft (oder mit Elias gesprochen: Menschen in Figurationen’),

4 So der gleichnamige Titel einer von Hans-Peter Bartels (1995) zusammenge-
stellten Sammlung von Texten von Norbert Elias. Norbert Elias® Denken hat
diese Arbeit mehr beeinflusst als durch direkte Bezugnahmen sich kennzeich-
nen lielie, weshalb dies ausdriicklich betont sei. Kaum lassen sich einzelne der
Aspekte gesondert hervorheben, die der Elias-Lektiire zu verdanken sind,
wennschon doch wenigstens dieses: Die Erinnerung daran, langfristige Trans-

42

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

ohne doch bereits zu sagen, dass diese ,sind”, ohne also sie positiv zu
setzen. Begonnen wird mit anderen Worten nach einer kurzen Skizze des
katastrophensoziologischen Forschungsstandes und einem darin ausge-
machten Forschungsdesiderat mit einer ersten Anniherung an die zu behan-
delnden Phénomene, einem Vorverstindnis, von dem dann dessen nihere
Kliarung ausgehen kann. Als Ereignis sind diese phidnomenalen Annidherun-
gen den Uberlegungen voranzustellen, ihre Form im eigentlichen Sinne ist
jedoch erst noch zu erarbeiten, sonst liefe die Arbeit Gefahr, durch die vor-
angestellten Begriffe das erst zu erarbeitende Konkrete tiber das Allgemeine
zu vergessen (vgl. etwa Adorno 1997b: 365, auch Dombrowsky 1989: 117)
oder, was bei der Durchsicht zur einschligigen Literatur zur Soziologie der
Katastrophen als das gréflere Problem erscheint, das Allgemeine nicht im
Besonderen zu erschauen,

2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen
Forschung

Nicht zuletzt wohl auch deshalb, weil keiner der soziologischen Klassiker,
weder der ersten noch der zweiten Generation, eine explizite ,Katastro-
phensoziologie™ geschrieben hat (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003b:
iX), fehlt es dem Fach an Profil, die soziologische Katastrophenforschung
krankt noch immer, wie Wolf R. Dombrowsky bereits 1983 feststellte, an
einer umfassenden theoretischen Fundierung (vgl. Dombrowsky 1983: 15:
Geenen 1995a: 179). Entsprechend schwer fillt schon eine systematische
Aufarbeitung der relevanten Literatur, eine historische Herangehensweise

formationen von Gesellschaftsstrukturen detaillierter in die soziologische
Untersuchung einzubeziehen (vgl. Elias 1997a: 10), dabei aber hochgradig
Dynamisches, das sich nur in Spannungsbalancen relativ stabilisiert (vgl.
ebd.: 35), nicht auf Unwandelbares zu reduzieren, war dieser vorliegenden
Arbeit Motor (vgl. ebd.: 18ff. sowie ders. 1996: 121{f.)). Das Schema, in
langfristigen Verflechtungszusammenhéngen zu denken, an deren Ende eine
Entwicklung steht, die von niemandem so gewollt war, liegt dieser Arbeit
strukturell zugrunde (als zentraler Gedanke der Figurationstheorie wird auf
spezielle Quellenangaben verzichtet). Auf dem Gedanken, dass der Mensch
zentrale Bezugskategorie der Soziologie bleiben muss, ohne ihn dabei doch
als unveridnderlichen, von seiner Umwelt abgeschlossenen ,Homo clausus™
denken zu diirfen (vgl. insbes. ebd. 128), baut die Uberlegung auf, dass der
wVerlust des Menschen™ in der soziologischen Theorie einer Katastrophe, der
Katastrophe selbst, hier zundchst verstanden als Verlust aller gesellschaft-
lichen, kulturellen Formen, gleichkommt.

43

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

wire eine eigenstindige Forschungsarbeit wert.’ Ein kurzer Blick in die
Literaturliste international*® ausgerichteter Katastrophensoziologen lédsst
jedoch einige Themen in den vergangenen 50 Jahren besonders hervortre-
ten, er lisst zudem erste Anhaltspunkte erkennen, an denen die Argumenta-
tion dieser Arbeit ansetzen kann,

Vom objektiven zum konstruierten Risiko

An erster Stelle der programmatischen Schwerpunkte tiber die Jahrzehnte
katastrophensoziologischer Forschung hinweg steht deutlich die Risikofor-
schung’. Einige der in diesem Zusammenhang publizierten Werke sind

S Einen kurzen Uberblick iiber die Geschichte der deutschen Katastrophenso-
ziologie geben Clausen, Geenen und Macamo (vgl. Clausen/Geenen/Macamo
2003b: iX).

6 International” steht hier in Anfiihrungszeichen, um — auch selbstkritisch — zu
kennzeichnen, dass ,,internationale Literatur™ fiir einen europédischen Beob-
achter in der breiten Masse auf den englisch-, maximal noch den spanisch-
oder franzésischsprachigen Raum eingeschriinkt ist. International meint nicht
gleichverteilte Internationalitit, sondern primir das ,Mittel” der Indus-
trienationen. Dieser Bias kann hier nicht hinreichend aufgearbeitet werden,
zumindest zwei ,,alternative™ Literaturangaben seien hier jedoch genannt und
empfohlen, von denen ausgehend sich eine gegeniiber dem ,,mainstream-Dis-
kurs®, diferente perspectiva®™ erschliefien liefie: Einen méglichen urséichlichen
Zusammenhang von Entwicklungsmodellen und Katastrophen, wie er in der
Mainstream-Forschung™ m.E. unzureichend und zu wenig kritisch diskutiert
wird, postuliert Gomdriz Moraga (vgl. Gomariz Moraga 1999: 5). Die Folgen
des Hurricanes Mitch in Zentralamerika (1998) geben ihm den Anlass, auch
Genderfragen und damit das besondere Thema des lateinamerikanischen Ma-
chism¢ katastrophensoziologisch zu behandeln. Dass Katastrophen keine
Naturkatastrophen® sind, hebt bereits der Titel des Buches von Andrew
Maskrey (1993) hervor, das zahlreiche kritische Beitrdge, w.a. zur zunehmend
diskutierten ,,Vulnerabilidad Global“ aus lateinamerikanischer Perspektive
beinhaltet, die sich z.T. sehr kritisch zu dem westlich dominierten Diskurs
innerhalb der Entwicklungs- und Katastrophenforschung dufiern.

7 Die Risikosoziologie wird hier als Teil der katastrophensoziologischen
Forschung behandelt. Freilich ist die Risikosoziologie als eigenstindige
.Bindestrich-Soziologie™ (stirker als die Katastrophensoziologie) etabliert
und nicht auf diese eine ,,Rolle” zu reduzieren, die jedoch hier allein interes-
siert. Zum Uberblick iiber die Risikoforschung, insbes. auch zur Kontroverse
zwischen Konstruktivismus und Realismus, vgl. zunéichst das hervorragende
Werk von Andreas Metzner mit dem Titel ,,Die Tiicken der Objekte. Uber die
Risiken der Gesellschaft und ihre Wirklichkeit (Metzner 2002). Siche auller-
dem Japp 1996, hier 8-19, sowie Bonl} 1995, insbes. 7-25. Den Risikodiskurs
untersucht Kleinwellfonder 1996. Zum Risikobegriff und dem Versuch der
Systematisierung der Diskussion siche Obermeier 1990b: 344f., Bonf3 1995:
27-103 und Jungermann/Slovic 1993: 169. Einen generellen Uberblick sowie
eine Klassifikation bietet auch Renn 1992: 53-79, bei dem allerdings, wie

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

lingst zu Standardwerken auch der soziologischen Katastrophenforschung
geworden. Vielleicht weil es an einem grundlegenden, auch tiberblickenden
Werk zur soziologischen Theorie der Katastrophe in all den Jahren man-
gelte,* mussten diese Werke die Liicke fiillen. Im internationalen Diskurs
seien hier zuniichst, als die gesamte Debatte rahmend, die international
heute stirker als im deutschsprachigen Raum rezipierte ,Risikogesell-
schaft™ Ulrich Becks (1986) sowie das grundlegende Werk von Mary
Douglas und Aaron Wildavsky ,,Risk and culture” (1983) genannt. Mit
Wolfgang Krohn und Georg Kriicken kann man in diesen beiden Werken
~Eckpunkte* der breiten und sich letztlich tiber Jahrzehnte erstreckenden
zentralen Kontroverse zwischen Risiko-Objektivisten und Risiko-Kon-
struktivisten sehen, in der es um die Frage geht, ob Risiken tatsichlich
~objektiv zunehmen oder ob eine solche Beobachtung lediglich auf eine
zunehmende Sensibilisierung der Offentlichkeit fiir Risiken zuriickzufithren
ist, ob sie also letztlich einen ,realen” Hintergrund haben oder doch ,,nur*
insbesondere massenmedial erzeugte Konstrukte sind (vgl. Krohn/
Kriicken 1993: 9ff.).

Historisch ldsst sich die Anfangsphase der wissenschafilich dezidierten,
institutionalisierten Risikoforschung und damit der Beginn der Kontroverse
zwischen Risiko-Objektivisten und Risiko-Konstruktivisten in die 60er
Jahre datieren (so etwa Japp 1996: 9 und BonB 1995: 9).)° Die Anfangs-

Japp (1996: 8 FN 8) anmerkt, besonders der ,,Reduktionismus technischer Ri-
sikobegriffe™ auffillt.

8 Ein ,Lehrbuch der Katastrophensoziologie™ liegt bis heute nicht vor, aller-
dings gibt der Sammelband ,,Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Em-
pirie der Katastrophe* einen breiten Ein-, wenn nicht gar adiquaten Uberblick
iiber den Stand der Forschung (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003a).

9 Beide Positionen diskutieren einen Wandel der Zurechnung méglicher Scha-
densereignisse auf individuelles Handeln bei fortschreitender Sakularisierung
und dem damit verbundenen Wandel der Zurechnungen auf Vorsehung und
Schicksal. Dies wird bei den einen interpretiert als das Verblassen von Soli-
dargemeinschaften und damit einhergehender Individualisierungstendenz (so
insbesondere Ulrich Beck, vgl. 1986), andere (namentlich Luhmann, vgl.
1991} sehen darin vornehmlich die Umstellung der Zukunft auf eigenverant-
wortliches Entscheiden. Luhmann war es auch, der die besondere Bedeutung
der Massenmedien auf die Formel brachte: . Was wir iiber unsere Gesell-
schaft, ja tiber die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Mas-
senmedien* (Luhmann 1996: 9).

10 Natiirlich ist diese zeitliche Eingrenzung mehr plakativ denn aussagekriiftig,
die Anfinge der Risikodebatte konnten ebenso bis in das 12. oder 13. Jahr-
hundert zuriickdatiert werden, wo der Risikobegriff im Kontext des Fern- und
Seehandels auftauchte (vgl. abermals Bonf} 1995: 49).

45

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

phase war nach Bechmann'' | formal-normativ®* orientiert, es sei primir
darum gegangen, ein universell giiltiges Risikomaf} zu entwickeln, anhand
dessen die unterschiedlichsten Risikoarten in einen vergleichenden Bezug
gestellt werden kénnten (vgl. Bechmann 1993a: IX). Die Kritik an dieser
»objektiven Risikoanalyse™ ist vielfiltig (vgl. hierzu etwa Japp 2000; Bonf}
1995: 18ff.; Obermeier 1990a: 301ff), sie trug dazu bei, den Forschungs-
schwerpunkt allméhlich von der Frage nach den Bedingungen von ,,objekti-
ven' Risiken auf die Frage der Akzeptabilitit von Risiken und auf die
Kommunikation von Risiken zu verschieben (vgl. Bechmann 1993a: IXIft.
sowie Krohn/Kriicken 1993: 13).

In der aktuellen Diskussion wird ein Risiko meist nicht mehr als objek-
tiv kalkulierbar angenommen'?. Die breite Literatur insbesondere der vergan-
genen zehn Jahre zeugt von einer deutlichen Dominanz solcher Theorien, die
Risiken als soziale, also beobachterabhingige Konstrukte begreifen. Zu-
néchst wendete die risikosoziologische Forschung sich mit immer gréfBerer
Aufmerksamkeit der Untersuchung unterschiedlicher Priferenzen und Wer-
tehintergriinde zu, wodurch ehemals vermeintlich ,,objektive” Risiken ihre
konkrete Komplexitit zu zeigen begannen. Die ehemals fiir verallgemeiner-
bar gehaltenen Risiken entglitten mehr und mehr, so dass heute ganz grund-
sitzlich an erster Stelle die Frage auf der Agenda steht, ob es die Risiken,
von denen die Forschung seit thren Anfiingen spricht, iiberhaupt , gibt”. Es
wird zwar weiterhin versucht, Risiken zu lokalisieren bzw, zu kontextuali-
sieren”® und individuelle Risikowahrnehmungen spezifischen (wiederum
objektiven™) Risiken zuzuordnen'!, dabei werden aber immer komplexere

11 Dieser Anfang wird in der Regel dem Aufsatz Chauncey Starrs ., Sozialer Nut-
zen versus technisches Risiko™ zugeschrieben (vgl. Starr 1993, zuerst 1969
publiziert).

12 Selbst die Versicherungswirtschaft kalkuliert” insbesondere seit den An-
schligen auf das World Trade Center in New York im September 2001 mit
der Unkalkulierbarkeit einiger Risiken. Vgl. Griber, Jiirgen: The Exposure of
Terrorism and How to Manage the Risk. Vortrag gehalten auf der . Interna-
tional Conference: Disasters and Society — From Hazard Assessment to Risk
Reduction.” 26.-27. Juli 2004, Universitiit Karlsruhe. Im Sammelband zur Ta-
gung fehlt der Beitrag bedauerlicherweise, der Band sei dennoch als Ubet-
blick iiber den insgesamt eher wenig sozialwissenschaftlichen und gegeniiber
der technischen Beherrschbarkeitsmetaphorik kaum kritischen Stand der
Mainstream-Risikoforschung insgesamt erwihnt (vgl. Malzahn/Plapp 2005).

13 Vgl etwa Christoplos/Mitchell/Liljelund 2001: Die Autoren untersuchen in
ihrem Beitrag unterschiedliche Akteure vor dem Hintergrund verschiedener
Katastrophenszenarien.

14 Vgl etwa Axelrod/McDaniels/Slovic 1999, sowie kritisch gegeniiber jeder
Art von Typisierung, insbesondere in Auseinandersetzung mit den Ansitzen
von Ulrich Beck und Mary Douglas: Wilkinson 2001. Grundsitzlich ist das
Buch Paul Slovics (2000) zu empfehlen, der die Breite und den Wandel unter-

46

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Zusammenhinge ersichtlich, immer schwerer wird es, zwischen abhingigen
und unabhingigen Variablen, zwischen relevanten und irrelevanten Fak-
toren zu unterscheiden. Dies veranlasst immer weitere Teile der Forschung,
sich der Frage zuzuwenden, wie Risiken insbesondere durch Wissenschaft'®
wkonstruiert” werden. Die Objekte der Risikoforschung biifien ihre ¢hemals
klaren Konturen immer weiter ein und drohen ginzlich aus dem Fokus der
Aufmerksamkeit zu verschwinden, wihrend nur mehr tiber die Formen der
(wissenschaftlichen) Konstruktion von Risiken diskutiert wird.

Der Risikosoziologie kommt also gewissermalien ihr Objekt abhanden,
doch offenbar hat das (sich zumindest abzeichnende) Schwinden des Ob-
jcktes'é, das erst in den 60er Jahren erschien, nichts daran gedndert, dass
Risiken in ihrer Aktualitit den Menschen angehen, dass Risiken also,
obwohl als Objekte nicht greifbar, obwohl sich entziehend, gerade ein ganz
gegenwirtiges Ereignis anzeigen. Risiken sind weiterhin ein dringendes so-
ziologisches Problem, dies zeigt auch die Liste der Publikationen zum Risi-
kodiskurs'” an. Nur stimmt der Verlauf eben dieses Diskurses nicht gerade
zuversichtlich, dass das sich Anzeigende als dringlichstes auch denkend er-
fasst wird bzw. mit den giingigen Mitteln und Denkweisen erfasst werden
kann. Lasungen fiir die sich anzeigenden Probleme scheinen vielmehr in
immer weitere Ferne zu riicken. Von dem Erosionsprozess der eindeutigen
und bestimmten Objekte bleibt auch die katastrophensoziologische For-
schung insgesamt, als deren Teil die Risikoforschung hier begriffen wird,
nicht verschont, allerdings scheint es, als reagierte sie in einer anderen
Weise.

schiedlicher Perspektiven auf Risiken, sowohl der Perspektive der ,,Experten™
als auch der ,,Risiko-Laien®, chronologisch aufarbeitet.

15 Vgl z.B. Beck 1986 und Beck/Giddens/Lash 1996 sowie weitere Publikatio-
nen aus dem Sonderforschungsbereich . Reflexive Modernisierung™ der Uni-
versitit Miinchen, exemplarisch: Béschen/Schulz-Schaeffer 2003 sowie:
Boschen 2002, Des Weiteren: Bonfi 1995, Bechmann 1993b: VII, Lazo/
Kinnell/Fisher 2000, Rowe/Wright 2001.

16 Stefan Breuer nannte sein wohl zentrales Werk ,,Die Gesellschaft des Ver-
schwindens. Von der Selbstzerstorung der technischen Zivilisation™ (vgl.
Breuer 1992). Seine These von der ,,Selbstzerstérung der technischen Zivili-
sation* geht grundlegend in die Uberlegungen der vorliegenden Arbeit ein.

17 Die Rede von Diskursen zeigt an, dass es nicht mehr primér um das Objekt
geht, das noch im Titel der jeweiligen Publikationen genannt wird, sondern
die Form des dariiber Sprechens zum Untersuchungsfokus wird. Als Symbol
ist diese Rede von Diskursen angemessen, nur ist darauf zu achten, dass der
Diskursbegriff nicht alle eigentlich zentralen und dringlichen Probleme ver-
deckt.

47

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Vom scharfen zum unscharfen Begriff der Katastrophe

Die Frage nach der ,,Objektivitat™ hat die Wissenschaft des 20. Jahrhundert
auf den Satz Wittgensteins zuriickgeworfen, dass die Wahrheit gewisser Er-
fahrungssitze zu unserem Bezugssystem gehore (vgl. Wittgenstein 1989:
136), so muss zumindest der Schluss lauten, wenn einer versuchte, die un-
tibersehbare Menge an — nun im engeren Sinne — Katastrophensoziologi-
schen Fallstudien zu systematisieren'. Zu jedem spezifischen Szenario
(Chemieungliicke, Vulkanausbriiche, Seismische Aktivititen, Muhren und
Lahare, Trockenheit, Hunger, Uberschwemmungen, Terrorismus, Hurrikans
und Tornados, Umwelt bis hin zum Klima usw.) finden sich zahlreiche
Publikationen', auflerdem werden »Querschnittbetrachtungen™ unter spezi-
fischen Aspekten (etwa Gender, Konflikte, Krisen, ungleiche Entwick-
lung)”, sowie geographisch orientierte Studien (von der Linderebene bis
hinab zum Dorf)*! angefertigt, Hinzu kommt, so Enrico L. Quarantelli, dass
bei den katastrophensoziologischen-, wie bei soziologischen Methoden im
Allgemeinen keinerlei Einigkeit besteht. Die Spanne reicht von Katastro-
phenforschern, die induktive Methoden zur Hypothesengenerierung ver-
wendeten, wie etwa die ,grounded theory”, und solchen, die sich auf
technische Instrumente verlassen, mit Hilfe derer sie vornehmlich unter La-
borbedingungen ihre Hypothesen testen (vgl. Quarantelli 1987: 404).

Das sich ergebende Bild ist also auch hier das einer uneinholbar er-
scheinenden Komplexitit der Fakten. Angesichts dieser Breite moglicher
Themen und Ansitze verwundert es fast, dass nach wie vor zahlreiche
Publikationen zur Katastrophenplanung und zum Management von Ka-

18 Auf umfassende Literaturangaben wird angesichts der groflen Zahl und
Uniibersichtlichkeit der meist sehr spezifischen Fallstudien verzichtet, nur ex-
emplarisch werden im Folgenden einige Angaben gemacht, iiber die der
detaillierte Einstieg erfolgen kann. An dieser Stelle aber der Hinweis auf die
ausfithrliche Bibliographie in dem bereits erwihnten Sammelband von
Clausen/Geenen/Macamo 2003a sowie das darin enthaltene Glossar.

19 Vgl exemplarisch etwa Boschen 2003 zum Chemieungliick, Geenen 1995b
zut Prognose von Erdbeben, Macamo 2003 zur Uberschwemmung in Mosam-
bik im Jahr 2000 und den unerwarteten ., Nebenwirkungen®, die die eigentliche
Katastrophe ausmachten, Elwert 2003 zum Terror der Selbstmordattentiter,
zum Hurrican Mitch, der 1998 Zentralamerika heimsuchte und die Region in
ihrer Entwicklung um Jahre zuriickwarf Gomériz Moraga 1999 sowie die
Dissertationsschrift von Karin Tanz ,Hurrikan Mitch und seine Folgen in den
Lindern Zentralamerikas®, die darin auch die Wirksamkeit der deutschen
staatlich unterstiitzten humanitéren Hilfe analysiert (vgl. Tanz 2004).

20 Vgl bspw. Gomariz Moraga 1999 (insbes. Kap. 3) zum Zusammenhang von
Gender, Konflikt und ungleicher Entwicklung.

21 Vgl bspw. Voss 2003a.

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

tastrophen verdffentlich werden®, scheinen diese doch auf allgemeine
Bezugsrahmen, also einen Begriff von der zu ,managenden™ Katastrophe
angewiesen. Tatsichlich behandeln die Management-Theorien jedoch nicht
das Management der Katastrophen, sondern Fragen der Steuerung des Ver-
haltens von Akteuren in und nach Katastrophen. Untersucht wird die Frage,
wie sich Menschen ,,managen” lassen, obwohl sie ihrer Routine beraubt
semergentes Verhalten™ (vgl. Wenger 1992) an den Tag legen, wihrend die
Katastrophe selbst und ihre Bedingungen weitgehend unhinterfragt bleibt.
Entsprechend ist auch hier eine einheitliche Systematik nicht zu erstellen.
Auch diese Art katastrophensoziologischer Forschung verspricht also kein
systematisches Bild von ,der Katastrophe®, vielmehr offenbart sie, dass
menschliches Verhalten sich besonders in Extremsituationen kaum allge-
mein begreifen und entsprechend kaum ,.steuern™ lisst.

Was fiir den Risikodiskurs als besonders breit beforschtem ,,Teil*
behauptet wurde, gilt offenbar fiir die katastrophensoziologische Forschung
insgesamt: Ihr Objekt schwindet mehr und mehr, es verliert seine Konturen,
wihrend immer groflere Herausforderungen adiquate und umfassende
Losungsansitze erfordern. Zunehmend sieht sich die Wissenschaft der
(Selbst-)Kritik ausgesetzt, dass die klaren, aus den aktuellen Zusammen-
hingen isolierbaren Objekte Kunstprodukte ihrer eigenen Denk- und Wahr-
nehmungsschemata sind, dass es weder das objektive, kontexunabhingig
kalkulierbare Risiko, noch die irgendwie auf ein Ereignis oder Zahlen redu-
zierbare Katastrophe tatsichlich ,real”, d.h. objektiv gibt: Die Katastrophe
ist ganz offenbar ein Konstrukt. Immer grofiere Anstrengungen muss auch
die Katastrophensoziologie nun darauf verwenden, das Objekt ihirer Unter-
suchungen, also iliren (Allgemein-)Begriff von der Katastrophe selbst gegen
die Falsifikation zu schiitzen, wenn es doch immer schwerer wird, irgendet-
was Allgemeines an der Katastrophe zu finden; wihrend dagegen immer
geringere Kapazititen fiir die angezeigten, jedoch nicht (mehr) begrifflich
greifbaren, dringenden Probleme zur Verfiigung stehen.

Betrachtet man die Entwicklung des risikosoziologischen Diskurses, so
scheint es, als ob die Risikosoziologie aus der Erfahrung, dass ihre Metho-
den und Begriffe nicht greifen, eher dazu tendiert, die Existenz der Risiken
isgesamt zu verneinen, als dass sie an der Adéiquatheit ihrer Methodik und
thren Begriffen zweifelte. Fiir die Risikosoziologie scheint es nur die eine
Alternative zu geben: Entweder festzuhalten an dem Ideal schéner klarer
Objekte, oder aber komplett umzuschalten auf ihre Negation, also alles zu
Kommunikationsphiinomenen umzudeuten, denen nichts Reales mehr an-

22 Siche hierzu exemplarisch die insbesondere an Katastrophenschutzakteure ge-
richtete Einfithrung in das Katastrophenmanagement von Haddow und Bul-
lock 2003.

49

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

haftet. Dies hat m.E. auch etwas mit dem Begriff des Risikos selbst zu tun,
der sich dahingehend von dem der Katastrophe zu unterscheiden scheint,
dass er weniger offen ist fiir die Méglichkeit einer Prozessualisierung. Risi-
ken, so scheint es, kénnen nur entweder sein oder nicht sein, auch ein ganz
kleines Risiko ist doch ein Risiko, ein punktuelles Schadensereignis, das
riskiert wird, das dann entweder eintritt oder eben nicht. Wenn nidmlich die
Forschung — wie insbesondere in der Nachfolge Niklas Luhmanns, diag-
nostiziert, dass moderne Gesellschaften generell durch Kontingenz charak-
terisiert seien (vgl. Luhmann 1992b), dann entfillt damit der Gegenbegriff
zum Risiko, der Begriff der Sicherheit, ginzlich.” Damit wird in der Mo-
derne grundsitzlich alles riskant. Um dann tberhaupt noch unterscheiden
zu konnen, muss ebenso griindlich umgestellt werden auf die Frage nach
dem Beobachter, der dariiber entscheidet, was fiir iln ein Risiko ist und was
nicht. Damit lgsen sich die intersubjektiven Objekte, von deren Untersu-
chung die Risikosoziologie ihren Ausgangspunkt nahm, sogleich ginzlich
auf, Zwischenformen oder Vermittlungen zwischen diesen beiden Extremen
scheinen ausgeschlossen.

Die soziologische Untersuchung, die sich der Katastrophe als ithrem
Objekt zuwendet, kennt solche Zwischenformen, es scheint, als sei die Ka-
tastrophensoziologie weniger gefihrdet, von dem einen Extrem der objekt-
orientierten Forschung in das andere Extrem zu verfallen, die Katastrophe
nur mehr als Kommunikationsphinomen zu begreifen. Es kann nur vermu-
tet werden, dass dies auch damit etwas zu tun hat, dass der zur Handlung
auffordernde Charakter von Entsetzen hervorrufenden Katastrophen zu
schlagend ist, als dass er die Reduktion auf ein Kommunikationsphinomen
zulief3e. Die Katastrophe fordert zum unmittelbaren Handeln auf, alle sind
sich sofort dariiber einig, dass gehandelt werden muss, wihrend im Falle
des Risikos sich linger noch dariiber streiten lisst, ob das Risiko ,,wirklich™
besteht. Jedenfalls wird hier behauptet, dass sich die katastrophensoziologi-
sche Forschung seit ldngerem in eine andere Richtung entwickelt als die Ri-
sikosoziologie, was in Kiirze zu skizzieren ist.

Von der Naturkatastrophenforschung zur Suche nach der
resilienten Gesellschaft

Statistischen Angaben zufolge steigt die Héhe der Schiiden an Menschenle-
ben und Material, die auf , Katastrophen™ jeglicher Art zurlickgefiihrt wer-
den, exponentiell an (vgl. Miinchener Riick 2004: insbes. 14ff.), alle Risiko-
und Katastrophenforschung vermochte diesen Trend bislang nicht umzu-
kehren. Dieses Ausbleiben evaluierbarer Erfolge einer objektorientierten,

23 Siehe dazu auch weiter unten insbes. S. 54-58.

50

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Katastrophen als iiber den Menschen (als Kulturwesen) hereinbrechendes
Naturereignis® denkenden Katastrophenforschung, falsifiziert die bisherige
Vorgehensweise real: Katastrophen weisen direkt auf das Versagen dieser
Art des Begreifens und der daraus abgeleiteten technisch-instrumentellen
Bewiltigungsversuche hin. Diese Real-Falsifikation fiihrt, symbolisch ver-
dichtet durch den Bericht der sog. ,,Brundlandt-Kommission™ (1987) (vgl.
Hauff 1987), in den vergangenen zwei Jahrzehnten zu einer prozessual-dy-
namischen und langfristiger angelegten Betrachtungsweise von Katastro-
phen, sogar zu deren Einbettung in gesamtokologische Zusammenhiinge:
allerdings mit der auch Probleme mit sich bringenden Konsequenz, sich
mehr und mehr der tatsichlichen Breite des Phdnomens gesellschaftlicher
Katastrophen gegeniiber zu sehen. Wihrend die Risikoforschung vor dem
Hintergrund dieser Komplexititssteigerung als Folge der zunehmenden
Fragilitit ihrer Objekte dazu neigt, sich aus der ,,Realitit” zurtickzuziehen,
scheint innerhalb der Katastrophenforschung eher der Druck auf neue Me-
thoden zuzunchmen, mit deren Hilfe gerade dem real Entsetzen hervor-
rufenden Charakter von Katastrophen begegnet werden kann.,

Seit der Konferenz der Vereinten Nationen liber Umwelt und Entwick-
lung in Rio de Janeiro 1992 (United Nations Conference on Environment
and Development, UNCED) wird unter dem Schlagwort ,,nachhaltige Ent-

425

wicklung”™ (sustainable development) versucht, gegen die als bedrohlich

24 Die These von der Distanzierung des Menschen von der Natur, die dieses
Denken noch immer leitet, gehort zu den Grundlagen des humanistischen
Denkens, sie ist seine zentrale Unterscheidung und eben deshalb so schwer zu
iiberwinden, ohne sogleich dem relativistischen Nihilismus zu verfallen. Das
Verhiiltnis von ,Mensch™ und ,Natur” reflektiert in epistemologischer Per-
spektive umfassend das Buch von Hans Jorg Sandkiihler ,Natur und Wissens-
kulturen* (Sandkiihler 2002).

25 Der Begriff der Nachhaltigkeit stammt von Hans Carl von Carlowitz, der die-
sen erstmals im Jahre 1713 in seinem Werk . Sylvicultura Oeconomica — Die
Naturmiilige Anweisung zur Wilden Baum-Zucht* verwendete. Von Carlowitz
beobachtete, wie in der Folge des Dreilfigjahrigen Krieges der Grubenausbau,
der Erzabbau mittels Feuersetzen, zuallererst aber die mit Holzkohle betrie-
benen Ofen der Schmelzhiitten zu einem allgemeinen Kahlschlag fithrten,
infolgedessen der Holzpreis immer weiter stieg. Von Carlowitz kritisierte
angesichts dieser Situation den schonungslosen Umgang mit erschopflichen
Reserven. Zwar hiitten die ,[...] ,armen Untertanen® [...] ein Recht auf  satt-
sam Nahrung und Unterhalt’. Aber dasselbe Recht stehe ,der lieben Prosperi-
tit" zu* (Grober 1999). Er zeichnet ein Bild von Nachhaltigkeit, in dem die
Okonomie der ,,Wohlfahrt* dem Gemeinwesen zu dienen hat, dariiber hinaus
aber ist sie ,,[...] zu einem schonenden Umgang mit der ,giitigen Natur® ver-
pflichtet und an die Verantwortung fiir kiinftige Generationen gebunden™
(ebd. 1999). Heute hat der Nachhaltigkeitsbegriff in allen gesellschaftlichen
Bereichen Eingang gefunden, doch rekurriert kaum eine Verwendung mehr
auf die klare Konnotation, die von Carlowitz mit dem Begriff verband. Erst-

51

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

und als anthropogen induziert wahrgenommenen Umweltverdinderungen
operations- und handlungsfihige Konzepte zu entwerfen. Bereits 1994, mit
der Konferenz der Vereinten Nationen zur Reduzierung von Naturkatastro-
phen in Yokohama, dann aber insbesondere Ende der 90er-Jahre im Rah-
men der ,International Decade for Natural Disaster Reduction® {(IDNDR),
wurde ein enger Zusammenhang zwischen Katastrophenanfilligkeit, ,.sozi-
aler” Umwelt und der ,natiirlichen” Umwelt festgestellt. [n dem Bericht des
Deutschen IDNDR-Komitees (1999) heifit es schliefflich gar, dass eine Ent-
wicklung nur dann nachhaltig sein kdnne, wenn Gesellschaften in der Lage
wiren, Katastrophen vorzubeugen (vgl. Plate/Merz/Eikenberg 1999: 16).
Obwohl nach wie vor an einer begrifflichen Trennung von Katastrophen-
und Nachhaltigkeitsforschung festgehalten wird, ndhern sich beide Begriffe
in ihrer Bedeutung einander deutlich an.”® Dieser Trend lisst sich ebenfalls
entlang der Neuerscheinungen in den vergangenen zehn Jahren belegen.”’

malig tauchte der Begriff in der neueren Diskussion in der Weltnaturschutz-
strategie der International Union for the Conservation of Nature™ (IUCN)
und des ,,World Wide Fund for Nature™ (WWF) auf, mit der Bedeutung, dass
ein System nur so zu nufzen sei, dass es in seinen wesentlichen Merkmalen
erhalten bleibe (vgl. Umweltbundesamt 1998).

26 Jurgen Weichselgartner (2002) schliagt sogar in Anlehnung an David A.
McEntire (2000) vor, die ,[...] auf das punktuelle Ereignis ,Katastrophe® ge-
richteten politischen Leitbilder durch das Modell der ,unverwundbaren
Entwicklung® zu ersetzen™ (Weichselgartner 2002: 156). Diesem Ansatz ist
viel abzugewinnen, zumal Weichselgartner die Komplexitit des Problems
hervorhebt und fir eine ganzheitliche und dynamische Betrachtung von
Hazards®” plidiert. Doch hilt er bedauerlicherweise an der Unterscheidung
von ,physical® und ,social environment” fest und handelt sich damit all jene
Probleme ein, deren Bedeutung er selbst hervorhebt:  Traditional scientific
approaches are typically linear, assume only one causal factor, overemphasize
stability and objectivity, focus on risk as a product of probality and potential
damage and end up labeling change as negative. However, natural hazards
(sic!) must be studied holistically and dynamically: multiple and interrelated
causal factors must be recognized and the range of factors examined simul-
taneaously; space, time, subjects, feedback loops, and uncertainty need to be
integrated; interactions among the elements of each system and the effects of
its interactions must be focused. For these reasons, the concept of vulnerabili-
ty in general and the paradigm of invulnerable development in particular can
provide a vehicle to explore a contextual approach to the reduction of losses
due to natural hazards™ (ebd.). Das zentrale Problem bleibt in diesem Ansatz
vollkommen unhinterfragt, auf welcher Basis von Begrifflichkeiten ein
solcher Ansatz entwickelt werden konnte. Die Definition von Katastrophen
als Narurkatastrophen bediirfte immerhin einer ausfiihrlichen Begriindung.

27 Besonders erwihnt sei der Sammelband | Sustainibility, Development and
Environmental Risk®, herausgegeben von Enrico M. Tacchi (vgl. Tacchi
2005}, der Theorien zur nachhaltigen Entwicklung mit Ansdtzen der For-
schung zur ,,Risikogesellschaft* und Fallstudien zusammenfiihrt. Leider fehlt
allerdings auch hier (noch) eine explizit katastrophensoziologische Perspek-

52

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

So fiillen unter der groben Uberschrift ,.Entwicklung®, ,Nachhaltige Ent-
wicklung® und ,Sozialer Wandel*** zu gruppierende Erscheinungen heute
neben der Literatur zur Risikoforschung und zum Katastrophenmanagement
immer breitere Regale der soziologischen Katastrophenforschung ins-
gesamt, wobel fast alle Erscheinungen aus der letzten Dekade stammen.
Wiihrend die Anzahl der Publikationen zu dem breiten Feld der Katastro-
phennachsorge und der akuten Katastrophenhilfe, die jeweils ein spezifi-
sches Bild von ,der Katastrophe™ erfordern, in den vergangenen Jahren
beobachtbar sinkt, steigt die Zahl solcher Publikationen, die Katastrophen
als ein Langfristphinomen verstehen, das eine Entwicklungsgeschichte hat,
die in allen ihren Aspekten zu untersuchen ist, um in diese langfristigen
Verflechtungszusammenhiinge (Norbert Elias) vorbeugend stabilisierend
und dabei nachhaltig eingreifen zu kdnnen.

Zu diesem Bereich sind u.a. die Publikationen zur Vulnerabilitiis- bzw.
»Resilience*- (eingedeutscht: Resilienz) Forschungz" Zu summieren, in de-
nen die Nihe zur Nachhaltigkeitsforschung und die hier konstatierte beson-
dere Entwicklungsrichtung der katastrophensoziologischen Forschung be-
sonders offenbar wird. Mit dem Begriff der Vulnerabilitit wird versucht,
Systeme (Okosysteme, Okonomische Systeme, Gesellschaftssysteme,
Stidte und Gemeinden ete.) nach ihrer Verletzbarkeit zu klassifizieren.
Demgegeniiber bezeichnet ,Resilienz™ oder auch ,,Widerstandskraft™ bzw.

tive, dennoch ist der Trend zur Anniéherung von Katastrophen- und Nachhal-
tigkeitsforschung auch in dieser jiingsten Publikation deutlich herauszulesen.

28 Die Entwicklung innerhalb der Debatte lisst sich durch folgende Quellen gut
nachvollziehen. Aus dem Jahr 1994 stammt die von Ann Varley editierte
Sammlung ,,Disasters, Development and Environment™ (vgl. Varley 1994),
insbesondere ist dort der Aufsatz von Terry Cannon zu empfehlen (vgl
Cannon 1994). Cannon definiert darin ,,Disaster als ,[...] an event associated
with the impact of a natural hazard, which leads to increased mortality, illness
and/or injury, and destroys or disrupts livelihoods, affecting the people of an
area such that they (and/outsiders) perceive it as being exceptional and re-
quiring external assistance for recovery™ (Cannon 1994: 29). Diese Definition
zeugt von dem Versuch, einerseits auf eine objektivierende Katastrophendefi-
nition verzichten zu wollen; die Rede von der ,,Assoziation mit Naturkatastro-
phen™ 16st jedoch das Problem nicht, dass das mit dieser Assoziation verbun-
dene Verstindnis nach wie vor ein naturalistisches ist. Eine Verbindung von
Risiko, nachhaltiger Entwicklung und Katastrophen stellt Astrid von Kotze
her (Kotze 1999).

29 Hierzu wiiren wiederum im weiteren Sinne alle jene Forschungen, die sich der
Vorbeugung gegen bzw. Linderung moglicher Risiken, tendenziell auch von
Gefahren (zur Unterscheidung siehe unten) widmen. Auch dieser Literaturbe-
stand wiichst, insbesondere relativ zu der auf Nachsorge gerichteten Literatur,
seit den 90er Jahren bestindig an. Einen guten Uberblick iiber den Stand der
Forschung vermittelt der Aufsatz von Kirschenbaum (2002).

53

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

.Robustheit*’, auf den ersten Blick die andere Seite von Vulnerabilitit,
sozusagen die Qualitit des ,,Jmmunsytems™ von Systemen. In weiten Teilen
der Diskussion herrscht auch in der Vulnerabilitdtsforschung (noch) ein
objektorientiertes Denken vor, das verletzliche Gesellschaften als wohlge-
ordnete Ganzheiten einer ,,ddmonisch-zerstérerischen” Natur gegeniiberge-
stellt sieht. Von dem Mal einer abstrahierten und idealisierten optimalen
Ordnung ausgehend kann dann festgestellt werden, ob beispielsweise
Gemeinden gegeniiber einem (drohenden, also als Risiko bereits identi-
fizierten, in seinem Ablauf als planbar angenommenen) Hochwasser
vulnerabel sind oder nicht. Hingegen 6ffnet sich der Begriff der ,,Resilienz*
einem breiteren ,,0kologischen™ Verstindnis von Katastrophen. Gesell-
schaften ndmlich, die in der Lage sind, mit groBeren Verinderungen ihrer
Umwelt umzugehen, die also resilient” oder ,fehlertolerant™ (vgl
Weizsicker/Weizsiicker 1984) sind, sind dies zumindest vom Ansatz her
nicht notwendigerweise nur gegeniiber bereits bestimmiten Risiken. Wie
schon der insgesamt wenig bestimmte Nachhaltigkeitsbegrift 6ffnet sich der
Begriff der Resilienz vielmehr einer genmerellen Robustheit gegeniiber
Umweltverdnderungen, die als solche noch nicht absehbar, die also unbe-
stimmt sind.

Vom kalkulierbaren Risiko zur unbestimmten Gefahr

Meines Erachtens fithrt die Realfalsifikation der objektorientierten For-
schung innerhalb der katastrophensoziologischen Forschung zu einer (Wie-
der-)Offnung gegeniiber dem Unbestimmten (vgl. Voss 2005a), und diese
Offnung unterscheidet sie von anderen Forschungsrichtungen, so auch von
der Risikosoziologie. Diese These ldsst sich insbesondere an einer sowohl
die risiko- als auch die katastrophensoziologische Forschung gleichermafien
betreffenden Diskussion konkretisieren, ndmlich der Diskussion um den
von Elke M. Geenen im Anschluss an Niklas Luhmann vom Risikobegriff
abgegrenzten Begriff der Gefahr (vgl. dazu Geenen 1995: 35f.).%!

30 Zum Begriff vgl. Wildavsky 1988: 184. Siehe dazu den von Lance H.
Gunderson und Crawford S. Holling editierten Band mit dem Titel ,,Panarchy.
Understanding Transformations in Human and Natural Systems™ (2002).

31 Im Wortlaut heifit es bei Luhmann (1991, 30f.): ,,Die Unterscheidung [von Ri-
siko und Gefahr, M.V.] setzt voraus (und unterscheidet sich dadurch von an-
deren Unterscheidungen), daff in Bezug auf kiinftige Schiden Unsicherheit
besteht. Dann gibt es zwei Méglichkeiten. Entweder wird der etwaige Scha-
den als Folge der Entscheidung gesehen, also auf die Entscheidung zugerech-
net. Dann sprechen wir von Risiko, und zwar vom Risiko der Entscheidung.
Oder der etwaige Schaden wird als extern veranlaBt gesehen, also auf die
Umwelt zugerechnet. Dann sprechen wir von Gefahr”. Vgl. aufierdem dezi-

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Moderne Gesellschaften seien, so wurde Niklas Luhmann oben bereits
zitiert, generell durch Kontingenz charakterisiert (vgl. Luhmann 1992b),
weshalb der Gegenbegriff zum Risiko nicht der Begriff der Sicherheit sei,
sondern der Begriff der Gefahr. Beide Begriffe unterschieden sich in der
Weise der Zurechnung méglicher Schiden voneinander; Wihrend mégliche
Schiden, die sich ein System selbst ursichlich zuschreibt, als ,Risiken®
klassifiziert werden, bezeichne der Begriff der Gefahr eine ursidchliche Zu-
rechnung auf die Umwelt, so Luhmann (vgl. Luhmann 1993, insbes. 146f.).
Zwar ist Luhmann zuzustimmen, dass es unter Kontingenzbedingungen
keine Sicherheit gibt. Mit der von ihm vorgeschlagenen Distinktion aber
wird aus der , falschen™ Alternative Unsicherheit/Sicherheit die Alternative
(die eigentlich gar keine echte Alternative ist, wie Rodrigo Jokisch bereits
festste]lt”) von eigener Unsicherheit und fremder Unsicherheit, Unsicher-
heit allerdings nur im Hinblick auf etwas, wovon doch ein irgendwie ,,spe-
zifiziertes Nichtwissen* bereits gegeben sein muss. Ausgeschlossen bleibt
die Méglichkeit der Kommunikation von etwas tiberhaupt noch nicht Be-
stimmten, von etwas insgesamt Unbestimmbaren, also ginzlich Unsiche-
ren.>!

Damit aber begeht Luhmann einen Fehlschluss, der wie bereits Georg
Lukacs feststellte, seit Kant in den Rationalititsbegriff eingewoben ist. Kant
setzte Rationalitit mit den Formen des Denkens und der Anschauung
gleich.” Ein solcher Begriff von Rationalitit identifiziert die formell-ma-

diert zur Unterscheidung von Risiko und Gefahr: Luhmann 1990: 131-169
und 1993. Diese Unterscheidung nimmt Japp (Japp 1996 und 2003} auf und
leitet daraus die Unterscheidung von spezifischem und unspezifischem
Nichtwissen ab. Wiihrend spezifisches Nichtwissen bereits ein eingrenzbares
Wissen kennzeichne (also die Seite des Risikos). bezeichne der Begriff des
unspezifischen Nichtwissens einen ginzlich unbestimmten Raum (die Ge-
fahr), der lediglich, eben durch die ., Kommunikation der Katastrophe®, sinn-
haft zur Geltung gebracht werden kénne. Auch Andreas Metzner diskutiert
sehr lesenswert die Unterscheidung von Risiko und Gefahr, worauf hier hin-
gewiesen sei (vgl. Metzner 2002: insbes. 336-377).

32 Siehe dazu, wie allgemein zur ,Distinktionslogik™ (nicht nur) Niklas
Luhmanns, die allerdings schlecht lesbare, aber doch sehr gehaltvolle Arbeit
von Rodrigo Jokisch (vgl. Jokisch 1996).

33 Vgl zum Begriff des .unspezifizierten Nichtwissens™ detaillierter Japp 1997
sowie 2003.

34 Klaus P. Japp nennt dies im Anschluss an Luhmann das ,,unspezifische Nicht-
wissen®, das nur durch die .,Komplettnegation von partiellen Wissensansprii-
chen® kommuniziert werden kénne: in der Kommunikation der Katastrophe,
die unspezifisches Nichtwissen sinnhaft zur Geltung bringt (vgl. Japp 2003,
insbes. 83-85).

35 Vgl hierzu Lukdcs 1968: 289, sowie zu den Verengungen im Subjektbegriff
bei Kant: Bohme 1986: 113ff. und 199ff. Diese Hinweise verdanke ich
Riidiger Dannemann (vgl. Dannemann 1997: 55).

55

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

thematische, rationale Erkenntnis mit Erkenntnis liberhaupt. Luhmann setzt
das, was sich nicht exakt in einen Begriff bringen lisst, mit Nichtkom-
munizierbarkeit gleich. Was aber den Menschen tatséchlich durch das Sein
hindurch leitet, kann der Mensch sich abschliefiend nicht erschlieBen, er
kann also gar nicht wissen (es ist sein ,blinder Fleck™), was er mit Be-
griffen tatsdchlich kommuniziert; das aber heifit, auch nicht ausschliefien zu
konnen, dass die Kommunikation des ,Unspezifizierten Nichtwissens™
mittels Begriffen gelingt, die ithm etwas bedeuten, von dem er sich gar
keine Vorstellung macht. Bedingung dafiir, dass diese Kommunikation ge-
lingen kann, ist allerdings, dass diese Méglichkeit nicht aus der Kommuni-
kation kategorisch ausgeschlossen wird, wie es Luhmann und in seiner
Nachfolge andere tun, indem sie behaupten, das Unbestimmte, tiber das
keinerlei Wissen besteht, lieBe sich grundsitzlich nicht kommunizieren. So
lange der Mensch sich die Moglichkeit offen hilt, dass es ,,etwas™ gibt, was
nicht bestimmt ist, {iber das iiberhaupt noch kein Wissen besteht, geht diese
Moglichkeit konstitutiv in alle seine Kommunikationen ein, so lange bleibt
er prinzipiell offen fiir alles (also fiir seine insgesamt unbestimmte Um-
welt), erst der (wissenschaftliche) Ausschluss dieser Moglichkeit aus der
Kommunikation macht tatsdchlich die Kommunikation unspezifizierten
Nichtwissens unmdaglich, oder mit anderen Worten: Erst die Negation des
Unbestimmten schlieBt Gesellschaften gegeniiber ihrer insgesamt niemals
bestimmbaren Umwelt ab, Gesellschaften, die — wie noch zu zeigen ist
immer schon iiber Formen verfiigten, das Unbestimmte zu ,kommunizie-
ren”, resp. mit dem Unbestimmten umzugehen,

Die Katastrophensoziologie hat hier mit Elke M. Geenen einen anderen
Weg eingeschlagen. Fiir die von Luhmann als solche bezeichnete Gefahr
wiire besser der Begriff des ,.Risikos zweiter Ordnung* anzusetzen®, wiih-
rend der Gefahrenbegriff dafiir vorbehalten bleiben sollte, mit ihm, ,[...]
das Unstrukturierte, noch Undefinierte [...]", den unbestimmten ,[...]
Raum, der durchschritten werden mufi [...]*, zu bezeichnen (Geenen
1995b: 35). Gefahr meint dann gerade das, was notwendig als Hintergrund
all dessen, was sich einer Unterscheidung figt, gedacht werden muss und
das gerade, weil es nicht selbst schon markiert werden kann, stets die Mog-
lichkeit unabsehbarer Verinderungen bereithilt. In diesem Zusammenhang
muss dann auch der Begriff der Robustheit resp. der Resilienz betrachtet
werden: Wihrend die Kalkulation der Vulnerabilitit auf Vorhersagen an-
gewiesen ist, Umwelt also notwendig strukturiert gedacht werden muss,
bleibt der Begriff der Resilienz offen fiir Gefahren als das, was aus dem

36 Ich verdanke diesen Gedanken, besser von ,Risiken zweiter Ordnung™ zu
sprechen, einem Gesprich mit Elke M. Geenen, wobei die Verantwortung fiir
die hier dargelegte Interpretation beim Autor liegt.

56

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

unbestimmten Raum heraus die Adaptabilitit von Systemen herausfordert,
offen also fiir Perturbationen jeglicher Art.

Die Katastrophensoziologie wendet sich mit diesem Begriff von ver-
meintlich ,,objektiven* Risiken ab, doch geht sie nicht sogleich tiber zu dem
anderen Extrem und macht alle Objekte zu Kommunikationsphinomenen,
sondern sie wendet sich dem Unbestimmten zu, sie stellt fest, dass ihr
»Objekt™ die Gefahr ist, von der aber per Definition nicht gewusst werden
kann, worauf sie sich eigentlich bezieht. Die Katastrophensoziologie tut
damit einen fiir die allgemeine soziologische Theorie avantgardistischen
Schritt: Sie 6ffnet Systeme gegeniiber ihrer Umwelt, nachdem die (zumin-
dest hypostatierte, beobachtete) ,,autopoietische™ operative SchlieBung (i.S.
Niklas Luhmanns) von Gesellschaften gegeniiber ihren Umwelten offenbar
Katastrophenphinomene produziert. Sie geht gewissermafien von der Beo-
bachtung der ,,Risikogesellschaft (vgl. Beck 1986) {iber zur Beobachtung
der ,,Gefahrengesellschaft™. Freilich wirft diese Denkrichtung ganz grund-
sitzliche Fragen auf, die bisweilen auch die Erkenntnistheorie der Sozial-
wissenschaften betreffen, denen im Laufe dieser Arbeit nachzugehen ist.

Das Resiimee dieses kurzen Uberblicks iiber die Entwicklung innerhalb
der katastrophensoziologischen Forschung, kann also lauten, dass offenbar
grundsdtzlich gar nicht gewusst werden kann, was tatsidchlich geeignet ist,
ein System zu gefihrden; dies setzte ein ,objektives”, bestindiges Wissen
voraus, eine Art von Wissen also, das im Laufe der vergangenen Jahrzehnte
mehr und mehr in die Kritik geraten ist. Gerade diese Kritik der Objekt-
begriffe zeugt davon, dass Welt offenbar objektiv nicht zu begreifen ist,
dass vielmehr sich auf diese Art des Begreifens von Welt zu verlassen,
mehr und mehr Katastrophenphiinomene erzeugt. Die Alternativen, die sich
der Forschung darbieten, erscheinen dann zunichst — wie insbesondere an
der Entwicklung des risikosoziologischen Diskurses zu beobachten —
gleichsam als Skylla und Charybdis: Entweder schwindet das Objekt
katastrophensoziologischer Forschung, dann vermag sie sich nur mehr
gegen sich selbst zu wenden, oder aber sie schliefit an das an, was noch
nicht falsifiziert ist, an vermeintlich ,objektive”, kalkulierbare Risiken
etwa, um schlieflich deren reale Falsifikation beobachten zu miissen. Das
eingangs erdrterte Problem der Philosophie ist also auch ein Problem der
Katastrophensoziologie: Entweder verdinglicht sie die Katastrophe, indem
sie sie als Objekt setzt, ihre Ursachen als rational, objektiv rekonstruierbar
annimmt, sie dadurch allerdings notwendig in ihrer Phinomenalitit
verkennend, oder aber sie destruiert ihre Begriffe und Kategorien selbst,
obwohl doch die Katastrophe betriffi, Betroffenheit auslst, zum Handeln
auffordert, sie also etwas Bedeutendes anzeigt, das sich der Forschung
jedoch entzieht, sich ihr vorenthilt. Die Alternative scheint zu sein, sich den
tiberkommenen Formen fatalistisch zu iiberlassen, sich einer ,,objektiven®

57

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Welt zu fiigen, die nicht ist, wofiir man sie hilt, oder aber sich der totalen
Komplexitit, also dem blanken Relativismus bzw. Solipsismus auszusetzen.

Fiir die Katastrophensoziologie als diejenige Disziplin, die sich mit dem
LHmmunsystem™ der Gesellschaft auseinandersetzt, kénnen beide Alternati-
ven — zumindest jeweils fiir sich genommen — nicht befriedigend sein. Es
kommt entscheidend darauf an, dass die Katastrophensoziologie ihre Ob-
jekte als Phinomene in ihrer ganzen, nach allen Seiten offenen Breite und
Fiille ergriindet, sie darf dabei jedoch nicht sogleich vor der sich anzeigen-
den Komplexitit des Prozessualen verzagen, sich dieser aber auch nicht
hingeben, sie muss vielmehr Objekt und Prozess komplementdr zueinander
denken, ohne das eine durch das andere zu ersetzen. Der entscheidende
Schritt der Katastrophensoziologie liegt in der Untersuchung langfristiger
Entwicklungen und der komplexen Verwicklung sozialer Verflechtungszu-
sammenhinge, in der Fortsetzung des Weges also, den sie seit ldngerem
zumindest in Teilen eingeschlagen hat, ohne diesen Prozess allerdings bis-
lang auch (im weitesten Sinne erkenntnis-)theoretisch reflektiert zu haben.
Eine solche Reflexion aber ist unbedingt erforderlich, sonst liuft diese be-
reits eingeschlagene Richtung Gefahr, sich im Relativismus zu verlieren.
Die Katastrophensoziologie steht vor grundsitzlichen Herausforderungen,
sie muss ihre Blickrichtung zumindest teilweise geradezu umkehren — und
wie oben gezeigt, ist sie seit lingerem dabei, dies schon zu tun. Anstatt blof3
nach instrumentellen Techniken zu suchen, mittels derer Gesellschafien die
Real-Falsifikation ihrer Formen kurzfristig zu verhindern versuchen, und
anstatt alternativ nur mehr iiber die Kommunikation der Katastrophe zu
kommunizieren, muss die Forschung nach dem bereits weitgehenden Ver-
lust zumindest des Allgemeingiiltigkeitsanspruches ihrer Objekte und der
daraus folgenden Kontingenz fragen, welche langfristigen Figurationen
(Norbert Elias) und komplexen Wechselwirkungen (Georg Simmel) Gesell-
schaften zugrunde liegen, die sich durch das Nichteintreten von ,Katastro-
phen* als besonders robust bzw. resilient gegeniiber unbestimmten Gefahren
gezeigt haben. Angesichts der Vielzahl miteinander wechselwirkender Fak-
toren sicht sich dieser Paradigmenwechsel aber vor neue, qualitativ andere
Fragen gestellt, die mit einer naturwissenschaftlichen, auf Objekte gerich-
teten Terminologie allein nicht angegangen werden konnen, die sich aber
auch nicht dadurch bewiltigen lassen, an die Stelle der Objekte eine arti-
fizielle Sprache zu setzen, die die Katastrophe als blofles Kommunikations-
phiinomen verkleidet und sie damit dem wissenschaftlichen und schliefilich
dem gesellschaftlichen Zugriff entzieht.

58

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

2.3 Theoretische Modelle zur Anndherung an
das Phdnomen der Katastrophe

In der katastrophensoziologischen Forschung ist angesichts der skizzierten
Herausforderungen insgesamt ein Mangel an umfassenden theoretischen
Konzepten zu beklagen®’. Die Katastrophensoziologie zeigt sich insgesamt
als ,untheoretisch®, so etwa Robert A. Stallings: Empirie wird zumeist

37 Natiirlich gibt es eine Reihe bedeutender theoretischer Werke, die zu erwih-
nen sind, zugleich zeigt aber dieser Literaturiiberblick, dass man vergebens
nach einer grundlegenden Aufarbeitung der zentralen und fundamentalen the-
oretischen Probleme, die bis hinein in die Erkenntnistheorie reichen, sucht.
Als theoretischer Klassiker™ ist etwa das im Jahr 1942 publizierte Buch von
Pitirim A. Sorokin ,,Man and Society in Calamity” zu nennen (vgl. Sorokin
1968). Sorokin gelangt darin zu der Feststellung, dass der Mensch im Ange-
sicht von Katastrophen (er bespricht Revolutionen ebenso wie Kriege und
Krankheiten) zweierlei Reaktionen zeigen konne: Entweder neigt er zur Ge-
walt, zur Destruktion, oder aber zur Humanitéit: Er will helfen. Sehr lesens-
wert ist die vier Jahrzehnte spéter von Kenneth Hewitt editierte Sammlung,
1983 erschienen unter dem Titel ,,Interpretations of Calamity*. Die Beitrige
behandeln ein recht breites Spektrum, ein fundierter theoretischer Rahmen ist
jedoch auch hier nicht zu finden, dafiir wird aber eine Skologische Perspek-
tive betont. Die ebenfalls 1983 verdffentlichte , Einfithrung in die Soziologie
der Katastrophen® (Clausen/Dombrowsky) ist ebenso wie die Schrift von
Dombrowsky . Katastrophe und Katastrophenschutz™ aus dem Jahr 1989 zu
empfehlen, beide Werke sind fiir die vorliegende Arbeit von grundlegender
Bedeutung und werden im Folgenden auch im Text aufgearbeitet. Dann die
bereits erwihnte Aufsatzsammlung ..Sociology of Disasters: Contribution of
Sociology to Disaster Research™ von Dynes/de Marchi/Pelanda 1987, in der
einige theoretisch gehaltvolle Aufsiitze versammelt sind. Eine der wenigen
Systematiken iiberhaupt erarbeitet Perrow, der weiter unten detailliert heran-
gezogen wird (vgl. Perrow 1992). Walter L. Biihl hat 1990 unter dem Titel
Sozialer Wandel im Ungleichgewicht. Zyklen, Fluktuationen, Katastrophen™
eine Gkosystemtheoretische, soziologische Katastrophentheorie mit mathema-
tischen Ansitzen vorgelegt. Wesentliche Gedanken der vorliegenden Arbeit
gingen aus dessen Lektiire hervor, allerdings mit sehr unterschiedlichen
Schlussfolgerungen, wie noch gezeigt werden wird. Zu nennen wiren in die-
ser Aufzihlung bedeutender theoretischer Ansitze der Katastrophensoziologie
abermals die zentralen Werke der Risikotheorie (siehe dazu die Anmerkungen
oben}. Fiir den neuveren Stand auch der theoretischen Forschung siche aber-
mals den Sammelband . Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie
der Katastrophen™ (vgl. Clausen, Geenen, Macamo 2003a), darin insbeson-
dere den Beitrag von Robert A. Stallings .,Soziologische Theorien und De-
saster-Studien” (Stallings 2003). Zahlreiche theoretische Implikationen
werden auch diskutiert in dem fiir die allgemeine Diskussion so aufschlussrei-
chen Sammelband unter dem Titel ,,What is a disaster? Six views of the
Problem®, editiert von Enrico L. Quarantelli 1995a. Das Buch wurde 1998
erweitert (,,Perspectives on the Question®, vgl. Quarantelli 1998), geplant ist
eine dritte Version (,,more perspectives™).

59

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

.[...] ohne Riicksicht auf solche Fragen des Faches betrieben [...] wie sie
Stabilitit und Wandel, Konflikt, Sinngebung und Macht samt deren
Erkldrungen immer wieder stellen” (Stallings 2003: 35). Eine Folge daraus
sei, so Stallings weiter, dass empirische Ergebnisse katastrophensozio-
logischer Forschung in die allgemeine soziologische Diskussion keinen
Eingang gefunden haben (vgl. ebd.). Mit der prozesssoziologischen Theorie
der Katastrophe der Kieler Katastrophenforschungsstelle (insbesondere
Lars Clausen, Wolf R. Dombrowsky und Elke M. Geenen) liegt allerdings
ein Ansatz vor, der seit mehr als 20 Jahren das Prozessuale gegeniiber der
objektfixierten, naturalistisch-szientistischen Betrachtung hervorhebt, der
damit die skizzierte Entwicklung der katastrophensoziologischen Forschung
und letztlich der soziologischen Forschung insgesamt in weiten Teilen
vorwegnahm. Auch der kosystemtheoretische Ansatz Walter L. Biihls
eignet sich als katastrophentheoretisches Grundlagenwerk.*™ Ergiinzt etwa
um Charles Perrows Uberlegungen zu den ,.normalen Katastrophen* (vgl.
Perrow 1992), schlieBen die Uberlegungen dieser Arbeit an diese Ansitze
an. Sie dienen ihr als Hintergrundfolie, vor der dann detaillierter be-
sprochen werden kann, was in dieser Arbeit gemeint ist, wenn von
Katastrophen, von Gesellschafi und vom Menschen gesprochen wird.

Die Arbeit ist, obgleich sie weit in die Philosophie eindringt, soziolo-
gisch orientiert: Es geht ihr nicht um die Kldrung individueller Schicksale
noch um ,,physische” Verschiebungen tektonischer Platten, sie fragt nach
Katastrophen, die Gesellschaften, die Menschen betreffen. Diesen Uberle-
gungen zur Katastrophe muss ein Bild von Gesellschaften zugrunde gelegt
werden, von dem ausgehend sich weitere Fragen dann erst im Detail
angehen lassen. Wie also lisst sich ,,Gesellschaft” in einer ersten Anni-
herung begreifen und welche Anhaltspunkte fiir eine Katastrophensoziologie
lassen sich aus dieser Annidherung gewinnen? Moderne Gesellschaften sind
komplexe Systeme, lautet eine viel gebrauchte Formel, die sogleich im-
pliziert, dass sich moderne Gesellschaften nicht steuern liefien. Doch ist
Steuerung tatséchlich ein Problem oder muss nicht vielmehr gefragt
werden, wie es Gesellschaften méglich war und noch bis heute méglich ist,
sich komplex zu entfalten, gerade ohne Gesamtsteuerung? Wenn also von
gesellschaftlichen Katastrophen die Rede sein soll, welche Rolle kommt
dann dem Menschen darin zu? Was ist die Referenz, auf die sich die Uber-
legungen zu Katastrophen beziehen? Reicht es aus, den Menschen als onto-
logische Kategorie als Bezugsform zu setzen, oder muss nicht die Form des
Menschen selbst einer kritischen Klidrung unterzogen werden, so wie die

38 Zumindest die ersten beiden Kapitel des Buches ,Sozialer Wandel im
Ungleichgewicht™ (vgl. Biihl 1990). Zur ausfiihrlichen Darstellung und Kritik
siche 8. 71-89.

60

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Frage nach der Form der Gesellschaft in diesem Lichte noch einmal neu
beantwortet werden muss? Daran schlief3t sich die Frage an, was es ist, von
der sich die Form des Menschen abgrenzt, sodann: Was ist es, wovon sich
Gesellschaften abgrenzen, was ist also Umwelt fiir den Menschen und fiir
Gesellschaften, wenn sie, wie schon einleitend deutlich wurde, nicht mit
Natur gleichgesetzt wird? Zuniichst also eine erste Annidherung an die
Katastrophe als Prozessphinomen.

Die Katastrophe als Zusammenbruch von
Erwartungszusammenhangen -
das makrosoziologische Modell FAKKEL

Die Kieler Schule™ begreift die Katastrophe als einen gesellschaftlichen
Prozess: ,,Sie entwickelt sich, je nach dem Entwicklungsstand einer Gesell-
schaft, schlagend oder schleichend, hervorgerufen durch sie begiinstigende
Prozesse (Clausen/Moller 1993: 111, vgl. auch Clausen/Dombrowsky
1983: 47). Dieser Prozess ist bereits im alltiglichen gesellschaftlichen
Handeln angelegt. Tauschtheoretisch argumentiert Lars Clausen, dass es fiir
den Einzelnen niitzlich sei, Antizipationen zu lernen, da sich erst dadurch
ein komplexer Verflechtungszusammenhang von Offerten stabilisieren
kann, bei dem es wesentlich darauf ankommt, dass diese Offerten niemals
alle auf einmal eingelést werden konnen. Das stindige und unmittelbare
Uberpriifen simtlicher Offerten bzw. Erwartungen hindert Gesellschaften
daran, sich Giber den absoluten Jetztzustand zu erheben. Wenn aber sich der
Zeithorizont einmal durch die Verlagerung der Erfiillung einer Offerte in
die Zukunft hinein 6ffnet, werden immer lingere Verflechtungsketten mog-
lich. Es konstituiert sich ein stabilisierter Prozesszusammenhang von Er-
wartungen, der prinzipiell fragil bleibt, denn wenn ,[...] zu viele zentrale,
womdglich lingst unbewufit zu konkret genommene Offerten nicht mehr zu
decken sind [...], dann bricht der ganze Prozef3 zusammen™ (Clausen 1983:
45f.). Nur das Unterlassen der stindigen Reflexion aller Grundlagen, auf
denen sich der Prozesszusammenhang stabilisiert, also das Ausblenden von
Komplexitit (vgl. dazu auch Luhmann 2000 sowie Japp 1996, insbes. 49),
erméglicht lingere Verflechtungszusammenhidnge, wihrend dabei doch
immer auch Bedeutsames mit ausgeblendet wird. Sukzessive, in inkremen-
talen Schritten, erhéht sich die Fragilitit des Prozesszusammenhanges.

In dem nun eingehender zu besprechenden makrosoziologischen
Prozessmodell FAKKEL (siehe Schaubild auf S. 63) beschreibt Clausen,
von einer addquat bewiltigten Katastrophe ausgehend, den sich ggf. tiber

61

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Jahrhunderte erstreckenden Prozess der Katastrophe.* Insgesamt benennt
er sechs Phasen der Katastrophe, die sich in drei Dimensionen des sozialen
Wandels erstrecken, die vorab zu erdrtern sind, um dann die Phasen im
Einzelnen besprechen zu kénnen. Die Darstellung des komplexen Modells
bleibt hier skizzenartig und auf das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit hin
gerichtet, schon da Clausen das Modell selbst unlidngst aktualisiert
vorgelegt hat, so dass zur detaillierten Auseinandersetzung insbesondere auf
diese Publikation verwiesen sei (vgl. Clausen 2003).

Drei Dimensionen des sozialen Wandels:
Ritualitat/Magisierung, Rapiditat und Radikalitat

A: Ritualitit/Magisierung:

Weil Gesellschaften, auch ihre Wissenschaften, niemals den Horizont ma-
gischer Erklidrungen zu tiberschreiten vermdgen, sie sich vielmehr lediglich
auf einer Skala zwischen den Polen ,,héchst magisiert” und ,,héchst sikula-
risiert” bewegen, bleiben sie stets darauf angewiesen, dass ihr figurativ sta-
bilisiertes System an Glaubenssitzen durch keinerlei Anlass grundlegend
hinterfragt wird. Eine Infragestellung der hochgradig sikularisierten, ver-
wissenschaftlichen Denkmuster wirft Gesellschaften wieder auf magische
Erklarungsmuster zuriick, da es keinen festen Grund gibt, auf dem diese
Denkmuster fulen. ,Katastrophen bedeuten auch Krisen der Mafistibe des
kausalen Denkens®, so Clausen, denn das kausale Denken sei als prinzipiell
stets fragile Institutionalisierung von Kausaltypen zu verstehen. Erst die
weitgehende Stabilisierung von Erwartungen in spezifischen kulturell ge-
pragten Mustern ermdglicht umfassende, also ,,weltvernetzte™ (vgl. Clausen
2003: 58) Beobachtungshorizonte. Erst diese Stabilisierung von Erwartungs-
zusammenhéngen ldsst den Menschen schlieBlich ,,Gesetzmifigkeiten™ er-
kennen, die entsprechend ebenfalls prinzipiell fragil bleiben. Innerhalb
diesen stabilisierten Mustern verbleibend kénnen kausale Zuschreibungen
denkend gepriift und rational erklirt werden.

39 Erstmalig verdffentlichte Clausen das Modell 1978 (vgl. Clausen 1978:
1181f.). Zur umfassenden Darstellung des Modells vgl. Clausen 1983: 43ff.,
Clausen 1994: 13-51 und Clausen 1994, sowie die Ergéinzung und Regionali-
sierung durch Geenen 1995a: 47ff. und 1995b: 177ff. 2003 stellte Clausen das
Modell erweitert, auf ,reale Gefahren” bezogen und dabei . soziologischen
Rat™ ableitend erneut vor, vgl. Clausen 2003: 51-76. Zum besseren Verstind-
nis ist ergéinzend die Lektiire des Buches von Wieland Jiger (Jiger 1977) zu
empfehlen, der auf Basis des Konfliktmodells von Hans Jirgen Krysmanski
Uberlegungen zur Katastrophe anstellt, die in das Modell Clausens Eingang
gefunden haben.

62

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Schaubild: Kieler Wiirfel

Rapidit&t

Legende:

x-Achse: Beschleunigung, y-Achse: Vernetzung, z-Achse: Magisierung

F Friedensstiftung, A Alltagsbildung, K1 Klassenbildung,

K2 Katastropheneintritt, E Ende aller Sicherheit, L. Liquidation der W erte™”

B: Rapiditdr

Eine grundlegende Erschiitterung dieser ,Paradigmen'’ lisst dann aller-
dings rapide simtliche auf diese gestiitzten Erwartungen virulent werden. Je
stabiler dieses System an Kausaltypen ist, desto umfassender ist das System
selbst gefihrdet, weil es zum einen immer stirkerem Rechtfertigungsdruck
ausgesetzt ist' und weil es zudem immer weniger auf unbestimmte Gefah-

40 Die Grafik wurde leicht verdndert entnommen aus Clausen 2003: 61.

41 Der Begriff des Paradigmas wird hier in Anlehnung an Thomas S. Kuhns
Theorie wissenschaftlicher Revolutionen verwandt. Gemeint ist eben, dass
auftretende Anomalien (die sich keinem Schema zweiwertiger Entweder-
oder-Rationalitit ohne Zulassen eines Dritten fiigen) die institutionalisierten
Rationalititsmuster grundlegend in Frage stellen und schliefilich eine Revolu-
tion im Sinne eines umfassenden Paradigmenwandels, also hier: einen umfas-
senden Wandel der institutionalisierten Rationalititsmuster auslosen (vgl.
Kuhn 1991).

42 Vgl. dazu die in dieser Arbeit noch hiufig herangezogene Arbeit von Kurt
Imhof und Gaetano Romano aus dem Jahr 1996. Der Rechtfertigungsdruck

63

hitps://dol.org/10.14361/8783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. O



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ren eingestellt ist und sich auf erwartbare Risiken einrichtet. Was dann als
Katastrophe beobachtet wird, ist der rapide und radikale Wandel aller si-
kular stabilisierten Erwartungsmuster, der alle Erklirungen wieder hoch-
gradig magisiert, also lediglich eine extreme Form des sozialen Wandels

(vgl. in diesem Sinne Clausen 1978: 1281f.).

C: Radikalitdit

Wiihrend in Phasen des Aufbaus immer umfassenderer Offertensysteme
Zeit selbst sich zu verlangsamen scheint, weil alle Erwartungen sich in im-
mer fernere Zukunft hinein erstrecken, geht, wenn dieses System stabilisier-
ter Erwartungsmuster eine grundlegende Erschiitterung erfihrt, auf einmal
alles viel zu schnell, die Zeit scheint sich zu beschleunigen. Die Handlungs-
optionen der Betroffenen reduzieren sich massiv, sie biilen die Fihigkeit
ein, spiirbar auf den sie erfassenden Prozess einwirken zu konnen. Die Ent-
scheidungsalternativen verknappen sich extrem und bleiben auf die unmit-
telbare Reichweite begrenzt (vgl. Geenen 2003: 15), bis schliefllich auch
diese noch eingebiifit werden und die Betroffenen in allgemeiner Lethargie
versinken (vgl. Clausen 1983: 71).% Weil komplexere Systeme immer
lingere Erwartungsketten auf bis dahin bewihrten Grundlagen aufbauten,
die nun zerriitten, alles also derart griindlich vernetzt ist, wird alles andere,
das gesamte System institutionalisierter Normen, Werte und Denkmuster,
radikal mit in Frage gestellt,

Die sechs Phasen der Katastrophe

Die Katastrophe erstreckt sich also in diese drei Dimensionen des sozialen
Wandels und sie durchlduft als Prozess sechs Phasen. Die erste Phase denkt
eine Gesellschaft, die nach der adidquaten Bewiltigung einer Katastrophe
extrem magisiert, extrem verlangsamt und weitgehend entnetzt ist. In die-
sem ersten Stadium ist die umfassend einschneidende Notlage allen glei-
chermafien prisent. In dieser Situation haben ,,[...] die Betroffenen die

steigt etwa, wenn nicht mehr verschiedene Gotter sich die Schuld fiir eine
Plage gegenseitig zuschieben kénnen, sondern nur mehr im Monotheismus
ein Gott zur Rechenschaft gezogen werden kann.

43 Ein historisches Beispiel fiir diese lethargische Stimmung ist wohl die von
Thukydides beschriebene Situation wihrend der Pest in Athen im Jahr 430,
dem zweiten Jahr des Peloponnesischen Krieges (vgl. Thukydides 2000:
14511.) Platon war drei Jahre alt, als die Pest wiitete, es wird an spiterer Stelle
in der vorliegenden Arbeit die These vertreten, dass er vor dem Hintergrund
dieser umfassenden Zerriittungen eine Notwendigkeit zur intellektualistischen
Stirkung des Guten sah, dass er damit als einer der ersten das Géttliche in
seiner Bedeutung wesentlich relativierte und damit die Bedingungen mitzuer-
schaffen half, die die Moderne erméglichten. Siche hierzu Gliederungspunkt
6.3, S.251-255.

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Gefahren und ihre Anzeichen mit bitterstem Realismus einzuschitzen ge-
lernt [...] und [kénnen, M.V.] ebenso realistisch Losungen von Scheinls-
sungen unterscheiden [...]" (Clausen 1983: 53). Alle sind optimal auf die
Beobachtung ihrer Umwelt eingestimmt, sie sind hochgradig resilient, weil
sie mit allem, also auch mit der unbestimmten und unbestimmbaren Gefahr
wrechnen®. Ein komplexes System langer Erwartungsverkettungen existiert
nicht. Wenn es nun gelingt, das grundlegend zerstérte Hintergrundver-
trauen™ wieder herzustellen, dann kann es gelingen, ,,,Frieden® zu ,stiften***
(Clausen: 1983: 56). Die Friedensstiftung (Stadium 1: Friedensstiftung, F)
stellt die Bedingungen fiir den Wiederaufbau lingerer Erwartungszusam-
menhinge. Die Katastrophe ist bewiltigt, schon dies stiftet grundlegendes
Vertrauen, das mit dem Satz Luhmanns als ,,Mechanismus zur Reduktion
von Komplexitit® erste Ordnung, also Verflechtungszusammenhinge
schafft (vgl. Luhmann 2000).

Im zweiten Stadium bildet sich ein Alltag (Stadium 2: Alltagsbildung,
A). Fiir die vorliegende Untersuchung ist dies die wichtigste Phase im Pro-
zess der Katastrophe. Die ,,Vertrautheit™ der ,.fraglos selbstverstindlichen
Welt™ entzieht dem Bewusstsein die volle Komplexitit der Welt und macht
Ordnung erst moglich, allerdings um den Preis von Folgenindifferenz. Un-
sicherheit wird durch Reduktion der Moglichkeiten absorbiert (vgl. Japp
1996: 49), darin ist jedoch bereits der Schritt von der Resilienz gegeniiber
der unbestimmten Gefahr zur Vulnerabilititskalkulation des Risikos ange-
legt. Uberleben bedeutet notwendig Ausblendung von Kontingenz: Der
,.Esel des Buridan®, der zwischen zwei gleichgrofien Heuhaufen steht, muss
verhungern, weil es ihm an Entscheidungskriterien fiir den einen oder den
anderen Heuhaufen fehlt.”® Der Mensch muss derart stindig wihlen. In der
Regel orientiert er sich dabei an mehr oder weniger bewussten, auch an un-
bzw. vorbewussten Strukturvorgaben, an Gewohnheiten, an momentanen
Stimmungen usw., die ihm stets schon den Raum der Méglichkeiten ein-
schrinken."® Der Mensch in Gesellschaft tendiert also zur ,,Strukturab-
hingigkeit: Wenn er ,rational™ entscheidet, so tut er dies im Rickgriff auf
vorangegangene Entscheidungen und beriicksichtigt dabei immer weniger
die volle Komplexitit der Méglichkeiten. Je detaillierter er seine eigene

44 Vgl. dazu Geenen (2003: 17), die den Begriff in Anlehnung an den der Hinter-
grunderfiillung bei Arnold Gehlen verwendet.

45 Dieses gerne bemiihte Gleichnis zum Aufzeigen der Unméglichkeit, zwischen
zwei gleichwertigen Losungen zu unterscheiden, wird zwar meist dem Scho-
lastiker Johannes Buridan (um 1300 geboren, gest. etwa 1358) zugeschrieben
und ist mit dessen Namen verbunden, es geht aber wohl auf Aristotels zuriick.

46 Die Personlichkeitspsychologie spricht hier von ,,Habits®, also von gelernten,
gewohnten Reiz-Reaktionsschemata, und von ,,Traits™, also Dispositionen zu
bestimmten Verhaltensweisen, die konsistent in verschiedenen Situationen
auftreten (vgl. Amelang/Bartussek 2001: 46-50).

65

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Struktur rational zu erfassen vermag, je genauer er also seine eigenen
Entscheidungskriterien zu tiberblicken glaubt, umso starker schriinkt er sich
auf diese ein, denn dies verspricht zuniichst den sichersten Erfolg: Es hat ja
schon funktioniert, also warum Neues ausprobieren? Dies lisst sich auf
ganze Gesellschaften verallgemeinern: Der vergangene Erfolg verfiihrt zur
Widerholung des Bewiihrten und zum Ausschluss anderer Moglichkeiten.

Von hier an aber lduft die Gesellschaft immer stirkeren Nebenfolgen
dieser Reduktion der vollen Komplexitit, bis hin zur erneuten Katastrophe,
entgegen; denn dieses Ausblenden von Moglichkeiten und das Festhalten an
in der Vergangenheit erfolgreichen Strategien bedeutet auf gesamtgesell-
schaftlichem Niveau eine umfassende Einschrinkung der Wahrnehmung,
also der ,.Sensibilitit” des Gesellschaftsganzen. Wihrend sich die Effizienz
des rationalen, also auswihlenden, planenden Handelns zunichst steigert,
nimmt die Wahrscheinlichkeit unvorhergesehener Nebenwirkungen konti-
nuierlich zu, fiir die immer weniger Aufmerksamkeit aufgewendet wird,
zumal noch lange Zeit die Nebenfolgen ausbleiben, im Gegenteil die positi-
ven Effekte lange klar iiberwiegen. Das anfingliche Ausbleiben der Neben-
folgen produziert jedoch immer auch selbst solche, etwa derart, dass der
Hunger gestillt, also mehr Menschen satt werden und sich die Population
erhoht (vgl. Clausen 1983: 58).7 Entsprechend wiichst die Wahrscheinlich-
keit unvorhergesehener und ungewollter Nebenfolgen exponentiell.

Derweil kénnen sich erste Spezialisierungen stabilisieren, es finden sich
»~Fachleute®, die sich jeweils spezifischen Ausschnitten des Wahrneh-
mungsganzen zuwenden, so auch im Bezug auf die ersten aufiretenden
Nebenfolgen. Wihrend das unmittelbare ,,Betroffenheitswissen® in seiner
ganzen Komplexitit von Generation zu Generation verblasst, hilt die
zustindige Fachelite im Bezug auf ihr jeweiliges Fach noch ein breiteres
Wissen aufrecht. Die ,,materiale Kultur” der Bewiltigungstechniken, also
der konkrete im eigenen praktischen Umgang mit den Dingen gewonnene

47 Dies ist auch das Thema der ,Logik des MiBllingens™ von Dietrich Dérner
(vgl. Dérner 2000, hier insbes. 22-321f.). Der Psychologe Dérner beschreibt
darin das ,beklagenswerte Schicksal von Tanaland™ als einer computerge-
stiitzten Simulation, in der zwdlf Versuchspersonen die Aufgabe gegeben
wurde, Tanaland zum Wohle der Bevolkerung zu regieren. Durchschnittlich
ergab sich dabei zunichst ein Anstieg der Bevélkerung als Folge des verbes-
serten Nahrungsangebotes und einer verbesserten medizinischen Versorgung.
Im 88. Monat des Versuchs kam es daraufhin zu einer nicht mehr auffangba-
ren Hungerkatastrophe. Dies, so Dorner, sei fiir das Denken in komplexen
Situationen beispielhafi: ,[...] anstehende Probleme (hier: der Nahrungsmit-
telversorgung und der Gesundheitsfiirsorge) wurden geldst, ohne dal3 dabei
die durch die neuen Problemlésungen entstandenen Fernwirkungen und damit
die neuen Probleme, die durch die Problemlésungen erzeugt wurden, geschen
wurden® (ebd.: 24, Hervorhebung im Original).

66

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

breite Erfahrungsschatz, wandert zu der Fachelite ab, die ,Katastrophen-
laien™ entlasten sich von der ,,Gemeinschaftsaufgabe Katastrophenschutz™
(vgl. Clausen 1994: 30). Zugleich beginnt die Fachelite sich mittels einer
eigenen ,Moral” ihren Stand zu sichern, es kommt zur ,Kastenbildung®.
Das Alltagshandeln kann sich derweil anderen Dingen zuwenden. Die
Kommunikation zwischen hilfeersuchenden Laien und Fachelite wird
schwieriger: Wihrend die Laien immer weniger Losungen selbst autbringen
und immer mehr auf Hilfe angewiesen sind, treffen sie bei der Fachelite zu-
nehmend auf Unverstindnis. Erste fachlich nicht zu bewiiltigende Neben-
folgen werden von diesen als ,unproblematisch* getarnt und die ,J[...]
Gesamtkonfiguration der betreffenden Gesellschaft wird von anderen, aktu-
elleren Problemen her definiert, und namentlich die politisch herrschafts-
ausiibenden Gruppierungen konzentrieren sich insoweit auf andere Quali-
titen* (Clausen 1983: 60, Hervorhebung im Original).

Die ausgeblendeten Destruktivkriifte™ werden sichtbarer, somit werden
erste Offerten und Erwartungsverflechtungen in Frage gestellt. Die Fach-
elite , kampft™ nun als Klasse (Stadium 3: Klassenformation, K) gegen die
Laien, indem sie Erfolge generiert, wo keine Losungen erforderlich sind,
wihrend sie Misserfolge uminterpretiert. Die einstige ,,Notgemeinschaft*
zerfillt in Klassen: ,,Die Werte der einen bedrohen die Werte der anderen,
sind dort Anti-Werte. Gut und Bése sind Standortfragen, wie Wahr und
Falsch” (Clausen 1983: 65). Damit reifien die Informationslinien ab, denn
ohne Glauben an die Richtigkeit der Information kommen auch die ,,wah-
ren” Katastrophenwarnungen nicht mehr an. Den Erwartungen wird so all-
miihlich ihre Grundlage entzogen. Wiihrend sie anfangs noch weitgehend
erfiillt werden konnten, bezichen sie sich nun lingst auf Unméglichkeiten.
Obwohl ein Gefiihl von dieser Unstimmigkeit heranwiichst, wird an den
eingespielten Kausaltypen und den im System mittlerweile objektivierten
Kategorien festgehalten, der Besitzstand wird gewahrt. Alternative Formen
(bzw. Paradigmen™) sind ohnehin nicht in Sicht, also wird der Glaube an
die Vorhandenen gestirkt.

Im Vierten Stadium machen sich die vernachlissigten und verschleierten
Probleme bemerkbar, die Katastrophe tritt ein (Stadium 4: Katastrophenein-
tritt, K). Das Anschlagen des gesellschaftlichen Warnsystems angesichts
erster Risikoeintritte wird nicht ernst genommen (vgl. Clausen 1983: 66), es
fehlt ohnehin an Interpretationsschemata bzw. adiquaten Reaktionsmog-

48 Der Begriff der Destruktivkrifte macht darauf aufimerksam, dass, wo arbei-
tend produziert wird, immer auch destruiert wird. Alle Arbeit bedeutet Ein-
griff in einen bereits bestehenden Prozess, somit zieht jeder gezielte und
produktive Eingriff stets destruktive, meist nicht gewollte Nebenfolgen nach
sich (vgl. Clausen 1988: insbes. 55ff).

49 Zum Begriff des Paradigmas vgl. Kuhn 1991.

67

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

lichkeiten. Die Fachelite wird fiir das Versagen angeklagt, sie weist jedoch
alle Schuld von sich, wahrend parallel auch die Machtelite an Handlungs-
fihigkeit emnbiifit. Die Laien kénnen derweil die Risikoquellen nicht mehr
identifizieren und den Katastrophen keine erklirenden Ursachen mehr
zuordnen. Die gesamte materiale Kultur, alle objektivierten und stabili-
sierten Erwartungsformen versagen (vgl. Geenen 1995a: 45). Diktatoren
sehen in dieser Situation ihre Chance, wenn es ithnen gelingt, das System
institutionalisierter Erwartungen rigoros umzudefinieren, z.B. indem sie du-
fBere oder innere Feinde entdecken, denen der Zusammenbruch des Systems
zugeschrieben werden kann. Eine gliicklichere Alternative konnte, so
Clausen, eine charismatische Retterpersonlichkeit sein, die mit ihrer ,,For-
tune” die Geschicke neu gestaltet (vgl. Clausen 1983: 68).

Nun bricht also zunichst die Erfiillung von Bediirfnissen, dann auch das
gesamte Offerten- und Normensystem zusammen. Die Gesellschaft wendet
sich gegen sich selbst, schockartig muss jeder feststellen, nicht gebraucht zu
werden. Dartiber hinaus verliert die Gesellschaft wie jeder einzelne Mensch
seine Souverinitit gegentiber anderen, denn in der Katastrophe bricht das
organisierte und stabilisierte Wechselspiel der Institutionen, auch des
Rechtsschutzes, der Giiterproduktion und -verteilung, (vgl. Clausen 1983:
70) das Begriffssystem selbst und alle in thm verankerten Rationalititstypen
zusammen. Das ,Ende der kollektiven Abwehrstrategien® (so die Benen-
nung des fiinften Stadiums des Modells, E) bedeutet damit auch Verlust der
Individual- wie Gesellschaftsgrenzen gegen die Umwelt, und damit Verlust
der Form. Die ,,[...] politisch-militirische Biindelung und Organisation so-
zialer Sanktionen* bricht zusammen, ,[...], die diese betroffene Gesell-
schaft als ,Ganzes® (als System, als ProzeB) bislang effektiv gegen andere
Gesellschaften (d.h. z.B. gegen andere Staaten) abgegrenzt (stabiliert)”
(Clausen 1983: 70, Hervorhebung im Original) hat. Die méglichen Folgen
konnen schlie8lich sein: Invasion durch Nachbarstaaten, der (Vélker-) Tod
oder zumindest, bei gerade doch noch gegliickter Stabilisierung der Grenze:
Traumatisierung.

Den Abschluss des Zyklus bildet somit die umfassende ,,Liquidation der
Werte” (so auch der Name von Stadium 6: L). Die sich durchsetzende all-
gemeine Abwertung aller Werte fiihrt schliefilich zum totalen Machtverlust
an die Umwelt. Nachbargesellschaften greifen ein und von den Opfern wer-
den mit Hoffhung auf eigene Vorteile nach der Zerstérung der eigenen
Werte die der anderen zu libernehmen versucht. Das Resultat 1st dann meist
nur ein ,,gesinnungsloser Pragmatismus®, und auch nach dem Abzug der
Interventen bleibt bei deren weiterer kultureller Vorherrschaft ein ,,Glacis
kulturell abhéngiger und imitierender ,gezdhmter Barbaren® [...]" (vgl.
Clausen 1983: 74).

68

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Anmerkungen zum Modell

Nun wurden in das Prozessmodell der Katastrophe, wie von Clausen vorge-
legt, bereits einige Implikationen entsprechend der weiteren Argumentation
eingearbeitet, die hier in aller Kiirze zu markieren sind. So spricht Clausen
als Tauschtheoretiker meist von Offerten, wihrend hier aus heuristischen
Griinden stirkeres Gewicht auf die Formulierung ,,stabilisierte Erwartungs-
muster* gelegt wurde, besser ist hier sogar von stabilisierten Wahrneh-
mungsformen zu sprechen, Der Formenbegriff eignet sich besonders, um
mit thm im weiteren Verlauf der Arbeit den Prozess der Hervorbringung
(resp. der Konstruktion) simtlicher durch einen Beobachter in Wechselwir-
kung mit seiner Umwelt vorgenommenen Unterscheidungen betonen zu
kénnen, ohne dabei auf verdinglichende Kategorien mehr denn unbedingt
notwendig zuriickgreifen zu miissen. Mit dem Begriff der Form wird eine
naive Objektontologie vermieden, ohne doch Objekte bereits kategorisch zu
negieren. Die soziologischen Formen, so Georg Simmel, gelten, ,,[...] wenn
sie einigermafien bestimmt sein sollen, nur flir einen relativ geringen Um-
kreis von Erscheinungen®™ (Simmel 2001: 25). Fiir diesen geringen Umkreis,
fiir den Moment aber miissen sie relativ bestimmt sein, um sie iiberhaupt
kommunizieren zu kénnen. So kann eine Form zunédchst einmal beides sein:
Prozess und Objekt, soziale und materielle Form. Dies ist im Folgenden
noch zu spezifizieren (siche insbes. S. 86-89), worauf hier bereits hingear-
beitet wurde.

Sodann ist die Stabilisierung von Kausalititstypen fiir Clausen Bedin-
gung flir kausales Denken. Erst auf der Basis dieser stabilisierten Grundlage
ist kausales Denken mdoglich, der Zerfall dieser Kausalititstypen wirft Ge-
sellschaften dann wieder auf magische Formen zuriick. In der vorliegenden
Arbeit wird dieser Gedanke verallgemeinert, dass sich im Laufe der Ent-
wicklung ,Kausalititsstufen™" stabilisieren, die selbst zur Grundlage weite-
rer Entwicklung werden. Sie erscheinen dann zum Teil derart verfestigt,
dass sie als Kategorien nicht weiter in Frage gestellt werden, so etwa der
Glaube an eine allgemein menschliche, unabhingig von dem Niveau der
stabilisierten Kausalititsstufen existierenden ,,Rationalitit”. Ganz allgemein
schligt sich dies in der Stabilisierung eines vermeintlich immer ,,objektive-
ren” Begriffssystems nieder, das tatsichlich selbst auf bereits stabilisierte
Wahrnehmungstypen bzw. -Formen angewiesen ist, das auf diesen beruht,
auf Formen also, die in letzter Konsequenz niemals ,objektiv* oder
whatiirlich™ und damit unverinderbar sind, sondern stets variabel und fragil
bleiben. Diese Arbeit wird sich im sechsten Gliederungspunkt mit solchen

50 Der Begriff der Kausalititsstufen wurde von Dieter Claessens zur Bezeich-
nung einer zumeist ungeplant erreichten Verhaltensebene verwendet, die
w[...] zur Basis (Grund, Kausalitit, Ursache) nichster Entwicklungen [...]*
wird (Claessens 1993: 322).

69

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

grundlegenden Formen ausfiihrlich beschiftigen. Dabei wird der historische
Charakter noch so elementarer Formen wie Raum, Zeit und Zahl, aber auch
des Werkzeuges und der Sprache, von Verwandtschaftssystemen und von
Macht behauptet, womit zugleich postuliert wird, dass sich auch diese
fundamentalen Formen, auf denen moderne Gesellschaften bauen, im
Grunde stindig wandeln. Diese Variabilitit der Formen wird jedoch
offenbar gerade in modernen Gesellschaften lingstmdglich ausgeblendet,
da eben, wie gerade dargelegt, stindige Variabilitit den Aufbau lingerer
Erwartungsketten erschwert. Umso dramatischer sind dann allerdings die
Folgen, wenn diese Grundlagen irgendwann doch nicht mehr halten, wie
Thomas S. Kuhn fiir den Bereich der Wissenschaft gezeigt hat (vgl. Kuhn
1991).*!

Zur Alltagsbildung

Die Stabilisierung komplexerer Offerten- bzw, Erwartungsmuster bedeutet
Verbesserung der Lebensverhiltnisse, relative Unabhingigkeit gegeniiber
den Fahrnissen der aktuellen Situation. Allerdings geht dieser Aufbau kom-
plexerer Verflechtungszusammenhinge mit der Bildung von Alltag, d.h. mit
der tendenziellen Reduktion von Wahrnehmungskomplexitit einher, mit der
Folge, dass sich — zunichst unbeobachtet — Nebenfolgen anhiufen kénnen,
die sich schlieBlich katastrophal bemerkbar machen. Dieses Modell der
Katastrophe gibt damit die Richtung vor, in welche die weitere Untersu-
chung zu gehen hat: Als besondere Aufgabe stellt sich die Untersuchung
des Prozesses der , Alltagsbildung”, denn nach der gelungenen Friedens-
stiftung setzt die neuerliche Katastrophe bereits in jenem Moment an, wo
nicht mehr die volle Komplexitit fir Entscheidungen herangezogen wird,
also in jeder Handlung. Kein Organismus wire, wie noch detaillierter be-
sprochen werden wird, Giberlebensfihig, miisste er in jedem Augenblick alle
Maoglichkeiten beobachten, die sich ithm bieten. Immer schon greift er auf
»Bewihrtes™ zurtick. Er tendiert zur Einschrinkung seiner Wahrnehmungs-
breite, mit der Folge, dass er auch ,,Fehler” begehen wird. Insgesamt ist da-
her Scheitern das Normale, stindig muss ein Organismus, ein Mensch, eine
Gesellschaft feststellen, dass er resp. sie mit den bewihrten Verfahrenswei-
sen in der neuen Situation nicht erfolgreich ist, entsprechend werden die
Verfahren korrigiert und neue Lésungsschritte probiert. Entwicklung auf
diese Weise heifit Evolution, sie verliduft entsprechend schwerfillig, zwei

51 Die zunehmende systemische Vernetzung aller gesellschaftlichen Bereiche
bei gleichzeitiger Aufldsung systemisch-stabilisierter Zusammenhinge be-
deutet heute allerdings, dass solche Paradigmenwechsel nicht mehr blofl auf
die Wissenschaft beschriinkt blieben, sondern das Gesamtsystem fundamental
erschiittern wiirden.

70

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Schritte vor und einen zurlick. Schwerwiegende Fehlentwicklungen bleiben
bei diesem Verfahren von ,Versuch und Irrtum® allerdings hdchstwahr-
scheinlich aus, weil ja stindig nachjustiert wird, weil stindig die Wahr-
nehmungsformen den neuen Notwendigkeiten angepasst werden.

Alltagsbildung ist also immer schon angelegt, doch wird sie nur in sel-
tenen Fillen katastrophentrichtig. Was aber begiinstigt die Katastrophe?
Wenn moderne Gesellschaften eine Zunahme an Katastrophen beobachten,
was hat diese als ungewdhnlich beobachtete Zunahme ausgelost? Katastro-
phen, so die dieser Arbeit im Anschluss an Clausen und Dombrowsky vor-
angestellte Annahme, falsifizieren die Verfahren von Gesellschaften, die
Probleme des Lebens zu meistern. Scheitern aber ist insgesamt normal,
stindig werden Verfahrensweisen falsifiziert, doch spricht man in der Regel
nicht gleich von Katastrophen. Begreift man dagegen Katastrophen als £x-
trem dieses normalen Scheiterns, dann lisst sich folgern, dass offenbar viele
kleinere Anpassungsmalinahmen zuvor unterblieben, die das Scheitern im
»hormalen” Rahmen gehalten hiitten. Formen wurden offenbar immer um-
fassender nicht mehr blof3 fiir den Moment, nur fiir einen relativ geringen
Umkreis an Erscheinungen fiir ,,verifiziert™ gehalten, offenbar wurden die
Erfolge aus der Vergangenheit vielmehr umfassend in die Zukunft hinein
prolongiert, ohne ihren insgesamt fragilen Charakter mehr hinreichend zu
erinnern. Offenbar tendieren moderne Gesellschaften zwecks Verlidngerung
der Handlungsketten dazu, das normale Scheitern, das sie an die Fragilitit
ihrer Formen erinnert, in besonderem Mafle zu unterbinden, mit der Folge,
Scheitern auf hohem Niveau wahrscheinlicher werden zu lassen. Offenbar
gelingt ihnen dies tiber derart lange Zeitriume, dass historische, insgesamt
fragile Wahrnehmungsformen als in sich ruhend, gleichsam substantiell ge-
dacht werden, eben als , Rationalitit” oder als ,Markt” usw., dass sie dar-
liber ganz umfassend ,vergessen®, dass nichts isz, sondern vielmehr alles
.im Werden®. Entsprechend stellt sich hier die Aufgabe fiir die vorliegende
Arbeit, den Prozess der Alltagsbildung ganz grundsitzlich, von seinen An-
fingen an, also mindestens anthropologisch zu untersuchen, um die Bedin-
gungen zu kliren, die dieser verdnderten Form des Umgangs mit dem
wnormalen Scheitern” zugrunde liegen.

Die Katastrophe als Verlust der Form von
Gesellschaften in Umwelten

Es konnen nun einige Uberlegungen angestellt werden, die bereits eine ge-
wisse Systematik erkennen lassen, unter welchen Bedingungen ein System
bzw. eine Gesellschaft dazu tendiert, sich radikal und rapide zu wandeln,

7

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

gar zu kollabieren, die eigene Grenze einzubiifien. Zunichst sind hierzu ei-
nige Strukturmerkmale von Gesellschaften zusammenzutragen, um daran
anschlieBend zu untersuchen, wie Gesellschaften beschaffen sein miissen,
um in insgesamt unbestiindigen Umwelten bestehen zu kdnnen. Eine Kli-
rung des Verstindnisses dessen, was mit dem Begriff ,,Gesellschaft™ be-
zeichnet ist, ist alles andere als trivial, vielmehr sind bereits in dieser
Konzeption alle Bedingungen der Katastrophe angelegt. Gesellschaften sind
keine bestimmbaren ,,Objekte™, sondern, wie zu zeigen ist, hochdynami-
sche, stindig variierende Formen, iiber die niemals hinreichend Wissen be-
stehen kann, um sie schlieBlich steuern und um mittels dieser Steuerung
Katastrophen als tber Gesellschaften ,hereinbrechende Ereignisse™ entge-
hen zu kénnen. Vielmehr . funktionieren™ Gesellschaften gerade, weil bzw.
sofern sie sich nicht rationalistisch auf bestimmte Steuerungsformen verlas-
sen.

Gesellschaften, so Walter L. Biihl, sind hochgradig dynamische Sys-
teme und mit einer auf Ordnung als Normalzustand gerichteten soziologi-
schen Theorie tiberhaupt nicht zu fassen. Noch immer dominiere in den
Sozialwissenschaften ein Bild von Gesellschaften als wohldefinierten, line-
aren und multistabilen Systemen, die von ihrer Umwelt nahezu unabhingig,
also ,,mechanizistische Entititen™ sind, die zwar komplex, dabei aber doch
statisch und mit einer linearen Kontrolltheorie dekomponierbar wiren,
wenn nur die zugrunde liegende Matrix hinreichend verstanden wird (vgl.
Biihl 1990, insbes. 1-31). Das Bild, das Biihl von modernen Gesellschaften
zeichnet, ist freilich ein ginzlich anderes, eines, das die prozessuale Seite
von Gesellschaften hervorhebt. Diese Grundkonzeption Biihls wird — er-
giinzt um Uberlegungen zum Verhiltnis von System und Umwelt sowie zu
Fragen gesellschaftlicher Rationalitit — im Folgenden kurz dargestellt, denn
sie gibt eine weitere gute Hintergrundfolie fiir die weiteren Uberlegungen.

Was Gesellschaften sind, dies soll im Folgenden gezeigt werden, lésst
sich nicht essentiell bestimmen, sie lassen sich allein in der Relation zu ih-
rer jeweiligen Umwelt adiquat begreifen. Dies wiederum hat Folgen im
Bezug auf die Frage, wie sich Gesellschaften dann den Problemen zuwen-
den koénnen, die sie herausfordern oder im Umkehrschluss, wie es ihnen hat
gelingen konnen, diese Herausforderungen zu bewiiltigen, obwohl tatsiich-
lich weder die Probleme, denen sich Gesellschaften gegeniiber sehen, noch
Gesellschaften selbst bestimmbar sind. ,,Rationalitit™ allein reicht ange-
sichts dieser generellen Unbestimmtheit offenbar nicht, um Gesellschatten
insgesamt resilient zu machen. Alles rationale Lernen durch Riickgriff auf
Vergangenes reicht nicht aus, eine insgesamt unbestimmte Zukunft kon-
trollieren zu kénnen, vielmehr fithrt die Ausweitung rationaler Kontrollan-
strengungen, die Welt so zu behandeln, als wire sie bestimmbar, insgesamt

72

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

offenbar zur Zunahme der unerwiinschten Nebenfolgen. Wie es scheint,
kénnen wir, so Nicholas Rescher,

.[...] nicht von der offensichtlichen Adiquatheit unseres Wissens in bestimmten,
begrenzten Bereichen [...] schlieflen, dass unser Wissen iiber die Weltprozesse
insgesamt addquat ist. Ebensowenig kénnen wir von der statistischen Adéiquatheit
unserer Information fiir unsere Zwecke und Interessen auf ihre unfehlbare Kor-
rektheit iiber einen unbegrenzten Bereich hinweg schlieflien. Die bloie Tatsache,
dass unser Wissen iiber die Welt auf der Grundlage der mit ihr durchgefiihrten
Interaktionen aufgebaut ist — dass immer eine Extrapolation vom Wahrgenomme-
nen zum noch nicht Wahrgenommenen enthalten ist — bedeutet, dass die Moglich-
keit von Uberraschungen im Prinzip niemals ausgeschlossen werden kann. Im
Gegenteil zeigt die Wissenschaftsgeschichte deutlich eine stetige Folge von evo-
lutioniren Uberraschungen. Solche Uberlegungen zeigen, dass das Wirkliche nur
unvollkommen rational ist — nur teilweise offen fiir die kognitive Durchdringung
von Intelligenzen, die selbst in der Wirklichkeit verwurzelt sind. Theoretische
Uberlegungen, verbunden mit den Lektionen der Erfahrung, lassen darauf schlie-
fen, dass das Ausmall, in dem die Wirklichkeit mit den Erfordernissen der Ratio-
nalitit kooperiert, ausdriicklich begrenzt ist” (Rescher 1993: 224).

Dies bedeutet aber, dass grundsitzlich die Frage nach der Steuerung von
Gesellschaften anders gestellt werden muss. Werden bislang wesentlich
Weisen der Optimierung rationaler Steuerungsverfahren erforscht, miisste
sich unter den Bedingungen der Zunahme von Nebenfolgen dieser Vorge-
hensweise der Blick mehr den Bedingungen zuwenden, die es Gesell-
schaften vorab aller rationaler Wahl ermdoglichten, fortzubestehen, den
Bedingungen also, die ,,Rationalitit™ sozusagen ,.einbetten”, die Rationalitdt
erst komplementiir zu dem machen, als was sie uns erscheint.

Gesellschaft als dynamisch-komplexes System

Gesellschaften, so Walter L. Biihl, sind keine wohldefinierten Systeme mit
weitestgehend bekannten Wahrscheinlichkeitswerten innerhalb des System-
zustandes und der Zustandsiiberginge. Vielmehr sind sie ,schlechtdefi-
nierte Systeme, die sich selbst organisieren, bei denen im Zeitverlauf neue
Variablen hinzukommen und alte wegfallen und deren Systemzustinde sich
unvorhersehbar dndern. Vor allem gibt es praktisch keine Systeme mit line-
aren Funktionen und Ablaufprozessen, diese sind immer nur teilweise durch
Dekomposition linearisierbar, wihrend in der Tiefendimension der Systeme
nichtlineare Phaseniiberginge dominierten. Deshalb bedeutet ,Linearisie-
rung™ durch Dekomposition ,[...] die Abbildung der gesamten Systemdy-
namik in Differenz- und Differentialgleichungen, die jedoch grundsitzlich
nur einen kontinuierlichen und inkrementalen Wandel bei gleich bleibender

73

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Parameterstruktur erfassen konnen [...]* (Biihl 1990: 3). Mehrdimensionale
Verhiltnisse wiirden auf diese Weise auf eindimensionale Aggregate redu-
ziert, die eigentlichen kritischen Probleme sozialer Dynamik dabei jedoch
villig ausgeblendet, so Biihl. Deshalb sei der Ansatz insgesamt falsch ge-
wihlt (vgl. Biihl 1990: 3f.).

Erst recht sind Systeme nicht monostabil, sie tendieren keinesfalls nach
Storungen aus der Umwelt zur Wiederherstellung des alten Systemzu-
standes als Gleichgewichtzustand. Soziale Systeme sind bestenfalls als aus
ultrastabilen Komponenten zusammengesetzte multistabile Systeme zu den-
ken:

[...] Ultrastabil ist ein System, wenn nicht nur negative Riickkopplungen der
Ausregelung der aus der Umwelt kommenden Storungen dienen, sendern wenn
negative und positive Riickkoppelungen in der Weise regulierbar und reorgani-
sierbar sind, daf} die entscheidenden Systemvariablen innerhalb bestimmter Gren-
zen gehalten werden kionnen. Multistabil sind Systeme, die eines oder mehrere
Subsysteme enthalten, die ultrastabil sind™ (Biihl 1990: 5, Hervorhebung im Ori-
ginal fett).

Die Ultrastabilitit von Subsystemen bedeutete bezogen auf das Prozess-
modell der Katastrophe FAKKEL, dass es nach der gelungenen Friedens-
stiftung zu keiner ,Alltagsbildung™ kime; denn weiterhin blieben alle
,»Subsysteme™, hier die Handelnden, optimal auf ihre Umwelt abgestimmt,
weil negative und positive Riickkoppelungen sie jederzeit zur Neujustie-
rung des ,Systems™ bewegen wiirden, ohne dass sie dabei jedoch ihre
wStruktur®, also die bereits stabilisierten Handlungsketten insgesamt einbii-
ffen wiirden. Nichts bliebe innerhalb eines solchen ,,multistabilen* Systems
dauerhaft unverindert, stindig wiirde sich das gesamte System gemill den
sich stindig wandelnden Umweltbedingungen umformen, dabei dennoch
eine Form iiber die Zeiten hinweg erhaltend. Ein multistabiles System ver-
eint also gewissermalen notwendige Flexibilitit mit ebenfalls notwendiger
relativer Stabilitit. Wie dies zusammen geht, wird in dieser Arbeit noch
ausfiihrlich besprochen. Zunichst ist hier aber die Biithl’sche Kritik an einer
Hlinearen Steuerungstheorie™ festzuhalten, die von Gesellschaften spricht,
als seien sie mechanizistische, jeweils durch ein allumfassendes Prinzip
(Vernunftwesen, der Mensch als auf Vertriige angewiesener Wolf usw.)
konstituierte Entititen (vgl. Biihl 1990: 13), die von ihrer Umwelt weitge-
hend unabhiingig sind. Er richtet diese Kritik ausdriicklich auch an jene
Denker der Systemtheorie, die Systeme von innen gesteuert, durchgehend
hierarchisch aufgebaut und weitgehend umweltinsensibel (als geschlossene
Systeme) denken. Systeme seien weitgehend von der Umwelt abhiingig
(vgl. Bihl 1990: 31), die Entgegensetzung von ,Mensch™ und ,,Natur” noch

74

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

immer ,,[...] Ausflul} einer ,Sonderstellungsanthropologie’, die den ent-
scheidenden Umdenkprozeld nicht geleistet hat™ (Biihl 1990: 32), dies gelte
auch fiir die Systemtheorie, die in der Autopoiese ein systeminternes und
alleiniges Konstitutionsprinzip sieht (vgl. insbes. Biihl 1990: 156ff., auch
3.

Auch ist nicht tatsiichlich die Komplexitit das gréfite Problem der Er-
kldarung und der Kontrolle der sozialen Systeme, sondern die dynamische
Seite dieser Komplexitit. Unterschiedliche Zeitskalen verschiedener Pro-
zesse, Uberlagerungen und Zufilligkeiten und evolutionire Irreversibiliti-
ten sind von einer linearen Kontrolltheorie nicht zu konzeptualisieren, die
lediglich unterschiedliche Systemkomponenten und deren Interdependenz
untersucht. Die ,Kontrollkapazitit™, das tatsichlich Kontrollierbare (meist
nach praktischen Uberlegungen ausgewihlte Kontrollparameter) von Ge-
sellschaften erreichen die tatsichliche ,,Designkomplexitit™, das mogliche
Niveau der Nutzung aller Systempotentiale, in der Regel bei weitem nicht
(vgl. Bithl 1988: 85 und Biihl 1990: 7). Deshalb sind soziale Systeme ,,[...]
zwar in statischer Hinsicht dekomponierbar (durch Systembildung, Hierar-
chisierung, Sequenzierung und Isolation), doch ihre tatsidchliche interaktive
Komplexitit wird damit oft eher noch gréBer” (Bithl 1990: 7). Die zugrunde
liegende ,,Matrix"” einer Gesellschaft sei durch eine lineare, systematische
Kontrolltheorie nicht zu ergriinden, so Biihl (vgl. ebd. 1990: 2).

Ziel der soziologischen Theorie muss daher, so Biithl weiter, eine allge-
meine Systemokologie sein, Hierzu ist es zu allererst notwendig, mit den
Denkgewohnheiten eines ,.mechanizistischen oder auch organizistischen
Determinismus* zu brechen. Okologische Systeme sind lose bzw. variabel
gekoppelte Systeme, was jedoch nicht mit Unbestindigkeit oder Indetermi-
niertheit zu verwechseln ist. Nur ganz wenige Variablen in einem odkologisch-
en System sind stark, die meisten hingegen sind nur schwach miteinander
verbunden, ,,D.h.: die verschiedenen Systemebenen oder auch Teilsysteme
der gleichen Ebene reagieren relativ unabhiingig voneinander, sie behalten
ihr Verhalten auch angesichts der Verhaltensinderung eines anderen
interagierenden Subsystems bei* (ebd: 38). Biihl ergiinzt allerdings, dass
dies jedenfalls fir die Kurzzeitperspektive gilt, wihrend in der Lang-
zeitperspektive und im Falle der Uberschreitung bestimmter Grenz- und
Schwellenwerte es durchaus zur Vervielfachung und Stirkung der Kopp-
lungen kommt. Letztlich kommt es auf die jeweiligen Umstinde an, auf die
LUmwelt* des Systems, wie stark oder wie schwach die Reaktionen ausfal-
len, die die Verinderungen auf einer Systemebene auf anderen Systemebe-
nen auslésen, Die Variablen sind jedenfalls hdufiger indirekt als direkt, cher
lose als eng miteinander verbunden, und dies dient evolutiondr der ,,[...]
Aufrechterhaltung lokaler Stabilititen bzw. [der, M.V.] Abpufferung und

75

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Verlangsamung der Selektion angesichts periodischer Stérungen in einer
vielfiltigen und wechselhaften Umwelt™” (ebd.: 38).

Systeme in Umwelten Teil |

Ein tieferes Verstindnis der Bedingungen relativer Stabilitit von Gesell-
schaften ldsst sich nur dann erlangen, wenn das entsprechende System nicht
fiir sich allein, sondern jeweils in engster Bezichung zu seiner jeweils spe-
zifischen Umwelt betrachtet wird. Offenbar reicht es nicht aus, Gesell-
schaften generell als Systeme zu begreifen, die ihre Formen mehr oder
weniger eng miteinander verkoppeln, vielmehr riicken die je spezifischen
Bedingungen in den Vordergrund, unter denen die eine oder die andere
Form, also die eher lose oder die eher enge Verkoppelung von Formen von
Vorteil ist.

Charles Perrow (der bei Bithl keine Erwihnung findet), hatte 1984
»~Normal Accidents™ (so der englische Originaltitel des im Deutschen unter
dem Titel ,Normale Katastrophen™ erschienenen Buches) in groftechni-
schen Anlagen als Resultat spezifischer Konstellationen von Systemkopp-
lung und Systemkomplexitit begriffen.”” Perrow unterscheidet, dhnlich wie
Biihl, lineare und komplexe Interaktionen resp. Systeme. Lineare Interakti-
onen bzw. Systeme zeichnen sich dadurch aus, dass in ihnen die einzelnen
Schritte nacheinander ablaufen, Fehler jeweils leicht zu identifizieren und
ihre Auswirkungen absehbar sind. (vgl. Perrow 1992: 107ff.). Hingegen
dienen in komplexen Interaktionen/Systemen einzelne Einheiten oder Sub-
systeme mehreren Funktionen gleichzeitig, zudem sind die Subsysteme
miteinander derart verkniipft, dass es zu Riickkopplungsschleifen kommen
kann (vgl. ebd.: 129). Deshalb sind komplexe Interaktionen nicht immer auf
einen exakt definierten Bereich begrenzt, vielmehr beeintrichtigen einzelne
Verdnderungen andere Systemebenen, ohne dass der Zusammenhang not-
wendig erkennbar ist (sie sind insofern, mit Biihl gesprochen, schlechtdefi-
niert). Beispiele fiir solche komplexen Interaktionen bzw. Systeme wiren
etwa die Gentechnologie oder Universititen, aber auch Kernkraftwerke,

In linearen Interaktionen besteht dagegen im Falle von Stérungen die
Maoglichkeit zum sinnvollen Eingreifen ,Punkt zu Punkt” (vgl. ebd.: 116).
Es fehlen Mehrfachfunktionen von Einheiten oder Subsystemen, die deren
enge riaumliche Nachbarschaft erforderlich machten; die Verbindungen —
etwa im Produktionsablauf — bleiben tibersichtlich. Hier nennt Perrow u.a.

52 Perrow gelangt darin zu einer Matrix, in der er verschiedene groBtechnische
Systeme auf die Achsen ,linear/komplex™ und ,lose/eng gekoppelt™ verteilt
und daraus Schlussfolgerungen sowie politische Ratschlige ableitet. Diese
Ergebnisse sind fiir die vorliegende Arbeit nicht von Belang, aber zum Lesen
empfohlen (vgl. Perrow 1992, insbes. 3551f.).

76

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Staudimme, den Schienentransport oder die FlieBbandproduktion als Bei-
spiele. Enge Kopplung, so Perrow, bedeutet nun, dass es zwischen zwei
miteinander verbundenen Teilen kein Spiel, keine Pufferzone oder Elasti-
zitiit gibt, wihrend eine lose Kopplung das Funktionieren bestimmter Teile
des Systems nach deren eigener Logik erméglicht. Deshalb kénnen lose ge-
koppelte Systeme, was allerdings nicht immer ein Vorteil sein muss, mit
Erschiitterungen, Storungen oder erzwungenen Anderungen im Ablauf
bspw. in der Produktion umgehen, ohne sich gefihrlich zu destabilisieren,
so Perrow (vgl. ebd.: 131). Hiufig verspricht die enge Kopplung von Pro-
duktionsabldufen zumindest kurzfristig die hohere Effizienz, sofern Stérung-
en im Produktionsablauf angemessen eliminiert werden kdnnen.

Mit diesem Vierfelderschema (lineares oder komplexes System, enge
oder lose Kopplung) zeigt Perrow, dass sich tendenziell besonders katastro-
phentriichtige Einrichtungen identifizieren lassen (vgl. ebd.: insbes. 399-
411), dass aber letztlich nicht kategorisch entschieden werden kann, welche
Formen der Kopplung am Ende die katastrophenresistenteren sein werden,
dies hingt vielmehr von dem jeweiligen System ab, in das diese Kopplun-
gen eingebettet sind. So sind enge Kopplungen innerhalb eines Kernkraft-
werkes zwar unabdingbar; gerade aufgrund dieser engen Kopplungen aber
sind Kernkraftwerke als komplexe Systeme hochgradig katastrophentriich-
tig. In anderen Einrichtungen industrieller Fertigung — wie z.B. der Flief}-
bandproduktion — sind enge Kopplungen zwar an der Tagesordnung, doch
fihren Stoérungen im Produktionsablauf hier nicht gleich zu Katastrophen,
weil die Auswirkungen eben nicht unkontrollierbar wuchern.,

Allerdings koénnen auf gesamtgesellschaftlicher Ebene die engen
Kopplungen innerhalb der Flielbandproduktion durchaus langfristig katast-
rophentriachtig sein, wenn sich etwa erst in der zweiten Arbeitergeneration
herausstellt, dass diese Produktionsform zu gesundheitlichen Schiden fiihrt,
die nun nicht nur das Krankensystem, sondern auch den ,,sozialen Frieden™
belasten (wihrend allerdings die FlieBbandproduktion selbst weitestgehend
storungsfrei umgestellt werden kann). Wenn diese Form der Fertigung — ge-
rade weil sie effizient ist und grofie Vorteile mit sich bringt — an immer
mehr Stellen zum Einsatz kommt, entstehen zudem Kumulationseffekte und
Phaseniiberlagerungen, die nicht schon an der einzelnen Produktionsstitte
absehbar waren (z.B. kritischer CO*-AusstoB, Beeintrichtigung des Sozial-
verhaltens immer breiterer Gesellschaftsschichten, Zulieferengpiisse usw.),
die ganz neue Arten von Problemen hervorrufen.”™ Entscheidend ist dann
nicht mehr, ob die Fliefbandproduktion, die sich {iber Jahrzehnte als effi-

53 Solcherart Prozesse werden in dem bereits erwihnten Buch unter dem Titel
Panarchy. Understanding transformations in human and natural Systems™ be-
sprochen (vgl. Gunderson, Holling 2002).

77

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

zient und vielleicht auch dkosozial vertriglich gezeigt hat, wesentlich aus
engen oder losen Kopplungen besteht. Vielmehr bildet dann die Flieffband-
produktion als Produktionsform auf einer emergenten Ebene eine eigene
Form, auf die sich Gesellschaften mehr und mehr verlassen, an die sie sich
also gewissermafien selbst eng koppeln.

Gesellschaften erhdhen sukzessiv ihre Abhingigkeit von bestimmten, in
der Vergangenheit vorteilhaften Verfahren, ohne dabei noch hinreichend zu
berticksichtigen, dass diese Verfahren nur unter den entsprechenden Bedin-
gungen vorteilhaft waren, die in der Vergangenheit galten.s"I Gerade die ge-
zielte, immer effizientere Nutzung dieser Verfahren aber veriindert die
Bedingungen mehr und mehr, die jener Effizienz einst zugrunde lagen.
Unterdessen aber sind die Verfahren selbst zur Grundlage weiterer Ent-
wicklung geworden, so kann nun nicht mehr einfach nach Ersatz gesucht
werden, vielmehr wird nun alles getan, um diese Verfahren, trotz der sich
verschlechternden Rahmenbedingungen, zu erhalten. Entsprechend begin-
nen die Transaktionskosten, in die Héhe zu schnellen, immer gréfer wird
der Aufwand, nun die Rahmenbedingungen herzustellen, die es gestatten,
das einst so effiziente Verfahren auch weiterhin beizubehalten. So kénnen
langfristig, auch tiber Jahrhunderte hinweg, stabile Formen, die die lingste
Zeit vollig unproblematisch erschienen, schlief3lich katastrophentrichtig
werden, ohne dass sie aufgrund der Komplexitit des Zusammenhanges da-
bei ursichlich tiberhaupt notwendig mit katastrophalen Entwicklungen in
Zusammenhang gebracht werden wiirden.

Es ldsst sich also nicht von dem Beobachtungswissen, das sich iiber
lange Zeitrdiume in bestimmten, begrenzten Bereichen als ,,wahr* erwiesen
hat, darauf schlicflen, dass dieses Wissen insgesamt ,wahr ist (vgl.
Rescher 1993: 224). Vielmehr kommt es stets auf die jeweiligen Umwelt-
bedingungen an, in welche die relevanten Formen eingebettet sind. Erst in
der Relation zu den jeweiligen Umweltbedingungen erweist sich der
»Wahrheitsgehalt™ der Aussagen. Wenn sich Umwelt aber stindig wandelt,
wie in dieser Arbeit angenommen wird, dann ergibt sich grundsitzlich die
Frage, ob so etwas wie ,rationale Steuerung™ tiberhaupt méglich ist, die
doch stets auf einen Ausschnitt des Ganzen beschrinkt bleiben muss. Of-
fenbar bleiben alle ,rationalen” Zusammenhinge insgesamt fragil, eben
blofl noch nicht falsifiziert, prinzipiell aber falsifizierbar, insofern niemals
objektiv wahr. Prinzipiell kann sich stindig alles verindern, auch die fun-
damentalen Kategorien okzidentaler Wissenschaft bleiben fragil, auch die

54 Diese Logik brachte, so die Vermutung, bereits mehrfach Hochkulturen zu
Fall. So koppelte sich etwa das alte Agypten an den Stoff Purpur, der die
Macht der Priesterkaste zuniichst hochgradig ,,effizient™ sicherte, bis die Pur-
purquellen versiegten und damit sogleich die Priesterkaste jegliche ordnungs-
stiftende Macht einbiifite.

78

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

stabilsten Industrieanlagen kénnen unter entsprechenden Umweltbedingun-
gen kollabieren. Wenn also rational gesellschaftliche Stabilitit dauerhaft
nicht herzustellen ist, diese Stabilitit vielmehr stets fragil, also gewisserma-
Ben provisorisch bleibt, wie ist es Gesellschaften dann gelungen, eine der-
artige Komplexitit zu entfalten?

Rationalitat in Gesellschaften

Gesellschaften sind also komplexe Systeme, sie miissen eine Vielzahl un-
vorhersehbarer Interaktionen — von einer auf Ordnung ausgerichteten Ge-
sellschaftstheorie aus gesehen: ,.Stérungen™ — verkraften, egal ob diese aus
dem System selbst oder aus der Systemumwelt kommen. Die Signale, die
einem Beobachter den Zustand des Systems anzeigen, sind stets ,,unscharf™,
mehrdeutig und missdeutbar, und entsprechend hoch ist die Wahrschein-
lichkeit, dass das ,,exakte” zielgerichtete Eingreifen von Akteuren in diesen
komplexen Prozess destabilisierend, statt stabilisierend wirkt (vgl. Klaus
Traube im Vorwort zu Perrow 1992: XI), dass es nichtindendierte Neben-
folgen hervorruft, die langfristig die Systemstabilitit grundlegend zu ge-
fahrden vermdgen. Es stellt sich daher die Frage, wie es ohne Steuerung
kommt, dass kollektives Handeln als relativ geordneter Ablauf beobachtbar
ist.

Nach dem Organisationssoziologen Karl E. Weick bedarf kollektives
Handeln keinerlei Einigkeit der Beteiligten {iber ihre Ziele, eine solche Ab-
stimmung ergibt sich vielmehr erst als Folge einander ubergreifender Ti-
tigkeiten, mit denen die Akteure zunichst unterschiedliche Ziele verfolgen
(vgl. Weick 1985: 134). Akteure verflechten ihre ,,Strebungen™ durch die
Erfahrung, dass das Verhalten anderer Personen unter bestimmten Umstén-
den in etwa vorhersehbar ist und deren Verhaltensweisen wiederum auf-
grund der gleichen Erwartungsstruktur mit den eigenen verbunden werden
konnen (vgl. ebd.: 144). Weil die Beteiligten ohne (zumindest ohne explizit
formulierte, exakt definierte) Gemeinsamkeiten auskommen, ist es ihnen
mdglich, komplexere Strukturen aufzubauen, als die einzelnen Akteure ver-
stehen konnten; und mit dieser grofleren Komplexitit konnen Strukturen zur
Bearbeitung, Lenkung und Ldsung von Problemen genutzt werden, von de-
ren Komplexitit sich kein Teilnehmer ,einen Begriff* machen konnte (vgl.
ebd.: 151 sowie 160). Dieses Inecinandergreifen von Erwartungen bildet
Verflechtungszusammenhinge, die niemand ,rational”® durchschaut, die
also relativ unbestimmt sind, die auflerdem nur lose miteinander verkoppelt
sind, in denen also auch unvorhergesehene ,,Storungen” eher begrenzt blei-
ben und somit das System nicht gefihrden. Zugleich bleibt ein Hochstmali
an Sensibilitit fiir Umweltveridnderungen erhalten: Weil die Verflechtungs-
zuammenhinge unbestimmt sind, schlieflen sie auch nichts kategorisch aus.

79

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Alles kann in diesen Abstimmungsprozess einfliefen. Organisationen, die
in hochgradig unsicheren ,,Umwelten™ agieren, deren Informationen also
munscharf™ und meist ohnehin nur begrenzt registrierbar sind, kénnen dage-
gen nicht von Bestand sein, wenn sie liber eine eng gekoppelte ,,Infrastruk-
tur” verfiigen, die sich kaum auf diese mehrdeutigen Inputs einzustellen
vermag. ,,Rational” erfassen die Akteure innerhalb der Organisation ohne-
hin nur einen Bruchteil der Information, die zu einem absoluten Verstindnis
der Umwelt erforderlich wire. [hre Rationalitit ist ebenso begrenzt wie die
der Organisation insgesamt.”

Wenn sich eine Organisation auf ihre ,,Rationalitit” verliefe, wiire sie
meist verloren. Das Bewusstsein, so Gregory Bateson, selektiert, es ist
.[...] eine systematische (nicht zufillige) Auswahl aus dem Rest™ (Bateson
1981: 556). Nur ein gewisses eingeschrinktes Mal} der Informationen, die
ein Mensch insgesamt aufnimmt, werde auf ,,den Schirm des BewuBtseins®

55 Siehe hierzu insbesondere das Konzept der ,begrenzten Rationalitit™
(bounded rationality) nach James G. March und Herbert Simon (March/Simon
1976). Die Autoren kritisieren darin explizit (hier insbes. 129ff) die
okonomische Entscheidungstheorie, dernach der Mensch in einer spezifischen
und eindeutig definierten Umwelt zu seinen Entscheidungen gelange. Akteure
siihen sich der ékonomischen Entscheidungstheorie zufolge zuniichst blof
einer begrenzten Anzahl von Entscheidungsalternativen gegeniiber, aus der
sie auszuwihlen hiitten. Zweitens lieflen sich die erwarteten Konsequenzen
auf nur drei Kategorien reduzieren, ndmlich Sicherheit, Risiko oder Unsicher-
heit. Drittens werde den Entscheidungstriigern stets eine vorhandene ., Nutzen-
funktion™ oder .,Priferenzordnung™ unterstellt, anhand derer die Konsequen-
zen zwischen erwiinscht und unerwiinscht eingestuft werden wiirden. Der
Entscheidungstriger wihlt dann viertens letztlich die Alternative, die zu den
bevorzugten Konsequenzen fithrt. Tatsichliche, ,,objektive Rationalitit” billi-
gen March und Simon nur dem Fall der Unterscheidung unter Sicherheits-
bedingungen zu. Sie bringen ihren Standpunkt wie folgt zum Ausdruck:
. Vom phinomenologischen Standpunkt aus kénnen wir von Rationalitit nur
in Verbindung mit einem Bezugsrahmen sprechen. Dieser Bezugsrahmen
wird durch die beschriinkte Kenntnis des rational handelnden Menschen deter-
miniert” (March/Simon 1976: 131). Herbert Simon schlug deshalb bereits
1955 vor, von Rationalitit nur zusammen mit passenden Adverbien wie
Lobjektiv subjektivt, | bewusst”, ,iiberlegt”, ,individuell” oder ,organisa-
tionsmiflig zu sprechen (vgl. Simon 1955: 54). Wihrend March und Simon
Rationalitit in Bezug auf die kognitiven Grenzen der beteiligten Akteure
definieren, betrachten John W. Meyer und Brian Rowan Rationalitit aus einer
institutionalistischen Perspektive. Rationailtit sei ein hochwirksamer Mythos:
., Once institutionalized, rationality becomes a myth with explosive organizing
potential [...]%, so Meyer und Rowan (Meyer/Rowan 1983: 27). Organi-
sationen iiberndhmen demnach lediglich Anwendungs- und Rationalititsmus-
ter aus ihrer Umwelt, sie imitieren sie und bleiben somit an ihre Umwelt
angepasst. Rationalitit sei demnach ein Glaube, der suggeriere, dass Proble-
me nur entlang ganz bestimmter, ,rational” kalkulierbarer Regeln geldst
werden konnten (vgl. ebd.. insbes. 24-27, sowie Scott 1992: 118).

80

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

tbertragen (vgl. ebd.). Dies gilt auch fiir Organisationen und ebenso fiir
Gesellschaften: Sich auf Rationalitit verlassend, sich auf diese Form ,eng
koppelnd®, unterbinden sie all jene Abstimmungsformen der Akteure, die
mit viel mehr Komplexitit umzugehen in der Lage sind, als sie selbst
wrational” rekonstruieren kénnten. Formen der rationalen Planung , funktio-
nieren” also nur deshalb, weil sie eingebettet sind in einen unbestimmten,
ungeplanten Abstimmungsprozess. Rational begreift der Mensch nur Aus-
schnitte aus seiner Umwelt, die insgesamt nicht rational ist. Sein Uberleben
ist nur im Zusammenspiel seiner Rationalitdt mit der Gesamtheit der der
Rationalitidt immer schon vorgingigen Abstimmungsleistungen, man konnte
sagen, der ihr vorgingigen Organisationsformen, gesichert; dem Menschen
dringt aus seiner Umwelt iiberhaupt nur ins rationale Bewusstsein, wovon
sein Uberleben nicht primér abhéngt.

Allerdings strukturiert der moderne Mensch Teile dieser Umwelt nach
dem Vorbild der Rationalitiit, wo abermals gilt, dass auch diese Teilberei-
che nur deshalb funktionieren, wie sie nach dem Vorbild der Rationalitiit
funktionieren sollen, weil ihr irrationaler” Hintergrund die entsprechenden
Bedingungen fiir dieses Funktionieren gleichsam ,,systemisch”, man konnte
auch sagen, komplementir ausgleichend, stellt. Die FlieBbandproduktion ist
effizient und Gkosozial vertriglich, weil und insofern zum einen die Arbei-
ter als ,,black boxes™ in diesen Prozess stets noch ein gewisses Mal} an Un-
bestimmtheit einbringen®, welches sich der rationalen Planung entzieht,
das aber gerade dadurch alle miteinander verkoppelten Formen flexibel
bleiben ldsst. Die Arbeiter sind sozusagen das ,,Schmiermittel”, das die eng
gekoppelte, auf Effizienz ausgerichtete rationale Produktionsweise erst er-
moglicht. Zum anderen ist das komplexe gesellschafiliche Gesamtsystem
insgesamt derart lose gekoppelt, dass es die negativen (destruktiven) Folgen
dieser Fertigungsweise weitgehend auszugleichen vermag. Die FlieBband-
produktion lisst sich also durchaus durch detaillierte Ablaufplanung ratio-
nal optimieren. Diese in einem begrenzten Zusammenhang entwickelten
Optimierungsmethoden lassen sich durchaus zumindest teilweise auf andere
Bereiche tibertragen, so dass sich der Eindruck aufdringt, hinter dieser
Form der Planung stehe letztlich eine ,,Wahrheit”, ein Gesetz. Tatsichlich

56 Vgl. dazu den Beitrag von Christoph Deutschmann unter dem Titel ,,System-
zeit und soziale Zeit” (Deutschmann 1984). Deutschmann zeigt darin, wie
sich die unterschiedlichen Zeitformen der kapitalistischen Produktionsweise
auf der einen und der systemischen Zeitformen der Arbeiter komplementir
entwickeln: Die warenformige Linearisierung der Zeit zum Zwecke der opti-
mierten Produktionsabliufe wire ohne das Komplement der systemischen
Zeitvorstellungen der Arbeiter iiberhaupt nicht moglich, so liefie sich der Ar-
tikel von Deutschmann verdichten. Entsprechend problematisch ist es dann,
wenn das okonomische Zeitarrangement dieses systemische Komplement
mehr und mehr durchdringt, wie von Deutschmann beschrieben.

81

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

aber bleiben diese ,,Gesetze™ eingebettet in einen unbestimmten Hinter-
grund, der ihnen erst ihre Stabilitit verleiht. Nur weil die Bedingungen so
sind, wie sie sind, kénnen sich bestimmte Formen derart stabilisieren, dass
sie selbst als unveriinderliche ,,Wahrheiten” erscheinen. Dies wird aber im-
mer schwieriger, wenn Gesellschaften zu glauben beginnen, die vermeintli-
chen Gesetze hinter den Formen seien Konstanten, losgeldst aus Raum und
Zeit und unabhingig von allen Umweltbedingungen.

Systeme in Umwelten Teil Il und das Beispiel des Marktes

In komplexen Systemen, so noch einmal Walter L. Biihl, ist jede Determi-
nation iiber mehrere Ebenen verteilt und fur die auf diesen Ebenen verteil-
ten Regulationsmechanismen gibt es erhebliche Substitutionsmdéglichkeiten.
Die je nach spezifischem Kontext und entsprechend der funktionalen Erfor-
dernisse eingerichteten Kopplungsformen (eng bzw. lose) sind fiir die
Adaptabilitit des Systems gegeniiber Umweltverinderungen entscheidend.
Komplexe Systeme erhalten nach Biihl gegeniiber ihrer Umwelt ihre eigene
Form dadurch aufrecht, dass ,,Module™ unterschiedliche Kopplungen aus-
bilden, die sowohl Anpassung an Umweltverinderungen als auch relative
Stabilitit der Form erméglichen (vgl. Biihl 1990: 38). Entscheidend ist da-
bei, dass zu viel Flexibilitit gegeniiber einer sich wandelnden Umwelt die
Identitiit und die Verarbeitungsfihigkeit, zu viel Stabilitit hingegen die Re-
aktionsfihigkeit des Systems beeintrichtigt. Ohne Flexibilitit verliert ein
System den Kontakt zu seiner Umwelt, ohne Stabilitit wire es den Umwelt-
verinderungen hilflos ausgeliefert, wire es von dieser somit iiberhaupt
nicht mehr zu unterscheiden (vgl. ebd.: 41). Es kommt also wesentlich auf
die ganz individuelle Einpassung jeder beobachteten Form bzw. jedes Sys-
tems in die jeweilige Umwelt an, darauf, dass jede Form fiir sich ein opti-
males Mal} zwischen zu viel und zu wenig Flexibilitit entfaltet. Sodann
muss das so gefundene ,,optimale Mittel”, miissen die derart relativ stabili-
sierten Verflechtungszusammenhiinge des Systems bzw. der Form auf hé-
herem Niveau abermals sich den Umweltbedingungen gemill anpassen
kénnen usw. Mit anderen Worten: Alles muss sich stéindig dndern resp. dn-
dern kannen. Dies aber bedeutet, dass simtliche, selbst noch die grundle-
gendsten, als relativ feste Kopplungen beobachteten Formen in sich einer
Wandlungsdynamik unterliegen, von der ein Beobachter eben gar nicht sa-
gen kann, wann und wie sie sich dndern werden, auch wenn die Formen
noch so lange stabil erscheinen. Wenn sich die Umwelt verindert und sich
die flexibel gekoppelten ,Module® des Systems anpassen, bedeutet die
Rede vom System notwendigerweise, dass sich auch alle anderen Module
bzw. Strukturen verindern (also selbst noch so fundamentale Kategorien
wie die des Raumes und der Zeit), selbst wenn sich dies jeglicher Beob-
achtbarkeit entzieht.

82

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Die Fliebandproduktion als eng gekoppeltes Produktionsmittel ist vor
diesem Hintergrund nur méglich, weil sie in einen insgesamt dynamischen
Zusammenhang eingebettet ist, der auch die FlieBbandproduktion immer
wieder zu — wenngleich nur geringfligigen — Anpassungen veranlasst. Au-
Berdem ,,puffert” das lose gekoppelte Gesellschaftssystem (mit Biihl miisste
man sagen, andere ,Module® dieses Systems) eine Vielzahl unerwiinschter,
oftmals unbeobachteter Nebenwirkungen solcher Formen ab, es kann sie
ausgleichen, ohne dass sogleich das Gesamtsystem gefihrdet wire. So
erhiilt sich evolutioniir, nicht aufgrund rationaler Planung, ein Flieigleich-
gewicht (Ludwig von Berta]anffy”) von notwendiger Flexibilitit und
notwendiger Stabilitit der gesellschaftlichen Formen. Dieser Abstimmungs-
prozess wird jedoch erschwert, wenn sich die gesellschaftlichen Formen
immer umfassender stabilisieren, sich also insgesamt immer enger koppeln,
wenn Gesellschaften beginnen zu glauben, irgendetwas sei — aus allem
Wandel geldst — tiber alle Zeiten hinweg unverinderlich. Dieser Prozess ist
besonders tiickisch, weil, wie oben gezeigt, enge Kopplung in vielerlei
Hinsicht Effizienzvorteile verspricht. Unerwiinschte Nebenwirkungen aus-
zuklammern, ist erklartes Forschungsziel, alle Stérungen eines Produktions-
prozesses sind zu eliminieren; gerade dies verspricht hdufig den hochst-
moglichen Gewinn. Diese Logik aber gilt eben nur auf ,,Aggregatebene”,
auf Systemebene bedarf es genau dieser ,,Stérungen®, die die Aggregate auf
kleinstem Niveau falsifizieren, die sie also zu Anpassungsmalinahmen auf-
fordern. Je mehr solcher Aggregate also aus dem Anpassungsprozess

57 Bertalanffy (1977) selbst greift auf ein nicht mehr zugingliches Buch von
David Rittenberg zuriick (David Rittenberg 1948: The Application of Isotope
Technique to Problems of Biology and Medicine), um mit dessen Worten sein
Verstindnis von Flieligleichgewichten zu erdrtern: ,,Jedes organische Gebilde
scheint [...], von einem bestimmten Gesichtspunkt betrachtet, als bestindig,
als beharrend; gehen wir aber einen Schritt tiefer, so finden wir, daBl diese Be-
harrung einen stindigen Wechsel der nichst untergeordneten Systeme bedeu-
tet: Der chemischen Komponenten in der Zelle, der Zellen im vielzelligen
Gesamtorganismus, der Individuen in den tberindividuellen Lebenseinheiten.
In diesem Sinne wurde gesagt [...], ein beliebiges organisches System sei im
Wesentlichen nichts anderes als eine hierarchische Ordnung im dynamischen
Gleichgewicht stehender Ablaufe [...]. [Wir kénnen daher organische For-
men] betrachten als Ausdruck eines geordneten Geschehensflusses, als Aus-
druck eines geordneten Systems von Kriften™, soweit Rittenberg. Nun von
Bertalanffy weiter: .,Demnach ist der lebende Organismus ein System, das
sich in einem Stofftransport von betrichtlicher Geschwindigkeit erhdlt [...].
Wenn wir aber nach den Gesetzen fragen, die diesen dynamischen Zustand
der Organismen beherrschen, so finden wir uns in einer schwierigen Lage.
Die iibliche Physik und physikalische Chemie sagen uns so gut wie nichts
dariiber, warum ein lebender Organismus in vielen Bezichungen als etwas
héchst Paradoxes erscheint, wenn man ihn vom Standpunkt der konventio-
nellen Physik aus betrachtet™ (Bertalanffy 1977: 26).

83

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ausgeklammert werden, umso gréBer wird die Wahrscheinlichkeit, dass die
Folgen dieses Ausbleibens von Anpassungsmafinahmen irgendwann auch
nicht mehr von dem Gesamtsystem abgepuffert werden kénnen. Katastro-
phentriichtig wird dieser Zusammenhang erst recht dann, wenn ganze
Gesellschaften sich auf bestimmte Steuerungsformen einschrinken, von
denen sie ,rational” glauben, dass diese die effizientesten seien, wenn sie
also meinen, die ,,Gesetze™ ein flr allemal erkannt zu haben, die einer
optimalen Funktionsweise zugrunde liegen.

Entscheidend ist dabei nicht die je spezifische Form, auf die sich Ge-
sellschaften fixieren, sondern allein die enge Kopplung selbst, d.h. die Tat-
sache der Fivierung auf spezifische Formen, was zugleich bedeutet, dass
alles, was die Funktion dieser spezifischen Formen stort, gezielt ausge-
schaltet wird, also auch all jene Zeichen, die sonst Lernprozesse ausldsen
wiirden. War es seit der franzosischen Revolution das (noch relativ unbe-
stimmte) Paradigma der Rationalitit, so ist es heute der Markt, dem als ver-
absolutierter Form mehr und mehr Steuerungskompetenz zugeschrieben
wird, weshalb an dieser Stelle das Beispiel des Marktes in Kiirze vor dem
Hintergrund obiger Ausfithrungen angesprochen sei.

Von dem Markt wird seit Adam Smith gesagt, dass er, wenn man ihn
sich selbst tiberliel3e, wie eine ,unsichtbare Hand" zu einem Paretooptimum
fithren, also eine kollektive wie individuell wiinschenswerte Verteilung
wirtschaftlicher Guter erreichen wiirde (vgl. Beckert 1997. 12f,, sowie
Smith 2003). Die private Verfolgung der individuellen Interessen, der
Lnatiirliche Triecb des Menschen®, sein angeborener Egoismus (vgl.
Manstetten/Hottinger/Faber 1998, insbes. 133f), fithre zum gréfiten Nutzen
fiir die Allgemeinheit, wenn dieser Mechanismus nur nicht durch irgend-
welche merkantilen Eingriffe in dieses freie Spiel der Krifte gehemmt
werde (vgl. Smith 2003). Doch gelangte Adam Smith als Moralphilosoph
des 18. Jahrhundert zu dieser Vorstellung des sich selbst regulierenden
Marktes doch nur vor dem Hintergrund eines fiir ihn selbstverstindlichen
Menschenbildes, das immer schon ausgleichend auf eventuelles ,,Marktver-
sagen® wirkte. Die individuellen, egoistischen Interessen, die Smith dachte,
tiberschnitten sich in vielfiltigster Weise mit denen des Gemeinwohles.
Weil es diese Uberschneidungen gab, konnten sich die ,Individuen* in ihrer
Interessenverfolgung nicht tatsichlich von den Interessen des Gemeinwoh-
les abkoppeln, oder umgekehrt: Wenn sich ein Individuum derart entwi-
ckelte, wurde es von anderen gesellschaftlichen ,Modulen” friiher oder
spiter zur Korrektur des eingeschlagenen Kurses veranlasst. Die Smithsche
Logik von der Verfolgung der Eigeninteressen war also im Grunde eine
Wechselwirkungslogik, die nur ,funktionierte”, weil das ,individuelle™
Handeln eigentlich gar kein individuelles, sondern ein aus der Relation der

84

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

LHIndividuen™ zu dem sie einbettenden Gesellschaftsganzen motiviertes
Handeln war.

Die ,,unsichtbare Hand" von Smith funktionierte also (wenn man denn
einmal annimmt, dass sie funktionierte), weil sie unsichthar war, weil sie
ihre tatsiichliche Wirkungsweise dem planenden, rationalen Zugriff ver-
barg. Die ,Idee” der unsichtbaren Hand resultierte aus der Beobachtung,
dass sich vor dem Hintergrund eines gesamtgesellschaftlich-kulturellen Ge-
fliges, in dem sich Smith vorfand, Vorteile ergeben, wenn dem Markt gré-
Bere Freiheiten gelassen werden; aus der Beobachtung, dass der einzelne
Mensch sein Potential besser auszuschopfen vermag und damit zum Ge-
meinwohl beitrigt, wenn er aus den liberkommenen, tradierten Fesseln re-
lativ befreit wird. Vor dem Hintergrund des obigen Modelles kénnte man
sagen, dass das System insgesamt mehr Vorteile durch eine Flexibilisierung
seiner Kopplungen erlangte. Diese Vorteile aber ergaben sich eben strikt
relational im Bezug auf den gegebenen Systemzustand. Vor dem Hinter-
grund dieser strikten Relationalitiit ldsst sich also sinnvoll iiberhaupt nicht
sagen, was diese Flexibilitit eigentlich war, die ,Effizienzvorteile™ bedeu-
tete; es ldsst sich tiberhaupt nicht sinnvoll sagen, dass es ,der freie Markt™
war, der zu diesen beobachteten Vorteilen fiihrte, weil es ,,den Markt”“ zu
keinem Zeitpunkt als flir sich bestehende Entitiit tatsichlich gab. Der Markt
ist zu jedem Zeitpunkt ein anderer, er ist nur in der Relation zu dem Ge-
samtgefiige aller den Markt einbettenden Formen, das dariiber ,entschei-
det”, wie sich das Gesamtsystem entwickeln wird. Entsprechend lasst sich
also gerade vor dem Hintergrund der Biihl’schen Argumentation zur Kom-
plexitiit gesellschaftlicher Systeme die Fragwiirdigkeit der Annahme plau-
sibilisieren, ,,der Markt* wire das geeignete Mittel, Steuerungsprobleme
moderner Gesellschaften zu bewiltigen, denn dies wirft nur wieder die
Frage auf, was denn ,,der Markt™ resp. die Bedeutung des Marktes fiir den
Menschen ist: Wieder ist also der Mensch in der Verantwortung. Im Ge-
genteil kann nun aber gerade mit Biihl gesagt werden, dass, sich auf ,.den
Markt™* zu verlassen, bedeuten wiirde, die tatsichliche Komplexitiit der Be-
dingungen, die das ,,Funktionieren* des Marktes, die schlief3lich das Fortbe-
stehen komplexer Gesellschaften erméglichen, ausblenden und damit die
Wahrscheinlichkeit des Scheiterns kontinuierlich erhéhen wiirde. Fatal 1st
diese Logik dann, wenn Gesellschaften meinen, alle ,Nebenwirkungen®
darauf zurtickfiihren zu kdnnen, dass das zentrale Prinzip, auf das sie sich
verlassen, noch zu sehr getriibt ist von anderen Faktoren, dass also der
Markt nur noch nicht frei genug wiire, sich giinzlich zu entfalten, ohne sich
mehr die Frage nach der Bedeutung des Marktes zu stellen,

Der Markt ist selbstverstindlich hochgradig voraussetzungsvoll, er
funktioniert™ nur komplementir zu jenen ,systemischen™ Bedingungen,

85

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

die ihm immer schon voraus sind.”® Der Markt selbst ist eine historische
Form, die ihre Bedeutung stindig in Wechselwirkung mit allen ihn einbet-
tenden Formen verédndert, entsprechend muss die Bedeutung des Marktes
auch stiindig neu begriffen werden, will man nicht dem Fehlschluss verfal-
len, es handele sich dabei um eine Art ,natiirliches Gesetz". ,.Den Markt™”
rational auf eine spezifische Funktion zu reduzieren, ihn derart zu instru-
mentalisieren, wiire gerade keine Losung des Problems, dass sich komplexe
Gesellschaften nicht rational steuern lassen.

Formen

Die Bihl'sche Systemtheorie wirft noch eine ganz andere grundlegende
Frage auf, die hier kurz angesprochen werden soll. Es ist die Frage, ob
tiberhaupt sinnvoll von Systemen zu sprechen ist, wenn doch die so be-
zeichneten Formen sich tatsichlich in jedem Augenblick auf die sich wan-
delnde Umwelt einstellen, wenn auch jedes ,Modul” resp. jedes ,,Sub-
system™ als Teil des Systems also in einem direkten Anpassungsverhiltnis
zu anderen ,,Modulen/Subsystemen™ und seiner Umwelt steht. Was macht
dann noch die Grenze, damit also die Form des Systems, aus?”’ Diese

58 Vgl. dazu bspw. die zentralen Schrifien des ,Kommunitaristen™ Amitai
Etzioni, der sich Zeit seines Lebens um die Klirung der sozialen Bedingungen
des Marktes bemiiht und nach einem , dritten Weg™ zwischen totaler Markt-
dominanz und staatlichem Uberengagement sucht (exemplarisch Etzioni
2001}, vgl. auch Mark Granovetters Formulierung von der ,,Embeddedness™
des Marktes, der zufolge alles zweckgerichtete Handeln und jede wirtschaftli-
che Aktivitit eingerahmt sei von sozialen Beziehungen (vgl. Granovetter
1985), sowie die Schrift von Jens Beckert zu den ,,Sozialen Grundlagen wirt-
schaftlicher Effizienz", so der Untertitel des Buches ,,Die Grenzen des Mark-
tes™ von 1997, worin der Autor édltere und neuere soziologische Klassiker von
Emile Durkheim iiber Max Weber zu Talcott Parsons, Anthony Giddens und
Niklas Lubhmann kritisch aufarbeitend. Als radikales Gegenstiick zu dieser
Denkrichtung ist durchaus die Lektiire Gary S. Beckers (vgl. Becker 1998) zu
empfehlen, der jegliches Handeln mit einem radikalen dkonomisch-rationalen
Ansatz zu erkldren versucht, und dabei m.E. eher die Grenzen dieses Modells
—wie kaum einer seiner akademischen Kontrahenten es besser vermocht hiitte
— aufzeigt.

59 Fiir Luhmann entsteht die Grenze im Akt einer Unterscheidung, die nicht fir
den Beobachter ,,im Vollzug™, sondern lediglich fiir einen ihn beim Beobach-
ten beobachtenden Beobachter oder aber fiir den Beobachter selbst durch
nachtrigliche Reflexion vorangegangener Unterscheidungen beobachtbar ist.
Die Grenze ist demnach nichts ,,Objektives®, sondern ein Beobachterartefakt.
So auch das System selbst: Das System grenzt sich von seiner Umwelt ab und
bringt dabei sich selbst und seine Umwelt hervor, ohne den Akt dieser Her-
vorbringung zu reflektieren. Die Grenze zwischen System und Umwelt lasse
sich nicht, so Luhmann, objektiv oder wie bei einem Kérper durch seine Haut
kennzeichnen. ,,Diese Form von Grenze (die natiirlich nur fiir einen externen
Beobachter sichtbar ist und im System einfach nur lebt) entfillt bei Systemen,

86

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

Arbeit vermag nicht hinreichend die Vor- und Nachteile des Denkens in
Systemen aufzuarbeiten, zumal die unzihligen Systemtheorien selbst noch
derart voneinander abweichen, dass schon eine Einigung dariiber, was diese
mit ,,Systemen™ bezeichneten, kaum zu erlangen wiire; eine solche Klirung
ist fiir den Erkenntniszusammenhang dieser Arbeit jedoch auch nicht erfor-
derlich. Im Folgenden wird, wie schon vorab, der Systembegrift durchaus

die im Medium Sinn operieren. Diese Systeme sind iiberhaupt nicht im Raum
begrenzt, sondern haben eine véllig andere, namlich rein interne Form von
Grenze. Das gilt schon fiir das BewuBtsein, das sich eben dadurch vom Ge-
hirn unterscheidet und nur so die neurophysiologische Selbstbeobachtung des
Organismus ,.externalisieren™ kann. Es gilt erst recht fiir das Kommunikati-
onssystem Gesellschaft, wie seit der Erfindung der Schrift oder der Erfindung
des Telefons evident ist. Die Grenze dieses Systems wird in jeder einzelnen
Kommunikation produziert und reproduziert, indem die Kommunikation sich
als Kommunikation im Netzwerk systemeigener Operationen bestimmt und
dabei keinerlei physische, chemische, neurophysiologische Komponenten
aufnimmt. Jede Operation trigt — anders gesagt — zur laufenden Ausdifferen-
zierung des Systems bei und kann anders ihre eigene Einheit nicht gewinnen.
Die Grenze des Systems ist nichts anderes als die Art und Konkretion seiner
Operationen, die das System individualisieren. Sie ist die Form des Systems,
deren andere Seite damit zur Umwelt wird™ (Luhmann 1998: 76f.). Was zum
System gehort oder zur Umwelt, ist dann eine Frage der Zurechnung. Mit die-
ser Konzeption ldsst Luhmann nur das Entweder-oder zu: Entweder System
oder Umwelt, tertium non datur; zwischen beiden ist die sich im Prozess reali-
sierende, aber scharfe, beide voneinander trennende Grenze. Was aber, wenn
ein Beobachter gar nicht in dieser Weise unterscheiden wiirde, sondern seine
Beobachtungen als Prozess einer Wechselwirkung weder der Umwelt, noch
dem System, sondern immer der Einheit dieser Unterscheidung, hier eben ein-
fach der Wechselwirkung ,,zuschreiben® wiirde? Oder wenn der Beobachter
weder der Umwelt, noch dem System, sondern etwas Drittem (z.B. dem als
das logisch Andere gedachte ,,Gottliche™) ursiichlich zuschreiben wiirde? Die
Zichung einer scharfen Grenze zwischen System und Umwelt ist erst vor dem
Hintergrund der Moderne und ihrer umfassenden Verdinglichung der Wahr-
nehmungswelt, ihrer Zweiteilung in etwas Transparentes, Invariantes auf der
einen und etwas Intransparentes, Verinderliches auf der anderen Seite ohne
. Vermittlung™ zwischen beiden Polen méglich geworden. Ist aber die Grenze
zwischen System und Umwelt uneindeutig (es wird behauptet, dass sie bis
zum Beginn der Moderne immer uneindeutig war. Siche dazu weiter unten in
dieser Arbeit), so werden auch das System und seine Umwelt uneindeutig.
Lubmann beschreibt freilich ,,moderne™ Gesellschaften. Eine Untersuchung
aber, die sich den Bedingungen umfassender Katastrophen zuwendet, darf bei
dieser reinen ,positiven” Beschreibung nicht stehen bleiben, es konnte sein,
dass: sie damit gerade das Wesentliche unbeobachtet lisst, nimlich die Mog-
lichkeit, dass diese scharfe Grenzziehung urséichlich sein konnte fiir umfas-
sende Katastrophen. Verwendete diese Arbeit also jene systemtheoretische
Dikfion, argumentierte sie ,,modern™, ohne die Bedingungen dieser Moderni-
tit mit veflektieren zu kdnnen, die Bedingungen der scharfen Unterscheidung,
die ja, so die waiter zu verfolgende Argumentation, als potentiell katastro-
phentrichiig keitisiert wird.

87

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

verwendet, es wird aber zugleich etwa von Menschen und von
Gesellschafien als Formen gesprochen; denn diese Bezeichnungen tragen
selbst eine Bedeutung, die der Systembegriff zumindest allein nicht hinrei-
chend zu transportieren vermag, obwohl sie doch nicht anders denn ,,syste-
misch® (aber eben nicht: systematisch) zu denken sind. Der vorliegenden
Arbeit geht es gerade darum, auf die Grenzen des Denkens in ,Exaktheit”
suggerierenden Kategorien hinzuweisen und die aus diesem Denken resul-
tierenden Probleme fiir den katastrophensoziologischen Diskurs greifbar zu
machen. Sie kann, ja sic muss sich daher eine gewisse Unschirfe erlauben,
die in anderen Zusammenhingen gerade zu vermeiden wiire,

Wo also von Systemen die Rede ist, ist hier lediglich die ganz grundle-
gende Definition anzusetzen, dass jedes ,,Teil™ (besser: jede Form) inner-
halb dieses Systems (also ebenfalls einer Form) mit jedem anderen Teil
(jeder anderen Form) zusammenhingt, mit jedem anderen Teil ,,kommuni-
ziert”, was mit anderen Worten bedeutet, dass es eingebettet in eine Umwelt
(anderer Formen) zu denken ist, mit der es insgesamt umfassend ,. kommu-
niziert”, von der es also niemals durch eine scharfe Grenze getrennt ist.
Eine Unterscheidung zwischen zwei Arten der Kommunikation (also intra-
und intersystemisch bzw. zwischen System und Umwelt) ist mit anderen
Worten das Resultat der Beobachtung, insgesamt jedoch irrefiihrend, weil
dem zu tiberwindenden Substanzdenken, der Unterscheidung von Subjekt
und Objekt geschuldet, Gerade nicht gemeint ist jedenfalls, dass Systeme
autopoietisch geschlossen seien, denn dies ist ebenso wenig zu begriinden,
wie sich ihre Offenheit begriinden lidsst. Vielmehr ist davon auszugehen,
dass Systeme bzw. Formen stets mehr sind, als einem Beobachter zugiingig
ist, sie sind also weder geschlossen, noch offen, sondern gegeniiber dieser
Unterscheidung indifferent, denn die Unterscheidung von Offenheit oder
Geschlossenheit setzte Systeme und ihre Umwelten als Objekte, ohne diese
Objektform noch weiter zu hinterfragen, noch hinterfragen zu kénnen.

Bereits einleitend wurde mit Nikolaus von Kues und mit Gregory
Bateson behauptet, dass das Denken notwendig darauf angewiesen sei, sich
gewisse Konstanzen zu schaffen, es also Diskretionen setzt, wo eigentlich
alles sich im Fluss befindet. Diese Diskretionen sind jedoch nicht fiir sich,
thnen kommt nicht tatsdchlich losgeldst von dem Prozess ihrer Beobach-
tung eine eigene Existenz zu, zumindest lieffe sich darliber nichts aussagen.
Zugleich aber sind sie doch ,existent”, schon in dem Moment, in dem sie
beobachtet werden. Mit dem Begriff der Form kann von etwas gesprochen
werden, das ,;real” existiert, ohne dass es zu dieser realen Existenz einer
wmaterialen” Grundlage bediirfte. Der Begriff der Form verzichtet dabei
darauf, die Grenzen dieses real Existenten stets exakt zu bestimmen, er
verzichtet demnach auch darauf, exakt die Bedingungen kldren zu wollen,
wie es zu dieser Grenze kommt. Mit Georg Simmel liefie sich dies so

88

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

ausdriicken, dass es hier nicht darum geht, efwas endgiiltig in seinem We-
sen bestimmen und erkennen zu wollen. Es zeigt sich nédmlich, so Simmel,
sobald man denn glaubt, eine Sache in ihrer vollstindigen Einheit erkannt
zu haben, ,[...] daB man mit ihr fiir das Verstindnis der Welt nichts
anfangen kann, dall siec mindestens eines zweiten Prinzips bedarf, um
befruchtet zu werden. Der Monismus treibt tiber sich hinaus zum Dualismus
oder Pluralismus [...]" (Simmel 1996: 107). Dies auszudriicken, eignet sich
der Formbegriff eher als der Systembegrift, der doch stets wieder selbst zur
Verdinglichung neigt, zum Glauben, es gibe so etwas wie ein ,,Wirtschafts-
system® als tiber die Zeit hinweg konstante Entitit, mit scharfen Grenzen
zur Umwelt dieses Systems, die auch noch operativ geschlossen seien. Mit
dem Formbegriff sei gerade dem Umstand Ausdruck verlichen, dass das,
was als Form bezeichnet wird, allein als Prozess besteht, also in der Rela-
tion zu den Umstéinden, aus denen heraus diese Form abgegrenzt wird,
sowie in der Relation zu allen Formen, die jene abgegrenzte Form
umgeben. Eine Form ist also rein relational, im Bezug auf andere Formen
und somit in jedem Augenblick schon wieder etwas anderes, letztlich
unbestimmbar. Noch einmal mit Simmel:

Einen Gegenstand erkennen, so stellte Kant fest, heifit: in dem Mannigfaltigen
seiner Anschauung Einheit bewirken. Aus dem chaotischen Material unseres
Weltvorstellens, dem kontinuierlichen Flu3 der Eindriicke, sondern wir einzelne
als zu einander gehorig aus, gruppieren sie zu Einheiten, die wir dann als ,Ge-
genstinde® bezeichnen. Sobald wir die Gesamtheit der Eindriicke, die zu einer
Einheit zusammenzubringen sind, wirklich in eine solche versammelt haben, so ist
damit ein Gegenstand erkannt. Was aber kann diese Einheit anderes bedeuten, als
das funktionelle Zusammengehoren, Aufeinanderhinweisen und -angewiesensein
eben jener einzelnen Eindriicke und Anschauungsmaterialien? (Simmel 1996:
103f1.).

2.4 Zwischenfazit

Die ,.konstruktivistische Wende* innerhalb der Sozialwissenschaften hat
seit den 70er-Jahren auch in der katastrophensoziologischen Forschung zu
einem Perspektivenwechsel von einer auf Objekte fixierten zu einer stirker
relativistischen, das Prozessuale deutlicher betonenden Betrachtungsweise
gefihrt. Dieser Paradigmenwechsel stellt allerdings das soziologische Be-
schreibungssystem selbst vor grofle Schwierigkeiten, bleibt die Soziologie
doch in ihrer Beschreibung, auch wenn sie den Prozess zu denken versucht,
notwendig auf vergegenstindlichende Kategorien angewiesen. Zugleich
zeigte sich, dass die Frage nach Faktoren bzw. Risiken, die die gesamtge-

89

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sellschaftliche Stabilitdt katastrophal gefihrden, insgesamt falsch gestellt
ist, da per Definition nicht gewusst werden kann, was die Fihigkeiten einer
Gesellschaft, mit Katastrophen umzugehen, letztlich real falsifizieren wird,
andernfalls kénnten sich Gesellschaften auf diese (kalkulierbaren) Risiken
einstellen, Tatsdchlich aber sehen sie sich unbestimmten und unbestimmba-
ren Gefahren ausgesetzt, weshalb eingangs die These aufgestellt wurde,
dass sich die katastrophensoziologische Forschung stirker den Bedingun-
gen zuwenden muss (und bereits insbesondere im Zuge der Nachhaltigkeits-
und der Resilienzdiskussion zuwendet), die eine Gesellschaft gerade gegen
diese unbestimmten Gefahren widerstandsfihig machen. Es muss also ge-
fragt werden, wie es Gesellschaften gelingen konnte, sich angesichts dieser
ungewissen Gefahren und der Unfihigkeit zur umfassenden Steuerung zum
Trotz doch erhalten zu kénnen und dabei sogar ein hohes Maf3 an Komple-
xitit zu entfalten. Wenn iiber die Gefahren nichts ausgesagt werden kann,
dann gelangt die rationale Planung notwendig an ihre Grenzen, entsprech-
end miissen gerade jene Bedingungen untersucht werden, die die ,,vorratio-
nale” Abstimmung von Gesellschaften auf eine insgesamt unbestimmte
Umwelt ermdglicht haben. Dazu muss die Untersuchung simtliche Katego-
rien, um die es ihr wesentlich geht (Katastrophe, Gesellschaft, Umwelt, so-
dann im Folgenden der Mensch usw.), entsprechend vorsichtig herleiten,
ohne die Kategorien selbst als vermeintlich aus ihrem historischen Zusam-
menhang herausldsbare, rational bestimmbare Objekte zu behandeln,

Mit dem katastrophensoziologischen Modell FAKKEL wurde in diesem
Sinne zuniichst die Katastrophe als sozialer Prozess skizziert, der in jeglicher
Handlung angelegt ist, da jede Handlung notwendig auf Komplexititsre-
duktion angewiesen ist, also immer schon andere Méglichkeiten ausgeklam-
mert sein miissen, um sich fiir eine bestimmte Handlungsform entscheiden
zu kénnen. Die Stabilisierung von Verflechtungs- bzw. Erwartungszusam-
menhingen reduziert Komplexitit, sie macht es dem Menschen moglich,
sich planend bestimmten Ausschnitten des gesamten Raumes der Moglich-
keiten zuzuwenden. ,Rationalitit” ist nur in solchen begrenzten, erst
stabilisierten Zusammenhingen moglich, vor deren Hintergrund sich ein
Akteur gemil seiner ebenfalls stabilisierten Bediirfnisse bestimmte Ziele
setzen kann. Insgesamt bewegen sich Gesellschaften auf einer Skala zwi-
schen den Polen ,hichst magisiert™ und ,,hdchst sikularisiert™. Es gibt kein
Jenseits dieser beiden Pole, keine immergiiltige Objektivitit, keine Wahr-
heit, die Rationalitit dauerhaft als dominante Weise des Menschen, sich in
Umwelt zu verhalten, sichern wiirde. Im Gegenteil: Wenn die stabilisierten,
auf insgesamt ungedeckten Offerten aufbauenden Erwartungszusammen-
hiange (mit Kuhn: ihre Paradigmen) zusammenbrechen, kollabieren auch die
Grundlagen der institutionalisierten Rationalititsmuster, dann greifen Ge-

90

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN

sellschaften wieder (noch stirker als auch unter hochgradig sdkularisierten
Bedingungen) auf magische Erkldrungsformen zuriick.

Mit Walter L. Bihl wurde sodann ein Bild von komplexen Gesell-
schaftssystemen gezeichnet, die sich als Totalitit dem rational planenden
Zugriff grundsitzlich entzichen, Die Designkomplexitit tiberragt die Kon-
trollkapazitit in der Regel bei weitem. Angesichts der insgesamt unbe-
stimmbaren Umwelt, in der sich Gesellschaften entwickeln und dabei ein
Netz von tiberwiegend losen und eher wenigen engen Kopplungen spinnen,
stellt sich daher auch aus diesem Blickwinkel die Frage, welche Rolle der
Rationalitit tatsichlich zukommt; und auch hier zeigte sich, dass sie allen-
falls eingebettet in einen insgesamt nicht rationalen Hintergrund ,.funktio-
niert”, dass aber Gesellschaften, die sich auf Rationalitit verlieffen, lang-
fristig nahezu notwendig katastrophal scheitern mussen. Moderne Gesell-
schaften tendieren dennoch, wohl vorwiegend aus Effizienzgriinden, da-
zu, sich entlang spezifischer Formen nach dem Vorbild einer verabsolu-
tierten Zweck-Mittel-Rationalitdt immer enger zu koppeln. So erwarten sie
bspw. zu viel von dem Markt, der doch selbst bloB eine historische und da-
mit stindig variierende Form ist, die sich an die sich wandelnden Umstinde
anpassen konnen muss. Der Markt wird zu einem zentralen Prinzip erho-
ben, das der Mensch rational begriffen zu haben glaubt, entlang dessen sich
andere Formen ausrichten, mit der Folge insgesamt immer engerer Verkop-
pelungen gesellschaftlicher Formen. Engere Kopplung aber bedeutet, dass
es weniger Spiel zwischen den gesellschaftlichen Formen gibt, dass also die
Chance, negative Entwicklungen durch andere Formen auszugleichen, ten-
denziell abnimmt, die Katastrophentrichtigkeit also steigt. Wie ,,Rationali-
tit* auf Gesellschaftsebene nur dann funktioniert, wenn die ihr zugrunde
liegenden Bedingungen dauerhaft gegeben sind, so vermag auch der Markt
nur dann den ,,Wohlstand der Nationen™ (Adam Smith, vgl. 2003) zu stei-
gern, wenn die ihn komplementir einbettenden, systemisch gewachsenen,
stabilisierten Formen dauverhaft ihre komplementir ausgleichende Funktion
ausfiillen kdnnen.

Schon bevor mit Georg Simmel auch der Begriff der Formen spezifi-
ziert wurde und seine Vorteile gegeniiber einem deshalb dennoch nicht
verzichtbaren Systembegriff hervorgehoben wurden, legte dieser Glieder-
ungspunkt groflen Wert darauf, simtliche Formen als Wechselwirkungs-
phinomene zu begreifen, die sich nur in der Relation zu ihrer jeweiligen
Umwelt, also den sie umgebenden Formen begreifen lassen. Formen haben
demnach keinen essentiellen Gehalt (zumindest bedarf es dieses Gehaltes
nicht), obwohl sie doch existieren, sobald sie ein Beobachter — als durch
diese Beobachtung bereits bedeutungsvoll — beobachtet. Was aber tatsiich-
lich den Gehalt einer Form ausmacht, lésst sich allein aus den Bedingungen
erschliefien, aus denen heraus die Form geformt wurde. Formen existieren

9N

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

also allein in der Beobachtung, entsprechend verdndern sie sich stindig, je
nach dem Zusammenhang, aus dem heraus und in den hinein sie beobachtet
werden. Letztlich bestehen Formen also nur in der Unterscheidung zu allen
anderen Formen, also zur Umwelt der unterscheidenden und unterschie-
denen Formen, sich dauernd verdndernd. Freilich bleibt diese Eingrenzung
des Formenbegriffes noch recht abstrakt, mit Inhalt wird sie im Folgenden,
mehr jedoch noch im vierten und fiinften Gliederungspunkt gefiillt werden.

92

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Menschen in Umwelten

Im weiteren Verlauf dieser Arbeit ist also eine Rekonstruktion des Prozes-
ses zu versuchen, wie sich Gesellschaften vorab jeglicher ,,Steuerung® bzw.
Einschrinkung auf eine spezifische ,,Rationalitiit”, vorab der immer engeren
Kopplung des Systems stabilisierter Erwartungszusammenhiinge an eine
spezifische | instrumentelle” Form, hinreichend Offenheit und Flexibilitit
fir Rickkopplungen mit ihrer Umwelt, bei gleichzeitigem Erhalt grundle-
gender Verflechtungszusammenhiinge, haben erhalten kénnen. Bevor es
Gesellschaften gab, haben schon unendlich viele Organismen diese Leis-
tung vollbracht, in jeweils ganz spezifischen Umwelten ein exakt auf diese
Umwelten abgestimmtes Mal} notwendiger Flexibilitit wnd hinreichender
Stabilitit zu entfalten. Auch dem Menschenvorldufer ist diese Abstimmung
gelungen, schon bevor schlieilich auch der Homo sapiens als bereits selbst-
bewusstes Wesen — doch noch ohne einen Begriff von Rationalitit — sich
als Form in Abstimmung mit seiner Umwelt hat stabilisieren kdnnen. In ei-
ner ersten Anniherung lohnt es, sich diese Abstimmungsleistungen des
Menschen anzuschauen und hierzu zunichst auf einen Diskussionsstrang
innerhalb der okzidentalen Wissenschaften zuriickzugehen, der sich seit ih-
ren Anfingen mit der Frage des Verhiltnisses von Organismen und der
Umwelt der Organismen beschiftigte. Es ist dies die auf Aristoteles zuriick-
zufiihrende Diskussion um ,Vitalismus® und ,Mechanismus™. Vor dem
Hintergrund dieser Auseinandersetzung formulierte Helmuth Plessner ein
Bild vom Menschen, das den obigen Ausfithrungen am chesten gerecht
wird, insbesondere weil es einen grundlegenden Rahmen zeichnet, wie das
Verhiltnis von Mensch und Umwelt in einer ersten Anndherung gedacht
werden kann. Mit dieser ersten Skizze der Mensch-Umweltbeziehung wer-
den weitere Probleme aufgeworfen, die dann zum niéchsten Gliederungs-
punkt tiberleiten, in dem der Prozess der Genese der menschlichen, dann
der gesellschaftlichen Formen ausfithrlich aufgearbeitet werden wird,
Zunichst ist zu untersuchen, was denn den Menschen als Form kenn-
zeichnet. Oben wurden komplexe Systeme derart beschrieben, dass eine

93

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Vielzahl von (relativ) losen und eher wenigen (relativ) festen Kopplungen
vorab jeder rationalen Steuerung fiir ihre Adaptabilitit und ihre Resilienz
verantwortlich ist. Ein derart beschatfenes System lisst sich aber nicht de-
terministisch bestimmen, es lisst sich nicht definieren, weil es in jedem
Augenblick bereits wieder zahlreiche Verinderungen vollzogen hat. Eine
Definition ginge nur um den Preis, dass sich die Beobachtung gegeniiber
dem tatsiichlichen gesellschaftlichen Wandel abschliefit. Das gleiche muss
nun auch fiir ,,den Menschen™ gelten, auch dieser verfiigt demnach nicht
tiber ein festes, objektiv bestimmbares Wesen, das hier definitorisch voran
gestellt werden koénnte. Entsprechend gilt nun noch mehr, dass vom
Menschen zu sprechen weiterhin bedeutet, ihn lediglich als Ereignis zu
nehmen, das etwas anzeigt, ohne zu sagen, was genan es anzeigt. Seine
Form ist dabei weiterhin weitgehend unbestimmt zu lassen, allein in ihrer
Beziehung zur Umwelt ist die Form des Menschen zunichst niher zu be-
schreiben, bevor dann weitere Erdrterungen das Bild schirfen.

3.1 Vom teleologischen Prinzip zur

Neubewertung des Verhidltnisses

von Form und Umwelt
Fiir die gesamte Tradition, die heute als ,.\.fitzilismus“1 bezeichnet wird, galt
die Annahme, dass es eine, wie auch immer geartete , Lebenskeaft” ge_ﬁen
miisse, die fiir den Prozess des Lebendigen, seine Einheit, verantwortlich ist.
Mit ,.Entelechie” bezeichnet Aristoteles diese Kraft, die auf eing Velien-
dung hinstrebt, die als teleologisches Prinzip allen Entititen ihre Einheit
gibt. Die Seele als ,,vollendete Wirklichkeit™ organisiert den Kérper, der
Same bildet den Kérper durch eine Art von Beseelung, eine ,,ars vitalis®™,
kraft eines besonderen Formprinzips, der ,Entelechie” (vgl. Driesch 1922:
13 und 15). Der Auftrieb der Evolutionstheorien (Vererbung) und die Ent-
wicklung der Embryologie sowie die Untersuchungen zu dem Phinomen
der Regeneration (Epigenese)” fiihrten zu einer Wiederbelebung des vitalis-
tischen Gedankens in der neuzeitlichen Wissenschaft. Im Mittelpunkt der
Diskussion stand nun die Frage, ob generell die Strukturen und Funktionen

1 Der Vitalismus, so wie er den Denkansitzen der im Folgenden erwihnten
Hans Driesch und Helmuth Plessner zugrunde lag, hat sich in der Auseinan-
dersetzung mit dem Aristotelischen Entelechiebegriff als Folge des Cartesi-
anischen Dualismus von ,res cogitans™ und ,res extensa®, im Grunde sogar
erst in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhundert formiert (vgl. Driesch 1922,
zum Entelechiebegriff auch Wildfeuer 2003).

Vgl. hierzu das im Text folgende Beispiel der Seeigel bei Hans Driesch.

-2

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

lebendiger Systeme allein mit den Mitteln der physikalisch-chemischen
Naturwissenschaften kausal-mechanisch erklirbar seien, oder ob es hierzu
spezieller immaterieller Faktoren bedarf, die, so Armin G. Wildfeuer im
Handworterbuch der Philosophie, ,[...] planmiflig, zielstrebig (teleolo-
gisch) und eigengesetzlich (autonom) Gestalt und Funktion von Organis-
men mit bedingen, so dass sie einen selbstzentrierten Sinn und eine
sinnstiftende, die Selbstregulation bestimmende Ganzheitsform haben™
(Wildfeuer 2003: 667).

Bereits in der Antike warf diese Frage das Problem auf, wie denn, einen
solchen immateriellen Faktor angenommen, sich dieser zu dem ,,Materiel-
len* des Organismus verhalte, in welchem Verhiltnis beide Formen zuein-
ander gedacht werden konnten. Wihrend sich die Positionen iber die
Jahrhunderte hinweg unverséhnlich gegeniiberstanden und die besseren Ar-
gumente mal auf der einen, dann auf der anderen Seite gesehen wurden,
machte es die Beschaffenheit des ,,ars vitalis”, weder Stoff, noch Kraft zu
sein, den Vitalisten in Folge der bedeutenden naturwissenschaftlichen Ent-
deckungen an der Schwelle zur Neuzeit zunehmend schwerer, ihre Annah-
men gegen mechanistische Deutungen zu verteidigen. Die Beweislast hatte
sich geradezu umgekehrt: Wihrend anfangs der Entelechiefaktor als wahr-
scheinlich galt und von seinen Kritikern zu widerlegen war, war es nun na-
heliegender anzunehmen, dass die Besonderheit des Lebendigen nur noch
nicht, wohl aber letztlich mit kausal-rationalen Mitteln zu erklaren sei. Bis
heute ist dieser Beweis nicht erbracht’, so konnte der vitalistische Gedanke
insbesondere zum Anfang des 20. Jahrhundert neu aufleben. Immer wieder
traten in den Wissenschaften Phinomene in Erscheinung, die rein ,,mecha-
nistisch* nicht erkldrbar zu sein schienen, immer wieder riickte dabei das
Verhiiltnis der Form zu ihrer Umwelt ins Zentrum der Aufimerksamkeit.

Der Biologe und Philosoph Hans Driesch, als vielleicht bedeutendster
Vertreter der (neo-)vitalistischen Position, hatte im Jahr 1891 mit seinen
Experimenten an Seeigeln das Phinomen der Epigenese untersucht und da-
bei festgestellt, dass die Teilung von Eizellen zu einem bestimmten Zeit-
punkt dazu fiihrte, dass sich zwei kleinere Ganzheiten, zwei vollstindige
Organismen entwickelten (vgl. Driesch 1891). Driesch war daher der Mei-
nung, dass es in Organismen etwas geben misse, dass diese zu ihrer Ge-

3 Dies gilt trotz aller Fortschritte bei der Entschliisselung des Gengutes, an de-
nen gerade vielmehr deutlich wird, dass die genaueste Kenntnis des ,Materi-
als* (hier also der DNS) nichts iiber dessen komplexe Bedeutung als Teil
eines iibergreifenden Organismus auszusagen vermag. In dieser Bedeutungs-
frage steht die Forschung weiterhin vor einem verschlossenen Buch und nicht,
wie bereits Galileo Galilei von dem gesamten Universum behauptete, vor ei-
nem offenen Buch, dessen Sprache nur noch zu entziffern sei (siche dazu
Gliederungspunkt 6.3, S. 262-267.

95

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

stalt, zu ihrer Form fithre, auch wenn diese Entwicklung zwischenzeitlich
unterbrochen werde und der Formungsprozess erncut begonnen werden
miisse. Der Biologe Jakob von Uexkiill war in seinen Untersuchungen zu
den Umwelten von Tieren ebenfalls zu dem Ergebnis gekommen, dass es
eine Eigengesetzlichkeit, eine selbst gegebene Regel und einen Plan geben
miisse, die mechanisch nicht hinreichend zu erkliren seien. Von Uexkiill
vertrat die Ansicht, dass lebende Organismen mit ihrer Umgebung nicht
kausal-mechanisch durch Ursachen und Wirkungen, sondern durch Zeichen
verbunden seien, die eine Bedeutung fiir sie haben. Am Beispiel der Zecke
argumentiert von Uexkuell, dass es einen Plan geben miisse, der die Zecke
dazu veranlasst, vollkommen blind tiber Zeitriiume von mehreren Jahren®,
lediglich mit Warme- und Geruchsinn (um auf das Signal des Duftes von
Buttersdure reagieren zu kénnen) und einem allgemeinen Lichtsinn aus-
gestattet, auf einem Ast auf Nahrung zu warten, um sich dann in einem sel-
tenen Moment als Reaktion auf ein bedeutungsvolles Zeichen auf einen
Siuger fallen zu lassen (vgl. Uexkiill 1983: 23ff.). Dieser Plan sei jedoch
nur innerhalb einer dem Organismus entsprechenden Umwelt angemessen
und auf aus dieser spezifischen Umwelt kommende Zeichen eingerichtet,
und so gibe es nicht die eine, sondern fiir jede Art angemessene Umwelten.

Organismen bilden mit ihren spezifischen Umwelten ,,Schaltkreise®.
Das Modell des Schaltkreises zeige, so von Uexkiill,

»[...] wie Subjekt und Objekt ineinander eingepasst sind und ein planmiBiges
Ganzes bilden. [...] Alle Tiersubjekte, die einfachsten wie die vielgestaltigsten,
sind mit der gleichen Vollkommenheit in ithre Umwelten eingepasst. Dem einfa-
chen Tier entspricht eine einfache Umwelt, dem vielgestaltigen eine ebenso reich-
gegliederte Umwelt™ (ebd.: 27).

So liefie sich selbst das Phinomen der Seeigel-Teilung dahingehend erkli-
ren, dass jeder Organismus derart individuell und einmalig in eine ithm
ebenso individuell und einmalig spezifische Umwelt integriert ist, dass er
von dieser auch im Falle einer Unterbrechung der Entwicklung noch die
notwendigen Informationen — seinem Plan gemdll — fiir seine Entwicklung
erhiilt, dass die Umwelt also sozusagen dem Organismus genau jene Bedin-
gungen ,liefert”, die er fiir den niichsten Entwicklungsschritt bendétigt, ja
die den nichsten Schritt geradezu erfordert. Mit einem derart neu formu-
lierten Umweltbegriff stellte von Uexkiill zugleich das Instinktkonzept der
Biologie grundlegend in Frage. So fragt er: ,Bendtigt die Eichel einen In-

4  Von Uexkiill gibt einen experimentell gemessenen Hungerzeitraum von 18
Jahren an (vgl. Uexkiill 1983: 29). Allerdings ist anzumerken, ohne dass das
Beispiel damit seine Aussagekraft einbiifite, dass die moderne Biologie heute
freilich iiber ein anderes Verstindnis von Zecken verfiigt.

96

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

stinkt, um eine Eiche zu werden [...]?" (ebd.: 65). Wenn man dieses
verneine und statt des Instinktes einen Naturplan als ordnenden Faktor
setze, so von Uexkill weiter, so wiirde man auch im Weben des Spinnen-
netzes oder im Nestbau der Vdgel einen solchen Naturplan erkennen (vgl.
ebd.: 651.). Insofern sei der Instinkt nicht mehr als ,,[...] ein Verlegenheits-
erzeugnis, das herhalten mufl, wenn man die Gberindividuellen Naturpline
leugnet.” Man leugne diese aber nur deshalb, weil ,,[...] man sich von dem,
was ein Plan ist, keine rechte Vorstellung bilden kann, da er sicher weder
Stoff noch eine Kraft ist™ (ebd.: 66).5

Fiir Driesch wie fiir von Uexkill war dieser Plan zwar aristotelisch im
Organismus zu suchen, doch hatte er mit dem Modell des Schaltkreises be-
reits deutlich gemacht, dass sich dieser Plan nur in enger Verbindung mit
der je spezifischen Umwelt zu verwirklichen vermag. Offenbar ldsst sich
auf die jeweils individuell spezifische Verklammerung eines Organismus
mit seiner jeweils individuell spezifischen Umwelt kein allgemeingiiltiger
Plan legen, vielmehr muss jeder Organismus in Relation zu der ihm spezifi-
schen Umwelt beurteilt werden, will man ihn zur Ginze verstehen, ohne
Bedeutendes in der objektivierenden Analyse auszuklammern. Den Orga-
nismus unabhingig von seiner Umwelt zu denken, 16st ihn aus allen Bedin-
gungen heraus, die ihn erst zu dem werden lassen, als was er sich dieser
Analyse stellt.

Dieses Denken ldsst sich auch auf den Menschen Gbertragen, wenn-
gleich von dem Vitalismuskonzept im eigentlichen Sinne nun mehr abzu-
lassen ist, sollte damit doch in erster Linie der Kontext vorab skizziert
werden; denn nur vor diesem Hintergrund erschliefit sich der Bedeutungs-
gehalt der Plessner’schen Theorie der exzentrischen Positionalitit des
Menschen. Auch die menschliche Form steht mit ihrer je spezifischen Um-
welt in einer unldsbaren Beziehung, die sich gegeniiber Objektbegriffen
verschliefit. Ohne den Bezug zur Umwelt ist die menschliche Form nicht;
den Menschen als Objekt zu denken, verfehlt dessen phinomenalen Cha-
rakter. Die philosophische Anthropologie Helmuth Plessners versucht kon-
sequent, das objektivistische Verstindnis vom Menschen zu {iberwinden,
den Menschen als Prozessphinomen, als sich stindig neu realisierendes
Produkt einer Wechselwirkung zu beschreiben, dessen ,,Plan™ sich in der
Relation zwischen Organismus und Umwelt in jedem Augenblick neu ent-

5 In ganz dhnlicher Weise duflert sich auch Dieter Claessens iiber Instinkte:
., Wobei man sich mehr und mehr dariiber klar werden muf}, dafi die Wendung
LJInstinkte® nur eine Verlegenheit gegeniiber der Frage darstellt, wie und wo-
her denn Koordinierung im Tier, zwischen Tieren und zwischen Umwelt und
Tieren entsteht, woher sie kommt™ (Claessens 1970: 127, Hervorhebungen im

Original).
a7

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

witft. Fiir die vorliegende Arbeit kann aus dieser Konzeption des Menschen
Bedeutendes gewonnen werden.

3.2 Zur Untrennbarkeit von Mensch und
Umwelten — das Menschenbild
Helmuth Plessners

Das Denken der philosophischen Anthropologie des beginnenden 20. Jahr-
hundert fiihrte die hermeneutische mit der phinomenologischen Denktra-
dition zusammen. Der Ansatz, das ,Wesen" des Menschen erkennen
(Phidnomenologie) zu wollen, dieses Wesen aber relationistisch als Bedeu-
tung, eingewoben in einen Entstechungszusammenhang, der sich nur zirkulir
erschliefit (Hermeneutik), zu verstehen, fithrte Helmuth Plessner zu einer
umfassenden Theorie der besonderen Seinsform des Menschen. Mit seinem
Ansatz glaubte Plessner, die Problematik tiberwinden zu kénnen, die sich
ithm als die uniiberwindbar scheinende Spaltung zwischen jenen Theoreti-
kern darstellte, die meinten, das ,,Wesen®* des Menschen abschlieBend ,,me-
chanistisch® bestimmen zu kénnen, und jenen, die hingegen die Ansicht
vertraten, dass hierzu immer die Annahme eines nicht mechanistisch er-
klirbaren Entelechie-Faktors benétigt werde. Weder die mechanistische
noch die vitalistische Position schienen Plessner geeignet, die Frage nach
den Bedingungen des Lebendigen zu beantworten, er sah die Losung in der
Vermittlung beider Positionen: Der Mensch, der im Mittelpunkt seines Inte-
resses stand, ist ein vermitteltes Wesen, dessen Bedingungen weder sub-
stanziell, also mechanisch, noch durch eine zusitzliche , Komponente™
(Entelechie), erklirt werden konnten. Der Mensch ist nicht getrennt von
seiner Umwelt (Umwelt hier 1.S. von Uexkiills) zu denken, er steht zu ihr in
einem prozessualen Verhiltnis, aus dem er selbst erst hervorgeht.

Die Form des Menschen ist von seiner Substanz, wie von seiner Um-
welt, nicht zu trennen: Form, Substanz und Umwelt realisieren sich erst im
Vollzug. Die menschliche Form ist das Prodkt eines Prozesses der Grenz-
realisierung, so Plessner. Der Mensch ist in der Ambiguitit gefangen, ei-
nerseits ein Leib zu sein und andererseits einen Leib zu haben, und ist daher
weder allein als Kérper, noch als Seele, sondern gegen diesen Unterschied
indifferent zu verstehen (vgl. Plessner 1981: 64). Subjekt und Objekt stehen
einander nicht gegeniiber, sondern sind Bedingung der prozessualen Reali-
sierung der Grenze. Subjekt, Objekt und Grenze machen die Form, die
Aufimerksamkeit ist daher auf die Bestimmung der Grenze zu legen. Statt
zwischen Wirkungseinheit und Ganzheit nur negativ zu unterscheiden, wie
es Mechanisten und Vitalisten titen, wire, so Plessner, die Grenze positiv

98

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

aufzuweisen, welche {iberschritten werden miisse, damit eine Gestalt die
spezifischen Pridikate von Ganzheit zeige, denn: Das Uberschreiten der
Grenze ist die Bedingung der Form des Lebendigen (vgl. ebd.: 146). Le-
bendige Kérper weisen ,erscheinungsmiflig” eine ,prinzipiell divergente
Aufien-Innenbezichung als gegenstindliche Bestimmtheit® auf, daher
kommt es bei der Bestimmung der Form des Lebendigen auf das Verhdlinis
des begrenzten Korpers zu seiner Grenze an (vgl. ebd.: 149). Dabei, so
Plessner weiter, sind zwei Fille denkbar: Fiir unbelebte Korper ist die Gren-
ze nur das ,,[...] virtuelle Zwischen dem Korper und den anstoBenden
Medien [...]*, wihrend bei lebenden Korpern die Grenze reell dem Korper
angehort, die ,,[...] von sich aus das durch sie begrenzte Gebilde als solches
von dem Anderen als Anderem prinzipiell unterscheidet™ (ebd.: 154).

Die Probleme, vor die sich alle Philosophen bei der Frage nach dem
Vitalen gestellt sahen, sieht Plessner aufgehoben, indem er den Unterschied
zwischen Anorganischem und Lebendigem als keinen fiir sich, ,,[...] son-
dern nur in seinen Konsequenzen oder seiner Erscheinung [...]" (ebd.: 158.
Im Original kursiv) erfahrbaren Unterschied bezeichnet. Die Form kommt
nicht als Eigenschaft zur Substanz, sondern in deren dynamischer Abgren-
zung von Innen und Auflen, in der Realisierung der Grenze der Form ge-
gentiber der Umwelt zustande. Das Lebewesen steht im Doppelaspekt der
nicht ineinander tberfiihrbaren Richtungsgegensitze nach innen und nach
auflen (vgl. ebd.: 187). Das Problem der Ganzheit (bzw. der Form) kénne
daher auch niemals kausalanalytisch gelost werden, weil die besondere Ei-
genschaft der Ganzheit gerade sei, dass ihr fehlt, was erscheinen kdnnte, je-
ner ,[...] in der oder jener Gegebenheitsweise fallbare Kern“ (ebd.: 173).
Die Kategorien der Ganzheiten, Plessner spricht synonym auch von Moda-
len, sind logisch nicht zu begriinden, weil sie nicht aus dem Sachverhalt der
Grenzrealisierung, sondern aus dem Gesichtspunkt ihrer Realisierung ab-
geleitet werden. Die Form, die in eine Umwelt eingebunden ist, ldsst sich
demnach von dieser nur unter spezifischen Gesichtspunkten abgrenzen,
wobei dem Prozessualen die zentrale Bedeutung zukommt. Die Form vari-
iert, je nach dem Gesichtspunkt, unter dem sie sich selbst realisiert. Ent-
sprechend variiert das, was als Mensch bezeichnet wird, unaufhérlich, je
nach der jeweiligen Umwelt, von der er sich abgrenzt. Drei Formen solcher
Umwelten des Menschen hebt Plessner gesondert hervor.

AuBen-, Innen- und Mitwelt

Die Welt, so Plessner, ist dem Menschen in dreierlei Hinsicht gegeben: Als
Auflen-, Innen- und Mitwelt. Der Mensch ist also nicht lediglich in eine
Umwelt, sondern immer schon in drei grundlegend verschiedene ,,Umwelt-

99

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

weisen™ eingebunden. In jeder dieser drei Sphéren hat es der Mensch ,[...]
mit Sachen zu tun, die als eigene Wirklichkeit, als in sich stehendes Sein,
thm gegeniibertreten. Alles ihm Gegebene nimmt sich deshalb fragmenta-
risch aus, erscheint als Ausschnitt, als Ansicht, weil es im Licht der Sphiire,
d.h. vor dem Hintergrund eines Ganzen steht” (ebd.: 366).

Die AuBenwelt (Umwelt) stellt ein Kontinuum der Leere oder der
rdumlichen Ausdehnung dar, in die sich der Organismus eingliedert. Diese
Eingliederung ist jedoch nicht als in einem Umfeld geschehend zu denken,
sondern je schon als unaufhebbarer Doppelaspekt seiner Existenz als Kor-
per (als Ding unter Dingen) und Leib (als absolute Mitte einer Sphiire) zu
verstehen. Diese doppelte Perspektive von Korper und Leib findet sich auch
in der Innenwelt wieder: ,.In der Distanz zu ihm selber ist sich das Lebewe-
sen als Innenwelt gegeben™ (ebd.: 368). Innen und Aufien bedingen sich ge-
genseitig, wobei auch auf die Welt der Kérperdinge streng genommen der
Terminus Auflen gar nicht anzuwenden wire, weil ja die so genannte Au-
Benwelt nur das zur Welt gewordene und in sie eingegliederte Umfeld, die
Umwelt (i.S. v. Uexkiills) ist, so Plessner sinngemil an gleicher Stelle.

Uberboten werden Auflen- und Innenwelt von der Mitwelt, die als ei-
gene Seinsschicht nicht auf Korper und Seele zurtickfiihrbar ist. Dem
Menschen als exzentrisch positioniertem Wesen ist die Mitwelt immer real
gegeben, er muss sie nicht erst als solche wahrnehmen. In der Mitwelt er-
kennt sich der Einzelne, die Mitwelt ist ,,[...] die vom Menschen als Sphire
anderer Menschen erfafite Form der eigenen Person. Man muf} infolgedes-
sen sagen, dafi durch die exzentrische Positionsform die Mitwelt gebildet
und zugleich ihre Realitit gewihrleistet wird™ (ebd.: 375). Und weiter heilit
es bei Plessner: ,Die Mitwelt umgibt nicht die Person [...]. Aber die
Mitwelt erfiillt auch nicht die Person [...]. Die Mitwelt triigt die Person,
indem sie zugleich von ihr getragen und gebildet wird” (ebd.: 376, im
Original mit Hervorhebungen).® Die Sphire des ,,Wir* bezeichnet er daher
als ,.Sphiire des Geistes”, sie sei die Voraussetzung fiir Natur und Seele:

6 Zur gleichen Zeit hatte neben Plessner auch George Herbert Mead (vgl. bspw.
Mead 1980: 177-271) die Wir-Sphire in ganz dhnlicher Weise charakterisiert:
Fiir Mead ist Identitidt (im weiteren Sinne auch Bewusstsein) ebenfalls als
Prozess zu denken, als permanentes Wechselspiel von ,,Mich™ (als Summe der
durch Rolleniibernahme erworbenen Elemente) und ,,Ich® (als impulsiv aus
dem .,Unbewussten” auftauchende Reaktion auf die Haltung anderer). Die
LMitwelt™ geht (auch) bei Mead jedem gegenstandsbezogenen Bewusstsein
voraus, dies kénne auch gar nicht anders sein: ,,Korrekter kénnen wir sagen,
dal} die Erfahrung in ihrer urspriinglichen Form reflexiv wurde aufgrund der
Anerkennung der Identitét der anderen, und dal} sich erst allmihlich eine re-
flexive Erfahrung von Dingen als rein physikalischer Natur ausdifferenzierte™
(Mead 1987: 231). Meines Wissens geht Plessner jedoch an keiner Stelle sei-
nes Werkes direkt auf die Arbeiten Meads ein, doch kann man wohl ohnehin

100

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

,Geist ist nicht als Subjektivitit oder BewuBtsein oder Intellekt, sondern als
Wirsphére die Voraussetzung der Konstitution einer Wirklichkeit, die wiederum
nur dann Wirklichkeit darstellt und ausmacht, wenn sie auch unabhéingig von den
Prinzipien ihrer Konstitution in einem Bewulitseinsaspekt fiir sich konstituiert
bleibt™ (ebd.: 378).

Damit lduft Plessners ,,Biosophie™ auf eine Soziologie zu, wobei jedoch die
Mitwelt bzw. das Soziale gerade nicht als ,soziale Umgebung™ gefasst,
sondern als Weltverhélinis begriffen wird, das erst vom Menschen hervor-
gebracht wird und welches den Menschen und seine Umwelt hervorbringt
(vgl. EBbach 1994: 28). Dieses Weltverhiltnis unterliuft die Unterschei-
dung von Subjekt und Objekt, die ,,Sphire des Geistes™ ldsst sich nur als
..subjektiv-objektiv neutral™ bestimmen (vgl. Plessner 1981: 378f).

Drei ,,anthropologische Grundgesetze*

Die in den ,,Stufen™ formulierten drei ,,anthropologischen Grundgesetze™,
die im Folgenden in aller Kiirze erdrtert werden, heben die Eingebundenheit
des Menschen in die ihn selbst erst hervorbringende(n) Umwelt(en) weiter
hervor. Es ist dies zunidchst das Gesetz der ,natiirlichen Kiinstlichkeit™,
dann das Gesetz der ,vermittelten Unmittelbarkeit” (Immanenz und Ex-
pressivitit) und schlieBlich das Gesetz des ,,utopischen Standorts™ (Nichtig-
keit und Transzendenz).” Mit ihnen verdeutlicht Plessner, dass ,.der
Mensch™ sich mit seinem ganzen Sein auf Umwelt aus-, und Umwelt fiir
sich einrichtet, seine ganze Konstitution auf diese Wechselbeziehung und
entsprechend auf die Wahrnehmung von Umweltverdnderungen ein- und
ausgerichtet ist, wihrend zugleich Umwelt wie ein eigenstindiger ,,Akteur*
den Menschen auf sich ausrichtet, ihn erst konstituiert.

mit Blick auf diese Themenstellung mit Recht von einem ,,Diskursiven Feld™
sprechen, das zu dieser Zeit zahlreiche andere Autoren ebenfalls beschiftigte.
Plessner duBert sich in dem Vorwort zur zweiten Auflage der ,Stufen” im
Jahr 1965 zu den , iiberraschenden Uhcrcinstimmungen“ etwa mit den frithen
Arbeiten Jean-Paul Sartres, mit dem Werk Maurice Merleau-Pontys, aber
auch mit den ,entsprechenden Stellen™ bei Hegel, die ihm damals noch nicht
bekannt gewesen wiiren, mit den Worten: ,,Konvergenzen beruhen nicht im-
mer auf Einflull. Es wird in der Welt mehr gedacht, als man denkt™ (PleBner
1965: XXIII).
7 Vgl hierzu und zum Folgenden auch Arlt 2001: 1211f.

101

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Das ,Gesetz der natlrlichen Kunstlichkeit*

Mit dem ,,Gesetz der natiirlichen Kiinstlichkeit” benennt Plessner den sich
aus der exzentrischen Positionierung ergebenden Zusammenhang, dass sich
der Mensch erst zu dem machen muss, was er schon ist (vgl. Plessner 1981:
383). Nur im Prozess, im Vollzug, in der Realisierung der Grenze wird der
Mensch, was er ist. ,,Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, ort-
los, zeitlos im Nichts stehend, konstitutiv heimatlos, mul} er ,etwas werden®
und sich das Gleichgewicht schaffen™ (ebd.: 385). Dies gelingt ihm nur mit
Hilfe auflernatiirlicher, von ihm erschaffener Dinge. Bedingung dafiir, dass
diese Dinge stabilisierend wirken kdnnen, sei jedoch, dass sie sich vom
Prozess ihrer Entstchung 16sen und ein Eigengewicht erlangen, anders wire
die Existenz in dieser ,,zweiten Natur* nicht erreichbar. In diesem Bedirfnis
nach Kompensation der Hilftenhaftigkeit, der Stabilisierung der Exzentri-
zitit des cigenen Wesens, liege ,,[...] das Movens fiir alle spezifisch
menschliche, d.h. auf Irreales gerichtete und mit kiinstlichen Mitteln
arbeitende Titigkeit, der letzte Grund fiir das Werkzeug und dasjenige, dem
es dient: die Kultwr* (ebd.: 385). Der Mensch sei daher ,,von Natur aus
kiinstlich®, so Plessner. Die Erfindungen, die vom Menschen geschaffenen
Dinge, sind jedoch keine Schdpfungen aus dem Nichts. Der Mensch erfindet
nichts, was er nicht enideckt (vgl. ebd.: 395). Alle Vergegenstindlichungen
sind, um mit Georg Simmel zu sprechen, in stindiger Wechselwirkung mit
der Umwelt situativ und bei Gelegenheit entstanden. Seine Erfindungen
ent-decken ithm einen Sinnzusammenhang, der schon vor dem Werkzeug da
war, in einem ,,gliicklichen Griff* (vgl. ebd.: 397); man konnte auch sagen,
seine Umwelt, der ,,Geist der Mitwelt” ent-deckt ihm diese Sinnzusammen-
hinge, die in ithr gemifl den Bediirfnissen des Menschen angelegt sind.

Das ,Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit"

Mit dem ,,Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit* definiert Plessner Kul-
tur als das Ergebnis notwendig produktiven Handelns des exzentrisch posi-
tionierten Menschen. Weil er in seiner Existenz immer unvollstindig nach
seiner zweiten Hilfte sucht, steht der Mensch tiber sich und arbeitet sich in
rastlosem Tun ab, wihrend er sich selbst in der Wirsphire erfahrt. Kiinst-
lichkeit bzw. Kultur ist thm natiirlich, weil sie das Mittel ist, mit sich und
der Welt ins Gleichgewicht zu kommen, sich bzw. seine Grenze zu stabili-
sieren (vgl. ebd.: 396). Kultur ist ihm Mittel und Ergebnis zugleich. Wie der
Mensch nur Mensch ist, wenn er sich zu diesem macht, er erst tiber die
Hkulttirliche Vermittlung™ zu dem wird, was er schon ist, so ist die Produk-
tivitdt ,,[...] nur die Gelegenheit, bei welcher die Erfindung Ereignis wird
und Gestalt gewinnt™ (ebd.: 397). Plessner spricht von der Korrelativitiit
von Mensch und Welt, die auf die Identitit von Positionsform und Struktur

102

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

der dinglichen Realitédt zuriickweise. Es gébe fiir den Menschen kein Sein,
das nicht exzentrisch vermittelt ist. Der Mensch kann deshalb nur erfinden,
was er entdeckt. So komme es zu dem ,gliicklichen Griff** in der Begeg-
nung zwischen dem Menschen und den Dingen nicht deshalb, weil der
Mensch schopferisch titig ist, sondern weil er stets nach etwas sucht, das er
in Wahrheit schon gefunden hat: ,,Es wiederholt sich hier das [...] Verhilt-
nis der Korrelativitit des apriorischen und des aposteriorischen Elementes,
wie es die Situation des Lebewesens oder die Anpassung an die Umgebung
allgemein beherrscht, ja geradezu ausmacht [...]* (ebd: 397).

Das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit hebt dariiber hinaus den
Ausdruckscharakter des menschlichen Tuns hervor. Das Werkzeug, so war
bereits gesagt, kann nicht erfunden, es kann nur entdeckt werden. Ohne eine
Verwendungsmoglichkeit wire der Hammer nicht erfunden, doch war der
Tatbestand der Niitzlichkeit des Hammers gegeben, als der Mensch diesen
ent-deckte. Der Mensch suche nach der Form, die fiir einen Tatbestand ge-
funden werden muss, weshalb der schopferische Griff eine Ausdrucksleis-
tung sei. Der Tatbestand wird als Inhalt in eine Form gedriickt, durch die er
aus allem anderen herausgedriickt wird, sich abhebt. Dies gelte auch fiir
das psychische Ausdrucksbediirfnis, das seinen Grund wohl in der Tendenz
habe, ,,[...] das Fliichtige des Lebens durch Gestaltung aufzubewahren und
es iibersichtlich zu machen* (ebd.: 399). Ausdruck stiftet demzufolge Uber-
sicht, er stabilisiert, indem er formt.

Die Expressivitit als ,,Ausdriicklichkeit menschlicher Lebensidufierun-
gen® (vgl. ebd.: 399) folge notwendigerweise aus der exzentrischen Positio-
nalitit, weil diese das Lebenssubjekt in eine Lage versetze, in der es mit
allem in indirekt-direkter Beziehung stehe. ,Eine indirekt-direkte Bezichung
soll diejenige Form der Verkniipfung heiflen, in welcher das vermittelnde
Zwischenglied notwendig ist, um die Unmittelbarkeit der Verbindung her-
zustellen bzw. zu gewihrleisten™ (ebd.: 400). Die Beziehung des Menschen
zu anderen Dingen ist eine indirekte, weil er im Zentrum seines Stehens
steht. Er kann diese Beziehungen nur vermittelt erleben, und dennoch lebt er
sie als direkte, unmittelbare Beziehung. Er weil3 um die Indirektheit seiner
Bezichung, steht aber nur in einer Bezichung zu den Dingen, die den
Charakter der vermittelten Unmittelbarkeit, der indirekten Direktheit, eben
der Gleichzeitigkeit habe. Er lebe in einem Umfeld von Weltcharakter:
Dinge erscheinen ithm in ihrer Gegebenheit von ihrer Gegebenheit ablosbar
und sind im oben beschriebenen Sinne doch nur als Ausdruck von und
durch den Menschen als solche erfassbar. In Form von Wissen iiber das
bzw. als Ausdruck von dem Objekt tritt die Vermittlung stets zwischen
Subjekt und Objekt und tilgt dabei ,,[...] im Vollzug [...] den Menschen, als
das hinter sich stehende vermittelnde Subjekt, es vergisst sich (er vergisst
sich nicht!) — und die naive Direktheit mit der ganzen Evidenz, die Sache an

103

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sich gepackt zu haben, kommt zustande™ (ebd.: 404). Die Exzentrizitit
vergisst sich im Vollzug des Wissens, der Vermittlung, des Ausdrucks, und
doch wird die mittelbare Umwelt nur exzentrisch erfasst. Das Wissen fasst
die ,Realitit in der Erscheinung, das Phinomen der Wirklichkeit” (ebd.:
405). Diese Erscheinung verhiillt, indem sie enthiillt’, sie zeigt an, ohne sich
selbst preiszugeben. ,JIn solcher verdeckenden Offenbarung liegt das
Spezifische des in der Erscheinung selbst Daseienden, des Verborgenen,
des Fiir-sich- und An-Sich-Seienden™ (ebd.: 405).

Der Mensch erfiihrt Umwelt, die er selbst erst vor sich hinstellt, die er
entiullert, vergegenstindlicht, und entdeckt dann in ihr den ,,vitalistischen
Plan®, wie er selbst sich ihr gegeniiber zu verhalten habe, obwohl sie nicht
ist, was sie zu sein scheint. Mensch und Umwelt stehen derart in einem sich
stets verbergenden Kommunikationsverhiltnis zueinander, Objektivitdits-
charakter dagegen erlangen Erscheinungen iiberhaupt erst durch diese ver-
mittelte-Unmittelbarkeit. Nur in diesem vermittelt-unmittelbaren Sinne tritt
ein Subjekt einem Objekt gegeniiber: alle wesentlichen diesem Objektivi-
titscharakter der vergegenstindlichten Form zugrunde liegenden Abstim-

mungsleistungen bleiben dagegen verborgen.

Das ,Gesetz des utopischen Standorts
(Nichtigkeit und Transzendenz)"
In dieser Beziehung der vermittelten Unmittelbarkeit liegt auch der Grund
aller Geschichte, aller Expressivitit, dem dritten ,,anthropologischen Grund-
gesetz”. Expressivitit ist stets nur als inadiquater Versuch der AuBerung
mnerster Lebensregungen zu verstehen, von vornherein zum Scheitern ver-
urteilt, niemals zur Formung, zum Ausdruck der wahrhaftigen Lebenstiefe
im Stande. Doch wird diese Unerfiillbarkeit nicht zum Verhingnis, zur
Tragik, weil der vermittelten Unmittelbarkeit des Ausdrucks bereits ein
~Kompromiss mit der Realitit immer schon vorausgegangen ist. Wirklich-
keit ist dem Subjekt schon unterworfen, ,,[...] durch seine Beobachtungen,
Erfahrungen und Berechnungen gefiigig gemachte Wirklichkeit™ (ebd.:
413); deshalb fingt die indirekt-direkte Beziechung zwischen Subjekt und
Objekt den inadiquaten Ausdruck auf (ebd.: 411): Der Gegenstand ,[...]
entspricht fiir sich der Struktur des Bewusstseins von ihm.” (ebd.: 414).
Jede Lebensregung als Tat, Sage oder Mimus bringt ihre Intention, ih-
ren Inhalt in eine Form, zum Ausdruck; wieder sind Inhalt und Form nicht
voneinander zu trennen, die Form ergibt sich in der Realisierung der In-

& In seiner Arbeit ,Produktive Arbeit, destruktive Arbeit™ definiert Lars
Clausen das Rifual derart: ., Das Ritual zeigt stets, was es verbirgt™ (1988: 97).
So zeigt sich die ganze Umwelt als rituell aufgeladen, als des Menschen
eigenes ,,Produkt”, dessen Entstehungsprozess ihm doch verborgen bleibt, das
aber dennoch stets adiquates Handeln evoziert.

104

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

tention. Nur kann keine AuBerung tatsichlich adiquat sein, ihren Inhalt
angemessen zum Ausdruck bringen, da die Intention nur vermittelt kommu-
niziert werden kann, sich die Intention jedoch stets mittels der Form, mittels
des Ausdrucks verfilscht, und ,[...] da das Streben nicht authért und nach
Realisierung verlangt, kann ihm das Gewordene als Formgewordenes nicht
geniigen, Der Mensch muf} sich erneut ans Werk machen™ (ebd.: 416). In
dieser Variation des Ausdrucks, der Expressivitit ldsst der Mensch eine
Geschichte hinter sich zurtick. Die Expressivitit ist der Grund fiir den
historischen Charakter seiner Existenz, sie ist ihr Motor (vgl. ebd.: 416f.).

3.3 Zwischenfazit

Das Bild von der menschlichen Form, das Plessner vor dem Hintergrund
der die gesamte okzidentale Philosophiegeschichte begleitenden Debatte
um Vitalismus und Mechanismus zeichnet, kommt giinzlich ohne einen ra-
tional planenden Akteur aus. Der von ihm charakterisierte Mensch richtet
sich nicht rational in einer ,, Natur* ein, macht sich diese nicht zu einem klar
definierten Objekt und ist entsprechend nicht unvorhergesehenen Aktionen
aus ,der Natur” ausgesetzt. Alle Umweltformen sind sein ureigenes Pro-
dukt, so wie er selbst Produkt dieser Umweltformen ist und entsprechend ist
er in all seinem Sein immer in diese Wechselbezichung eingepasst, oder
aber er vergeht — dann allerdings auch, ohne Umwelt resp. Natur dafiir ver-
antwortlich zu machen. Umwelt und Mensch bilden zusammengenommen
eine Einheit, beide Seiten bringen einander zu gleichen Anteilen hervor.
Nun kénnen erste Anhaltspunkte fiir die weiteren Uberlegungen be-
nannt werden. Obgleich alle diskutierten Formen, also Katastrophe, Ge-
sellschaft, Umwelt und Mensch, sich einer klaren substantialisierenden Be-
stimmung entzichen, konnten sie doch derart konstruiert werden, dass der
durch die Begriffe markierte Gehalt in Anniherung angezeigt wird, so wie
er sich dieser Untersuchung als Problem stellt. Damit ist der Zirkel nicht
durchbrochen, dass etwas zum Gegenstand der Untersuchung gemacht
wird, von dem ein Verstindnis lingst schon vorliegt. Und doch vermeidet
diese Herangehensweise einen Positivismus derart, dass sie den Bedeu-
tungsiiberschuss, den jeder der diskutierten Begriffe triigt, der sich einem
jeden Beobachter unterschiedlich anzeigt, nicht aus den Uberlegungen aus-
grenzt, sondern vielmehr von vornherein die in alle Richtungen verweisen-
de Offenheit der Formen betont. Als Kritik verstanden, wird gerade nicht
vergessen, dass die Begriffe mehr bedeuten als das, was sich der wissen-
schaftlichen Untersuchung als fligig erweist. Nicht an das sich unmittelbar
Anzeigende wurde angeschlossen, wohl aber daran, dass die Untersuchung

105

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

nur deshalb im wissenschaftlichen Diskurs einen Platz einzunehmen ver-
mag, weil die besprochenen Phinomene offenbar etwas bedeuten, sich ihre
Bedeutung, freilich noch sehr allgemein, eingrenzen lisst, ohne sie damit
doch bereits positivistisch zu reduzieren, zu verdinglichen, ihre Grenzen
abschlieflend exakt zu bestimmen. Begriffe sind also nicht bedeutungslos,
sie zeigen Bedeutung an, sie befihigen zum Begreifen der Welt., Zum
Erkennen der Welt befihigen sie jedoch offenbar nicht, davon zeugt das
Schwinden der wissenschaftlichen Objekte bzw. ihrer Begriffe und das um-
fassende Versagen des exakten naturalistischen Denkens, die Katastrophe
adiiquat zu begreifen, noch ihrer falsifizierenden Kraft, ihrer Fihigkeit zum
Ent-setzen etwas entgegen-setzen zu konnen. Das Dilemma, entweder auf
Objektkategorien zuriickgreifen zu miissen oder aber Wissenschaft selbst zu
destruieren und damit handlungsunfihig zu werden, wird also zuniichst
derart aufgeldst, dass die tradierten Begriffe beibehalten, dass sie nun aber
als tiber sich hinausverweisend und dynamisch gedacht und damit in ihrem
Erscheinen als Bedeutungstriger genommen werden.

Die prozessuale Betrachtung der Katastrophe liel derart bereits Bedeu-
tendes zu Tage treten, dass ihre ,,Ursachen™ im Sozialen zu suchen sind, in
der Bildung von Alltagsroutinen etwa. Die Betonung des Dynamischen und
sich einer analytischen Beobachtung Entziehenden an Gesellschaften wies
auf die Moglichkeit falscher Schlussfolgerungen einer reduktionistischen
Konzeptualisierung hin, die nicht zwischen jeweils spezifischen Form-
Umwelt-Relationen differenziert. Die Forderung Jakob von Uexkiills, Hans
Drieschs und Helmuth Plessners, Umwelt nicht als Objekt, sondern allein
relational in Bezug auf die von ihr sich abgrenzende Form zu denken,
machte sogleich deutlich, dass die menschliche Form in jedem Augenblick
und stets relational zu ihrer Umwelt ein neues Ganzes bildet, das erst die
spezifische Umwelt determiniert. Bedeutend sind alle besprochenen For-
men, nur daher sind sie durch einen Beobachter markiert. Was genau sie
aber bedeuten, scheint nicht in dem, was sich zeigt, ergriindbar. Thre Be-
deutung zu verstehen, so ldsst sich daraus folgern, bedarf es eines umfas-
senden Einbezugs der Bedingungen, durch die sie fiir einen Beobachter zu
einer Bedeutung gelangten.

Katastrophen bedeuten etwas fiir Organismen, so wie die menschliche
Form und die Form der Gesellschaft einem Beobachter etwas bedeuten.
Katastrophen zeigen nach der obigen Anndherung an, dass diese Formen
bzw. Systeme, oder eben einfach Menschen oder Gesellschaften, nicht resi-
lient genug gewesen sind, mit den rapiden und radikalen Umweltverinde-
rungen umzugehen, sie das System ihrer Erwartungszusammenhiinge nicht
haben flexibel genug den verdnderten Bedingungen anpassen kénnen und
schlieilich die Form ihre Grenze verlor. Unter Hinzunahme der Hypothese,
dass Katastrophenphinomene tatsiichlich zunehmen, dass Atom-, Bio- und

106

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHEN IN UMWELTEN

Chemiewaffen ebenso wie Elektrosmog, BSE, Vogelgrippe, SARS, AIDS
und andere Epidemien den Menschen heute mehr bedrohen als je zuvor,
und angenommen, die Klimakatastrophe ist ein realistisches Szenario, so
scheint die Fihigkeit, in jedem Augenblick auf mogliche Gefahren mehr
oder weniger eingerichtet zu sein, dem ,zivilisierten” Menschen zuneh-
mend abhanden zu kommen, werden — anders herum gesagt — diese Fihig-
keiten immer hidufiger und immer umfassender falsifiziert.

Diese Entwicklung ist bedeutend, sonst erfiihre sie keinerlei wissen-
schaftliche Aufmerksamkeit. Wihrend sich aber der Mensch bemiiht, ,.den-
kend** bzw. rational-analytisch seine Fiihigkeiten zu verbessern, mit Risiken
umzugehen, wihrend er immer umfassender auf Spezialisten, Methoden
und Technik setzt, steigt die statistisch angezeigte Katastrophenwahr-
scheinlichkeit ungebremst, vielmehr exponentiell an. Die Falsifikation in-
strumentell-rationaler Methoden fithrt dabei jedoch nicht {mehr) zu deren
Infragestellung, vielmehr scheint es, als koppelten Gesellschaften ihre ge-
samte Organisation unabhingig (oder gar durch diese noch beschleunigt)
von den negativen Riickkoppelungen immer enger auf technisch-analyti-
sche, rationale Verfahren der Problemldsung. Sie verlassen sich auf dieses
eine ganz spezifische Verfahren, ohne mehr Alternativen in den Blick zu
nehmen, noch tiberhaupt solche denken zu kénnen. Immer mehr Probleme
werden aus dem Alltag verwiesen und dieser einen technisch-analytischen
Verfahrensweise iiberantwortet, obwohl mit dieser Verfahrensweise viel-
leicht bereits eine kritische Schwelle iiberschritten ist, von der an sie mehr
Probleme produziert, als sie zu bewiiltigen vermag. Die Alltagsbildung wird
trotz einsetzender Nebenwirkungen immer umfassender.

Nun ist die Alltagsbildung, wie oben behauptet wurde, ein allgemeines
Phinomen, das nicht erst die Moderne kennt, das aber doch offenbar nie zu
so dramatischen Bedrohungen der gesamten Gattung gefiihrt hat, wie jenen,
vor die sich moderne Gesellschaften gestellt sehen. Es miissen also in der
Moderne besondere Bedingungen den Prozess der Alltagsbildung verschirft
haben; und es miissen die ldngste Zeit der Menschheitsentwicklung andere
Weisen der Problemldsung genutzt worden sein, die dem Prozess der Alt-
tagsbildung ausgleichend entgegenwirkten. Um herleiten zu kénnen, wie
trotz stets laufender Prozesse der Alltagsbildung, also des Ausblendens von
Komplexitit, komplexe Gesellschaften méglich wurden, um Antworten auf
die Frage zu finden, die den ,normalen” Prozess der Alltagsbildung haben
zu einer globalen Bedrohung werden lassen, ist nun ganz grundlegend der
Prozess der Menschwerdung in Gesellschaft und Umwelt zu untersuchen.

Zunichst sind dazu noch erweiternde Klarungen vorzunchmen, welcher
Art von Kategorien sich diese Arbeit bedient bzw. in welcher Weise sie —
wie oben bereits auf die Begriffe ,Katastrophe®, ,Mensch™ und ,,Gesell-
schaft® — auch im Folgenden auf grundlegende, tradierte Begrifflichkeiten

107

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

zwar zuriickgreift, die sie jedoch nicht auf Objektbegriffe reduziert, sondern
die sie als Anzeige, als Symbol fiir etwas Bedeutendes nimmt. Nun kann im
Rahmen dieser Arbeit allerdings nicht mehr jede Kategorie einzeln umfas-
send hergeleitet werden, weshalb zunichst exemplarisch fiir die dann fol-
genden Uberlegungen fundamentale anthropologische Kategorien ,,symme-
trisiert”™ werden, indem ihnen ihr naturalisierender Charakter genommen
und ihre Historizitit und ihr insgesamt unbestimmter Charakter, ihr unabge-
schlossener Bedeutungsgehalt also, zurtick verliechen wird. Die Arbeit fragt
nach Grundlagen einer Katastrophensoziologie und in diesem Sinne ist auch
der anschliefiende Gliederungspunkt zu lesen: Es geht auch darum, die
Anthropologie insgesamt — im Rahmen der hier gegebenen Moglichkeiten —
anzuschlieflen an die soziologische Katastrophendiskussion. Es wird ange-
nommen, dass eine Katastrophentheorie, die die Geschichte des Menschen
vergisst, nur katastrophenbeschleunigend wirken kann, dass dagegen seine
ganze Geschichte wieder einzubeziehen, den Katastrophenprozess bis auf
das Niveau des ,normalen Scheiterns™ zu verlangsamen, zu ,entschleu-
nigen” vermag. Die Historizitit des Menschen aber ldsst sich nur dann
begreifen, wenn er nicht ontologisch gesetzt, sondern als Phinomen, das
sich stindig in Wechselwirkung mit seiner Umwelt neu hervorbringt und
das stindig neu hervorgebracht wird, gedacht wird. Noch bevor also tat-
sichlich von ,dem Menschen” gesprochen wird, ist immer schon die
Eingebundenheit aller (organischen) Formen in ihre Umwelten hervorzu-
heben, um einem mechanistischen bzw. ontologisch-essentialistischen Re-
duktionismus vorzubeugen.

108

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Zur Vorgeschichte des Menschen -
Ansitze zu einer

symmetrischen Anthropologie

Nichts ist in dieser Welt beobachtbar, was nicht durch den Beobachter
selbst erst seine Form erhilt. Der Mensch nimmt Welt immer erst wahr,
wihrend er selbst sie schon formt. Die Vermittlung tritt stets zwischen das
Subjekt und das Wissen tiber ein vermeintliches Objekt. So kann der
Mensch nicht einmal sich selbst objektiv® begreifen, schon da er nicht
festgestellt, sondern exzentrisch positioniert und also stets erst im Werden
ist. Und doch verfiigt er durch den ,gliicklichen Griff*, der , Korrelativitit
des apriorischen und des aposteriorischen Elements® (vgl. Plessner 1981:
397), tiber die Mittel, mit seiner Umwelt gerade so zu kommunizieren, dass
ihm die Aufrechterhaltung seiner Grenze — vorab allen Bewusstseins davon
— gelingt. Alle Formen, die der Mensch im Akt der Beobachtung schopft,
haben insofern Bedeutung, als dass sie diese Leistung der Grenzerhaltung,
der Unterscheidung des Menschen von seiner Umwelt, immer schon er-
bracht haben, ohne dass aber diese Bedeutung, ihr ,,Sinn* sich ithm jemals
vollstindig zeigte, Sinn bleibt stets vermittelt unmittelbar. Lediglich als
gelungene Aufrechterhaltung seiner Grenze offenbart sich thm diese Be-
deutung.

Bevor nun der Prozess der Genese der menschlichen Form und an-
schlieffend von Gruppen jeweils in Umwelten beschrieben werden kann,
sind vor dem Hintergrund dieses Menschenbildes im weitesten Sinne logi-
sche Probleme anzusprechen. Dann ist es notwendig, einige anthropologi-
sche Vorannahmen zu besprechen, die den anschliefenden Uberlegungen
7u entscheidenden Etappen im Prozess der Menschwerdung residual, weil
nicht zur Ginze soziologisch herleitbar, zugrunde gelegt werden. Anschlie-

109

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

fBend kann dann anthropologisch der Prozess der Menschwerdung skizziert
werden, um zu zeigen, dass dieser Prozess ein Prozess der kleinen Schritte
ist, ein Prozess, in dem das Scheitern normal (und ,.heilsam®) ist, wo sich
stindig alle Formen neu organisieren, wiihrend sich langfristig immer hé-
here und komplexere Ordnungen aufbauen. Diese so entstehende Ordnung
ist multistabil, weil sie sich andauernd auf sich wandelnde Umweltbedin-
gungen neu einstellt, ohne doch dabei stindig ginzlich von neuem ansetzen
zu miissen. Wie dies gelingt, ist dann Gegenstand der weiteren Untersu-
chung.

4.1 Voriberlegungen zum Verhiltnis von
Beobachter, Teil und Ganzem

Vorab ist noch einmal auf die Rede von ,,Umwelten™ zu sprechen zu kom-
men. Es wurde in dieser Arbeit bisweilen die Mehrzahl gewihlt, um damit
zu signalisieren, dass unterschiedliche Organismen in je spezifischen Um-
welten leben. Der Mensch als das exzentrisch positionierte Wesen wurde
von Plessner in drei unterschiedliche Umwelten hineingedacht, je nachdem,
ob er sich der Aulen-, der Innen- oder der Mitwelt zuwendet. Doch muss
dies nun noch einmal dahingehend radikalisiert werden, dass diese Um-
welten im Grunde fiir jeden Organismus, also auch fiir jeden individuellen
Menschen, absolut unterschiedliche Umwelten sind, sie einem Beobachter
als ,,Umwelten* anderer Formen also iiberhaupt nicht zugiinglich sind. Es
gibt demnach auch keine ,,0bjektive” Ubereinstimmung zwischen Umwel-
ten unterschiedlicher Beobachter, keinerlei objektive Vergleichskriterien
also, welche die Bildung von ,,Umwelttypen®™ (Innen-, Auflen oder Mitwelt)
ermdglichten. Wer von der Umwelt eines anderen spricht, konstruiert, er
beschreibt also nicht eine ,tatsichliche™ Umwelt des anderen, sondern das,
was er selbst beobachtet. Die Plessner’sche Rede von den drei Umwelten,
die in dieser Ausdrucksweise selbst den Anschein von etwas Objektivem,
voneinander klar Abgrenzbarem erweckt, ist also zu kritisieren. Der
Mensch kann Umwelt lediglich als Objektivation erfassen, ohne dabei je-
doch hinter die Vermitteltheit dieser Objektivation zu gelangen. Umwelt ist
stets seine individuelle Umwelt, die er in jedem Beobachtungsakt neu
formt, Umwelttypen dagegen sind Abstraktionen, die der tatsdchlichen
Komplexitit nicht ginzlich gerecht werden, obgleich sich mit ihnen Be-
deutungsvolles in den Begriff bringen lisst.

Noch nicht ¢inmal fiir einen Beobachter gibt es streng genommen eine
Umwelt jemals fatséchlich. Niemals gelingt es einem Beobachter, alle Be-
dingungen seiner Beobachtungen ,,objektiv® zu ergriinden, denn ihm sind

110

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

nur seine Beobachtungen als Unterscheidungen zugingig, wihrend er nicht
nicht unterscheiden kann, er also nichts denken kann, das diesen Unter-
scheidungen vorgdngig wire, wihrend doch dieses, der Unterscheidung
Vorgiingige, konstitutiv als Bedingung der Unterscheidung in diese mit ein-
geht.! Ein Beobachter beobachtet seine Umwelt, doch ohne jemals tatsich-
lich zu begreifen, was er beobachtet; er kann seine Umwelt erahnen, er hat
ein Geflihl davon und verdichtet dieses Gefithl zu einem Begrift, doch
schon in diesem Moment des Verdichtens ist seine Umwelt wieder eine an-
dere, das Formgewordene kann ihm nicht geniigen, so Helmuth Plessner
obenz, er muss sich erneut ans Werk, oder besser: an die Beobachtung ma-
chen,

Seine Beobachtung kommt niemals zu einem Ende, der Mensch erfihrt
Umwelt immer wieder neu, weil er niemals das Ganze der Bedingungen zu
erfassen vermag, welches seine Beobachtung erst zu dem macht, als was sie
ihm dann in der vergegenstindlichten Form erscheint. Mit anderen Worten:
Die Summe der Beobachtungen eines Menschen ergibt nicht das Ganze des
von ihm Wahrgenominenen, es ist stets die Summe von Teilen, die als ein-
zelne Ganzheiten mehr sind denn als Teile des summierten Ganzen. In jede
Beobachtung geht ein Horizont an Bedingungen mit ein, der in der Verge-
genstindlichung der Beobachtung verblasst, der Reflexion aber sind nur
diese Vergegenstindlichungen zugiingig. Die Summe der der Reflexion zu-
ginglichen Vergegenstindlichungen von Beobachtungen ist daher niemals
prozessuale, systemische Ganzheit im eigentlichen Sinne, sondern Ganzheit
nach der systematisierenden Teilung — sie sei als Ganzheit zweiter Ordnung
bezeichnet —, wihrend dem Beobachter Ganzheit im eigentlichen Sinne —
also Ganzheit erster Ordnung — Ganzheit vor jeder Unterscheidung, reflexiv

1 Niklas Luhmann (vgl. bspw. Luhmann 2004: 146, 158, 160) und andere Sys-
temtheoretiker sprechen hier von dem ,blinden Fleck™ und davon, dass der
Beobachter nur beobachte, was er beobachten kann und er nicht sehen kénne,
was er nicht sehen kann. Diese Formulierung des ,blinden Flecks” erweckt
den Eindruck, als giibe es eine klare Grenze zwischen Beobachtetem und dem
blinden Fleck™. Hier ist aber entscheidend, dass das, was der bewussten Be-
obachtung entzogen bleibt, doch konstitutiv in die Beobachtung mit eingeht,
es die Bedeutung des Beobachteten konstitutiv mitbestimmt. Das Unbeo-
bachtete ist also vom Beobachteten nicht geschieden, es ist ein Teil davon.
Der Beobachter beobachtet mehr, als er zu beobachten glaubt, er kann beo-
bachten, was er nicht beobachten zu kénnen glaubt, so lange er nicht glaubt,
nur beobachten zu kénnen, was er zu beobachten kénnen meint; dann nimlich
beginnt er, sich gegeniiber dem ,,Beobachtungsiiberschuss™ zu verschlieflen.
Beobachten heil nicht unterscheiden i.S. von ,.eine klare Grenze ziehen™, be-
obachten heifit, Bedeutungen relational zu anderen Bedeutungen iiberzuge-
wichten, ganz ohne scharfe Trennungen.

Vgl. dazu noch einmal Plessner 1981: 416 sowie in der vorliegenden Arbeit S.
104f.

12

111

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

unerreichbar ist’ Aus dieser grundsitzlichen Unméglichkeit, jemals das
Ganze erster Ordnung erfassen zu konnen, folgen grundsitzliche Konse-
quenzen fiir die wissenschaftliche Begriffsbildung: denn wenn stets Bedin-
gungen jeder Beobachtung unbeobachtet bleiben, dann lisst sich das Beob-
achtete niemals vollstindig begrifflich bestimmen. Jede Beobachtung be-
deutet mehr, als sie zu bedeuten scheint, entsprechend gilt auch fiir den
Begriff, der die Beobachtung festzuhalten vorgibt, dass er niemals blol3 das
bedeutet, was er zu bedeuten scheint.

Die Wissenschaft (und somit auch diese Arbeit) kann nicht auf die
Verwendung von substantialisiecrenden, das Allgemeine iiber das Besondere
stellenden Begriffen verzichten. Das allgemeine Problem wissenschaftlicher
Begriffsbildung, von den konkreten Erscheinungen abstrahieren zu miissen,
ldsst sich auch dadurch nicht losen, dass alle Substanzbegriffe durch Kunst-
begriffe (wie System, Kommunikation, Autopoiese usw.) ersetzt werden
wiirden. Auch diese artifiziellen Kategorien nehmen mit der Dauer ihrer
Verwendung mehr und mehr dinglichen Charakter an, so als bezeichnete
der Systembegriff etwas scharf von seiner Umwelt Geschiedenes, als sei
Kommunikation ein objektives und tiber die Zeit hinweg mit sich identi-
sches Phidnomen, als sei Autopoiese eine real existierende, bestimmbare
Tatsache mit der moderne Gesellschaften umzugehen zu lernen hitten. Kein
Begriff ldsst sich finden, der tatsiichlich ist, was er zu sein vorgibt.

Ein Ausweg kann daher nur im Erinnern liegen, dem Erinnern daran,
dass ein Begriff stets auch noch etwas anderes ist, als er zu sein scheint. Die
moderne, die ,,exakte™ Wissenschaft aber vergisst, ihr Ziel ist es, zu verges-
sen. Die wissenschaftliche Begriffsbildung zielt seit den Anfiingen der Wis-
senschaft auf eine moglichst exakte Beschreibung einer vermeintlich ob-
jektiven Wirklichkeit, so zumindest die dieser Arbeit zugrunde liegende
Annahme, die in ihrem weiteren Verlauf noch ausfiihrlicher besprochen
werden wird. Im Folgenden wird aber behauptet, dass gerade diese Grund-
tendenz der okzidentalen Wissenschaften dazu fiihrt, zentrale Bedingungen
der Menschheitsentwicklung in einer unangemessenen Weise zu konzeptu-
alisieren und dass sich die Wissenschaft somit den Blick auf (langfristige)
katastrophentrichtige Entwicklungen versperrt. Behauptet wird, dass Wis-
senschaft die Bedeutung ihrer Beobachtungen nicht exakt zu bestimmen
vermag, weil sich das Bedeutendste nicht im Begriff abbilden, sondern al-
lein durch den Begriff sich auf Bedeutendes hinweisen lisst. Durch die be-
griffliche Bezeichnung fixiert ein Beobachter etwas thm Bedeutungsvolles,

3 Der Mensch kann allerdings die Einheit seiner Unterscheidungen, das Sein im
Seienden erahnen, ja erfahren, das zumindest glaubten die ersten okzidentalen
Philosophen, bspw. Heraklit und Parmenides, aber auch noch der Scholastiker
Nikolaus von Kues (vgl. in dieser Arbeit Gliederungspunkt 6).

112

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

ohne doch damit die tatsichliche Bedeutung seiner Beobachtung zu be-
greifen. Um die tatsichliche Bedeutung seiner Beobachtung begreifen zu
kénnen, bediirfte es eines absoluten Wissens. Ganzheit erster Ordnung ist
aber grundsiitzlich unzuginglich, entsprechend kann der Beobachter die
Bedeutung seiner Beobachtung nur vor einem begrenzten Horizont von
vorgingigen, zudem noch erinnerten Beobachtungen ,rational® bewerten.
Insgesamt bleibt diese Bewertung eingebettet in einen unabgeschlossenen,
sich an seinen Rindern verfliichtigenden Horizont. Die Bedeutung seiner
Beobachtung bleibt ihm insgesamt verborgen und doch ist sie nicht be-
deutungslos, sondern in genau dieser Unabgeschlossenheit hochgradig
bedeutungsvoll. Auf der einen Seite wird also nominalistisch zumindest die
Unzuginglichkeit einer duBleren, real existierenden Welt behauptet (unab-
hingig davon, ob sie existiert oder nicht, dariiber ldsst sich keine Aussage
machen), zugleich aber argumentiert diese Arbeit durchaus ,realistisch®, als
dass sie Begriffe als etwas sehr reales, ndmlich fiir den Menschen Bedeu-
tungsvolles zu begreifen versucht, das sich jedoch nicht offen zeigt, das sich
vielmehr im Begriff verbirgt.

Dies ldsst sich an einem Beispiel verdeutlichen — wie auch insbesondere
die beiden folgenden Gliederungspunkte sich an Exempel, an Narrationen
halten miissen, um den Spagat zwischen Konstruktivismus und Begriffsrea-
lismus aushalten und seine Notwendigkeit zugleich plausibilisieren zu kén-
nen. Gerade weil jede Beobachtung insgesamt stets unbestimmt bleibt, ldsst
sich zwischen unterschiedlichen Beobachtungen ein Konsens iber etwas
nicht real Existentes herstellen. Im wissenschaftlichen Diskurs kommuni-
zieren unterschiedliche Beobachter miteinander {iber ihre Beobachtungen,
es entsteht dabei ein gemeinsames ,.Objekt”, und das in diesem Moment fiir
alle Beteiligten durchaus ,,real”. Wenn sie aber versuchten, alle Bedingun-
gen zu kliren, die sie dieser Beobachtung zugrunde legen, werden sie fest-
stellen, dass es ihr Objekt nicht tatsichlich ,.gibt”, weil alle Beobachter in
absolut unterschiedlicher Weise unterscheiden. Solange ihre Kommunika-
tion unscharf bleibt, solange sie nicht darauf bestehen, sdmtliche Bedingun-
gen zu bestimmen, die sie zu ihrer Beobachtung fithrten, so lange sie also
keinen absoluten Wahrheitsanspruch erheben, an dem sie ihre Beobachtun-
gen abzugleichen versuchen, kann ein gemeinsames Objekt existieren. Die
Kommunikation bricht dagegen ab, wenn nicht akzeptiert wird, dass ge-
wisse Abweichungen ,,normal®” sind, mit anderen Worten: das gemeinsame
Objekt verschwindet. Die Bedingung fiir eine erfolgreiche Kommunikation
ist, dass die Beteiligten lebensweltlich ,,wissen™ (ohne dariiber reflektiert
haben zu miissen), dass ihr ,,Objekt” etwas Gemeinsames bedeutet, das sie

113

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

alle beobachten.” Der Versuch der abschlieBenden Bestimmung aber fiihrt
gerade zum Gegenteil (so oben bereits Georg Simmel), zum Schwinden der
Objekte, man stellt unweigerlich fest, dass es das Objekt nicht tatsiichlich
gibt. Es ist nur in seiner je spezifischen Umwelt, das Objekt ist von seiner
Umwelt untrennbar, zugleich ist es stets von ihr geschieden. Umgekehrt ist
Umwelt nicht von dem Objekt eindeutig abgrenzbar, wihrend sie doch ein
anderes 1st.

Begriffe sind natiirlich ein ganz bedeutender Faktor in der Auseinander-
setzung des Menschen mit seiner Umwelt. Die Benennung als solche ist
nicht das Problem, so wird im Folgenden ausfiihrlicher zu zeigen sein, son-
dern die Bedeutung, die wir den Kategorien beimessen. Problematisch ist es
nicht, von Umwelt zu sprechen, obwohl es die Umwelt doch nur als kom-
munikativ erzeugte, insgesamt unbestimmte und unbestimmbare Form
,»gibt“. Problematisch ist die Einschrinkung von Begriffen auf eine ,ratio-
nal-analytische™, substantialisierende und auf kausale Funktionen reduzie-
rende Benennung: problematisch ist, dass wir von den Begriffen erwarten,
dass sie eine spezifizierbare Funktion hitten, dass sie efwas anzeigten, dass
sie auf efwas referierten, das sich uns in ihnen offenbart. Problematisch ist
dies, weil dabei all jene Bedeutungsiiberschiisse ausgeblendet werden, den
Begriffe in der aktuellen Verwendung anzeigen, den sie transportieren, von
denen aber niemand im engeren Sinne wissen kann, was letztlich ithr Gehalt,
ihre Funktion ist, Problematisch, bis hin zur Katastrophentrichtigkeit, wird
die Verwendung von Begriffen, wenn mit diesen der Anschein erweckt
wird, sie bezeichneten einen objektiven, von ihrer aktuellen Gegebenheit
absolut abhebbaren Gegenstand, und sonst nichts, einen Gegenstand, der
tiber alle Zeiten hinweg als invariant angenommen werden kann, ja sogar
genommen werden soll. Dagegen ist die Verwendung des Begriffes als
Symbols fiir etwas, dessen Bedeutung in dem Symbol an-, aber nicht ab-
schliefend gedeutet wird, eine Notwendigkeit schlechthin, um sich tber
insgesamt nur symbolisch-vermittelt zugiéingige Problemlagen verstindigen
zu kénnen.

Wenn also weiterhin bspw. von Umwelt gesprochen wird, so ist der
Begriff als relativ unbestimmter zu nehmen, als Symbol fiir einen kommu-
nikativ verdichteten Bedeutungszusammenhang, der etwas Bedeutendes an-
zeigt. Das gleiche gilt fiir alle anderen verwendeten Begriffe, so auch fiir

4 Mit den Worten von Jirgen Habermas: sie miissen verstdndigungsorientiert
eingestellt sein (vgl. Habermas 1997: 394), sie miissen bereit sein, Umschirfe
zu akzeptieren und damit auch einander widersprechende ,,Wahrheiten™ ne-
beneinander zuzulassen.

5 Der Begriff des Symbols bleibt zunichst ohne weitere Erlduterung; denn es
geht dieser Arbeit insgesamt wesentlich um die Bedeutung des Symbolischen,
es zu ,,definieren™ ist insofern Sache der gesamten Arbeit.

114

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

die Rede von ,,Reflexen™ und von ,Instinkten™, fiir den Begriff vom Men-
schen usw. Wenn vom ,Hordenwesen*™ gesprochen werden wird, meint dies
nicht, dass es dieses ,Hordenwesen® tatsiichlich jemals gegeben hiitte, das
im Folgenden ebenfalls besprochene ,Kérperausschaltungsprinzip® referiert
nicht auf einen ,.biologischen®, tatsiichlich als solcher existierenden Karper.
Allein, diese Begriffe eignen sich, einen insgesamt bedeutungsvollen Zu-
sammenhang, hier im Bezug auf die Katastrophe, zu skizzieren und in die-
sem Bedeutungszusammenhang sind sie zu denken.

4.2 Anthropologische Vorannahmen

Wenn hier also notwendigerweise auf anthropologische Vorannahmen zu-
riickgegriffen wird, so geschieht dies im Sinne einer — wie von Bruno
Latour und Michael Callon geforderten (vgl. bspw. Latour 2002b, Callon
1986 und Callon/Latour 1992)° -, symmetrischen Anthropologie®. Es wird
versucht, den Menschen als von seiner Umwelt — und Umwelt meint stets
auch den aktuellen Erkldrungs- und Bedeutungszusammenhang, in den der
Mensch hier hineingedacht wird — nicht substantiell geschieden zu denken,
sondern in diese Umwelt unhintergehbar eingeflochten. Simtliche Be-
schreibungskategorien sollen vorab der erst dem modernen Denken zugén-
gigen Unterscheidung von unverdnderlichen ,Dingen™ auf der einen und
stindig sich verdndernden Formen auf der anderen Seite gedacht werden,
ohne eine diese beiden extremen Pole eindeutig voneinander trennende
Kluft. Allerdings, dies sollten bereits die obigen Ausfithrungen gezeigt ha-
ben und werden die weiteren Ausfithrungen noch deutlicher begriinden,
wird es fiir aussichtslos gehalten, die tiberkommenen anthropologischen
Begriffe jeweils fiir sich zu symmetrisieren oder durch neue zu ersetzen.
Hier wird behauptet, dass eine Symmetrisierung an der Weise des Umgan-
ges mit den verwendeten Kategorien anzusetzen hat. Allein wie ein Beob-

6 So erheben Bruno Latour und Michel Callon den Anspruch, ,[...] jeden fiir
Menschen gebriiuchlichen Begriff auch fir Nicht-Menschen™ zu verwenden
(Latour/Callon 1992: 353) und damit ,,[...] die Unterscheidungen zwischen
den wahrhaftig sozialen und menschenzentrierten Begriffen [zu, M.V.] verwi-
schen™ (ebd.: 347). Es gehe darum, nicht schon vorab zwischen abhédngigen
(sozialen) und unabhingigen (natiirlichen resp. technischen Formen) zu unter-
scheiden, sondern soziale, technische und natiirliche Faktoren durchgingig als
abhingige Variablen zu behandeln (vgl. Schulz-Schaeffer 2000: 194f.). Die-
sen Anspruch teilt diese Arbeit, sie geht dabei jedoch anders vor als die
WAkteur-Netzwerk-Theorie™ (ANT) von Latour, Callon und anderen. Fiir die
Katastrophensozologie wire die ANT erst noch aufzubereiten. Dies ist Ziel
eines Anschlussforschungsprojektes.

115

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

achter die Kategorien denkt, macht einen Unterschied, es macht dagegen
keinen wesentlichen Unterschied, an die Stelle eines Begriffes einen
anderen zu setzen.

Dies lisst sich am Werk Max Schelers in besonderer Weise exemplifi-
zieren, im Allgemeinen, da Scheler als einer ihrer wichtigsten Vertreter we-
sentlich das Bild von der Anthropologie im 20. Jahrhundert insgesamt
gepragt hat, im Besonderen, weil Scheler mit seiner Stufenlehre den
Menschen als ,,Sonderentwurf* der Evolution von allen anderen organisch-
en Formen Kkategorisch unterscheidet. Er ist damit einer der prominentesten
Vertreter der oben von Biihl kritisierten ,,Sonderstellungsanthropologie“?,
Vertreter eines Bildes vom Menschen also, das weit in aktuelle soziolo-
gische Ansitze hineinreicht®, das aber, wie eben zu zeigen ist, dem Denken
in asymmetrischen ontologischen Kategorien entspringt. Vor dem Hinter-
grund dieses Menschenbildes, das kategorisch zwischen dem Menschen und
allem anderen unterscheidet, das die flielenden Ubergiinge zwischen dem so
Geschiedenen negiert, muss eine Katastrophensoziologie scheitern. Anschlie-
f3end kann dann anthropologisch die Entwicklung des Menschen fiir den hier
zu behandelnden Bedeutungszusammenhang skizziert werden, ohne den
Menschen dabei jemals als etwas von seiner Umwelt tatsdchlich Geschie-
denes zu denken.

Max Schelers Stufenlehre

In dem 1928 erschienenen Spitwerk Schelers ,,Die Stellung des Menschen
im Kosmos* hatte dieser den Menschen im Verhiltnis zur Pflanze und zum
Tier zu definieren versucht. Scheler sieht den Menschen in einer qualitati-

7 Vgl Scheler 1976: 31 sowie Bithl 1990: 32 und in der vorliegenden Arbeit
Gliederungspunkt 2.3, 8. 73-75. Zu den verschiedenen Positionen in den
Natur- und Geisteswissenschaften im Rahmen dieser Sonderstellungsdis-
kussion siche die Arbeit von Helmut Hofer und Giinter Altner (Hofer/Altner
1972). Es geht im Folgenden wesentlich darum, zu zeigen, wie Scheler zu der
These von der Sonderstellung des Menschen allein aufgrund der Verwendung
essentialisierender Begrifflichkeiten gelangte, es geht nicht darum, die
Scheler’sche Argumentation insgesamt zu kritisieren.

8 Der Einschitzung Schelers und anderer, dass der Mensch iiber keine
artspezifische Umwelt verfiige, schlieen sich bspw. Peter L. Berger und
Thomas Luckmann — fiir eine von diesen vertretene konstruktivistische Per-
spektive kaum nachvollziehbar — in ihrer zwar bereits 1966 erstmals verdf-
fentlichten, aber doch fiir die neuere Wissenssoziologie noch immer so
bedeutenden Schrift zur ,,Gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit™
an (vgl. Berger/Luckmann 1996: 49ff)). Zumindest die Spitfolgen dieser
wSonderstellungsanthropologie™ reichen also noch bis in die gegenwiirtige
wissenssoziologische Diskussion hinein.

116

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

ven Sonderstellung: Als ,,Vitalwesen™ sei er ,,[...] ganz ohne Zweifel eine
Sackgasse der Natur, ihr Ende* (Scheler 1976: 96).” Uberleben gelingt ihm
nicht mehr nach den fiir alle anderen Stufen geltenden Regeln des Vitalen,
als ,,Geistwesen™ vermag er vollstiindig befreit von allen ,[...] stoflenden
Kriften auf alle Natur herabzulicheln [...]" (Scheler 1976: 96).

Anders als die vollstindig ,.gesicherte” Pflanze und das souverin, in-
stinktgeleitete Tier, ist der Mensch an keinerlei artspezifische Umwelt an-
gepasst, er ist ,Sklave seiner Gehirnrinde® (vgl. Plessner 1976: 93), ein
vollstindig vergeistigtes Wesen. Damit steht der Mensch nicht einfach auf
der obersten Stufe der Entwicklungsleiter, er setzt die Entwicklung nicht
einfach fort, so wie das Tier die Entwicklung der Pflanze fortsetzt; der
Mensch klinkt sich aus dieser organischen Entwicklung aus, ja das Geist-
prinzip steht dem ,,Gefithlsdrang™, dem Triebhaften geradezu entgegen (vgl.
Hamann 1993: 52). Die Pflanze ist nur von jenem ,,Gefithlsdrang™ beseelt,
einem ,,ganz nach auflen gerichteten Drang”, der ihre Entfaltung bedingt
(vgl. Scheler 1976: 15)'® Sie steht ohne Bewusstsein, Gefiihle und Empfin-
dungen auf der untersten Entwicklungsstufe. Die Pflanze passt sich in
langwierigen Prozessen ithrer Umwelt an, doch fehlt ihr die Fahigkeit der
Aufnahme einer direkten ,Riickmeldung ihrer Zustinde™ aus der Umwelt
(vgl. ebd.: Iélfi},11 was schon darin begriindet liegt, so Scheler, dass Gefiihl
und Trieb noch nicht voneinander geschieden sind. Die Einheit von Gefiihl
und Trieb gibt der Pflanze optimale Sicherheit, so Scheler, sie hat ihre Form
auf Dauer, ohne stindige Umweltirritationen. Wegen dieses totalen Fehlens
jeglicher Riickmeldungen von Umwelt an ein ,,inneres Zentrum* ist die
Pflanze schlechthin die Manifestation eines ,ekstatischen Gefiihlsdranges™

9 In dieser Sackgasse findet zugleich die Natur ihre ,hochste Konzentrierung™,
s0 Scheler an selber Stelle. Der Mensch als ein Geistwesen, ,[...] das in dem
tatigen Mitvollzug der Geistesakte des Weltgrundes sich selbst zu |, deifizie-
ren ' vermag, [ist, M.V.] eben noch ein anderes als diese Sackgasse: Er ist zu-
gleich der helle und herrliche Ausweg aus dieser Sackgasse, ist das Wesen, in
dem das Urseiende sich selbst zu wissen und zu erfassen, zu verstehen und
sich zu erlésen beginnt. Der Mensch ist also beides zugleich: eine Sackgasse
und — ein dusweg!™ (ebd.: 96, Hervorhebungen im Original). Diese philoso-
phische Dimension wird in den folgenden Ausfiihrungen keine Beriicksichti-
gung finden; hier geht es allein darum, aufzuzeigen, dass die These von der
Sonderstellung als solche bereits unhaltbar ist, dass also die auf dieser These
bauenden philosophischen Uberlegungen Schelers zum ,Ausweg aus der
Sackgasse™ insgesamt unhaltbar sind.

10 Zur Pflanze als unterste Entwicklungsstufe vgl. ebd. 13-17.

11 Dieter Claessens dazu: ,Unserer Meinung nach kénnte man das im Rahmen
differenzierterer kybernetischer Auffassungen doch, denn ,Zustand® ist ein
Begriff, der vom Malistab ,Zeit* abhiingt. Kann die Pflanze sich iiberhaupt
anpassen — und sie kann es — dann hat sie auch Riickmeldungen iiber ihren
,Zustand® [...]" (Claessens 1970: 23).

117

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

(vgl. ebd.: 15), doch ist dieser Drang auch im Tier noch vorhanden (vgl.
ebd.: 16).

Das Tier ist instinkigeleitet und gegeniiber der rein reflexiven Form der
Pflanze flexibler organisiert, so Scheler. Instinkte 1§sen — wie im Organis-
mus ansissige Entititen — ,,angeborene” und ,.ererbte” Handlungen als Re-
aktionen auf typisch wiederkehrende Situationen aus. Zwar sei der Instinkt
durchaus durch Erfahrung und Lernen spezialisierbar,

W[ ... ] wie man z.B. an den Instinkten der Jagdtiere sieht, denen zwar das Jagen auf
ein bestimmtes Wild, nicht aber die Kunst, es erfolgreich auszuiiben, angeboren
ist. Das aber was Ubung und Erfahrung hier leistet [sic!], entspricht immer nur
gleichsam den Variationen einer Melodie, nicht der Erwerbung einer neuen™
(ebd.: 19).

Deshalb kénne der Instinkt ,[...] als von vornherein ,fertig' bezeichnet
werden®, so Scheler an selber Stelle. Der Instinkt steuert das Verhalten und
die selektive Wahrnehmung des Tieres in seiner artspezifischen Umwelt, er
Lstiftet die Struktureinheit von Tier und Umwelt (vgl. Arlt 2001: 95).

Die Befreiung des Tieres aus der primdren Einheit bedeutet gegentiber
der Pflanze eine riskantere Organisationsform. Die Pflanze ist gesichert, so
lange ihre Umwelt sich nicht fundamental veriindert. Sie ist tiber viele Mil-
lionen Jahre mit ihrer Umwelt gewachsen, sie ist in dieser vollstiindig auf-
gehoben und ihr eigenes Veridnderungstempo ist mit dem ihrer Umwelt
synchronisiert, sie steht damit geradezu fur die .. Einheit des Lebens®, so
Scheler (vgl. Scheler 1976: 16). Das Tier dagegen ist aus dieser absoluten
Einheit geldst, weil es seine angestammte Umwelt verlassen und seinen
Einzugsraum ausweiten kann, es ist damit aber auch Einfliissen ausgesetzt,
die sein ,Instinktsystem™ tiberfordern, auf welche dieses nicht vorbereitet
ist. Es ist ,orientierungsunsicherer”, es verfiigt aber nun auch tber freige-
setzte Energien, die es zur Kompensation dieser Unsicherheit aufbringen
kann (vgl. ebd.: 26ft.). So entsteht eine ,.Stauung*, eine ,,Uberschusslage®,
die den Trieb freisetzt (vgl. Arlt 2001: 96), wenn ,[...] der Ablauf von
Hemmungen und Enthemmung nicht mehr fest gefligten, artspezifischen
Mustern folgen kann [...]" (ebd.: 95), so fasst Gerhard Arlt den Gedanken
Schelers zusammen.

Die ,kurzschliissige Abfuhr* der Tricbe weicht dann einer insgesamt
winadiquaten Befriedigung™ (vgl. ebd.: 95f). Dieser freigesetzte Triebiiber-
schuss dringt zur weiteren Differenzierung, er wird aber auch zur Bedin-
gung von Kultur, zur Bedingung der Mdoglichkeit des Menschen. Der
Triebiiberschuss nimmt in dem Mafe zu, wie sich das Tier von seinen ins-
tinktiven Reaktionsschemata zu befreien vermag, und diese Befreiung wird
in dem Mafle mdéglich, wie es ein ,.assoziatives Gedichtnis™ (Mneme) ent-

118

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

wickelt (vgl. Scheler 1976: 22). Die Geschlossenheit des instinktiven Ver-
haltens lockert sich zu Gewohnheiten, zu relativ flexibleren Anpassungs-
formen an die sich nun fiir ihn verhiltnismifig schneller wandelnde Um-
welt. Erfolgreiche Verhaltensweisen werden automatisch wiederholt, so
dass sich das Prinzip von Irrtum und Erfolg als Lernprinzip entwickeln
kann, Das assoziative Gedichtnis ist somit schon eine Form praktischer In-
telligenz, die sich zum Menschen hin dann zur eigentlichen Intelligenz als
der nidchst hoheren Organisationsform entwickelt. Die Organisationsstufe
der praktischen Intelligenz ist jedoch noch organisch und an einen Ausléser
gebunden, so dass Planung auf diesem Niveau noch nicht moglich ist; aller-
dings kann das Tier bereits Sach- und Wertverhalte bedingt antizipieren
(vgl. ebd.: 281).

In dem Menschen als Geistwesen kommen nun ,,alle Wesensstufen des
Daseins™ (vgl. ebd.: 16) zusammen, doch vermag sich der Mensch reflexiv
diesen Grundlagen zuzuwenden und sich dadurch von ihren Beschrinkun-
gen vollstindig freizusprechen. Damit setzt der Mensch nicht mehr fort,
was ihm vorgingige Organisationsformen der organischen Entwicklung er-
reicht haben:

Das neue Prinzip steht auferhalb alles dessen, was wir ,Leben’ im weitesten
Sinne nennen kénnen. Das, was den Menschen allein zum ,Menschen® macht, ist
nicht eine neue Stufe des Lebens — erst recht nicht nur eine Stufe der einen Mani-
festationsform dieses Lebens, der ,Psyche® —, sondern es ist ein allem und jedem
Leben iiberhaupt, auch dem Leben im Menschen entgegengeseiztes Prinzip: eine
echte neue Wesenstatsache, die als solche iiberhaupt nicht auf die ,natiirliche Le-
bensevolution® zuriickgefithrt werden kann [...]* (ebd.: 31, Hervorhebungen im
Original).

Die lediglich mit einem ,,Geflihlsdrang™ ausgestattete, gegentiber ihrer
Umwelt ansonsten rein reflexiv ausgerichtete Pflanze ist also laut Scheler
mit ihrer Umwelt vollstindig synchron. Sie ist gegen Umweltirritationen
weitgehend resistent, sie ist somit die ,,sicherste™ Organisationsform, wih-
rend das instinktgeleitete Tier dagegen bereits weit mehr Umweltvariation
verkraften konnen muss, weil es sich in Umwelt bewegt. Instinkte , steuern™
das Tier durch die sich auftuende Unsicherheit hindurch, indem sie es mit
den adidquaten Reaktionsweisen auf typisch wiederkehrende Situationen
ausstatten, doch kénnen nicht mehr fiir alle Situationen adidquate Verhal-
tensmuster vorliegen, das Tier ist somit bereits eine riskiertere Form. Den
fur die vorliegende Arbeit entscheidenden Unterschied beider Organisati-
onsformen sieht Scheler demnach in der Synchronizitit von Form und
Umwelt. Sicher ist nur die Pflanze, weil sie mit dem Tempo der Umwelt-
verinderungen synchronisiert ist. Sie bendtige keine direkten Rickkopp-

119

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

lungen fiir geringere Umweltschwankungen, sondern passt sich nur lang-
fristigen Wandlungen an. Das sich in Bewegung setzende Tier erhoht hin-
gegen selbst die Variation seiner Umwelt mit der Folge, dass sich Tier und
Umwelt nicht mehr synchron entwickeln und das Tier nicht mehr allen Si-
tuationen optimal angepasst ist (vgl. ebd.: 26). Der Mensch schliefilich 1ost
sich ginzlich aus dieser ,natiirlichen” Trieb- und Umweltbindung, er
spricht sich frei von allen Einschrinkungen, er ist als Geistwesen ,.existen-
tiell entbunden vom Organischen®, er ist ,,weltoffen™ (vgl. ebd.: 32). Dieser
Schluss aber resultiert aus einer objektivistischen Vorstellung nicht allein
von Zeit (vgl. abermals Claessens 1970: 23), sondern auch von Umwelt als
objektiv gegebener, starrer ,Natur®, von einem ,,Gefiihlsdrang™, von ,Re-
flexen®, von ,. Trieben* bzw. ,.Instinkten®.

Zur Symmetrisierung anthropologischer Kategorien

Jede Pflanze vermag Unterschiede in ihrer Umwelt wahrzunechmen. Der
,,Geflihlsdrang™ der Pflanze entsteht erst in der Wechselwirkung von Orga-
nismus und Umwelt, die fiir jeden Organismus und zu jedem Zeitpunkt ein-
zigartig ist, Eine Pflanze, die im Laufe eines Tages mit einer sich jeder
Pflanze anders darstellenden Sonne ,,wandert®, unterscheidet Bedeutungslo-
ses und Bedeutungsvolles voneinander, sie geht mit einer variierenden
Umwelt um, richtet sich auf diese Variationen aus und wird von dieser
Umwelt stindig neu ausgerichtet.'” Thr fehlt keineswegs die Fihigkeit zur
direkten Riickmeldung aus der Umwelt. Thre gesamte ,,Organisation” ist auf
diese Riickkopplungen ausgerichtet, sie ist gerade so beschaffen, dass sie
genau die Art von Rickkopplungen aufzunehmen vermag, die sie in der
Relation zu der nur flir sie bestehenden Umwelt fiir diese Organisation ,,be-
notigt” und die sie — man konnte fast sagen: durch ,,Akkomodation™ und
HAssimilation™ — im Gleichgewichtszustand, im ,,Aequilibrium™ bleiben
lisst. Sie ist in der Tat mit ihrer ganz spezifischen Umwelt synchronisiert,
deren Teil sie 1st, withrend sie sich von ihr abgrenzt, ohne ein strukturiertes
Bild mit scharfen Konturen von ihrer Umwelt, noch von sich selbst zu ha-
ben. Dies ist beim Tier nicht anders. Wie die reflexiv organisierte Pflanze
nimmt auch das instinktiv geleitete Tier direkte Riickkopplungen auf und
richtet sich nach seinen Fihigkeiten auf seine wechselwirkend erst entste-
hende Umwelt ein. Das sich ,.grofiriumiger” bewegende Tier lebt wie die
sich ,weniger grofraumig", aber dennoch sich ebenfalls bewegende Pflanze

12 Dem stimmt zwar auch Scheler zu: die Pflanze reagiere zwar ,[...] auf die
Intensitiit der Lichtstrahlen, nicht aber different auf Farben und Strahlrich-
tungen® (Scheler 1976: 13). Damit liefert er aber doch cher ein Gegenargu-
ment gegen seine eigene These, als dass er sie stiitzte.

120

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

in einer sich bewegenden Umwelt, was wiederum gerade nicht bedeutet,
dass trotz dieser ,.Strukturiihnlichkeiten” die Umwelt des Tieres mit der
Umwelt identisch wire, in der sich eine Pflanze entfaltet.

In der Summe der — hier nur angedeuteten doch in dieser skizzierten
Richtung erweiterbaren — Kritiken zeigt sich, dass die Annahme ¢ines qua-
litativen Unterschiedes zwischen beiden Organisationsformen ein Beob-
achterartefakt ist, z7u dem Scheler gelangt, weil er seine Kategorien vor dem
Hintergrund eines objektiven, von den Organismen unabhidngigen Bezugs-
rahmen denkt. Zeit und Umwelt werden von ihm als ontologische Invari-
anten gedacht, vor deren Hintergrund sich Organismen entwickeln, aus dem
sich unterschiedliche Organismen unterschiedliche Ausschnitte eréffnen
und gemidl dieser Ausschnitte ihre Kompetenzen entfalten. Doch weder
Umwelt noch Organismen sind mit sich selbst oder mit anderen Formen zu
irgendeinem Zeitpunkt absolut identisch, jede Form definiert sich selbst in
jedem Augenblick in der Relation zu allen anderen Formen neu — genauso
gut kdnnte man also auch sagen, dass die Umwelt der Formen die Form in
jedem Augenblick neu definiert. Man muss sich daher, wie Dieter Claes-
sens meint, dariiber klar werden, dass ,[...] die Wendung .Instinkte®
nur eine Verlegenheit gegeniiber der Frage darstellt, wie und woher denn
Koordinierung im Tier, zwischen Tieren und zwischen Umwelt und Tieren
entsteht, woher sie kommt™ (Claessens 1970: 217) und dasselbe gilt fiir alle
anderen Kategorien wie ,Reflexe”, ,Gefihlsdrang” usw., Max Scheler
denkt die Umwelt von Organismen als Natur, als einen ,objektiv: gegebe-
nen Rahmen, vor dessen Hintergrund sich die unterschiedlichen Lebens-
formen entfalten. In dieser Relation zu etwas an sich Unverinderlichem
erscheinen dann bestimmte Formen als besser und andere als schlechter an-
gepasst, als sicherer oder unsicherer situiert.

Das Bild wird aber ein ganz anderes, wenn Umwelt nicht als ,,objek-
tive™, transparente, nach Gesetzen begreifbare Natur, sondern als fiir jede
Form individuell sich anders darstellender Hintergrund, eben als je indivi-
duelle Umwelt gedacht wird. Was ,.Sicherheit™ bedeutet, ldsst sich dann al-
lein in der Relation zwischen der Lebensform und ihrer individuellen
Umwelt begreifen. Es ldsst sich dann nichts Absolutes iiber die Funktion
von Instinkten oder Reflexen aussagen, es lisst sich also auch nicht von
dem Fehlen einer dieser Organisationsformen bei einem Organismus auf
dessen objektiv ungiinstigere Stellung in einer Natur schlieflen. Wie jeder
Organismus, wie jede Pflanze und jedes Tier, lebt auch der Mensch in ge-
nau jener Umwelt, die ihm bis heute das Uberleben ermoglichte. Die Orga-
nisationsformen unterschiedlicher Organismen lassen sich nicht skalieren
und entlang spezifischer Organisationsleistungen gliedern. Jeder Organis-
mus ist stets angemessen organisiert — so lange eine Form existiert, ist sie
sicher {vgl. Claessens 1970: 217). Die These von der Sonderstellung des

121

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Menschen fillt somit mit der Infragestellung einer essentialistisch gedach-
ten, fiir jede organische Form gleichermalien gegebenen Natur, sie fillt mit
der Infragestellung von — wie Substanzen gedachten - ,,Reflexen™ und ,,In-
stinkten®, die efwas mit dem Organismus machten, die in dem Organismus
(und ebenso in jedem anderen Organismus zumindest der selben Art) loka-
lisierbar wéren. Mit anderen Worten: ,Reflexe™ und ,,Instinkte” sind, wie
bereits Jakob von Uexkiill sie nannte, Verlegenheitsformeln, in denen ein
hochgradig komplexer und systemischer Zusammenhang mit analytischen
Termini beschreibbar gemacht wird; ein Wechselwirkungszusammenhang
also, der nicht tatsichlich real existiert, der jedoch bedeutungsvoll ist und
insofern auch héchst real.

In Begriffen wie ,,Instinkt” und ,,Reflex” verdichtet ein Beobachter Zu-
sammenhinge, die auszudriicken im Laufe seiner eigenen Entwicklung fiir
ihn bedeutungsvoll geworden ist. Man kdnnte sagen, dass es sich ,,evolutio-
nér* als vorteilhaft erwiesen hat, mit biologistischen Kategorien zu arbeiten,
sie brachten Entwicklungsvorteile, die sich ohne diese ,, Technik* vermut-
lich nicht ergeben hitten. Die moderne Wissenschaft ist, was sie ist, weil sie
sich solche Kategorien erschuf. Was aber Instinkte sind, ob es irgendetwas
Substantielles gibt, auf das der Begriff Instinkt referiert, dariiber kann
nichts ausgesagt werden. Umgekehrt kann aber mit allerhéchster Wahr-
scheinlichkeit angenommen werden, dass die Bedeutung dessen, was mit
dem Terminus Instinkt bezeichnet wird, nicht hundertprozentig bestimmt
ist, es wire ein vollkommen unwahrscheinlicher Zufall, von dem man selbst
im positiven Fall nicht einmal etwas erfiihre. Die ,,normale* moderne Wis-
senschaft versucht jedoch, ihre Objekte mdoglichst exakt zu bestimmen,
hinter ihnen eine Wahrheit zu ent-decken, die es tatsiichlich nicht gibt. Um
7u ,,den Dingen selbst” zu gelangen, versucht sie, all jene Faktoren, die eine
eindeutige Diagnose stdren, zu eliminieren, bis das ,,Objekt™ widerspruchs-
frei beschrieben werden kann.” Auftauchende Widerspriiche losen Pro-
zesse der Eliminierung von Ungereimtheiten aus, nur in ganz besonderen
Ausnahmefillen vermdgen sie das Paradigma selbst in Frage zu stellen; die
Infragestellung des Paradigmas ist nicht das Ziel, das Ziel sind ,schine

13 Es geht, so die These, der normalen Wissenschaft nicht darum, das Bedeu-
tungsvollste zu begreifen; vielmehr geht es ihr darum, entlang bestimmiter, im
Rahmen wissenschaftlicher Paradigmen gepriigter ,,Denkstile” (vgl. Fleck
1983b: 68) das Wissen iiber die in diesen Paradigmen vorgegebenen und
scharf eingegrenzten Problemstrukturen zu optimieren. Die normale Wis-
senschaft orientiert sich gerade nicht an der Bedeutung ihrer ,,Fakten™ fiir den
Erhalt der Unterscheidung der organischen Form von ihrer Umwelt, sondern
an rationalen Erfolgskriterien, die in Paradigmen fest verankert sind und die
aufgrund eben dieser Verankerung mehr und mehr eigenstindige Logiken
entfalten (zu dieser Vorstellung von der Normalwissenschaft und ihren Ver-
fahrensweisen vgl. Kuhn 1991: 37ff.).

122

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

klare Fakten®™. Selbst in diesem unwahrscheinlichen Fall der Infragestellung
des Paradigmas werden aber noch zentrale und fundamentale Kategorien
beibehalten und in das neue Paradigma iibernommen. Ist also bspw. erst
einmal eine spezifische Vorstellung von Instinkten verobjektiviert, so
schrinkt sich die wissenschaftliche Beobachtung immer stirker auf dieses
selbst erschaffene ,,Objekt™ ein, das im Laufe dieses Prozesses freilich mehr
und mehr erodiert, weil jeglicher Widerspruch den Bereich des noch-nicht-
Falsifizierten immer weiter einschrinkt. Die Beobachtung konzentriert sich
auf einen immer weiter eingeschriinkten Bereich, die tatsiichliche Komple-
xitit der Einbettung des Objektes in seiner Umwelt, die ganze Breite seiner
Bedeutung also, wird immer umfassender ausgeblendet, bis irgendwann
wieder, freilich nur voriibergehend, alle Determinanten bestimmbar er-
scheinen. Auf jeden Fall wird der Eindruck aufrechterhalten, dass sich die
Objekte als diskrete Einheiten beschreiben liefien, dass sie vielleicht noch
nicht ganz bestimmt sind, dass sie aber auf jeden Fall zukiinftig bestimmt
sein werden. Thnen wird, obwohl stindig im Flusse und stets mehr seiend,
als sie zu sein scheinen, der Charakter von etwas Invarianten, Substantiellen
und zumindest nahezu exakt bestimmten zugesprochen, dem sie tatséchlich
niemals entsprechen, wihrend sie gerade durch diesen Schein, den sie er-
wecken, das (urspriinglich mit ihnen addquat Begriffene) Bedeutungsvollste
verbergen. Irgendwann macht sich dies bemerkbar, dann beginnen die
»schonen klaren Objekte™ zu erodieren, dann zeigt sich, dass das Bedeu-
tungsvollste gerade von diesen eingeengten, exakten Begriffen nicht mehr
begriffen werden kann.

Diese einengende Blickrichtung sollte mit der kurzen Auseinanderset-
zung mit der Schelerschen Stufenlehre exemplarisch aufgebrochen werden.
Allein heuristisch sollte aufgezeigt werden, was damit gemeint ist, wenn
behauptet wird, Reflexe und Instinkte wiirden in der klassischen Anthro-
pologie als Invarianten begriffen, wihrend sie doch als solche auf gar kei-
nen Fall existieren, ohne dass damit bereits ihre reale Existenz als be-
deutungsvolle Kategorie bestritten wire. Es macht einen Unterschied, wie
im Folgenden noch ausfiihrlicher gezeigt werden wird, ob Kategorien als
(zumindest Quasi-)Substanzen gesetzt, oder ob simtliche Kategorien als
dynamische Formen begriffen werden, mit Hilfe derer sich ein Beobachter
eine ungefihre Vorstellung von der eigenen Vorgeschichte zu machen ver-
sucht. Problematisch sind nicht die anthropologischen Kategorien, sondern
thre Verwendung. Problematisch ist es nicht, von Reflexen oder Instinkten
zu sprechen, wenn damit nicht eine Kluft, ein absoluter kategorischer Hia-
tus bspw. zwischen reflexivem oder instinktiven Verhalten auf der einen
und rationaler Handlung auf der anderen Seite behauptet wird, ein Hiatus
also, der keinerlei Vermittlung, keine fliefenden Ubergénge zwischen bei-
den Formen zuldsst. Ein solches den Menschen und seine Umwelt in unter-

123

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

schiedliche Kategorien zergliederndes Denken macht von vornherein ein
ganzheitliches Begreifen prozessualer Zusammenhinge unméglich. Es fiihrt
zu einem Denken in invarianten Kategorien auf der einen und prozessualen,
sich stindig gemil der aktuellen Situationsdefinition verindernden Katego-
rien auf der anderen Seite ohne den Zusammenhang zwischen beiden Polen
denken zu kénnen; es fiihrt zu einem Denken, das mehr und mehr unsensi-
bel wird fiir jene kleinsten Variationen, die stindig alle von einem Beob-
achter als bedeutend wahrgenommenen Kategorien durchlaufen. Dieserart
Denken schriinkt die Wahrnehmungsfihigkeiten des Menschen mehr und
mehr ein, es beschriinkt sein Verantwortungsgefiihl auf einen immer kleine-
ren Bereich, es macht letztlich unsensibel fiir Umwelt, in die sich der
Mensch nun nicht mehr umfassend eingebettet erlebt, der er sich nun
vielmehr als etwas kategorisch anderes gegeniibergestellt glaubt, zu dem er
ausschliefflich mittels ganz spezieller Techniken einen Zugang finden
konne.

Die Kategorien ,,Reflex™ und | Instinkt” sind fundamentale anthropolo-
gische Kategorien, die einfach aufzugeben bedeuten wiirde, die gesamte
Tradition der anthropologischen Wissenschaften, schlieilich die Geschichte
des Menschen selbst preiszugeben. Die Anthropologie ist gewissermalien
um diese Kategorien herum gebaut, alle anthropologische Argumentation
muss zu diesen Kategorien notwendig Stellung nehmen, mit welchem
Resultat auch immer. Gerade in diesem Sinne eigneten sich die be-
sprochenen Kategorien dazu, grundsitzlich zu exemplifizieren, wie anthro-
pologische Kategorien insgesamt nicht gedacht werden diirfen, will sich die
Untersuchung nicht von vornherein das Bedeutendste verbauen. Instinkte
und Reflexe dirfen nicht gedacht werden als irgendwie von anderen
Organisationsformen essentiell unterscheidbar, sie diirfen nicht gedacht
werden als in oder an einem Organismus lokalisierbare Quasi-Entititen, sie
diirfen nicht gedacht werden als liber die Zeit invariante Formen, die einem
Organismus sein Uberleben mehr oder weniger unabhingig von den sich
wandelnden Bedingungen seiner Umwelt sichern. Sdmtliche begrifflich ge-
fassten Organisationsformen kénnen dagegen als etwas bedeutende Abs-
traktionen begriffen werden, die nur im Akte dieser Abstraktion von
anderen Organisationsformen eindeutig geschieden sind, die aber doch mit
allen anderen derart zum Zwecke der Beschreibung analytisch getrennt ge-
dachten Organisationsformen immer wieder zusammen zu denken sind, die
also erst zusammengenommen ein gemeinsames, ungeschiedenes Ganzes
bilden.

124

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

Anthropologische Residuen

Nun kénnen — nach diesen Ausfiihrungen etwas unbefangener — noch bevor
iberhaupt Reflexe und Instinkte als Organisatoren zur Geltung kommen,
schon zwei fundamental wirksame ,,Prinzipien” aus dem Faktum des Vor-
handenseins von Formen erschlossen werden, die Dieter Claessens als
»Vorgaben” bezeichnet hat (vgl. zu diesen beiden Vorgaben Claessens
1993: 32f); Formen also, die sich soziologisch zumindest in diesem Rah-
men nicht angemessen herleiten lieflen, die ihr daher als ,,Residuen™ voran-
gestellt werden miissen. Eine solche Vorgabe ist erstens ein ,,Auftrag zum
Uberleben™: Der Organismus muss fortpflanzungsfihig sein, sonst ver-
schwindet die Form. Reproduktion als Vorgabe bedeutet Weitergabe des In-
formationsbestandes an die nichste Generation. Die zweite fundamentale,
residuale Vorgabe ist das Prinzip der Differenzierung. Die Vorgabe, dass
sich Organismen nicht einfach nur reproduzieren, sondern sich dabei diffe-
renzieren, bedeutet zugleich Verdnderung in Richtung auf verbesserte An-
passung an eine sich wandelnde Umwelt bzw. Ausweitung des mdoglichen
Aktionsradius, also die Erweiterung der Umwelt.

Weitere ,,Vorgaben®, deren soziologische Herleitung den Rahmen die-
ser Arbeit iberfordern wiirde, die aber den weiteren Ausfiihrungen voran-
gestellt werden miissen, lassen sich aus der Literatur zur ,klassischen™
Anthropologie zusammentragen. So vertrat Arnold Gehlen die Ansicht,
dass bereits Insekten bestimmte ,Reizgruppen™ aus diffusen Ganzwahr-
nehmungen isolieren kénnen. Eine gewisse ,,Gliederung und Formung* der
wahrgenommenen Umwelt zu ,,Gestalten™ sei ihnen bereits gegeben (vgl.
Gehlen 1993: 180f). Konrad Lorenz hat mehrfach die Bedeutung des
wPrignanten” far die Wahrnehmung hervorgehoben. ,Der Vorzug des
Priagnanten in unserer Gestaltwahrnehmung diirtte auferordentlich tief ver-
wurzelt sein und in biologisch uralte Schichten zuriickfiihren, nimlich ins
Jnstinktive®™ (Gehlen 1993; 182), so Gehlen mit Bezug auf Lorenz.'* Das
Tier ist auf dieser primiren Ebene schon von der Gberwiltigenden Flut der
Wahrnehmungseindriicke ,entlastet”, es muss nicht alle Beobachtungen
stindig auf alle Moglichkeiten hin untersuchen. So sucht es etwa nach ei-
nem passenden Teil zum Nestbau, es hat also eine Gestaltwahrnehmung,
die die Fihigkeit der Merkmalskombination voraussetzt (vgl. Claessens
1970: 131).

Alle Lebewesen sind schon mit einer allgemeinen Kompetenz zur diffe-
renzierten Wahrnehmung ,ausgestattet”, Diese Wahrnehmungskompetenz
ist jedoch keine Kompetenz zur gegenstindlichen Wahrnehmung, sondern

14 Vgl dazu den Zeitschriftenaufsatz von Konrad Lorenz unter dem Titel: ,,Die
angeborenen Formen méglicher Erfahrung® (1943).

125

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

eine rein funktional differenzierte Wahrnehmung. Das Tier, das nach einem
passenden ,, Teil” zum Nestbau sucht, sucht nicht nach einem ,,Stiick Holz",
sondern nach dem Teil, das zu dem Ganzen des Nestes passt. Ohne den
Zusammenhang zum Nest bliebe das Aststiick bedeutungslos, also 1m
Hintergrund der Gesamtwahrnehmung aufgehoben. Das Teil erhilt seine
Bedeutung aus der individuellen Konstitution der Organismus-Umwelt-Be-
ziehung, es ist somit dem Tier und auch keinem anderen Tier der gleichen
Spezies als fiir sich bestehend gegeben. Diese grundlegende Unterschei-
dungskompetenz aber als ,,in Bezug setzen von Dingen mit Bedeutung™ ist
Bedingung der Méglichkeit zumindest fiir alle héheren organischen For-
men, Bedingung der Mdoglichkeit komplexerer Wahrnehmungen. Insofern
tritt den héheren Organismen die Welt niemals ungeordnet entgegen, immer
sind schon Strukturen — vor aller bewussten Wahrnehmung — mehr oder
weniger stark stabilisiert. Die Umwelt ist immer schon beruhigt, auf For-
men und Richtungen zentriert, die Reaktionen herausfordern (vgl. hierzu
insbes. Claessens 1970: 129), die zugleich die Form des Organismus kon-
stituieren, darin scheinen die Hauptvertreter der klassischen Anthropologie
weitgehend tiberein zu stimmen. Komplexitit ist immer schon reduziert, der
Organismus ,hat” in jeder Situation ,so viel Umwelt”, wie er fiir sein
Uberleben gerade benotigt und ertragen kann — dies gilt zumindest fiir den
Fall des Uberlebens des Organismus. Die Fiille moglicher Wahrnehmungs-
gegensidnde entspricht seinen Wahrnehmungskompetenzen und sekundar,
im Falle seines Uberlebens, kann man auch sagen, dass sic auch seinen
Wahrnehmungserfordernissen entsprochen hat. So verfiigt der frithe
Mensch iiber eine Reihe feindifferenzierter ,,[...] Verhaltensdispositionen,
die ebenso fein auf in Phylogenese sozusagen abgetastete Umwelt abge-
stimmt sind* (ebd.: 100), schon bevor er sich im engeren Sinne als soziales
Wesen begreifen lédsst.

4.3 Der Ubergang vom Horden- zum
Gruppenwesen: Zwei Revolutionen auf dem
Weg zur Menschwerdung

Uber diesen Verhaltensdispositionen, die als residual bezeichnet werden,
weil sie in diesem Rahmen nicht weiter hinterfragbar sind, erheben sich nun
komplexere Formen, die fiir die weitere Entwicklung des Menschen von
umfassendem dispositivem Charakter sind. Mit ihnen wird nun die
Schwelle zum eigentlichen Sozialen erreicht. Das Ubertreten dieser
Schwelle beschleunigt die Entwicklung so sehr, dass sich die feindifferen-
zierten Verhaltensdispositionen, die ein Beobachter an einfacheren Orga-

126

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

nismen noch glaubte beobachten zu kénnen, mehr und mehr verfliichtigen.
Diese Dispositionen werden nun derart feingliedrig, dass sie sich mehr und
mehr der auf Vergegenstindlichung angewiesenen Beobachtung entziehen,
bis der Mensch schlieflich beginnt, sich von diesen Dispositionen freizu-
sprechen. Auch der Mensch bleibt jedoch angewiesen auf Organisations-
leistungen, wie er sie symbolisch verdichtet als ,,Reflexe” und . Instinkte®
an ,einfacheren* Organisationsformen beobachtet, also auf unscharfe, in ih-
ren Konturen unbestimmbare Strukturen, die ihm die reale Komplexitit der
Wahrnehmungswelt handhabbar machen. Die Organisationsformen des
Menschen lassen sich schlechter beobachten, schlechter in den Begriff
bringen, weil seine eigene Beobachtung Teil dieser Organisation ist, seine
Beobachtung daher das Beobachtete unmittelbar beeinflusst, sich sein Ob-
jekt also fiir ihn spiirbarer stindig verindert. So erfihrt er seine eigene Or-
ganisation stirker als Prozess, wihrend er andere Formen meint als Invari-
anten begreifen zu kénnen, wihrend doch auch sie sich stindig dndern.

Bevor aber die Schwelle zum Menschen im engeren Sinne erreicht war,
bis der Mensch schliellich derart sich selbst zu beobachten begann, hatte er
noch bedeutende Verinderungen durchzustehen. Dieter Claessens' hat die
Theoreme Paul Alsbergs vom ,Ko&rperausschaltungsprinzip® und Hugh
Millers ,,Insulation gegen selektive Pression™ zusammengefiihrt und damit
sehr iiberzeugend, fiir diese Arbeit Bedeutendes, iiber die Phase des ,,Uber-
gangs™ vom Tier zum Menschen ausgesagt, Wenngleich biologistisch ar-
gumentierend, eignen sich diese beiden Theoreme doch, einen grundle-
genden Wandel zumindest zu skizzieren, der die Entwicklung zum Men-
Menschen hin extrem beschleunigt haben kénnte; ein Wandel, der sowohl
komplexere Ordnungen, als auch deren umso ,katastrophaleres® Scheitern
erméglichte.

15 Claessens setzt in dem 1984 verfassten Buch ,Das Konkrete und das Abs-
trakte™ (hier wurde die Auflage von 1993 verwendet) seine Uberlegungen aus
LInstinkt, Psyche, Geltung™ (1970) fort. Beide Werke werden hier herangezo-
gen. ,,Das Konkrete und das Abstrakte™ besticht insgesamt mit dem scharfen
soziologischen Blick, mit dem Claessens noch die zeitlich entferntesten Zu-
sammenhiinge durchdringt, fiir die oft iiberhaupt kein verwendbares archiolo-
gisches oder palionthologisches Material aufgeboten werden kann. Umso
bedauerlicher ist allerdings, dass Claessens — etwa bei der Geschlechterfrage
zu aus heutiger Perspektive unhaltbaren Positionen gelangt, dass er iiberhaupt
stark auf Biologismen rekuriert. Diese Kritik kann hier nicht im Detail gefiihrt
werden, vielmehr vermag die vorliegende Arbeit in dem hier gegebenen
Rahmen diese Probleme selbst nicht wirklich befriedigend zu umgehen. Die
zentralen Aussagen des Buches bleiben von dieser Kritik unbelastet, weshalb
es zum kritischen Lesen zu empfehlen ist.

127

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Verringerung des Drucks auf ,kérperliche® Anpassung

Dieter Claessens sicht in dem von Paul Alsberg formulierten Prinzip der
~Korperausschaltung™ einen bedeutenden Faktor im Prozess der Mensch-
werdung. Demnach sei der besondere Weg, den die menschliche Entwick-
lung ab einem bestimmten Zeitpunkt eingeschlagen hat, dadurch mdglich
geworden, dass sich der Menschvorlidufer von dem Anpassungsdruck auf
den Kérper'® hat emanzipieren kénnen. Das Tier unterliege dem ,.K&rper-
prinzip*:

wDer Korper wird auf wirkungskréftigste Weise (Gebil}, Klauen, Fangarme, Gift)
und auf spezialisierteste Weise (Fortpflanzungs-, Brutapparate usw.) zur Bewiilti-
gung der Widerstand entgegensetzenden Welt eingesetzt. [...] Instinkt stellt sich
als die — per Selektion (Mdglichkeiten der Mutation konnte Alsberg nur andeuten)

- raffinierteste Form des individuellen, kooperativen und/oder arbeitsteiligen
Korpereinsatzes dar. Im Instinktsystem ist sozusagen das Kérperprinzip zu seinem
Ende gesteigert” (Claessens 1970: 82).

Das Korperprinzip, oder besser: das Kdrperanpassungsprinzip als primire
Weise der Abstimmung des Menschen auf die ihm spezifische Umwelt,
werde nun zunichst per Versuch und Irrtum iiberwunden; kritisch miisste
besser gesagt werden, dass sich der Anpassungsdruck verringert, weil er in
anderer Weise abgefangen wird: Der zur Flucht angelegte Primat mag an
einem Hang unbeabsichtigt Gerdll losgetreten und damit den Verfolger zu-
riickgeschlagen, auf Distanz gehalten haben. Diese unbeabsichtigte, sich

16 Es kann — wie gesagt — der Anspruch dieser Arbeit nicht sein, den Begriff
vom — bei Alsberg und Claessens biologisch gedachten — Kérper hinreichend
zu entsubstantialisieren, bzw. zu denaturalisieren. Ein Ansatz koénnte mit
Blick auf das Theorem der ,Korperausschaltung™ in der Richtung gesucht
werden, dass ,,der Kérper™ — als von einem Beobachter als besonders bedeu-
tungsvolle und hochgradig stabilisierte Form beobachtet — insgesamt an Be-
deutung gegeniiber anderen Formen verliert, er also relativ zu anderen
Formen variiert, ohne dass es dabei der Referenz auf einen ,,biclogischen™
Kérper bediirfte. Doch miisste, um diesen Gedanken weiter verfolgen zu kén-
nen, bereits wesentlich auf die anschliefenden Erdrterungen, insbesondere
zum Begriff der . symbolischen Form™ (vgl. Gliederungspunkt 4) vorweg ge-
griffen werden. Als ,,Gegengewicht™ ist die Lektiire Judith Butlers ,Korper
von Gewicht™ zu empfehlen (vgl. Butler 2001), sowie ihr im . Mainstream™
der Soziologie viel zu wenig beachtetes Buch iiber das ,,Unbehagen der Ge-
schlechter** (vgl. Butler 2000), worin sie sich insbesondere im dritten Kapitel
(123-218) ausfithrlich mit dem Thema , Kérper™ aus konstruktivistischer Per-
spektive auseinandersetzt. Auch fiir die Katastrophensoziologie — nicht blof3
fiir jenen Teil, der sich explizit mit Genderfragen auseinandersetzt — ist das
Werk Butlers zu empfehlen. Sieche auch S. 133 FN 21 der vorliegenden Arbeit.

128

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

aber sekundir erweisende ZweckmiiBigkeit'’ des Einsatzes von Steinen als
Mittel zum Auf-Distanz-Halten des Feindes wurde ,nachgeahmt™ und
konnte sich sukzessive zu einem Prinzip, zu einer Art , Technik® verfesti-
gen. Das Beibehalten dieser ,,Distanzierungstechnik™ bedeutete das Ende
der bisherigen fundamentalen Eigenschaft, sich als Fluchtwesen gegen
Feinde zu behaupten, wobei Claessens fiir diese Entwicklung durchaus
lange Zeitriume ansetzt. Entscheidend ist aber, dass dieser Prozess, einmal
in Gang gesetzt, sehr weit reichende ,,Nebenfolgen™ mit sich bringen und
nach sich ziehen musste. Der erfolgreiche Einsatz der ,,aullerkérperlichen
Abwehrmethode* (vgl. Alsberg 1922: 37’8}18 schafft die Bedingungen, die
es dem Menschen ermdglichen, sich seiner selbst bewusst zu werden; eine
wesentlich andere Entwicklungsrichtung wird somit eingeschlagen, die
wiederum zahlreiche weitere Entwicklungen einleitet, die spiter noch niher
zu untersuchen sind. Bevor diese ,Nebenfolgen™ jedoch genauer behandelt
werden, ist das auf Hugh Miller zuriickgehende Theorem der ,Insulation
gegen selektive Pression™ hinzuzunehmen, denn beide sieht Claessens in
einem engen Erginzungsverhiltnis zueinander stehend, sie sind tiberhaupt
nur analytisch voneinander zu trennen.

Gruppenschutz als Nische

Um das Prinzip der ,Koérperausschaltung®, also das relative ,Ausklinken®
des Menschen aus dem evolutioniiren Anpassungsdruck auf einen wie auch
immer zu denkenden ,,Kérper®, als einen zentralen Faktor zur Erklidrung der
Menschwerdung heranzichen zu kénnen, muss, so Dieter Claessens, der
Menschenvorldufer als ,,Hordentier* und mit bereits hochgradig entwickel-
ten korperlichen und geistigen Kompetenzen ausgestattet gedacht werden
(vgl. Claessens 1993: 62). So verfligt er bereits tiber eine

of...] geeignete Konstitution einschlieBlich der Fahigkeit zum beidiugig-riumli-
chen Sehen und der relativ unspezialisierten Greithand; dazu aufrechter Gang;
dann aber auch: Geselligkeitstendenz, die Solidaritit erst moglich macht und eine
[...] Tendenz zur Flucht vor dem Angreifer. Also ein kirperlich vorbereitetes ge-
selliges und mit einer entsprechenden beweglichen Intelligenz ausgestattetes

17 Die Kategorie der .sekundiren ZweckmiBigkeit” hat insbesondere Arnold
Gehlen in die philosophische Anthropologie eingefithrt (vgl. dazu etwa
Gehlen 1986a: 1061, und 251, sowie Rehberg 1990: 1231T).

18 Bei Alsberg beiBit es wortlich: ,Nach unserer ganzen Auffassung beruht der
Menschwerdungsvorgang einzig und allein auf dem Ubergang vom tierischen
Entwicklunsgsprinzip zum Menschheitsprinzip, und es gab den alleinigen An-
stol zur Menschwerdung die auflerkérperliche Abwehrmethode™ (Alsberg
1922: 378).

129

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Fluchtwesen wird firr die Charakteristik des direkten Menschenvorldufers unter-
stellt” (ebd.: 62f., Hervorhebung im Original).

Zu erkliren ist dann, warum der Mensch den Entwicklungsweg der Kérper-
ausschaltung einschlug bzw. einschlagen konnte, den andere dhnlich , luxu-
rids" ausgestattete Arten nicht nahmen (vgl. Claessens 1970: 81).

Gesagt wurde bereits, dass auch ,,zufillige™ Beobachtungen und Erfah-
rungen hinzugedacht werden miussen, die dann zur Nachahmung auffor-
dern, also z.B. das bereits genannte Beipiel des Lostretens von Ger6ll (vgl.
Claessens 1993: 63). Dariiber hinaus muss aber, so Dieter Claessens, der
Horde bzw. dann der Gruppe eine besondere Bedeutung zugekommen sein.
Zunichst wiederum ungewollt ergeben sich aus dem Zusammensein mehre-
rer Menschenvorliufer, also hier noch in der Form der Horde, positive Ef-
fekte: In der Mehrzahl ergeben sich andere Méglichkeiten zur Verteidigung
als fiir das Einzelwesen, die dann bei entsprechender korperlich-geistiger
Voraussetzung bemerkt und beibehalten werden kénnen. Hugh Miller fand
fir diesen Zusammenhang den Begriff der , Insulation” und beschrieb damit
in Anlehnung an den biologischen Begriff der ,.Nische®, wie sich aus dieser
Zufilligkeit bessere Lebensbedingungen ergeben, die den kérperlichen An-
passungsdruck zunchmend von den nun geschiitzteren Lebewesen neh-
men.”” In der Natur giibe etwa der norddeutsche ,Knick™ ein Beispiel fiir
eine Nische, in der im Schutze widerstandsfihiger Baume ein besonderes
Klima entsteht, dass dann anderen Pflanzenarten die Moglichkeit zur An-
siedlung gibt, die ohne den Schutz nicht iiberleben kénnten, so Claessens.
An einem Beipiel erortert er:

»In der Tierwelt ist das klassische schon aktivere Insulationsmodell der Schutz-
ring, den Wisente gegen Angreifer dadurch bilden, daf sie sich zu einem Ring mit
den Hérnern nach auflen aufstellen, in dem Ungehérnte und Schwiichere, insbe-
sondere der gefihrdete Nachwuchs Schutz finden: Schutz gegen selektive Pres-
sion. Wie vorher beim Kérperausschaltungsprinzip fithrt dieses Modell, soziolo-
gisch aktiviert, tiber die sich verteidigende Gruppe weiter zum wallgeschiitzten
Dorf, zur Burg und dann zur mauverbewehrten Stadt™ (Claessens/Tyradellis 1997:
36, Hervorhebung im Original).

Diese beiden hier skizzierten Organisationsprinzipien zusammengenom-
men, stellen nun einen Organisationsrahmen, in dem sich der Mensch —
relativ gegeniiber fritheren Entwicklungszeitriumen — immer , luxuridser*
entfalten und entwickeln kann. Die oben erdrterten Organisationsprinzipien

19 Siche dazu Claessens 1993: 60ff., sowie Miller 1964, auf den sich Claessens
beruft.

130

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

des Reflexes, des Instinktes, der Instinktresiduen, sind notwendige Organi-
sationsformen, sie stellen die addquaten Organisationsleistungen fiir Lebe-
wesen, die sich innerhalb einer Umwelt von dieser abgrenzen. Nun werden
diese Prinzipien, eben auch das des insofern niemals ,,biologisch® zu den-
kenden Kérpers, im Schutze der ,Insulation gegen selektive Pression”
erginzt, Gberlagert, in ihrer Bedeutung fir das Organismus-Umwelt-
Verhiiltnis reorganisiert, so wie sie schon zuvor stindig erginzt, liberlagert
und in ihrer Bedeutung reorganisiert wurden, jeweils den Umweltbe-
dingungen entsprechend, denen sie ausgesetzt waren. Es gibt also von den
»einfachsten Reflexen bis hin zu der abstrakten menschlichen Organi-
sationsform der Insulation eine direkte Linie, ohne Briiche und ohne Not-
wendigkeit, biologische Kategorien substantialistisch vorauszusetzen, die
zu beschreiben sich diese verdinglichenden Kategorien dennoch anbieten.
Jedes der hier allein aus analytischer Notwendigkeit heraus zu differen-
zierende Organisationsprinzipien ist in vielen Millionen Jahren der Evolu-
tion auf die jeweiligen Umweltbedingungen des Organismus ausgerichtet.
Keines dieser Prinzipien besteht jedoch dabei fiir sich genommen, alle sind
nur in der Wechselwirkung mit einer Vielzahl von Faktoren, die zusammen-
genommen das Uberleben des Organismus gewihrleistet haben, letztlich
bestehen sie als analytische Formen iiberhaupt nur fiir einen Beobachter.

4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter
Umwelt im Gruppenschutz

Die zunichst zufilligen, dann auf Dauer gestellten ,,luxurierenden® Bedin-
gungen des Insulationszusammenhanges, also die dauerhafte Sicherung des
Gruppenverbundes (anstelle des nur temporiren Hordenzusammenhanges),
die diese gewihrleisten, haben bedeutenden Einfluss auf die Entwicklung
des Menschen. Der Mensch ist tiberhaupt nur analytisch aus diesem Zu-
sammenhang heraus zu denken. Grundlegende Bedingungen seiner Organi-
sation werden von Anfang an im Gruppenschutz gesichert, weshalb ohne
Einschrinkungen die Gruppe als das ,Instinktsystem™ (Dieter Claessens)
des nun werdenden Menschen genannt werden kann, der ,[...] Zusammen-
hang als ein Ganzer, ein Totales, wird sich in der Psyche der Beteiligten
einnisten. Der Gruppenraum und Innenraum erhilt — vorbegrifflichen Wert-
charakter” (Claessens 1993: 72).

Es soll im Folgenden die Behauptung plausibel begriindet werden, dass
der in der ,[...] erfolgreichen Insulationsgruppe gegebene Wahrnehmungs-,
Deutungs-, Bedeutungs-, und Orientierungsrahmen [...]* (ebd.) fiir den
Menschen zu so etwas wie einer zweiten Umwelt wird, mit der er sich nun
vornehmlich, aber nicht ausschlieBlich arrangiert. Behauptet wird, dass der

131

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Gruppenzusammenhang eine ,zweite” Umwelt von der ,ersten” Umwelt
des einfacheren Organismus abgrenzt. Dieser Umweltrahmen schiitzt vor
den Einfliissen der ersten Umwelt derart weitgehend, dass sich ganz grund-
legende menschliche Formeigenschaften nun vornehmlich im Abgleich mit
dieser ,inneren” Umwelt entfalten, wihrend der Kontakt zur ersten, ,dufle-
ren” Umwelt immer vermittelter wird, sich damit die entscheidende Bedin-
gung fiir die immer umfassendere Alltagsbildung entwickelt, die spéter
katastrophentrichtig werden wird.

Wiithrend der Gruppeninnenraum in kommunikativer Auseinanderset-
zung aller Beteiligten durchgliedert, geformt, geordnet und immer {iber-
sichtlicher gestaltet wird, stellt nun die Gruppe als emergentes ,,Organ™ den
HKontakt® zur ersten Umwelt her, sie dibernimmt deren Ordnung und
Durchformung fiir den einzelnen Menschen, entlastet ihn also; sie fordert
ihm aber auch neue Leistungen ab, wie noch zu zeigen ist. Dabei gehen die
bisherigen formalen Organisationsprinzipien in alle neuen Organisations-
formen ein: Alle Verdnderung der Umweltwahrnehmung (sowohl der inne-
ren als auch der dufleren) geschieht im Abgleich mit der Notwendigkeit des
Erhaltes der bereits erbrachten grundlegenden Organisationsleistungen.
Doch kommt zu dem Erhalt des eigenen Organismus nun der Erhalt des
Gruppenganzen als gleichrangige Notwendigkeit hinzu. Die Gruppe, die
nun zur Voraussetzung des Uberlebens des Einzelnen geworden ist, deren
Verlassen unweigerlich zum Tode fiihrt, setzt sich wie ein Filter zwischen
den Einzelnen und die erste Umwelt. Der Insulationszusammenhang bildet
eine Umwelt von ganz anderem ,Klima®, in dem alles eine andere Ténung
erhiilt. Zunehmend wird dadurch die Gruppe als solche wahrnehmbar, sie
gewinnt an Kontur, nimmt selbst Form an, wiihrend sie die Kontaktstellen
»abpuffert”, an denen der einzelne Mensch sich direkt an der ersten Umwelt
abarbeitet,

Plausibilisiert wird diese These — dass sich zwei Umwelten voneinander
zu unterscheiden beginnen, ohne voneinander getrennt zu sein — und dann
die bedeutenden Folgen, die aus dieser Unterscheidung resultieren, zu-
niichst anhand der Beschreibung grundlegender Entwicklungen innerhalb
des Gruppenzusammenhanges, also der zweiten Umwelt, anschlieflend ist
dann die Verbindung zu der ersten Umwelt zu beschreiben.

Entwicklung zum Menschen im Schutz der Gruppe:
zweite (innere) Umwelt

Der ,,Mikrokosmos** der Gruppe wird von Anfang an fiir den Menschen zu
einem ,Brutofen™ (vgl. Claessens 1993: 231), in dem er sich von den
Zwingen der korperlichen Anpassung an die erste Umwelt, den ,,Makro-

132

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

kosmos®, relativ befreien und seine gewonnenen Energie- und Aufmerk-
samkeitsreserven zur Verfeinerung seines Wahrnehmungssystems einsetzen
kann. Vom ,,Brutofen* kann dabei jedoch nicht nur im wértlichen Sinne ge-
sprochen werden, wenn damit die Méglichkeit der Verlegung der Geburt
nach auflen, in den nun pazifizierten (Norbert Elias, vgl. 1997b: 19) und
zugleich wirmeren Raum (das Feuer kann gemeinschaftlich dauerhaft er-
halten werden) bezeichnet wird: dabei ist mit der Moglichkeit zur ,extraute-
rinen Frithzeit” (Adolf Portmannm) ein entscheidender Faktor bei der
Menschwerdung angesprochen. Brutofen meint auch die komplexeren Fol-
gen und deren Wirkungen derart, dass etwa die nun auf Dauer stellbare so-
ziale Konstruktion ,,organischer” Unterschiede (z.B. in Form von Kraft-
und Grofenunterschieden) parallel zur sich verfestigenden Arbeitsteilung”
weitere Folgen nach sich zieht. Der Nachwuchs kann nun nicht nur in sozi-
alisatorisch eingeengter Offenheit (vgl. Claessens 1993: 231) mit der Welt
vertraut gemacht werden und sich damit in der Welt (die eben nun vor-
nehmlich innere Umwelt ist) behiiteter und flexibler einrichten. Auch be-

20 Bei Portmann heifit es dazu: ., Die Zeit, diec der Mensch, als echtes Sdugetier
aufgefalit, noch im Mutterleibe verbringen miisste, um eine wirkliche Nest-
fliichterausbildung zu erhalten, entspricht, wie wir sahen, etwa dem ersten
Lebensjahr nach der Geburt. Diese Periode erscheint durch den Gegensatz zu
tierischer Norm in einem besonderen Lichte. Wir nennen sie die ,extra-uterine
Friihzeit® [...]* (Portmann 1958: 69).

21 Der hier postulierte Zusammenhang von Arbeitsteilung und sozialer Kon-
struktion organischer Differenzierungen liegt einfach nahe, doch ist damit
nicht die Behauptung verbunden, dass alle , korperlichen™ Kategorisierungen
allein Produkt der Differenzierung von Arbeitsverhiiltnissen entspringen, wie
es wohl eine marxistische Theorie annehmen wiirde. Wieder ist hierzu die
ganze Komplexitét der Wechselwirkungen zu denken, die auch in die Stabili-
sierung . kérperlicher” Formen hineinspielt. Diese Arbeit vertritt in jedem Fall
einen sehr ,radikalisierten” konstruktivistischen Standpunkt, wenn damit ge-
meint ist, dass jegliche Form von . Korperlichkeit” das Produkt diskursiver
Prozesse ist, es also keine kérperliche Differenzierung gibt, die diesen Prozes-
sen auBlerhalb wiren, die diesen vorangingen. Judith Butler (vgl. etwa Butler
2001) hat diese Position wohl am umfassendsten ausgearbeitet und dafiir harte
Kritik geerntet, die allerdings eher auf (oftmals mutwillige) Missverstindnisse
zuriickzuftihren ist, die aber oftmals auch zu Recht auf die Konsequenzen die-
ser Theorie hinweist, dass nimlich diesem Ansatz zufolge das gesamte huma-
nistische Denken samt seinen Werten mit dieser Theorieanlage negiert und
verworfen werden miisste. Butler hat diese Konsequenzen durch ihre Theorie
der Performativitit zu vermeiden gesucht (eine kritische Aufarbeitung Butlers
Theorie der sozialen Konstruktion des Subjektes findet sich bei Hauskeller
2000: 53-152). In dieser Arbeit wird ein Ausweg mit dem Begriff der ,sym-
bolischen Form™ aufzuzeigen versucht, mit Hilfe dessen substantialisierende
Begriffe nicht negiert, sondern beibehalten, aber um ihren symbolischen Ge-
halt erginzt gedacht werden kénnen. Vielleicht wire dafiir die Bezeichnung
symbolischer Essentialismus™ angebracht.

133

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

deutet dieser Strukturwandel die enge Verbindung und die Erfahrung des
aufeinander Angewiesenseins mehrerer Gruppenmitglieder untereinander,
damit also eine deutliche Anregung aller auf das Soziale gerichteten Wahr-
nehmungs- und Kommunikationsformen, eine enorme Anregung der ge-
samten Psyche (vgl. ebd.: 65).

Im Gruppenzusammenhang wiichst die Wahrscheinlichkeit, auch zufil-
lig gemachte ,,Entdeckungen beizubehalten, sie mit anderen zu teilen und
damit in Erinnerung zu behalten. Damit steigert sich die Chance des ,.Be-
greifens des ersten Werkzeuges™ (vgl. ebd.: 65), was wiederum die Tendenz
auf Abldsung vom Anpassungsdruck an die dufieren Rahmenbedingungen,
an die erste Umwelt also, verstirkt. Zum einen vergroflert sich damit zu-
nehmend die Distanz zur ersten Umwelt, fundamentale Gefihrdungen von
aufien werden unwahrscheinlicher, so dass man sich nun mit gréerer Auf-
merksamkeit der zweiten Umwelt zuwenden kann (vgl. Claessens 1970:
84). Die Gruppe formt somit durchaus den Kdérper, wie ihn die Biologie
denkt, sie ist der Grund fiir die nun mégliche Zurtickbildung des Haarwuch-
ses, der unspezialisierten, aber gerade darin auf alles spezialisierten Greif-
hand, der Verbesserung der fiir spitere Sprache notwendigen Organe usw.
Die Gruppe formt aber selbstverstindlich den sozialen Kérper seiner Mit-
glieder, , korperliche Differenzierungen werden in ihrer Bedeutung erst in
diesem sozialen Zusammenhang ,konstruiert: Der Unterschied zweier
Korpergrofien besteht erst durch die Fessstellung dieses Unterschiedes,
vermutlich aufgrund beobachteter ,.Eignungen®™ zu jeweils bestimmten Ti-
tigkeiten (die also dauernd variieren, entsprechend mag es auch verschie-
dene Grolfien jeweils im Bezug auf unterschiedliche Titigkeiten gegeben
haben, z.B. , Klettergrifie* etc.), die jedoch, und das ist schon jetzt festzu-
halten, zu diesem Zeitpunkt noch nichts mit unserer Vorstellung von kor-
perlicher Grofe (i.S. messbarerer Quantitidten) zu tun haben, schon daher,
weil es noch keinen Zahlbegriff gibt.

Der Mensch wird also im Gruppenzusammenhang zum Menschen, weil
er sich hier Bedingungen ausgesetzt sieht, die nicht mehr vollstindig in der
Wechselwirkung mit seiner ersten, sondern zunchmend in der Auseinander-
setzung mit seiner zweiten Umwelt, der Gruppenwelt griinden: Die selbst
geschaffene und durch die Gruppe beeinflussbare ,,Atmosphire™ stellt sich
als zweite Umwelt schiitzend, aber auch fordernd und strukturierend zwi-
schen den Menschen und die erste Umwelt, die damit fiir den Einzelnen
verblasst, nicht aber fiir die Gruppe.

134

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

Die Wechselwirkung von Mensch, Gruppe und
duBerer (erster) Umwelt

Die Gruppe ndmlich, die nun zum Mézen des Menschen geworden ist (vgl.
Claessens 1993: 64ff.), muss als zweite Umwelt sich selbst vor den Bedin-
gungen der ersten Umwelt behaupten. Nach auflen ist die bedeutende Funk-
tion der Gruppe sicher zu allererst die Schutzfunktion vor Feinden, aber
auch vor Hunger und Kilte usw., insgesamt also das Auf-Distanz-Halten
der ersten Umwelt mit all thren deprivierenden Auswirkungen. Das, was
zuvor die einfacheren Organisationsformen ,.organisierten”, die Sicherung
der Grenze, also des Unterschiedes zwischen Organismus und Umwelt,
wird nun in weiten Teilen durch die Gruppe tibernommen. Doch gibt der
Einzelne nicht einfach Aufgaben an die Gruppe ab, es wire unterkomplex
hier im Sinne von Subtraktion und Addition zu denken, vielmehr verdndert
sich der gesamte Organisationshaushalt des Einzelnen wie der der Gruppe:

.Die Grenze, die die von uns gemeinte Gruppe um sich legt, hat eine neue, quali-
tativ andere Bedeutung. Hierzu muf} auf den Begriff der ,Souverinitit® iiberge-
gangen werden. Wird Souverinitdt erst einmal als Herrschaft iiber den eigenen
Korper verstanden, so mul} eine solche Souverinitit fiir jedes Lebewesen direkt
oder indirekt unterstellt werden™ (ebd.: 84f).

Hatte zuvor der Einzelne die Gewalt tiber sich, da er seine eigene Grenze
sicherte, tibernimmt nun die Gruppe die Gewalt tiber den Gruppenkdérper,
sie wird selbst ,,souverin®. Also muss auch die Gruppensouveriinitit gesi-
chert werden: Wie das Tier durch Flucht muss die Gruppe durch Distanzie-
rungstechniken, vermutlich insbesondere zunehmend durch Waffen, ihre
Souverinitit wahren — Techniken, die zu entwickeln einem Einzelnen nicht
moglich gewesen wiren, die sich also vollstindig dem Gruppenganzen ver-
danken.

Neben die Titigkeit des Suchens nach geeigneten Distanzierungswerk-
zeugen ftritt in der souverinen Gruppe die Kommunikation unter den Grup-
penmitgliedern {iber diese Formen der Verteidigung gegen das Einbrechen
der ersten in den geschiitzten Raum der zweiten Umwelt, Dabei mussen je-
doch die uns gingigen Kategorien des Zweck-Mittel-Denkens grundlegend
anders gedacht werden, etwa in der Weise, dass der Einsatz von Steinen
oder Speeren ebenso selbstverstindlich mit dem Versuch ,,magischer* Be-
einflussung der Feinde oder aber auch einfach der bedrohlichen Umwelt
(der , Natur” des modernen Denkens, also Gewitter, Fluten, Erdbeben usw.)
einherging. Alle Formen der Organisation fliefien also auch auf der Ebene
des Gruppenschutzes nach wie vor ineinander, sie bestchen niemals fiir
sich, sondern entstehen in jeder Situation aufs Neue, das Ganze neu arran-

135

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

gierend; im Grunde fliet der Einzelne und das Gruppenganze ineinander,
sie lassen sich nur analytisch voneinander trennen: Ohne den Einzelnen
wiire die Gruppe nicht mehr dieselbe Gruppe und ohne die Gruppe wiire der
Einzelne nicht iiberlebensfiihig. Auch der Bedeutungszuwachs der Kom-
munikation fiigt sich in das Formensystem ein, doch gehen daraus allmih-
lich besondere Formen hervor, heben sich einige Formen als besonders
bedeutungsvoll von anderen immer dauerhafter ab.

wDamit beginnt die Gruppe immer ausdriicklicher und bewuBter fiir die Erhaltung
ihrer Souverinitit titig zu sein, beginnt ein Bewulitsein dafiir zu entwickeln. Die-
ses Bewulitsein ist selbstverstindlich nicht ein reflektierendes, es ist aber ein
strukturierendes. Das Hauptelement, das hier interessiert, ist, dafl ein Bewufitsein
der Abhdngigkeit vom souverdnen Funktionieren der Gruppe entsteht!” (ebd.: 86,
Hervorhebung im Original).

Die Gruppe habe, so Claessens, zwar kein Bewusstsein von ihrem Tun,
dennoch zielen ,,[...] die gesamten Prozesse der gegenseitigen Selbstdar-
stellung der Mitglieder, der gegenseitigen Investition, des Sicheinigens auf
Kooperation, der Homogenisierung des Gruppenklimas darauf, der Gruppe
[...] nach innen und nach aulen Identitit, und das heifit auch Souveriinitit
zu verschaffen” (ebd.: 87). Der in der Gruppe aufgehobene Mensch spiirt
die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Gruppensouveriinitit und setzt
sich fiir sie ein, wie er sich flir den Schutz seines eigenen Korpers einsetzt,
die Gruppe ist Teil seiner selbst. Der Einsatz fiir das Gruppenganze erfolgt
also gleichsam ,.instinktiv", die durch die Gruppe hindurchgehende Bezie-
hung auf die erste Umwelt bleibt wie zuvor strukturell, also vorbewusst
verankert, doch nun unter dem Vorzeichen des Gruppenhandelns. Das Ge-
flecht der vorhandenen Organisatoren verindert sich stets nur in dem Mafe,
wie zugleich der Schutz des Gruppenganzen gewiihrleistet ist. Es gilt das
Prinzip, dass Gruppen, die diesen Schutz nicht aufrechterhalten, unterge-
hen. Das Gesamt der Organisationsformen trigt in sich die adidquaten For-
men des Umgangs mit der sich ihnen gegeniiberstellenden Umwelt. Umwelt
und Gruppe bzw. Mensch bilden nach wie vor in ihrer gleichzeitigen Ver-
inderung die jeweils aufeinander abgestimmten Formen aus, die im einen
Fall das Fortbestehen der Gruppe gewihrleisten und im anderen deren Un-
tergang zur Folge haben, wihrend die Fortbestehenden die Chance haben,
ihre Organisationsform weiter der sich wandelnden Umwelt anzupassen,
sich dieser zugleich weiter zu ,,6ffnen®.

Es gilt also an dieser Stelle festzuhalten, dass das Gruppenganze beson-
dere Formen der Abstimmung mit der dufieren Umwelt hervorbringt, wie es
dem Menschen nach innen besondere Entwicklungen und ,.Techniken™ der
Anpassung an die innere und die duflere Umwelt abverlangt. Gruppe und

136

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

Einzelmensch entwickeln ihre jeweiligen Techniken in Wechselwirkung
miteinander, jede komplexere Gestaltung des Gruppenlebens kann nur bei
synchroner Entwicklung adiquater Formen der Abstimmung dieses Lebens
mit den Notwendigkeiten des Erhaltes des Gesamtzusammenhanges von
Dauer sein. Alle diese Organisationsleistungen werden auf Gruppenniveau
ebenso erbracht, wie sie auf dem Niveau des Instinktsystems erbracht wur-
den. Fiir die gesamte Zeit, von der hier bislang gesprochen wurde, ist nach
meinen Vorstellungen beim hier besprochenen Menschen kein ,.Bewusst-
sein® von diesen Zusammenhiingen anzunehmen, und doch entsprachen die
Organisationskompetenzen den immer komplexer werdenden Organisati-
onsnotwendigkeiten tiber die gesamte Zeit hinweg.

Dieses ,,Phinomen®™, dass sich immer komplexere Formen im Wechsel-
spiel miteinander herausbilden, die der moderne Beobachter wie fir sich
bestehende ,,Komponenten® begreift, die aber allesamt wie ein einziger Or-
ganismus das Fortbestehen des nun allméhlich gesellschaftlichen Zusam-
menhanges gewihrleisten, wird nun verstirkt Thema dieser Arbeit sein. Um
es untersuchen zu kdnnen, muss der Prozess der Stabilisierung von komple-
xeren Organisationsformen und der gleichzeitigen Vereinfachung und Stei-
gerung der Komplexitit menschlicher Wahrnehmungsformen zusammen
betrachtet werden. Es ist grundlegend der Prozess der Ausdifferenzierung
und Stabilisierung von Formen zu untersuchen, die dem Menschen den Er-
halt seiner Grenze gegeniiber der Umwelt und zugleich eine weitere Offoung
gegeniiber der sich in diesem Zuge stets wandelnden Umwelt erlauben.

4.5 Zwischenfazit

Die Katastrophe wurde oben mit Clausens makrosoziologischem Modell
(FAKKEL) als sozialer Prozess begriffen, in dessen Verlauf sich immer
umfassendere Erwartungsverflechtungen, bzw. mit Charles Perrow: Kopp-
lungen bilden, die schlieBlich radikal in Frage gestellt werden, als Prozess
also, an dessen Ende im Extremfall die Form (hier die des Menschen oder
die Form von Gesellschaften) ihre Grenze gegeniiber ihrer Umwelt nicht
linger zu sichern vermag. Scheitern ist normal, so die Annahme, die dieser
Arbeit mit Hans-Carl Jongebloed vorangestellt wurde, die Katastrophe aber
ist Scheitern auf hochstem Niveau, insgesamt unwahrscheinlich. Die Ursa-
chen dieses entsetzlichen Scheiterns sind, das ergaben ebenfalls die voran-
gestellten Uberlegungen zur Katastrophe, in der Form der Verflechtungen
zu suchen (eben nicht in einem ,,natiirlichen Ausldser™), in der Alltagsbil-
dung, dem sukzessiven Verblassen realer Komplexitit, Gesellschaften sind,
so ein weiteres Ergebnis des zweiten Gliederungspunktes, multistabile Oko-
systeme. Es ergab sich daher die die weitere Arbeit leitende Frage, wie es

137

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ihnen in unterschiedlichsten Umwelten gelingen konnte, gerade ohne ratio-
nale Steuerung lingere Erwartungszusammenhinge zu stabilisieren, also
bereits ein hohes Mal} an relativer Ordnung, an ,,Alltag”, aufzubauen, ohne
lingst und endgiiltig katastrophal untergegangen zu sein, das Scheitern also
in einem Bereich zu halten, der nicht den giinzlichen Zusammenbruch der
Form/Umwelt-Unterscheidung zur Folge hatte. Auch im anschliefenden
Gliederungspunkt stand das Verhiiltnis der Form zu ihrer Umwelt im Zent-
rum des Interesses, nun das der Form des Menschen zu seiner jeweils spezi-
fischen Umwelt. Entlang des Werkes Helmuth Plessners konnte ein Bild
des Menschen als Wechselwirkungsphinomen, das sich selbst und seine
Umwelt erst durch die Realisierung der Grenze zur Umwelt hervorbringt,
skizziert und den weiteren Ausfithrungen heuristisch vorangestellt werden.
Dieser konstruktivistische Gedanke, dass es weder die Form, noch die Um-
welt irgendwie objektiv gibe, sondern beide das Resultat eines Wechsel-
wirkungszusammenhanges sind, ist fiir die gesamte Argumentation ebenso
grundlegend wie die Annahme, dass dieser Gedanke auf alle Formen iiber-
tragbar ist, die als solche wiederum nicht objektiv, sondern allein fiir einen
Beobachter als von einer Umwelt geschiedene Bedeutungstriger — als sol-
che allerdings durchaus real — bestehen.

Entsprechend dieser Annahmen wurden im vierten Gliederungspunkt
grundlegende anthropologische Kategorien ,symmetrisiert”, also als be-
griffliche Formen reinterpretiert, mit denen ein Beobachter durch und durch
dynamische, systemisch gewachsene und niemals klar bestimmbare Ver-
flechtungszusammenhinge mit notwendiger Weise vergegenstindlichen-
den, systematisierenden Termini beschreibt; begriffliche Formen, die
terminologisch fixiert dem Menschen die moderne wissenschaftliche Aus-
einandersetzung und die Kommunikation {iber Welt erst erlauben, die fiir
ihn in diesem Sinne auch lingst ,,objektiv™ lebensnotwendig sind, die seine
Form des ,In-der-Welt-Seins* ermdglichen, ohne dass diese Formen doch
real™ zu existieren briuchten. In gewisser Hinsicht vergegenstindlichende
Begriffe sind ganz generell die Weise des Menschen, sich mit der Welt aus-
einanderzusetzen, doch kommt es entscheidend darauf an, diese Verge-
genstandlichung nicht zu verabsolutieren, sondern sich stets iiber den
Behelfscharakter dieser Vergegenstindlichung von etwas an sich Unbe-
stimmten gewahr zu bleiben, ansonsten wird sie zur Verdinglichung — es
kommt dann zu Fehlschliissen, letztlich ist diese Verdinglichung gar, wie
allerdings erst noch detaillierter zu besprechen ist, die Bedingung fiir um-
fassende, ganze Kulturen gefihrdende Katastrophen. Dieser insgesamt un-
bestimmte und doch bedeutungsvolle Charakter anthropologischer Begriffe
musste ausfithrlich den anschliefenden Erdrterungen vorangestellt werden,
um die weiteren Argumentationsschritte zumindest im Rahmen der hier ge-
gebenen Maglichkeiten zu rechtfertigen; dazu musste némlich die Proble-

138

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

matik in Kauf genommen werden, dass der zur Thesengenerierung notwen-
dige Riickgriff auf eine anthropologische Rekonstruktion der Menschheits-
genese hier nicht frei sein kann von biologistischen Vorannahmen und
funktionalistischen Ausdrucksweisen, die besser im Detail hitten kritisiert
werden miissen, was andererseits noch stirker vom eigentlichen Thema
weggefiihrt hitte,

Es bedurfte fiir die weitere Argumentation der Skizze grundlegender
Formen, die dem frithen Menschen als Bedingungen bereits gegeben waren,
als die Gruppe sich als Schutz um den einzelnen Menschen herum zu stabi-
lisieren begann; nur vor dem mit Hilfe dieser Kategorien skizzierten Bild
von der Entwicklung des Menschen und der Bedeutung, die dem Gruppen-
schutz dann zuwichst, kann die eigentliche Hauptthese dieser Arbeit for-
muliert und begriindet werden. In der Gruppe wird der entscheidende
Faktor fiir die weitere Entwicklung hin zum modernen Menschen gesehen,
sie musste dazu aber als ,,ganz normaler Organisator unter anderen herge-
leitet werden, als bedeutendes Organisationsprinzip, das sich doch nicht
qualitativ, d.h. durch einen Bruch, einen Hiatus von anderen Organisations-
formen (besonders kontrastierend: Instinkt, Reflex usw.) unterscheidet. Die
Gruppe wirkt wie eine zweite, innere Umwelt, sie stellt einen Mikrokos-
mos, in dem der einzelne Mensch vor den Einfliissen der ersten Umwelt
weitgehend geschiitzt ist. Dieser Schutz bedeutet, wie noch detaillierter zu
besprechen ist, umfassende ,,Beruhigung™ der Wahrnehmungswelt; er be-
deutet aber nicht, dass irgendeine Form innerhalb der zweiten Umwelt den
Kontakt zur ersten ginzlich verlére. Nach wie vor bleiben alle Formen sys-
temisch miteinander ,,verzahnt™, nichts kann sich innerhalb dieses Formen-
systems veriindern, ohne dass sich das gesamte System der den Menschen
organisierenden Formen veriinderte. Mit anderen Worten: Jeder Wandel,
der innerhalb der ersten Umwelt beobachtet wird, fiihrt zum Wandel aller
Formen, auch jener, die sich im Schutze der Gruppe herausbilden und tiber
lingere Zeitrdume erhalten, nur wird der Wandlungsdruck nun durch die
Gruppe vermittelt und dabei gewissermalien ,,gedimpft”. Innerhalb dieses
Schutzes entstehen luxuridsere Bedingungen, ein giinstigeres Klima, in dem
sich nun all jene Formen herauskristallisieren kénnen, die auch den
Menschen in seiner modernen Form noch strukturieren.

Hieraus lassen sich nun bereits wieder Uberlegungen ableiten, die un-
mittelbar an die Ausfiihrungen in den vorangegangenen Gliederungspunk-
ten anschlieflen und an die dann im weiteren Verlauf der Argumentation
wieder anzuschlieflen ist. Der Mensch nimmt seine Umwelt so wahr, wie er
gemil der in der Wechselwirkung mit dieser Umwelt entwickelten Fihig-
keiten Umwelt wahrnehmen kann. Alle Formen, die sich in dieser Wech-
selwirkung herausgebildet haben, sind seit jeher auf den Erhalt der Unter-
scheidung von Form und Umwelt, der Plessner’schen Grenze, ausgerichtet,

139

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sie sind so strukturiert, und sie strukturieren den Menschen und schlieBlich
Gesellschaften derart, dass sie sich jeweils in addquaten Umwelten vor-
finden, in denen ihr Uberleben wahrscheinlich ist.”> Gesellschaften bringen
thre Umwelten und Umwelten ihre Gesellschaften aufeinander abgestimmt
hervor, das ist ,normale Evolution”. Bedingung fur dieses wechselseitige
aufeinander abstimmen ist allerdings, dass alle Formen (mehr oder weniger)
dynamisch bleiben, dass die Gestalt des Ganzen verdnderbar bleibt. Moder-
ne Gesellschaften aber scheinen immer schlechter auf ihre Umwelt abge-
stimmt, wenn Katastrophen als Symbol fiir die Realfalsifikation dieses
Abgestimmtseins gedeutet werden. Wie aber ist es liberhaupt mdéglich, dass
Gesellschaften nicht auf ihre Umwelt abgestimmt sind?

Diese Arbeit beobachtet, sie geht also davon aus, dass es Beobachter
gibt und Beobachter unterscheiden. Behauptet wird, dass einfachere Orga-
nismen, wie auch der Mensch, darauf angewiesen sind, zwischen mehr oder
weniger Bedeutungsvollem zu unterscheiden. Zu unterscheiden meint aber
nicht: separieren, etwas giinzlich voneinander trennen, scharfe Grenzlinien
zu ziehen, die Verbindung zwischen dem einen und dem anderen zu tren-
nen. Diese Bedeutung von Unterscheiden kennt nur der moderne Beobach-
ter. Bis an die Moderne heran dominierte die Erfahrung des Flusses, der
Bewegung, der Undurchschaubarkeit von Welt. Erst der moderne Beob-
achter stellt seine Unterscheidungen auf absolute Dauer, er 16st das Unter-
schiedene vollstindig aus seinem Zusammenhang und verkoppelt es
instrumentell mit anderem, wihrend er die Historizitit seiner Unterschei-
dungen vergisst. Er gewinnt den Eindruck, Welt sei unabhiingig seiner
selbst real existent und hochgradig stabil.

Wenn aber der Eindruck von Stabilitit zur gesamtgesellschaftlichen
Grunderfahrung geworden und dagegen die Prozessualitit erklirungsbe-
dirftig ist, werden die ,,natiirlichen® Abstimmungsprozesse zwischen Um-

I~
-2

Damit hat Plessner im Grunde den dem Habituskonzept Pierre Bourdieus
zugrunde liegenden Gedanken vorweg genommen. Der Habitus sorgt stets da-
fiir, dass der Mensch fiir diejenigen Situationen, in denen er sich in der Regel
vorfindet, iiber die jeweils mehr oder weniger adiquaten Verhaltensreper-
toires (Bourdieu spricht von Wahrmehmungs-, Denk-, Handlungs- und Bewer-
tungsschemata) verfiigt, die er wiederum in eben jenen Situationen sozialisa-
torisch vermittelt bekam, in denen sich aufzuhalten fiir ihn .,normal™ ist.
Selbst noch fiir Situationen, fiir die der Habitus nicht optimal vorbereitet ist
und vorbereitet hat, schafft er doch nachtriiglich noch angemessene Rechtfer-
tigungen, .coping-Strategien” also, die die aufgetretenen Dissonanzen im
Nachhinein erklaren, nach der Art: ,Mit denen wollte man ohnehin nie etwas
zu tun haben, bei denen das eigene Verhalten gerade ungliicklich aufgestofien
ist”. Es gibt also im eigentlichen Sinne iiberhaupt keine Dissonanz, die Situa-
tion ist immer die richtige, Ausnahmen sind — wenn {iberhaupt — nur patholo-
gisch erkldarbar (zum Habituskonzept vgl. bspw. Bourdieu 1996: insbes. 277-
354 und Bourdieu 1993: insbes. 97-121).

140

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE

welt und Gesellschaft, die selbst als zwei voneinander kategorisch
geschiedene Bereiche beobachtet werden, immer unwahrscheinlicher. Man
beginnt dann, sich auf die Invarianz von insgesamt fragilen Zusammenhin-
gen mehr und mehr zu verlassen; man vergisst, welch komplexe Bedingun-
gen den sich mehr und mehr verfestigenden Erwartungszusammenhingen
zugrunde liegen, Bedingungen, die doch stindig reproduziert werden miis-
sen um die hochgradig voraussetzungsvolle Stabilitit in einem Spannungs-
gleichgewicht zu halten. Ganze Gesellschaften meinen dann, sich selbst
rational steuern zu kénnen oder ihre Steverung einzelnen, doch ebenfalls
stets historischen und damit sich stindig verindernden Instanzen (,,der kriti-
schen Vernunft”, oder ,,dem Markt™) tiberlassen zu koénnen, die von den
Einfliissen anderer gesellschaftlicher (Selbst-)Steuerungskriifte zu befreien
seien. Ganze Gesellschaften beobachten dann einen Teil ihrer Umwelt als
objektiv existent und insgesamt unverinderlich und negieren alle Erfahrun-
gen, die sie nicht mit denselben rationalen Begriffen zu begreifen vermé-
gen; so verlieren sie immer mehr das Gefiihl dafiir, dass ihre Begriffe nicht
sind, was sie zu sein scheinen. Mit anderen Worten: Die Alltagsbildung
wird umfassend und die Katastrophe sukzessive wahrscheinlicher, bis hin
zur Moglichkeit des Untergangs der gesamten Gattung,.

Im Folgenden wird also die These zu begriinden sein, dass es einen
Unterschied gibt zwischen der Weise, wie ein vormoderner Mensch unter-
schied und der Weise, wie der moderne Mensch unterscheidet. Es wird ge-
zeigt werden, dass sdmtliche organischen Formen immer schon zwischen
Wahrnehmungen differenzieren, dass aber der Eindruck von real existie-
render Konstanz irgendwelcher Formen auflerhalb des Beobachtungs-
zusammenhanges ein vollkommen unwahrscheinliches und hochgradig
voraussetzungsvolles Geistesprodukt ist, ein Geistesprodukt, das am An-
fang der Moderne steht und diese erst begriindete.

Die Begriindung dieser These ist im folgenden Teil der Arbeit entlang
bedeutender Formen der Sicherung der Grenze zwischen Form und Umwelt
vorzubereiten; denn um schlieilich die Unwahrscheinlichkeit des modernen
Denkens darstellen zu kénnen, bedarf es vorab der weiteren symmetrischen
Rekonstruktion der Soziogenese des Menschen und seiner Formen der Aus-
einandersetzung mit Welt bis an die ,Neuzeit” (Ferdinand Ténnies, vgl.
1998) heran, ohne dass dabei das scharfe, analytische Trennen, das die
Vormoderne nicht kannte, in die vormodernen Kategorien hineingedacht
werden diirfte. Die Begriffe und Kategorien der klassischen Anthropologie
sind schon Produkt modernen Denkens, sie tendieren dazu, Formen als so-
zio-kulturell unabhiingig, als den sozialen und historischen Bedingungen
objektiv zugrunde liegend zu beschreiben, wenn etwa von ,,dem Werkzeug™
oder ,der Sprache”, ,,der Zeit™ oder ,,dem Raum®, ,.den Verwandtschafts-
systemen® oder ,,der Macht” die Rede ist. Derart begriffen sind sie gerade

141

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

nicht geeignet, das moderne Denken genealogisch herzuleiten. Diese For-
men diirfen deshalb aber nicht verworfen werden, ihre Bedeutung fiir die
wissenschaftliche Auseinandersetzung ist festzuhalten, ohne sie jedoch
festzuschreiben. Die Annahme kontextunabhiingiger Kategorien ist eine
einmalige Besonderheit des okzidentalen wissenschaftlichen Denkens, die-
ses Paradigma ist insgesamt defizitiar und letztlich katastrophentrichtig, Es
zu verwerfen, hiitte allerdings ebenfalls katastrophale Konsequenzen, die
Antwort muss also in einem Dritten gefunden werden. Dieses Dritte mar-
kiert, wie bereits angedeutet, der Terminus ,,symbolisch™, der allen Katego-
rien ihren Bedeutungsiiberschuss zuriick verleiht, der nur im abstrakten
wissenschaftlichen Denken, nirgendwo sonst, den Kategorien genommen
wurde. Diese Dimension des Symbolischen ist nun detaillierter zu ertrtern.

142

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die symbolische Formung der Welt

Nach den bisherigen Ausfithrungen ist bereits klar, dass auch die Beschrei-
bung des nunmehr im engeren Sinne sozialen Daseins des Menschen
Schwierigkeiten hervorruft. Notwendigerweise muss der zu behandelnde
vorbegriffliche Zusammenhang weiterhin mit Begriffen beschrieben wer-
den. Unterschiede in der Umwelt des Menschen, die fiir den modernen Be-
obachter zur Bedingung seines Denkens iiberhaupt geworden sind, sollen
hier in ihrem Entstehen ,.erschlossen werden. Der frithe Mensch verfiigt
weder iiber Kategorien wie Raum und Zeit, noch hat er, davon wird hier
zumindest ausgegangen, cin gegenstindliches Bewusstsein. Kein ,,Ding* ist
ihm gegeben, ein Baum steht ihm nicht als Baum gegeniiber, sondern viel-
leicht als Schattenspender, ohne dass er den Baum von der Eigenschaft des
Schattens oder der darin verringerten Temperatur kategorisch unterscheiden
wiirde; diese Art zu unterscheiden ist vermutlich aristotelisch, dem frithen
Menschen war sie fremd." Die Erfahrung des Bediirfnisses ,Kiihlung* und
die Erfahrung des kiihlen Platzes wird zusammen mit anderen Merkmalen
allerdings im Menschen eine ,,Spur” als bedeutungsvoller Zusammenhang
hinterlassen. Allmihlich formt sich so die Welt des Menschen, der selbst
unterdessen erst wird, allmihlich treten einige Formen {iber lingere Zeit-
rdume hinweg aus ihrem Hintergrund hervor, in den sie doch weiterhin ein-
gebunden bleiben; der Mensch zieht also Grenzen, die doch nichts
voneinander trennen, die vielmehr ,,schiopfen”, wo ohne Grenzen nichts ist.

1 Diese Unterscheidung wird fiir den okzidentalen Kulturkreis durch Aristoteles
in seiner Kategorien-Schrifi als erste Substanz (fiir sich seiend) und als zweite
Substanz (als einer ersten Substanz als Eigenschaft zukommend) zumindest
schriftlich fixiert (vgl. Thiel 2004: insbes. 67), ob sie urspringlich auf ihn zu-
riickgeht, lisst sich selbstverstindlich nicht sicher sagen.

143

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Insbesondere Ernst Cassirer hat in seinem dreibindigen Werk zu einer
.-Philosophie der symbolischen Formen® diesen ,.evolutioniren* Aufbau der
Welt bedeutungsvoller Formen beschrieben:

Nicht dies ist der Anfang des Denkens und Sprechens, dali irgendwelche in der
Empfindung oder Anschauung gegebene Unterschiede einfach erfa8t und benannt,
sondern dal} bestimmte Grenzlinien selbstindig gezogen, bestimmte Trennungen
und Verkniipfungen vorgenommen werden, kraft deren sich nun aus der flieBend
immer gleichen Reihe des Bewubtseins [...] Einzelgestalten herausheben™
(Cassirer 1953a: 251).

Alles Gegebene ist nur in dem Sinne, als dass es durch grundlegende Er-
fahrungsakte geformt ist. Dabei ist keiner dieser ,,Akte” ein Ding flir sich,
alle Hervorhebungen bleiben in dem Akt ihrer Hervorhebung in die sie
umgebenden bedeutungsvollen, relativ stabilisierten Hervorhebungen ein-
so wie an den urspriinglichen Akt ihrer Formung angebunden.

Immer mufi das ,Gegebene’ schon in einer bestimmten ,Hinsicht’ genommen
und sub specie dieser Hinsicht erfaBt sein: denn sie erst ist es, die ihm seinen
.Sinn® verleiht. Dieser Sinn ist hierbei weder als sekundir-begriffliche, noch als
assoziative Zutat zu verstehen: sondern er ist der schlichte Sinn der wurspriingli-
chen Anschauung selbst™ (Cassirer 1975: 156, Hervorhebungen im Original ge-
sperrt, ,,sub specie” im Original kursiv).

Deshalb erhilt keine derart hervorgehobene Form einen Dingcharakter, der
Eigenschaftsmerkmale zukdmen. Nicht einmal die anschauende Form
selbst, in moderner Terminologie also der Beobachter, weist einen festen
Punkt aus, von dem aus AuBeres als ein Ding mit spezifischen Eigenschaf-
ten erfasst werden kénnte: ,,In dem Augenblick, wo wir von einer Form der
,Sicht® in eine andere iibertreten, erfihrt nicht etwa nur ein einzelner Mo-
ment der Anschauung, sondern diese selbst in ihrer Totalitdt, in ihrer unge-
brochenen Einheit, eine charakteristische Metamorphose™ (ebd.: 156,

-2

An anderer Stelle sagt Cassirer: . ,Allgemein miissen wir uns deutlich machen,
dal} dic Begriffe des ,Subjekts® und ,Objekts’, mit denen insbesondere die
psychologische Theorie der Erkenntnis als festen Ausgangspunkten zu operie-
ren pflegt, selbst kein gegebener und selbstverstindlicher Besirz des Denkens
sind [...]. Nicht derart schreitet der Prozefl des Wissens fort, daf} der Geist. als
ein fertiges Sein, die dullere, ihm entgegenstehende und gleichfalls in sich ge-
schlossene Wirklichkeit nur in Besitz zu nehmen hitte [...]. Vielmehr gestal-
tet sich der Begriff des ,Ich® sowohl wie der des Gegenstandes erst an dem
Fortschritt der wissenschaftlichen Erfahrung und unterliegt mit ihm den glei-
chen inneren Wandlungen™ (Cassirer 1993b: 181, Hervorhebung im Original).

144

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Hervorhebungen im Original gesperrt). Weder der ,,Beobachter noch seine
Umwelt sind ,,bestimmt*™.

Das ,,mythische Denken* kennt keine Bestimmtheit, das moderne Den-
ken dagegen grenzt Formen scharf voneinander ab. Mit der Stabilisierung
der Gruppe und der damit gegebenen Moglichkeit der Stabilisierung der
grundlegenden Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt ist ein
entscheidender Schritt bereits beschrieben, an den nunmehr angeschlossen
werden kann, ein Schritt, der von entscheidender Bedeutung fiir die Ent-
wicklung hin zum Denken in bestimmten, dinglichen Formen ist, dessen
Genealogie hier versucht wird.

Zunichst sind mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes wesentliche
Bedingungen gegeben, unter denen sich der Mensch als Mensch und die
Gruppe als Gruppe und beide Formen die erste Umwelt als eigenstindige,
allerdings weiterhin unbestimmte Form entdecken konnen. Es entwickeln
sich, wie im Folgenden gezeigt wird, im Schutz der zweiten Umwelt For-
men, wie das Werkzeug und die Sprache, die selbst die weitere Durchglie-
derung der Wahrnehmungswelt beschleunigen. Das Werkzeug und die
Sprache sind zunichst Formen wie alle anderen. Wie alle oben beschriebe-
nen Organisationsformen sind sie also auch dynamisch eingebunden in das
Formenganze, aus dem sie sich erst langsam herausheben, aus dem heraus
sie sich fiir einen Beobachter allmihlich stabilisieren. Entsprechend wirkt
auch durch sic hindurch der , Auftrag zum Uberleben®, das oberste Anlie-
gen, die Unterscheidung von Form und Umwelt zu sichern — nun bezieht
sich dieser ,,Auftrag” allerdings bereits primir auf die Unterscheidung von
Gruppe und erster Umwelt, denn die Gruppe ist inzwischen zu einem eige-
nen ,,Organismus™ mit emergenten Organisationsanforderungen und -For-
men geworden, sie ist fiir alle ihre Mitglieder tiberlebensnotwendig.

Dann entdeckt der Mensch in seiner Umwelt immer umfassendere For-
men, die er (wie alle anderen Formen auch) selbst in sie ,,hineingeformt™
hat,> Formen, die bis zum modernen Menschen hin zu ,natiirlichen® For-
men erstarren, scheinbar unverinderlich alles andere strukturierend, wie
z.B. den Raum, die Zeit oder das Bewusstsein. Verwandtschaftsbezichun-
gen und Macht nannte Max Scheler ,,Realfaktoren™, die nach dem Vorbild
des Marxschen Basis-Uberbau-Modells die ,.Idealfaktoren* regulieren. Fiir
Scheler hatten diese ,realen* Formen keine sozio-kulturellen Ursachen, sie
tibten aber prigenden Einfluss auf die sich iiber thnen erhebenden sozio-
kulturellen Formen, die ldealfaktoren, aus (vgl. Scheler 1960: insbes. 17-

3 So, wie oben gezeigt, Helmuth Plessner (vgl. Gliederungspunkt 3.2), aber
auch Arnold Gehlen (vgl. Gehlen 1970: 21).

145

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

51)." Die vorliegende Arbeit versucht, auch diese Formen als eingebunden
in einen Zusammenhang in ihrem ebenfalls sozio-kulturellen, historischen
Charakter zu reformulieren, um weitere bedeutende Formen ergiinzt, die als
Techniken der Reduktion und Erdffnung von Komplexitit noch in mo-
dernen Gesellschaften eine bedeutende Rolle spielen. Alle diese in diesem
Gliederungspunkt zu besprechenden Formen entwickeln sich aus dem Be-
stand der bereits stabilisierten Organisationsleistungen, der residualen Ver-
haltensdispositionen heraus. Das Ziel dieses Gliederungspunktes ist es,
anhand dieser Kategorien exemplarisch vorzufiihren, dass alle Formen
immer schon die relative Stabilitit und zugleich die notwendige Flexibilitit
des Gruppenganzen und des in dessen Schutz aufgehobenen Menschen
sichern, dass sie also fortfilhren, was immer schon zentrale Bedingung der
Form war: den Erhalt der Grenze zur Umwelt zu sichern. Dies gelingt
gerade dadurch, dass es zwischen Formen keine tatsédchlichen Grenzen i.S.
scharfer Unterscheidungen gibt.

Mit dieser so skizzierten ,,Theorie der Formung der Welt" kann schlief3-
lich die Frage einer Beantwortung zugefithrt werden, warum sich die Mo-
derne zunehmend mit Katastrophen — gleichgiiltig ob Beobachterphinomen
oder real — konfrontiert sieht. Es gilt dabei, ganz grundlegend und
theoretisch aufgearbeitet, zu zeigen, dass bis an die Schwelle zur modernen
Wissenschaft heran alle von einem Beobachter aus ihrem Hintergrund
hervorgehobenen Formen eingebunden blieben in einen ubergreifenden
Zusammenhang, sie somit niemals blof fir sich standen, wie die modernen
objektivistischen Kategorien und Formen nur mehr fiir sich stehend genom-
men werden. Dieses Fiir-sich-Nehmen der Formen ist die entscheidende
Bedingung der Katastrophe, die Katastrophe falsifiziert dieses Aus-dem-
Zusammenhang-Lésen von Formen, sowohl der analytisch-begrifflichen,
als auch der technisch-instrumentellen. So wird gezeigt, dass die Unter-
scheidung von wissenschaftlichem Begriff und instrumenteller Technik
selbst erst mit dem Fir-sich-Nehmen von Formen méglich wird. Noch bis
weit in das zweite nachchristliche Jahrtausend (dies wird im anschlielenden
Gliederungspunkt detailliert begriindet) blieben beide Formen, die des Beg-
riffs und die der Technik, eingebunden in ihren systemischen Zusammen-
hang, waren beide Formen Techniken im allgemeineren Sinne, ndmlich
Techniken der relativen Stabilisierung bei gleichzeitiger Sicherung der

4 Realfaktoren sind fiir Scheler im Wesentlichen jene Motivationskrifite, die
sich aus den menschlichen ,Haupttrieben™, dem ,Nahrungs-, Geschlechts-
und Machttrieb™ speisen. Thre Befriedigung gestalte sich kulturell in der Wirt-
schaft, den Fortpflanzungs- und Abstammungsinstitutionen und der Herr-
schaft aus (vgl. ebd., auch Oldemeyer 2000: 325 sowie Berger/Luckmann
1996: 8f.).

146

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

notwendigen Flexibilitdt der menschlichen Form gegeniiber ithrer Umwelt,
Uberlebenstechniken der menschlichen Form also.

Der hier nun weiter zu entwickelnde Erkldrungsansatz greift ganz we-
sentlich auf die ,,Philosophie der symbolischen Formen® Ernst Cassirers zu-
riick, er ibernimmt nicht zuletzt seinen zentralen Begriff, doch modifiziert
er seine ,,Philosophie* ebenso wesentlich,” so dass eine deutliche Abgren-
zung erforderlich ist. Vorab ist daher in aller Kiirze das Erkenntnisinteresse
darzustellen, das Cassirer mit der Philosophie der symbolischen Formen
verfolgte, um dann, in der kritischen Kontrastierung zum Gehlen’schen In-
stitutionenbegriff, eine eigene Definition der Kategorie der ,,symbolischen
Form™ vorzuschlagen. Dann konnen vor diesem Hintergrund wesentliche
Formen besprochen werden, die noch der Wahmehmungswelt des moder-
nen Menschen prigend zugrunde liegen.

5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der
Philosophie der symbolischen Formen
Ernst Cassirers

Cassirer hatte mit seinen Arbeiten zur Philosophie der symbolischen For-
men die transzendentale Fragestellung Kants aufgenommen, diese jedoch
ginzlich neu ausgerichtet. Fiir Cassirer war die Frage nach den Bedingun-
gen der Mdglichkeit von Erfahrung nur tiber die Untersuchung der Frage
nach den Bedingungen der Maglichkeit von Bedeutung zu kliren. Bedeu-
tung wird zum Schliisselbegriff, mit dessen Hilfe die Begriffe von ,Er-
kenntnis* und ,Wahrheit* relativiert werden. Wahrheit und Erkenntnis
verlieren ihren Status als alleinige Fixpunkte wissenschaftlicher Fragestel-
lung, sie werden zu bedeutsamen und fundamentalen Sonderfillen des ,,all-
gemeinen Bedeutungsproblems™ unter anderen (vgl. Graeser 1994: 29).
Deshalb sei jedoch Objektivitit als Kriterium wissenschaftlicher Erkenntnis
nicht zu verwerfen, vielmehr zielt die Philosophie der symbolischen For-
men darauf, das Objektivititsproblem in die umfassendere Frage nach der
Bedeutung einzugliedern (vgl. Cassirer 1993b: 136).° Die Bedeutung ein-
zelner Anschauungen und Ausdriicke, Wahrnehmungen und Erfahrungen

5 In gewisser Hinsicht fithrt diese Arbeit auch eine — in der Philosophie der
symbolischen Formen Cassirers nicht explizit ausgestaltete, jedoch bereits
wesentlich ,,vorgeformte™ — Evolutionstheorie der symbolischen Formen fort
(vgl. dazu Bickel 2003: 112).

6 ,Die Frage nach der ,,Objektivitiit der ,Dinge’ [...] ist ndher betrachtet nichts
anderes als ein Korollar zu der systematisch weit umfassenderen Frage nach
der Objektivitit der ,Bedeutung**, so Cassirer an selber Stelle.

147

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

liefe sich nur dann ,,0bjektiv** bestimmen, wenn man sie jeweils relational
zu den Systemen fest gefligter Bedingungen verstehe, aus denen heraus sie
thren Sinn erhalten. AuBerhalb dieser Bezugsrahmen, auflerhalb der symbo-
lischen Formen, gibt es keine Objektivitiit (vgl. Cassirer 1910: 411).

Die Philosophie der symbolischen Formen ist der Versuch der Rekon-
struktion der Genealogie dieser symbolischen Bedeutungszentren. Alle
,..-] Bereiche geistiger Schipfungen und kultureller Leistungen™ seien, so
fasst Ernst Graeser den zentralen Gedanken Cassirers zusammen, Auspri-
gungen einer ,symbolbildenden Kraft des menschlichen Geistes™ (vgl.
Graeser 1994: 17), des ,,animal symbolicum® (vgl. Cassirer 1990: 51), es
konne daher nicht im substanticllen Sinne von einer allem zugrunde liegen-
den ,,Objektivitit™ gesprochen werden. Schon in dem 1910 erschienenen
Buch ,,Substanzbegriff und Funktionsbegrift* hob Cassirer hervor, dass der
Gegensatz von Denken und Sein nicht in einem ,,absoluten Urgrund* iiber-
wunden,

of...] sondern lediglich in den allgemeingiltigen Funktionsformen der rationalen
und empirischen Erkenntnis gesucht werden [kann, M.V.]. Diese Formen selbst
bilden ein fest gefiigtes System von Bedingungen: und nur relativ zu diesem
System erhalten alle Aussagen iiber den Gegenstand., wie iiber das Ich, iber
Objekt und Subjektivitit einen verstindlichen Sinn® (Cassirer 1910: 411,
Hervorhebung im Original gesperrt),

so Cassirer weiter. Deshalb erfordere ein Verstindnis des Wesens und der
Funktion des Symbolischen eine Untersuchung der Gemese der unter-
schiedlichen ,Erfahrungsbereiche und Erfahrungswelten™ (vgl. Graeser
1994: 17).

Insbesondere das mythische und das religidse Denken, die Sprache und
die ,reine* Erkenntnis, aber auch Technik, Kunst, das Recht, Sitte und
Wirtschaft (vgl. ebd.: 51) werden nun von Cassirer als symbolische Formen
derart geneaologisch rekonstruiert, dass sich, wie er meint, aus deren
Verstindnis heraus alle empirischen Erscheinungen ,,objektiv*, d.h. in ihrer
relativen Position innerhalb des jeweiligen Sinnzusammenhanges, rekon-
struieren lieflen. Jede dieser Formen spiegle empirisch Gegebenes nicht
einfach wieder, sondern bringe dieses nach einem jeweils selbstindigen
Prinzip symbolischer Gestaltung selbsttitig hervor:

Keine dieser Gestaltungen geht schlechthin in der anderen auf oder lésst sich aus
der anderen ableiten, sondern jede von ihnen bezeichnet eine bestimmte geistige
Auffassungsweise und konstituiert in ihr und durch sie zugleich eine eigene Seite
des ,Wirklichen®. Sie sind somit nicht verschiedene Weisen, in denen sich ein an

148

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

sich Wirkliches dem Geiste offenbart, sondern sie sind die Wege, die der Geist in
seiner Objektivierung, d.h. in seiner Selbstoffenbarung verfolgt™ (Cassirer 1953a: 9).

Vor dem Hintergrund des Zusammenbruchs der grofien philosophischen
Systeme zu Beginn des 20. Jahrhundert sowie der philosophischen Dis-
kussionen um Positivismus und Hermeneutik versuchte Cassirer den Ob-
Jektivititsgedanken funktionalistisch zu wenden. Die Philosophie der sym-
bolischen Formen zielt auf den Nachweis, dass Objektivitit nicht inhaltlich-
substantialistisch, wohl aber rein funktional besteht. Am Gedanken der
Objektivitdt lasse sich demnach festhalten, wenn sich trotz ihrer so unter-
schiedlichen Weisen der Weltstrukturierung ein alle Formen gemeinsames
Prinzip finden liefie, auf das bezogen alle Formen miteinander vergleichbar
werden wiirden. Dieses verbindende Band, eine gemeinsame Struktur-
gesetzichkeit aller Formen sieht Cassirer in der Entwicklung vom Kon-
kreten zum Abstrakten” in Richtung auf eine ,yreine Bedeutungsfunktion™
(vgl. ebd.: 270). Alle Formen entwickeln die Tendenz, so Cassirer, sich von
ihrer materiellen Bindung, ihrer Gerichtetheit auf individuelle Erschei-
nungen zu losen, wihrend sie fortgehend allgemeinere Bezichungsformen
entfalten, um der Mannigfaltigkeit der Eindriicke eine Ordnung aufzuprd-
gen. Der Mythos unterscheidet sich demnach von der wissenschaftlichen
Erkenntnis, weil ersterem ein rein subjektives Weltbild zugrunde liegt,
wihrend die wissenschaftliche Erkenntnis den unmittelbaren Gegenstinden
immer ndher kime. Doch setzt die Wissenschaft damit den schon vom
Mythos beschrittenen Weg fort, beide Formen treiben [ ...] eine bestimmte,
nicht zufillige, sondern notwendige Art der geistigen Formung [...]"
(Cassirer 1953b: 20) immer weiter voran., Diese ,notwendige Art der
geistigen Formung™ als ein verbindendes Band aller symbolischen Formen
zu bestimmen, sei die Aufgabe der kritischen Philosophie, so Cassirer:
Gesucht ist die Regel, welche die ,[...] konkrete Mannigfaltigkeit und
Verschiedenheit der Erkenntnisfunktionen [...] zu einer in sich geschlos-
senen geistigen Aktion [...]" (Cassirer 1953a: 8) zusammenfasst.

Zunichst aber habe er mit der ,.,Philosophie der symbolischen Formen®
den Nachweis fir eine methodische Grundlegung der Geisteswissenschaf-
ten erbringen miissen, dass jede der unterschiedlichen Gestaltungsformen
(Sprache, Mythos, Erkenntnis etc.)

of...] je eigene Aufgaben im Aufbau des Geistes erfiillt und je einem eigenen Ge-
setz untersteht. Erst wenn eine solche ,Formenlehre® des Geistes wenigstens im
allgemeinen Umrif feststand, liel sich hoffen, dafi auch fiir die einzelnen geistes-

7 Zur Bedeutungsfunktion vgl. insbes. Cassirer 1975: 329-560 (dritter Teil).
149

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

wissenschaftlichen Disziplinen ein klarer methodischer Uberblick und ein sicheres
Prinzip der Begriindung gefunden werden kénne™ (ebd.: Vorwort V).

Cassirer fand mit der Annahme eines alle Formen verbindenden Bandes
eine Méglichkeit, am Gedanken der Objektivitit festhalten und dabei den-
noch mehrere ,Objektivititssphiren® zugleich zulassen zu kénnen. Die
Gemeinsamkeiten, die er im Prozess der Formenentwicklung an allen Wei-
sen der Weltbetrachtung zu erkennen meinte, fiihrten ihn zu der Annahme,
dass alle Formen die Tendenz hiitten, immer allgemeinere Beziechungsfor-
men zu entwickeln, um die vielfiltigen Formen in einem tbergreifenden
Zusammenhang zu ordnen, zu tberblicken (vgl. Cassirer 1953b: 20). So
miindet das gemeinsame Band aller Formen in der reinen Erkenntnis der
modernen Wissenschaften, die mehr und mehr zu den wunmittelbaren Ge-
gensidnden vordringt.

Geteilt wird die Annahme, dass symbolische Formen jeweils unter-
schiedliche Formen der Weltwahrnehmung bedeuten, die aullierdem in je-
weils unterschiedlicher Weise einen Zusammenhang bilden, ein System,
aus dem heraus sie ihre eigene Bedeutung erhalten. Cassirers Interesse gilt
dabei jedoch den allgemeingiiltigen Funktionsformen, insbesondere denen
der rationalen und empirischen Erkenntnis, anhand derer die Objektivitat,
der ,,Sinn™ von dinglichen Formen zu bestimmen sei. Dieses Interesse und
den ihr zugrunde liegenden Gedanken teilt die vorliegende Arbeit nicht,
hier steht die Annahme 1im Vordergrund, dass das, woraus die Formen ihre
Bedeutung beziehen, selbst erst durch diesen Prozess der Bedeutungszuwei-
sung im Entstehen ist, diesem jedoch niemals voraus. Das, was bspw. als
mythisches Weltbild bezeichnet wird, ist als solches niemals gegeben, son-
dern zu jedem Zeitpunkt werdend. Cassirer sieht das ,,einigende Band* aller
Formen in der generellen Tendenz auf immer abstraktere, von ihrer ,,mate-
riellen Bindung™ geldste und damit allgemeinere, iibersichtlichere Formen.
Hier wird hingegen angenommen, dass das, was ,Ubersicht* bedeutet, ganz
von der Konstitution des entsprechenden Organismus und seiner Umwelt,
auf die sich diese Ubersicht richtet, abhingt. Ubersicht selbst bleibt eine
rein relationale Kategorie, wie alle anderen symbolischen Formen auch.
Das einzige alle Formen verbindende Band ist das des Erhaltes der Grenze
zwischen Form und Umwelt.

Deshalb wird in der vorliegenden Arbeit als symbolische Form nicht
jeweils ein déibergreifender objektiver Zusammenhang bezeichnet, aus dem
heraus alle einzelnen Formen ihre Bedeutung beziehen." Vielmehr wird

8 Die hier vorgestellte Deutung der Kategorie der symbolischen Form, die —
den folgenden Abschnitt einleitend — noch detailliert besprochen wird, ist da-
bei durchaus bereits bei Cassirer selbst angelegt, wenn er etwa betont, es sei
«|...] ein gemeinsames Charakteristikum aller symbolischen Formen, daf} sie

150

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

jede einzelne Form, die vom Menschen wahrgenommen wird, als symboli-
sche Form verstanden. Weil symbolische Formen immer aus bereits beste-
henden Formen und in Wechselwirkung mit allen anderen Formen
hervorgehen, stehen alle Formen miteinander in einer Beziehung, jede Form
erhiilt ihre Bedeutung relational zu allen anderen Formen. Jede Form steht
jedoch nicht nur mit allen anderen symbolischen Formen in einer Bezie-
hung. Die unauflésliche Wechselbeziehung des Organismus mit seiner
Umwelt als Prozess der Realisierung der Grenze und damit der Form selbst
bedeutet immer auch eine Ausrichtung aller symbolischer Formen auf diese
erste Umwelt. Cassirer bendtigte, um den Objektivititsgedanken halten zu
konnen, eine Umwelt, die jeweils einen in sich geschlossenen, invarianten
Zusammenhang bildet (Mythos, Religion, Kunst, Technik, Wissenschaft
usw.), auf den alle Formen bezogen und in diesem Bezug eindeutig positio-
niert sind, deren Position daher abschlieBend zu bestimmen sei, wenn nur
der jeweilige Bezugsrahmen geklart wire. Hier wird hingegen behauptet,
dass tatsiichlich alle Formen auf einen gemeinsamen Horizont ausgerichtet
sind, wihrend sie untereinander in einem systemischen Zusammenhang ste-
hen. Dieser Horizont ist aber kein qualitativ anderes als alle anderen For-
men, er entsteht genau so prozessual wie die beobachtende Form und alle
anderen Hervorhebungen, die die Wahmehmungswelt des Menschen
strukturieren, entsprechend ist auch diese Form des Horizontes, der (ersten)
Umwelt also, niemals invariant, sondern immer im Werden, in stetiger Ver-
inderung, obgleich ihr blofles Vorhandensein, vorab jeglicher Bestimmung
der Weise dieses Vorhandenseins, als Unterscheidung von der beobachten-
den Form Bedingung ihrer eigenen Existenz ist.

5.2 Institutionen und symbolische Formen

Die Grundlagen, auf denen die folgenden Ausfiihrungen nunmehr aufbauen,
ergeben ein Bild von dynamisch sich selbst von einer Umwelt abgrenzenden
und diese Umwelt dabei erst hervorbringenden Formen. Ein Organismus
befindet sich insgesamt gleichsam in einem Zustand dauernder Sensibilitit
fir seine Umwelt, die er selbst stiindig neu erzeugt. Ohne Bewusstsein davon
verindert sich diese Umwelt, wenn sich seine Wahrnehmungskapazititen
verdndern, so wie sich seine Wahmehmungskapazititen verindern, wenn
die sich wandelnde Umwelt hierzu Raum und Anlass gibt. Sein Wahr-
nehmungsapparat ist auf seine Umwelt eingestellt, jede bedeutende Verin-
derung dieser Umwelt 1ost Assimilations- und Akkomodationsprozesse aus.

auf jeden beliebigen Gegenstand angewendet werden kénnen® (Cassirer 1985:

49).
151

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Insgesamt befindet sich sowohl seine Umwelt als auch die organische Form
selbst im Fluss, beide variieren stindig.

Innerhalb dieses Flusses aber treten allmihlich Bedeutungen hervor,
heben sich einige fiir den Beobachter bedeutungsvolle Formen von den
anderen ab, Dies geschicht zunichst nur fir den Moment, Unregelmiillig
auftretende Bediirfnislagen sondieren Bedeutungsvolles nur in dem Augen-
blick, in dem das Bediirfnis aktuell ist. Das aus dem Hintergrund Hervor-
gehobene geht sodann wieder in ihm auf, es verschwindet in diesem, ohne
linger Form zu sein. Und doch hinterliisst jede Vergegenstindlichung von
Bediirfnissen ,,Spuren® im System der den Organismus organisierenden und
relativ stabilisiecrenden Formen, so dass ihre erneute Aktivierung wahr-
scheinlicher wird. Das in seiner Bedeutung sich wandelnde ,,Objekt”, das
der Organismus beobachtend formt, verfiigt in diesem Sinne nicht {iber eine
Identitit, es ist in jedem Moment je nach Bedeutung etwas anderes. So wie
sich jedoch bestimmte Bediirfnislagen gegeniiber anderen, fliichtigeren Be-
diirfnissen und Stimmungen relativ stabilisieren und nun regelmifiger in
dhnlicher Form auftreten, formt der Organismus diesen Bediirfnislagen ent-
sprechende Bedirfniserfiillungsformen relativ dauerhaft aus dem unbe-
stimmten Hintergrund heraus. Allmihlich verfestigen sich zwischen diesen
Bediirfnissen und den diese Bediirfnisse erfiillenden Formen ,,Schaltkreise™,
die schlieBlich derart stabil sind, dass ein (moderner) Beobachter sie als
»~Reflexe™ oder ,Instinkte™, als enge Kopplung zwischen ,Reiz* und ,Re-
aktion* identifiziert. Uber diesen weitgehend verfestigten, enger verkop-
pelten Formen erheben sich weitere, die flexibler sind, bis hin zu eben
solchen, die den Moment nicht iiberdauern.

Siamtliche Formen, die die Aufrechterhaltung der Grenze zwischen dem
Organismus und seiner Umwelt sichern, lie3en sich also entlang einer Skala
von sehr stabil bis sehr ,.fluide™ anordnen, wobei Reflexe und Instinkte den
sehr verfestigten Pol kennzeichnen; kurzfristige Stimmungen, die nicht
einmal tatsichlich zu Bewusstsein dringen, konnten als Beispiel fiir den
fluiden Pol stehen. Doch bleiben auch die weitgehend stabilisierten Formen
untrennbar an diese Skala gebunden, sie sind ,,systemisch™ mit diesen ver-
zahnt und kommen daher ebenfalls niemals abschlieiend zur Ruhe. Stindig
verindert sich das Wahrnehmungsspektrum des beobachtenden Organismus
(und damit der Organismus selbst), so verindert sich letztlich auch die Be-
deutung der ,,Grundlagen®, die diese Fihigkeit zur Variation in begrenztem
Rahmen erst ermdéglichen (also etwa die Form der Reflexe und der In-
stinkte), ohne dass der Organismus dabei sofort die Grenze zu seiner Um-
welt einbiifien wiirde.

Alle sich komplexer entwickelnden organischen Formen beruhigen den
Bedeutungsreichtum ihrer Umwelt allmiéhlich zu einem System von relativ
stabileren Bedeutungszentren, die sich aus dem gleichmiBigen Strom des

152

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Hintergrundrauschens abheben. Komplexitit wird reduziert, weil grundle-
gende Bedeutungen (im Bezug auf Umwelt, wie auf die eigene Form) rela-
tiv stabilisiert und damit mit geringerem Aufwand reaktiviert werden
kénnen. Zugleich erhéht diese Stabilisierung die Komplexitit, weil nun auf
diesem Niveau neue Bedeutungsvariationen, z.B. der Formen untereinan-
der, beobachtbar werden (vgl. auch Cassirer 1975: 149ff.). Erst wenn fir
einen Beobachter ein Baum als bedeutungsvolle Form relativ stabilisiert ist,
kann er diese Bedeutung der Form thematisieren und problematisieren; der-
art, dass nun Konflikte auftreten, welcher ebenfalls relativ stabilisierter
»Verwendungszweck™ dem Baum entspricht, wofiir er hingegen keinesfalls
genutzt werden sollte usw. Wenn Formen relativ stabilisiert sind, werden
Bezichungen unter diesen Formen beobachtbar, werden also andere Mog-
lichkeiten ersichtlich. So entstehen auf diesem neuen Niveau neue Probleme
und Optionen; die durch relative Stabilisierung erreichte Komplexitétsre-
duktion wird durch diese neuen Mdoglichkeiten gleichsam konterkariert,
wihrend sich zugleich die Bedeutung aller Formen, die diesen neuen Mog-
lichkeiten zugrunde liegen, verdndert.

Alles ist also dauvernd in Bewegung, nichts in diesem Prozess kommt
jemals ginzlich zur Ruhe. Insgesamt aber zwingt die Richtung der ,,symbo-
lischen Ideation®, als ,,Akt einer urspriinglichen Formung* (vgl. ebd.: 155)
das in diesen Akten Geformte in bestimmte Bahnen, in ,,Strukturen®.
Grundsitzlich werden Entwicklungsméglichkeiten immer auch erweitert,
wihrend sich andere verschlielen, grundsidtzlich verdndern sich alle For-
men, wenn sich nur eine einzige veriindert, dennoch flieit der Strom dieses
Prozesses nicht ,,chaotisch®, sondern immer in der Richtung, die zwischen
Form und Umwelt ein iiberlebensfihiges Mal} an Abstimmung erreicht, die
also die Grenzerhaltung zwischen Form und Umwelt auf jedem erreichten
Niveau von neuem sichert, ansonsten verginge die Form, ohne weiter am
Evolutionsprozess teilzuhaben. Hat ein Organismus ein gewisses Mal} an
Ordnung aufgebaut, dann miissen nun grundlegende Bedingungen dauerhaft
gesichert sein, andernfalls zerfiele die Form.

Langfristig stabilisieren sich auf diese Weise aus der insgesamt unbe-
stimmten Umwelt hervorgehobene Formen, die fiir den Organismus von be-
sonderer Bedeutung sind, so wie sich die Form des Organismus selbst
entsprechend der Optionen, die seine Umwelt ,belohnt”, stabilisiert. Sol-
cherart Formen werden im weiteren Verlauf der Arbeit besprochen, um
mittels dieser Beschreibung exemplarisch den Nachweis zu erbringen, dass
alle Formen, die schliefilich dem Menschen und ganzen Gesellschaften das
Uberleben erméglichen, evolutionir bedeutungsvoll sind, weil sie alle be-
stimmte Organisationsleistungen erbringen, ohne dass sie ihre Bedeutung
jedoch einem Beobachter offenbarten. Obwohl also einige Formen als
~Fakten” erscheinen und manche ,,Dinge* als iiber die Zeiten hinweg kon-

153

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

stant, fordert die generelle Undurchschaubarkeit aller Bedeutungen ganz
generell zur besonderen Sensibilitdt auf, sie bedeutet, sich grundsitzlich
erinnern zu miissen, dass alle Formen, mit denen es der Mensch zu tun hat,
mehr bedeuten, als thnen anzusehen ist. Das moderne Denken tendiert ge-
rade zur umgekehrten Betrachtungsweise, es erwartet besondere Begriin-
dungen dafiir, dass bestimmte Dinge nicht so behandelt werden dirften, als
seien sie gidnzlich unabhingig von aller kontextueller Einbettung. Dieser
generellen Charakteristik aller Formen ist terminologisch Ausdruck zu ver-
leihen, doch wird dabei nicht auf den Begriff der Institution oder seiner
Prozessualisierung, der Institutionalisierung zuriickgegriffen, was zu be-
griinden ist, bote er sich doch scheinbar dazu an. In der Kontrastierung zum
Institutionenbegriff ldsst sich dann auch der Bedeutungsgehalt der anschlie-
flend zu erdrternden Kategorie der symbolischen Form deutlicher kenn-
zeichnen.

Zum Begriff der Institution
Bereits Karl Marx behauptete im Anschluss an Hegels Phinomenologie des

Geistes, dass der Mensch auf selbsttitige , EntduBerung” bzw. ,Vergegens-
tandlichung* angewiesen sei.” Der Gedanke, dass der Mensch sich Stabilitit

9 So etwa in den ,,Okonomisch-Philosophischen Manuskripten® (vgl. Engels/
Marx 1968: 511 und 574). Der Begriff der Entduflerung ist einer der Schliis-
selbegriffe der Hegelschen Phéinomenologie des Geistes (vgl. von Borries
1980: 22), den Marx aufnimmt. Der Mensch entédufert sich mittels der Arbeit
oder der Sprache, er bringt sein Inneres in AuBeres ein und entdeckt sich
selbst in den so geschaffenen Objekten, die sogleich eine von ihm losgeléste
Eigenstindigkeit entfalten (sieche zum Begriff der Entiullerung auch das
Nachwort zu Hegels Phinomenologie des Geistes von Georg Lucdcs: ,Entiu-
Berung als philosophischer Zentralbegriff, vgl. Hegel 1973: 551ff)). Wenn
der Mensch die Dinge als Bestandteile seiner selbst erkennt, hat er sich in ih-
nen vergegensténdlicht, so Volker von Borries. Diese Objekte, die er selbst
schuf, gewinnen Macht iiber ihn, die dann schlagend wird, wenn die Einheit
von Produkt und Produzent zerbricht, durch die Arbeitsteilung also; denn nun
entéullert sich der Mensch, ohne sich noch in seinen Produkten erkennen zu
konnen. Fiir diesen Verlust des Zusammenhanges wird in der vorliegenden
Arbeit weiterhin der Begriff der Verdinglichung verwendet. Tatsichlich las-
sen sich die Begriffe der Vergegenstindlichung und der Verdinglichung (wie
schon auf S. 12 FN 7 erwihnt) nur sehr schwer auseinander halten, wie sich
bei Rildiger Dannemann nachlesen lisst (vgl. Dannemann 1997), der ausfiihr-
lich auch die Begriffsgeschichte aufarbeitet. In der vorliegenden Arbeit wird,
wie ebenfalls a.a.0. bereits erwiihnt, mit dem Begriff der Verdinglichung eine
Differenz zum Begriff der EntduBerung resp. Vergegenstindlichung dahinge-
hend markiert, dass die Entduflerung eine Notwendigkeit, die Verdinglichung
aber bereits das sich langfristig als katastrophentrichtig erweisende Vergessen
der Entstehungsgeschichte, des Zusammenhanges, des gesamten Bedeutungs-
gechaltes aller Formen bedeutet.

154

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

selbsttitig erzeugen muss, liegt auch der Institutionentheorie zugrunde, wie
sie insbesondere von Arnold Gehlen entwickelt und in die Soziologie ein-
gebracht wurde.'® Nach Gehlen ist der Mensch als das weltoffene Wesen*
einer ,,durchaus untierischen Reiziiberflutung* ausgesetzt,

o -..] der unzweckmiBigen Fiille einstromender Eindriicke, die er also irgendwie
zu bewiiltigen hat. Thm steht nicht eine Umwelt instinktiv nahegebrachter Bedeu-
tungsverteilungen gegeniiber, sondern eine Welt — richtig negativ ausgedriickt: ein
Uberraschungsfeld unvorhersehbarer Struktur (vgl. Gehlen 1955: 38).

Der Mensch miisse sich, da er nicht mehr wie das Tier durch seine Instinkte
sicher geleitet sei, Institutionen erschaffen, sich also in der dufieren Welt
stabile Formen vergegenstindlichen, um sich nach innen stabilisieren zu
konnen.'!

10 Ziel dieses Absatzes ist nicht die detaillierte Kritik des Gehlen’schen
Institutionenbegriffs. Wie etwa Karl-Siegbert Rehberg gezeigt hat, hat Gehlen
selbst zwei voneinander abweichende Institutionenkonzepte vorgeschlagen,
wobei die erstere auf der These vom Menschen als Mingelwesen beruht, die
daher den Stabilitdtsaspekt zentral stellt, wihrend die ,revidierte Fassung™
stirker individuelle Bewusstseinsformen beriicksichtigt und dabei den Stabili-
titsaspekt relativiert. In dieser Arbeit wird dennoch behauptet, dass schon der
Institutionenbegrifl als solcher Stabilitiit iiberbetont, wihrend er die zugleich
stets notwendige Flexibilitit der Formen zu wenig beriicksichtigt. Wie die
Durkheimsche Rede von den Institutionen als ,soziale Tatsachen™ suggeriert
der Institutionenbegriff bei Gehlen die aus Raum und Zeit geloste Verdingli-
chung sozialer Prozesse, die dem Menschen als losgeloste Formen gegen-
iibertreten. Diese Perspektive kappt die Verbindungen, sie 16st die Formen aus
ihren Entstehungszusammenhingen, dies aber macht es unméglich, die Be-
deutung der Formen als Weise des Menschen, sich in seiner spezifischen
Umwelt zu behaupten, zu begreifen. Entsprechend dient dieser hier notwendig
kurz gehaltene Bezug zum Institutionenbegriff eher heuristischen Zwecken,
denn einer Kritik am Begriff selbst, vgl. dazu Rehberg 1990: insbes. 126,
sowie Becker 2003: 8, der das Symbolische im Zusammenhang mit der
Institutionentheorie untersucht. Insgesamt ist an dieser Stelle anzumerken,
dass das Gehlen’sche Werk vielfache Widerspriiche aufweist, die hier nicht
angemessen aufgearbeitet werden kénnen.

11 Gerade an einer entscheidenden Stelle, in der Gehlen den Zusammenhang von
Institutionen als Instinktersatz erlidutert, nimmt er explizit kritisch zu der
Umwelttheorie von Uexkiills Stellung. Ein Umweltbegriff, der Umwelt als
jedem Organismus je spezifische Umwelt zu begreifen suche, verwische einen
Unterschied allererster Ordnung”, der das Tier vom Menschen unterscheide,
so Gehlen. ,Man verwechselt die urspriinglichen, echt instinktiven Verhal-
tensfiguren der Tiere, die auf naturhafte, zugeordnete Umwelten bezogen
sind, mit den erworbenen Spezialisierungen des Verhaltens, die beim
Menschen einer reich gegliederten Kultursphiire antworten. Dann entsteht die
theoretisch und praktisch gleich fundamentale Frage: wie bringt es denn der
Mensch angesichts seiner Weltoffenheit und der Instinktreduktion, bei aller

155

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Diese Notwendigkeit zur ,Innenstabilisierung durch AuBenstabilisie-
rung” (vgl. Gehlen 1986a: insbes. 42-59), kennzeichnet nach den vorange-
stellten Uberlegungen jedoch keineswegs den Menschen allein, sondern
vielmehr alle organischen Formen, die simtlich ,,Schaltkreise™ zwischen
stabilisierten Bedirfnislagen und diesen entsprechenden Bediirfniserfiil-
lungsformen ausbilden und in diesem Prozess erst ihre eigene Form sowie
ihre je spezifische Umwelt hervorbringen. Der Gehlen’sche Institutionen-
begriff, postuliert, dass grundlegend bedeutende Problemldsungen in den
Institutionen auf Dauer gestellt werden (vgl. Gehlen 1986b: 71), womit
sogleich die Notwendigkeit stabiler Institutionen behauptet wird. Mit der
These von der Institution als Instinktersatz geht somit eine Tendenz zum
Konservativismus einher: Institutionen diirften nicht angetastet werden,
weil sie — wie Instinkte dem Tier — dem Menschen in seiner ihm unange-
messenen Umwelt das Uberleben sicherten. ,.Stabile Institutionen®, so
Gebhlen, ,sind der Gradmesser der Fihigkeit eines Volkes* (Gehlen 1970:
116). Wenn aber schon Instinkte, wie oben gezeigt, als Wechselwirkungs-
begriffe zu verstehen sind, die sich durchaus gemil ihrer sich wandelnden
je spezifischen Umwelten — wenn auch sich der Beobachtbarkeit weitge-

potentiell in ihm enthaltenen unwahrscheinlichen Plastizitit und Unstabilitit
eigentlich zu einem voraussehbaren, regelmifligen, bei gegebenen Bedingun-
gen denn doch mit einiger Sicherheit provozierbaren Verhalten, also zu einem
solchen, das man quasi-instinktiv oder quasiautomatisch nennen kénnte, das
bei ihm an Stelle des echt instinktiven steht und das offenbar den stabilen so-
zialen Zusammenhang erst definiert? So fragen, heifit das Problem der Insti-
tutionen stellen. Man kann geradezu sagen, wie die tierischen Gruppen und
Symbiosen durch Ausléser und durch Instinktbewegungen zusammengehalten
werden, so dic menschlichen durch Institutionen und die darin erst »sich fest-
stellenden« quasiautomatischen Gewohnheiten des Denkens, Fiihlens, Wer-
tens und Handelns, die allein als institutionell gefasste sich vereinseitigen,
habitualisieren und damit stabilisieren. Erst so werden sie in ihrer Vereinseiti-
gung gewohnheitsmiiBig und einigermallen zuverlissig, d.h. voraussehbar.
Werden Institutionen zerschlagen, so sehen wir sofort eine Unberechenbarkeit
und Unsicherheit, eine Reizschutzlosigkeit des Verhaltens erscheinen, das
man jefzf als triecbhaft bezeichnen kann. [...] Nur innerhalb eines stabil institu-
tionalisierten Kultursystems kann es zu [...] hochgeziichteten und irre-
versiblen Aftitiiden kommen [...]* (Gehlen 1993: 86f., Hervorhebungen im
Original). Deshalb, so die Kritik Gehlens an von Uexkiill, kénne der Umwelt-
begriff der Biologie nicht auf den Menschen iibertragen werden, dieser lebe
eben nicht in der Umwelt des Tieres, sondern in der Kultur. Dass allerdings
umgekehrt der biologische Umweltbegriff beim Tier ebenfalls als Wechsel-
wirkungsphinomen gleichsam ,soziologisiert™ werden miisste, um die Form
der Stabilisierung des Tieres, wie die des Menschen vor einem symmetrischen
Hintergrund beobachten zu kénnen, diese Moglichkeit, ja diese Notwen-
digkeit, sicht Gehlen freilich nicht (zur Kultur und zu den Institutionen als
Instinktersatz vgl. auch Gehlen 1961a: 581T.)

156

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

hend entziehend — anpassen, so miisste dies auch fiir Institutionen gelten;'?
es sei denn, die These von der Sonderstellung des Menschen wird bemiiht,
um den Unterschied zwischen der ,Instinktsteuerung® und der menschli-
chen Stabilisierung durch Institutionen aufrechterhalten zu kénnen. Oben
wurde aber behauptet, dass Tiere ebenso wie Menschen sich in je spezifi-
schen Umwelten einrichten, dass dem Menschen also keine qualitative
Sonderstellung zukdme. Wie alle Tiere, die Giberleben, ist auch der Mensch,
der iiberlebt, seiner Umwelt gewachsen. Der Mensch ist demnach kein
Miingelwesen, wie Gehlen behauptet. 1

Es wurde aulerdem oben argumentiert, dass schon auf Instinktebene
neben der relativen Stabilitidt auch die relative Variabilitidt der Organisati-
onsformen eine Rolle spielt, dass nicht einfach alles fundamental stabil ge-
regelt ist, dass diese Stabilitit vielmehr in der Relation zu der jeweils
spezifischen Umwelt zu bewerten ist. Wenn dies stimmt, erweisen sich fun-
damentale Annahmen, die den Institutionenbegriff kennzeichnen, als zu-
mindest problematisch. Der Mensch steht dann weder gegeniiber allen
anderen organischen Formen in einer grundsitzlichen Sonderstellung, noch

12 Dass sich absolute Aussagen iiber die Stabilitit von Institutionen nicht ma-
chen lassen, hat bereits Helmut Schelsky in einem Aufsatz aus dem Jahr 1949
mit Blick auf die Institution der Verfassung festgestellt: ,Jeder Traditions-
bruch, der irgendwie die bis dahin institutionell untergebrachten und fest-
gelegten Bediirfnisse verdndert, mul sich als Stabilititserschiitterung auf alle
Institutionen auswirken [...]. Allerdings besitzt jede Institution [...] eine ge-
wisse Elastizitit und Regulierbarkeit gegeniiber Verinderungen der in ihr un-
tergebrachten Antriebe: was an Energien durch den Wandel, sei es nun eine
Schwichung oder eine Steigerung, eines Bediirfnisses ihr entzogen oder zu-
sitzlich aufgebiirdet wird, kann durch den entsprechenden Gegenvorgang
eines oder mehrerer Antriebe dieses Systems so ausgeglichen werden, dafi die
Stabilitit der Institution als solche gewahrt bleibt oder sogar noch gefestigt
wird™ (Schelsky 1965b: 41). Derart gedachte Institutionen lieflen sich als
multistabil bezeichnen, da sie zwar eine gewisse Stabilitédt der Strukturen auf-
rechterhalten, sich aber zugleich den sich stindig wandelnden Umweltbedin-
gungen neu anpassen. Wiirden Instinkte als zugleich stabilisierend als auch
notwendige Flexibilitit des Organismus gewihrleistend gedacht, wiére der
Vergleich von Instinkt und Institution legitim, er filhrte nur gerade nicht zu
der mit dem Vergleich bei Gehlen angedachten Plausibilisierung der Notwen-
digkeit besonders stabiler Institutionen.

13 Dazu Gehlen: ,Morphologisch ist ndmlich der Mensch im Gegensatz zu allen
hoheren Sdugern hauptsiichlich durch Mangel bestimmt, die jeweils im exakt
biologischen Sinne als UnangepaBtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primiti-
vismen, d.h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich negativ*
{Gehlen 1993: 31, Hervorhebung im Original, vgl. aullerdem ebd.: 951T.).
Bereits Herder hatte den Menschen als Mangelwesen bezeichnet, auf den sich
Gehlen auch beruft (vgl. etwa Gehlen 1963: 35, siche dazu auch Hofer/Altner
1972).

157

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

wire durch den Instinktvergleich plausibilisiert, dass bzw. in welchem
Malfle Institutionen stabil sein miissten.

Institution als Instinktersatz

Auch das einzelne Tier findet im Schutz des Rudels gegeniiber seinem Ein-
zeldasein relativ stabilere Bedingungen, auf die es sich einstellen kann und
die es auf sich einstellt (es ,,entduflert” sich und ,,vergegenstindlicht” seine
selbst erschaffene Umwelt'"), auf die es aber auch eingestellt wird, mit de-
nen es also von vornherein abgestimmt ist. Auch das Tier im Schutz des
Rudels befindet sich im hier vertretenen Sinne in einer zweiten, inneren
Umwelt, die die Kontaktstellen zur ersten Umwelt relativ verringert. Auf
der anderen Seite trifft der Mensch wie das Tier auf ihm ,,instinktiv nahe-
gebrachte Bedeutungsverteilungen® (vgl. abermals Gehlen 1955: 38): Welt
tritt ihm nicht ungeformt, sondern immer schon, wic oben gezeigt, vor-
strukturiert entgegen.

Insofern meint auch die in dieser Arbeit behauptete These von der Sta-
bilisierung des Gruppenschutzes und die darin angelegte Differenzierung
zweier Umwelten keine Sonderstellung des Menschen, sie setzt daher die
innere Umwelt auch nicht mit , Kultur** als ,zweiter Natur* gleich, die sich
von einer ersten ,,Natur des Tieres unterscheide."® Sowohl der Mensch als
auch das Tier leben in je spezifischen, auf sie immer schon abgestimmten
Umwelten. Der Mensch geht keinen Sonderweg, sondern einen seiner spe-
zifischen Umwelt gemifien spezifischen Weg, so wie einfachste Organis-
men einen ihnen spezifischen Weg gehen. Gehlens Institutionentheorie baut
auf der Vorstellung, dass zwar das Tier in einer (biologisch determinierten)
Umwelt lebe, der Mensch aber keine derartige Umwelt, sondern ,,Welt”
habe (vgl. Gehlen 1963: 34). Nur vor diesem Hintergrund gelangt er zu der
These, dass der Mensch auf Institutionen als Ersatz der ihm abhanden ge-
kommenen Instinkte angewiesen sei, um seine ,,Bereitschaft zur Chaotik™

14 Allerdings verdinglicht es nicht: Das Tier nimmt nichts als bloBen ahisto-
rischen Gegenstand, diese Denkform ist tatséichlich nur dem (modernen)
Menschen bekannt; freilich kann diese Annahme weder werifiziert noch
falsifiziert werden.

15 So Ameld Gehlen, der Kultur als die .,vom Menschen handelnd veriinderte
Natur® (vgl. Gehlen: 1961a: 21) bezeichnet, die so umgestaltet werde, dass sie
dem Menschen ,lebensdienlich® wird (vgl. ebd.: 18) Nach dieser Definition
von Kultur wire vor dem Hintergrund obiger Ausfithrungen auch das Tier
Kulturwesen, das sich ebenfalls stets seine eigene lebensdienliche Umwelt
schafft. Norbert Rath hat die Entstehungsgeschichte des Begriffes der ,,zwei-
ten Natur seit 1800 aufschlussreich nachgezeichnet und dabei deutlich her-
ausgestellt, dass sich die Entgegensetzung von Natur und Kultur nicht durch-
halten lisst, vielmehr Natur und . Kultur* als Wechselwirkungsbegriffe zu
verstehen seien, die einander diskursiv hervorbringen (vgl. Rath: 1996).

158

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

und zur ,,Ausartung” zu ,ziichtigen” (vgl. Gehlen 1961b: 23) die eben da-
durch entstehe, dass sich thm der Raum der Méglichkeiten bis ins Unendli-
che 6ffne. Oben wurde aber mit Jakob von Uexkiill und Helmuth Plessner
gezeigt, dass jeder Organismus, also auch der Mensch, ausnahmslos iiber
eine ihm spezifische Umwelt verfiigt, die ihm, sofern er denn iiberlebt, auch
angemessen ist, die ihm zugleich, vorab allen Bewusstseins davon, allerlei
Anpassungsmalinahmen abverlangt. Vor diesem Hintergrund zeigt sich die
Rede vom Instinktersatz allenfalls — wie schon die Rede von den Instinkten
— als eine Verlegenheitsformel, die einen Zusammenhang postuliert, der
insgesamt in die Irre fiihrt, erst Recht, wenn durch diesen Vergleich die
Notwendigkeit stabiler Institutionen hergeleitet wird.

Jakob von Uexkiill hatte am Beispiel der Zecke erklirt, wie man sich
die je spezifische Umwelt eines Organismus vorstellen kénnte. Die Umwelt
der Zecke, so von Uexkdill, besteht aus drei wahrgenommenen Merkmalen:
Anhand des Geruches der Buttersiure erkennt sie, dass sie sich iiber einem
Siuger befindet und lasst sich fallen. Ein rudimentirer Tastsinn ldsst sie er-
kennen, ob sie den Sduger verfehlt hat oder nicht, und drittens kann sie an-
hand eines Wirmesinnes nackte Haut von weniger warmen Korperstellen
unterscheiden, um sich dort einzubohren (vgl. Uexkiill 1983: 23ff.). Damit
sei der ganze Umweltraum der Zecke markiert, so von Uexkiill. Diese ein-
fache Umwelt der Zecke ist fir die Zecke genau so real, wie die
menschliche, viel komplexere Umwelt fiir den Menschen real ist. Jedes
Lebewesen lebt in einer eigenen Umwelt.

Dazu sei noch ein weiteres Beispiel von Uexkiills angefiihrt: Schon die
Umwelt des Kindes unterscheidet sich grundlegend von der eines erwach-
senen Menschen.

,In der durchaus rationalen Umwelt des alten Forstmannes, der zu bestimmen hat,
welche Stimme seines Waldes schlagreif sind, ist die der Axt verfallene Eiche
nichts anderes als einige Klafter Holz [...], dabei wird die aufgewulste Rinde, die
zufillig einem menschlichen Gesicht gleicht, nicht weiter beachtet™ (ebd.: 94).

Fiir ein kleines Kind aber, fiir das derselbe Wald noch ,.,von Gnomen und
Kobolden bevdlkert ist”, ist die ganze Eiche ein Dimon, vor dem es heftig
erschrickt (ebd.: 94). Ein Fuchs wiederum findet in der Eiche ein festes
Dach,

.[-..] das ihn und seine Familie vor den Fihrnissen der Witterung schiitzt. Sie be-
sitzt weder den Nutzton der Umwelt des Forsters noch den Gefahrton aus der
Umwelt des kleinen Midchens, sondern lediglich einen Schutzton. Wie sie im
Ubrigen gestaltet ist, spielt in der Umwelt des Fuchses keine Rolle™ (ebd.: 97).

159

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Der Prozess, der oben anhand der Markierungen ,Reflex”, ,Instinkt* und
dann weiterer Verhaltensdispositionen beschrieben wurde, ist in diesem
Sinne als ein Prozess der Verdnderung der Umweltwahrnehmungen von
Organismen und damit als ein Prozess der Verinderung von Organismen
und Umwelt zu verstehen. Stellt man sich die Umwelt der Zecke als eine
Fliche vor, die in drei Helligkeitstonen gezeichnet ist, so werden diese
Téne nun immer feiner differenziert. Die Wahrnehmungsméglichkeiten
werden aufgrund komplexerer Wahrnehmungsorgane im Organismus im-
mer feingliedriger, die Wahrnehmungskapazititen nehmen zu, wihrend sich
ihre gualitative Beschaffenheit stindig indert. Die ,Okonomie* der Wahr-
nehmungsleistungen wird nicht durch ein ,,mehr* an Wahrnehmungsleis-
tungen verbessert, vielmehr werden die vorhandenen Wahrnehmungskapa-
zititen stindig neu ,organisiert”. Stindig dndert sich innerhalb dieses Sys-
tems alles, keine noch so stabilisierte Form bleibt aus diesem Wandlungs-
prozess ausgeschlossen.

Entscheidend ist dabei die sekundire Zweckmifligkeit der Formenum-
gestaltung, ihre Viabilitit'®, also die Frage, ob der Organismus als Ganzes
durch sie seine Chancen auf Fortbestand erhéht. Stindiges Scheitern, dau-
ernde Real-Falsifikation ist dabei normal, davernd korrigiert der Organis-
mus Entwicklungen, die sich nicht als zweckmiflig erwiesen haben, indem
er seine gesamte Struktur neu auf seine durch ihn erst geformte Umwelt
justiert, Dies gilt fiir alle Organismen, Auch der einfachste Organismus
stellt seine Formen stindig auf seine spezifische Umwelt neu ab, wie die
Formen des Menschen sich stindig neu organisieren. Insofern lisst sich
nicht sinnvoll davon sprechen, der Mensch schaffe sich stabile Institutionen
als Instinktersatz und dies unterscheide ihn vom Tier qualitativ, denn schon
fiir jeden Organismus stellt sich das, was ein Instinkt ist, grundsitzlich an-
ders dar. Allein ein menschlicher Beobachter beobachtet Instinkte als ob-

16 Mit dem Begriff der Viabilitit soll der Umstand bezeichnet sein, dass sich im
Nachhinein herausstellt, ob eine Form sich hat erhalten kénnen, ob sie also
wpasste”, oder ob ihr Versuch, sich in Umwelt zu erhalten, sich nachtréiglich
als zum Scheitern verurteilt erweist. So definiert bspw. Emst von Glasersfeld
sein Verstindnis von Viabilitit: [...] was Begriffe, Theorien und Vorstel-
lungsmodelle viabel macht, ist ganz einfach die Feststellung, dafl sie sich in
Bezug auf die jeweils relevanten Ziele bewiihren™ (Glasersfeld 1997: 50, Her-
vorhebung im Original. Vgl. zum Begrifl der Viabilitit auch Glasersfeld
1987: 82f.). Gregory Bateson formuliert den mit dem Begriff der Viabilitiit
bezeichneten Gedanken so: ,,Samuel Butlers beriihmter Witz, daB die Henne
die Weise des Eis ist, ein anderes Ei zu machen, sollte dahingehend berichtigt
werden, dal} der spitere Erfolg der Henne bei der Aufzucht einer Familie der
Malstab dafiir ist, ob das Ei, aus dem sie entschliipfte, wirklich ein gutes Ei
war™ (Bateson 1982: 250).

160

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

jektive, fiir sich bestehende, invariante Formen, indem er von der tatsiich-
lichen Mikrovariabilitit dieser Formen absieht.

Grundlegende Stabilisierung der Wahrnehmungswelt

im Schutz der zweiten Umwelt

Beim Ubergang des Menschenvorliufers vom Horden zum Gruppenwesen
wird die Wahrnehmungsvielfalt auf Seiten jedes Einzelnen zugunsten eines
»okonomischen Arrangements® der Wahrnehmungsformen innerhalb des
Gruppenganzen an Bedeutung verloren haben, weil diese Umorganisation
fiir den Einzelnen weit reichende Entlastungen und wesentlich grofiere Si-
cherheit bedeutet, weil aber zugleich auch die Gruppe selbst von Anfang an
besondere Anforderungen an ihre Mitglieder stellt. Innerhalb des Gruppen-
zusammenhanges findet Kommunikation statt, in welcher rudimentiren
Form dies zundchst auch immer geschehen sein mag. Kommunikation setzt
einen gemeinsamen Bestand an Symbolen voraus, anhand dessen kommu-
niziert werden kann. Damit Bedeutungen geteilt werden konnen, miissen
diese cine relative Bestindigkeit aufweisen, diese Bedeutung diirfen also
gerade nicht mehr allein hinsichtlich der jeweiligen Bedeutung fiir jeden
Einzelnen variieren, sondern miissen in irgendeiner Weise stabilisiert, aus
diesem stiindigen Fluss der Bedeutungsverschiebung ausgezeichnet, besser:
heraus gezeichnet werden. So wie schon alle Wahrnehmungsformen fiir den
Einzelnen relativ in Bezug auf ihre relativ variierenden Bediirfnhisse und die
relativ variierenden Umweltbedingungen stabilisiert sein miissen, damit
Orientierung in Umwelten méglich ist, miissen nun ,.intersubjektiv* Formen
relativ fixiert werden.

Diese neuen Formen und ihre relative Stabilisierung entlasten wiederum
den Einzelnen von der Daueraufgabe der Grenzerhaltung, auflerdem werden
Wahrnehmungskapazititen freigesetzt, weil vielerlei Aufgaben nun ar-
beitsteilig erledigt werden. Im Schutz der Gruppe wird also der Anpas-
sungsdruck reduziert, den die erste Umwelt auf den einzelnen Menschen
ausiibte. Damit konnen sich schon von dieser Seite her Formen relativ sta-
bilisieren. Innerhalb der Gruppe kommen weitere Bedingungen hinzu, die
den Menschen grundlegend vom hohen Wandlungsdruck seiner Wahrneh-
mungsformen entlasten. In diesem Sinn wirkt ganz grundlegend etwa der
Vorrat, denn das Bewusstsein kiinftiger Bediirfnisbefriedigung bedeutet Si-
cherheit und damit Stabilitit der bewihrten Formen: ,,Der Mensch [...] ver-
dndert die ,Umwelt*, den zufiilligen Umgebungsbestand in dem Sinne, daf}
er auch davernde Erfiillungslagen herstellen kann und sich so von der Fil-
ligkeit des Bedtirfnisses und von der fallweisen Beschaffung der Hilfsmittel
entlastet™ (Gehlen 1986a: 51), so Gehlen. Mit Vorriten kénnen lingere Pe-
rioden ungtinstiger klimatischer Bedingungen tiberbriickt und innerhalb die-
ser Perioden andere Titigkeiten ausgefiihrt werden. Hierzu bedarf es jedoch

161

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

relativ stabiler Verhiltnisse, Formen also, die diese Bediirfnisdeckung dau-
erhaft gewihrleisten, Bedingungen, die erst der Gruppenschutz stellt. Indem
grundlegende Bediirfnisse im Insulationsschutz in den Zustand der , Hinter-
grunderfiillung*'” iibergehen, sie also nicht mehr chronisch auftreten, kann
sich wiederum der einzelne Mensch nun gegen die Variation der Umwelt-
bedingungen umfassender stabilisieren. Der Vorrat bedeutet nicht mehr
unter allen Umstidnden jagen zu miissen, entsprechend die Jagdtechniken
auf die Form der relativ luxuridseren, eben stabilisierten Umweltbedingun-
gen abstimmen zu kénnen. In der relativen Abldsung benutzter Mittel von
der unmittelbaren Erfahrungssituation entwickelt sich dariiber hinaus
tradierbares Wissen, das nunmehr in der Gruppe auch Generationen iiber-
greifend das System der Formen stabilisiert (vgl. hierzu ebenfalls ebd.: 53).

Fiir Gehlen ist daher der Vorrat eine Institution, weil er dem Menschen
grundlegende Sicherheit in einer insgesamt unsicheren Welt verschafft.
Was aber Vorrat ist, hiingt doch von den jeweiligen Bedingungen ab unter
denen er gehalten wird. So kann es sich durchaus als nachteilig erweisen,
stindig Vorrite zu halten, lockt dies doch schmarotzende, pliindernde
Nachbarstimme an. Was Vorrat ist, welche Bedeutung ihm zukommt, ist
kontextabhingig, insgesamt also unbestimmt, der Kern dieser ,,Institution*
bestimmt sich erst im konkreten individuell einmaligen Fall. Der Vorrat hat
im Erklidrungszusammenhang einer den Menschen zentral setzenden Unter-
suchung durchaus eine fundamentale Bedeutung, nur darf diese eben nicht
iiber die Maglichkeit hinwegtiuschen, dass auch der Vorrat zu unterschied-
lichen Zeiten immer wieder anderes bedeutet haben wird, er also keines-
wegs iliber die Zeiten hinweg als Form ,,stabil” gewesen ist, er vielmehr zu
seiner Form erst in dem jeweils spezifischen Formensystem gelangt, in dem
der Vorrat gehalten wird, sofern er denn angelegt wurde. Der Vorrat ist fiir
eine anthropologisch argumentierende Untersuchung eine bedeutende
Form, ihre Rinder aber sind unbestimmt, dauvernd variierend.

Stabilitat und Flexibilitat durch
sekundar zweckmahige Aulenstabilisierung
Der Mensch, so Gehlen, kiinne

[--.1 zu sich und seinesgleichen ein dauerndes Verhiltnis nur indirekt festhalten,
er mull sich auf einem Umwege, sich entéduflernd wieder finden, und da liegen die
Institutionen. [...] Die Institutionen sind die groflen bewahrenden und verzehren-
den, uns weit iiberdauernden Ordnungen und Verhiingnisse, in die die Menschen
sich sehenden Auges hineinbegeben [...]" (Gehlen 1963: 245, Hervorhebungen
im Qriginal).

17 Zur Kategorie der Hintergrunderfiillung vgl. Gehlen 1986a: 511f.
162

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Es ist Gehlen zuzustimmen, wenn er als den wesentlichen Inhalt (auch) des
kulturellen Lebens den ,Kampf gegen Verginglichkeit™ (vgl. Gehlen 1986a:
88) bezeichnet.™ Seiner Meinung nach bestiinde diese kulturelle Stabilisie-
rung jedoch darin ,[...] daf} die Menschen sich je zu ganz bestimmten,
vereinseitigten, perspektivischen Inhalten der Auflenwelt, ihrer eigenen
menschlichen Natur und ihrer Denkbarkeiten entscheiden, und dafi sie diese
Entscheidungen eben durch ihre Institutionen festhalten™ (ebd.: 89). Verein-
seitigung aber ist gerade nicht das, was den Menschen in seiner unbestimm-
ten Umwelt das Uberleben ermoglicht; der , Kampf gegen Verginglichkeit”
wird auch gerade nicht ,sehenden Auges” durch ,Entscheidungen” von
Menschen zur Festlegung auf vereinseitigte Wahrnehmungsperspektiven
bestimmt."” Formen werden nicht aufgrund rationaler Entscheidungen fest-
gelegt, sie erweisen sich sekundir als zweckmiiflig, sie stabilisieren sich als
Folge von Versuch und Irrtum; erst im Nachhinein stellt sich heraus, ob sie
viabel sind, ob sie ,,passen”, oder ob sie angepasst oder verworfen werden.
Niemals sind die festgehaltenen Perspektiven daher ,bestimmt™ und ,ver-
einseitigt”, thre Konturen bleiben stets unbestimmt und verschwommen,
weil sie dauernd neu justiert und den sich stindig neu stellenden Herausfor-
derungen angepasst werden. Viable Formen werden bis auf weiteres beibe-
halten oder umgeformt, andere verschwinden und nehmen nicht weiter an

18 An anderer Stelle heilit es bei ihm: ,,Kulfur ist ihrem Wesen nach ein iiber
Jahrhunderte gehendes Herausarbeiten von hohen Gedanken und Entschei-
dungen, aber auch ein UmgieBen dieser Inhalte zu festen Formen, so dal sie
jetzt, gleichgiiltig gegen die geringe Kapazitit der kleinen Seelen, weiterge-
reicht werden kénnen, um nicht nur die Zeit, sondern auch die Menschen zu
itberstehen. Uber lange Zeiten und groBe Zahlen hin kénnen gerade die hohen
und verdichteten Inhalte nur in den Formalismus eingewickelt iiberleben:
Forms are the food of faith [...]* (Gehlen 1986a: 24, Hervorhebung im Origi-
nal).

19 Hierin ist der Kritik Dieter Claessens zuzustimmen, dass Gehlen nicht konse-
quent bleibt, wenn er hier von ,,Entscheidungen® der Menschen und an ande-
rer Stelle doch gerade von der Vorbewusstheit der Institutionen spricht (vgl.
Claessens 1970: 42, vgl. dazu auch die in FN 10 dieses Gliederungspinktes
bereits erwiihnte Kritik Karl Siegbert-Rehbergs sowie Rehberg 1990: insbes.
126). So unterscheidet Gehlen in ,Die Seele im technischen Zeitalter™
zwischen den Institutionen ,,vergangener Kulturen* und denen der ,,modernen
Gesellschaft™, dabei letztere kritisierend: ,,Die Institutionen der modernen
Gesellschaften haben sich auf das Zweckmiiflige reduziert™, obwohl doch das
[...] Wesentliche einer dauerhaften Institution [...] ihre Uberdeterminiertheit
[...]* sei, nur in dieser Uberdeterminiertheit konne sie ,,[...] die tiefen vitalen,
aber auch geistigen Bediirfnisse der Menschen nach Dauer, Gemeinsamkeit
und Sicherheit [...] erreichbar machen [...]" (Gehlen 1970: 116). Es geht hier
allerdings im Wesentlichen nicht um die Kritik der Institutionentheorie,
sondern um Schwierigkeiten aufzuzeigen, die der Institutionenbegriff mit sich
fiithrt, die daher durch einen anderen Begriff zu umgehen sind; insofern
bleiben diese .,zwei Gesichter* Gehlens fiir die vorliegende Arbeit folgenlos.

163

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

dem weiteren Entwicklungsprozess teil. So kénnen sich komplexere For-
men stabilisieren, diese aber produzieren auf jeder Entwicklungsstufe von
neuem Bedeutungsiiberschiisse ganz anderer Art, die sich wiederum einer
abschlieflenden Bestimmung entziehen.

Fiir Gehlen sind, darin mit Plessner {iberecinstimmend, in der Aulienwelt
stabilisierte, von ihrem ,akuten” Formungsprozess abgeldste, somit ,,aufler-
natiirliche™ Dinge vonndten, iiber die vermittelt der Mensch seine Form,
also sich selbst als ,,Selbst™ stabilisiert. Nach Gehlen erhalten Dinge und
Lebewesen jeder Art einen ,Selbstwert im Dasein™ ,[...] wenn ihr Da-
seinswert vorausgesetzt wird, aber sozusagen eingeklammert bleibt und
nicht zum Thema des Verhaltens wird [...]" (ebd.: 15). Der Daseinswert ei-
nes Dinges wird umso grofier, je linger es in seinem objektiven Da-Sein die
aktuelle Bedirfnislage iiberdauert, es also nicht sofort aufgezehrt wird. So
wie ,duflere” Formen sich erst prozessual gegen den Umweltdruck be-
haupten, so miissen sich auch die ,inneren” menschlichen Formen gegen
diesen Druck erhalten. Antriebe und Interessen seien ,orientiert”, so
Gehlen, wenn sie eine relativ stabile, ausdriickbare Form gefunden haben,
wenn sie nur mehr von bestimmten Ausldserdaten hervorgerufen werden:
Ein Bediirfnis sei ,[...] dann orientiert, wenn es im Sinne der Verlagerung
der Antriebsmomente in den Gegenstandsbereich ausldsbar gemacht
wurde® (ebd.: 74). Bediirfnisse werden (phylo- wie ontogenetisch) ,,bild-
haft besetzt, mit Ausldserformen (,,Reizen™) gekoppelt und dann von die-
sen her auslosbar. Dieser Prigungsprozess, der auch bei Tieren beobachtet
werden konne, so Gehlen, fithrt sukzessive zum Aufbau eines spezifischen
Verhaltenssatzes, der mit der Befriedigung des entsprechenden Bediirfnis-
ses endet: Erst ,[...] jetzt, durch das zugeordnete Verhalten hindurch, ist
das Bediirfnis mit einem Richtungsbild des Erfiillungsobjektes besetzt und
zugleich auf einen einseitigen (sic!) Inhalt eingegrenzt™ (ebd.: 73). In ganz
dhnlicher Weise lielen sich Gewohnheiten verstehen. Auch im Falle der
Gewohnheiten als stereotypisierte und stabilisierte Verhaltensweisen wer-
den umschriebene, also stabilisierte ,,Bestandsstiicke™ der Aullenwelt zur
Aufienstiitze, die von sich aus einen immer gleichen oder doch dhnlichen
Umgang mit ihnen nahe legen. Damit entlasten Gewohnheiten vom Auf-
wand ,,improvisierter Motivbildung™ (vgl. ebd.: 23).

Tatsdchlich benétigt der Mensch AuBlenstiitzen, die ithn erst zu dem
machen, was er ist. Doch stabilisiert sich der Mensch dauernd neu, er formt
seine Auflenstiitzen dauernd um, nichts ist an ihnen streng genommen von
dauverndem Bestand, stindig verindern sie sich und sichern den sich stindig
verindernden Menschen gerade deshalb in einer sich stindig verdndernden
Umwelt, Die Bedeutung von Vergegenstindlichungen liegt nicht in ihrer
wie auch immer gearteten absoluten Stabilitit, sondern in ihrer Potentialitit
in Bezug auf die Organisationsnotwendigkeit der Grenzerhaltung, darin

164

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

also, inwiefern sie sich kurz- und langfristic fir den Erhalt der menschlich-
en Formen eignen.”’ Thre Bedeutung ist nur innerhalb des je spezifischen
Systems relativ stabilisierter Formen zu verstehen, dessen Ganzheit sich ei-
nem Beobachter verschliefit. Erst sekundir entscheidet sich daher, welches
Niveau an Stabilitit bzw. Flexibilitit tatsdchlich adiquat war. Fir einen
Beobachter ist jedoch eines sicher, dass ndmlich abselute Stabilitit der For-
men, der Aulienstiitzen bzw. der Gehlen’schen Institutionen bedeutete, An-
passungsleistungen auszuschiiefien, so wie absolute Flexibilitit keine
organischen Formen hervorzubringen vennag.ﬂ Grundlegende Fehlent-

20 So sah schon Ferdinand Lassalle, worauf Helmut Schelsky in einem bereits
erwiihnten Aufsatz zur Frage der Stabilitit von Institutionen aufmerksam
macht, den Wert und die Dauerhaftigkeit einer geschriecbenen Staatsverfas-
sung davon abhiingig, dass sie den ungeschriebenen, realen, zu einer Zeit ge-
gebenen Machtverhiltnissen, also der ungeschriebenen WVerfassung des
Landes entspricht (vgl. Schelsky 1965b: 34). Fiir Karl Mannheim war dies der
Ausgangspunkt der Wissenssoziologie, die den Prozess zu untersuchen habe,
wie sich die ererbten (Denk-) Modelle stets wieder den neuen, verdinderten
Anforderungen in verdnderten Situationen anpassen. Mannheim plédierte da-
her fiir einen ,,dynamischen Relationismus™ als der einzigen méglichen, ,[...]
adiquaten Form des Suchens nach einem Ausweg in einer Welt, in der ver-
schiedene, zur Absolutheit hypostasierende Moglichkeiten der Weltsicht
existieren, deren Partikularitit bereits sichtbar geworden ist* (Mannheim
1985: 86, Hervorhebung im Original. Vgl. auch Becerra: 1995, 411.). Es sei
zu begreifen, dass nicht nur der Gegenstand, sondern auch die Weise des
Verstehens der Geisteswissenschaften, historischer Natur sind, sowohl das
Objekt als auch das Subjekt wverindern sich dynamisch (vgl. insbes.
Mannheim 1985 siche auch Deininger-Meyn 1986: 70). Das Ziel der
Soziologie als ,,Wirklichkeitswissenschaft®, so sah es auch Max Weber, ist
gerade, ,[...] die uns umgebende Wirklichkeit des Lebens, in welches wir
hineingestellt sind, in ihrer Eigenart zu verstehen [...]%, in ihrer Kultur-
bedeutung, so Weber weiter (Weber 1988: 170, Hervorhebung im Original
gesperrt). Das Bild, das wir von einer Gesellschaft entwerfen, und die ,,Ver-
fassung”, um es mit Lassalle zu sagen, die sich iiber diesem Bild erhebt, die
»Weltanschauung® (Mannheim) oder eben die Institution, die den Menschen
sichern sollte, wird , falsch™, wenn sich das Bild von der konkret gewordenen
Lebensordnung entfernt, die es abzubilden vorgibt (vgl. Deininger-Meyn
1986: 71-90), entsprechend muss die ,,Institution”™, die ,,Aullenstabilisierung™,
die wesentlich unser Bild von einer verobjektivierten Gesellschaft ausmacht,
flexibel bleiben, will sie den Menschen weiterhin absichern, anstelle ihn
grundlegend zu verunsichern.

21 Gehlen sieht das Problem wesentlich in der Aufweichung der Institutionen,
wihrend er die Problematik zu sehr verfestigter Institutionen unterbewertet.
Das Aufweichen der Institutionen hat fiir ihn notwendig katastrophale Folgen:
.Wenn grolle politische und soziale Veriinderungen in einer hochdifferen-
zierten Gesellschaft keine gemeinsame Richtung mehr haben, also sich ge-
genseitig bremsen, durchdringen und querschieben, wird die Verunsicherung
allgemein. Man muf} dann in den Kernschichten experimentieren, oder an der
Gegenwart entlanggleiten und wieder tiefgewohnte Einstellungen einklam-

165

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

wicklungen lieBen im ersten Fall das System unangetastet, Bedeutungsum-
wertungen — also normales Scheitern — als Anpassung an verdnderte
Umweltverhiiltnisse wiiren ausgeschlossen, sie wiren nicht , fehlerfreund-
lich®, so dass irgendwann bereits geringfiigige Fehlentwicklungen letztlich
das Gesamtsystem grundlegend gefidhrden wiirden. Fiir den zweiten Fall gilt
einfach, dass organische Formen per Definition hohere Ordnungen bilden
und dieser bediirfen, absolute Flexibilitit aber eine solche hohere Ordnung
logisch ausschliefit.

Wenngleich das Verstindnis von Institutionen auch in der aktuellen Li-
teratur kaum eingrenzbar variiert und sowohl weitere, flexiblere Ansiitze als
auch engere, die notwendige Stabilitit betonende Ansiitze miteinander kon-
kurrieren, verzichtet diese Arbeit auf die Verwendung des Institutionen-
begriffs, um nicht zu riskieren, mit der zur konservativen Starre neigenden,
essentialisierenden Gehlen’schen Vorgabe vermengt zu werden. Den Insti-
tutionenbegriff als wesentliche Kategorie bei Uberlegungen zu Grundlagen
einer soziologischen Katastrophe zu verwenden kénnte die Interpretation
begiinstigen, Katastrophen allein als den Verlust von Stabilitit oder
Bindungskraft eben jener Institutionen zu deuten. Der Zusammenbruch fun-
damentaler, in Gesellschaften tiber lange Zeitrdume gewachsener und weit-
gehend verfestigter Formen ldsst sich als Katastrophe begreifen. Wihrend
bei Gehlen aber der Schluss lauten wiirde, gesellschaftliche Institutionen
miissten umso mehr vor ihrer Infragestellung geschiitzt werden, muss hier
das Urteil lauten: Der Zusammenbruch fundamentaler Formen kann gerade
— zumindest auch — bedeuten, dass sich diese Formen zur sehr stabilisiert

mern. Das fundamentale Bediirfnis nach Grundsitzlichem und Stabilem ver-
lagert seinen Ort und schiebt sich in das BewuBtsein vor, also in eine gerade
jetzt sensibilisierte und auf hoher Alarmstufe arbeitende Sphire. Der Versuch,
den Einzelnen bloB vom Bewultsein her, also mit ideologischen Mitteln, in
Sicherheit zu setzen, wird ebenso zwingend wie hoffoungslos. Auch entstehen
mehrere offentliche Meinungen, in deren Sog schlechterdings alles geraten
kann, weil unter dieser Konstellation jede Aussage als eine mégliche Hand-
lung erscheint — in vélliger Verkennung der Tatsache, dal} jetzt das iiberbe-
lastete Bewulitsein, die Sprache und Meinung das éffentlichen Handeln zum
groflen Teil ersetzen miissen” (Gehlen 1986a: 43f). Bereits Ferdinand
Tonnies hatte in seiner 1922 erstmals verdffentlichten , Kritik der 6ffentlichen
Meinung* vor der Zersplitterung der Offentlichen Meinung gewarnt, welche
moderne Gesellschaften, wie zuvor die Religion, entlang iibergreifender Ge-
setzmiBigkeiten zu filhren vermag. Nur eine relativ verfestigte Offentliche
Meinung koénne modernen Gesellschaften relative Stabilitéit verleihen (vgl.
Tonnies 2002). Doch wie Gehlen vernachlissigte auch Tonnies die Moglich-
keit, dass auch eine zu sehr verfestigte, sich selbst entlang wissenschafilich-
rationalen Kriterien stabilisierende Offentliche Meinung die Stabilitit von
Gesellschaften langfristig zu gefihrden vermag, da sie bedeutende Umwelt-
verdanderungen nicht mehr wahrzunehmen vermochte (vgl. dazu Voss 2005b).

166

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

haben, dass sie nun gerade aufgrund ihrer hochgradigen Stabilitit dem
Druck des Umweltwandels unterliegen. Diese Arbeit verzichtet aus diesem
Grund auf die Verwendung des Institutionenbegriffes, sie verzichtet auf den
Begriff aber auch schon deshalb, weil damit allgemein etwas genuin
Menschliches verstanden wird, der Mensch als durch Institutionen sich ka-
tegorial von anderen organischen Formen unterscheidend. Dieser Vorstel-
lung wird hier grundlegend widersprochen, der hier vertretenen Meinung ist
daher mit einer anderen begrifflichen Akzentuierung Ausdruck zu verlei-
hen.

Zum Begriff der symbolischen Form

Die Wahrnehmungswelt ist also dem Menschen (wie dem Tier), wie oben
besprochen, nicht a priori gegliedert gegeben. Die Gliederungen und Unter-
scheidungen werden von jedem Beobachter eigentiitig (und doch nicht be-
wusst) in seine individuelle Umwelt eingezogen, er nimmt Umwelt wahr in
dem er sie formt, alles befindet sich dabei in stindigem Fluss. Welt ist, mit
Helmuth Plessners Worten, vermittelt unmittelbar, sie ist erst so, wie sie er-
scheint, weil der Mensch sie zu dem macht, wie sie dann ist; Welt ist also
stets im Werden. Der Mensch schopft seine Welt, indem er sie wieder und
wieder bedeutungsvoll (re-)trukturiert. Die Wahmehmungswelt, so auch
Arnold Gehlen, ist durch und durch das Resultat menschlicher Eigentiitig-
keit: ,,Sie ist [...] in sehr hohem Grade symbolisch, d.h. ein Feld von Erfah-
rungsandeutungen, welche uns die Beschaffenheit und Verwendbarkeit der
Guﬂ.‘genstéindt.e22 symbolisieren” (Gehlen 1993; 39). Gehlen beschreibt den
Prozess der Formung der Wahrnehmungswelt innerhalb des Gruppenzu-
sammenhanges als Kommunikationsprozess des Menschen mit seiner Um-
welt. Die symbolische Aneignung und Formung der Welt geschieht in ,[...]
kommunikativen Bewegungen und Aktionen [...], ihre offene Fiille [wird,

22 Gehlen spricht natiirlich von ,,Gegenstinden® und von ,,Dingen™ als materiel-
lem Grund, den die Anschauung formt; die in der vorliegenden Arbeit ein-
genommene konstruktivistische Position, die auf jeder Art Referenz auf
dingliches Material verzichtet, ist ihm fremd. Cassirer argumentiert viel radi-
kaler: Niemals kénne .[...] die Analysis des BewuBtseins [...] auf ,absolute*
Elemente zuriickfithren [...]. — weil eben die Relation, weil die reine Bezie-
hung es ist, die den Aufbau des BewuBtseins beherrscht und die in ihm ein
echtes ,Apriori', als wesensmifBig-Erstes hervortritt. Nur im Hin und Her vom
,Darstellenden’ zum ,Dargestellten’, und von diesem wieder zu jenem zurtick,
resultiert ein Wissen vom Ich und ein Wissen von ideellen, wie reellen Ge-
genstinden™ (Cassirer 1975: 236, Hervorhebung im Original gesperrt). Aller-
dings irritiert, wie gerade dieses Zitat zeigt, die Unterscheidung von ideellen
und reellen Gegenstiinden bei Cassirer an vielerlei Stellen. Es bleibt anzumer-
ken, dass dieses Zitat wohl ebenso hiitte von Georg Simmel stammen kénnen,
der damit den Wechselwirkungsbegriff definierte.

167

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

M.V.] in Erfahrung gezogen, .erkannt® und abgestellt, und dieser Prozess,
welcher den gréBten Teil des kindlichen Alters ausfiillt, hat als Resultat die
uns gegebene Wahrnehmungswelt™ (ebd.: 39, im Original mit Hervorhe-
bung). Alle Wahrnehmung ist in diesem Sinne symbolisch, in Form von
Handlungen ,,durchgangene’ und kommunikativ in der Auseinandersetzung
mit den Dingen und anderen Menschen erschlossene Welt. Diese Form der
Welterschlieflung ist

w[..-] ein Inbegriff dahingestellter, potentiell bekannter, in bloflen Andeutungen
iibersehener Dinge von maoglicher Verfiigharkeit, und der bloBle oberflichliche
optische Eindruck gibt uns Symbole, welche uns den Gebrauchswert und die Um-
gangseigenschaften der Dinge (Gestalt, Schwere, Textur, Hirte, Gewicht usw.)
andeuten (ebd., Hervorhebung im Original).

Die menschliche Sinnenwelt ist symbolisch geformt, sie besteht aus sym-
bolischen Bedeutungszentren, die ein Beobachter aus der Gleichformigkeit
der Ganzheit erster Ordnung hervorhebt, aus Formen, die Welt mehr und
mehr bedeutungsvoll vorstrukturieren, die also nicht mehr alle Maoglich-
keiten gleich wahrscheinlich sein lassen. Miisste der Mensch in jedem
Augenblick mit allem rechnen, wire er nicht fiir einen Moment {iber-
lebensfiihig. Die Welt ist ihm, wihrend er sie neu schépft, immer schon als
komplexititsreduzierte gegeben, er schliefit an bereits symbolisch Geform-
tes an. Nur in diesen ,,symbolischen Feldern® ist iiberlebensnotwendige
Ubersicht maglich. ,.Es kommt biologisch durchaus erst in zweiter Linie auf
die Wahrnehmung von Einzeldingen und Einzelheiten an, in erster Linie
gibt die Wahrnehmung Situationen, Gesamtfelder von Umweltandeutungen
[...]" (ebd.: 199, Hervorhebung im Original), so Gehlen. Zu diesen Feldern
gehren Andeutungen ihrer méglichen Verwendbarkeit als Eigenschaften,
als ,,Abschattungen™; keineswegs kommen diese lediglich zu ihren ,,dingli-
chen® Eigenschaften hinzu, sie sind konstitutiver Bestandteil des Wahrge-
nommenen. Der Prozess der Bildung dieser Andeutungsfelder verlduft also
nicht im Sinne eines Entdeckens von schon vorhandenen Formeigenschaf-
ten innerhalb des ,,objektiven Seins”, sondern als ein fortwihrender und
immer schon laufender Prozess der Grenzziehung und Formung in ein
selbst ungeschiedenes Ganzes (erster Ordnung). Dieser immer schon lau-
fende Prozess kommt, anders als es der Institutionenbegriff suggeriert, der
von Institutionen wie von objektiven , Tatsachen™ spricht, jedoch auch nie-
mals zu Ruhe, an seinem Ende stehen also keine Formen, auf deren Stabi-
litdt der Mensch nun auf alle Zeiten angewiesen wiire.

Alle diese Formen befinden sich im Fluss und niemals sind sie dabei
blof das, als was sie einem Beobachter erscheinen. Entsprechend dieser fiir
die vorliegende Arbeit zentralen Gewichtung wird im Folgenden zu der

168

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Kategorie der fiir einen Beobachter relativ stabilisierten Form das Adjektiv
»symbolisch® hinzugenommen. Als ,symbolische Formen™ werden dem-
nach relativ stabilisierte und verdichtete Erfahrungsgehalte bezeichnet, die
aus der kommunikativen Erschlieung der Welt hervorgehen, also Formen,
die sich in einem immer schon laufenden Prozess aus einem insgesamt un-
bestimmten Hintergrund hervorheben und zu relativ bestimmten Bedeu-
tungszentren stabilisieren. Der stets werdende Mensch erfihrt Umwelt
kommunikativ durch Handlungen und Riickwirkungen der Umwelt, zuneh-
mend vermag er, auch aufgrund weiterer physiologischer ,,Luxurierung*,
diese Erfahrungen zu erinnern, die unterschiedlichen Erfolge und Miss-
erfolge von Handlungen zu Bedeutungsketten zu ordnen und die symbo-
lischen Formen hinsichtlich ihrer potenziellen Verwendungsméglichkeiten
zu gliedern. Unterdessen bilden die so gegliederten Formen neue Ver-
bindungs- und Erfahrungsmdéglichkeiten, sie eréffien also kommunikative
Erfahrungsvielfalt, die sich entweder sekundir als vorteilhaft, also die Le-
bensbedingungen luxurierend erweisen, oder aber deprivieren und auf ein
stabileres Komplexititsniveau zurilickfallen. Auf diese Weise kann sich ein
immer komplexeres System symbolischer Formen entfalten, das dauernd
»experimentiert” und Neues ,ausprobiert”, das also stets offen bleibt fiir
Umweltverdnderungen, das siamtliche Formen dauernd den neuen Verhilt-
nissen anpasst, ohne doch Bewihrtes zu verwerfen. In jedem Moment
schopft sich das System von neuem und doch behilt es seine Struktur bei,

Symbolische Formen bleiben stets an den Prozess ihrer Entstehung ge-
bunden, sie beziehen ihre Bedeutung aus ihrem Entstehungszusammenhang,
also aus der Notwendigkeit der Unterscheidung von Form und Umwelt, und
damit auch allen sie ,umfassenden bzw. einrahmenden symbolischen
Formen. Die Totalitiit aller symbolischen Formen weist der einzelnen Form
ihre Bedeutung zu, ein Wandel irgendeiner Form innerhalb des Formen-
Ganzen, bedeutet daher den Wandel auch aller anderen Formen. Symboli-
sche Formen sind somit immer mehr, als sie zu sein scheinen, sie verweisen
auf das Ganze der symbolischen Formen, in das sie eingebunden sind, auf
Umwelt also, ohne diesen Verweis anzuzeigen. Durch die symbolischen
Formen hindurch erhilt sich das Leben, vorab aller rationalistischen Ver-
objektivierung, ja die lingste Zeit auch noch geradezu trotz aller rationalis-
tischen Verobjektivierung.

Symbolische Formen stehen also nicht in einem leeren Raum, sondern
sind umgrenzt von der Ganzheit threr Umwelt, von der sie sich abgrenzen.
In seinen phinomenologischen Uberlegungen zum ,;modernen* Bewusst-
sein hatte Edmund Husserl diesen Zusammenhang untersucht: ,,Das aktuell
Wahrgenommene, das mehr oder minder klar Mitgegenwirtige und Be-
stimmte (oder mindestens einigermafien Bestimmte) ist teils durchsetzt,
teils umgeben von einem dunkel bewufSten Horizont unbestinimter Wirk-

169

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

lichkeit* (Husserl 1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt)™. Vor
allem Bewusstsein, so wurde oben bereits argumentiert, bilden Organismus
und Umwelt immer schon eine Einheit, entwickeln sich beide untrennbar
wechselseitig aufeinander abgestimmt. Dieses ,,Eingepasstsein™ des Orga-
nismus in die Umwelt geht auch mit dem Insulationszusammenhang nicht
verloren, auch die Gruppe und in ihr der Mensch bildet mit der ersten Um-
welt ein Ganzes. Alle symbolischen Formen, die den Gruppenzusammen-
hang und die in dem Gruppenschutz aufgehobenen Menschen stabilisieren,
sind aus der Wechselwirkung von Umwelt und Organismus hervorgegan-
gen und sind untrennbar in diese Wechselwirkung eingeflochten. Das Sym-
bolische jeder Form, als ihr Bedeutungsiiberschuss, stellt diese Einheit mit
ihrem Hintergrund, von dem sie unterschieden ist, immer schon her. Das
System der relativ stabilisierten Formen wirkt insgesamt als Nomos: Durch
alle Formen hindurch erhilt sich das Leben, niemals jedoch in bewusster
Planung, sondern als Prozess von Selektion und Variation.

Die ,.tatsiichliche” Bedeutung einer einzelnen Form ist fiir einen Beob-
achter nicht ersichtlich, sie symbolisiert lediglich Bedeutendes, er vermag
sie zu beobachten, weil sie bedeutend ist, ohne dass sie wire, was sie zu
sein scheint, wihrend seine Beobachtung Teil dieses Prozesses ist, der sich
thm schon daher niemals vollstindig erschliefit. Keine symbolische Form
ist funktional abschlieffend zu bestimmen, keine Form ist auf einen be-
stimmten bzw. bestimmbaren Sachverhalt, reduzierbar, Dennoch gelingt es
dem Menschen immer schon, trotz, ja gerade wegen dieser Unbestimmtheit
auch seiner Beobachtungsformen sich selbst, dann auch sich in Gesell-
schaft, zu erhalten.” Die Bedingungen dieses Fortbestehens der menschli-

23 Es lohnt sich, Husserl noch mit einer lingeren Passage zu zitieren: ,,Ich kann
Strahlen des aufhellenden Blickes der Aufmerksamkeit in ihn [den Horizont,
M.V.] hineinsenden, mit wechselndem Erfolge. Bestimmende, erst dunkle und
dann sich verlebendigende Vergegenwirtigungen holen mir etwas heraus,
eine Kette von solchen Erinnerungen schliefit sich zusammen, der Kreis der
Bestimmtheit erweitert sich immer mehr und ev. so weit, daB der Zusammen-
hang mit dem aktuellen Wahrnehmungsfelde, als der zenfralen Umgebung,
hergestellt ist. Im allgemeinen ist der Erfolg aber ein anderer: ein leerer Nebel
der dunklen Unbestimmtheit bevélkert sich mit anschaulichen Méglichkeiten
oder Vermutlichkeiten, und nur die ,Form® der Welt, eben als , Welt*, ist vor-
gezeichnet. Die unbestimmte Umgebung ist im iibrigen unendlich, d.h. der
nebelhafte und nie voll zu bestimmende Horizont ist notwendig da™ (Husserl
1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt).

24 Siehe dazu das Werk Paul Ricceurs, der sich ausfiihrlich mit der Bedeutung
des Symbolischen beschiftigt und dabei die These verfolgt, dass sich durch
das Symbolische die Einheit von Mensch und Sein herstellt (vgl. insbes.
Ricceur 1974, darin die zwei Kapitel ,,Hermeneutik der Symbole und philoso-
phische Reflexion™ I und II, 162-216). Die Fragestellung Ricoeurs lautete:
«[...] wie kann man die philosophische Reflexion [gemill den Kriterien der

170

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

chen, dann der gesellschaftlichen Form, lassen sich niemals abschlieflend
bestimmen, es lassen sich aber Bedingungen ableiten, die hierzu notwendig
erfiillt sein miissen.

Das eingangs insbesondere entlang der wissenschaftlichen Risikodis-
kussion aufgezeigte Schwinden der wissenschaftlichen Objekte kann so
verstanden werden, dass Wissenschaft, ja dass moderne Gesellschaften sich
mehr und mehr mit der Tatsache konfrontiert sehen, dass objektivistische
Kategorien Welt nicht hinreichend zu bestimmen vermdgen, dass gerade
die schirfsten analytischen Begriffe nur mehr Unverstindliches zu Tage
bringen, ja schliefilich das Bedeutendste gar nur verbergen (vgl. dazu auch
Mannheim 1985: 49). So beginnen moderne Gesellschaften an ihren
fundamentalen Paradigmen, ja an ihren Begriffen zu zweifeln. Die Reaktion
in Form der Destruktion metaphysischer Substanzbegriffe aber fiihrt sie in
einen nominalistischen Relativismus, angesichts dessen jegliche Theorie-
bildung hinfillig, erst recht aber der praktische Katastrophenschutz voll-
kommen handlungsunfihig wire. Es bedarf schon fiir jede theoretische
Auseinandersetzung, erst recht aber fiir die Praxis, immer auch relativ sta-
biler Kategorien, anhand derer sich das Handeln ausrichten kann. Eine Ka-
tastrophensoziologie kommt nicht darum herum, Begriffe zu verwenden,
die von der konkreten Mannigfaltigkeit abstrahieren, Begriffe, die Konstanz
suggerieren, wo doch Prozess ist. So muss sie in ihrer Beschreibung not-
wendig die Katastrophe als ein tiber die Zeit hinweg relativ konstantes, be-
deutendes Phidnomen behandeln. Der Begriff der symbolischen Form aber
soll diesen Umstand kennzeichnen, dass es sich bei diesen Phiinomenen

Rationalitit und Strenge, M.V.] mit der Hermeneutik der Symbole verschrin-
ken? [...] Vielleicht mufl man die Enttduschung erfahren haben, die sich an
die Idee einer voraussetzungslosen Philosophie kniipft, wenn man den Weg
zur Problematik finden will, mit der wir uns hier befassen. Im Gegensatz zu
den Philosophien des Ausgangspunktes geht eine Meditation der Symbole von
der Fiille der Sprache und vom bereits vorfindlichen Sinn aus; sie setzt in der
Mitte der Sprache an, die schon stattgefunden hat und in der alles bereits auf
irgendeine Weise gesagt worden ist; keinesfalls versteht sie sich als ein Den-
ken, das ohne Voraussetzungen auskommen will, sondern als ein Denken in
und mit all seinen Voraussetzungen. Darum sieht sie ihre erste Aufgabe nicht
darin, einen Anfang zu setzen, sondern sich aus der Mitte des Wortes wieder-
zuerinnern® (ebd.: 162, Hervorhebung im Original). Dabei kime eben dem
Symbol eine besondere Bedeutung zu, mittels des Symbolischen liefle sich die
Einheit von Mensch und Sein denken, denn in ihm offenbart sich, was sich
verbirgt, es wird zum Index der Situation® des Menschen im Sein (vgl.
Ricceur 1971: 396). Das Symbolische stehe nicht allein fiir eine ,,Symbolik
der Subjektivitit [...], des abgetrennten menschlichen Subjekts, der Bewult-
werdung, des vom Sein abgespaltenen Menschen®, es sei im Wesentlichen
»~Symbol der Verflechtung des Menschen mit dem Sein®, so Ricceur weiter
(Ricceur 1974: 189).

171

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

eben nur um relativ konstante, einem Beobachter etwas bedeutende Formen
handelt, deren Bedeutung absolut gesehen zu keinem Augenblick im Raum-
Zeitverlauf mit sich selbst zu einem anderen Zeitpunkt identisch ist. Es
handelt sich um Phinomene, die in jedem Falle individuell von neuem auf
ihren Gehalt hin zu untersuchen sind, gerade wenn sie so sehr betreffen, wie
Katastrophen betreffen. Alle von einem Beobachter wahrgenommenen
Formen sind fiir ihn bedeutungsvoll, ithre Bedeutung aber variiert stindig je
nach aktueller , Bediirfnislage™, die ebenfalls sich in einem stéindigen Fluss
befindet. Begriffe, die diesen Formen Dauer verleihen, indem sie sie aus
diesem Fluss herauslésen, ihnen damit eine Existenz unabhéingig von Raum
und Zeit verleihen, vermégen diese Bedeutung schliellich nicht mehr abzu-
bilden, wenn sie sich nicht immer wieder selbst korrigieren. Formen, die
immer enger miteinander verkoppelt werden, entziehen sich mehr und mehr
der Fihigkeit zur gestaltenden Einflussnahme, sie werden dem Umwelt-
wandel entzogen und auf Dauer gestellt, ohne Garantie, dem sich davon un-
geachtet weiterhin fortsetzenden Umweltwandel auf Dauver angemessen zu
sein, nur weil sie in der Vergangenheit einmal adéquat , funktionierten®. In
jeglicher Form vergegenstindlichender Begriffsbildung als notwendigem
Instrument der Auseinandersetzung mit Welt ist diese ,,Entfremdung™ ange-
legt. Dieser Entfremdung kann begegnet werden, indem gerade den Bedeu-
tendstes symbolisierenden Begriffen ihr Mehrwert ,,symbolisch* wieder zu-
geftihrt wird, den der wissenschaftliche Abstraktionsprozess der relativ sta-
bilisierten Form erst nahm.

5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen
im mythischen Denken

Im Folgenden wird der Aufbau der menschlichen Wahrnehmungswelt als
Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer Formen weiter verfolgt.
Im vorangegangenen Abschnitt ging es bereits grundlegend darum, ein Ver-
stindnis des vorrationalen Abstimmungsprozesses von Form und Umwelt
zu erarbeiten, ein Verstindnis derjenigen Prozesse, durch die hindurch es
einem relativ stabilisierten System gelingt — bzw. auf welche Weise es ihm
nicht gelingen kann — sich in einer sich bestindig wandelnden Umwelt die-
ser stiindig anzupassen und sich zugleich von dieser zu unterscheiden, also
seine eigene Form zu erhalten. Vor diesem Hintergrund wird nun das ,,myt-
hische Denken™ skizziert und grundlegende Entwicklungslinien bis hin zum
modernen Menschen werden nachgezeichnet, es wird die spezifische Ver-
wobenheit, der systemische Charakter der mythischen Wahrnehmungsfor-
men und deren Wandel beschrieben. Im mythischen Denken formt sich die
Wahrnehmungswelt, wie sie sich den ersten Philosophen darstellt, wie sie

172

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

selbst noch der modernen Wissenschaft zugrunde liegt. Das Ziel dieses
Gliederungspunktes aber ist es, zu zeigen, dass das moderne Denken sich
gegeniiber dem des Mythos, als auch gegeniiber dem Denken der ersten ok-
zidentalen Philosophen kategorisch in einer spezifischen, katastrophen-
trichtigen Iinsicht unterscheidet, die es zunchmend unwahrscheinlicher
werden lisst, dass es dem Menschen gelingt, sich gegeniiber seiner Umwelt
zu behaupten.

Um diesen Unterschied plausibel aufzeigen zu kénnen, muss in diesem
Gliederungspunkt der Weg der ,,dichten Beschreibung” (Clifford Geertz)
gegangen werden, es ist die ,,[...] Vielfalt komplexer, oft iibereinandergela-
gerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen [...]" (Geertz
1997: 15) und fiir die weitere Entwicklung zum modernen Menschen hin
besonders bedeutender vergegenstindlichter Formen in ihrem prozessualen
Charakter zu beschreiben. Diese Beschreibung vermag erst die anschlie-
Benden Erdrterungen zu fundieren, ihnen also eine Plausibilitit zu verschaf-
fen, die sich rein analytisch nicht erreichen lisst. Dem zu beschreibenden
ganzheitlichen Zusammenhang fehlt es an Eigenschaften, die sich substan-
tiell bestimmen lieflen, allein in der dichten Beschreibung lisst sich jenes
Ineinanderverwobensein der Formen dem modernen Denken gegen-
tiberstellen, das sich eben darin vom Mythos unterscheidet, dass es einen
wesentlichen Teil dieser Formen aus ihrem sie transzendental, also als Be-
dingung ihrer Méglichkeit einbettenden Zusammenhang heraus isoliert,

Wihrend im Mythos alles unaufléslich miteinander verwoben ist, sich
daher stindig alles veréindert, beginnen mit den Anfingen der okzidentalen
Wissenschaften zwei Bereiche auseinander zu driften, beginnt sich aus ei-
ner intransparenten ,Kultur eine transparente unverinderliche ,Natur*
heraus zu scheiden, die doch noch die lingste Zeit in einen transzendieren-
den Schleier gehiillt bleibt. Aus diesem anfinglichen Haarriss wird allmih-
lich ein Bruch, der Katastrophen zunehmend wahrscheinlicher werden lésst,
wiihrend er den Blick auf ihre Ursachen verstellt: Real-Falsifikationen fiih-
ren nun nicht mehr zur kritischen Reflexion aller relativ stabilisierten, also
simtlicher durch und durch sozialen Formen: die ,,Ursachen™ dieses Schei-
terns werden nun nur mehr in der ,Natur der Dinge" gesucht, von der man
glaubt, man miisse eben diese ,Natur nur noch besser verstehen lernen.
Gesucht wird nur noch in dieser einen abstrakten Richtung, ohne mehr den
eigentlichen konkreten, affektiv wahmehmbaren Bedeutungsgehalt dieser
Falsifikationen in seiner ganzen Breite zu hinterfragen. Das mythische
Denken als Form, die ein Beobachter heute retrospektiv I:ue*::bac:htet,25 kennt

25 Es ist hier zu betonen, dass sich auch das mythische Denken als einheitliche
Form nur durch Abstraktion beschreiben lisst, Abstraktion nimlich von den
unendlich vielen .,gescheiterten” Formen, die diese Entwicklung in ihrer gan-

173

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

keinen solchen Bruch, die Kategorien des Mythos standen stets unter-
einander in einer unauflésbaren Wechselbeziehung, die die stindige Neu-
ausrichtung aller, auch der noch so stabilen Formen erméglichte. Das
Scheitern irgendeiner Form warf Fragen an alle anderen Formen auf. Im
modernen Denken sind zwei Bereiche kategorisch und ohne Vermittlung
voneinander getrennt, Verdnderungen im einen Bereich wirken sich nicht
mehr notwendig auf den anderen aus, mit der Folge der Mdoglichkeit
katastrophaler Fehlentwicklungen. Wie also konnte es zu diesem Bruch
kommen?

Die Verklammerung von erster und zweiter Umwelt
im mythischen Denken

Um diese Frage kldaren zu kénnen, bedarf es zunidchst eines Begriffes des
mythischen Denkens, also besonderer Charakteristika, die nach Ernst
Cassirer den Mythos zu einer besonderen Form des Weltzuganges machten.
Hierzu zihlt insbesondere das, was Cassirer, Gehlen und Claessens den
»sympathetischen Zusammenhang™ genannt haben: Wilhrend das moderne
Denken Zusammenhiinge herstellt, in dem es zwei Entitéiten durch ein ver-
mittelndes Drittes miteinander in Bezichung setzt, nimmt das mythische
Denken auch komplexere Zusammenhinge als eigenstindige Formen war,
ohne sie in Bestandteile zu zergliedern. Dieses Denken ist vielmehr bild-
lich, mimetisch, ganzheitlich im eigentlichen Sinne, es sieht Einheiten in fiir
den modernen Menschen nur schwer nachvollziehbaren, oftmals weit aus-
einander liegenden ,Dingen™. In diesem Denken gibt es kein Getrenntes,
alles flieBit ineinander, Formen werden nur fiir den Moment hervorgehoben,
alles ist durch alles beeinflussbar und jedes Wahrgenommene kann zugleich
Ursache fiir alles andere sein.”

zen Breite ebenso begleiteten, die sich einem Beobachter aber nicht mehr zei-
gen, eben weil sie vergangen sind, ohne noch erkennbare Spuren hinterlassen
zu haben. Auch im mythischen Denken haben sich immer wieder Formen sta-
bilisiert und gegen Umweltverinderungen derart immunisiert, dass sie
schlieflich untergingen. Der Mythos ist nicht frei von Fehlentwicklungen. Im
Laufe der Evolution werden immer wieder Versuche gestartet, und nur der er-
folgreiche Versuch befihigt zur Fortsetzung der Entwicklung, weil die Form
iiberlebt, die gescheiterte Form aber vergeht. Doch erst in der Moderne wird
das normale Scheitern zur umfassenden Bedrohung fiir das gesamte Okosys-
tem.

26 Auch dem ,;modernen™ wissenschaftlichen Beobachter sind seine Unterschei-
dungen nicht einfach gegeben, er muss erst ,lernen™, jene Formen zu unter-
scheiden, die im wissenschaftlichen Zusammenhang relevant sind. Im Jahr
1935 verdffentlichte Ludwik Fleck einen Aufsatz unter dem Titel ,,Uber die
wissenschaftliche Beobachtung und die Wahrnehmung im allgemeinen® (vgl.
Fleck 1983b). Fleck stellt darin fest, dass es einer gewissen Schulung, also ei-

174

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Die Welt tritt dem Menschen niemals ungegliedert gegeniiber, immer
erscheinen in ihr schon Formen, als Produkt eigener Differenzierungen, von
anderen mehr oder weniger deutlich geschieden. Das mythische Denken ist
also bereits ,geformte”, vermittelte Wahrnehmung, niemals trifft der
Mensch auf eine ,,materia nuda“ (vgl, Cassirer 1975: 18). Und doch kenn-
zeichnet das mythische Denken, so Cassirer, eine besondere ,,Geschlossen-
heit”: Subjekt und Objekt, ,Bedeutung™ und ,,Ding* erscheinen dem
Beobachter noch derart eng miteinander verklammert, dass sie stets nur fiir
den Augenblick als eigenstindige Formen ,aktiviert” werden, dann aber so-
fort wieder in der Einheit der Verklammerung aufgehen (vgl. Cassirer
1953b: 31). Im mythischen Denken steht jede einzelne Wahrnehmung un-
trennbar fiir das Ganze. Die Welt stellt sich dem Menschen als ein tibergrei-
fender, nur fiir den modernen Beobachter als Differenz beobachtbarer
Zusammenhang zwischen ,,Mensch” und ,,Natur” dar. Dieser Zusammen-
hang ist dem Menschen ,natiirlich gegeben, er nimmt ihn unmittelbar in
allen miteinander zu untrennbaren Formen verwobenen Handlungen wahr,
wie ,,[...] Hunger und Durst, Durst und Quelle, Auge und Licht, Wort und
Antwort™* (Gehlen 1986a: 165), so Gehlen. Die Alltagserfahrung macht auf
Schritt und Tritt sinnvolle, aber unverstehbare Zuordnungen sichtbar, ldsst
alle Wesen und Ereignisse in einem ,,[...] Verhiltnis des geheimen Einver-
stindnisses, der gegenseitigen Erwartung [...]" (ebd.) zueinander stehend
erscheinen, ldsst die ,[...] dynamische Konzeption der Welt, nach der
Wesenheiten oder beseelte Ereignisse in einer sympathetischen Bezichung
der Anzichung oder Abstoffung stehen [...]* (ebd.), véllig unvermeidlich

ner Spezialisierung, einer ,begrenzten Scharfsichtigkeit™ des praktizierenden
Arztes bediirfe, die allerdings mit einer ,,auf gewisse andere Phédnomene be-
grenzten Blindheit verbunden®™ sei, um Krankheitsbilder routiniert erkennen
zu konnen. Er nannte das im Sprachjargon der Zeit ,Gestaltsehen™: | Ein in
einem gewissen Bereich geschulter Beobachter ist nicht imstande, eine
brauchbare Beschreibung zu geben. Im besten Fall gibt er eine ausgedehnte,
viele Einzelheiten enthaltende Beschreibung, von denen die Mehrzahl unwe-
sentlich oder iiberhaupt zufillig sein wird, gibt aber nicht die charakteristi-
schen Ziige an und unterstreicht nicht die hauptséichlichen Merkmale. Das
Abbild seiner Beobachtung ist wie eine iiberbelichtete Photographie: iiber-
zeichnet, ohne Kontraste. Der Hintergrund ist nicht leer oder diskret zuriick-
tretend, die Gestalt hebt sich nicht von ihm ab, tritt nicht hervor, kommt nicht
aus dem Hintergrund ,heraus™ (ebd.: 61). Der ungeschulte ,,Laie” sicht eben
nur das fiir ihn Bedeutsame, das sich aus seinem spezifischen Hintergrund
hervorhebt, das sich aber nicht mit dem verobjektivierten ,,Krankheitsbild*“
trifft, fiir das er ohne Ubung keinerlei Wahrnehmungsformen besitzt. Das
mythische Denken verfiigt noch iiber keinerlei derart stabil verobjektivierte
Formen, wie mit Cassirer behauptet wird, es kennt noch keinen ,,Alltag™ (im
oben genannten Sinn). Er unterscheidet nicht zwischen Bedeutendem und
Unbedeutendem, alles ist ihm bedeutsam.

175

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

werden. Der Mensch versteht sich selbst, ohne sich dabei zu begreifen, als
in diesen Zusammenhang eingebunden, schon wenn er einen Vogel zu
seinem Nest flattern sieht, so Gehlen weiter (vgl. ebd.). Die ,,Dinge und
Menschen reden gewissermafien miteinander, sie verstehen sich und
harmonieren auf natiirliche Weise [...]* (Durkheim 1984: 207), so Emile
Durkheim. Diese Denkform entspricht den gegebenen Bedingungen, sie
verklammert zweite und erste Umwelt derart eng miteinander, dass grofie
Abweichungen voneinander nicht von Dauer sind, die notwendigen Anpas-
sungsleistungen damit das Gruppenganze nicht dauernd grundlegend ge-
fahrden. Der stéindige Abgleich von erster und zweiter Umwelt verhindert,
dass die erste Umwelt irgendwann katastrophal in die zweite Umwelt ein-
bricht. Dieser ,,sympathetische Zusammenhang™ kann daher mit Gehlen als
eine ,.Erkenntnisform des Instinkts”™ umschrieben werden (vgl. Gehlen
1986a: 234).

Wesentliche, fiir die Existenzform des exzentrisch positionierten Men-
schen grundlegende stabilere Grenzscheiden fehlen im sympathetischen
Denken noch vollstindig, die erst in einem langen Erkenntnisprozess
in die ,,Welt™ eingezogen werden, alles flieBit in einer einzigen Ebene zu-
sammen.”’ Jede von ihrem Hintergrund in der Handlung nur kurzfristig
abgehobene Form trigt zunichst die Form des priméren Ganzen in sich, ist
stets Reprisentant der Gesamtform, ohne tiberhaupt im eigentlichen Sinne
zu unterscheiden. Kein Einzelnes ist als solches individuell, es wird stets in
seiner Reprisentationsfunktion fiir den allgemeinen Zusammenhang gedeu-
tet, ohne dass jedoch diese Reprisentationsfunktion jemals zu Bewusstsein
kime. Auf diesem Niveau erscheint der Reprisentant nicht als Repriisen-
tant, sondern als Sein des Reprisentierten, Hintergrund und Vordergrund
erscheinen auf einer Ebene, so Ernst Cassirer: ,,Es fehlt hier vor allem jede
feste Grenzscheide zwischen dem blof3 , Vorgestellten® und der ,wirklichen®
Wahrnehmung, zwischen Wunsch und Erfiillung, zwischen Bild und

27 Dazu auch Kurt Imhof und Gaetano Romano: ,Subjektive Gefiihle,
individuelles Leiden und eigene Biographien kénnen sich in dem Netz von
Analogien und Kontrasten nicht als etwas Spezielles hervorheben. Eine Welt-
deutung, in der die uns selbstverstindliche Unterscheidung von objektiver,
sozialer und subjektiver Welt unterschiedslos zusammenhingt, kann auch
Sprache nicht als Medium ,fiir sich® abheben. Zeichensubstrat wie Semantik
sind unmittelbar mit dem Bezeichneten verbunden. Diese interne Verbindung
von Begriffen mit dem Bezeichneten manifestiert sich im magischen Ritus in
der Bezichung von Beschworungsformel und erwartetem Ereignis. Im archai-
schen Denken verindert die Sprache die Welt noch physisch™ (Imhof/Romano
1996: 22f., Hervorhebungen im Original). Diese physische Verinderung
durch die Sprache bleibt allerdings bei Imhof und Romano ansonsten unbe-
sprochen, dabei ist es doch gerade die Frage, warum die Sprache ehemals so
fundamental formend gewirkt haben soll, sie es heute aber nur mehr .psy-
chisch™ (als Gegensatz zum Physischen) vermag.

176

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Sache™ (Cassirer 1953b: 48). Sein ist unmittelbares, im modernen Sinne
unreflektiertes, also ,,vernunftloses™ Sein. Insbesondere werde dies an der
Art der Verarbeitung von Traumerlebnissen und Todeserfahrungen deut-
lich, so Cassirer weiter: Weder Traum, noch der Tod von Gruppenangehéri-
gen werden als qualitative Briiche wahrgenommen, vielmehr reihen sie sich
nahtlos in den gleichmifBigen Fluss aller objektiven Wirklichkeit ein.”®
Cassirer nennt den Mythos die ,Stufe der Konkreszenz™ (vgl. Cassirer
1953b: 82): Alles fliefit ineinander, alles koinzidiert auf der gleichen Ebene,
das Bild, die Form von ,.etwas™ ist mit ,,der Sache* identisch, sie sind eins.
Bei dem Kulturanthropologen Maurice Godelier heifit es dazu:

[...] befdhigt, alle Aspekte und alle Ebenen [...] einander ndher zu bringen, ist
das [mythische, M.V.] Denken [...] folglich unmittelbar und gleichzeitig analy-
tisch und synthetisch, und in der Lage, zugleich in den mythischen Weltbildern
alle Aspekte der Realitit zu totalisieren und von einer Ebene der Wirklichkeit zu
einer anderen durch die reziproken Transformationen seiner Analogien iiberzuge-
hen.” So gewinne ,[...] die ganze Welt einen Sinn, wird alles Bezeichnendes und
kann alles bezeichnet werden innerhalb einer symbolischen Ordnung, in die alle in
das Material der Mythen iibernommenen positiven Kenntnisse sich in der ganzen
Fiille ihrer Einzelheiten einfiigen* (Godelier 1973: 316).

Technik

Cassirer sieht das Ritual in dieser Identitidt von Bild und Sache begriindet:
In der rituellen Darstellung wird der ,reale” Vorgang wiederholt, wird die
Sache noch einmal erlebt, kann das Ereignis in seinem urspriinglichen Ver-
lauf noch einmal beeinflusst werden. Der Zusammenhang zum Ganzen ist
ungebrochen, weil der Ténzer im Ritual zum ,,Gott™ wird, er der ,,Gott™ ist,
so wie der Clan sein Totemtier ist und diese Identitit in nachahmenden
Verhaltensweisen noch einmal bestitigt wird. Jede neue Grenzziehung, jede
Formenbildung, die etwas aus dem ganzheitlichen Zusammenhang fiir den
Moment hervorhebt, es mit Heidegger gesprochen ,.entbirgt™ (vgl. bspw.

28 Dies ist eine fiir die soziologische Diskussion der Katastrophe ganz ent-
scheidende Beobachtung, bedeutet sie doch, dass eben auch der Tod nicht
notwendig und in allen Kulturen gleichermafien abschreckend und Entsetzen
hervorrufend gedeutet werden muss. Es bedeutet, mit anderen Worten, dass
auch eine groBere Anzahl an Todesopfern bspw. als Folge einer Uber-
schwemmung in anderen kulturellen Zusammenhidngen ,,normal” sein kann,
wiihrend im westlichen Kulturkreis dasselbe Ereignis als Katastrophe beo-
bachtet wird. Elisio Macamo kam zu eben diesem Ergebnis, dass die lokale
Bevolkerung in Mosambik nach dem verheerenden Hochwasser im Jahr 2000
selbst die Todesopfer fiir ,normal* hielt und sie akzeptierte, ohne zumindest
diesbeziiglich von einer Katastrophe zu sprechen (vgl. Macamo 2003).

177

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Heidegger 1976: 12),% stellt zugleich diesen Zusammenhang her, in dem es
geborgen bleibt. Geste, Laut, Wort und Name haben keine blofle Darstel-
lungsfunktion, in ihnen ist [...] der Gegenstand selbst und seine realen
Krifte enthalten™ (Cassirer 1953b: 53, Hervorhebung im Original). Jede
Formung wirkt sich unmittelbar auf das ganze System der symbolischen
Formen aus, in den die fiir den Moment entborgenen Formen eingebettet
bleiben; weil noch keinerlei Dauer ,objektiviert” ist, verdndert sich alles
dauernd und massiv.

Kausalitit sei durchaus bereits im mythischen Denken angelegt, es ver-
flige bereits iiber eine allgemeine Vorstellung von ,,Ursache” und ,,Wir-
kung"”, doch wiren die voneinander als geschieden wahrgenommenen For-
men — wie die Wahrnehmungsformen selbst — noch nicht dauerhaft fixiert,
die ,,Ursache-Wirkungszusammenhinge™ haben noch keine eigenstindige
Seinsweise entfaltet, so Cassirer (vgl. ebd.: 57). Dem mythischen Denken
fehlt der Begriff der Kausalitiit, iiber die Form des kausalen Denkens aber
verfligt es durchaus (vgl. ebd.: 63); doch wird alles ,.Individuelle® immer
wieder in den ganzheitlichen Zusammenhang aufgehoben, jede Wahrneh-
mung innerhalb des Systems symbolischer Formen eingeordnet, alles be-
kommt seinen Platz im ineinander fliefenden Ganzen zugewiesen. Das
mythische Denken kennzeichnet eine spezifische Art der Vergegenstindli-
chung: Selbst noch die Genese, der Prozess wird stets an ein konkretes,
sinnlich gegebenes Dasein gekniipft, der Mythos ,klebt™ an den Kérpern
(vgl. ebd.: 70), er schmilzt ,,[...] alles Sein in konkret-bildhaften Einzelhei-
ten zusammen* (ebd.: 81), deren Form dabei doch unbestimmt und in stin-
digem Wandel bleibt.

Alles zusammen Erscheinende gehort nach der Grundvorstellung der
»~sympathetischen Magie* zusammen, es besteht letztlich eine durchgingige
Verkniipfung, ein ,.echter Kausalnexus™ (vgl. ebd.: 95), der zugleich be-
deutet, dass alles beeinflussbar ist. Die moglichen Formen der Beeinflus-
sung werden zunichst ebenfalls gleichsam ,,vorgegeben™: Ein beobachteter
Zusammenhang dringt darauf, erneut hergestellt zu werden, das ,,Geftihl*™
von Kausalitit wird durch Handlungserfolge, durch die immer komplizier-
tere Verlingerung von Handlungsketten bestirkt. Diese Verkettung bleibt
Jedoch nicht auf Handlungen beschrinkt, auch Traumerlebnisse oder To-
deserfahrungen etwa, abstrakte Ereignisse schlechthin, werden in einem
Zusammenhang wahrgenommen, der als solcher beeinflussbar ist.

Der umfassende Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer For-
men flihrt zugleich zur Wahrnehmung von immer umfassenderen, als auch
zur immer differenzierteren Wahrnehmung von Zusammenhingen und der
diesen Zusammenhidngen entsprechenden ,,Beeinflussungstechniken®, Im

29 Siehe dazu auch weiter unten in der vorliegenden Arbeit.

178

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

sympathetischen Denken erscheint alles durch alles beeinflussbar, doch
zeichnen sich immer schon gewisse ,,Beeinflussungsvektoren™ vor anderen
Formen aus, die stindig ausprobiert, umbewertet, durch weitere ergiinzt
oder fallengelassen werden. Allmihlich kristallisieren sich bestimmte For-
men heraus, die sich besonders eignen, ebenfalls evolutionidr weitgehend
stabilisierte ,Zwecke™ zu erreichen bzw. ,Bedurfnisse” zu erfiillen. Die
grundlegende Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des Gruppenganzen
gegeniiber dem unbestimmten Hintergrund gibt dabei die zentrale ,,Wirk-
richtung* vor, den zentralen Vektor, entlang dessen diese ,,Techniken™ sich
stabilisieren; diese Wirkrichtung schligt sich von Anbeginn in allen For-
men nieder, also auch in jenen, die als ,, Technikformen™ bezeichnet werden
konnen. Was damit gemeint ist, wenn hier von Technik gesprochen wird, ist
detaillierter zu erértern, denn es geht entscheidend darum, den Charakter,
das ,,Wesen* der Technik in diesem Stadium zu begreifen.

Zum allgemeinen Charakter von Technik und Werkzeug

Fir Arnold Gehlen ist das Werkzeug eine Institution, die dem Menschen
den ihm notwendigen duBeren Halt in einer ihm unangemessenen Natur
bietet. In ,,[...] seiner Spezialisiertheit auf bestimmte, einseitige Funktionen
spiegelt jedes Werkzeug oder Geriit die Tatsache wider, dal} sich chronische
Bediirfnisse oder Interessen iiber wiederkehrende, eingewdhnte Arbeits-
ginge auf typische, ebenfalls wiederkehrende Sachlagen und Sachumstinde
beziehen™ (Gehlen 1986a: 19). Nur mittels dieser Institution vermag,
Gehlen zufolge, der Mensch sich trotz seiner umfassenden Mingel zu be-
haupten. Eine solche Definition des Werkzeuges erweckt den Eindruck, als
stabilisierten sich zwar Sachlagen und Sachumstinde, auch noch Bediirf-
nisse und Interessen prozessual, das Werkzeug selbst aber erscheint , fertig™
gegeben, ahistorisch, als Weise des (als Objekt ebenfalls ,fertigen®)
Menschen, seine Organmingel zu kompensieren, sich in einer Natur zu-
rechtzufinden, (in) der er nicht ,,gewachsen® ist.*® Der wie vom Himmel

30 Gernot Bohme kritisiert, dass bei der Untersuchung der anthropologischen Di-
mension der Technik ,,[...] was der Mensch ist und was Gesellschaft, voraus-
gesetzt und auf dieser Voraussetzung die Technik als ein Mittel zur
Erreichung humaner Zwecke bzw. zur Realisierung gesellschaftlicher Funkti-
onen angeschen® wird, doch ,,[...] die humane und gesellschaftliche Bedeu-
tung von Technik [wird, M.V.] durch den Begriff eines Mittels unzureichend
[...]" erfasst (Bohme 1998: 31). Allerdings relativiert Bohme in seinem Auf-
satz zur ,, Technisierung der Wahrnehmung™ die in der vorliegenden Arbeit
(im Folgenden noch detaillierter) vertretende These, nach der sich Technik
und Beobachtungsformen aus derselben Quelle entwickelten, jede Form der
Objektivierung in ihren Anfingen also Technik im allgemeinen Sinne war:
Bohme geht nicht davon aus, dass die Wahrnehmung immer schon technisch
geformt ist, man befinde sich vielmehr heute in einer Phase der Humange-

179

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

gefallene Mensch findet sich in einer Situation, in der er das zufillig zuhan-
dene Werkzeug notwendig braucht. Von dieser Blickwarte aus erscheint
Technik als Kompensationsmittel’, als Organerersatz™%, auch als notwendi-
ges Mittel zur Emanzipation von den ,Natur“-zwingen™, die nur auf ein
der Natur nicht addquat entsprechendes Wesen derartigen Zwang auszu-

31

33

schichte, ,,[...] in der Technik in das, was der Mensch ist, und das, was Ge-
sellschaft ist, eingedrungen ist™ (ebd.: 31).

So eben besonders prominent bei Arnold Gehlen, der behauptete, der Mensch
sei in jeder ,natiirlichen Umwelt tiberlebensunfihig (vgl. Gehlen 1986b:
94f.), Technik definiert sich damit als das Aullernatiirliche, das den ebenfalls
aullernatiirlichen Menschen mit der Natur verséhnt. Dabei beruft sich Gehlen
auf Paul Alsberg und Ortega y Gasset, die bereits die Notwendigkeit der
Technik aus den Organmingeln abgeleitet hitten (vgl. ebd.: 93f., sowie
Alsberg 1975 und Ortega y Gasset 1978b). Helmuth Plessner dagegen sah den
Menschen zwar ebenfalls auf Technik angewiesen, doch vertrat er eben nicht
jene kompensatorische Vorstellung von der Technik, sondern sah sie allge-
mein als Form, mittels derer sich der Mensch als Mensch entfalte: ,,Gesell-
schaft ohne Technik und Zivilisation ist nicht méglich, Technik im weitesten
Sinne genommen® (Plessner1972: 37).

So auch Gehlen. Radikalisiert wird die These von der Technik als Organersatz
aber bei Vilém Flusser, der die menschlichen Kérper zunehmend verkiim-
mernd sieht (vgl. Flusser 1992: 1441T.}. Bei Ernst Kapp (vgl. Kapp 1978) hin-
gegen — dem prominenten Vertreter der Theorie von der Organverlingerung
und wohl dem ersten, der sich ausdriicklich an einer ., Technikphilosophie*
versuchte — entwickelt sich Technik, wie bei Paul Alsberg und Hugh Miller,
allmihlich als Folge luxurierender Bedingungen: ,,Solange der Mensch ohne
Waffen den reiflenden Tieren gegeniiberstand, mulite er ihnen an Stirke des
Gebisses und der Nigel, an Faust- und Armkraft, wie an affenartiger Ge-
schwindigkeit ebenbiirtig sein™ (ebd.: 35), dann aber trat allméhlich zu ,[...]
der Erschaffung von Mitteln, berechnet auf Schutz und Sicherheit, sowie auf
anndhernde Behaglichkeit des Daseins und dadurch sich steigernde geistige
Thitigkeit [...] die zu ungewdéhnlicher Anstrengung und KraftiuBerung nicht
mehr gendthigte Physis ins Gleichgewicht™ (ebd.: 36). Nun verlingere der
Mensch — dies dhnelt wiederum sehr den Plessner’schen Uberlegungen —
seine Organe in seine Umwelt hinein, er bildet seinen eigenen Kdorper in seine
Umwelt hinein und erkennt sich dann schlieflich darin [...] als Resultat ei-
nes Processes, in welchem das Wissen von einem Aeullern zu einem Wissen
von einem Innern umschlidgt™ (ebd.: 23). Wenngleich die Kappsche Technik-
philosophie den Anspriichen einer ,modernen”, erst recht einer ,,symmetri-
schen™ Anthropologie insgesamt nicht gerecht zu werden vermag, bedeutet
die Kompensationsthese doch vor dem Hintergrund der Kappschen Theorie
noch einen Riickschritt in der Geschichte der philosophischen Anthropologie.
So heilit es bei Karl Marx: ,,Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin
bestehen, dall der vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten,
diesen [...] Stoffwechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemein-
schaftliche Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht be-
herrscht zu werden® (Marx 1970: 828).

180

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

iiben vermégen.* Der historische Charakter der Technik als Form, ihre
Historizitit, ithr Entstehungszusammenhang gerit in dieser Perspektive
Jedoch nicht in den Blick.

In der vorliegenden Arbeit aber wird das Werkzeug ebenfalls als sym-
bolische Form zu begreifen versucht, als eine Erweiterung der immer schon
vonstatten gehenden Wechselwirkung und relativen Stabilisierung von
Formen mit dem iibergreifenden Ziel der Sicherung der Form-Umwelt-Un-
terscheidung. Auch vermittels des Werkzeuges werden Formen in einer
Raum-Zeit-Stelle hervorgehoben (vgl. Gehlen 1986a: 90). Ebenso gilt fiir
das Werkzeug, wie fiir alle anderen relativ stabilisierten Formen, dass es
nicht ,plétzlich™ auftritt, sondern immer schon in allen anderen Formen an-
gelegt ist, sich jedoch immer deutlicher von diesen — vermittelt iiber die von
ihm in besonderer Weise geschaffenen Formung der Umwelt — absetzt und
irgendwann dem Menschen als eigenstindige, beobachtete Kategorie ,,auf-
fillt”, Wie Normen sich schon im Spiel abzeichnen (vgl. Claessens 1993:
146f., auch Mead 1987: 419-429), so ist das Werkzeug schon in jeder Ti-
tigkeit des Tieres angelegt, dass seine Klauen benutzt, um seine ,,Homé-
ostase” herzustellen, sein ,,Aequilibrium®™ zu erreichen. Jedes Leben, so
liefie sich mit Ernst Jiinger sagen, ,,[...] hat die Technik, die ihm angemes-
sen, die ithm angeboren ist™ (Jlinger 1964: 82), es gibt nicht die Technik an
sich, sie ist, so Oswald Spengler, eine Taktik des Lebens an sich, ,[...] die
Taktik des ganzen Lebens. Sie ist die innere Form des Verfahrens im
Kampf, der mit dem Leben selbst gleichbedeutend ist* (Spengler 1931: 7,
Hervorhebung im Original}.]S Schon gar nicht eignet sie sich daher als Ab-
grenzungskriterium des ,,Homo faber* vom Reich der Tiere.

Mittels des Werkzeuges als ebenfalls erst stabilisierter Form zieht der
Mensch selbsttiitig Trennungen wie Verbindungen und Verkniipfungen in
ungeschiedene Ganzheit erster Ordnung ein, so wie er mittels aller von ihm
selbst stabilisierten, objektivierten Formen weitere Ordnung aufbaut (vgl.
Cassirer 1953a: 251). So entdeckt der Mensch mittels des Werkzeugs
nichts, was nicht schon vor seiner Verwendung ,technisch™ geformt war,
und doch schafft das Werkzeug kraft seiner eigenen Funktion Formen, de-
ren Bedeutung erst in diesem Akt relativ stabilisiert und gegen andere For-
men abgegrenzt werden, die sich also durch die spezifische Wirkweise des
Werkzeuges von anderen Formen unterscheiden. Das Werkzeug ist also
niemals allein Mittel zur Verwirklichung von spezifizierten Zwecken, im-

34 Einige Quellenhinweise verdanke ich hier Susanne Fohlers insgesamt so
hilfreichen Ubersicht iiber Techniktheorien (vgl. Fohler 2003: 104).

35 Dort heilit es weiter: ,,In Wirklichkeit ist die Technik uralt. Sie ist auch nichts
historisch Besonderes, sondern etwas ungeheuer Allgemeines. Sie reicht weit
iiber den Menschen zuriick in das Leben der Tiere, und zwar aller Tiere™
(Spengler 1931: 7, Hervorhebung im Original).

181

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

mer wirkt es selbst konstitutiv am Prozess der symbolischen Durchgliede-
rung der Wahrnehmungswelt mit. Das Werkzeug ist ein Mittel des Ent-
bergens von Formen, so wie alle Technik eine Weise des Entbergens ist, so
wie schlieBlich alle Formung der Wahrnehmungswelt Technik ist. Oben
wurde der Terminus der symbolischen Form eingegrenzt, indem gesagt
wurde, symbolische Formen verwiesen tiber sich hinaus, sie symbolisierten
lediglich, was sie verbergen, ohne zu sein, was sie offen zeigten. Dies gilt
fiir alle Technik (vgl. auch Clausen 1988: 94-105): Alle Technik verbirgt
zugleich, wihrend sie zeigt. Mit den Worten Heideggers: Technik ist eine
Weise des ,,Entbergens®, dabei ,,west™ sie in der ,,Unverborgenheit* (vgl.
Heidegger 1976: 13). Sie entbirgt, sie bringt Formen aus dem unbestimmten
Hintergrundrauschen hervor, sie schopft also, sie ist poietisch (vgl. dazu
ebenfalls Heidegger ebd.: 12), withrend sie doch nie den Zusammenhang
mit dem Unverborgenen (also dem unbestimmten Ganzen der ersten Um-
welt, von der sich zu Unterscheiden erster Lebensauftrag ist) trennt, aus
dem heraus sie die Formen entbirgt. Technik auf diesem Niveau ist insofern
stets ,,Sozialbeziechung® (Volker von Borries)’®: Wahrend sie neue Formen
schopft, zieht sie stets einen Ariadnefaden hinter sich her, der alle Formen
mit dem ,, Auftrag zum Uberleben* der Gruppe verbindet, also alle mitein-
ander in diesem Auftrag vereint.

Die mechanische und geistige Funktion des Werkzeuges

Die Technik ist also die allgemeine Form des Entbergens, der symbolischen
Durchformung und relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt, das
Werkzeug ist eine Technik, eine Weise der Formung, die sich erst fiir den
modernen Beobachter von anderen ,.Techniken™, von anderen Weisen der
Durchformung der Wahrnehmungswelt deutlich unterscheidet. Das Werk-
zeug als derart beobachtete, abgegrenzte Form vermag stirker als andere
Handlungen die Objektwelt zu fixieren, weil es in besonders ,effizienter*

36 Vgl. hierzu die nach wie vor lesenswerte und fiir die Techniksoziologie, die
zum Zeitpunkt des Erscheinens seines Buches als Disziplin noch gar keine
Form angenommen hatte, in mancherlei Hinsicht bis heute vorbildliche So-
ziologisierung der Technik durch Volker von Borries (1980). In einer Fulinote
kritisiert Jost Halfmann das Buch von Borries als ,,[...] stark der industrieso-
ziologischen Sichtweise auf Technik verhaftet. Sie [...] [geht, M.V.] noch
nicht iiber die Marx-Weber-Tradition hinaus, in der Technik als Rationalisie-
rungs- und Herrschaftsinstrument gedeutet wird, d.h. also primér die Instituti-
onalisierung ungleicher Handlungschancen in oder durch Technik betrachtet
wird™ (Halfiann 1996: 11). Dem kann hier nicht zugestimmt werden, beruft
sich der Autor doch ganz wesentlich auf den figurationstheoretischen Ansatz
Norbert Elias’, was ihn insgesamt in eine andere Richtung fiihrt als Marx und
Weber (Technik wird eben selbst als sozialer Prozess begriffen) noch kann
ihm eine industriesoziologische Blickweise vorgehalten werden, hat er diese
doch im Untertitel des Buches angekiindigt.

182

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Weise das ihm sich bereits vorgeformt bietende ,,Material* hinsichtlich be-
stimmter in thm schon angelegter Moglichkeiten umarbeitet, aus thm noch
gezielter Formen ,herausholt”. Kategorisch aber unterscheidet sich das
Werkzeug nicht von allen bisher erwihnten Formen, weil es wie alle ande-
ren auch, nicht einfach ,,da” ist und hinsichtlich selbst gesetzter Zwecke zur
Anwendung gebracht wird. Auch das Werkzeug dient niemals einfach der
»[.--] Bewiltigung und Beherrschung der Aullenwelt, die hierbei als ein
fertiger, einfach gegebener .Stoff* anzusehen wire, sondern mit seinem
Gebrauch stellt sich fiir den Menschen auch erst das Bild dieser Aufienwelt,
dieser geistig-ideellen Form her* (Cassirer 1953b: 256f.).

Das Werkzeug steht immer schon in einer unaufléslichen Korrelation
mit dem von ihm ,.Behandelten™, ihm entspricht neben der sich zunehmend
abzeichnenden ,,mechanischen Funktion™ von Anbeginn auch eine ,rein
geistige” Funktion im Prozess der Stabilisierung der symbolischen Form
des Menschen (vgl. ebd.: 256). Das Werkzeug stabilisiert Handlungsfolgen,
indem es bestimmte Vorginge festhilt und Handlungsfolgen auf ebenfalls
wiederkehrende Sachlagen relativ fest , koppelt®.

Gehlen hatte von Gewohnheiten gesagt, dass sie vom Aufwand ,,impro-
visierter Motivbildung* entlasten, weil sie selbst nun sozusagen Appellcha-
rakter annehmen, denen eindeutige Handlungen =zugeordnet sind (vgl.
Gehlen 1986a: 23). Solche ,Schaltkreise” bzw. Handlungsfolgen bildet
auch das Werkzeug aus, Diese Verfestigung von Handlungsfolgen ist eben
kein besonderes Charakteristikum des Werkzeuges sondern aller Formen,
die immer erst Welt konstituieren und damit auch das gesamte System rela-
tiv stabilisierter Bedeutungen beeinflussen, also gleichsam riickwirkend
ihre eigenen Grundlagen uminterpretieren, nachdem sie selbst ,,objekti-
viert® sind. Gewohnheiten wirken ebenso wie das Werkzeug auf die Um-
welt beruhigend, immer aber auch zugleich Komplexitit erhdhend, beide
Formen grenzen Formen relativ stabil gegen andere ab und machen dabei
neue Zusammenhiinge ersichtlich. Je stereotypisierter dann eine Gewohn-
heit, eine ,werkschaffende™ Handlung, oder auch eine Gefiihlslage wird,
umso deutlicher kann sie als Form selbst zum ,,Gravitationszentrum®, zum
JAttraktor®’, zum »Wegweiser™ (vgl. ebd.: 40f.) bzw. zum ,Vektor™ (vgl.
Cassirer 1975: 150) werden, zum Bedeutungskern, der die Bedeutung ande-
rer symbolischer Formen entsprechend stirker zu beeinflussen vermag und
dabei den Aufbau wieder komplexerer Formen in einer bestimmten Rich-

37 Der Begriff des Attraktors wird hier sehr frei nach Grégoire Nicolis und Ilya
Prigogine verwendet, die damit eine klar erkennbare Struktur bezeichnen, die
ein System bestrebt ist, einzunehmen. Attraktoren sind also gewissermalien
Anziehungspunkte, die sich iiber die Zeit hinweg relativ stabil erhalten, die
also Umweltvariationen (iiber- und unterkritische Zustinde) bis zu einem ge-
wissen Mal ausgleichen (vgl. Nicolis/Prigogine: 1987, insbes. 103f1).

183

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

tung kanalisiert. Jeder Stabilititsgewinn bedeutet also immer zugleich Vari-
abilitit auf einem verdnderten Niveau.

Der provisorische Charakter jeder technischen Stabilisierung

Die Stabilisierung von Formen im Gruppenzusammenhang geschieht ganz
allgemein vermittelt tiber die Darstellung bzw. den Ausdruck (vgl. Gehlen
1986a: insbes. 54-59, auch 155f). Formen erlangen relative Stabilitit, wenn
siec Beobachtern als etwas Beobachtbares gegeniibertreten, sie ihm darge-
stellt werden und sie somit losgeldst aus ihrer Raum-Zeitstelle den aktuel-
len Moment ihres Entstehens tiberdauern. Far den Gruppenzusammenhang
erwichst aus dieser Bedingung die zentrale Bedeutung kultischer Handlun-
gen. Mittels der Technik des Rituals etwa werden Formen im sozialen
Raum auf relative Dauer gestellt, kénnen Kommunikationszusammenhiinge
der Verginglichkeit enthoben, kénnen ganze Verhaltensabliufe, etwa bei
der Jagdvorbereitung, tradierbar gemacht werden. Im mythischen Denken,
in dem alles noch mit allem in unmittelbarer Verbindung steht, jeder Zu-
stand in jeden beliebigen anderen tiberfiihrbar ist und alles durch alles be-
einflussbar ist, ziehen sich allmihlich mit der Stabilisierung kultischer
Handlungsfolgen zunehmend bestimmtere und den Moment tiberdauernde
Kausalititsketten ein. Die unvermittelt magische Form der Beeinflussung
driingt iiber ihre AuBerungen, ihre Verobjektivierungen, auf eine Strukturie-
rung und Formung alles sinnlich Wahrnehmbaren.

Diese ,,neue Ordnung* selbst ldsst nunmehr einzelne Bereiche von an-
deren dauerhafter unterschieden erscheinen, was wiederum zur Stabilisie-
rung der zur Beeinflussung dieser Bereiche geeigneten kultischen
Handlungsfolgen, der Kausalititsvektoren, dringt. Der kultische Ausdruck
setzt vom Ganzen hervorgehobene Bedeutungszentren ab, denen nunmehr
von der sich stabilisierenden Gruppe und dem sich stabilisierenden Ich dau-
erhaft Aufmerksamkeit zuteil wird. ,,Die Allmacht des blofien Wunsches™
(vgl. Cassirer 1953b: 256) wird zunchmend gebrochener, es zeichnen sich
immer deutlicher Wege und Bedingungen ab, die eingehalten werden miis-
sen, um einen Zweck zu erreichen. Das Werkzeug etwa dringt auf die
Wahrnehmung bestimmter Wirkungen, die nun auch gezielter angesteuert
werden. Evokationen, dann Sprache dringen irgendwann auf die Wahrneh-
mung der Tatsache, dass auf bestimmte AuBerungen bei anderen wiederhol-
bare Reaktionen hervorgerufen werden kénnen. Das gezielte Hervorholen
eines bestimmten Zweckes durch gezielten Mitteleinsatz ist also immer
schon in allen Formen angelegt.

Instrumentelle Formen — wie alle Formen — weiten sich, sofern sie sich
als viabel erweisen, aus, lassen andere Moglichkeiten offensichtlich wer-
den, reduzieren und erhohen Komplexitit zugleich, indem sie Abliufe zu
eigenstiindigen Formen ,sympathetisch® zusammenfligen. Wie bei allen

184

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

anderen symbolischen Formen bleibt aber der Zusammenhang von Mit-
teleinsatz und Wirkung eingebettet in das System aller symbolischen For-
men, er bildet ein Teil des Ganzen. Gerade weil im mythischen Denken
noch alles mit allem beeinflussbar ist und alles jederzeit alles beeinflussen
kann, muss jede ,instrumentelle” Handlung, die sich als eigenstindige
Form stabilisiert, stindig auf ihre tatsichlichen Wirkungen in alle Richtung-
en Uberpriift werden. lhre tatsichliche Bedeutung variiert je nach dem Zu-
sammenhang, aus dem heraus sie eingesetzt wird und je nach den Folgen,
die sie hervorruft, entsprechend bleiben die Radien dieser Kausalitits-Vek-
toren begrenzt. Alle Verkopplungen, die zwischen den Formen vorgenom-
men werden und aus ihnen neue bilden, bleiben auf Dauer ,provisorisch®,
erst die Zeit wird dariiber entscheiden, ob die Form insgesamt vorteilhaft
wirkt, ob sie weiterhin provisorisch beibehalten, verworfen oder neu arran-
giert wird. Selbst der positive Fall hebt diesen provisorischen Charakter
niemals ganz auf, weil nie gewusst werden kann, was die Zukunft bringt.
Das mythische Denken kennt nicht die Kategorie der Unverinderlichkeit,
den Ausschluss der Moglichkeit, dass die Formen vor einem insgesamt of-
fenen Horizont der Méglichkeiten mehr sein kénnten, als sie dem Beob-
achter ,rational” erscheinen. Damit bleibt immer alles mdoglich, was
wiederum bedeutet, dass auch das Schlimmste nicht den Zusammenhang
des Ganzen in Frage zu stellen vermag, es nicht entsetzt, es fiihrt lediglich
zur Umgestaltung, nicht zum Zusammenbruch des Gesamtsystems.** Das
mythische Denken kennt also die Unterscheidung von Risiko und Gefahr
im oben genannten Sinne nicht, es ,rechnet” immer mit Allem — genau ge-
nommen rechnet es gerade nicht: Es gibt im Mythos nichts, was nicht ge-
schehen kann.

Werkzeug und Sprache — Techniken des Uberlebens

Fiir Dieter Claessens ist das Werkzeug das | fehlende Glied” zwischen dem
Hnichtspezialisierten Wesen™ Mensch und einer Umgebung, die Anpassun-
gen erfordert (vgl. Claessens 1970: 84). Werkzeug und Mensch haben
einander wechselwirkend hervorgebracht: Ohne das Werkzeug kein ,,mo-
derner Mensch, ohne den Menschen keine ihm angemessene und eigene
Art des Werkzeuges. Durch das Werkzeug hilt sich der Mensch die Welt
,vom Leibe", bringt er Umwelt auf Distanz. Diese Distanz schafft Uber-

38 Dazu Kurt Imhof und Gaetano Romano: ,,Wenn im magischen Ritus das
,Ganze® gelebt werden kann, dann verliert selbst der Tod seinen endgiiltigen
Charakter: Er ist nur eine andere Form der Existenz innerhalb des Stammes-
universums. Im Mythos kénnen die Risiken einer unbeherrschten Natur bzw.
alle Kontingenzen in der Daseinsform archaischer Gesellschafien keinen
prinzipiell angsterfiillenden Charakter erhalten [...]" (Imhof/Romano 1996:
23, Hervorhebung im Original).

185

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sicht, schafft Formen, und so kann der Mensch sich der Umwelt aus-
wihlend zuwenden. Komplexitit wird reduziert, doch entsteht gleichzeitig
neue Komplexitit. Mit dem vollen, stabilen Erreichen der Ebene der Kor-
perausschaltung durch Werkzeugnutzung trete

of...] die Welt mit Fragen auf ein zur Antwort wenig vorbereitetes Wesen zu,
zwingt es zum trige-allmiihlichen Herausarbeiten jenes Aquivalents fiir den nicht
mehr notwendig kérperlich zu begreifenden Gegenstand, néimlich der ihn symbo-
lisierenden Sprache, in der zum Wort wird, was nicht mehr ergriffen zu werden
braucht! Das Wort wird damit das ,zweite Werkzeug®, vermittels dessen Natur —
nun auf hoherer Distanz — bewiltigt werden kann™ (ebd.: 85).

Das Wort als ,,zweites Werkzeug* bearbeite, so Arnold Gehlen, die Welt,
ohne sie auch noch ,koérperlich” veridndern zu miissen, das ,erste Werk-
zeug" bearbeite die Welt hingegen , kérperlich™, so etwa wenn ein Stein be-
hauen wird. Die Handlung des Behauens hole aus dem Stein seine Eignung
zur bestimmten Verwendung heraus, die zuvor schon einmal irgendwie als
solche festgestellt wurde, so wie eine Vielzahl an zumindest erahnten Abs-
traktionen zwischen Bediirfnis und Erflillung in der Handlung ,,zu Tage*™
treten, die dann in weiteren Handlungen selbst stabilisiert werden konnen
(vgl. Gehlen 1986a: 11f.). So bringe der ,Einsatz™ der Form des Werkzeug-
gebrauchs es mit sich, dass ein Verhiltnis zum ,Material Gestein™ ebenso
entsteht wie zur Grofle oder zum Gewicht, so Claessens (vgl. Claessens
1993: 145). Gehlen bezeichnet daher die paliolithischen Werkzeuge gar als
»steinerne Begriffe, die Bediirfnisse und Gedanken des Menschen mit den
vorgefundenen Sachbedingungen zusammenschlieBen (vgl. Gehlen 1986a:
12).

Diese Unterscheidung, dass also das Werkzeug sich auch an der kor-
perlichen Beschaffenheit von Gegenstinden abarbeite, wohingegen die
Sprache die Welt durch das blofle Wort bearbeitet, greift allerdings auf die
ontologische, ja gerade zu iiberwindende Differenz zwischen real existie-
rendem und blof ideellem Sein zurtick. Der Stein ist ebenso sehr und
ebenso wenig real und unabhingig vom Beobachter existierendes Objekt
wie das Wort, das im Raum steht oder der Tanz, der die Gruppenmitglieder
miteinander verklammert und zahlreiche weitere ,,Funktionen* ausfiillt, die
sich dem Beobachter verbergen. Nur ist die Form des Steines symbolisch
schon viel linger dem Wahrnehmungsraum des einzelnen Menschen ,.ge-
geben®, besser: in ihm gewachsen und in ihm stabilisiert als das Wort, das
sich zudem deutlicher und offensichtlicher verdndert als der Stein. Der
Stein ist also abermals nur wesentlich stabilisierter als das Wort, beide aber
bleiben symbolische Formen, Geistesprodukte also. Entsprechend miisste
die Unterscheidung von Werkzeug und Sprache woanders ansetzen, will

186

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

man nicht ginzlich auf diese Unterscheidung verzichten, die doch offenbar
fir den modernen Beobachter, der seine eigenen Konstitutionsbedingungen
zu begreifen versucht, von groflier Bedeutung ist. Wie alle symbolischen
Formen stabilisiert Sprache Formen, so auch das Werkzeug. Beide Formen
zichen in die Umwelt neue Grenzlinien ein, so wie sie neue Zusammen-
hinge herstellen und andere umformen. Allein in thren symbolischen Fol-
gen unterscheiden sich beide Formen voneinander, nidmlich in strike
relationaler Hinsicht. Die Technik des Werkzeuges iibt in dem durch-
strukturierten und umfassend stabilisierten Wahrnehmungszusammenhang
des Menschen einen anderen Einfluss aus, in welchem sie selbst zu einer
hochgradig stabilisierten Form geronnen ist, als die Sprache. Beide Formen
nehmen im System aller Formen prozessual eigene Positionen ein, wenn
erst einmal eine gewisse dauerhafte Ordnung etabliert ist. Das Werkzeug
wird dann zum Mittel insbesondere in der Auseinandersetzung mit hoch-
gradig stabilisierten Formen, wiihrend die Sprache in weniger verfestigte
Zusammenhinge deutlicher einzugreifen, diese umzugestalten vermag. Da
aber die frilhe Form des Mythos liber strikfe Grenzziehungen und géanzlich
stabile Formen noch nicht verfiigte, miissen Sprache und Werkzeug inner-
halb des mythischen Denkens noch auf einer ununterscheidbaren Ebene,
eben als Techniken des Lebens begriffen werden, als selbst erst relativ sta-
bilisierte Formen, mittels derer Gesellschaften ihre Form gegeniiber ihrer
Umwelt verteidigen. Insofern kénnen Sprache und Werkzeug gleicher-
mafien ,, Techniken des Lebens™ genannt werden, kann die Sprache ohne
weiteres als Werkzeug, das Werkzeug wiederum als symbolische Form be-
zeichnet werden, zwischen ihnen besteht kein qualitativer bzw. kein katego-
rischer Bruch.

Sprache

Eine Beschreibung des Prozesses der Sprachentwicklung und seiner Be-
deutung fiir den allgemeinen Prozess der Entwicklung der menschlichen
Formen vermag Grundlegendes zur Klirung der Bedeutung der Kategorie
der symbolischen Form fiir eine Katastrophensoziologie beizutragen, denn
anhand der Sprache zeigt sich viel deutlicher noch als an der Werkzeug-
Kategorie die Notwendigkeit, die Formen immer auch als symbolische zu
denken, die den Beobachter stets schon mit seiner Umwelt verschrinken,
lange bevor Bewusstsein diesen Zusammenhang zu reflektieren beginnt.
Die Moderne meint, Welt sprachlich begreifen und schlieBlich kontrollieren
zu kénnen. Sie macht sich dabei aber keinen hinlinglichen Begriff des Cha-
rakters von Sprache, sie vergisst, dass der Begriff selbst nicht ist, was er zu
sein vorgibt; vielmehr denkt sie den Begriff nur mehr exakt, wihrend er
doch als Technik des Uberlebens — wie alle Technik — gerade nicht exakt

187

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

sein kann. Sprache verklammert seit ihren Anfingen nicht bloB Menschen
untereinander, sondern den Menschen als Gattung mit seiner Umwelt;
Sprache ist der Ausdruck dieser sozialen Verklammerung, nie lisst sie sich
auf ein Einzelnes zuriickfithren. Den Begrift aber exakt zu denken, heifit,
ihn auf ein Einzelnes zu reduzieren, heilit zu glauben, die Sache an sich
begriffen zu haben. Glaubt man die Sache erst einmal derart begriffen, kann
sich der Alltag anderen Dingen zuwenden, das aber heifit, sich nicht mehr
stindig von neuem um die Verklammerung des Menschen mit seiner Um-
welt zu bemiihen. Der Gedanke, es mit einer Sache an sich zu tun zu haben,
war dem frithen Menschen fremd, als Sprache fiir ihn zu einer herausragen-
den Uberlebenstechnik zu werden begann.

Der Prozess der Stabilisierung sprachlicher Formen

Anzunehmen ist nun schon ein physiologisch und psychisch hochgradig
aufnahmebereiter Mensch, der sich von der geistigen Ausstattung des mo-
dernen Menschen nur geringfiigig unterscheidet’”. Der Prozess der For-
mung der Wahrnehmungswelt ist bereits umfassend im wahrsten Sinne des
Wortes, die Welt ist als relativ bestimmtes wie zugleich relativ unbestimm-
tes Ganzes (i.S. sekundirer Ganzheit) schemenhaft gegeben, alle Wahr-
nehmung wird in dieses System an einen zwar variablen, aber dennoch
relativ stabilisierten Platz, weiterhin ,vorbewusst”, eingeordnet. Diese
Ganzheit 1st erreicht, weil der unbestimmte Hintergrund selbst in irgendei-
ner Form, nidmlich als Hintergrund der Gruppenumwelt, relativ bestimmt
ist. Hat der Mensch einmal dieses Niveau erreicht, auf dem Komplexitit be-
reits derart organisiert ist, dass tiberlebensnotwendige ,,Welt” auf immer
Hgrobférmigere Stabilititszentren™ reduziert ist, von denen aus die Wahr-
nehmung immer selektiver, d.h. auch luxurioser ausgehen kann, dann kann
man mit Dieter Claessens sagen, dass alle ,[...] Gegenstinde, Zustinde und
Prozesse beginnen, Kommunikationen mit ihm aufzunehmen.*"" Sie treten
ihm nun zunchmend iibersichtlich, vorgeordnet entgegen, damit aber auch
schon mit Bedeutungen aufgeladen, die selbst immer bestimmter Anforde-
rungen stellen. Der Mensch lédsst sich nun mit seiner gesamten Personlich-
keit auf den Zweig ein, den er abzubrechen versucht, der sich ihm
widersetzt usw. und ruft dabei die gesamten Qualititen des ihm nun relativ
bestimmten Gegenstandes auf, die ihn zur Reaktion auffordern (vgl.
Claessens 1993: 118).

39 Allerdings unterscheidet sich dieser frithe Mensch in seiner Art des Weltzu-
ganges von dem modernen Menschen grundlegend.

40 Claessens 1993: 116. Dazu abermals auch Emile Durkheim: ,Dinge und
Menschen reden gewissermallen miteinander, verstehen sich und harmonieren
auf natiirlich Weise* (Durkheim 1984: 207).

188

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Diese Ordnung der Wahrnehmungswelt ist méglich geworden, weil der
Mensch synchron zu dieser Ordnung ein adiquates Bewiltigungsrepertoire
an symbolischen Formen entwickelt hat, er ist, mit dem Begriff von
Humberto R. Maturana und Fracisco J. Valera strukturell mit seiner Um-
welt verkoppelt (vgl. Maturana/Valera 1987: 85, auch 105f. und 113)." Die
Welt tritt ithm nicht unvorbereitet in ihrer Ausdruckshaftigkeit gegeniiber,
sondern allméhlich in einem immer schon laufenden Prozess. Der Sprache
liegt schon vor ihrem ,, Erscheinen” eine ,Grammatik des Instinktes™ zu-
grunde, auf dem sie ,sicher” aufbaut und deren Formen sie fortsetzt:"?
Sprache ist zunichst noch ganz ,sensomotorische Aktion™ (vgl. Gehlen
1993: 279), als Mimik, Gestik, Zégern, Verdecken, Verstellen, Tduschen
vorsprachliches Tuscheln oder Flistern (vgl. Claessens 1993: 158) wiichst
sie ,,[...] wahrhaft organisch aus dem Unterbau menschlichen Sinnes- und
Bewegungslebens heraus™ (Gehlen 1993: 281, Hervorhebung im Original).
Schon lange bevor Phiinomene zu einer begrifflichen Form finden, haben
sie in der gesamten Organisationsform des Menschen ihre Form gefunden®,
die dann wohl zuerst rein evokativ als ausrufendes Symptom fiir etwas, als
Warnruf oder Appell, spiter dann als Kommando, Aussage, Frage und Mit-

41 Diese Arbeit widmet sich in weiten Teilen der detaillierten Untersuchung die-
ses Prozesses der strukturellen Kopplung, doch wird der Begriff deshalb hier
nur andeutungsweise verwendet, nur die Nihe zu diesem markierend, weil er
m.E. als Schlagwort mehr verbirgt, als anzeigt. Der Begriff der strukturellen
Kopplung miisste hier die ganze Entwicklung bis hin zum modernen
Menschen bezeichnen, solange der Mensch noch nicht untergegangen, ge-
scheitert ist. Er ist strukturell mit seiner Umwelt verkoppelt, solange er
existiert. Entscheidend ist vielmehr die Frage, wie diese strukturelle Kopplung
sich gestaltet und wie sie beschrieben werden kann, ohne sie zu rationalisieren
und damit zu einem natiirlichen™ Phénomen unter anderen zu degradieren.
Strukturelle Kopplung ist auf Bedingungen angewiesen, auf die Fihigkeit zur
Abstimmung von Form und Umwelt, ihre objektive Beschaffenheit aber lasst
sich nicht bestimmen, ganz sicher nicht einfach mit dem fiir sich stehenden
Objekt-Begriff . strukturelle Kopplung”, anniherungsweise allerdings mit
dem Begriff der strukturellen Kopplung als symbolische Form, die etwas be-
deutet, deren Bedeutung sich aber letztlich einem Beobachter vorenthilt.

42 Die Sprache setzt sich also auf jene ..formalen ,noch® wirksamen Strukturen
bestimmter Organisationsniveaus der Entwicklung zum Menschen hin [auf,
M.V.]. Solche Strukturen wiren aus dem emotionalen Erlebnisgrund tieri-
scher und menschlicher Vergangenheit ableitbar, so Dieter Claessens (1970:
143).

43 Nach Dieter Claessens ist die Form schon im ,,GroBhim* angelegt, bevor sie
dann zum sprachlichen Ausdruck gelangt. Dieses Verstindnis ist jedoch irre-
fithrend, es suggeriert das Vorhandensein sprachlicher ,,Zentren* im Hirn, die
in irgendeiner Weise wiederum substantialistisch zu lokalisieren wiiren. Dem
ist gerade nicht so, die Form ist im Gesamisystem der symbolischen Formen
angelegt, eben in dem komplexen Ineinander des Organisationsganzen (vgl.
Claessens 1993: 158).

189

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

teilung, noch spiter als Beschworung und Ansprache zur sprachlichen Form
wird (vgl. Claessens 1993: 141).

Oben wurde gesagt, dass schon die Wahrnehmung des Tieres eine
Formwahrnehmung ist, auch das Tier nimmt nicht objektiv-dinglich in
seiner Umwelt Vorhandenes wahr, es grenzt Formen aus dem Gesamtzu-
sammenhang ab, indem es sie bedeutungsvoll aufladt. In allem Werkzeug-
handeln findet sich dieser Prozess wieder, dass in kommunikativem
Umgang, in der Handlung, Bedeutungszentren geformt werden, sich relativ
stabilisieren und damit Ubersicht stiften. Dabei geht der ganze potenzielle
Gehalt auch noch der entferntesten, noch gar nicht absehbaren Verwen-
dungsmoglichkeiten der Form in diese ein, sie bleibt daher symbolisch,
tiber sich selbst in einem jeweils bestimmten Moment hinausverweisend.
Umgekehrt reichen dann Andeutungen, um die Form als solche zu erfassen:
»Wenn uns Vorderseiten, Schatten, Glanzlichter geniigen, um z.B. einen
schweren, metallischen, runden Gegenstand anzudeuten, so stecken in die-
ser hochkonzentrierten Symbolik lange Ubungserfahrungen, Umgangsvoll-
ziige und Lernleistungen™ (Gehlen 1993: 49, Hervorhebung im Original).

Die Sprache ldsst nun diese schon sensomotorisch vollbrachte Leistung
noch einmal ,konzentriert® geschehen, indem die Lautbewegung selbst
schon unmittelbar das Symbol erschafft, ,[...] den gehérten Laut, den es,
mit der Sache umgehend, von ihr her empfingt — es empfindet also zugleich
sich selbst und vernimmt die Sache™ (ebd.: 50), so Gehlen, Der Ausdruck
schafft also ein sinnliches Gegeniiber, an dem sich der ,,Geist™ nun orientie-
ren und stabilisieren kann. Durch die ,,Unterscheidung und Sonderung, die
Fixierung gewisser Inhaltsmomente durch den Sprachlaut” wird die Spra-
che zu einem der ,geistigen Grundmittel®, zu einer bedeutenden symboli-
schen Form, die den Prozess der relativen Stabilisierung der Formen
bedeutend beeinflusst. Doch fiihrt sie nur fort, was in aller symbolischen
Formung schon angelegt ist, nimlich die zugleich tbersichtlichere, wie
komplexere, also uniibersichtlichere, weiterhin flexible aber auch stabili-
sierte, also gegeniiber friheren Organisationsformen vollkommen andere
und dennoch strukturell dquivalente Organisation der Aufrechterhaltung der
Form gegen die Umwelt. Durch die Sprache, wie durch alle anderen sym-
bolischen Formen wirkt der Nomos, die Vorgabe, der Auftrag zum Fort-
bestehen der organischen Form, der ,Wille zum Uberleben* (Arthur
Schopenhauer) ™.

44 So heilit es bei Schopenhauer: ,,Wenn von den Erscheinungen des Willens,
auf den niedrigeren Stufen seiner Objektivation, also im Unorganischen, meh-
rere unter einander [sic!] in Konflikt gerathen, indem jede, am Leitfaden der
Kausalitit, sich der vorhandenen Materie bemiéchtigen will; so geht aus die-
sem Streit die Erscheinung einer héheren Idee hervor, welche die vorher da-
gewesenen unvollkommeneren alle tiberwiltigt, jedoch so, dal} sie das Wesen

190

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Wie alle symbolischen Formen stabilisiert auch die Sprache relativ:
Eine gedankliche Intention ist erst im Laut relativ fixiert und auf Dauer ge-
stellt, withrend sie zuvor nur ,Bedeutungsblitz (vgl. Gehlen 1986a: 91) ist.
Im Gruppenzusammenhang wird die Entwicklung der Sprache hochgradig
viabel, weil sie den ,,Bedeutungsblitz* nicht nur fiir den Einzelnen, sondern
zugleich fiir andere ersichtlich fixiert:

»Als Sprachlaut [...] wird die Intention unmittelbar in das soziale Kontaktfeld
verlegt, sie bekommt als kursierendes, von allen geteiltes Wort schon Sollgehalt,
mindestens aber einen Zumutungsgehalt, und in demselben Vorgang wird das
Wort, als hérbarer Reiz, schon ein moglicher Ausléser fiir Handlungen®™ (Gehlen

1986a: 91).

Im Gruppenzusammenhang ist eine ungleich héhere Reduktion von Kom-
plexitit notwendig und zugleich produktiv, deren adiquates Mittel die
Sprache 1st. Nicht mehr allein fiir jeden Einzelnen werden nun Bedeutungen
zu Gewohnheiten, im Gruppenzusammenhang entsteht nun der ,soziale
Raum* als von allen gemeinsam auf relative Dauer gestellter Formenraum,
als ,,Gruppenschaltkreis™, aus dem heraus zugleich jeder Einzelne seine
Formen bedeutungsvoll ,,auflidt, wihrend er zugleich die Bedeutungen in
diesen Raum einbringt. Dabei stechen Werkzeugverwendung und Sprache in
einer Linie, beide ,,ent-dufern einen Ausdruck, bringen Formen in den Be-
reich des Sozialen ein und stellen es damit relativ, provisorisch auf Dauer.
Die Darstellung mittels des Gebrauchs von Werkzeugen ist der sprachlichen
Darstellung jedoch insofern tiberlegen, so Gehlen, als dass letztere | fliichti-
ger™ ist, der sprachliche Ausdruck schnell wieder ,verfliege™, wihrend der
objektivierte ,,Gegen-stand™ von grofierer Dauer ist. Gehlen zufolge liegt in
dieser dauerhafteren Fixierung eines Bedeutungsgehaltes die Bedeutung der

Schrift gegeniiber der rein sprachlichen Form,” und ,[...] nur bei dieser

derselben auf eine untergeordnete Weise bestehen ldft [...]° (Schopenhauer
1999: 205). ,Also aus dem Streit niedrigerer Erscheinungen geht die hohere,
sie alle verschlingende, aber auch das Streben aller in héherem Grade ver-
wirklichende hervor™ (ebd.: 206), ,[...] so daB der Wille zum Uberleben
durchgéingig an sich selber zehrt und in verschiedenen Gestalten seine eigene
Nahrung ist, bis zuletzt das Menschengeschlecht, weil es alle anderen iiber-
wiiltigt, die Natur fiir ein Fabrikat zu seinem Gebrauch ansieht, dasselbe Ge-
schlecht jedoch auch [...] in sich selbst jenen Kampf, jene Selbstentzweiung
des Willens zur furchtbarsten Deutlichkeit offenbart und homo homini lupus
wird™ (ebd.: 208, Hervorhebung im Original).

45 Es ergibe sich vor dem Hintergrund der hier vorgelegten Uberlegungen die
Frage, ob die ., Verschriftlichung™ des Mythos etwa durch Homer nicht in die-
sem Sinne entscheidend fiir den Prozess der Stabilisierung der symbolischen
Formen gewesen sein konnte, fixiert er doch in der Schriftform. was zuvor
stets miindlich und damit wesentlich dynamischer iiberliefert wurde, zu einem

191

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Auffassung der Darstellung versteht man die fiir alle archaischen Kulturen
so grofle Bedeutung der Magie als des Versuches, die Stabilitit der Wirk-
lichkeit selbst durch die Form der darstellenden Handlung hindurch real zu
erreichen [...]" (ebd.: 56, Hervorhebung im Original).

Gegeniiber der darstellenden Form ist die Aulenweltstabilisierung in
der Sprache also flexibler, weil freieres Kombinieren von aus ihrem Um-
weltzusammenhang losbaren Einzelheiten mdéglich wird. In der Sprache
wird dadurch aber auch die Stabilisierung durch ,.Be-zeichnung™ von Be-
deutungen mdoglich, die sich anderen Darstellungsformen mehr oder weni-
ger entzichen; riumliche Verhiltnisse und die Zeit werden bspw. erst
mittels der Sprache darstellbar (vgl. ebd.: 59)." Damit bahnt sich stets
schon die andere Seite der Sprache als Form an: Der gerade aufgezeigte
Flexibilititsgewinn wird wieder ausgeglichen, wenn sich das sprachliche
System selbst durch neue ,Kopplungen™ neue Bedeutungsmuster zuneh-
mend stabilisiert. Zwar verblasst der Sprachlaut und das von ihm evokativ,
etwa als Warnruf Bezeichnete, ebenso schnell wieder, wie das, vor dem
gewarnt wurde, wieder aus dem Blickfeld verschwindet, doch kann eben
der Warnruf selbst nun bei wiederkehrenden dhnlichen Situationen seine
Funktion als Warnruf stabilisieren, die sich dann, genauso wie alle durch
Werkzeuggebrauch stabilisierten Formen, tradieren lésst.

Die Eingebundenheit des Lautes in den Zusammenhang

Wie schon in jede symbolische Form ein Horizont méglicher Bedeutungen
eingeht, der in sich den Verweis auf alle anderen symbolischen Formen
enthilt, aus denen sie selbst ihre Bedeutung bezieht, so geht auch schon in
die ersten evokativen AuBerungen dieser Verweis ein. Zum Laut gehdrt von
Anbeginn eine gerichtete Erwartung auf Erfillung (vgl. Gehlen 1993: 164),
als Reaktion aus der angesprochenen Umwelt, auch er bildet also immer
schon ,.Schaltkreise™ aus dem herausgenommen er seine Bedeutung verlore.
Einige dieser ,,Schaltkreise von Evokation und mit der Evokation gekop-
peltem Ereignis heben sich gegentiiber anderen hervor, sie werden selbst zu
bedeutenden Formen, zu ,, Attraktoren”, deren Einfluss auf die Organisation
des Menschen immer bedeutender wird. Dennoch bleiben auch sie einge-
bunden in den Zusammenhang, aus dem heraus sie entstanden sind, auch sie
beziehen ihre Bedeutung erst aus ihrem ,Kontext”, ohne den sie ihren
Formcharakter verléren.

nun demgegeniiber geradezu versteinerten Text. Dieser Gedankengang liegt
den weiteren Ausfihrungen zwar heuristisch zugrunde, er kann aber im Detail
nicht weiterverfolgt werden, dies wiirde den Rahmen der Arbeit deutlich
sprengen.

46 Der Prozess der Stabilisierung der Formen des Raumes, der Zeit und anderer
bedeutender Formen wird im Gliederungspunkt 5.3 ausfiihrlich besprochen.

192

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Wenn jeder Sprachlaut also symbolische Formen von ihrem Hinter-
grund abhebt, dann generiert er damit erst das Verstindnis, die Bedeutung
des so Ausgezeichneten. Die Bedeutung von Gebirden und Sprachlauten
hingt wiederum ab von dem Hintergrund, aus dem sie hervorgegangen
sind, ihre Bedeutung beziechen sie aus dem Ganzen aller symbolischen
Formen (also auch der ,,materiell-objektivierten™), insbesondere aller Ge-
birde- und Lautformen. Wilhelm von Humboldt sah in der Sprache daher
das geeignete Mittel, die vermeintliche dualistische Kluft, den ,,Hiatus™
zwischen Wahrnehmung und Wahrnehmungsreflexion zu tiberwinden, da
beide in ihr eine unmittelbare Einheit bildeten (vgl. Humboldt 1919: 211t.).
Der Laut ist Teil des Zusammenhanges aus dem er hervorgeht, er generiert
dessen Bedeutung, wie der Zusammenhang die Bedeutung des Lautes gene-
riert. Um das ,,Wesen™ der Sprache erfassen zu konnen, miisse diese daher
stets in ithrer Genese betrachtet werden, so auch Cassirer. Demnach bleibe
das

o...] Zerschlagen der Sprache in Warter und Regeln [...] immer nur ein totes
Machwerk wissenschaftlicher Zergliederung — denn das Wesen der Sprache be-
ruht niemals auf diesen Elementen, die die Abstraktion und Analyse an ihr her-
ausstellen, sondern ausschliefilich auf der sich ewig wiederholenden Arbeit des
Geistes, den artikulierten Laut zum Ausdruck des Gedankens fihig zu machen.
Diese Arbeit setzt in jeder Einzelsprache je an besonderen Mittelpunkten an und
breitet sich, von ihnen fortschreitend, nach verschiedenen Richtungen aus — und
doch schliefit zuletzt eben diese Mannigfaltigkeit der Erzeugungen zwar nicht zur
sachlichen Einheit eines Erzeugnisses, wohl aber zur ideellen Einheit eines in sich
gesetzlichen Tuns zusammen™ (Cassirer 1953a; 104).”

Jede Sprache generiert ihre eigene Auffassungsweise von Welt, mit jeweils
spezifischen und nur fiir sie giiltigen Regeln (vgl. ebd.: 124). Bewusstsein
von Sprache kann somit nicht von seinem Inhalt hergeleitet, sondern allein
in seiner Genese beschrieben werden, weshalb auch der ,,Anfang* aller
Sprachbildung als solcher iiberhaupt nicht zu bestimmen ist.

wAber es ist entscheidend fiir eine anthropologische Sprachtheorie, dafi weder
Kommunikationen noch Symbolleistungen, weder reflektierte, selbstempfundene
Aktivitéit noch auch Intentionen, Hinsichten, Wechsel von Hinsichten usw. der
Sprache allein zugehoren; dies alles sind vielmehr Charaktere der gesamten spezi-

47 _Ihren knappsten und schirfsten Ausdruck erhilt diese Gesamtsicht in der be-
kannten Humboldtschen Formulierung, dal Sprache kein Werk (Ergon), son-
dern eine Tatigkeit (Energeia) sei und dall daher ihre wahre Definition nur
eine genetische sein kénne®, so Cassirer weiter (ebd.: 105).

193

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

fisch menschlichen Wahrnehmungs- und Bewegungsleistungen® (Gehlen: 1993:
278f., Hervorhebungen im Original).

Der Aufbau sprachlicher Farmen

Der Aufbau sprachlicher Formen unterscheidet sich nicht kategorisch von
anderen Formen der Wahrnehmung und der Kommunikation mit der Welt,
so etwa der Gebirde, sie geht aus bereits erfolgten Formenstabilisierungen
hervor und ist, wie diese, immer ,im Werden". Lange Zeit bleiben die
Laute eng an sie begleitende Gebirden verkntipft und lésen sich nur lang-
sam von dieser ,Fixierung®. Mit der allmihlichen Trennung von Gebirde
und Laut kann sich jedoch ein neues Prinzip des geistigen Aufbaus ,,0bjek-
tivieren*, dem Menschen also selbst als geistige Form gegentibertreten, so
Cassirer, weil die Gliederung der Laute nunmehr zum Mittel fir die Gliede-
rung der Gedanken wird, die Gedanken ein immer differenzierteres Organ
gewinnen (vgl. Cassirer 1953a: 132). Der Laut gewinnt seine Freiheit in
dem Zuge, wie er liber die blofie Wiederholung hinausdringt. Er wird fihig,
»[...] als Ausdruck von Bezichungen und formalen Verhiltnisbestimmun-
gen zu dienen [...]* (ebd.: 133). Der Laut bringt etwa Dynamik zum Aus-
druck, was die Gebirdensprache noch nicht in dieser Weise vermochte, also
eine Form, die als solche bislang noch nicht objektiviert, dem Geist noch
nicht zur ,, kommunikativen Bearbeitung™ gegeben war.

In der Sprache erhilt aber auch das Soziale eine ganz neue Bedeutung
wihrend zugleich die Sprache in der Gruppe iiberhaupt zu ihrer besonderen
Bedeutung kommt; aus der Gruppe heraus bezieht die Sprache den treiben-
den Impuls zu ihrer Entwicklung, die Sprache wiederum gibt der Gruppe
ganz neue Moglichkeiten an die Hand. Das Soziale erfihrt durch die
Sprachentwicklung eine grundlegende Neuorganisation. Zum Einen stellt
der ,Brutofen” der Insulation das ,luxurierende Innenklima®, innerhalb
dessen die Entwicklung des Neokortex ebenso wie die Verdnderung der
Kopfimasse, hier aber vor allem entscheidend auch des Rachen-Gaumen-
Raumes und des Kehlkopfraumes vorangetriecben werden (vgl. Claessens
1993: 160) Dann aber tritt die ,,[...] Sprache dem Wesen, das sie spricht, 1.
als ,es selbst® und 2. als etwas Fremdes gegentiber, wobei diese beiden Di-
mensionen teils verstirkt, teils noch kompliziert werden durch die dritte
notwendige, daf3 Sprache auf einen Empfinger treffen mulfl, der sie versteht
und der reagieren kann* (ebd.: 140).

Sprache verklammert immer schon den Einzelnen mit der Gruppe, auf
welchem Niveau sie auch gedacht wird, zugleich dringt sie auf Verkompli-
zierung der Verhiltisse. Thre Bedeutung liegt gerade in dieser Verklamme-
rung, sie setzt damit fort, was schon in allen Organisationsschaltkreisen
angelegt ist, nimlich die relativ flexible, weil immer neu abstimmbare Si-
cherung des erreichten Niveaus. lhre Bedeutung liegt aber auf der anderen

194

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Seite auch darin, dass sie neue Probleme aufwirft und neue Verhiltnisse
objektiviert: ,,Sprachliche Bemiithungen sind [...] trotz ihrer sinnlichen Er-
fassbarkeit in sich lebhaft und hoch abstrakt. Sie schaffen neue Beziehun-
gen und sind eine neue Beziehung zu anderen und dem Sprecher selbst.*"
Drei Thesen miissen dabei zusammengedacht werden. Einmal die Hypo-
these Ludwig Noirés, auf die sich sowohl Arnold Gehlen als auch Ernst
Cassirer stiitzen, dass der Sprachlaut ,[...] in seiner Entstehung der die ge-
meinsame Titigkeit begleitende Ausdruck des erhohten Gemeingefiihls™
(Noiré 1877: 333) ist.” Demnach wird alle gemeinsame Tatigkeit mit Ge-
sang oder Rufen begleitet, das Wort hat sich dann aus dem gemeinsam her-
vorgebrachten und gemeinsam verstandenen Laut entwickelt (vgl. Gehlen
1993: 317, zu diesem Zusammenhang auch 317-320). Wenn der Mensch
dann, wie es Claessens formuliert, als ,,synkenetisch orientiert™ gedacht
wird, er also dazu neige Bewegungen, die er sieht, wenigstens in Andeu-
tungen nachzuahmen, der lautlich untermalte Rhythmus, schon Gesang, den
er erfihrt, ihn zur Bewegung animiert, dann fiihren diese Anfinge der
sprachlichen AuBerungen aus dem Gruppenschutz heraus in die Stirkung
und qualitative Erneverung eben dieses Schutzes hinein:

Mit dem gemeinschafilichen Gesang miissen sich bei diesen Voraussetzungen
die gemeinsamen Bewegungen einstellen, gemeinsamer Tanz, in dem sich .der
kleine Leviathan® zeigt: Mit vielen Beinen, Armen, Képfen und Kérpern zeigt
sich im verbundenen Gesang und Tanz ein menschlicher Insulationsverbund, der
der Umwelt gegeniiber, sich selbst stabilisierend, standhalten kann.” (Claessens
1993: 188).

Zugleich, als dritte hinzuzudenkende These, dringt der Lautausdruck selbst
wiederum auf eine dynamische Abstufung und Untergliederung durch Ak-
zent und Rhythmen hin, wodurch sich ebenfalls neue Formen abzuzeichnen
beginnen. Wenngleich der Laut auf dieser Ebene noch in der rein sinnlichen
Sphire verharrt, ist die Tendenz ihrer Uberschreitung doch in ihm bereits
angelegt: ,,Die blole Interjektion, der einzelne, von einem iibermichtigen
momentanen Eindruck abgedrungene Affekt- und Erregungslaut, geht jetzt
in eine in sich zusammenhingende geordnete Lautfolge tiber, in der der Zu-
sammenhang und die Ordnung des Tuns sich spiegelt [...]" (Cassirer
1953a: 133f). Nun erst sei, so Cassirer, ,,[...] das Material der Sprache so
beschaffen, dass sich an ihm eine neue Form auspriigen kann* (ebd.: 134).
Die Frage nach dem ,Anfang™ der Sprache beantworten Humboldt,
Cassirer, Gehlen und Claessens somit prozessual: Sprache wird in dem Pro-

48 Claessens 1993: 140, Hervorhebung im Original.
49 Vgl dazu auch Gehlen 1993: 317 und Cassirer 1953a: 259.

195

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

zess der Stabilisierung, der Umorganisation und der Erweiterung und damit
auch der relativen Losldsung von vorangegangenen Organisationsformen,
ohne diese jedoch jemals aufzugeben, denn noch das Sprechen oder das Hé-
ren kommt ohne das Substrat, die Residuen dieser Formen nicht aus. Was
Sprache ist, ldsst sich sinnvoll wiederum nicht beantworten, nur die Frage,
wie Sprache wird, ist einer Beantwortung zuzufiihren, und diese Antwort
lduft darauf hinaus, Sprache als eine Form der Verklammerung von Umwelt
und Organismus zu denken, die zugleich das Erreichte im stindigen Ab-
gleich mit allen anderen Formen sichert, aus diesem Abgleich tiberhaupt
erst hervorgeht, und dabei tiber sich selbst langsam aber stetig hinausdringt
und komplexere Organisationsformen hervorbringt, die sich dann sekundir
als zweckmiBig erweisen kdnnen, oder eben nicht. Sprache bleibt Teil eines
tbergreifenden Ganzen, sie entspricht der ,,Beharrungstendenz™ (Ferdinand
Tonnies) der organischen Formen,” ihrem Streben, sich gegen Umwelt ab-
zugrenzen, so wie alle symbolischen Formen dieser Beharrungstendenz ent-
weder entsprechen, oder sie vergehen.

Die mimische, analogische und die symbolische
Ausdrucksform der Sprache

Den Prozess der Sprachentwicklung teilt Cassirer in drei Entwicklungsstu-
fen ein, dies sind die mimische, die analogische und die symbolische Aus-
drucksform. Wihrend die mimische Ausdrucksform nur individuelle und
somit sifuativ einmalige Beschreibungen zuldsst, weil sie sich unmittelbar
auf den sinnlichen Eindruck bezieht, reicht die analogische Ausdrucksform
dartiber hinaus. Der Laut sucht zunichst noch die ,[...] unmittelbare Nihe
zum sinnlichen Eindruck und die méglichst getreue Wiedergabe der Viel-
filtigkeit dieses Eindrucks® (Cassirer 1953a: 139). In der Stufe des analogi-
schen Ausdrucks hat sich bereits ein neues formenbildendes Prinzip
entfaltet. Im Verhiltnis der Laute und den bezeichneten Sinnesinhalten
kristallisiert sich eine Analogie der Form heraus, welche bereits verschie-
dene Erfahrungen miteinander in einen Zusammenhang bringt. Als Beispiel
fir die analogische Phase des Sprachprozesses nennt Cassirer etwa die
Mdglichkeit, durch Nachahmung wahrgenommener Geridusche und deren
Variation Bedeutungsunterschiede zu entfalten. Diese Stufe, auf der erst-
malig Zusammenhinge ausgedriickt werden, geht von Ahnlichkeiten des
sinnlichen Eindrucks, den wahrgenommene Formen hervorrufen, aus. Diese

50 ,Diese Tendenz", so Ténnies, ,,bedingt bei den organischen Wesen die Wehr
gegen Vernichtung, das Streben nach Nahrung, die Arbeit der Emeuerung und
Zeugung. Die Harmonie dieser drei Betitigungen bildet auch den Generalbali
im Leben des Menschen, durch sie bedingt ist das Spiel seiner mannigfachen
Gefithle und Leidenschaften, daher sind auch die Anstrengungen seiner Sinne
und seines Denkens davon abhidngig™ (Tonnies 2002: 128).

196

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Form des Zusammenhangs kann, je nach verbindender Qualitit (etwa der
Form des Geruchs, des Geschmacks, warm, weich etc.), unendlich vielfiltig
sein, sie bleibt jedoch stets an eine nunmehr bereits relativ fixierte bildliche
Verkorperung gebunden (vgl. ebd.: 271f). Dabei folgt die Sprache nicht den
wahrgenommenen ,,Objekteigenschaften”, immer gehen neue Leistungen
der ,subjektiven Sprachphantasie” in die Reihenbildung ein, wirkt Sprache
also schdpferisch, so Cassirer: ,,Niemals wird diese Zuordnung durch blof3e
Wahrnehmungs- oder Urteilsakte, sondern immer zugleich durch Affekt-
und Willensakte, durch Akte der inneren Stellungnahme bestimmt™ (ebd.:
277, Hervorhebung im Original gesperrt). Sprache tritt also ,aktiv* den
wahrgenommenen ,,Dingen” gegeniiber:

[...] sie unterscheidet, wihlt, und richtet und schafft vermoge solcher Stellung-
nahme erst bestimmte Zentren, bestimmte Mittelpunkte der objektiven Anschau-
ung selbst. Diese Durchdringung der Welt der sinnlichen Eindriicke mit den
inneren Mafien des Urteils und der Beurteilung hat zur Folge, dal3 die theoreti-
schen Bedeutungsnuancen und die affektiven Wertnuancen in ihr zundchst noch
standig ineinander iibergehen™ (ebd.; 278)

Doch sorgt die Sprache bereits fiir eine gewisse Beharrlichkeit der entstan-
denen ,Zentren®”, der Attraktoren, die ihre jeweils eigene logische Konse-
quenz und Dynamik entfalten und somit die Bestimmung der Modalitit des
ganzen ,,Organisationszusammenhanges Mensch gestalten. In der analogi-
schen Phase wird die Sphiire des rein individuell-einmaligen tiberschritten,
es erdffnet sich der breitere Gestaltungsraum der Analogie, des nicht mehr
Identischen, dem aktuell Bezeichneten in einer zunehmend entfernten
Weise Entsprechenden.

Anfange der qualifizierenden Begriffsbildung
Oben wurde gezeigt, dass die Sprache sich selbst erst in der Wechselwir-
kung mit allen anderen Formen herausbildet. Dabei triigt sie ihren eigenen
Teil zur Entwicklung der unterschiedlichen Formen bei, ist also insofern
wie alle Technik ,,schopferisch™, man kdnnte auch sagen: produktiv titig.
Die ,,Dinge”, die von der Sprache in Klassen eingeteilt werden, sind vor
dem Akt der Einteilung nicht schon gegeben, sondern entstehen erst in der
Wechselwirkung mit den sich entfaltenden Mdéglichkeiten sprachlicher
Differenzierung. Cassirer wendet sich daher gegen eine vereinfachende
»Abstraktionstheorie®, die den Begrift aus dem Vergleich Gibereinstimmen-
der ,,Dinge” oder Vorstellungen und dem Hervorheben einiger allen ge-
meinsamer Merkmale hervorgehen lisst.

So hat nach Wilhelm von Humboldt jede Sprache ihre eigene ,,innere
Form*, Keine Sprache driickt einfach an sich gegebene Gegenstinde aus,

197

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

immer ist die Wahl der Unterscheidungen und Bezeichnungen durch die
subjektive Auffassung der Gegenstinde bestimmt. Jede Sprache ist eine
eigene ,Weise der Sinngebung® (vgl. Cassirer 1953a: 256).”" Aus dem
praktischen Tun heraus ziehen sich in Wechselwirkung aller Formen unter-
einander praktisch relevante, bedeutungsvolle Grenzlinien um bedeutungs-
volle Gruppierungen.

wStellt man sich die Gesamtheit der Anschauungswelt als eine gleichformige
Ebene vor, aus der durch den Akt der Benennung fort und fort bestimmte Einzel-
gestalten herausgehoben und gegen ihre Umwelt abgesondert werden, so betrifft
dieser ProzeB der Bestimmung zundchst immer nur einen einzelnen, eng be-
grenzten Teil dieser Ebene. Nichtsdestoweniger kann auf diesem Wege, indem
sich alle diese Einzelkreise aneinanderlegen, allmihlich das Ganze der Ebene fort-
schreitend ergriffen und mit einem immer dichter werdenden Netzwerk von Be-
nennungen gleichsam iibersponnen werden. So fein jedoch die einzelnen Maschen
dieses Netzes auch sein mégen, so ist es doch in sich selbst einstweilen nur locker
gefiigt. [...] Es fehlt [noch, M.V.] an der Méglichkeit, eine Mehrheit und Ver-
schiedenheit von Bedeutungskreisen selbst wieder zu einem neuen, durch eine
einheitliche Form bezeichneten sprachlichen Ganzen zusammenzufassen™ (ebd.:
266).

Auf der ,,Stufe der Konkreszenz" vermag das Bild die Sache vollstindig zu
ersetzen, ist das ,,Wesen* des Bezeichneten im Wort noch unmittelbar ent-
halten, das Wort ist das fiir den Moment mit ihm Bezeichnete (vgl. Cassirer
1953b: 82). Signifikat, nach Ferdinand de Saussure die begriffliche Seite,
die Bedeutung, die etwas Inhaltliches, etwas ,Materielles™ anzeigt, und
Signifikant, der ,,materielle” Gehalt des durch das Zeichen Bedeuteten (vgl.
de Sassure 2001, insbes. 132ff), koinzidieren. Ganzheit muss nicht her-
gestellt werden, die Verklammerung von Subjekt und Objekt ist in jedem
Bild gegeben. Die Stufe der Konkreszenz wird jedoch in Richtung einer
»generischen Allgemeinheit™ iberschritten, wenn die Sprache tiber die reine
Benennung bestimmter Anschauungen hinaus auch Verbindungen zwischen
einzelnen Anschauungen zu benennen beginnt, die dafiir im sozialen Raum
bereits hochgradig stabilisiert sein miissen (vgl. Cassirer 1953a: 266). Ist
ein solches Niveau erst einmal erreicht, kiindigen sich neue Formen als
Bedeutungszentren auch vermittels der Sprache an, nun schon Formen,
deren historischer Charakter sich dem modernen Beobachter entzieht, die
doch auf genau dem gleichen Weg entstanden und ebenso historisch
geworden und mehr oder weniger relativ im Bezug auf andere Formen
stabilisiert sind, wie schon alle anderen vorgingigen Formen.

51 Vgl. dazu auch Wilhelm von Humboldt (Humboldt 1968, hier insbes. 61), auf
den sich Cassirer hier beruft.

198

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Der historische Charakter grundlegender Kategorien

In der Sprache werden, wie schon in allen formenden Handlungen, Einhei-
ten gegen den Fluss der Wahrnehmungen festgehalten, als ,,Sprachbild”
treten dem Einzelnen nun jedoch auch geformte Einheiten entgegen, die
tiber keinerlei anschauliche Merkmale im engeren Sinne verfiigen. Diese
sprachlichen Formen dienen dann wieder als Ausgangspunkt fiir an sie an-
schliefende Reflexionen und Beziehungssetzungen; fiir Cassirer und mit
ihm fiir den gesamten ,,Linguistic Turn® der Geisteswissenschaften wird
Sprache daher zum ,eigentlichen Kristallisations-Mittelpunkt™ (vgl, Cassi-
rer 1975: 135).% Der Begriff fixiert eine bestimmte Perspektive, so Cas-
sirer, und hebt diese so aus dem Strom des zeitlichen Werdens heraus.
Hierzu muss die ,,Totalerscheinung™ in einem einzigen Moment ,,zusam-
mengedringt” sein (vgl. ebd.: 133), miissen ausgezeichnete Punkte aus dem
Strom des Ganzen herausgehoben werden. Zuletzt ist es also wieder ,,[...]
ein und dieselbe fundamentale Leistung [...], kraft deren der Geist sich zur
Schopfung der Sprache, wie zur Schopfung des anschaulichen Weltbildes,
zum ,diskursiven® Begreifen der Wirklichkeit wie zu ihrer gegenstiindlichen
Anschauung erhebt™ (ebd.: 136, Hervorhebungen im Original gesperrt).
Einige dieser erst iiber die Sprachform auf deuilichere Fixierung drin-
genden Formen sind nun detaillierter darzustellen, weil sie fiir den moder-
nen Menschen grundlegende Kategorien bilden, weil an ihnen aber vor
allem der symbolisch-formale, schliefllich also der soziale Charakter selbst
noch der wissenschaftlichen Grundbegrifte aufgezeigt werden kann. Diese
Kategorien miissen gerade in threm historischen, unabgeschlossen liber sich
hinaus verweisenden Charakter begriffen werden, denn dieser ist es, der
ihre ganze Bedeutung ausmacht. Ohne diese Bedeutung verlieren die Kate-
gorien ihren Sinn, verlieren sie sich selbst, und das bedeutete fiir den
Menschen Verlust seiner grundlegenden Sicherheiten, Verlust letztlich auch
von sich selbst. Dies wird exemplarisch entlang der Rekonstruktion des
Prozesses der Kristallisation der Formen des Raumes, der Zeit und des da-
mit verbundenen Geschichtsbewusstseins, der Zahl sowie des Selbst- und
Gruppenbewusstseins eingehender begriindet. Dies muss exemplarisch ge-
schehen, weil einerseits selbstverstindlich Vollstindigkeit unmdglich zu er-
reichen ist, weil aber ohnehin im Sinne der Gesamtargumentation dieser
Arbeit sich nur ein Teil dem Beobachter zeigt, wihrend doch Wesentliches,
was dem sich Zeigenden transzendental, als dessen Bedingung zugrunde

52 In diesem Sinne auch Arnold Gehlen: ,Auf diesem Hintergrund des Ge-
samtfeldes menschlicher entlasteter Umgangserlebnisse werden sich einzelne
Zentren gleichsam verdichteten Sprach- und Handlungserlebens bilden, von
denen die weitere Entwicklung der Sprache in erster Linie ausgeht [...]*
Gehlen 1993: 320.

199

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

liegt, sich der Beobachtung entzieht. Das, was sich hier als symbolische
Formen beobachten lisst, hat keinerlei Substanz. Was dafiir letztlich ent-
scheidend ist, dass sich etwas zur symbolischen Form stabilisiert, dass es
sich schlieBlich derart verdichtet beobachten lisst, lisst sich prospektiv
nicht sagen. Entscheidend ist vielmehr, dass das, was sich zeigt, nur ist,
weil 1thm umfassende, sich mehr oder weniger verbergende Bedingungen
zugrunde liegen. Diese Bedingungen sind konstitutiver Bestandteil des sich
Zeigenden, und kénnen doch nur erahnt werden. Sie aber zu verneinen,
muss schliefilich auch zur Erosion des sich Zeigenden fiihren.

Raum, Zeit, Geschichte und Zahl
Der Sprache kommt bei der Stabilisierung der rdumlichen Welt eine ent-
scheidende Bedeutung zu. Zwar muss ein Gefiihl von Riumlichkeit schon
lange (durch alle anderen stabilisierten Formen vermittelt) gegeben gewe-
sen sein, iiber ein solches verfiigt allemal schon das Tier. Die Sprache leitet
nun jedoch von dieser ,,blofen Riumlichkeit* iiber zum Raum als systema-
tischer Einheit (vgl. Cassirer 1975: 173). Die Wahrnehmungswelt begegnet
dem Menschen schon riumlich — freilich durch ihn selbst — gegliedert, be-
vor er diese Gliederung differenzierter fixiert, etwa in Nihe und Ferne,
oben und unten, in Himmelsrichtungen usw. So wurzeln denn auch die ers-
ten ,Raumwdorter” in der sinnlichen Ausdruckssphire, im mimischen Aus-
druck. Bei einmaligen Gelegenheiten zunichst eng an das gekennzeichnete
Ereignis gebunden, machen sich erste Analogien bemerkbar. Im Sinne der
Organprojektionsthese Ernst Kapps (vgl. Kapp 1978) vermutet Cassirer,
dass hierbei die Unterscheidung der Gliedmalien des eigenen Kérpers dem
Menschen als urspriingliche Koordinationsebene diente. Zunichst durch
vokale Gesten geordnet, dringt beispiclsweise der Abstand zwischen beiden
Hianden immer stirker zu Bewusstsein. Konzentrisch breiten sich die ein-
mal stabilisierten Raumbeziehungen nach dem Vorbild des eigenen Kérpers
auf immer entferntere Eindriicke aus (vgl. Cassirer 1953a: 159.) Mit der
sprachlichen Fixierung der ersten Ausdrucksmittel fiir riumliche Unter-
scheidungen sind nun die einzelnen Orte nicht mehr blof durch rein ,[...]
qualitative und fithlbare Charaktere voneinander geschieden; sondern es
treten in ihnen bestimmte Relationen des .Zwischen®, der riumlichen
Ordnung auf” (Cassirer 1975: 177), die zugleich beide Orte miteinander
tiber einen Malstab, ein ,tertium comparationis”, miteinander verkniipfen.
In den ersten rdumlichen Fixierungen ist auch die Form der Zeit bereits
angelegt. Die Fixierung der rdumlichen Differenzierungen dringt zuneh-
mend auch auf die Wahrehmung, also den Eindruck der mit der Distanz
verbundenen Dauer, die man z.B, fiir das Zuriicklegen einer ausgedriickten,

53 Siehe zur Organprojektionsthese auch S. 180 FN 32,
200

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

also bezeichneten Wegstrecke bendtigt. Wie beim Raum erscheinen auch
die zeitlichen Bedeutungsunterschiede zunichst als Eigenschaftsunter-
schiede. Auf dieser ersten Stufe ist nur zwischen einem ,Jetzt* und ,,Nicht-
Jetzt" unterschieden. Daran schlieBe eine zweite Stufe an, so Cassirer, auf
der bestimmte zeitliche Unterscheidungen beginnen, sich gegeneinander
abzuheben: die vollendete Handlung von der unvollendeten, die davernde
von der voriibergehenden usw. (vgl. Cassirer 1953a: 174). Die Form der
Zeit stabilisiert sich also erst langsam gegen den Strom der mannigfaltigen
Ereignisse, erst allmihlich hebt sie sich aus dem allgemeinen und unbe-
stimmten Hintergrund hervor: aus diesem Zusammenhang heraus und somit
stets symbolisch auf ihn verweisend, wird Zeit zur relativ von anderen ab-
gegrenzten Form mit eigenen, stets unscharfen Konturen. Auch hier kommt
der Sprache die Bedeutung zu, dass sie durch begriffliche Fixierung Formen
veranschaulicht, die als solche abstrakt bleiben. Die stabilisierende Kraft
der begrifflichen Fixicrung macht erst den Wandel von der reinen ,.Ichzeit”
zur Zeit als metaphysischer Kategorie der Substantialitit méglich (vgl.
Cassirer 1975: 197). Fiir den Prozess von der rhythmischen Gliederung des
Zeitablaufes vor dem Horizont ewiger Wiederholung ohne Anfang und
Ende bis hin zur systematischen Gliederung in eine Vergangenheit, ein Jetzt
und eine Zukunft, ist die begriffliche Stabilisierung die Bedingung, die die-
sen Prozess erst ermdglicht, zugleich gelangt auch der Begriff selbst nur im
Prozess dieser Formung zu seiner dem modernen Beobachter sich zeigen-
den Form.

Der Raum und die Zeit als Formen erhalten also ihre in der Anschauung
griindenden Relationierungen und finden fiir diese umfassendere Einheiten,
sie generieren jeweils unterschiedliche Eigenarten der Strukturierung der
Wahrnehmungswelt. Wihrend die riumliche Anschauung noch der reinen
ortlichen Positionierung verhaftet bleibt, Identitit also noch nicht von
Nicht-Identitdt trennt und letztlich das voneinander Geschiedene in einer
neuen Einheit aufgehoben bleibt, setzt die Form der Zeit bereits eine
,Richtung des Sinnes™ (Cassirer 1953a: 178f.). Die Lésung der engen Bin-
dung an den sinnlichen Eindruck ist die Voraussetzung dafiir, Relationen
zwischen den ,,Objekten” bemerken zu konnen. Diese Distanzierung wird
bei rdumlichen Unterscheidungen erleichtert, weil riumlich distanzierte
Objekte doch zugleich ,,sind*, also miteinander als riumliche Objekte eine
Art ,,Metaobjekt™ bilden, so Cassirer. Ihre rdumliche Position beziehen sie
in einer ,neuen” Einheit. ,Die Zeit aber zeigt im Gegensatz hierzu, neben
dem Auseinander und der wechselnden Entfernung ihrer einzelnen Ele-
mente, einen bestimmten einzigartigen und nicht umkehrbaren ,Sinn®, in
dem sie verlduft™ (ebd.: 172). Diese neue Qualitit der Verbindung lidsst sich
aus der unmittelbaren Anschauung nicht ableiten, zeitliche Reihen lassen
sich nur durch Verkniipfungsleistungen bilden. ,,Da die Elemente der Zeit

201

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

als solche nur dadurch sind, daf} das Bewulitsein sie durchlduft und in die-
sem Durchlaufen gegeneinander unterscheidet, so geht eben dieser Akt des
Durchlaufens, dieser ,diskursus, in die charakteristische Form des Zeitbeg-
riffes ein” (ebd.: 170, Hervorhebung im Original).

Mit den Formen des Raumes und der Zeit, die selbst schon enorm vor-
aussetzungsvoll sind, entstehen also neue ,,Vektoren®, die geeignet sind, das
Formensystem, also die Organisationsform des Menschen, grundlegend neu
zu modellieren, wihrend doch weiterhin alle wesentlichen Bedingungen er-
halten bleiben, die das bisherige Organisationsniveau sicherten. Wieder ge-
hen in die neuen Formen ihre Entstehungsbedingungen ein und bleiben
diese Bedingungen in ihnen ,aufgehoben”, weiter bleiben sie aufgeladen
mit einer Vielzahl unterschiedlicher Bedeutungen, die in ihnen zugleich
prasent und angezeigt werden, ohne doch dabei jemals bestimmt zu sein.
Wieder bleibt in ihnen und allen ihnen zugrunde liegenden Formen ein
Verweis auf den unbestimmten Horizont, die erste Umwelt, enthalten, von
dem abzugrenzen ja weiterhin die Bedingung, der Nomos aller Formen ist.

Deutlicher als an anderen symbolischen Formen wird an der Kategorie
der Zeit, dass sie ,,Wirklichkeit™ in jeder Hinsicht und in jedem Augenblick
neu formt. ,,Geschichte® ist als solche nur denkbar, wenn die Formen von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart objektiviert und vergegens-
tandlicht sind, dass sie als ,Raster* fiir die Beschreibung relativ konstant
bleiben. Das Bild von Geschichte kann sich iiberhaupt erst formen, wenn
der Geist die Formen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart fi-
xiert hat, dass er diese als eigenstindige Formen mit Ding-Eigenschaften
vor sich hinstellen, sie vergegenstindlichen kann. Auch das geschichtliche
Bewusstsein als Bewusstsein von der Zeit beruht also auf der Wechselwir-
kung von darstellender Objektivation und sich an dieser orientierender Tat-
kraft, ,,[...] auf der Klarheit und Sicherheit, mit der das Ich im Stande ist,
ein zukiinftiges Sein im Bilde vor sich hinzustellen und alles einzelne Tun
auf dieses Bild zu richten™ (Cassirer 1975: 212, Hervorhebungen im Origi-
nal gesperrt). Und doch bleibt das Bild, das sich dem geistigen Auge als
Form von der Vergangenheit offenbart, in stindigem Wandel, weil die
Wechselwirkung aller symbolischen Formen als solche nicht zur absoluten
Ruhe kommt, und so wandelt sich auch das Bild von der ,,Geschichte* im
Zuge dieser Ausdifferenzierung, Umformung und Uberlagerung aller Orga-
nisationsformen. Auch die Formen des Raumes und der Zeit sind in ihrer
Bedeutung ,,aufgeladen”, sie ,laden” ihre Bedeutung aus ithrem Eingebun-
densein in das System der Formen, aus ihrem Beitrag zur Organisation der
grundlegenden Bedingungen zur Aufrechterhaltung der Grenze zur ersten
Umwelt. Damit verindern sie die Bedeutung aller anderen Formen zu je-
dem Zeitpunkt, wihrend sie zugleich Bedeutungen relativ stabilisieren.

202

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Noch eine Kategorie, neben der des Raumes und der Zeit und des mit
beiden Formen eng verbundenen Geschichtsbewusstseins, ist hier anzufiih-
ren, denn mit der Zahl ist, so Cassirer, eine dritte Kategorie im Werden, die
ebenfalls als Folge der Entwicklung der Form der Sprache grundlegenden
Einfluss auf das Gesamtsystem, auf die Form des Menschen schlechthin
ausiibt. Auch die Form der Zahl baut sich erst sukzessive aus ihren einzel-
nen Momenten auf (vgl. Cassirer 1953a: 186), die Zahlbegriffe sind zu-
nichst ,reine mimische Handbegriffe oder sonstige Korperbegriffe™ (vgl.
ebd.: 187). Cassirer sieht die Entstehung erster Zéhlworte, wie die der ers-
ten Raumworte, an kérperliche Differenzierungen gebunden. Auch sie lei-
ten sich unmittelbar aus nun bereits vorgefundenen Differenzierungen ab,
so etwa aus der Anzahl der eigenen Finger. Doch bereits in den ersten
Zahlwértern ist eine neue ,,Modalitit™ angelegt, eine grundlegende Umor-
ganisation aller Wahrnehmungsformen: ,,Das Moment der Vielheit geht
hier in das Moment der Einheit, das der Sonderung in das der Verkniipfung,
das der durchgingigen Unterscheidung in das der reinen Gleichartigkeit
tber” (ebd.: 186). Auch wenn zunichst die Mannigfaltigkeit der dinglichen
Besonderheiten noch im Akt des Zihlens beim Durchlaufen der eigenen
Finger enthalten bleibt, ist doch darin bereits ,[...] eine ganz bestimmte
Ordnung, eine Reihenfolge des Ubergangs vom einen zum anderen Glied

[...]" (ebd.: 189f) enthalten:

»Der Geist beginnt, indem er die sinnlichen Objekte nicht lediglich nach dem, was
sie einzeln unmittelbar sind, sondern nach der Art, wie sie sich ordnen, erfalt, von
der Bestimmtheit der Gegenstinde zur Bestimmtheit der Akte fortzuschreiten:
und an diesen letzteren, an den Akten der Verkniipfung und Sonderung, die er in
sich selbst ausiibt, wird ihm zuletzt das eigentliche und neue, das ,intellektuelle®
Prinzip der Zahlenbildung aufgehen* (ebd.: 190).

Voraussetzung fiir die Herausbildung dieses neuen Prinzips sind die For-
men des Raumes und der Zeit. Immer bleibt die Herausbildung der Zahl an
die Grundformen der Anschauung, den Raum und die Zeit, gebunden

verindert sich eine dieser Formen, veridndern sich auch alle anderen und
vice versa. Die Unterscheidung der riumlichen Objekte fithrt die Sprache
zum Ausdruck der ,kollektiven Vielheit”, die Unterscheidung zeitlicher
Akte fiihrt die Besonderung und Vereinzelung zum Ausdruck. Die ersten
Zahlwérter gehen aus diesen zwei Grundrichtungen hervor, es kommt zu
Klassenbildungen und Einteilungen, jedoch gibt es noch kein allgemeingiil-
tiges Prinzip, das die Klassen miteinander verbindet. Jede Klasse zihlbarer
Objekte bleibt an ihren konkreten Kontext gebunden, nur in ihm sind sie
tiberhaupt als Klasse verbunden, aus ihm erhalten sie ihre Bedeutung. So ist
auch die Geschichte der Zahl nur genetisch zu rekonstruieren, denn wie in

203

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

den Anschauungsformen des Raumes und der Zeit ist auch in der Zahl zu-
néchst noch nicht erkennbar, in welche besondere Richtung sie sich entfal-
ten wird. Einfache lautsprachliche Rhythmisierungen erwiesen sich
sekundiir als funktional fiir die Organisation des gréfler werdenden Zusam-
menhanges (vgl. ebd.: 201f)), so dass sie selbst in dieser Bedeutung zur
Form wurden, als symbolische Form sich stabilisierten. Auch die ersten
Zahlformen erweisen sich in diesem Sinne sekundir als erfolgreich, sie ,,lu-
xurieren” die Organisation des Gruppen-Organismus, und dringen damit
auf Stabilisierung, Differenzierung und Erweiterung der Form. Allen geisti-
gen Formen ist gemein, dass sie korrelative Einheiten herstellen. Immer
werden diese Elemente als Ausdruck und Ergebnis eines Zusammenhanges
zu einer symbolischen Form zusammengefasst. Thre jeweilige Entwick-
lungsrichtung jedoch hidngt ganz von den Bedingungen ab, die sich in
jedem Augenblick aus dem Zusammenspiel aller Formen untereinander neu
gestalten.

Ichbewusstsein und Gruppenbewusstsein

Zu homogenen Zahlausdriicken findet die Sprache also erst sehr spit, zu-
niichst muss sie sich iber den Weg der Klassen- und Relationenbildung aus
den heterogenen Anschauungsverhiltnissen lgsen.

»Wie die Zahl den Charakter der ,Gleichartigkeit® erst dadurch erlangt, dal} sie
sich fortschreitend aus einem Dingausdruck in einen reinen Beziehungsausdruck
wandelt — so gewinnt allméhlich auch die Einfachheit und Einerleiheit der Ichbe-
ziechung den Vorrang vor der Vielfiltigkeit der Inhalte, die in diese Beziehung
eingehen konnen™ (Cassirer 1953a: 231).

Das Ich bildet sich nun zunehmend zur ideellen Mitte, in der alle Zustands-
und Relationenbestimmungen durch die personale Form des verbalen
Ausdrucks zusammenfinden (vgl. ebd.: 232) doch bleibt diese Mitte ein
Prozess, selbst eingebunden in die korrelative wechselseitige Hervorbring-
ung der Kategorien der Beharrung und der Verinderung. Sie ldsst sich
allenfalls als ideeller Fixpunkt beschreiben, der selbst als Bedingung und
Resultat an der weiteren Formenbildung (vgl. ebd.: 235) und damit der
Verklammerung von Organismus und erster Umwelt Anteil hat.

Das Ich als beobachtete Form kann also zum ideellen Fixpunkt nur
vermittels der Sprache geworden sein (was nicht heilit, dass Sprache allein
bereits hinreichende Bedingung gewesen ist), die neue Formen des Ineinan-
dergreifens des subjektiven und des objektiven Daseins, also der Verklam-
merung von Organismus bzw. Gruppe und Umwelt objektiviert. Die
Sprache erschafft [...] gleichsam ein Mittelreich, durch welches die For-
men des Daseins auf die des Tuns, die Formen des Tuns auf die des Daseins

204

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

bezogen und beide miteinander zu einer geistigen Ausdruckseinheit ver-
schmolzen werden™ (ebd.: 225). In dieser Betrachtung wird die Sprache zu
einem ,,[...] Vehikel in jenem grofien Prozefl3 der Auseinandersetzung zwi-
schen .Ich® und .Welt', in dem die Grenzen beider sich erst bestimmen und
abscheiden [...]" (ebd.: 237). Die Form der Sprache lisst sich daher nicht
als statische Seinsform, sondern allein als dynamische Form fassen, denn
die Bezeichnung richtet sich nicht auf einen gegebenen Gegenstand, viel-
mehr ist der Gegenstand Folge der immer schirferen ,,Distinktion der Be-
wusstseinsinhalte mittels der sprachlichen Zeichen. Diese schirfere
Distinktion ldsst ,,Welt™ in immer deutlicheren Umrissen erkennbar werden,
als Inbegriff von ,,Gegenstinden®™, ,,Eigenschaften”, ,.Verinderungen®, ,, Ti-
tigkeiten™, ,.Personen®, ,,Sachen®, ,.6rtlichen™ und ,.zeitlichen™ Bezichung-
en, so Cassirer (vgl. ebd.: 238).

Auch die Kategorie des ,,Selbst”, der ,,Person” ist derart Produkt von
Wechselwirkungen und Stabilisierungserfolgen. Zuniichst bildet das Ich mit
seinem Empfinden, Fiithlen und Wollen (vgl. ebd.: 194), mit allen Hand-
lungserfahrungen und relativ stabilisierten Bedeutungsformen als Verklam-
merung von Organismus und Umwelt ein ungetrenntes Ganzes. Als Teil
seiner Umwelt ist es in dieser aufgehoben. Allmihlich bricht dieser
»einténige™ Zusammenhang auf in eine rhythmische Phaseneinteilung, Kri-
tische Ereignisse und Zeiten grenzen Phasen des Vor und Danach vonein-
ander ab, die Kategorien des Raumes, der Zeit und schlieBBlich der Zahl
besetzen diese Phasen der Ich-Entwicklung mit unterschiedlicher Bedeu-
tung. Parallel erhebt sich das Selbst als eigenstindige Form allmiihlich aus
der Gebundenheit im Strom der Eindriicke. Die Form des Selbst gewinnt
eigenstiindige Bedeutung, indem ihr, wie den unterschiedlichen Himmels-
richtungen, spezifische ursichliche Krifte zugeschrieben werden.

Das Ich als objektivierte symbolische Form kristallisiert sich in einem
langen Prozess heraus und seine ganze Beschaffenheit ist das Ergebnis die-
ses langen Prozesses, der niemals zu einem Abschluss gelangt. Das Ich ist
das Ergebnis der Wechselwirkung aller symbolischen Formen im Prozess
ihrer Stabilisierung, in ihre Form geht der ganze symbolische Gehalt, also
der Verweis auf diese ganze Geschichte als ,,Surplus™ mit ein. Das Selbst
als symbolische Form konstituiert sich als spekulativer Gedanke® in einem
langen Prozess der Losung aus dem dichten Bezichungsgeflecht praktischer
Erfahrungen, die selbst als symbolische Formen die ganze Wahrnehmung
strukturieren. Wie alle anderen Formen richtet sich das Ich als Form aus auf

54 So heiBit es bei Cassirer: Das ,,[...] Ich selbst [ist, M.V.] zuletzt nichts anderes
als [...] ideelle Mitte. Es ist kein eigener vorstellbarer oder anschaulicher In-
halt, sondern, mit Kant zu reden, lediglich dasjenige, ,worauf in bezug Vor-
stellungen synthetische Einheit haben* (Cassirer 1953a: 2321.).

205

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

die Bedeutung, die ihm im Ganzen des Organisationsprozesses immer
schon zukommt, so wie es aus dieser Bedeutung erst hervorgeht bzw.
hervorgegangen ist.

Der Ausbildung des Ichbegriffs geht, so Cassirer, auch ontogenetisch
ein Zustand der Indifferenz voraus, in dem ,Ich™ und ,Mein®, ,,.Du* und
»Dein” noch nicht voneinander geschieden sind (vgl. ebd.: 226ff)). Nur in
dem Bezug auf die zentrale Bezugseinheit des eigenen Korpers ist die Be-
stimmung eines Gliedes als zum Korper als Ganzes gehoriges moglich, der
wiederum nur im Bezug zu den ihn hervorbringenden Formen seine Ganz-
heit herstellt, die ihre Bedeutung letztlich aus dem Bezug zur ersten Um-
welt, zur Ganzheit erster Ordnung also beziehen. In gleicher Weise verhilt
es sich auch bei der Stabilisierung des Ich als symbolische Form in Bezug
zur ersten Ganzheit. Diese Beziehung zur Bezugseinheit zeichnet die Aus-
differenzierung aller Formen aus. So bleibt, etwa in der Bezeichnung von
Verwandtschaftsverhéltnissen, der Bezug auf das Ganze der Unterschei-
dung in Formulierungen wie ,mein” Vater, ,deine” Mutter bestehen. Die
Sprache und alle sie einbettenden symbolischen Formen spinnen ein Netz
solcher Beziehungsklassen, von ,,Verschmelzungen des Nominalausdrucks
mit dem Possesivpronomen®, und teilen das Ganze zu einer vielschichtigen
Stufung des ,,Objektiven”, je nach der grofieren ,,Nihe™ oder ,Ferne™ zum
»lch®, oder nach der Zugehdrigkeit zu einer bestimmten ,,Zahlenklasse™
(vgl. ebd.: 229), letztlich nach der Bedeutung fiir den Erhalt der Unter-
scheidung von Form und Umwelt, ein,

Die Bedingungen, die zur Stabilisierung der Form der Gruppe gefiihrt
haben kénnten, wurden oben bereits besprochen. Auch klang schon mehr-
fach an, dass ein ,unbewusstes Bewusstsein® von der Notwendigkeit der
Gruppe fiir den Erhalt des Einzelwesens immer schon vorhanden, dieses
tiberhaupt Bedingung der weiteren Entwicklung zu gréBeren Zusammen-
hingen gewesen sein muss. Von diesem vorbewussten ,,Geflihl* hebt sich
allmihlich auch eine objektivierte symbolische Form, ein Bewusstsein der
Gruppe selbst ab. So wie die Formen des Raumes, der Zeit, der Zahl und
des Ichbewusstseins nicht unvermittelt hervortraten, so kristallisiert sich
auch die Form der Gruppe in einem langen Prozess vermittelt Gber objekti-
vierte Formen heraus. Das Wir-Erlebnis wird zuerst realisiert, etwa durch
gemeinsamen Gesang, Tanz usw., wie oben bereits erwihnt, bevor es dann
»zur Kenntnis* genommen wird.

wDer objektive Begriff ,unsere Gruppe® ist [...] viel frither in diesem mimischen
Vollzug ins Bewusstsein gehoben, als abstrakt gedacht worden. Er geht weit tiber
jedes blofl emotionale oder im direkten, gemeinsamen Verhalten erreichbare Wir-
Erlebnis hinaus und gehort einer Reflexion héheren Grades an [...]* (Gehlen
1993: 470).

206

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Die Gruppe wird erlebt, indem sie etwas anderes ist, das Bewusstsein von
ihr kommt indirekt zustande, in dem sich alle in einem selben Auferen
identifizieren, in dem ihr Bewusstsein einen gemeinsamen Schnittpunkt
findet, so Gehlen. Dieses Thema wird die Untersuchung noch weiter be-
schiftigen, wenn im Folgenden weitere Formen besprochen werden, die die
Organisationsform des Menschen begleiten und beeinflussen. Das Grup-
penbewusstsein kann ebenso wenig wie die Form der Zeit abschlie3end be-
stimmt werden, es bezieht seine Form aus dem Zusammenhang aller
Formen und ist nur in diesem Zusammenhang ,gegeben®. Entsprechend
veriindert sich das Bewusstsein, ob das der Gruppe oder des Einzelnen,
stindig.

Komplexitatssteigerung und neue Techniken der
Reduktion von Komplexitat

Wie alle symbolischen Formen dringt auch die Sprache, wie oben gezeigt,
auf neue Wahrnehmungsformen, die erst durch sie zur Anschauung gelan-
gen und sich nur durch Sprache zu relativen Stabilititskernen im Prozess
der symbolischen Formung entwickeln kénnen. Doch ist Sprache eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung, um die auf ihr aufbauenden
Formen umfassend erkliren zu kénnen. Eine nur auf die Entwicklungslinien
von Sprache und anderen ,,Techniken™ gerichtete Betrachtung vermag nicht
die tatsichliche Komplexitit der Entwicklung zu erfassen, sie nihme nur
das, was sich recht offen zeigt in den Blick, nicht jedoch die komplexen
Wechselwirkungen, die sich insgesami ergeben. Dieser sich anzeigende,
beobachtbare Zusammenhang zeigt nur einen Ausschnitt der Entwicklung.
Entsprechend muss die Kategorie des Symbolischen erneut hervorgehoben
werden, mit der der Tatsache Ausdruck verlichen wird, dass das Beobacht-
bare nur symbolisch fiir die komplexen Entwicklungen steht, die sich tat-
sichlich vollziehen, in die das Beobachtbare stets eingebettet bleibt, von
deren Ganzheit sich ein Beobachter jedoch keinen exakten Begriff zu ma-
chen vermag.

Das, was Sprache ist, ldsst sich nicht in der Untersuchung der Sprache
ergriinden, ihr Wesen erkldren zu wollen, bedeutete notwendig, alle Bedin-
gungen mit einbezichen zu miissen, die der Sprache erst ihre Form geben,
offensichtlich — vor dem Hintergrund der Unzugiinglichkeit des Ganzen
erster Ordnung — ein aussichtsloses Unterfangen. Eine Anniherung, ein
Verstehen der Bedeutung der Sprache aber erfordert zumindest, sich stets
gewahr zu bleiben, dass immer noch mehr in die Sprache hineinspielt, als
ein Beobachter zu beobachten vermag. Der Charakter grundlegender Kate-
gorien wie der des Raumes, der Zeit und der Zahl ldsst sich nicht begreifen,
wenn man sie aus ihrem Entstehungszusammenhang heraus isoliert be-

207

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

trachtet. Was Zeit ist, hiingt von der Konstellation des Gesamtsystems der
symbolischen Formen ab, die der Zeit erst ihre Form zuweisen. Der Raum
ist als Kategorie in jedem Augenblick innerhalb dieses dynamischen For-
mensystems etwas anderes, allein die hochgradige Stabilitit dieses Systems
lisst den Raum als ebenfalls hochgradig stabile Form erscheinen. Die Zahl
hat eine lange Geschichte, ihre Bedeutung hiingt ab von allen anderen For-
men, die sich in einem dynamischen Flieigleichgewicht zu einem gegebe-
nen Zeitpunkt zueinander verhalten und die erst der Zahl ihre Form
zuweisen, die sich einem modernen Beobachter als eigenstindiges ,.Objekt*”
darstellt. Keine dieser Formen ist jeweils fiir sich, alle Formen aber bedeu-
ten etwas vor dem Hintergrund des von einem Beobachter insgesamt sym-
bolisch begriffenen Zusammenhanges, durch den hindurch er sich selbst im
Leben erhilt.

Neben diesen derart stabilisierten Formen, die sich als Techniken des
Lebens besonders hervortun und die dem modernen Beobachter selbst
gleichsam als unverdnderliche ,, Tatsachen™ erscheinen, sind andere Formen
notwendige Bedingung dafiir, dass diese Formen zu dem werden, als was
sie erscheinen. Auch dem modernen Beobachter erscheinen aber nicht alle
Formen gleichermalen ,klar* und transparent, wie die Formen der Zeit, des
Raumes und der Zahl. Das Ichbewusstsein und das Gruppenbewusstsein
sind bereits weniger ,.deutlich® beobachtbar, noch weniger bestimmbar aber
sind solche Formen, die in besonderem Male immer schon Gegenstand so-
ziologischer Forschung sind, wie Rituale, aber auch Macht oder die Frage
nach der ,,Funktion® von Verwandtschaﬁssystemen.55 Solcherart Formen
sind im Folgenden zu skizzieren um damit deutlich zu machen, dass sie —
ebenso wie andere Formen auch — fiir die Entfaltung anderer Formen not-
wendige Voraussetzung sind, dass nur im Zusammenspiel aller Formen
miteinander das bislang erreichte Niveau an Komplexitit gesichert wird und
dass auch die so versteinert erscheinenden Formen von Raum, Zeit und
Zahl sich — zumindest bis an die Schwelle zur Moderne — stindig wandeln,

55 Formen wie Normen, Werte und Ethik entzichen sich selbst noch dem Sozio-
logen weitestgehend, sie verfliichtigen sich nahezu géinzlich. Ihre Untersuch-
ung erforderte einen anderen Rahmen, als dass sie hier ebenfalls detailliert
besprochen werden kénnten, wenngleich sie einzubeziehen wiinschenswert
gewesen wiire. So bleibt allein zu betonen, dass sie — wie alle anderen sich mit
schirferen Konturen zeigenden Formen auch — genau so bedeutend fiir die
relative Stabilitidt des Formensystems sind, wie etwa die Sprache, das Werk-
zeug, Kategorien wie die des Raumes, der Zeit, der Zahl usw. Raum, Zeit und
Zahl sind nur das, was sie symbolisieren, weil sie eingebettet sind in das Sys-
tem der Formen, also auch von Normen, Werten, von Ethik getragen (vgl. dazu
FN 58 im zweiten Giederungspunkt mit den Hinweisen zu Mark Granovetter
1985 und Amitai Etzioni 2001 als prominentem Vertreter des Kommunitaris-
mus).

208

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

wenn sich nur irgendetwas wandelt, so beispielsweise wenn die Fihigkeit
zur Kommunikation das Jagdverhalten grundlegend umorganisiert und
diese Reorganisation wiederum die Sprache und alle anderen Formen ver-
andert.

Neue Verstandigungsformen und neue Notwendigkeiten

Sprache ermdglicht das ,Be-sprechen™ von vergangenen Wahrnehmungen,
Vergangenheit wird also wiederholt, sie ermdglicht aber auch den Vorgriff
auf Zukiinftiges, etwa bei der Vorbereitung der Jagd (vgl. Claessens 1993:
170). Die Jagd bzw. die Tendenz zur Optimierung des Jagdverhaltens
dringt auf die Ausdifferenzierung des sprachlichen Vermégens. Zunichst
mogen kleinere Zeichnungen u.d. geholfen haben (vgl. ebd.: 172), auch an-
dere ,,materielle” Darstellungen wurden vielleicht genutzt, doch selbst diese
Formen unterstiitzen die relative Fixierung von Evokationen auf eindeutige
Zusammenhiinge, die letztlich zur Sprache fithren. Die sich so in jeder Hin-
sicht andeutende Sprache erhoht die Komplexitit zugleich, die sie reduziert.
Wihrend sie die Jagd als Zusammenhang planbar macht, sie durch die
Maéglichkeit zur Absprache das mdgliche Verhaltensspektrum der Beteilig-
ten einschrinkt, machen sich schon die Folgen dieser Komplexititsreduk-
tion auf ganz anderem Niveau bemerkbar, die wiederum die sprachliche
Entwicklung beeinflussen. So bedeutet die Méglichkeit der Vorbereitung
der Jagd auch die Mdglichkeit der geplanten Variation des Jagdverhaltens,
das immer aber auch ungeplante Variationen hervorruft, die auf die
Ausweitung der Wahrnehmung auf neue Zusammenhiinge dringen. Das
Wahrnehmungsspektrum erweitert sich, wihrend die Jagd ohnehin schon
wzentrifugalen Charakter” hat, weil sie stindig mit abstrakten Ereignissen
wie Verletzung und Tod konfrontiert (vgl. ebd.: 192). Die Verbesserung der
Jagdvorbereitung hat aber auch zur Folge, dass grofiere Jagderfolge erzielt
werden, sich die Uberlebensbedingungen im Insulationszusammenhang
weiter luxurieren und schliefilich die Bevélkerung wichst. Mehr Bevilke-
rung bedeutet dann wieder die Notwendigkeit wachsender Anstrengungen,
die zur Vermittlung der zahlreicher werdenden ,,Spielebenen” notwendig
sind, bis hin zur Ausdehnung des Territoriums, die irgendwann einmal zum
auch feindlichen Zusammentreffen verschiedener Gruppen fithrt (vgl. ebd.:
193££.)* usw.

So miissen die zur Jagd ,,Abgestellten” ihre Erfahrungen mit den
»Nicht-Jagern® kommunizieren, auch hierflir entwickeln sich besondere
sprachliche, aber auch andere Kommunikationsformen: ,,Die Jager singen
vor und nach der Jagd einzeln das Jagderlebnis aufbereitend und beschwo-

56 Die Folgen dieses Aufeinandertreffens zweier Gruppen hat ebenfalls Dieter
Claessens an anderer Stelle detaillierter erortert (vgl. Claessens 1977).

209

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ren sich zusammenschlieBend und diesen Zusammenschluf3 bestitigend™
(ebd.: 192). Dass der Gruppenschutz erhalten werden muss, so wurde oben
bereits argumentiert, ist in der Motivationsstruktur, in dem Bedeutungsge-
halt aller symbolischen Formen tief verankert, so dass jegliche Gefihrdung
dieses Schutzes zu einer erhohten Bereitschaft zur Neuordnung und zur
Stabilisierung ,,neuer” Verhaltensformen gefiihrt haben wird, wobei diese
Formen schon lange in irgendeiner primidren Form vorhanden gewesen
sind. So dringt das ebenfalls tief verankerte ,,Bewusstsein™ von Rhythmik
auf die Stabilisierung von das Gruppenganze bindenden Verhaltensformen.
Das lautliche Untermalen von Titigkeiten wird in der Gemeinschaft ver-
starkt, weil es die Koordination gemeinsamer Titigkeiten positiv beein-
flusst, und es fiihrt bis hin zum Gesang und zum gemeinsamen Tanz, der
dann sekundir wiederum sich als Verstirkung des Gruppenzusammenhan-
ges als zweckmiflig erweist. Damit ist dann bereits das weite Feld der Riten
erreicht.

Ritual, Darstellung und Totem

Im Ritual werden, dies haben bereits Emile Durkheim (1984) und Alfred R.
Radcliffe-Brown (bspw. 1931) gezeigt’’, die Werte der Gemeinschaft
erneuert und bestitigt, Mary Douglas hatte Rituale als Versuch begriffen,
Widerspriichliches aufzuldsen bzw. Gegensiitze zu vereinen (vgl. Douglas
1985: 219f). Doch heifit das nicht, wie es der Gehlen’sche Institutionen-
begriff suggerieren wiirde, dass die Werte konstant, dass die Formen insge-
samt dauerhaft dieselben blieben, dass also die mythische Ordnung eine
unverinderliche wire. Jedes Ritual birgt die Chance auf Mikrovariation, je-
der Beteiligte bringt sich gemill der aktuellen Situation in das Ritual ein
und verdndert damit kaum bemerkbar die Form des Rituals, Diese Variati-
onsfihigkeit macht das Ritual zur ,systemischen™ Technik der stindigen
Anpassung des Gruppenganzen an Umweltverinderungen, noch bevor es
tiberhaupt zu spiirbaren Real-Falsifikationen kommen muss; das normale
Scheitern ist auf dieser Ebene der Mikrophysik des Gruppenorganismus so
minimiert, dass es gar nicht notwendig als Scheitern auffillt. Und dennoch
findet der Abgleich des Organismus mit seiner Umwelt stindig durch alle
Formen hindurch statt; sofern sich Formen als inaddquat gezeigt haben,
werden sie ummodelliert, verworfen, ersetzt usw. So fiithrt die Erweiterung
der sprachlichen Kompetenzen ohne Bewusstsein davon zur Umformung
noch der habitualisiertesten Verhaltensweisen, wihrend diese Umformung
wiederum Einfluss auf die weitere sprachliche Entwicklung ausiibt. Wenn
also iiberhaupt sinnvoll von Komplexititssteigerung gesprochen werden
kann, dann muss diese immer notwendig mit den diese Steigerung erst

57 Siehe dazu beider Werke zusammenfithrend auch Gisela Dombrowsky 1976.

210

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

ermoglichenden, weil Komplexitit wieder reduzierenden, Formen zusam-
mengedacht werden. Wo neue Probleme auftauchen, miissen neue Organi-
sationsformen her, neue Organisationsformen werfen neue Probleme auf
usw. Bedingung fiir diesen multistabilen Wechselwirkungsprozess ist je-
doch, dass sich nichts innerhalb dieses Formensystems derart verhirtet, dass
es dauerhaft aus der stindig stattfindenden Neuausrichtung aller Formen
ausgeklammert bleibt.

Es wurde mit Arnold Gehlen gesagt, dass die Darstellung der Sprache
zuniichst tiberlegen ist, weil sie Ereignisse — vielleicht aufgrund ihres deut-
licheren Symbolcharakters — eindringlicher ,.festzuhalten und relativ sta-
biler an die Handlung zu , koppeln™ vermag. Auch dass diese Verhiltnisse
sich spiter umkehren, darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass Sprache in
ihren Anfingen weit weniger funktional in Bezug auf detaillierte Kommu-
nikation gewesen sein wird als Darstellungen. Erving Goffiman hatte in sei-
nem Klassiker ,,Wir alle spielen Theater die ,.Selbstdarstellung im Alltag™
beschrieben und darin ,,[...] den Begriff der .Darstellung® zur Bezeichnung
des Gesamtverhaltens eines Einzelnen verwendet, das er in Gegenwart einer
bestimmten Gruppe von Zuschauern zeigt und das Einflul} auf diese Zu-
schauer hat (Goffman 1997: 23). Der Einzelne entwickle ,standardisierte
Ausdrucksrepertoires™, um die Darstellungssituation fiir sein ,,Publikum® zu
bestimmen, so Goffman weiter (vgl. ebd.). In der Wechselwirkung mit sei-
nem ,,Publikum stabilisiert der ,,Darsteller ein Formenrepertoire, von dem
er erfahrungsgemil weil, wie das Publikum in etwa diese Verhaltenswei-
sen interpretieren wird. Auf diese Weise konnen sich fein differenzierte
Schaltkreise stabilisieren, in die der Einzelne seinen gesamten Habitus ein-
bringt, die eine viel ,breitere” Kommunikation erméglichen, als es die
Sprache jemals vermag. Lingst schon ist vorab einer differenzierten
Sprachkompetenz der ,.soziale Raum™ derart durchformt. In der Darstellung
und somit auch im Ritual (als der Darstellungsform der Gruppe), ist schon
lange vor der Sprache die Tendenz angelegt, die Anzahl der Wahrneh-
mungsformen zu stabilisieren und immer deutlicher Bedeutungszentren von
anderen Formen abzuheben, die Wahrnehmungswelt sukzessive zu durch-
gliedern und auf Gruppenebene auf neuem Niveau relativ zu stabilisieren.

Mit dem Ritus verringert sich die Anzahl dieser ,,Schablonen™ weiter,
nach denen die Wahmehmungswelt der Einzelnen geformt wird, die Not-
wendigkeit, sich zu verstehen, macht diese Einschrinkung der Variations-
breite auf Gruppenebene viabel. Gegenliber der rituellen Darstellung
bedeutet die Sprache tendenziell die immer weitere Einschrinkung der
Vielfalt und der Breite, die darstellerisch noch kommuniziert werden
konnte: doch tritt Sprache nicht von einem Moment auf den anderen an die
Stelle der Darstellung, sondern erginzt diese zunichst. Erst ganz allmihlich
Hibernimmt* Sprache dann immer weitere Kommunikationsnotwendigkei-

21

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ten ,funktional™ von der Darstellung, entlastet diese dann gleichsam weit-
gehend von diesen Aufgaben, bis die Darstellung schliefilich kaum mehr als
»Kommunikationsform* wahrgenommen wird, was sie aber tatsichlich bis
heute — nicht bloB als ,,Rahmen™ oder als Additivum fiir sprachliche Kom-
munikation — bleibt. Insgesamt erweist sich Sprache fiir die lingste Zeit als
luxurierender Faktor fiir das Gruppenganze, weil sie komplementir (eben
zur Darstellung und allen anderen Formen der stets vermittelten Kommuni-
kation) die bestehenden Kommunikationsformen erginzt; erst viel spiter
fiihrt die Sprache bedeutend zum Abbau darstellerischer Kompetenzen und
damit zu einer tatsichlichen Einschrinkung der Wahrnehmungsvielfalt und
-sensibilitdt, wenn namlich von ihr erwartet wird, sédmtlichen Kommunika-
tionserfordernissen ohne komplementire Ergdnzungsformen entsprechen zu
koénnen, wenn man schlie3lich gar von ihr erwartet, dass sie Welt in ihrem
Sosein definitiv zu begreifen vermag.*®

Zunichst macht Sprache — den Kanon bereits vorhandener, systemisch
stabilisierter ,,Techniken™ ergidnzend — differenziertere Regelungen, wie die
des Tabus, moglich. Das Tabu, so Arnold Gehlen, ,,[...] institutionalisiert
eine ,kritische Situation® im Sinne der Distanzabstufung bis zu einer abso-
luten Distanzgrenze: berlihren verboten™ (Gehlen 1986a: 213). Verbote
werden schon lange Teil der Organisation des Gruppenzusammenhanges
gewesen sein, bevor sich Sprache ausdifferenzierte, auch sie werden lingst
schon ihren Platz im Formensystem gehabt haben, bevor sie sprachlich aus
diesem System heraus ,ausgedriickt® wurden. Sprache aber ermoglichte
dann den viel differenzierteren Umgang und die entsprechende Ausgestal-
tung der Verbotsregeln, die zugleich auch das Sprachsystem regeln: Ver-
boten kann nun — fiir den mit der Sprachkompetenz ausgestatteten Gruppen-
zusammenhang — auch sein, den Namen von etwas auszusprechen, zu be-
stimmten Zeiten bestimmte Formeln zu verwenden usw.

Auch das Totem ist als darstellende Handlung schon frither angelegt,
wenngleich es seine umfassende Bedeutung wohl erst parallel zur sprachli-
chen Differenzierung erlangt. Das Totem, das fiir das ,,mythische™ Denken
von zentraler Bedeutung ist, stiitzt das Einzel- und Kollektivbewusstsein in
der zweiten Umwelt gegen die erste Umwelt ab. ,,Es geht um eine Legitimie-
rung und auch Legalisierung (inhaltliche und formale Rechtfertigung) von
Verhalten und Daseinszustinden durch Anlehnung ,an Etwas™ (Claessens
1993: 205). Das Totem gewinnt im Zuge der durch Sprache und andere For-

58 Die Erwartungen an Sprache haben sich freilich im Verlauf der okzidentalen
Philosophiegeschichte immer wieder verdndert, doch kann wohl behauptet
werden, dass niemals von ihr so viel erwartet wurde, wie im 20. Jahrhundert.
Differenziert und aufschlussreich arbeitet die Schrift von lan Hacking die
Bedeutung der Sprache fiir die Philosophie™ (so der Buchtitel) auf (vgl.
Hacking 1984).

212

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

menentwicklungen hervorgerufenen Differenzierungen an Bedeutung als
Mechanismus zur Reduktion der entstehenden Komplexitit innerhalb des
Gruppenzusammenhanges (durch Verortung des Einzelnen innerhalb des
emergenten Gruppenganzen, vgl. Durkheim 1984: 146ft), es sichert zudem
den ,,Kontakt™ des Gruppenganzen — also der zweiten Umwelt — zur ersten
Umwelt, zugleich erméglicht es erst die Entfaltung von Komplexitit bzw.
deren Weiterentwicklung. Es ist die addquate ,,Technik®, die sich nur in der
unlésbaren Korrelation mit der durch sie ermdglichten Entwicklung
entwickeln kann.

Diese Technik kann daher, und das gilt es hier zuniichst nur zu zeigen,
nicht losgeldst aus ihrem Entstehungszusammenhang verstanden werden.
Totem und Tabu sind nicht fiir sich allein stehend ,,Kategorien™, die unab-
hingig von ihrem Entstehungszusammenhang zu bestimmten ,,Zwecken™
eingesetzt werden, sondern lediglich als von einem Beobachter beobachtete
Formen zu verstehen, die genau den Zweck erfiillen, den sie erfiillen, ohne
dass dieser Zweck jemals abschlieffend bestimmbar wire. Seine Bestim-
mung erforderte die umfassende Beschreibung des gesamten Zusammen-
hanges symbolischer Formen, deren Modalitit sich zu jedem Zeitpunkt neu
gestaltet. So kommt Sprache nicht als fertiges Kommunikationssystem {iber
den Menschen, sondern als sich stabilisierende und gegeniiber anderen
Formen erst Konturen entfaltende Form unter anderen und in Ergénzung zu
anderen, bringt sie selbst den Menschen mit hervor, Sprache ist nicht, Spra-
che ist in stindigem Werden. Rituelle Formen sind nicht, ithnen kommt
keine objektive, entlang definierbarer Merkmale bestimmbare, von anderen
Formen deutlich geschiedene Existenz zu; sie verindern sich stindig und
erbringen ihren Beitrag, der vermittelt iiber das komplexe System der For-
men an ginzlich anderer Stelle bedeutend sein mag, ohne diese Bedeutung
7zu offenbaren. Beobachtbar ist stets nur ein unbestimmter, sich vor anderen
Formen hervorhebender, fiir das Uberleben des Menschen bedeutungsvoller
Zusammenhang, die Grenzen dieses Zusammenhanges aber erstrecken sich
stets ins unbestimmte Ganze.

Hierarchie und Macht

Auch der Form der Macht fehlt es an irgendwie bestimmbaren Grenzen.
Der in der gegenwiirtigen soziologischen Diskussion besonders wirkmich-
tige Michel Foucault hat sich ausfiihrlich mit der Frage nach der Macht be-
schiftigt. Insbesondere in seiner spiteren Phase tendierte er zu einer durch
und durch relativistischen Konzeption von Macht. So sagte er in einem Ge-
sprich auf die Frage nach seinem Verstindnis von Macht:

.Die Macht gibt es nicht. [...] Die Idee, dali es an einem gegebenen Ort oder aus-
strahlend von einem gegebenen Punkt irgend etwas geben konnte, das eine Macht

213

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ist, scheint mir auf einer triigerischen Analyse zu beruhen und ist jedenfalls auBer-
stande, von einer betrichtlichen Anzahl von Phiinomenen Rechenschaft zu geben™
(Foucault 1978b: 126, Hervorhebung im Original unterstrichen).

Foucault betont dagegen den prozessualen Charakter machtvoller Praktiken

und ,, Technologien*:>

.Die Rationalitét der Macht ist die Rationalitit von Taktiken, die sich in ihrem be-
schriinkten Bereich hdufig unverbliimt zu erkennen geben — lokaler Zynismus der
Macht —, die sich miteinander verketten, einander gegenseitig hervorrufen und
ausbreiten, anderswo ihre Stiitze und Bedingung finden und schliefilich zu Ge-
samtdispositiven fithren: auch da ist die Logik noch vollkommen klar, kénnen die
Absichten entschliisselt werden — und dennoch kommt es vor, dall niemand sie
entworfen hat und kaum jemand sie formuliert: impliziter Charakter der grofien
anonymen Strategien, die, nahezu stumm, geschwiitzige Taktiken koordinieren,
deren ,Erfinder® oder Verantwortliche oft ohne Heuchelei auskommen® (Foucault
1999: 116).

So zeichnet Foucault ein Bild von der Macht als Phinomen zwischen den
Polen ,sehr verfestigt” und dadurch ,,vollkommen klar* erkennbar auf der
einen und ginzlich sich ins Unbestimmte verfliichtigend, implizit, nahezu
stumm, kaum oder gar nicht mehr wahrnehmbar auf der anderen Seite. Die
anthropologische Perspektive gehort dagegen tendenziell eher zu jenen
Konzeptionen, die Foucault gerade kritisiert, die dazu neigen, Macht ob-
jektbezogen und damit auf den Pol des mehr oder weniger offensichtlichen
beschrinkt zu denken, sie letztlich einem ,.stirkeren* zuzuschreiben, der
idealer Weise schon aufgrund seiner ,,physischen®, sprich ,biologischen
Krifte” iber grofere ,Machtchancen™ (i.S. Max Webers Definition®)
verfiigt, als der korperlich Schwichere.

Doch lisst sich der Machtbegriff eben, wie bei Foucault angelegt, auch
anthropologisch symmetrisch denken, vorab aller Werturteile, die erst der
moderne Beobachter in spezifische Machtformen legt, der damit ihren be-
sonderen Charakter einerseits hervorhebt, andererseits jedoch gerade ihre

59 Vgl. dazu auch die insgesamt empfehlenswerte, von Marcus S. Kleiner
(Kleiner 2001) herausgegebene Einfithrung in das Denken Michel Foucaults
und darin besonders den Beitrag von Andrea Seier (Seier 2001) zur Macht.
Auch die Einfilhrung in das ,vagabundierende Denken® Foucaults, die
Frangois Ewald als Einleitung in die unter dem Titel ,,Dispositive der Macht™
erschienene Aufsatzsammlung (vgl. Ewald 1978) geschrieben hat, ist zum
Einsteig in die Machtfrage bei Michel Foucault zu empfehlen.

60 Die Webersche Definition lautet: ,,Macht bedeutet jede Chance, innerhalb
einer sozialen Bezichung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch-
zusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht™ (Weber 1984: 89, Hervor-
hebung im Originai).

214

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Undurchschaubarkeit mitproduziert. Auch Macht ldsst sich als Organisati-
onsprinzip beobachten, das sich evolutionir als viabel erwiesen hat (so auch
der ,spite” Foucault, der die ,,produktive Seite der Macht hervorhob®), als
,Technik* also, die seit jeher einen Beitrag zum Uberleben der menschlichen
Form leistet, die also die lingste Zeit gegeniiber einer sich an ethisch-
normativen Kriterien orientierenden Bewertung indifferent war. Wie alle
Objektivierungen, alle Vergegenstindlichungen ist auch Macht zunéchst ein-
mal wertneutral.”’ Macht ergibt sich aus den Notwendigkeiten komplexer
werdender Zusammenhinge systemisch, z.B. im Zuge der Jagd, wie Dieter
Claessens plausibel begriindet. Sie ist schon immer in irgendeiner sich ver-
flichtigenden Form anwesend, nimmt dann irgendwann eigenstindige
Form an; erst viel spater wird sie zum Problem, zum Faktum, zur ,drgerli-
chen Tatsache™ (Ralf Dahrendorf, vgl. 1977: insbes. 17 ff.). Dies lisst sich,
das Beispiel beibehaltend, abermals an der Jagd skizzieren.

Die Jagd wird irgendwann nicht mehr allein rituell darstellend verarbei-
tet, sie wird der sprachlichen Entwicklung entsprechend auch besprochen
werden. Immer werden sich auch besondere Verhaltensweisen begiinstigende
~Merkmale* einzelner Gruppenmitglieder bemerkbar gemacht haben, so eine
besondere Laufbegabung, besondere Kraft, aber auch die besondere Sprach-

61 Foucault denkt Macht in dieser spiteren Phase nicht mehr deprivierend, son-
dern produktiv in dem Sinne, dass ohne Macht Gesellschaften zumindest nicht
in der Form mdéglich wiren, wie wir sie kennen. Macht ist die Bedingung der
Méglichkeit von Gesellschaft, beide Formen bringen einander wechselwir-
kend hervor: Erst durch ,[...] gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die
Krifte und Gefahren des Diskurses zu biandigen, sein unberechenbar Ereig-
nishaftes zu bannen, seine schwere und bedrohliche Materialitit zu umgehen™
(Foucault 2001: 11), so ein beriihmtes Foucault-Zitat, wird Gesellschaft in der
uns bekannten Form méglich. Vgl. hierzu sowie insgesamt zur neueren Dis-
kussion um Foucault unter dem Schlagwort ,,Gouvernementalitit” die Arbeit
Thomas Lemkes (Lemke 1997, darin insbes. 50-67), die diesen Diskurs in
Deutschland wohl mafigeblich initiiert hat.

62 Vergegenstindlichungen der wahrgenommenen Formen, also ihr ,,Auf-Dauer-
Stellen* ist eine Notwendigkeit, eine ,[...] unaufhebbare Aufierungsweise im
gesellschaftlichen Leben des Menschen®, so Georg Lukasc (Lukédsc 1968: 26).
Jede ,[...] menschliche Ausdrucksweise®™, so Lukdsc weiter, vergegenstind-
licht, .80 auch die Sprache, die menschlichen Gedanken und Gefiihle [...]
usw.”, deshalb sei es ,[...] evident, dal wir es hier mit einer allgemein
menschlichen Form des Verkehrs der Menschen miteinander zu tun haben.
Als solche ist die Vergegenstindlichung freilich wertfrei: das Richtige ist
ebenso eine Vergegenstindlichung wie das Falsche, die Befreiung ebenso wie
die Versklavung. Erst wenn die vergegenstindlichten Formen in der Gesell-
schaft solche Funktionen erhalten, die das Wesen des Menschen mit seinem
Sein in Gegensatz bringen, das menschliche Wesen durch das gesellschafili-
che Sein unterjochen, entstellen, verzerren usw., entstechen das objektiv ge-
sellschaftliche Verhiltnis der Entfremdung und in ihrer notwendigen Folge
alle subjektiven Kennzeichen der inneren Entfremdung™ (ebd.).

215

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

kompetenz. Die Jagd bietet eine der méglichen Szenen, in denen sich diese
Begabungen haben bemerkbar machen kénnen, mit der mdglichen Konse-
quenz, dass sich rund um die Jagd — wie um andere Formen herum - eine
gewisse Rollenverteilung relativ stabilisiert. So vermutet Dieter Claessens
in der Jagd einen ganz entscheidenden Faktor fiir das Aufkommen eines be-
rechtigten und unberechtigten Filhrungs-Anspruches (vgl. Claessens 1993:
1731.). Der vielleicht zuniichst in der Jagd sich als funktional erweisende
Fiihrungsanspruch wird dann zu Spannungen innerhalb des Gruppenlebens,
also auch aullerhalb der Jagd gefiihrt haben, dem wiederum andere
»Techniken* entgegenwirkten, etwa in der Form eines Sprechers, zuniichst
vielleicht als Gruppeniltester, der in die Gruppe hinein schlichtend wirkt.
Dazu bedurfte es keines Begriffes von Macht, der Zusammenhang von
Macht und Sprecher muss also keinesfalls wahrgenommen worden sein; das
gerade ist ja damit gemeint, wenn gesagt wird, die Formen wiirden sich
systemisch aufeinander abgestimmt entwickeln.

Weiterhin steht unterdessen die Sicherung des Gruppen- und des Indi-
vidualorganismus® gegeniiber der ersten Umwelt an erster Stelle, und weil
sich diese erste Umwelt als ,,zweite Welt™ auch in Form von Traum und
Tod bemerkbar macht und zu ,,Fragen™ an sie auf-ruft (warum bin nicht ich
gestorben, sondern er?), wird ein Kontakt zu dieser Welt auch sprachlich
hergestellt werden (vgl. ebd.: 168). Vielerlei Bedingungen fithren also zur
Entwicklung der

wl...] Gestalt des Be-Sprechers der zweiten Well, des Beschwdrers [...], des Vor-
gingers von Schamanen, Medizinminnern, aber auch der Hiuptlinge der ,non-
kephalen® Gesellschafien, d.h. der Gesellschaften mit Hauptlingen, die zwar keine
gesellschaftliche Macht besitzen, aber mit Ansehen ausgestattet sind* (ebd.: 168f.,
Hervorhebung im Original).

Aus ganz verschiedenen Griinden treten also immer schon Positionen aus
dem Gruppenzusammenhang hervor, die dann selbst formal relativ sta-
bilisiert werden. Hierarchie ist somit immer schon ,.da®, sie nimmt aus vie-
lerlei Griinden allmihlich auch als beobachtbare Form relativ tiberdavern-
de Konturen an, die dann als solche objektiviert, fiir die am Zusammenhang
Beteiligten beobachtbar, selbst zum Gegenstand neuer Probleme werden.
Mit der Ausweitung des Gruppenzusammenhanges nimmt die Bedeutung
des ,Hiuptlings* fur das Uberleben der in der Gruppe geschiitzten Ein-
zelnen sukzessive zu, wihrend der Einzelne an Bedeutung verliert. Ent-
sprechend entwickeln sich Formen, die primir auf den Fortbestand des
Gruppenganzen ausgerichtet sind, gegeniiber denen die Anspriiche des
Einzelnen zurlicktreten missen. Hierarchie, und damit einhergehend auch
Macht, sind daher mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes stets schon

216

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

gegeben. Macht wird auf diesem Niveau ausgeglichen durch andere
Formen, sie ist — wie alle anderen Formen — wesentlich produktiv fiir das
Gruppenganze. Sie wird die lingste Zeit von allen getragen, ja akzeptiert,
mehr noch, der Einzelne vergottert den Héuptling, der nun Macht iiber thn
ausiibt, solange er irgendein ,Gefiihl* von dessen Bedeutung fiir sein
eigenes Uberleben hat, ohne sich dieses Gefiihles freilich ,bewusst* sein zu
missen. Sicher wird Macht fiir den Moment immer schon zu Spannungen
gefiihrt haben, entscheidend aber ist, dass sie insgesamt das Gruppenganze
luxurierte — zur ,,drgerlichen Tatsache™ wird sie jedenfalls erst sehr viel
spiiter. Die lingste Zeit bleibt sie aufgehoben im Ensemble aller Formen,
eine unter anderen, die anderen beeinflussend und durch die anderen beein-
flusst, erst langsam zur festeren Form gerinnend, solange noch jeder ihre
Sinnhaftigkeit spiirt, als residuales Gefiihl der Verbindung des eigenen
Schicksals mit dem Vorhandensein von Macht. Macht ist so lange kein Pro-
blem, wie sie nicht als solches zu etwas Quasi-Substantiellem verdinglicht,
sie aus aller Geschichtlichkeit befreit und erst unter dieser Bedingung fiir
fragmentarische Interessen gezielt einsetzbar ist. Erst die Macht der Moder-
ne, zu der der Einzelne den Kontakt verloren, die zu ihm den Kontakt verlo-
ren hat, deren Sinnhaftigkeit dem Menschen abgeht, ist drgerlich, wenn-
gleich, genau genommen 1.S. des ,,modernen Begriffes, keine Tatsache.”

Verwandtschaftssysteme

Schon in jeder Benennung steckt eine Vordimension von ,Macht™, so
Claessens. Auch direkt geht also von der Entwicklung der Sprache eine Li-
nie hin zur Formung von Macht als relativ stabilisierter symbolischer Form.
Aus der Bezeichnung ergibt sich eine Profilierung von Positionen, die wie-
derum neue ,abstraktere™ Probleme aufwirft: ,,In gréfer werdenden Zusam-
menhingen wird Solidaritit schwieriger, und es kann daher geschlossen
werden, da3 Rangfragen sich in den Vordergrund driingten” (Claessens
1993: 195). Rang- und damit Machtfragen ergeben sich also zwangsliufig,
wenn der Gruppenzusammenhang wichst und damit neue Orientierungs-
leistungen erfordert, die den ,Insulationsschutz” weiterhin gewéhrleisten,
ohne dass diese Machtfragen jedoch notwendig als Machtzusammenhiinge
von den Beteiligten beobachtet worden wiren. Macht in dieser frithen Form
ist eine Notwendigkeit wie alle anderen Organisationsleistungen auch, sie
ist als solche von allen anderen tiberhaupt nicht zu trennen, gewissermalien
also wieder lange Zeit formales Residuum, das dann irgendwann einmal
wobjektiviert”, selbst zum Gegenstand der Betrachtung und damit der Aus-
einandersetzung wird. Die (symbolische) Auseinandersetzung uwm die

63 Vgl zur Genealogie des Tatsachenbegriffs der Moderne Daston 2003: insbes.
1081T.

217

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Macht ist dann selbst schon wieder Teil der Gesamtorganisationsleistung,
sie reorganisiert und bietet Orientierung und wird selbst zur relativ stabili-
sierten Form.

Die Benennungsfrage fithrt zur Machtfrage hin, sie fithrt aber auch in
zahlreiche andere Verkomplizierungen der Verhiltnisse hinein. Die For-
schungsarbeiten der frilhen Strukturalisten um Claude Lévi-Strauss™ hoben
inshbesondere die ordnungsstiftende Funktion der Benennung von verwandt-
schaftlichen Beziehungen hervor. Verwandtschaftssysteme ermdglichen die
kompliziertere Ordnung eines sich vergréfBernden Zusammenhanges. Von
ersten Benennungen, die sich vielleicht an Generationenunterschieden fest-
gemacht haben, konnen zahlreiche weitere Ebenen ausgehen, die in sich
selbst dann wieder Gliederungen erfordern usw. Immer kompliziertere Ver-
flechtungszusammenhidnge, d.h. immer umfangreichere Gruppenverbinde
und dartiber hinaus auch Verflechtungen mit anderen Gruppenverbinden,
immer umfangreichere Ordnungen also werden durch die Benennung der
Positionen im System der verwandtschaftlichen Beziehungen méglich.

Das Verwandtschaftssystem ist in seiner ordnungsstiftenden Funktion
fiir die anthropologische Rekonstruktion der Genese des Menschen eine
sehr bedeutende Form, ihr ganzer Bedeutungsgehalt aber bleibt einem Be-
obachter wiederum unzuginglich. Entgegen der Meinung Lévi-Strauss’
kann das Verwandtschaftssystem keineswegs als eine grundlegende Struk-
tur betrachtet werden, anhand derer sich unterschiedlichste Kulturen objek-
tiv erkldren lieflen. Lévi-Strauss meinte, mit seiner strukturalistischen
Methode objektive Strukturen offen legen zu kénnen, weil sich in ihnen die
Formen spiegelten, in denen der menschliche Geist arbeitet, die jedoch ver-
borgen ligen unter der Vielzahl verschiedener konkreter Erscheinungen des
»eigentlichen™ Allgemeinen (vgl. Lévi-Strauss 1967: 310). Das ist soweit
richtig, als dass sich in den Verwandtschaftsstrukturen wie in allen Verge-
genstiindlichungen der ,Geist” derjenigen Menschen widerspiegelt, die
diese Formen hervorgebracht haben: der Anthropologe vermag aber wie-
derum nur jene Bedeutung zu erfassen, die er selbst in durch ihn selbst ver-
gegenstindlichte Strukturen hineindenkt, mit anderen Worten: Er entdeckt
in ihnen die Strukturen seines eigenen Geistes. Lévi-Strauss machte stets
auf den unabgeschlossenen Charakter der Untersuchung dieser konkreten
Verhiltnisse aufimerksam, dennoch meinte er, letztlich durch alle konkreten
Erscheinungen hindurch zu dem Allgemeinen zu dringen, von den Struktu-
ren auf allgemeine objektive Modelle schliefen zu konnen (vgl. ebd.:
320f.). Wo Lévi-Strauss tiber alle Transformationen hinweg im Chaos kon-

64 Vgl. insbesondere den soziologischen ,,Klassiker*: Die elementaren Struktu-
ren der Verwandtschaft (Lévi-Strauss 1981).

218

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

stante Systeme mit beobachtbaren Konturen sah®, wird hier gerade das Ge-
genteil behauptet, dass es eben jene unverinderlichen Systeme nicht gibt
und auch die Modelle Lévi-Strauss’ lediglich fiir einen Beobachter mehr
oder weniger deutlich wahrnehmbare, stabilisierte, giinzlich ohne Bezug auf
ein irgendwie gedachtes ,Reales” auskommende, in ihrem Bedeutungsge-
halt nur begrenzt begreifbare aber dennoch gerade in dieser Unbestimmtheit
héchst bedeutungsvolle Formen sind, die sich stindig neu gestalten, deren
Grenzen v.a. stindig neu gestaltbar sein miissen, um ihrer Bedeutung wei-
terhin gerecht werden zu konnen.

5.4 Zwischenfazit

Die Luxurierung der Lebensverhiltnisse insbesondere in Folge des Errei-
chens des Organisationsniveaus der Insulation gegen selektive Pression so-
wie die Notwendigkeit der Kommunikation im sozialen Raum fithrten dazu,
dass Unterschiede und Wertigkeiten sich immer dauerhafter abzeichneten,
sich vergegenstindlichten und damit immer deutlicher, aufgehoben im
sympathetischen Zusammenhang, von ihrem Hintergrund abhoben. Der
einzelne Organismus ist sich selbst immer schon gegeben, sein ganzes Sein
ist auf die Aufrechterhaltung seiner Grenze zur Umwelt ausgerichtet. Die
grundlegenden Formen der Stabilisierung der Grenze gegen die Umwelt
sind Teil seines Seins, sie werden dauerhaft vorab jeden Bewusstseins da-
von erhalten, andernfalls vergeht die organische Form. Mit der Stabilisie-
rung der selbstdefensiven Gruppe und den daraus folgenden Konsequenzen
kam die Gruppe als flir die weitere Entwicklung entscheidender emergenter
Organismus hinzu, der nun genau so dauerhaft gesichert werden muss, wie
alle anderen Formen auch, die fiir die Grenzerhaltung bei gleichzeitiger
Verklammerung von Organismus und Umwelt bedeutungsvoll sind.
Wihrend andere Formen meist durch vielfache Redundanzen abgesi-
chert sind, ihr ,,Versagen™ durch andere Formen aufgefangen wird, wird der
Gruppenschutz zu einem fundamentalen Organisator, dessen Kollaps ir-
gendwann nicht mehr durch andere Formen aufgefangen werden konnte.
Entsprechend viel Aufinerksamkeit muss der Gruppenschutz auf sich gezo-
gen haben, die Bedeutung des Schutzes wird so allmihlich zu Bewusstsein
gedrungen sein. Mit dieser immer deutlicheren Formung des Gruppengan-
zen wird als Negativ zur Gruppenform auch der Gruppenhintergrund ge-
formt, nimmt die erste Umwelt — von der sich abzugrenzen, oberstes
Anliegen ist — selbst Konturen an. Einhergehend mit dieser umfassenden

65 Vgl. dazu Lévi-Strauss: ,Eine Struktur ist ein System, das iiber alle Transfor-
mationen hinweg unverindert bleibt™ (Lévi-Straus 1987: 388).

219

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Beruhigung der Wahrnehmungswelt kénnen sich nun jene fundamentalen
Techniken des Uberlebens stabilisieren, wie sie in diesem Gliederungspunkt
beschrieben wurden, die wiederum selbst den Prozess der relativen Stabili-
sierung der Formenwelt vorantreiben.

Diesen Abschnitt einleitend wurde zunichst der Institutionenbegriff
Arnold Gehlens entlang dessen These, Institutionen seien dem Menschen
ein notwendiger Instinktersatz, dahingehend kritisiert, dass der Gehlen’sche
Begriff der Institution die Stabilitdt der [nstitutionen idealisiere, er dagegen
zu wenig die gleichzeitige Notwendigkeit relativer Flexibilitit der Formen
beriicksichtige. Ob ein hoheres Mal} an Stabilitiit oder ein héheres Mal} an
Flexibilitit der Formen fiir das Uberleben des Einzelnen wie das der
Gruppe letztlich viabel ist, hingt, wie schon im Gliederungspunkt 2.3
(insbes. S. 71-89) ertrtert, von den jeweiligen Umweltbedingungen ab, das
je addquate Mal} ldsst sich niemals absolut bestimmen. Wandelt sich die
Umwelt, miissen sich auch die fundamentalen ,Institutionen® entsprechend
um- bzw. neu gestalten. Weil sich einem Beobachter jedoch grundsiitzlich
nur ein Teil der tatsichlichen Organisationsleistungen zeigt, die seine
Formen erbringen, weil sich das Ganze erster Ordnung grundsitzlich der
Beobachtbarkeit entzieht, er immer nur Ausschnitte dieses Ganzen beob-
achtet, ist es einem Beobachter unmdéglich, alle Umweltbedingungen dahin-
gehend zu kontrollieren, dass sich die Formen vollstindig stabilisieren
lieBen. Umwelt als Ganze ist unkontrollierbar, vor diesem unbestimmten
Hintergrund lassen sich stets nur begrenzte Kausalititsvektoren beobachten,
ohne dass das System, in das sie eingebettet sind, ebenfalls dieser Rationali-
tit zugingig wire.

Dass bestimmte Formen iiber sehr lange Zeit hinweg relativ stabil blei-
ben, bedeutet nicht, dass sie ,wahr* sind, sondern — ganz nach Karl R.
Popper (vgl. insbes. Popper 1994: 47-60) — allein, dass sie noch nicht
falsifiziert, dass sie also bislang trotz des stindigen Umweltwandels sich
haben erhalten kénnen. Damit ist aber die Mdglichkeit fundamentaler Um-
briiche auch in den tiefliegendsten gesellschaftlichen Formen niemals aus-
geschlossen, auch wenn sie noch so unumstéfilich erscheinen, wie einst das
Ptolemiische Weltbild unumstifBlich erschien. Vielmehr ist es moglich,
dass fundamentale Paradigmen auch der ,modernen Zivilisation®, die sie
erst haben zu dem werden lassen, was sie heute ist, bereits dabei sind, falsi-
fiziert zu werden, dass aber diese ,Revolutionen™ sich noch verbergen.
Maoglich ist also, dass bereits weit reichende ,,Anomalien” an den tiber-
kommenen institutionalisierten Paradigmen nagen, dass aber diese Anoma-
lien, wie Thomas S. Kuhn beschrieb (vgl. Kuhn 1991) eben noch mit den
Mitteln des iiberkommenen Paradigmas zu bewiltigen versucht werden, das
diese Anomalien selbst produziert — schon deshalb, weil es an alternativen
Paradigmen mangelt. Eine Institutionenlehre aber, die jedes Anzeichen von

220

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

Anomalien darauf zuriickfiihrt, dass die (positiven, beobachtbaren) Institu-
tionen nicht stabil genug, sie dem Menschen nicht hinreichend Aufienstabi-
litéit gewihrleisteten, sie also entsprechend zu stabilisieren seien, muss per
Definition blind sein fir die Méglichkeit, dass diese Anomalien gerade
auftreten, weil die fundamentalen gesellschaftlichen Institutionen zu stabil
gedacht werden.

Die Sprache bleibt hier notwendig abstrakt, weil es dieser Arbeit tat-
sichlich nicht um die Kritik einzelner ,Institutionen* geht. Oben wurde
aber bereits am Werk Walter L. Biihls kritisiert, dass er den Markt als das-
jenige Prinzip ansah, das Gesellschaften mit der hinreichenden Flexibilitit
ausstatte, die sie in einer sich wandelnden Umwelt benétigten. Dieses Bei-
spiel noch einmal aufgreifend, um die Richtung zu verdeutlichen, in die
diese Uberlegungen verlingerbar wiren, lieBe sich eben nun die Be-
hauptung aufstellen, dass der Markt (als insgesamt unbestimmte und un-
bestimmbare Form) selbst als ,Institution” eine derart hohe Stabilitiit
angenommen hat, dass er sich insgesamt gegen jeden Umweltwandel
striubt, dass also gerade der Markt nicht mehr in der Lage ist, sich verin-
derten Umweltbedingungen anzupassen und damit weiterhin seinen Beitrag
zur Sicherung der Grenze zwischen Umwelt und Gesellschaft zu leisten. Es
wire also denkbar, dass der Markt eine eigene spezifische Rationalitit ent-
faltet hat, die in sich hochgradig stabil (und dadurch auch zunichst hoch-
gradig effizient) ist, dass diese Stabilitit aber dadurch erkauft wird, dass er
nicht dauernd in seinen Fundamenten in Frage gestellt wird, dass also Um-
weltreaktionen nicht mehr zur grundsitzlichen Infragestellung des Para-
digmas bzw. der Institution fiihren, dass man sich also stattdessen auf
Oberflichenkorrekturen beschrinkt, ohne doch jemals das Paradigma selbst
in Frage zu stellen.

Vor dem Hintergrund der Gehlen’schen Institutionenlehre wiirden alle
auftretenden Anomalien dahingehend gedeutet, dass die Institution des
Marktes noch nicht hinreichend ,stark™ wire, den Menschen trotz dessen
Unzuldnglichkeiten als ,,Midngelwesen™ in einer ihm ungemiflien Umwelt zu
fithren. Dagegen bleibt die Méglichkeit unbeobachtet, dass die auftretenden
Anomalien gerade das Resultat der Jahrhunderte langen Spezifizierung ei-
nes Prinzips, einer Institution sein kénnten, das Resultat der engen Kopp-
lung immer weiterer Bereiche systemisch relativ stabilisierter Formen an
den hochgradig verdinglichten Markt, von dem niemand wissen kann, was
tatsdchlich seine Funktion im systemischen Zusammenhang aller symboli-
schen Formen ist. Dasselbe liefie sich zur ,Institution* der Zweck-Mittel-
Rationalitit sagen: Dass rationales Entscheiden die Grundlage moderner
Gesellschaften ist, stellt die Moderne nicht mehr grundsitzlich in Frage,
allein wie sich rationales Entscheiden optimieren liefe, wird gefragt. Doch
geht es dieser Arbeit — wie gesagt — nicht um die Kritik einzelner ,,Instituti-

221

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

onen™ resp. einzelner symbolischer Formen, dies wiirde ihren Rahmen al-
lemal sprengen, vielmehr mochte sie die allgemeinen Bedingungen
beschreiben, die hochgradig komplexe und dynamische Systeme, die mo-
derne Gesellschaften in sich stindig wandelnden und insgesamt unbe-
stimmbaren Umwelten haben moglich werden lassen; in der Uberzeugung,
dass das Verstindnis dieser Bedingungen auch fundamentale Fehlentwick-
lungen iiberhaupt erst beobachtbar werden ldsst.

Auch um bei dieser Beschreibung — obwohl sie in weiten Teilen nah an
der Institutionentheorie bleibt — nicht mit der auf Stabilitit orientierten
Konnotation des Institutionenbegriffes in Schwierigkeiten zu geraten,
wurde der Begriff der symbolischen Formen vorgeschlagen. Primir wurde
der Begriff der symbolischen Formen allerdings eingefiihrt, um damit ter-
minologisch dem mit jeder begrifflichen Beschreibung einhergehenden Ri-
siko der Verdinglichung entgegenzuwirken, die jedem Begriff eine Art
»objektiven Gehalt verleiht, der ihm niemals zukommt. Alle Formen, die
der Mensch zur Auseinandersetzung mit seiner Umwelt entwirft, um sich in
ihr addquat verhalten zu kénnen, verweisen {iber sich hinaus, keine dieser
Formen ist bloB3, was sie zu sein scheint. Dies gilt auch fiir die nun detail-
lierter beschriebenen, weil fiir die weitere Argumentation und — wie der
Autor meint — fiir moderne Gesellschaften und das Verstindnis von ihnen
besonders bedeutenden Formen. So wurde nun gezeigt, dass etwa das
Werkzeug eine Technik des Uberlebens ist, wie alle anderen Formen auch
Techniken des Uberlebens sind, dass sich also das Werkzeug nicht katego-
risch von anderen Formen unterscheidet. Die sich allmihlich verobjektivie-
renden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl sind wie das Werkzeug erst
allmihlich sich stabilisierende, also durch und durch soziale und historische
Formen, die, je linger sic den Moment tiberdauern in dem sie entstehen,
selbst als Mittel (vergegenstindlichte) Form annehmen und nun selbst um
so bedeutender die weitere Stabilisierung der Wahrnehmungswelt beein-
flussen. Das Werkzeug unterscheidet sich von anderen Formen nicht da-
durch, dass es ein irgendwie bereits unabhédngig seiner selbst gegebenes
Material umformt, dies macht bspw. auch die Zeit. Allein in radikal relatio-
naler Hinsicht lassen sich beide Formen voneinander unterscheiden: Das
Werkzeug als stabilisierte Form lésst sich zur Manipulation anderer Formen
in anderer Hinsicht einsetzen als die stabilisierte Form der Zeit, weil beide
Formen in anderer relationaler Stellung zum Gesamtsystem der symboli-
schen Formen stehen. Substantiell aber besteht zwischen ihnen kein funda-
mentaler Unterschied. Beide Formen sind Techniken des Uberlebens, mit
Hilfe derer der Mensch seine Umwelt in anderer Hinsicht formt, als er es
ohne diese Mittel vermochte.

Auch die Sprache ist eine Technik der Formung der Wahrnehmungs-
welt. Als Form selbst stets im Wandel ist sie eine ,,Technik des Geistes®,

222

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DER WELT

mit Hilfe derer der Mensch seine Wahrnehmungswelt relativ stabilisiert und
»in Form bringt”. Wie die Form der Macht entwickelt sich auch die Form
der Sprache im Wechselspiel zwischen Organisationsnotwendigkeiten und
vorhandenen Organisationskompetenzen durch Versuch und Irrtum. Was
zuerst da war — die Macht oder die Organisationsleistung, die sie erbringt,
die Sprache oder das, was méglich ist, weil Sprache ,,da® ist — ldsst sich da-
her sinnvoll nicht sagen. So wurde auch gezeigt, dass das Soziale sowohl
,Brutofen™ fiir die Entwicklung der Sprachkompetenzen ist, als auch, dass
die Sprache umgekehrt das Soziale als ihre eigene Bedingung erst wesent-
lich formt. Alle diese Formen sind nicht als solche, sondern erst im Akt ih-
rer Beobachtung gegeben, erst der Beobachter legt in sie die Bedeutung
hinein, die ihr Sein ausmachen. Dabei setzen jedoch unabhingig von der
Form ihrer Beobachtung alle Formen fort, was schon in den Bedingungen
angelegt ist, die sie erst hervorbringen: Die Sicherung der Unterscheidung
zwischen System bzw. beobachtender Form und ihrer Umwelt — dies aller-
dings nur so lange, wie die Formen als solche variabel bleiben, auf dass sie
ihrem ,,Auftrag™ gemil} beobachtet werden kdnnen.

Einige der Formen werden nun mit immer deutlicheren Konturen beo-
bachtet, sie dringen dem Beobachter zu ,Bewusstsein™, freilich ohne, dass
dieser um die tatsiichliche Bedeutung dieser Formen jemals vollstindig
wiisste, wihrend andere ebenso notwendige Organisationsleistungen sich
bis ins unkenntliche verfliichtigen, von denen er allenfalls ein ,,Geftih]l* hat,
die ihn aber deshalb nicht weniger bedeutend leiten. Alle diese Formen zu-
sammengenommen, samt ihrer nur zu erschlieffienden Bedeutungsiiber-
schiisse, fithren den Menschen als Form in seiner Umwelt, alle Formen
sorgen fiir den stindigen Abgleich aller Formen mit der sich wandelnden
Umwelt, wihrend sie insgesamt eine Entwicklung zu komplexeren Formen
ermdglichen.

Wahrgenommene Fehlentwicklungen veranlassen den Menschen und
den Gruppenzusammenhang zur Suche nach Ursachen innerhalb dieses ge-
samten Formensystems, in welchem alles mit allem zusammenhingend ge-
dacht wird und in dem jede Form in jede andere iibergehen kann, in dem
also grundsitzlich kaum etwas unméglich ist, also im Prinzip alle Moglich-
keiten in Erwigung gezogen werden: Die Gefahr ist allgegenwiirtig. Wird
etwa ein Zusammenhang zwischen einem stabilisierten Machtanspruch und
einem Versagen bei der Jagd gesehen, fiihrt dies nicht allein zur Infrage-
stellung der Machtposition. Vielmehr werden ,,die Gotter befragt, werden
dabei sprachliche Ausdriicke fir den zu erfragenden Zusammenhang ge-
funden, wird diese Anfrage durch rituelle Verhaltensweisen bekriftigt usw.,,
so dass sich letztlich das gesamte System der Formen wandelt, nicht blof3
,der” Machtzusammenhang allein. Im mythischen Denken fehlen derart
verfestigte Grenzscheiden, die iiberhaupt die Form der Macht deutlich von

223

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

anderen Formen abtrennten. Trotz relativer Stabilitit befindet sich noch die
lingste Zeit alles derart im Fluss. Nichts ist allein es selbst, alle Formen
stehen lediglich symbolisch fiir etwas, von dem niemand genau weil3, noch
wissen kann, was es ,eigentlich® ist. Die Suche nach Ursachen fiir Markt-
versagen im Markt wiire dem mythischen Denken als Form unméglich. Das
Versagen einer Form wiirde stets alle anderen Formen mit in Frage stellen,
Ursachen lassen sich eben noch keiner verdinglichten Form eindeutig zu-
schreiben, sie werden daher prinzipiell im ,Sozialen* gesucht und soziale
Mafinahmen werden ergriffen. Wihrend in der Moderne die Unfihigkeit,
mit Katastrophen technisch-instrumentell fertig zu werden, zum Ruf nach
der Verbesserung der technisch-instrumentellen Mittel fiihrt, wire die Ka-
tastrophe im mythischen Denken Symbol, dass irgendetwas nicht stimmt,
dass also alle sozialen Formen insgesamt iiberpriift werden miissen.

Solange allen Formen ein Mehr an Bedeutung konstitutiv zugehort,
bleiben sie offen flir Reinterpretationen, lassen sie sich nicht dauerhaft aus
diesem Prozess der stindigen Reorganisation aller Formen ausklammern.
Erst wenn Formen derart stabil geworden sind, dass sie fiir immer lingere
Zeitrdume aus diesem Prozess ausgeklammert werden, werden lingere und
komplexere Verflechtungszusammenhinge moglich, die dann auch als sol-
che nicht mehr grundsiitzlich und dauvernd hinterfragt werden, kaum tiber-
haupt mehr hinterfragt werden kénnen, fithrte dies doch zu zunehmend
umfassenderen Umwiilzungen. Eine solche dauerhafte Verkoppelung von
Formen wird erst mdglich, wenn sich die Wahrnehmungswelt bereits insge-
samt fundamental beruhigt hat. Diese Bedingungen sind gegeben, wenn
sich die Gruppe als Form dauerhaft stabilisiert und damit ihr Hintergrund,
die erste Umwelt, ebenfalls irgendwie als Form wahrnehmbar wird. Diese
umfassende Stabilisierung der Wahrnehmungswelt bedeutet in erster Linie
Luxurierung der Lebensverhiltnisse. Dann aber erreicht diese Stabilitit zur
Zeit der ersten okzidentalen Philosophen ein kritisches MalB, von dem an
diese Stabilitit zum bedeutenden Problem wird. Dieser Prozess bis hin zur
Maoglichkeit der umfassenden Katastrophe ist im anschlieenden Glieder-
ungspunkt zu skizzieren.

224

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Von der Transzendenz der Formen

zur exakten Wissenschaft

Mit dem sich ausweitenden Gruppenzusammenhang werden immer umfas-
sendere Organisationsleistungen erforderlich, wie andererseits der soziale
Raum immer umfassender die Stabilisierung symbolischer Formen voran-
treibt. Kommunikation wird zur Lebensnotwendigkeit, die Zunahme an
Kommunikation wird zu dem luxurierenden Faktor schlechthin, der die
Stabilisierung der Wahrnehmungswelt wesentlich beschleunigt. Damit ver-
schiebt sich die Bedeutungsvariation der symbolischen Formen zunehmend
von der individuellen auf die soziale Ebene, die Bedeutung variiert nun
vorwiegend nicht mehr flir jeden Organismus individuell, sondern zuneh-
mend auf der Gruppenebene. Diese Verschiebung auf die Ebene des Grup-
penganzen ist moglich, weil sich diese Umorganisation fiir den Einzelnen
als vorteilhaft erweist. Die ,,Gruppeninnenumwelt™ wird immer umfassen-
der beruhigt, so dass die Variationen innerhalb dieses Insulationsschutzes
fiir den Einzelnen immer bedeutungsloser werden, wihrend die Gruppe nun
sozusagen als Stellvertreter die Bedeutungsvariationen ihrer Umwelt ,,ver-
kraften*, diese z7um Schutze ihrer Mitglieder abfangen muss. Die Variabili-
tit der Bedeutung der symbolischen Formen, die das Gruppeninnenleben
anbetreffen, verringert sich sukzessive, einhergehend mit den luxurierenden
Folgen fiir den Einzelnen und fiir die Gruppe.

Doch bleiben alle Formen Teil des Systems, das insgesamt nach wie vor
den Erhalt der Unterscheidung von Organismus und Umwelt zu sichern hat,
entsprechend kommt die Bedeutungsvariation aller Formen auch mit dem
Erreichen des dauerstabilisierten Gruppenschutzes nicht zum Erliegen.
Auch auf diesem Niveau wird die enge Verklammerung von Gruppe und
Umwelt durch einfache Anpassungserfolge und Fehlleistungen, also Real-
Falsifikationen ohne katastrophale Folgen, sichergestellt. Jeder Umweltver-
anderung muss mit Anpassungsleistungen in der Gruppenorganisation, also
dem Gesamtsystem ihrer symbolischen Formen begegnet werden, Veridnde-

225

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

rungen in der Gruppe kénnen nur im Falle der weiteren Kompatibilitit mit
der GruppenauBenumwelt aufrechterhalten werden.

Fiir die lingste Zeit muss in diesem Sinne auch hier eine ,Identitit™ von
Gruppe und ithrer Umwelt angenommen werden, die lingste Zeit bleibt die
Ganzheit von Gruppe und Umwelt die umfassende Erfahrung der Grup-
penmitglieder, vor deren Hintergrund sich jedoch ein ,unbewusstes Be-
wusstsein™, ein Gefiihl von der besonderen Bedeutung des Gruppenschutzes
entwickelt. Gruppe und erste Umwelt ,,[...] unterscheiden sich, ohne sich
voneinander zu scheiden® (Cassirer 1953b: 71). Die Gruppe wird zuniichst
Abbild der ersten Umwelt, in ihr ist die erste Umwelt noch einmal enthal-
ten, kann daher auch im Sinne der sympathetischen Magie unmittelbar die
erste Umwelt beeinflusst werden, so wie die erste Umwelt unmittelbar die
Gruppe beeinflusst. Im stindigen Abgleich stellt die Gruppe sicher, dass
erste und zweite Umwelt ineinander tiberfithrbar bleiben. Dieser Abgleich
findet schon statt, bevor sich die Gruppe und damit auch die erste Umwelt
als Formen ,,objektiviert™ haben, die Objektivierung ist sekundir gegeniiber
der tatsichlichen Wirksamkeit der Unterscheidung. Lange vor einem Be-
wusstsein von der Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt hat dieser
Unterschied in allen Handlungen bereits einen festen Platz. So werden im
Kollektiv ,,[...] drohende Ereignisse und Katastrophen durch Gesang, durch
lautes Schreien und Rufen abgewehrt und ,beschworen® [...]. Sonnen- und
Mondfinsternisse, schwere Stirme und Gewitter werden auf diese Weise
durch Geschrei und Gerdusch zu bannen gesucht™ (ebd.: 53).

In dieser Unvermitteltheit zeichnet sich jedoch die Verschiedenheit der
beiden Sphiren allmihlich ab. Trotz aller Durchlissigkeit der Formen
dringt die Notwendigkeit der Unterscheidung von Gruppe und erster Um-
welt selbst immer stirker zu einer beobachtbaren Form und schliefilich zu
,.Bewusstsein®, allerdings ohne ,,Wissen™ davon, was die erste Umwelt ist,
die ihren Charakter weiterhin verbirgt, die weiterhin unbestimmt bleibt.

LIn dem MaBe, als die verschiedenen Kreise seines Tums sich voneinander ab-
scheiden und in ihrem besonderen Sinn und Wert erfasst werden, weicht die an-
fangliche Unbestimmtheit der mythischen Empfindung zuriick und die Anschauung
eines in sich gegliederten mythischen Kosmos, die Anschauung einer Gotterwelt
und eines Gotterstaates beginnt zu entstehen™ (ebd.: 88, Hervorhebung im Original
gespertt).

Mit dem Entstehen des ,.Gotterstaates™ ist wiederum eine entscheidende
Bedingung dafiir erreicht, dass sich die Formenwelt noch umfassender be-
ruhigt. Am Ende dieses Prozesses der Beruhigung der Formenwelt steht
eine Welt der scheinbar objektiven Fakten einer Welt des offenbar unbe-
stimmten Sozialen gegeniiber. Wie es zum Artefakt dieses absoluten quali-

226

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

tativen Unterschiedes hat kommen konnen, wird im Folgenden Glie-
derungspunkt ausfiibrlicher rekonstruiert.

6.1 Der groBe Organisator: das Heilige

Besondere ,,Merkmale™ der ersten Umwelt werden schon lange besondere
Aufmerksamkeit auf sich gezogen und einen herausragenden Status zuge-
schrieben bekommen haben. Der rhythmische Wechsel von Tag und Nacht
und der Jahreszeiten wie auch die Himmelsrichtungen waren in diesem
Sinn gewiss frith vor anderen Formen ,ausgezeichnet”. Der Sonnenaufgang
sowie der Osten, in dem die Sonne zuerst erscheint, wird auf eine besondere
Bezeichnung geradezu gedrungen haben. Das Merkmal |, Heiligkeit™ ist also
keinesfalls, so Cassirer, ,,[...] von Anfang an auf bestimmte Objekte und
Objektgruppen eingeschriinkt — sondern jeder noch so ,gleichgiiltige® Inhalt
kann plétzlich an diesem Merkmal teilhaben™ (Cassirer 1953b: 95). Doch
bietet die zentrale Unterscheidung zwischen Gruppe und erster Umwelt, die
bereits alle Formen entlang eines Vektors ,,vorgeordnet™ hat, ihre Ordnung
geradezu an, die nunmehr in der Unterscheidung von ,,heilig™ und , profan*
fortgefiihrt wird. Mit dem Erreichen des Insulationsschutzes sind die Be-
dingungen gegeben, die sich zur Unterscheidung von Heiligem und Profa-
nem kristallisieren. Die gesamte Wahrnehmungswelt ist bereits entlang des
zentralen Vektors der Unterscheidung von Gruppe und erster Umwelt ge-
ordnet. Nun aber wird das gesamte System symbolischer Formen auch
gezielt, gleichsam ,,instrumentell” mit ebenfalls stabilisierten Beeinflus-
sungstechniken, insbesondere durch das Opfer, der einen oder der anderen
Seite zugeordnet. Alle ,Elemente” erhalten eine spezifische Tonung je
nachdem, ob sie mehr dem ,,Heiligen* oder mehr dem ,,Profanen” zugeord-
net werden, sie bleiben aber in dieser Tonung in einem ganzheitlichen
kontinuierlichen Zusammenhang aufgehoben und kdnnen zu jedem Zeit-
punkt ihre Bedeutung innerhalb dieses Zusammenhanges variieren. Das
Profane kann so im ndchsten Augenblick heilig werden, je nach dem Zu-
sammenhang, in dem es gerade betrachtet wird. Die Bedeutung der Form
variiert je nach der Stellung, die sie aus der Handlung heraus in dieser zent-
ralen Unterscheidung zugewiesen bekommt.

Doppelte Disziplinierung durch das Heilige

Dieter Claessens sieht in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem
den ,[...] Versuch der totalen Einbindung der auseinanderstrebenden Ten-
denzen des Menschen [...]° (Claessens 1993: 296). Die Unterscheidung
ermégliche es, einander diametral gegeniiberstehende Erfahrungen in einen

227

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

einzigen Zusammenhang einzubinden, sie vermag eine gesamte Bevélke-
rung, eine ganze Gesellschaft einzuschliefen oder zu strafen. Das Profane
kann als Siinde oder Erbsiinde verallgemeinert werden, die Schuld kann
aber auch individualisiert werden, um Vergehen gegen das nach wie vor
letztlich unbestimmte, umfassende Heilige zu bestrafen, ,Das ,Heilige
stellt also eine besonders konzentrierte Form der Uberbriickung der Span-
nung zwischen dem Konkret-Sinnlichen [...] und dem Abstrakten [...] dar*
(ebd.: 297). Es verbindet das Alltigliche, die Erfahrung der zweiten, der
Gruppenumwelt mit den Ereignissen, die aus dem unbestimmten, als Heili-
ges nun jedoch relativ bestimmtem Hintergrund heraus auf den befriedeten
Raum Anpassungsdruck ausiiben. In dieser Verbindung ist bereits die ,,Auf-
forderung zum Abgleich®, zur Reorganisation der Gruppeninnenwelt ent-
halten, das aus dem unbestimmten Hintergrund hervortretende Abstrakte
erfordert Anpassungsmafinahmen, denn irgendetwas hat die Gétter verir-
gert.

Die umfassende Wirkung der Unterscheidung liege, so Claessens, vor
allem darin begriindet, dass sie das Gruppenganze ebenso erreicht wie jeden
Einzelnen. Sie wirkt daher zugleich als

»[...] ein doppelter Disziplinierungsmechanismus, der geeignet ist, sowohl
groflere menschliche Verbinde zusammenzuhalten, d.h., die Gefithle wvieler
Menschen auf sich zu konzentrieren, als auch Einzelne sehr persénlich anzu-
sprechen. Die Masse kann angenommen oder verworfen werden; aber in der
Konfrontation mit dem Heiligen ist der einzelne Mensch noch in derselben Situa-
tion, wie vor Hausddmonen oder Hausgottern: Er mul} sich persénlich vergewis-
sern, ob er angenommen oder verworfen ist” (ebd.: 297, Hervorhebung im
Original).

Damit erreicht die Unterscheidung von Heiligem und Profanem genau das,
was fiir den Erhalt des einzelnen Gruppenmitgliedes erste Notwendigkeit
ist: Den sich ausweitenden Gruppenschutz auf Dauer zu stabilisieren. Wie
oben bereits gesagt, ist dieser Schutz schon lange wirksam, bevor seine
Notwendigkeit auch in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem
nun eine verobjektivierte Form annimmt. Mit dieser Objektivierung dringt
ein Verhiltnis, eine Verklammerung von Organismus und Umwelt, eine
Organisationsleistung zur Form, dessen umfassende Wirkung lingst schon
yanwesend™ ist. Diese Wirkung liegt nicht spezifisch in dieser einen Form
begriindet, sondern im gesamten System aller symbolischen Formen, das
Bedingung der Moglichkeit der Objektivierung der Form des Heiligen ist.
Die Unterscheidung symbolisiert den Nomos, sie zeigt die Bedeutung des
Erhaltes der Grenze als Unterscheidung von Form und Umwelt an, wobei
die Erscheinung wiederum nur Symbol ist, ohne zu sein, was sie zu sein

228

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

vorgibt. Gerade an der Kategorie des Heiligen ist aber noch bis in die Mo-
derne hinein plausibilisierbar, ereilt noch den Astrophysiker ein Gefiihl,
dass sie fiir mehr steht, als mit ithr beschrieben oder gesagt werden kann. Sie
bleibt noch bis heute Symbol fiir die Eingebundenheit des Daseins in die
umfassende Einheit des Seins, das Mysterium schlechthin,

Die Herleitung der Unterscheidung von Heiligem und Profanem aus der
grundlegenden Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Grenze zwischen
erster und zweiter Umwelt fithrt also zu einer pantheistischen Erkldrung.
Das Heilige erweist sich als fiir den (frithen) Menschen fundamentale Form,
weil es als Abbild der grundlegenden und die menschliche Organisations-
form nunmehr bedingenden Unterscheidung von Gruppe und Gruppenum-
welt nicht nur das erreichte Organisationsniveau sichert, sondern dartiber
hinaus erst die Organisation abermals gréferer Zusammenhinge er-
moglicht. ITm Heiligen spiegelt sich die Gruppe, und Verénderungen im
Spiegelbild fordern die Gruppe zum sofortigen Ergreifen von Anpassungs-
mafinahmen auf. Aus dem Heiligen spricht tatsichlich ein ,géttliches
Prinzip®, weil es das nun durch den Bezug aller Formen zum Heiligen in
allen Formen anwesende, bezeichnete Unbestimmte ist, das nun selbst zur
Gruppe durch Sprecher, Schamanen und Priester mit konkreten Handlungs-
anweisungen spricht. Das Heilige ist auf diesem Niveau die dem
sprachbegabten Menschen adiquate Form der Kommunikation mit sich
selbst, oder besser, mit seiner Organisationsform. Aus dem Heiligen spricht
die evolutiondr residual in allen symbolischen Formen durchgehaltene Not-
wendigkeit der Unterscheidung der Grenze zwischen Organismus und
Umwelt, die dem Menschen nun objektiv gegeniibertritt. Als residuale Ka-
tegoric verkdrpert das Heilige diese unmittelbaren Notwendigkeiten von
Abstimmung und Unterscheidung von Gruppe und Umwelt, ohne dabei sei-
nen tatsichlichen Gehalt preiszugeben.

Idée directrice

Es lohnt sich, an dieser Stelle eine Kategorie einzufithren, die Arnold
Gehlen als ,jidée directrice®* bezeichnet', denn diese Kategorie hilft, die
Form des Heiligen als Ausdruck, als Objektivation der Vorgabe des Uber-
lebens, der Beharrungstendenz, des Nomos niher zu charakterisieren, sie
verdichtet diese Charakteristika in einem Begriff. Eine idée directrice ist, so
Gehlen, der ,,geistige Sinn™ von in der Aullenwelt stabilisierten Formen (bei

1 Gehlen (vgl. Gehlen 1986a: 178) schreibt den Begriff dem Physiologen
Claude Bernard zu, er nennt allerdings an anderen Stellen auch den Rechts-
philesophen Maurice Hauriou als Quelle, auf den der Begriff gemeinhin zu-
riickgefithrt wird, worauf Karl-Siegbert Rehberg aufmerksam macht (vgl.
Rehberg 1990: 137 FN 31).

229

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Gehlen: Institutionen), ihre ,Idee”, die als Norm und Motiv ,geradezu
Handlung im Initialzustand™ ist, mit der besonderen Charakteristik, gerade
einem bewusst instrumentell-planenden Zugriff unzuginglich zu sein (vgl.
Gehlen 1986a: 257). Eine idée directrice, die Gehlen gelegentlich auch als
w~Fihrungssystem™ bezeichnet, hilt die objektiven, tibergreifenden Zweck-
miffigkeiten fest, die sich durch simtliche Handlungsformen hindurch und
aus diesen heraus kristallisieren. ,.Eine idée directrice mufl anschaulich
symbolisierbar sein, in Handlungen entwickelbar, sie muB teilindeterminiert
sein und nur im sozialen Zusammenhang evident, ,subjektiv® gar nicht echt
nachvollziehbar. Und sie mul} einen ,Endgiiltigkeitston® haben, also einen
reellen oder auch nur ersehnten Stabilisierungseffekt™ (ebd.: 178).

Indeterminiertheit soll heifien, dass sie nicht direkt ihren eigentlichen
Gehalt offenbaren darf, um Motiv bleiben zu kénnen, weil sie andernfalls
zur blofien Vorstellung wiirde, von der mehr oder weniger bewusst Abstand
genommen werden konnte, so erldutert Gehlen seine Definition (vgl. ebd.:
178). Ein Bewusstsein, das diesen Fithrungssystemen folge, ohne sich des-
sen bewusst zu sein, noch einer solchen reflexiven Bestitigung bediirfe, be-
zeichnet er entsprechend als ideatives Bewusstsein™: ,,Die grundsitzlich
irrationale, nicht wissenschafisfiihige und nicht direkt kontrollierbare
,breite* Erfahrung hat ihre Wahrheit: es ist die Gewissheit. Und sie hat ihre
Form des Handelns, das nichtexperimentelle, aus Tradition, Instinkt, Ge-
wohnheit oder Uberzeugung® (Gehlen 1993: 357). Deshalb scien die Ge-
wissheiten des ideativen Bewusstseins ihrer Natur nach

w[...] krisenfest’, durch Misserfolge sehr lange nicht enttduschbar, und ihre Ver-
dnderung vollzieht sich jenseits der Horizonte des Einzellebens. Experimentell
gesehen sind sie unlogisch. [...] Bei einer sehr praktischen Gruppe dieser Gewiss-
heiten, den ethischen, zeigt sich dieses Unlogische gerade darin, dal} sie auf
Begriindung iiberhaupt verzichten, d.h. als Sollregeln auftreten* (ebd.: 358).

Idées directrices fiihren den Menschen entlang einer iibergreifenden objek-
tiven ZweckmiBigkeit (vgl. ebd.: 479) und stabilisieren ihn dynamisch in
seiner Umwelt, wihrend das instrumentelle Bewusstsein die Natur ausbeu-
tet, so Gehlen: ,,In der Natur sind alle dynamischen Gleichgewichte bereits
Ausgleichsformen widerstreitender Momente, In den organischen Prozef3
sind antagonistische Krifte in uniibersehbarer Kompliziertheit eingebaut
[...]7 (ebd.: 467).

Das Heilige lisst sich derart als ,,idée directrice™ kennzeichnen, es flihrt
den Menschen ohne Bewusstsein davon entlang einer iibergreifenden
ZweckmiBigkeit, ndmlich der Aufrechterhaltung der Unterscheidung von
Form und Umwelt, wihrend es zugleich dynamische Fortentwicklung, so-
gar Luxurierung, sprich ,Komplexitiitssteigerung™ ermdglicht. Doch kann

230

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

es diese Funktion einer idée directrice nur so lange ausiiben, wie es relativ
unbestimmt, indeterminiert bleibt, andernfalls verblasste es zu einer blofien
Vorstellung, die gerade den Bedeutungsiiberschuss verlére, der die idée di-
rectrice zu dem werden lisst, was sie ist.” Das Heilige ,,funktioniert™ nur,
weil es unbestimmt ist, weil es verbirgt, was es ist, denn nur solange seine
Funktion nicht bestimmt ist, kann es nicht zum Gegenstand reflexiver Aus-
einandersetzung werden, was dem ideativen Bewusstsein seine Krisenfes-
tigkeit nihme.’ Das ideative Bewusstsein sichert die Aufrechterhaltung der
Grenze zur ersten Umwelt vorab jeden Bewusstseins von dieser Notwen-
digkeit, es gibt dem Menschen die Form vor, die ihm dann Ausgangspunkt
aller Reflexion ist.

Der Bezug auf ein unbestimmtes Jenseitiges bewahrt das vormoderne
Weltbild noch bis zur Aufklirung vor der ,entdinglichenden Kraft eines
hypothetischen Denkens® (vgl. Imhof/Romano 1996: 33f.), es schiitzt selbst
noch die bereits weitgehend ,rationalisierten Weltbilder (vgl. Habermas
1997: 296) vor ihrer radikalen Infragestellung, so Kurt Imhof in der zu-
sammen mit Gaetano Romano verdffentlichten Arbeit zur ,,Diskontinuitét
des sozialen Wandels™. ,.Die Fragilitit und Innovativitit der Moderne wird
erst dadurch méglich, wenn das hypothetische Denken keine letzten, trans-
zendenten Prinzipien als solche mehr anerkennt” (Imhof/Romano 1996:
34), so Imhof weiter. Dann ndmlich muss sich alles vor der Vernunft recht-
fertigen, auch noch die letzten Prinzipien werden fragwiirdig’, so auch der

-2

Deshalb ldsst sich in den Gehlen’schen Uberlegungen zur ,idée directrice
eine von ihm selbst bereits revidierte, die Notwendigkeit von Stabilitit relati-
vierende Institutionentheorie hineinlesen. Siehe dazu Rehberg 1990.

3 Dieser Gedanke, dass eine idée directrice nur dann den Menschen ohne Be-
wusstsein von dieser Funktion zu fithren vermag, wenn sie unbestimmt bleibt,
wiire etwa fiir eine Nachhaltigkeitstheorie zu entfalten. Hier niimlich wird das
Problem schlagend, dass die Bestimmung von Nachhaltigkeitskriterien stets
zur Folge hat, dass der Mensch beginnt, sich entsprechend dieser definierten
Kriterien zu verhalten, er veriindert damit aber sogleich die Bedingungen, die
der Definition dieser Kriterien zugrunde lagen, riickwirkend, so dass letztlich
jedes operationalisierte Konzept von Nachhaltigkeit zu unerwiinschten Ne-
benfolgen fithren muss, die die erwiinschten Folgen schnell {iberwiegen (vgl.
dazu Voss 2003b).

4  Dazu Kurt Imhof: ,Erst die Entwicklung einer religitsen Symbolisierung in

Form einer Besetzung des mythischen Kosmos mit Géttern erlaubt eine erste

Differenzierung zwischen Erscheinung und Ursprung und damit die Durch-

brechung einer alles ineinanderblendenden Totalitit™ (Imhof/Romano 1996:

24). Von dieser ersten Differenzierung ausgehend werde dann schliefilich die

.Entzauberung™ (Max Weber) des mythischen Weltbildes méglich, die letzt-

lich zur Fragilitit der Moderne fiihre, die eben erst sich radikalisieren konnte,

als die letzten transzendenten Prinzipien aus dem hypothetischen Denken ver-
schwanden (vgl. ebda.: 34). Der ,,Verlust an Transzendenz" habe jedoch ein
wfundamentales Legitimations- und Orientierungsproblem™ zu Folge: ,,Das

231

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Bezug auf einen gemeinsamen Hintergrund, der dem Gruppenzusammen-
hang seine Stabilitit verlich. Diese Infragestellung der ,letzten transzen-
denten Prinzipien” ist jedoch erst méglich, nachdem sich bestimmte
Formen derart deutlich stabilisiert haben, dass sie als solche in Frage ge-
stellt werden, dass sie also als Objekt angesprochen werden kénnen, Hier ist
noch einmal einen Schritt zuriickzutreten und der Prozess dieser Stabilisie-
rung der Formen erneut ins Auge zu fassen.

Umfassende Beruhigung der Wahrnehmungswelt
als Folge der Ausrichtung auf das Heilige

Die Stabilisierung kultischer Techniken der Vermittlung zwischen Gruppe
und der idée directrice, dem Heiligen, fiihrt zur sukzessiven Umwertung der
Bedeutung aller Bereiche: insbesondere das Opfer als Entsagung von der
unmittelbaren Bedirfnisbefriedigung bedeutet, so Cassirer, ein neues, ver-
andertes Verhiltnis des Selbsts zur Gotterschaft: Alles wird als Mittel zu ih-
rer Beeinflussung bedeutsam. (vgl. Cassirer 1953a: 266ftf.). Das Opfer setzt
stirker noch als andere kultische Techniken alle Formen — in gegeniiber der
fritheren Form des mythischen Denkens verdnderter Weise — mit dem Hei-
ligen in Bezichung: Standen sie immer schon vorab jedes Bewusstseins mit
dem unbestimmten Hintergrund in Verbindung, deuten nun alle Formen
diese Verbindung zugleich an, sie bringen sie zur Darstellung, ohne dabei
doch ihr Eigentlichstes zu offenbaren. Ohne dass die Gruppe tatsichlich um
die Bedeutung des Heiligen wiisste, kann und wird sie nun alle Formen
immer gezielter auf dieses Fixzentrum ausrichten, wihrend sich die Formen
von anderen Bedeutungsiiberschiissen und aus anderen Zusammenhingen
befreien.

Das unbestimmte Heilige wird also zunehmend relativ bestimmter, so
wie die Techniken zur Beeinflussung des Heiligen, zum Abgleich der sym-
bolischen Formen mit der ersten Umwelt relativ stabiler werden. Die Ge-
samtheit der symbolischen Formen wird durch immer einheitlichere
Formen auf diesen zentralen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet. Mittels
des Opfers als gezielter egozentrischer Technik zur Steigerung der phy-

Problem der Rechtfertigung individuellen wie kollektiven Handelns und das
Problem der Orientierung auf eine nicht mehr dem unerfindlichen gottlichen
Heilsplan gehorchende Zukunft machen Ideologien und Aushandlungspro-
zesse zur Bedingung des Handelns wie der sozialen Ordnung. Der Verlust an
Transzendenz 4Bt sich dadurch jedoch nicht wettmachen [...]° (ebd.: 16).
Zwar wiirden Ideologien an die Stelle der Transzendenz treten und als neue
Orientierungsgeber fundieren, diese hitten aber ,[...] nicht nur kiirzere
Halbwertzeiten als religiése Ethiken, ihre handlungsorientierende und sozial-
integrative Kraft ist von der Erfiillung der durch sie geweckten Zukunftser-
wartungen abhingig™ (ebd.).

232

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

sisch-magischen Gewalt und Wirksamkeit (vgl. ebd.: 266) wird die gesamte
Welt der symbolischen Formen liberformt, umgedeutet und neu strukturiert,
alle Formen werden nach ihrer jeweiligen spezifizierten Bedeutung im Be-
zug auf das Heilige gezielt (um-)bewertet. Es entsteht somit erstmals eine
als solche dem Menschen gegeniibertretende umfassende , Hierarchie™ aller
Wahrnehmungsformen, die sich auch als Gétterhierarchie auf der Seite des
Heiligen abbildet: ,,Die sinnlichen Wiinsche und Begierden strémen nicht
mehr gleichmidfig nach allen Seiten hin aus, sie suchen sich nicht mehr
unmittelbar und ungehemmt in Wirklichkeit umzusetzen, sondern sie be-
schriinken sich an bestimmten Punkten, damit die hier zurtickgehaltene und
gewissermalien aufgespeicherte Kraft fiir andere Zwecke frei wird™ (ebd.).
Diese Konzentration auf gesonderte Bereiche lasse dann [...] das Begeh-
ren seinem [nhalt nach erst zu seiner hochsten intensiven Zusammenfas-
sung und damit zu einer neuen Form der Bewusstheit” (ebd., Hervorhebung
im Original gesperrt) kommen, so Cassirer.

Jede Form wird weiterhin regelmifig darauthin tberprift, ob sie mit
den Anspriichen des Heiligen, also mit der ersten Umwelt im Einlang steht.
Fir alle anderen Zeiten aber kénnen die Formen nun ganz auf die prakti-
schen alltiglichen Zwecke hin ausgerichtet und die diesen Zwecken adi-
quaten Kausalititsvektoren immer weiter stabilisiert werden. Im Heiligen
findet sich also die Form, die der Notwendigkeit der relativen Stabilisierung
von Formen ebenso sehr entspricht, wie der Notwendigkeit, Bedeutungen
variabel fiir notwendige Anpassungsleistungen zu halten. Das Heilige ist
somit fiir die Entwicklung zum nun schon fast ,,modernen* Menschen das
»Okonomische Prinzip® schlechthin, es erméglicht relative Stabilitit der
Formen, also Sicherheit, wiihrend es die notwendige Unsicherheit noch
weitgehend aufrechterhiilt, weshalb schwerwiegende Fehlentwicklungen
unwahrscheinlich bleiben — Alltagsbildung ist zwar bereits angelegt, sie
wirkt sich aber doch nur selten bedrohlich aus.

Diese ,,Okonomie™ macht somit erst die relative Fixierung der Differenz
von Objekt und Subjekt méglich, erst jetzt kénnen ,Dinge™ ebenso wie
Relationen etc., aber auch das ,,Ich* des Einzelnen wie das ,,Du* des ande-
ren immer hiufiger und tiber immer ldngere Zeitrdiume hinweg als ,,objek-
tiv', von Raum und Zeit (relativ) unabhingig beobachtet werden.
Allmihlich klirt sich die Vielfalt der Bedeutungen zu zwei zentralen: Der
Bedeutung des ,,objektiven™ (1.5. von Gegenstinden, auf die sich das Sub-
jekt bezieht), invarianten und instrumentalisierbaren Seins mit all seinen
(relativ) unabhiingig, fiir sich bestehenden Kausalititsvektoren und Bedeu-
tungszentren auf der einen und der Bedeutung, die diese selben Objekte im
Bezug auf das Heilige haben, auf der anderen Seite. Etwas kann nun ,,Sub-
stanz™ sein, das doch zugleich seine ,wirkliche™ Form erst von etwas
Transzendentalem, dem Géttlichen her erhiilt.

233

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Diese zentrale Dualitit sichert noch lange®, eben auf hochst skonomi-
sche Weise, die notwendige, auf zu erbringende Anpassungsleistungen sen-
sibilisierte Variationsbereitschaft der symbolischen Formen. Allerdings
steigt die Anpassungsschwelle bereits in hohem Mafle. Zunchmend wird
das Gruppenganze bedeutsamer als der Einzelne in ihr, der Verlust einiger
Gruppenmitglieder als Folge der Alltagsbildung ist bereits zu verkraften, er
kann durch Riickgriff auf unterschiedliche Gotterfiguren ,erklirt” werden,
er fiihrt nicht mehr notwendiger Weise zur radikalen Verinderung der ge-
samten Gruppenorganisation (nicht das Transzendentale schlechthin, nicht
die Gotter sind auf alle zornig, sondern Athene straft die untrainierten
Kidmpfer), solange begrenzte Mafnahmen zur Korrektur des beobachteten
Misstandes ergriffen werden konnen (hirter trainieren). Aber diese Mal-
nahmen werden ergriffen, damit verindert sich letztlich auch weiterhin das
gesamte Organisationssystem (jeder nimmt an dem Schicksal der Kampfer
teil und lehrt es seinen Séhnen und Tochtern), die ,,materiale Kultur® im
Sinne Clausens Modell der Katastrophe wird noch weitestgehend von allen
gemeinsam getragen. Das Heilige wird milde gestimmt, angesichts der er-
griffenen Maflnahmen wird es genau auf seine Reaktionen hin beobachtet.
Die Verbindung stellt das Opfer her, es verbindet weiterhin den Einzelnen
wie die Gruppe mit dem {ibergreifenden Ganzen.

6.2 Die Anfidnge des wissenschaftlichen Begriffs

Das Opfer als objektivierte kultische Beeinflussungsform wertet alle Aufie-
rungen, also alle symbolischen Formen des magisch-mythischen Bewusst-
seins um, alle diese Objektivationen werden nun selbst zum Mittel, besser:
als Mittel betrachtet. Thnen wird nun eine relativ bestimmte Bedeutung im
Bezug auf das Heilige zugeschrieben, die ihnen im Bezug auf die durch das
Heilige symbolisierte erste Umwelt ja immer schon zukam, ohne dass sie
diese jedoch offen gezeigt, also zu ,,Bewusstsein™ gebracht hitten. Mit die-
ser Objektivierung einer durchgingigen Bedeutung im Bezug auf einen ge-
meinsamen, jedoch lediglich symbolisch, als idée directrice bestimmten
Fixpunkt (man kénnte wohl auch in Anlehnung an Kant von einem , Focus
imaginarius®, einer regulativen bzw. transzendentalen Idee sprechen®),
verfestigt sich das System der symbolischen Formen so weit, dass sich ein
,Alltagsbereich* herauskristallisieren kann, in dem die Formen hinsichtlich

5 Nimlich bis an die Schwelle zur Neuzeit bzw. zur Aufklirung (vgl. dazu
Imhof/Romano 1996: 331.), dies wird zentraler Gegenstand auch der folgen-
den Uberlegungen in dieser Arbeit sein.

6 Vgl zum Begriff der regulativen Idee resp. dem . focus imaginarius™ bspw.
Kant 1995, Bd. 2: 565 (B 672, 673) sowie 5821f. (B 6971T.).

234

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

ihrer alltagsfunktionalen Bedeutung immer geringfligiger variieren. Diese
immer umfassendere relative Stabilitit der Formen lisst dann wiederum in
konzentrischen Kreisen immer umfassendere Gemeinsamkeiten zwischen
den ,Dingen” erkennen, die sich im Zuge des gesamten Stabilisierungspro-
zesses in diese ,.eingeschrieben™ haben. Mit den Worten Plessners kann,
nachdem die Wahrnehmungswelt einmal so weit beruhigt ist, jetzt erst der
Mensch die Muster in den Dingen entdecken, die er selbst zuvor in sie hin-
eingelegt, nach denen er sie zuvor angeordnet hat — nun aber als objektive,
in den Dingen seiende Ordnungen. Die Welt ,,ist” durch und durch struktu-
riert, der ,,gliickliche Griff** erweist sich eben darin, dass alles schon so ist,
wie der Mensch es braucht, die Tatsache, dass alles auf das transzendentale

Heilige ausgerichtet ist, erscheint ihm als ,,Harmonie der Spharcn“"

Abbau von Bedeutungsiiberschiissen

Die Technik des Kultes als symbolische Form stabilisiert das System der
symbolischen Formen immer umfassender auf dieses eine symbolische
Zentrum hin; sie sichert die Anpassung des Organismus an seine Umwelt
ab, sie produziert dabei aber zugleich die ,,Objekte”, die sich dann immer
gezielter bearbeiten lassen. Die einheitliche Strukturierung der Wahrneh-
mungswelt bedeutet das allmihliche Verblassen der zahllosen ,Bedeu-
tungsinseln®, die symbolische Formen zuvor bildeten. Damit schafft der
Kult zum einen die Grundlage einer alles miteinander in eine einheitliche,
durchgehende Beziehung setzenden ,Rationalitit”. Mit der Vereinheitli-
chung der Vielzahl magischer Bedeutungen vereinheitlicht sich zum ande-
ren in einem Jahrtausende dauernden Prozess auch die Welt vieler ,,Gotter™,

Gehlen beschreibt den sich vollzichenden Wandel als einen Prozess des
»Abbaus von Aulenweltstiitzen™: Die sich ankiindigende neue Epoche des
..bildlosen Monotheismus®™ verlegt die letzten Evidenzen der Religion suk-
zessive in das Innere des Menschen (vgl. Gehlen 1986a: 57), der nunmehr
»glaubt”. Dieser Glaube ist freilich hochgradig voraussetzungsvoll, die
Wahrnehmungswelt, insbesondere das Heilige sowie das Ich des Gliubigen
miissen dazu bereits hochgradig geformt sein, der Glaube nimmt seine
Form in dem Zuge an, wie die einheitliche Strukturierung aller Formen auf
das Heilige hin fortschreitet. Die Vielzahl der mit unterschiedlichsten, fiir
jeden Menschen individuell variierenden Bedeutungen aufgeladenen For-
men wird rituell entlang dieses einen zentralen Vektors vereinheitlicht, was
den Blick fiir das ,,objektive Sein™ — d.h. das Gberindividuelle, ndmlich fiir
alle Gruppenmitglieder bedeutungsvolle Sein — der Formen freigibt. Das

7 Diese Harmonie entdeckten bereits die Pythagoreer, siche dazu Gliederungs-
punkt 6.3, S. 239-243.

235

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

»Ganze™ der symbolischen Formen verdndert grundlegend seine Modalitit,
es verliert, so Cassirer, gewissermalien sukzessive seine jeweils individuelle
Seele, seinen Bedeutungsiiberschuss, und wird zur ,toten Sache™ herabge-
setzt (vgl. Cassirer 1953b: 286)." Formen waren immer jeweils fiir den Ein-
zelnen und gemdl der jeweiligen Situation, aus der heraus sie beobachtet
wurden, bedeutungsvoll. Indem nun aber das ,.Im-Bezug-auf-das-Heilige-
bedeutend-sein™ selbst zur Form wird, sich also objektiviert, kann sich der
mythische Haushalt ,.entriimpeln”, kann er all jene aus vergangenen Zeiten
stammenden und ehemals fiir das individuelle Uberleben entscheidenden
Bedeutungsiiberschiisse ablegen, die angesichts der viel ékonomischeren
neuen Organisationsform — zumindest fiir den Moment — tiberflissig gewor-
den sind.

Nun erscheinen mehr und mehr Formen derart stabil, dass sie dem
Menschen als fast nur mehr in der Dimension des Heiligen variierend gege-
niibertreten, in jeder anderen Hinsicht aber geben sie sich ,,objektiv* nahezu
stabil. Die tatsichlichen Bedeutungsvariationen verblassen bis ins Un-
kenntliche, die Forimen verindern sich nur noch so weit bzw. schon etwas
weniger, als es die Notwendigkeit unbedingt erfordert, inzwischen ist sogar
die Stabilitit selbst zu einem gleichsam ,,objektiven” Wert geworden, wes-
halb voriibergehende Infragestellungen der tatsichlichen Beschaffenheit
von Formen zunehmend ignoriert werden. Es setzen also nun vermehrt Pro-
zesse der Alltagsbildung und des Ausblendens erster einsetzender Neben-
folgen ein.

8 Fiir Cassirer konstituiert sich allerdings die Religion in der Abwendung von
der ,mythisch-sinnlichen Direktheit™ des Daseins und der religids-symboli-
schen Aufladung des Daseins. Dies kann hier so nicht geteilt werden, denn
nach dem hier vertretenen Verstindnis symbolischer Formen war keine Form
jemals sinnlich-direkt, alle Formen werden erst im symbolischen Aufeinan-
der-bezogen-Sein konstituiert, werden also stets vermittelt Giber andere For-
men wahrgenommen, sie zeigen stets etwas anderes an, das iber sie
hinausweist. Auch die einfachsten Formen sind demnach fiir einen beobach-
tenden Organismus symbolisch-bedeutungsvoll, diese Eigenschaft kommt ge-
rade nicht erst dem religiésen Denken zu. Der Unterschied liegt allein in der
einheitlicheren Strukturierung auf ein gemeinsames Zentrum, die das Sein der
Formen weiter stabilisiert und diese schlieBlich .,objektiv** seiend erscheinen
ldsst.

236

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Beschleunigte Objektivierung abstrakter
Verhiltniskategorien

Die umfassende Beruhigung der Wahrnehmungswelt ermdglicht auf der
anderen Seite die Ausbildung immer allgemeinerer Begriffe, denn erst
durch diese Fixierung werden nun immer umfassendere Zusammenhinge
ersichtlich. Der Zugewinn an Ordnung und der infolgedessen gewonnenen
Freiheit der Ubersicht iiber die verwirrende Vielfalt der Einzelerscheinun-
gen und ihrer verwobenen Bedeutungsstrukturen fithrt zur fortschreitenden
Objektivierung von abstrakteren Verhiltniskategorien. Die Erscheinungs-
welt nimmt immer ,,0bjektiveren’ Charakter an, immer allgemeinere For-
men, wie die der Stabilitdt der ,,objektiven Ordnung”, dann Normen, Werte
usw. objektivieren sich. Damit ist die Schwelle zum wissenschaftlichen
Begriff erreicht, der sich als Ausdruck dieser Relationen entfaltet.

Im mythischen Bewusstsein kann noch alles mit allem identisch gesetzt
werden und sich der Zusammenhang allen Seins somit in allem als Form
Wahrgenommenen in vielfiltiger Variation konkretisieren. Sukzessive bil-
den sich im mythischen Denken, wie oben beschrieben, immer umfassen-
dere Kausalititsvektoren, bis schliefSlich das gesamte Sein an dem zentralen
symbolischen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet ist. Beziechungen ob-
jektivieren sich zwischen den ebenfalls in diesem Prozess erst deutlicher
auseinander tretenden Formen. Die nunmehr nahezu ,versteinerten™, aber
doch nach wie vor auf das noch immer nur unbestimmt-bestimmte Ganze
erster Ordnung ausgerichteten und entsprechend weiterhin auch untereinan-
der, nur eben kaum mehr bemerkbar variierenden Formen werden im wis-
senschaftlichen Begriff noch weiter fixiert.

Die zwischen den Formen beobachtbaren Relationen und Bezichungen
erhalten selbst Bezeichnungen und bilden somit sukzessive die ,,konkrete™,
zu ,,Objekten* erstarrte Welt in abstrakten Formeln ab, dabei wird jedoch
die Distanz zu diesen relativ stabilisierten Formen stindig vergrofiert. Im-
mer umfassendere Relationen zwischen diesen Formen lassen sich erken-
nen, was sich erst im Nachhinein als Vorteil fiir das Gruppenganze und also
viabel oder als Nachteil und daher als zu verwerfen oder umzuorganisieren
erweisen wird. Tendenziell aber bedeutet die Wahrnehmung immer umfas-
senderer Zusammenhinge einen stetigen, aber noch verkraftbaren Sensibi-
lititsverlust fiir die kleinen Variationen, die nach wie vor in den konkreten
symbolischen Formen stattfinden. Der Bedeutungswandel eines einzelnen
Objektes, etwa eines Kruges, den dieser im Verlauf der Zeit erfihrt, wird
mehr und mehr zu etwas Akzidentiellem, das dem Krug anhaftet, wihrend
der Krug aber doch dabei mit sich selbst identisch erscheint. Allmahlich
verblasst der Bedeutungswandel — noch immer vor seinem ginzlichen
»Verschwinden™ durch seinen Bezug auf das Heilige geschiitzt, der alles

237

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

nach wie vor mit einem unbestimmbaren ,,Mehrwert" aufladt — so sehr, dass
zwei Seinsweisen immer deutlicher auseinander treten: Das wahre Sein und
das nur scheinbare, eben akzidentielle Dasein, kiindigen sich an. Nur mehr
die Akzidenzien werden als variierend beobachtet, wihrend sich der tat-
sichlich nach wie vor stattfindende Wandel des Formganzen zunehmend
der Wahrnehmbarkeit entzieht. Diese sich allmihlich andeutende Trennung
von wahrem Sein und blofi Akzidentiellem bildet dann die Grundlage fiir
die modernen wissenschaftlichen Begriffe, die von dem blof} akzidentiellen
ginzlich abzusehen trachten, um sich nur mehr dem ,eigentlichen®, dem
Lunverinderlichen® wahren Sein zuzuwenden.

Der Schritt vom Verblassen des symbolischen Bedeutungsiiberschusses
zur Negation jedes symbolischen Mehrwertes ist jedoch noch immer hoch-
gradig voraussetzungsvoll und insgesamt unwahrscheinlich. Er wird nur im
Okzident vollzogen, wéhrend der Bezug auf ein transzendentes Drittes in
allen anderen Gesellschafisformen noch bis heute dafiir sorgt, dass alle
Formen fiir alle Beobachter stets mehr bedeuten, als sie offen anzeigen.
Dies ist detaillierter zu begriinden, ist es doch dieses — vor dem Hintergrund
des nunmehr skizzierten Prozesses der Formenkristallisation — vollkommen
unwahrscheinliche, methodisch (insbesondere durch den Satz vom ausge-
schlossenen Dritten) gesicherte Absehen von sdmtlichen Bedeutungsiiber-
schiissen der Formen, das, so die zentrale These dieser Arbeit, zur
sukzessiven und schlieBlich zur exponentiellen Hiufung von Katastrophen-
phinomenen fithrt. Dazu miissen die Anfinge der griechischen Philosophie
und der Prozess des Wandels der Transzendenz der Formen bis an die
Schwelle zur Moderne hin untersucht werden. Obgleich erneut tief in philo-
sophische Fragen eindringend, geht es dabei doch primér um die Genealo-
gie der Moderne, um die Frage, wie sich das philosophische Denken der
Transzendenz verdnderte und welche Folgen dieser Wandel zeitigte, im
Grunde also weiterhin um eine soziale Anthropologie, nun lediglich mit an-
deren Mitteln. Es geht also gleichsam um eine Soziologie der Philosophie-
geschichte, um die sozialen und zugleich sehr realen Konsequenzen
philosophischen Denkens fiir die weitere Entwicklung des Menschen. Die
Rekonstruktion zum einen der Weise der ,,praktischen” Auseinandersetzung
mit der Transzendenz und zum anderen des Wandels der Bedeutung, die der
Transzendenz im Laufe der okzidentalen Philosophiegeschichte beigemes-
sen wurde, ist entscheidend, wenn es darum geht, die Katastrophe umfas-
send zu begreifen.

238

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

6.3 Der Wandel der Transzendenz seit den
Anfangen der okzidentalen Philosophie

Die Anfiinge der griechischen Philosophie kennzeichnen einen bedeutenden
Wandel, der sich bereits in den obigen Ausfithrungen zur Herausbildung
des Erkenntnisbewusstseins aus seinen mythischen Grundlagen heraus an-
kiindigte. Es ist dies der Beginn der Reflexion iiber die Grundlagen der Er-
kenntnis, es sind die Anfinge der Ontologie, die sich nun fragend den
Bedingungen des Seins zuwendet. Die bereits umfassenden Befriedungs-
leistungen der inneren Umwelt haben derart luxuritse Bedingungen hervor-
gebracht, dass die Versuchung, den Schleier der Sais, der das Unbestimmte
bisher verhiillte, zu liften, immer gréBer wird. Es ist dies die Geschichte
des Odysseus, der sich dem Gesang der Sirenen aussetzt. Wie Odysseus
treffen auch die ersten Philosophen noch allerlei Vorsichtsmafinahmen. Die
Vorsicht nimmt nach dem ,,Siindenfall”, nachdem die Frage nach dem bis
dahin unbestimmten Grund allen Seins einmal gestellt ist, jedoch kontinu-
ierlich ab. Dies ist im Folgenden nachzuzeichnen.

Die vorsichtige Frage nach dem Grund des Seins
bei den ersten Philosophen

Die ersten griechischen Philosophen dachten im 6. und 5. Jahrhundert
v.Chr. dartiber nach, wie das Werden als moglich begriffen werden kann.
Gemein ist den Denkern dieser Zeit, dass sie die Antwort auf diese Frage in
einem Dritten suchten, das weder verginglich, noch bestindig, sondern un-
entstanden, unverinderlich und unvergiinglich, also unbestimmt ist: , Dieser
Gedanke lag den naturphilosophischen Uberlegungen der ionischen Philo-
sophen tiber ein Ur-Element zugrunde, er leitete die Spekulation der Eleaten
und fiihrte schliefilich zu Theorien wie der atomistischen Konzeption der
Materie®, so Wolfgang Rad (Rad 2000: 20).

Der Anfang der Philosophie ist zugleich gekennzeichnet durch die Zu-
wendung zur Frage nach den Bedingungen von Erkenntnis, wie es also
tberhaupt moglich sein kann, Aussagen nicht blof} iiber diesen unbestimm-
ten Grund, sondern ganz allgemein, also tiber das Sein als Ganzes machen
zu konnen. Die beiden Denkrichtungen, die Thematisierung des Unbe-
stimmten auf der einen und die Suche nach den Bedingungen der Erkennt-
nis, also die Frage nach dem Sein auf der anderen, erscheinen in diesen
Anfingen noch untrennbar miteinander verwoben. Die meisten Interpreten
dieser Zeit sehen hier jedoch einen bedeutenden Wandel einsetzen, der all-
mihlich das Denken aus seinem ,mythischen Grund in eine ,rationale™
Struktur transformiert. Die verwirrende Vielfalt der mythischen Gétterwelt
wurde nach und nach systematisiert und Begriindungen und Erkldrungen fiir

239

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

bislang Unhinterfragtes wurden gesucht und gefunden (vgl. ebd.: 35). Doch
begann diese Suche vor dem Hintergrund des Mythos, eingehiillt in einen
sympathetischen Schleier. Wihrend bereits der ,rationale Geist™ sich
fragend dem Wesen des Seins zuwendet, stand doch noch immer
unhinterfragt fest, dass alles letztlich seinen Grund in der (unbestimmbaren)
Gotterwelt findet.

So wird berichtet, dass der als Begriinder der griechischen Philosophie
genannte Mileser Thales (geb. um 620) die Frage nach dem Ursprung der
Welt gestellt habe (vgl. ebd.: 41). Thales soll die Frage dahingehend beant-
wortetet habeng, dass alles aus einem bestimmten Stoff entstanden sei: Alles
sei aus dem Wasser hervorgegangen, doch wie das Wasser wiire auch alles
andere zugleich voll von Gottern (vgl. Russell 2002: 47)."° In dieser
Grundlegung der Philosophie wird gemeinhin noch deutlich das ,,mythische
Erbe*, identifiziert, alles wird noch anthropozentrisch als belebt gedeutet.
Man konnte von einem ,,Panentheismus™ sprechen, weil das Géttliche, von
dem alles ausgeht, das als erste Ursache (causa prima) hinter allem steht, in
allem zugleich anwesend ist. Bei Thales wird zwar die Frage nach dem
Grund (Arché) gestellt und mit dem Wasser (dessen letzte Ursache das
Gottliche ist) beantwortet, zugleich spricht aber aus der physischen Wirk-
lichkeitserfahrung ein Géttliches, von dem alles voll ist. Damit, so Johannes
Hirschberger, steht Thales symbolisch fiir den Ursprung der griechischen
Philosophie, die sich fragend dem ,wahren Sein® zuwendet, tiber dessen
Eingangstor jedoch der Satz Heraklits stehen konnte: ,, Tretet ein, auch hier
sind Gotter™ (vgl. Hirschberger 1976: 291).

Anaximander nahm die Frage nach der Arché ebenfalls auf, beantwortete
sie jedoch mit keinem bestimmten, sondern durch Einfiihrung eines wunbe-
stimmten Stoffes, den er ,,dpeiron” nannte. Apeiron kann sowohl im Sinne
qualitativer Unbestimmtheit, als auch im Sinne von ,.grenzenlos™ (vgl. Rod
2000: 42), als das unbestimmt Unendliche oder unendlich Unbestimmte (vgl.
Hirschberger 1976: 20f.) verstanden werden, ohne dass damit allerdings die
erste Ursache, also ,,Gott", direkt thematisiert werden wiirde. Anaximander
versucht konsequent alle Ableitungsprobleme dadurch zu iiberwinden, die
Arché ginzlich unbestimmt zu denken, um alles Sein aus ihm hervorgehen
lassen zu konnen. Das Apeiron wird als etwas Gottliches, Unendliches,

9 Von Thales sind keinerlei Schriften erhalten, alles, was iber ihn und sein
philosophisches Vermiichtnis gesagt wird, ist also spéiteren Autoren zu ver-
danken und mit entsprechender Skepsis zu betrachten.

10 Russel merkt allerdings an, dass angezweifelt werde, ob dieser Spruch
tatsiichlich von Thales stamme (Russel 2002: 47 FN 2).

240

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Unsterbliches und Unvergingliches gedacht (vgl. Hirschberger 1976: 21,
ebenso Rad 2000: 43)."

Mit Anaximander setzt zugleich eine Entwicklung ein, die als begin-
nende Mathematisierung des Weltbildes bezeichnet werden kann. Er leistete
die bedeutende Vorarbeit, an die der Pythagoreismus anschlieflen konnte.
Er abstrahierte bereits von der wahrgenommenen Wirklichkeit zu einer geo-
metrischen Konstruktion der Welt: ,,Die frithen Naturphilosophen waren
freilich noch nicht imstande, qualitative Bestimmungen tatsdchlich auf
quantitative Verhiiltnisse zu reduzieren; sie taten aber einen ersten Schritt
auf einem Wege, der schlieSlich zur Erklirung von Tatsachen mit Hilfe
mathematisch formulierter Naturgesetze fiihrte™ (R&d 2000: 44), so
Wolfgang Rod. Doch durchdringt das ,,Géttliche™ noch immer vollkommen
selbstverstindlich alle ,,Philosophie™; ohne das nunmehr als ,,Apeiron™ be-
zeichnete ,,Unbestimmte* liefle sich keiner dieser ersten Denker, liefle sich
die ,Mathematisierung des Weltbildes®, die nun durch die Pythagoreer vo-
rangetrieben wurde, nicht verstehen.

Im Pythagoreismus'* kamen einige Motive hinzu, die dem Denken des
Thales und des Anaximander noch fremd gewesen waren. Neben morali-
schen Lebensregeln (vgl. ebd.: 47) verdankt die Philosophie den Pythagore-
ern vor allem bemerkenswerte Ergebnisse in der Mathematik. Nicht nur der
vermutlich filschlicherweise Pythagoras zugeschriebene Lehrsatz ist hier zu
nennen, von mindestens ebenso grofier Bedeutung war wohl die Entdeck-
ung, dass die Intervalle innerhalb einer Tonleiter als Verhiltnisse ganzer
Zahlen ausgedriickt werden kénnen. ,.Dies veranlafite die Pythagoreer zu
einer kithnen Verallgemeinerung: Sie erklirten, die Wirklichkeit als solche
sei mathematisch bestimmt, ja das Wesen der Dinge besteche geradezu aus
Zahlen® (ebd.: 48). So gelangten sie zu der Idee einer umfassenden mathe-
matischen Ordnung der Welt (der ,,Harmonie der Sphiren”) und in der

11 Réd merkt an, dass das Aperion, wenngleich etwas Gottliches bezeichnend,
nicht als geistiges Prinzip aufgefasst werden diirfe, dass Anaximander es als
stofflich auffasste (vgl. Rod 2000: 43); der Gegensatz von Materie und Geist
spielte allerdings zu jener Zeit noch nicht die Rolle, die ihr heute zukommt.

12 Pythagoras gilt als wesentlich durch den Dichter Orpheus beeinflusst, wobei
allerdings tatsdichlich ungeklirt ist, ob Orpheus tatséchlich ein Dichter war.
Um seine Erscheinung ranken sich allerlei Geschichten, Bertrand Russell
nennt ihn daher eine ,,dunkle und interessante Erscheinung”, von der manche
glaubten, er habe wirklich gelebt (eben als Dichter, Priester oder/und Philo-
soph), andere halten ihn fiir eine Gottergestalt. Auf jeden Fall wird Orpheus
zugeschrieben, er habe vieles in die griechische Kultur eingebracht, was einen
Ursprung in Agypten gehabt habe, so die Lehre von der Seelenwanderung,
woraus die Notwendigkeit einer strengen Lebensfithrung abgeleitet wird (vgl.
Russell 2002: 38-45).

241

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Folge dieser Idee entwickelte sich die Mathematik zu einer unabhingigen
Wissenschaft (vgl. ebd.).

Doch auch hier bleibt festzustellen, dass die Mathematik der Pythago-
reer im Sinne des iiberzeugenden deduktiven Beweises nicht ohne ihren
Mystizismus zu verstehen ist (vgl. Russell 2002: 51), denn die Zahl tritt
nicht voraussetzungslos ihren Siegeszug an, vielmehr tritt sic dem Apeiron
als notwendiges Komplement gegeniiber, das die lonier vernachlédssigt hat-
ten. Wihrend Thales und Anaximander stets von dem allen Dingen gemein-
sam zugrunde Liegenden (Arché) sprachen, dabei aber iibersahen, dass auch
die individuelle Einzelart der Dinge nach Erklidrungen verlangt, setzten die
Pythagoreer dem Unbegrenzten (Apeiron) das Begrenzte (peras) gegeniiber:
,.GroB, allvollendend, allwirkend und himmlischen wie menschlichen Le-
bens Urgrund und Fihrerin, teilhabend an allem, ist die Kraft der Zahl [...]
ohne diese ist alles unbegrenzt, unklar und unsichtbar*, so Aristoteles im
Bericht iiber die Pythagoreer (Aristoteles: Metaphysik 44 B 11, zitiert nach
Hirschberger 1976: 25). Die Zahl ist nicht minder mystisch aufgeladen als
das Apeiron, nur in dieser Opposition sind beide auch bei den Pythagoreern
zu verstehen. Die Zahl zeigt das in diesem Sinne noch immer ,mythisch™ zu
denkende Wesen der Dinge an, das Eigentliche, das wahre Sein, das sich in
den Formen verbirgt.

Damit wird der bedeutende Schritt der Trennung von wahrnehmbarer
und gedachter Wirklichkeit in einer zuvor unbekannten Deutlichkeit getan,
Die tatsdchliche Harmonie der Tone wird nun nicht mehr in ihrem wahr-
nehmbaren Klang, sondern in threr mathematischen ,Reinheit” gesehen,
nur mehr der Bereich der verniinftig erfassbaren Gegenstinde wird nun als
die ,,wahre* Wirklichkeit gehandelt, wihrend alles Wahrnehmbare zur blo-
Ben Erscheinung herabsinkt (vgl. Rod 2000: 49). Das ,,wahre®, von den
Dingen angezeigte, aber in ihnen verborgene Sein ldsst im Pythagoreismus
erstmals das Apeiron, die Bedeutung des Unbestimmten, deutlich verblas-
sen. War bislang das Unbestimmte unhinterfragt der Hintergrund allen
Seins, auf das alles Seiende bezogen war, verringert sich die Bedeutung des
Unbestimmten immer weiter, lassen sich die wahren Eigenschaften nun
besser ,aus den Dingen selbst™ heraus erklidren, dazu bedarf es nicht mehr
des stindigen Riickgriffes auf das Apeiron. Doch wird das Géttliche noch
nicht tatsdchlich ausgeblendet, es darf noch immer nicht direkt thematisiert
werden, was notwendig wiire, um es ,,abschaffen* zu kénnen. Das Géttliche
ist noch immer ,tabu“ und damit vor direkter Infragestellung geschiitzt'".
Dennoch ist dieser Schritt ein inkrementaler Schritt auf dem Weg zur Be-

13 Vgl. dazu abermals Imhof und Romano, deren zentrale Aussage die ist, dass
die Fragilitit der Moderne gerade aus der Kritisierbarkeit der letzten trans-
zendenten Griinde resultiert (vgl. Imhof/Romano 1996: insbes. 331f.).

242

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

stimmung des Unbestimmten, des Apeiron selbst, ein Schritt, an den Hera-
klit anschlieBt."

Gegensatzlichkeit und Einheit des Logos bei Heraklit

Herakleitos von Ephesos, der wohl um 500 v.Chr. lebte, wird nicht zuletzt
deshalb ,,der Dunkle™ genannt, weil sein Werk, wohl beabsichtigt ,,[...] un-
systematisch, sich verbergend vor unberufenen Augen [...] das Wahre in
einer kurzen, paradoxen und tief stoflenden Wendung als plétzliche Ent-
hiillung zum Ausdruck [...]" (Schilling 1951: 87). bringt, so Kurt Schilling.
Seine Lehre von der die Wirklichkeit beherrschenden Gegensitzlichkeit
wirkte schon deshalb weit in die Philosophiegeschichte hinein, weil die
These, dass die Dinge in jedem Augenblick gegensitzliche Bestimmungen
hitten, ihm etwa die Kritik Platos und Aristoteles” einbrachte, die darin die
Aufhebung des Widerspruchprinzips sahen (vgl. Réd 2000: 55). Fiir die
vorliegende Arbeit von noch groflerer Bedeutung aber war Heraklit als
derjenige, der iberhaupt erst die Bedingungen schuf, von denen her sich das
Denken dem Sein in einer bis dahin nicht da gewesenen Form zuwenden
konnte.

Heraklit unterschied zwei ,,Seinssphiiren™, die des Alltags der Mensch-
en, die ,blind und irrtumserfiillt™ (vgl. Schilling 1951: 87) ist, und die
wahre Welt des Seins, dem Logos, der als letzter Sinn der Welt besteht, und
der nur dem Philosophen zuginglich ist. Zu simtlichen Erscheinungen
denkt Heraklit ein logisches Negativ: Wo Tag ist, muss auch Nacht gedacht
werden, hell gibt es nicht ohne das logische Gegenstiick des Dunkels. Keine
Erscheinung besteht jemals fiir sich, sie ist stets auf das Andere, auf ihr Ge-
genteil bezogen (vgl. ebd.: 89). Der Sprachgebrauch der gewdéhnlichen
Sterblichen besitzt nicht die Mglichkeit der Einsicht der Einheit, der Koin-
zidenz dieser Gegensitze,” hier wird jedes Ding nur mit seinem eigenen,

14 Nur in einer Hinsicht ist Xenophanes hier zu erwihnen. War bei den bisher
erwiihnten Philosophen die Ablésung des Denkens aus dem Mythos noch er-
folgt, ohne dass dieser Prozess reflektiert worden wire, war Xenophanes der
erste, der sich ausdriicklich von den mythischen Géttervorstellungen distan-
zierte. Xenophanes trug zum Verblassen des Apeiron bei, welches die Ver-
schiebung des Aufmerksamkeitsschwerpunktes hin zu der ,,sauberen” Unter-
scheidung von wahrem und falschem Sein vorbereitet. Doch kniipfte auch
Xenophanes noch an das Apeiron des Anaximander an, denn Gott ist, so
vermutet Wolfgang Réd, auch bei ihm unbeweglich, unentstanden und unver-
ginglich, wihrend er zugleich alles bewegt und alles weill: | Ein einziger Gott,
unter Géttern und Menschen am groBten, weder an Gestalt den Sterblichen
dhnlich, noch in Gedanken® (Xenophanes, zitiert nach Rad 2000: 50).

15 An diesen Gedanken der Koinzidenz schlieft im 15. Jahrhundert Nikolaus
von Kues an, siche dazu S. 258-262.

243

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

privaten Namen, mit einem vereinzelten Wort angesprochen, ohne zu die-
sem einen Namen immer auch den Gegensatz hinzuzudenken, obwohl erst
beide Formen zusammen ,einen wahren Logos bilden™ (vgl. ebd.).'® Fir
Heraklit ist in diesem Sinne Tag dasselbe wie Nacht, Tod dasselbe wie Le-
ben, weil in jedem der beiden Gegensiitze das jeweils Andere mit
gegenwirtig ist, und indem diese Einheit symbolisch bezeichnet wird, ,[...]
wird der gemeinsame Grund der Welt, das Sein selber, offenbar* (ebd.:
90)”, das Heraklit ausdriicklich das Géautliche nennt. Der Logos, das
Weltgesetz, ist das Géttliche, ist die Narur, im stetigen Wandel und in Ge-
gensitzen hin und her gehend alles regelnd, so auch die allen Menschen
gemeinsame Vernunft, die die Einheit der Gegensitze zu sehen vermag,
wenn sie {iber die Verschiedenartigkeit ihrer Anlagen hinwegsihen, so die
Interpretation Kurt Schillings.

Schilling merkt nun aber auch an, dass Heraklit sich des Problems wohl
bewusst gewesen sei, dass der Logos kein reines Denken sein kann, denn
dieses reine Denken fiithrt immer nur auf ein ewiges, starres Sein, es vermag
aber die Einheit der Gegensiitze (die Koinzidenz) nicht zu erfassen, als die
Heraklit den Logos verstanden wissen will. Deshalb bleibt Heraklit nicht
beim reinen Denken stehen, sondern fiigt dem Logos immer wieder nicht-
logische Funktionen hinzu: ,,[...] teils halbsinnliche, wie das Sehen und Ho-
ren mit Verstand, die Wachheit des Geistes, teils absichtlich irrationale wie
die wortlose Andeutung, die der Herr des Orakels 0ibt, oder das Finden des
Unerwarteten, der Einfall oder Symbol und Gleichnis® (ebd.: 91). Um den
Logos derart zu fassen, l9st sich fiir Heraklit die ganze Natur zu Gleichnis-
sen auf, in denen er das Sein als Werden begriff. Dies aber sei, so Schilling
weiter, etwas ginzlich anderes, als, wie immer wieder behauptet werde,
dem Sein das Werden gegeniiber zu stellen (vgl. ebd.). Mit Heraklit wird
das Gottliche zum Logos, zur Einheit der Gegensitze, welche als solche
unbestimmt bleibt, weil diese Einheit nur unter zur Hilfenahme nichtratio-
naler, eben widerspriichlicher Prinzipien oder einer rein metaphorischen
Sprache, die sich in Gleichnissen ausdriickt und damit ,,dunkel™ bleibt,
tiberhaupt in einer sprachlichen Form ausdriickbar ist.

Das Apeiron taucht bei Heraklit nicht mehr auf. Er ist damit vielleicht
der erste Philosoph, der fiir die Frage nach den Urspriingen keine eigene
Form mehr annimmt, mit deren Hilfe noch bei seinen philosophischen Vor-

16 .,Deswegen sind die Menschen in ihrem Alltag ohnmichtig der Natur gegen-
iiber, sie sind wie Schlafende, denn sie vergessen von Stunde zu Stunde, was
gewesen ist; sie sind, wie das Sprichwort sagt, immer abwesend, obwohl sie
doch dabei sind mit ihrem Reden und Handeln®, so Kurt Schilling (Schilling
1951: 89, Hervorhebung im Original). Schilling bezieht sich hier auf das
Fragment 34 des Heraklit.

17 Hier verweist Schilling auf das Fragment 123 des Heraklit.

244

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

fahren das Géttliche thematisiert werden konnte, ohne dieses tatsichlich di-
rekt anzusprechen. Wihrend etwa bei den Pythagoreern das Apeiron als das
Unbegrenzte, Unendliche, Unbestimmte diente, Giber das gesprochen wer-
den konnte, ohne die Gétter direkt ansprechen zu miissen, das das Géttliche
zwar symbolisierte, ohne jedoch tatsdchlich dieses Géttliche zu sein,
verzichtet Heraklit auf eine solche Unterscheidung, Bei ihm fliefit das
Gottliche zunehmend mit dem Gottesbegriff selbst ineinander, ist der Logos
nicht mehr nur Symbol fiir ,,Gott™, sondern ,,Gott™ selbst. Der letzte Grund
steht damit nicht mehr hinter allem, sondern ist nun unmittelbarer Untersu-
chungsgegenstand, obgleich — und das ist von entscheidender Bedeutung —
doch noch immer nicht ganz unmittelbar, sondern lediglich metaphorisch:
tatsdchlich beschreibbar ist das Goéttliche noch immer nicht, es bleibt das,
was nicht zu beschreiben, was nur erfahrbar ist. Doch fithrt nun erstmals
ein Weg, der freilich nur den Philosophen offen steht, von der Einsicht in
die Beschaffenheit der Substanzen als widerspriichliche auch zur Einsicht in
das Géttliche selbst, zurtick zur ersten Ursache, von der alles ausgeht.

Wahres Sein, Nichts und Offenbarung: Das Lehrgedicht des
Parmenides und der dritte Weg

Etwa zeitgleich mit Heraklit wirkte derjenige Denker, der fiir viele den An-
fang der Metaphysik im engeren Sinne markiert: Parmenides von Elea (ge-
storben um 460 v.Chr.). Heraklit vermochte jeden einzelnen Vorgang iso-
liert, dabei jedoch zugleich als Verweis auf das mit diesem Vorgang
symbolisch angezeigte Ganze des Seins, oder mit den Worten Schillings,
»l-..] das Sein in den Symbolen des Seienden zu betrachten™ (Schilling
1951: 92), Das symbolisierte Eine ist fur ihn das Wahre, das jenseits aller
einzelnen Dinge liegt, die Einheit, die Koinzidenz der aufeinander bezoge-
nen Gegensiitze in Bewegung. Auch fiir Parmenides ist Philosophie der
Riickgang zu einem allein bestindigen Grund der Welt, doch ist fiir diesen
dieses Ganze gerade nicht Bewegung, sondern starres Sein, und auch die
Methode, dorthin zu gelangen, ist, so wird zumindest behauptet, eine an-
dere, namlich eben das von Heraklit vermiedene reine Denken (vgl. ebd.:
88).

Fiir Parmenides ist das ,.wahre®, das ,.evidente” Sein das Eine, von dem
die blofie Meinung, die Empirie (doxa) geschieden ist, er weigert sich, diese
empirisch-physikalische Welt der ionischen Denker einfach als gegeben zu
akzeptieren. Parmenides widerspricht den Ioniern: Von den Erscheinungen
her fiihre kein Weg zum wahren Sein, nur der Weg des Denkens, so wird
Parmenides gemeinhin interpretiert, erdffne dem Philosophen die Wahrheit
(vgl. Habermehl 1995). In diesem Sinne ist mit Parmenides die Grundlage
einer rationalistisch-zweiwertigen Logik gelegt, die nur entweder Wahres,

245

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

das Sein (das was ist), oder Unwahres, das also nicht Sein ist (das was nicht
ist), zuldsst, ein Drittes aber, also jeglichen symbolischen Bedeutungsiiber-
schuss, durch den auch Widerspriichliches am gleichen ,,Gegenstand* mog-
lich wére, ausschlieBt (tertium non datur). Weil es sich um einen fiir die
weitere Entwicklung des okzidentalen Denkens, insbesondere fiir den
Prozess der umfassenden Stabilisierung der symbolischen Formen so bedeu-
tungsvollen Text handelt, lohnt eine kurze Untersuchung, ob diese Inter-
pretation trifft, ob dieser Urtext der zweiwertig-rationalen Logik tatséchlich
nur von zwel Werten handelt.

Die Lehre von den zwei Wegen

Das Lehrgedicht des Parmenides gibt seit jeher den Philosophen Anlass
zum erbitterten Streit.'® Der nur fragmentarisch erhaltene Text wirft etwa
zeitgleich mit Heraklit die Frage nach dem Sein auf, die Frage also, die am
Anfang aller Metaphysik steht.” Mit Heraklit, deutlicher noch mit
Parmenides, wendet sich das Denken seinen eigenen Grundlagen zu, es
fragt nun nach seinen eigenen Voraussetzungen, die bislang (auch noch bei
den loniern) noch weitgehend unreflektiert vorgegeben blieben. Das in der
Homerischen Form des Hexameters verfasste Lehrgedicht des Parmenides
beschreibt, in aller Kiirze zusammengefasst, die von Pferden gezogene Auf-
fahrt des jungen Parmenides zum ,grofien Tor der Wege von Tag und

18 Schon Platon sah die Konflikttrichtigkeit des Parmenides. Im Theaitetos ldsst
er Sokrates zu Theodoros sprechen: ,,Parmenides [...] ist nach dem Homeros
,ehrenwert mir® und zugleich ,furchtbar®. Denn ich habe Gemeinschaft mit
dem Manne gehabt, noch ganz jung, da er schon alt war, und es offenbarte
sich mir in ihm eine ganz seltene herrliche Tiefe des Geistes. Ich firchte da-
her, dal} wir teils, was er gesagt hat, nicht verstehen, teils, was er damit ge-
meint, noch viel weiter dahinten lassen werden [...]" (Platon 1967: 150). Auf
diese Stelle macht Ernst Heitsch aufmerksam, um damit die Hoffhung gering
zu stufen, dass sich die Frage nach der Bedeutung, die Parmenides mit dem
Begriff des Seins verband, iiberhaupt jemals beantworten liefle, wenn schon
Platon ,[...] von Parmenides durch eine Kluft getrennt gewesen zu sein“
scheint (Heitsch 1970: 3).

19 Das Lehrgedicht des Parmenides gilt als einer der ,,Ur-Texte™ der Philosophie
vor allem deshalb, weil sich eben hier in aller Deutlichkeit das Denken dem
Denken selbst zuzuwenden beginnt, damit also der Ubergang von der Frage
nach der Bedeutung des Seienden zu der Frage nach seinem ,,Wesen™ vollzo-
gen wird. Homer etwa wandte sich noch ganz der Bedeutung von ,Ereignis-
sen”, selbst noch von ,Naturkatastrophen®, wie Uberschwemmungen und
Erdbeben zu, ohne aber deren Sein als von dieser Bedeutung geldst einer ei-
genstindigen Untersuchung zu unterzichen. Zu einer Rekonstruktion dieses
Wandels von der auf Bedeutung gerichteten Beschreibung in der Versform
des Epos zu einer ,historischen Betrachtung bei den Griechen siehe die sehr
gut lesbare und aufschlussreiche Schrift Wolfgang Schadewaldts zu den ,,An-
fingen der Geschichtsschreibung bei den Griechen™ (Schadewaldt 1995, hier
insbes. 118).

246

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Nacht™ (vgl. Fragment B1 nach Heitsch 1995: 10), das ithm durch Dike als
Richterin des Rechten gedffnet wird. Parmenides wird dann von einer na-
mentlich nicht genannten Géttin begriifit und in die Geheimnisse der Wahr-
heit™ eingefiihrt: ,,Du sollst aber alles erfahren, sowohl der iiberzeugenden
Evidenz unerschiitterliches Herz wie auch die Eindriicke der Menschen, die
ohne evidenten Beweis sind; gleichwohl wirst Du auch das héren, wie das
Geltende notwendigerweise giiltig sein musste durch alle Zeit hin insgesamt
[...]" (Fragment B1 nach ebd.: 13).

Die unbenannte Gottin benennt dem Parmenides sodann zwei Wege des
Untersuchens, sie gibt ihm seine Aufgabe, was fiir ihn ,.das zu Denkende™
sein wird, das, ,,[...] was fortan in der Geschichte der Wahrheit das anfiing-
lich zu Denkende bleibt* (Heidegger 1982: 21):

..Der eine, (der da lautet) ,es ist, und Sein ist notwendig®, ist der Weg der Uber-
zeugung; denn sie folgt der Evidenz. Der andere, (der da lautet), es ist nicht, und
Nicht-Sein ist notwendig®, der ist, wie ich dir zeige, ein villig unerfahrbarer Weg;
denn das Nicht-Seiende kannst Du weder erkennen — denn das ldsst sich nicht
verwirklichen — noch aufzeigen™ (Fragment B2 nach Heitsch 1995: 15).

Damit wird das Sein zum Gegenstand der Philosophie, zum Gegenstand der
Betrachtung, wie etwa Hegel meinte”’. Mit diesen zwei Wegen formuliert
das Lehrgedicht die Grundlagen aller modernen aristotelisch-zweiwertigen
Wissenschaft, es formuliert nach einer gingigen Interpretation die Beding-
ungen der Wahrheit: Demzufolge ist der erste Weg wahr, weil nur das, was
ist, gedacht und ausgesagt werden kann, wihrend der zweite Weg darum

20 Es mache allerdings noch nicht viel Sinn, so Heidegger, die Géttin, von der
im Lehrgedicht die Wahrheit gehort wird, einfach zur ,,Gottin der Wahrheit™
zu personifizieren (vgl. Heidegger 1982: 14). Das griechische dinuvela, das in
der Regel mit ,,Wahrheit™ iihersetzt, wortlich aber als ,,Unverborgenheit™ zu
iibersetzen wire, erschliefe sich in seiner Bedeutung nur, ,,[...] wenn das
iibersetzende Wort ,Unverborgenheit® uns iibersetzt in den Erfahrungsbereich
und die Erfahrungsart, aus dem das Griechentum und im jetzigen Fall der an-
fingliche Denker Parmenides das Wort dajveia sagt™ (ebd.: 16). So sind auch
die Versuche anderer Philosophen, der Géttin ihren Namen zu geben, nur in
threm jeweiligen Interpretationszusammenhang zu verstehen, letztlich aber
bleibt der Name wohl unbestimmt und gerade darin liegt vielleicht die ideale
Ubersetzung verborgen. Verbreitet ist allerdings die Ansicht, die auch von
Popper vertreten wird, dass es sich einfach erneut um Dike handelt (vgl.
Popper 1998: 185).

21 Bei Hegel heiit es wortlich: ,Wenn bei Xenophanes durch den Satz ,aus
Nichts wird Nichts® das Entstehen, und was damit zusammenhiéingt oder dar-
auf zuriickgefithrt werden kann, tiberhaupt negiert ist, so tritt bei Parmenides
der Gegensatz von Sein und Nichtsein bestimmter, obgleich noch ohne Be-
wulltsein auf* (Hegel 1971: 286).

247

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

notwendig unwahr ist, denn das, was nicht ist, kann notwendig weder
gedacht noch ausgesagt werden. Allerdings sind beide Wege im mensch-
lichen, alltiglichen ,,empirischen” Denken und Reden schon immer mitein-
ander verbunden, so Jérg Jantzen,

»[...] denn indem ein Seiendes bestimmt gedacht und ausgesagt wird, wird es ge-
gen anderes, das es nicht ist, abgegrenzt. Logisch ist die Behauptung von Diffe-
renz (Nicht-Sein) Grundlage der Erfahrungserkenntnis, die das Wirkliche als
Vieles und Bewegtes sieht und damit schon ein Verhiltnis von Sein und Nicht-
Sein als Struktur der Wirklichkeit annimmt™ (Jantzen 1988: 514).

Das Denken des Seins kann also nicht gelingen, ohne das Nicht-Sein zu
denken, das es somit — logisch — auch gibt. Dieses Problem hatte Heraklit
noch umgangen, indem er das Sein als Einheit der Gegensitze dachte, wel-
che eben nicht tiber das reine Denken zu erreichen ist. Wie aber ist das
wahre Sein, von dem Parmenides spricht, dann zugéinglich? Die Sache wird
noch schwieriger, weil Parmenides in dem zweiten Teil des Lehrgedichtes
der bloflien Meinung der ,,Sterblichen™ doch eine Bedeutung einrdumt. Der
Weg der Benennungen (des Daseins), der in dem tatsdchlich ungeteilten,
undifferenzierten Sein Unterscheidungen vornimmt, ist zwar nicht fatsdch-
lich, wohl aber fiir die Menschen, die nichts von der tatsiichlichen Wahrheit
wissen, wahr. Dennoch bleibt es bei der Aussage, dass es von dieser Wahr-
heit keinen Ubergang zur tatsichlichen Wahrheit des Seins gibt.

Die Mdglichkeit des dritten Weges am Anfang der Philosophie

Ernst Heitsch zufolge war es zuerst Karl Reinhardt, der zu Beginn des 20.
Jahrhundert mit der Interpretation hervortrat, dass Parmenides nicht von
zwei, sondern von drei ,,Wegen der Forschung* spreche, doch wird, wenn-
schon dieser dritte Weg tiberhaupt akzeptiert wird, bis heute kontrovers dis-
kutiert, wer oder was mit dem dritten Weg gemeint sei (vgl. dazu Heitsch
1970: 37 sowie Reinhardt 1916, insbes. 34-36).”” Diese Diskussion kann
hier in keiner Weise angemessen dargestellt werden,” doch bietet Karl-

22 Nach Ernst Heitsch ist dieser dritte Weg in der wissenschaftlichen Diskussion
sogleich aufgenommen worden, es sei aber bis heute kontrovers geblieben,
o[...] wer mit dem zweiten und wer mit dem dritten Weg gemeint ist”
(Heitsch 1970: 37). Homann dagegen meint, dass die meisten Gegenwartsfor-
scher bestreiten, dass es einen dritten Weg giibe (vgl. Hohmann 2002: 19).
Heitsch gibt in dem Kommentar zu der von ihm ibersetzten Version der
Fragmente des Parmenides explizit Auskunft iiber die Stellen, an denen sich
die Hinweise auf zwei bzw. drei Wege finden (vgl. Heitsch 1995: 8511.).

23 Einen guten und doch lesbar gehaltenen Uberblick zu den zahlreichen, einan-
der oft diametral gegeniiberliegenden Positionen, die am Parmenides festge-
macht werden, gibt Christoph Rapp (vgl. Rapp 1997: 101-148).

248

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Dieter Hohmann (2002) eine Interpretation an, die fiir diese Arbeit aufge-
nommen werden soll. Die im Lehrgedicht vorgestellte Alternative von zwei
Wegen ist, wie gesagt, zunichst nur eine scheinbare, denn zu wihlen ist an
sich immer nur der erste der beiden Wege, niimlich der des Seienden (des
Unverborgenen, das Evidente), weil sich niemand fiir den zweiten, des
Nicht-Seins entscheidet. Nur das Sein ist, sonst ist nichts, alles Nicht-Sei-
ende ist blofie doxa, empirische Meinung. Die Menschen aber leben in der
Welt der Meinungen, denn neben dieser Wahrheit als ,,géttlichem Weg",
dem sicheren Wissen, besteht die Moglichkeit des Irrtums, der ,,Empirie®,
das auf tradierten Ansichten beruht, die daher als wahr gelten. Auch dieser
Form der ,Wahrheit” rdumt die unbenannte Gottin eine Bedeutung ein®,
weshalb sie dem Parmenides neben dem ersten Weg auch diesen zweiten
offenbart: ,.[...] gleichwohl wirst Du auch das héren, wie das Geltende
notwendigerweise giiltig sein musste durch alle Zeiten und insgesamt [...]"
(Fragment B1 nach Heitsch 1995: 13).” Dieser Weg ist also der Weg der
Menschen, der Weg der ,,Empirie”, oder mit den Worten Reinhardts: ,,Die
Menschen haben sich ein Gesetz gemacht, die Welt ist eine Konvention, aus
einem sanktionierten Irrtum folgerichtig entwickelt*?’, und Hohmann er-

24 Wie Christoph Rapp anmerkt (vgl. Rapp 1997: insbes. 101-104 und 147-149),

frappiert das Lehrgedicht nicht zuletzt deshalb, weil es sich wohl primér der

Trennung des .,eigentlich Wahren™ vom ., Falschen™, dem Nichtseienden wid-

met, der erste Teil des Lehrgedichtes die Phiéinomene der wahrnehmbaren

Welt aber iiberhaupt nicht belange, wihrend sich der zweite Teil den wahr-

nehmbaren Formen zuwendet, ohne dass aber die Verbindung zum ersten Teil

eindeutig wire. Es gibe die Ansicht, so Rapp, dass das Gedicht zu allererst
eine Kritik an dem kosmologischen Denken der Vorginger des Parmenides
sein sollte, deren Theorien die Entstehung der Welt und der darin enthaltenen

Einzelphinomene unreflektiert zum Gegenstand haben, und dass das Lehrge-

dicht also ,stillschweigend™ auf diese Theorien referiere, deren Kenntnis es

bedarf, um das Lehrgedicht verstehen zu konnen. Die diesen Theorien
zugrunde liegenden Annahmen, dass das, was ist, entstanden, diskontinuier-
lich, bewegt usw. sei, seien falsch, wie Parmenides in aller Deutlichkeit zeigt.

So scheint es, als ginge es in dem Gedicht nichf um eine Bestimmung des

Verhéltnisses von ,falschem™ und ,,wahrem™ empirischen Wissen, dieses ist

als solches immer falsch, denn das einzig Wahre ist eben das Sein ohne jegli-

che Unterscheidung. Worum es aber tatséichlich in dem Gedicht geht, bleibt
wohl Gegenstand der philosophischen Diskussionen.

Hervorhebung hier wie bei Homann (Homann 2002: 17), der nach Heitsch

zitiert. Im Original ohne Hervorhebung.

26 So legt Reinhardt (Reinhardt 1977: 31) den Schlusssatz des Lehrgedichtes
aus, der da lautet: ,,So also sind — nach dem Eindruck (den die Menschen ha-
ben) — diese Dinge geworden und sie sind jetzt und werden von nun an in Zu-
kunft wachsen und vergehen. Die Menschen aber haben ihnen einen Namen
gegeben, einen bezeichnenden fiir jedes Ding™ (Fragment B 19 nach Heitsch
1970: 53).

I
L

249

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

ginzt: ,Neben die Wahrheit tritt die in sich geschlossene konsequente
Hypothese™ (Homann 2002: 21).

Hohmann schligt nun die Interpretation vor, die beiden Teile des
Parmenides als zwei verschiedene Wahrheiten zu interpretieren, die durch
den Mvythos als dritten Weg zusammengehalten werden (vgl. ebd.). Das
Lehrgedicht sei nicht hinldnglich zu verstehen, wenn man es lediglich — ei-
ner ,modernen” Logik folgend — nach der Unterscheidung von Sein und
Nicht-Sein beurteile (vgl. ebd.: 23). Vielmehr spielte fiir Parmenides der
Mythos noch eine ganz entscheidende Rolle, die hier zum Ausdruck
kommt: Es ist die unbenannte Géttin selbst, die den dritten Wert verkdrpert,
die als Unbenannte selbst unbestimmt und doch Bedingung der Unterschei-
dung von Sein und Nicht-Sein bleibt, die sie dem Parmenides offenbart.
Heitsch hatte die drei Wege derart interpretiert, dass die Vorgabe der Alter-
native zweier Wege gerade nicht bedeute, dass der eine der beiden Wege
der richtige, der andere dagegen der falsche sei (vgl. Heitsch 1995: 89).
Vielmehr ist die Erkenntnis, dass es beide Wege gibe, der dritte Weg (in
dem die Gegensitze wie bei Heraklit und spiter bei Cusanus koinzidieren),
den die Gottin offenbart, nicht ohne davor zu warnen, den ,dritten Weg" zu
betreten — hier also verstanden als Versuch, sie selbst in ihrer Gottlichkeit
noch zu bestimmen: ,Denn zuallererst halte Dich von dem Weg des Su-
chens fern* (Fragment B 6 nach Heitsch 1995: 23),

Die Géttin selbst bleibt ,als Weg" unbestimmt, ,tabu”, und doch
zugleich Bedingung der beiden Wege, deren ausgeschlossenes Drittes sie
i1st. Weder der eine, noch der andere Weg ist ,,falsch* oder ,.richtig”, die Er-
kenntnis der Gabelung beider Wege ist das, was wahr ist, in denen Sein un-
geteiltes, unbestimmbares Sein erster Ordnung™ ist. Nur das ungeteilte
Sein ist wahr, dies aber kann nur offenbart werden, es zu ergriinden ist dem
Menschen nicht moéglich, weil er sich nur auf einem der beiden Wege be-
wegen kann; die Erkenntnis der Gabelung selbst kann dagegen nur in einem
Dritten gefunden werden.”” Damit aber wire Parmenides zu Unrecht als der

27 Popper freilich sicht zwar lediglich zwei Wege, von denen der eine die ,ratio-
nale” Erkenntnis beschreibt, der andere aber den ,,falschen™ Weg, der von den
Sinnen, von der Empirie ausgeht: . Der Parmenides, den wir kennen, der Au-
tor der zwei Wege, ist einer der radikalsten Rationalisten die jemals eine Er-
kenntnistheorie hervorbrachten. Sein radikaler Rationalismus koénnte als
Intellektualismus oder sogar Logizismus bezeichnet werden. Er mulite diese
Haltung fast zwangsweise annehmen, nachdem er seine Ablehnung der Sin-
neserfahrung, der Wahrnehmung [...] verallgemeinert hat“ (Popper 1998:
171). Im gleichen Artikel aber stellt auch Popper die Bedeutung der Géttin
heraus (ohne allerdings ihr den ,dritten Weg™ zuzusprechen), wenn er sagt:
.Es gibt keinen logischen Weg von der Widerlegung einer Illusion, einer fal-
schen Ansicht — wie dem Zu- und Abnehmen des Mondes — zu der Enthiillung
der Wahrheit, zu einer wahren Theorie. Es gibt keine logische Briicke, die von

250

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Vater einer zweiwertigen Logik bezeichnet, die das Dritte ausschlieft,
vielmehr hitte er das Dritte als notwendige Bedingung der Erkenntnis von
Wabhrheit benannt, wire er also als der Vater einer ,dreiwertigen Logik™ an
erster Stelle zu nennen.

Noch bis in die Scholastik und an die Grenze zur Moderne heran war
der Gedanke eines allen zugrunde liegenden Dritten, das simtliche Formen
mit einem Bedeutungsiiberschuss auflud, omnipridsent. Das unbestimmte
und unbestimmbare Dritte spielte noch lange Zeit dariiber hinaus eine be-
deutende Rolle innerhalb der philosophischen Schulen, zuletzt noch als in
seinem ,,Handlungsradius* bereits weitgehend eingeschriinkter ,,Gott" oder
gar als ., Weltgeist“®. Doch bereits in den Werken Platons und Aristoteles’
zeichnet sich ein fiir die weitere Entwicklung bedeutender Wandel ab, in
dem hier der eigentliche Ubergang vom mythischen zum modernen Welt-
bild gesechen wird: Die Philosophie dringt unaufhaltsam auf die Bestim-
mung des bislang Unbestimmten, darauf, den Begriff von etwas, das stets
mehr ist, als es zu sein scheint, mit dem durch den Begriff Bezeichneten,
Identischen und Bestimmiten gleichzusetzen.

Platons Begegnung der Krise des Normativen

Platon war ein Kind der Krise. Angesichts des Peloponnesischen Krieges
(431-404) mit all seinen Normen zerriittenden Ereignissen und Folgen

der empirischen Widerlegung zur Wahrheit fithrt. Und wie er tatséichlich
selbst gespiirt haben mag, ist das bei jeder Entdeckung der Fall: Die neue Ein-
sicht ist ein Geschenk, eine Offenbarung der Gétter'” (ebd.: 169). Popper hiitte
daraus den Schluss ziehen kénnen, dass dieses Nichtlogische — als ein Drittes
— Teil der Parmenidischen Ontologie ist.

28 Fiir Hegel ist das, was nach Aufhebung aller Vermittlung noch vorhanden ist,
das unmittelbare unbestimmte Sein, das innerhalb der Phinomenologie des
Geistes erschlossen und als reines Wissen zum Anfang aller Wissenschafi
werden soll: ,,Das reine Wissen, als in diese Einheit zusammengegangen, hat
alle Beziehung auf ein Anderes und auf Vermittlung aufgehoben; es ist das
Unterschiedslose; dieses Unterschiedslose hort somit selbst auf, Wissen zu
sein; es ist nur einfache Unmittelbarkeit vorhanden™ (Hegel 1928: 72, Her-
vorhebungen im Original gesperrt). Der Anfang aller Wissenschaft kénne, so
Hegel, nicht in der Form eines Satzes oder eines Urteils liegen, weil diese
immer schon vermittelt seien. .,,So mufl der Anfang absoluter oder, was hier
gleichbedeutend ist, abstrakter Anfang sein; er darf so wichts voraussetzen,
mul} durch nichts vermittelt sein noch einen Grund haben; er soll vielmehr
selbst Grund der ganzen Wissenschaft sein. Er mull daher schlechthin ein
Unmittelbares sein oder vielmehr nur das Unmittelbare selbst. Wie er nicht
gegen Anderes eine Bestimmung haben kann, so kann er auch keine in sich,
keinen Inhalt enthalten, denn dergleichen wiire Unterscheidung und Bezie-
hung von Verschiedenem aufeinander, somit eine Vermittlung. Der Anfang ist
also das reine Sein™ (ebd: 73, Hervorhebungen im Original gesperrt).

251

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

(etwa die Pest von 430™) fiir die ethische, noch homerische Tradition, stand
fir Platon, so Jirgen Mittelstral3, die dringliche Aufgabe an, gegen die ,,Ge-
fahr eines ethischen und erkenntnistheoretischen Relativismus®* (Mittelstrald
1981: 50), der seiner Meinung nach insbesondere von Seiten der Sophisten
drohte, die Sokratische Frage nach dem Guten zu einer Art ausgleichender
regulativen Idee auszubauen: ,,[...] die schwindende Tragfihigkeit morali-
scher Traditionen soll durch den Aufbau eines verldfilichen moralischen
Wissens anstelle der blof3 auf .Meinung® beruhenden Empfehlungen der
Sophisten wieder ausgeglichen werden* (ebd.). In vielerlei Hinsicht von
Parmenides beeinflusst, ja in weiten Teilen des Werkes mit diesem iiberein-
stimmend, unterscheidet sich Platon in diesem Punkt sehr deutlich von sei-
nem Lehrer: Angesichts des Zerfalles des sich bisher im Zustand der
Hintergrunderfiillung befindenden, selbstverstindlichen und alles durch-
dringenden Wertekanons konnte dieser nun gerade nicht mehr als unhinter-
fragt vorausgesetzt werden. So konnte Platon nicht bei dem parmenidischen
Einen stehen bleiben, das es nunmehr erst, intellektuell, also kraft der
menschlichen Vernunft, herzuleiten galt (vgl. Russell 2002: 152).

Platon ist damit wohl der erste, der der Vernunft mehr zutraut als der
regulativen Idee des unbestimmten Unbestimmbaren. Fiir ihn stellte sich
angesichts erodierender verinnerlichter Normen insbesondere jenes dringli-
che Problem, der Vernunft einerseits eine derart starke Position einrdumen
zu wollen, dem Menschen damit gréfiere Handlungsgewalt zu verleihen,
dabei aber zugleich die regulative Idee des unbestimmten Unbestimmbaren

29 Wie einschneidend die Pest in Athen das Normensystem in Frage stellte, ja
giinzlich verwarf, zeigt Thukydides beeindruckend: ,,Diese Krankheitsart war
furchtbarer, als Worte es beschreiben kénnen; sie befiel jeden mit einer Ge-
walt, die tiber Menschennatur ging. Auch in Folgendem zeigte es sich deut-
lich, dass sie etwas anderes als die herkémmlichen Krankheiten war: Die
Vogel und Tiere, die sonst von Leichen fressen, gingen entweder an die vielen
Unbeerdigten tiberhaupt nicht heran, oder verendeten, wenn sie davon fraffen”
(Thukydides 2000: 147f). Und weiter: ,,Vollig iiberwiltigt vom Leid und
ratlos, was aus ihnen werden solle, kehrten sie sich nicht mehr an géttliches
und menschliches Gebot. Alle Briuche, an die sie sich frither bei Begribnis-
sen gehalten hatten, wurden in der allgemeinen Verwirrung erschiittert; jeder
begrub, wie er konnte. [...] Auf einen fremden Scheiterhaufen legten sie ihren
Toten, bevor noch die, die ihn aufgeschichtet, dazukamen, und ziindeten ihn
an; andere warfen die Leiche, die sie trugen, auf eine schon brennende oben-
drauf und gingen fort. Auch sonst war die Pest fiir Athen der Anfang der
Sittenlosigkeit™ (ebd.: 149). .,So hielten sie es fiir recht, das Angenehme mog-
lichst rasch und lustvoll zu genieBen, da ihnen ja Leben und Geld gleicherma-
Ben nur fiir den einen Tag gegeben seien. Sich im Voraus um ein edles Ziel
abzumiihen, war niemand bereit, erschien es ithm doch zu unsicher, ob er
nicht, ehe er es erreicht, schon ums Leben gekommen sei. Genuss fiir den Au-
genblick und alles, was dem diente, das galt als schén und niitzlich™ (ebd:

150.).
252

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

in ihrer verbleibenden Kraft nicht noch weiter einschrinken zu dirfen.
Wihrend das eine Ganze auch fiir ihn etwas Géttliches, als unbewegter
Beweger Unbestimmtes behalten muss, ist zugleich das Wesen, die Idee
dieses leitenden Géttlichen der Vernunft zugiingig zu machen, wozu das
Unbenennbare doch benannt werden muss.

Mit seiner Ideenlehre hatte Platon, so Jirgen Mittelstrafl, zunichst vor
allem dem Missstand zu begegnen versucht,

w[...] daB mit dem die griechische Idee der Geometrie konstituierenden Ubergang
zu theoretischen Sitzen, die sich auf relevante Eigenschaften geometrischer Figu-
ren beziehen, die Frage bislang unbeantwortet geblieben war, welchen Status die
geometrischen Gegenstiinde selbst, d.h. die Rede von geometrischen Eigenschaf-
ten, eigentlich haben. Diese Gegenstiinde sind keine empirischen Gegenstiinde;
was aber sind sie dann?* (Mittelstrall 1981: 46, Hervorhebung im Original)

Fiir ihn sind eben die Gegenstinde der Geometrie nicht die Gegenstiinde in
ihrer Erscheinung, als die sie im Zuge der Mathematisierung des Weltbil-
des zunchmend gedeutet wurden, sondern in ihirem Wesen, in dem, was das
Dreieck zur allgemeinen Form des Dreieckes macht, wohingegen jedes em-
pirisch vorfindbare Dreieck dieser idealen Form niemals absolut entspricht.
Wie Parmenides unterscheidet Platon also zunichst zwischen einer sinnli-
chen Welt der konkreten Erscheinungen, der Meinungen, die, wic bei
Heraklit, jeweils etwas von ihrem Gegenteil in sich tragen und der wahren
Welt der Erkenntnisse, die allein intellektuell erschaut werden kann. Und
doch muss, wer von einem Dreieck spricht, sich auf einen Gegenstand be-
ziehen, der, wie Platon folgerte, wenn er kein empirisch wahrnehmbares
Ding ist, ein nur verniinftig erschaubarer Gegenstand sein muss, eine all-
gemeine Entitit (vgl. Réd 2000: 106), also eine Universalie, eine Idee die
den Gedanken des Dreieckes als solchen in dem Beobachter hervorruft. Nur
diese Idee, also etwa die Idee einer ,universalen Katzenheit” ist der Lehre
zufolge wirklich, wihrend die Katze, die an dieser universalen Idee teilhat,
doch dieser Wahrheit immer nur in unvollkommener Weise entspricht, eben
blofi Schatten ist (vgl. Russel 2002: 143). Die Ideen entsprechen den Be-
dingungen, die Parmenides der wahren Wirklichkeit zugeschrieben hatte,
auch sie sind nicht dem Werden, der Zeit und dem Raum unterworfen, sie
sind unwandelbar, unentstanden und unverginglich (vgl. Réd 2000: 109).
Platon verlegte die Ideen ebenfalls in einen Bereich jenseits der Erfah-
rungswirklichkeit, dachte also alles Seiende auf etwas ganz Anderes bezo-
gen.

Zugleich galt sein Interesse aber, so die hier mit Jirgen Mittelstrafd ver-
tretende Interpretation, der intellektualistischen Neubegriindung einer Idee
des Guten als normativer Leitidee, als Komplement fiir die seiner Meinung

253

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

nach in Aufldsung begriffene, unbestimmte und unbestimmbare, transzen-
dentale regulative Idee des ,,Géttlichen an sich®. Dieses Komplement
musste aber auf das Unbestimmbare rekurrieren, musste dieses also zumin-
dest bedingt, eben als das Gute (hinter dem dann zugleich noch immer das
Gottliche steht (vgl. Russel 2002: 151) bestimmen. Um zu zeigen, dass sich
die geometrischen Ausdriicke nicht auf empirische Objekte, sondern auf
theoretische Objekte, auf Ideen beziehen, musste Platon eine Vielzahl von
Ideen annchmen, diese Vielzahl aber musste in der Idee des Guten als ob-
jektives und absolutes Kriterium konvergieren. Wihrend Parmenides wie
Heraklit die daraus resultierenden Probleme des Verhiltnisses von Vielheit
und Einheit durch das Unbestimmtheitspostulat, also den dritten logischen
Wert vermieden (eben auf die Bestimmung des Guten und damit auch sei-
nes Verhiltnisses zu den empirischen Formen verzichteten), sah sich Platon
in Folge seines normativ-reformatorischen Anspruches grofien begrifflichen
Schwierigkeiten ausgesetzt,

Im Parmenides-Dialog (vgl. Platon 1967: 61-102) sieht sich der junge
Sokrates zunichst gegeniiber Parmenides gendtigt, diese Ungereimtheiten
der Ideenlehre einzurdumen, die sich aus der Frage nach der Teilhabe des
Einzelnen an der Idee ergaben, ob das Einzelne an der ganzen Idee oder nur
an einem Teil Anteil habe (vgl. ebd.: 66f.). Dann aber zeigt sich, dass
Parmenides immer wieder aus den Formen bzw. den Ideen Beispiele ihrer
selbst, aus der Form der Ahnlichkeit eine verdinglichte Form der Ahnlich-
keit macht, Ahnlichkeit also als empirisches Ding mit allen notwendig zu
empirischen Dingen gehérenden Eigenschaften interpretiert. In den von ihm
angefiihrten Fillen entsteht daher das Problem, dass Teilhabe in der Tat
Zerstiickelung eines Dinges bedeutet, nicht aber die von Platon gemeinte
Verwirklichung einer Form (vgl. ebd.: 67ff. sowie Suhr 1992: 106). Der
Fehler liegt also in der Trennung des Einen und Vielen und in ihrer Be-
handlung als Stiicke. Im zweiten Teil des Dialoges fiihrt Platon in der Form
des miindlichen Lehrgespriches praktisch vor, dass das eigentliche Problem
in der Isolierung von Begriffen, von Ideen liegt, der gekonnte Umgang mit
den Begriffen diese Probleme dagegen nicht aufkommen lielie (vgl.
Martens 1995: 685). Formen sind nicht als materiell-empirische Dinge an-
zunehmen, nicht als Einzelnes, sondern als wiederholbare Form, als Allge-
meines, so Martin Suhr. Dieser fragt dann:

~Aber worin liegt dieses Allgemeine? Wenn das, was ein Tisch ist, dadurch defi-
niert wird, dafl er eine bestimmte Funktion fiir uns hat, da wir ihn in bestimmter
Weise fiir die Befriedigung bestimmter Bediirfnisse gebrauchen, liegt das Allge-
meine offenbar in der wiederholbaren Struktur der Situation, in unseren Gewohn-
heiten, bestimmte Zwecke zu verfolgen, in unserer Reaktion auf bestimmte
Formen, die diesen Zwecken geniigen, in unseren Erwartungen, nach bestimmten

254

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Formen Ausschau zu halten. Das, was Platon die Form [oder den Begriff, M.V.]
des Tisches nennt, ist also ein bestimmtes Muster von Aktivititen auf Seiten des
Tischlers oder auf Seiten des Benutzers™ (Suhr 1992: 110).

Die Ideen wiren demnach fiir Platon dynamische Wesenheiten an sich, die
ihre Bedeutung zum einen aus den ihnen gegeniiberstehenden Substanzen
beziehen, denen sie selbst Bedeutung verleihen, wie zum anderen aus dem
transzendental Unbestimmten, zugleich aber als Gutes bestimmten und der
Vernunft zuginglichen gottlichen Ganzen. Tatsdchlich ist also auch die
platonische Metaphysik auf ein transzendentales Unbestimmtes ausgerich-
tet, das sich in der Idee des Guten und durch dieses in allen Ideen aus-
driickt, damit bleiben Ideen dynamisch auf Anpassung an Umweltvaria-
tionen ausgerichtet. Zugleich steigt jedoch das der Vernunfi zugcngliche
Gute nunmehr zur eigentlichen Kraft auf. Gegeniiber dieser Kraft kann sich
das Gottliche dann nicht mehr lange behaupten, ihr ist es auf kurz oder lang
zwangsldufig ausgesetzt.

Aristoteles’ Trias von Zahl, Grenze und Unbegrenztem

Selbst fiir Aristoteles stellte sich nicht die Frage, wie das Sein schlechthin
intellegibel begriffen werden kénne, noch meinte er, Prinzipien allein aus
der Erfahrung ableiten zu kénnen, die ihm das Sein als Ganzes erschlossen,
obgleich er gegeniiber Platon die Bedeutung der Wahrnehmung hervorhob.
Auch und gerade Aristoteles fand im Géttlichen die letzte Ursache, in dem
als unbewegtem Beweger alle Naturphinomene zusammenfielen. Gerade
Aristoteles lieferte fiir die christliche Scholastik die bedeutende neue In-
terpretation von ,,Gott”, die diesen nicht mehr in der Abkehr von der
Erfahrungswelt, sondern gerade ,,im rationalen Durchgang durch die Er-
fahrungswelt™ erkennt, ithn aber zugleich nicht als in der Erfahrung wahr-
nehmbar denkt (vgl. Hoffe 1981b: 78) .,Gott™ wird bei Aristoteles erstmalig
als Bedingung der Moglichkeit genannt, die Erfahrungswelt als Einheit zu
denken: ,,Als erster Beweger alles Bewegten ist er — auf die Weise eines
hochsten Zwecks allen Begehrens — der haltgebende Grund der gesamten
Natur* (ebd.). Fiir Aristoteles ist ,,Gott™ das Unbestimmte, in dem alles
Daseiende zusammenfliefen kann, weil in ihm die Widerspriiche, be-
ginnend mit der Frage nach der ersten Bewegung, aufgehoben sind, sie also
wie bei Heraklit und Parmenides koinzidieren. Erst daran anschliefiend
stellt sich fiir ihn die Aufgabe der Logik, das Sein als das Wahre im Sinne
des Willbaren zu erkennen (vgl. ebd.: 81).

255

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Allerdings entwirft Aristoteles in der Schrift ,Kategorien*”’ eine

Klassifizierung alles Seienden, nach der zuniachst Substanzen (erste Sub-
stanzen, Einzelsubstanzen) und Nichtsubstanzen (zweite Substanzen, Arten
und Gattungen) voneinander unterschieden werden. Substanzen sind ge-
geniiber den Nicht-Substanzen keiner anderen Sache bediirftig, sie dienen
vielmehr als Subjekte bzw. Triger fir alles andere, das demgegeniiber als
Nicht-Substanz bezeichnet wird, weil es eben eines anderen bedarf, einer
Substanz, der sie als Eigenschaft zugerechnet werden kann (vgl. Rapp
2001: 147). So ist der einzelne Mensch Substanz und damit zugleich Triger
fiir Nicht-Substanzen wie etwa der Eigenschaft der Klugheit, des Geizes,
aber auch der Gattung Mensch usw. Das bedeutendste Merkmal der ersten
Substanzen ist, dass sie kontextual unabhingig sind, dass sie also in jeder
Situation und zu jedem Zeitpunkt derselbe Gegenstand bleiben, wihrend
ihre akzidentellen Eigenschaften kommen und gehen (vgl. ebd.: 150). Da-
mit unterscheidet sich Aristoteles, obgleich der Unterschied bei genauerer
Betrachtung seiner und der Lehre Platons wieder verschwimmt®', fiir den
hier interessierenden Gesichtspunkt deutlich von der Ideenlehre Platons,
dass eben den Substanzen selbst nunmehr unverdnderliche Eigenschaften
zukommen, er dieses Ideale, unabhiingig von Zeit und Raum Gleichblei-
bende nicht mehr in einer eigenstindigen Realititsschicht sucht, sondern
die Ideen sozusagen in den Substanzen selbst findet. Platon stellte den Be-
zug zur alles umfassenden ,gottlichen Transzendenz™ Giber die Ideen ver-
mittelt her, das alles einigende transzendentale Transzendente bildete den
letzten Bezugspunkt alles Seienden und Nichtseienden, aus dem heraus al-
les tiberhaupt seine Bedeutung erst bezog. Jedes Ding bezieht seine Bedeu-
tung in jedem Augenblick aus etwas Anderem, aus einer Idee.

Auch fiir Aristoteles bildet ,,Gott* als der unbewegte Beweger als Ur-
sprung aller Bewegung den haltgebenden Grund der gesamten Natur, doch
tritt das Unbestimmte mit ihm™, spitestens aber in seiner Wirkungsge-

30 Siehe dazu allgemein das Buch Rainer Thiels (2004): ,Aristoteles” Katego-
rienschrift in ihrer antiken Kommentierung™.

31 Die Diskussion, ob Aristoteles tatsdchlich als der groflie Widersacher Platons
bezeichnet werden kann, entziindet sich wohl in erster Linie an der Problema-
tik, dass Aristoteles in der Kategorien-Schrift eine zumindest auf den ersten
Blick der in der spiiteren Metaphysik vertretenen Position widersprechende
Vorstellung von ersten und zweiten Substanzen vertritt, die deren Verhiltnis
gerade umzukehren scheint. Das Problem soll und kann hier nicht abgehandelt
werden. Hier interessiert allein, wie Aristoteles auf die Geschichte der philo-
sophischen Idee der Transzendenz wirkte.

32 Man muss wohl besser sagen, dass das Unbestimmte wieder in den Hinter-
grund verlegt wird, aus dem es erst nach Parmenides hervorgetreten war, mit
dem bedeutenden Unterschied allerdings, dass sich die Form des Unbe-
stimmten nach diesem .,Siindenfall* der Nach-Parmenidischen Philosophie,
die sich dem unbestimmten Transzendenten reflektierend zugewendet hatte,

256

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

schichte, in den Hintergrund, tritt mit Aristoteles an die Stelle des Unbe-
stimmten die (prinzipiell bestimmbare) Substanz als der gemeinsame
Bezugspunkt fiir alle Bedeutungen von , seiend*:

»Von Seiendem spricht man einerseits, weil es sich um Substanzen handelt, ande-
rerseits, weil es sich um Affektionen von Substanzen handelt oder weil es der
Weg zur Substanz oder Vergehen oder Privation oder Qualitit oder Schaffendes
oder Erzeugendes der Substanz oder von etwas im Bezug auf Substanz Ausge-
sagten ist oder die Vemneinung von etwas von diesem oder von der Substanz
(deswegen sagen wir ja auch, das Nichtseiende sei nichtseiend)” (Aristoteles:
Metaphysik 1003b, 6f., zitiert nach Rapp 2001: 155).

Aristoteles verwirft die Vorstellung Platons, das Allgemeine, die Arten und
Gattungen, seien gesonderte Ideen als ,hybride und tberflissige Konstruk-
tion™, so Ottfried Hoffe: .Denn [...] allgemeine Gegenstinde [seien M.V.]
zwar denknotwendig. Mit Kants ontologischem Argument vergleichbar,
lieBe sich aber aus dieser Denknotwendigkeit nicht auf die Existenz
schlieffen” (Hoffe 1981b: 80). Aristoteles erachtete die Ideen als denknot-
wendig, stritt jedoch zugleich deren Existenz als fiir sich seiende Entitiiten
ab, das Allgemeine ldsst sich seiner Ansicht nach vielmehr als Abstraktion
aus der Wahrnehmung des Seienden begreifen, es ist die Form, die allen Er-
scheinungen einer Art gemeinsam ist (vgl. Rod 2000: 157). Damit verkehrt
sich die Problematik Platons, von Ideen als Substanzen sprechen zu miis-
sen, dabei aber Teilhabe im oben erlduterten Sinn zu meinen, in ihr Gegen-
teil, zur Problematik Aristoteles’, allgemeine Gegenstinde annehmen zu
miissen, ihnen aber zugleich eine tatsichliche Existenz abzusprechen.
Aristoteles’ Weg aber erdffnet dem Logos, verstanden gleichermalien als
Vernunft, ihrer Artikulation in der Sprache und deren Sinn, die Mdglich-
keit, ,,[...] das Sciende als das anzusprechen, was es ist und warum es ist”
(vgl. Hoffe 1981b: 81). Die Aufgabe des Logos liegt nunmehr im angemes-
senen Zur-Erscheinung-bringen des Seienden und seiner Griinde, sie liegt in
der Wahrheit, die sich dem Logos in der Korrespondenz von Denken und
Sache offenbart. Die Sdtze vom Widerspruch und vom ausgeschlossenen
Dritten sichern dieses Denken gegen Herakliteische oder Platonische
Relativierungen der Substanz ab.” Nicht die eigenstindig seienden Ideen

nun fiir alle Zeiten gedndert hatte. Es kann nie wieder zum unreflektierten,
unbestimmten, transzendenten Hintergrund werden, nachdem es sich der Ver-
nunft einmal gezeigt hat.

33 Der Satz vom Widerspruch ist nach Aristoteles der fundamentalste und si-
cherste aller Grundsiitze, demnach ,[...] ist es nicht moglich, dal} dasselbe
demselben in derselben Bezichung zugleich zukommt und nicht z7ukommt®, es
ol ...] ist [...] nicht moglich, daB es ein Mittleres zwischen den beiden Glie-

257

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

richten die Dinge in ihrer Bedeutung auf das allem zugrunde liegende
unbestimmte Transzendente, auf das gottliche Prinzip aus, das ,,Télos™, das
diese Verbindung herstellt, die Zweckmiiigkeit eines Organismus etwa,
liegt nun von Anbeginn an im Organismus selbst. Diese innere Zweckmii-
Bigkeit, die ,,Entelechie”, stevert die Entwicklung des Keimes bis zu seiner
vollendeten Form (vgl. Réd 2000: 159). So ist auch die aristotelische Natur
letztlich auf ein géttliches Prinzip als hiochsten Zweck bezogen. Schlief3lich
bleibt Aristotels Platon nahe: Aristoteles Antwort auf die Frage, wie ,,Gott™
bzw. die gottliche Substanz als unbewegter Beweger letztlich diesen Zweck
setzt, also bewegen kann, ohne selbst bewegt zu sein, bleibt hochst idealis-
tisch: ,,Gott™ bewegt ,.[...] wie ein Geliebtes™, so Rapp, ,,nicht als mechani-
sche Ursache, sondern als ein Zweck oder Ziel (telos)* (Rapp 2001: 173).

Mit Platon und Aristoteles hat sich die Bedeutung der Transzendenz der
Formen in unterschiedlicher Weise gewandelt. Beide Philosophen haben
aber die Vorarbeit geleistet, dass in ihrer Nachfolge die Formen ihren Be-
deutungsiiberschuss, ihren Unbestimmtheitscharakter verlieren konnten, die
Vorarbeit fiir einen nie zuvor da gewesenen fundamentalen Paradigmen-
wandel also, waren Formen doch bislang stets mehr als blofies ,,Ding". Der
mit Thales markierte Beginn der Reflexion {iber die Bedingungen des Seins
fiihrte unweigerlich in Richtung auf die Bestimmung des unbestimmten
Transzendenten, das sidmtliche Formen mit einem Bedeutungsiiberschuss
auflud und sie davor bewahrte, als blofie fiir sich objektiv seiende Substan-
zen gedeutet zu werden, die sie niemals waren, Dennoch dauert es nach
Thales noch etwa zwei Jahrtausende bis das Transzendentale tatsiichlich als
bestimmt gedacht, bis ,,Gott"™ tatsichlich fiir tot erklért wurde.

Substanz oder Koinzidenz der Gegensitze:
Thomas von Aquin und Nikolaus von Kues (Cusanus)

Thomas von Aquin ziéhlt zumindest auch deshalb zu den bedeutendsten
Personen innerhalb der abendlandischen Philosophiegeschichte, weil er den
metaphysischen Gehalt der platonischen und auch der aristotelischen Lehre
mit der des Christentums zusammenfiihrte. In seinem kurzen, zu seinem
Friithwerk gehorenden Traktat ,,Uber das Seiende und das Wesen* (De ente
et essentia, entst. etwa 1252-1255, vgl. Elders 1988: 103) unterscheidet
Thomas zwei Arten von Substanzen, die zusammengesetzte und die einfa-
che Substanz: Das Wesen der zusammengesetzten Substanz umfasse Form
und Materie, das Wesen der einfachen Substanz jedoch nur Form, woraus
zwei weitere Unterschiede entstiinden. Das Wesen der zusammengesetzten

dern des Widerspruchs gibt™ (Aristoteles: Metaphysik 1005b 19, zitiert nach
Rod 2000: 157).

258

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Substanz kénne sowohl als Ganzes als auch als Teil bezeichnet werden,
»[-..] bel einem einfachen Dinge aber, welches eben seine Form ist, kann
als Wesen immer nur das Ganze bezeichnet werden, weil dort aufler der
Form nichts anderes vorfindlich ist, das gewissermafien eine Form auf-
nihme" (Aquin 1965: 46). Diese einfache Substanz sei also blofies Sein,
ohne dass irgendetwas von diesem Sein verschieden gedacht werden kénne,
dieses Sein vertriige ,,[...] keinerlei Beifiigung eines unterscheidenden
Merkmales, weil es dann sofort nicht mehr Sein, sondern ein Sein und
tiberdies irgendeine Form wire [...]" (ebd.: 48). Dieses Sein konne es also
auch nur einmal geben und so folgert er: ,,Demnach miissen auch die Geis-
ter aus Form und Sein bestehen und ihr Sein von einem ersten Seienden her
haben, welches nur Sein ist. Dieses aber ist die erste Ursache, d.h. Gott*
(ebd.: 50).

Thomas von Aquin zufolge sind alle Lebewesen beseelt und in ihrer
Form von ,,Gott* erschaffen. Die gesamte christliche Lehre wird also von
ihm, an die aristotelisch-griechische Tradition ankniipfend, auf eine reine
Idealitit (einfache Substanz) transzendental ausgerichtet, deren Wesen von
allem Wandel frei ist, wihrend der Mensch sich Gottes Ansichten anzuni-
hern vermag. Form und Substanz werden aufeinander in einem Dritten, Un-
bestimmten, transzendenten Transzendentalen (als Bedingung ihrer Mog-
lichkeit) bezogen, ohne ineinander iberfithrbar zu sein, doch fithrt Thomas
von Aquin eine deutliche Trennung zwischen ,,zusammengesetzten Sub-
stanzen” und ,.einfachen Substanzen® ein, wie sie der christlichen Einheits-
lehre bis dahin unbekannt war. Diese Unterscheidung ist die Voraussetzung
fiir eine undogmatische Herangehensweise an die Substanzen, Voraus-
setzung also fiir die moderne Wissenschaft.

Dennoch hielt sich die Vorstellung der Uniiberfithrbarkeit von Form
und Materie, also der Glaube an die Unbestimmbarkeit des Ganzen, mehr
oder weniger, sich gegeniiber allen Angriffen behauptend, noch bis an die
Schwelle zur Neuzeit. Auch knapp einhundert Jahre nach Thomas galt noch
fir Nikolaus von Kues (auch Cusanus, 1401-1464), dass der Mensch das
Ganze des Seins zwar in Anniherung, niemals aber vollstindig erfassen
kénne. Die Welt als Ganze sei ein Geistesprodukt, so Cusanus: Die Welt
,,an sich® Produkt des unendlichen Geistes Gottes, die Welt ,fiir uns® Pro-
dukt des endlichen menschlichen Geistes (vgl. Stallmach 1989: 44). Die
Welt der menschlichen Formen ist vom Menschen selbst geformt. Die Welt
an sich aber habe ,,Gott" nach dem Vorbild der Zahl erschaffen, weshalb
der Mensch mittels der von ihm selbst erschaffenen Mathematik und der
gewohnlichen Logik als Verstandesmittel sich der gottlichen Welt, der
Harmonie der Zahlen, anndhern (conjectura) konne (vgl. Scheldrake 2002:
40). ,.Wie Gott die absolute Seiendheit (entitas absoluta) ist, die alles Sei-
enden Ineinsfaltung ist, so unser Geist jener unendlichen Seienden Bild

259

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

[...]* (Cusanus: ,Ideota de mente", zitiert nach Stallmach 1989: 44.) so
Cusanus. Doch ist es dem Verstand unmdglich, das Ganze zu erblicken, der
menschliche Verstand bleibt stets in den Grenzen des menschlichen Geistes
gefangen (entia rationis):

,Der Verstand ordnet die sinnlichen Eindriicke, indem er sie bestimmt. Diese Be-
stimmtheiten miissen gegeneinander abgesetzt sein. Die Funktion des Verstandes
ist daher nur méglich, wenn er Gegensiitze schafft und bestehen lisst. Das gegen-
satzlose Unendliche kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen, weil
es sich seinem Prinzip des gegensatzbezogenen Bestimmens nicht unterwerfen
ladsst™ (vgl. Flasch 1978: 259),

so fasst Kurt Flasch die Worte Cusanus’ zusammen. ,In* der Vernunft aber
kann dem Menschen Einsicht in die Einheit des durch den Verstand Ge-
schiedenen, die ,Koinzidenz der Gegensitze™ (coincidentia oppositorum)
gelingen (vgl. Flasch 2001: 22ff.). In der Vernunft fallen die Gegensitze
zusammen, die sich aber gerade darin dem Verstand entziehen. Die unend-
liche gottliche Einheit ist dem Verstand unzuginglich, weil sie ,einigende
Einheit” (unitas uniens) ist, eine ,dynamisch-komplikative Einheit” (vgl.
Stallmach 1989: 109), welcher ,,[...] eigentiimlich [ist, M.V.] (unitatis con-
ditio est), das Seiende aus sich zu entfalten (explicare entia), da sie das Sein
(entitas) ist, das in seiner Einfachheit das Seiende entfaltet (entia compli-
cans)” (Cusanus: ,,De coniecturis®, zitiert nach Stallmach 1989: 109). Die
unendliche Einheit sei also fiir Cusanus, so Kurt Flasch, ,,[...] nicht die ein-
fache Wurzel der Gegensiitze®™, vielmehr stehe die géttliche Einheit ,|[...]
iiber dem Zusammenfall der Gegensiitze™ (Flasch 1978: 259, Hervorhebun-
gen im Original), sie ist also nicht mit dem Begriff ,,Vernunft zu versehen,
sondern Voraussetzung der Vernunft. Die Vernunft lisst sich wiederum
blof3 durch den Verstand denken, sie zu denken ist stets schon Differenz, ihr
Vollzug aber ist Einheit, in ihr ist das Sein als Ganzes ungeteilt.

Mit der Koinzidenzlehre widersprach Cusanus dem Aristotelischen Satz
vom ausgeschlossenen Dritten. Gegensitzliche Bestimmungen kénnten
demnach durchaus an einem und demselben Ding vorkommen, doch wiiren
diese Gegensiitze durch ein gleichberechtigtes drittes Prinzip zu verbinden,
wihrend sie voneinander getrennt gedacht bleiben miissten (vgl. Flasch
2001: 102): ,.In diesem dritten Prinzip, in der gleichwesentlichen Verbin-
dung, fallen die Widerspriiche (contradictoria), also nicht nur die kontriiren
Gegensitze (contraria), zusammen, bevor sie in Zweiheit und Gegensatz
auseinandertreten™ (vgl. ebd.: 104). Vor jeder Verstandestitigkeit besteht
Einheit der Gegensitze, das unendliche Géttliche ist ohne jede Trennung,
erst der menschliche Verstand zieht in seine Wahrnehmungswelt jene
Grenzscheiden ein:

260

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

LDer Loffel hat auBer der Idee in unserem Geist kein weiteres Urbild [...]. Dabei
ahme ich ndmlich nicht die Gestalt irgendeines Naturdinges nach. Solche Formen
[...] kommen allein durch menschliche Kunst zustande. Meine Kunst besteht
darum mehr im Zustandebringen als einem (blofien) Nachahmen geschaffener
Gestalten, und darin ist sie der unendlichen Kunst dhnlicher” (Cusanus: , Ideota de
mente, zitiert nach Stallmach 1989 45).

Wenngleich der Verstand nicht anders kann als zu trennen, kann doch der
Bezug auf ein verbindendes Drittes die Einheit des Geschiedenen wieder
herstellen. Mit dieser Neubestimmung des Verhiltnisses von Formen und
ihrer Verbindung in einem gemeinsamen unbestimmten Ursprung meinte
Cusanus, die Physik auf vollkommen neue Grundlagen gestellt zu haben, so
Kurt Flasch: ,,Das neue Wissen geht davon aus, dall ein metaphysisches
Prinzip nicht den Teilungsmodi seiner Principiata unterliegt. Es steht vor
deren Auseinandertreten in die Gegensitzlichkeit™ (Flasch 2001: 106). In
diesem metaphysischen Prinzip finden diese Gegensitze daher ,logisch™
wieder zusammen, in allen Formen wire demnach das Unteilbare zugleich
mit anwesend. Auf diese Weise hoffte Cusanuns, dass sich die seit Platon
und Aristoteles bestehenden Streitigkeiten um das Verhiltnis von Form und
Substanz iiberwinden lieflen (vgl. ebd.: 132) Die aufeinander prallenden
Gegensitze versuchte er mit Hilfe mathematischer und geometrischer Er-
kenntnis zu Gberbriicken. Die mathematischen Gegenstinde seien endlich
und kénnten das Unendliche niemals erreichen, doch wiiren sie Anhalts-
punkte, nach denen das Unendliche ,erschlossen” werden konne; die Un-
endlichkeit, also die Formlosigkeit selbst sei zwar nicht zu begreifen, wohl
aber kann der Geist iiber diese ,belehrt” werden.

Cusanus steht damit an der Schwelle zur Neuzeit als ein Denker in der
Parmenidischen und Herakliteischen Tradition, der das Unendliche, das Un-
bestimmte als Einheit der Gegensiitze, als das Unbestimmbare schlechthin
begreift. Doch schon kurze Zeit spiter setzte Giordano Bruno an die Stelle
der Unendlichkeit Gottes die ,,Unendlichkeit der Natur® (vgl. Werner 1995:
632). Von der Méglichkeit der Anniherung an das géttliche Unendliche bis
hin zum festen Glauben an die Bestimmbarkeit der , Natur war es offenbar
nur mehr ein kleiner Schritt. In der gesellschaftlichen Situation im 14. und
15. Jahrhundert war der Glaube ohnehin insgesamt geschwicht. Die tiber-
kommenen antiken Strukturen waren im Zuge der Volkerwanderungen zer-
stort, die grofie Pest in Europa zwischen 1347 und 1352, der hundertjihrige
Krieg (1337/39-1453) um die franzdsische Krone verschirften das Theodi-
zeeproblem, Bauernrevolten waren zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert
verbreitet, der Handel, auch der Fernhandel (Hanse) und damit der Aus-
tausch (auch kultureller Art) mit anderen Gesellschaften nahm bedeutend
7u, selbst die Kirche wurde dkonomisiert (Ablasshandel); alles in allem be-

261

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

fand sich Europa seit dem 12, Jahrhundert in einem umfassenden Wandel,
ja in einer umfassenden Krise, so Immanuel Wallerstein: ,,Diese Krise war
[...] auch auf kulturellen Ebenen spiirbar. Die mittelalterliche christliche
Synthesis erlebte vielfilltige Angriffe in all den Formen, die spiter als die
ersten Regungen des .modernen’ westlichen Denkens bezeichnet werden
sollten* (Wallerstein 1986: 46).*! Diese Krise lieff zwei Entwicklungsoptio-
nen einander als gleichwertige gegeniibertreten: Restauration, also Wieder-
herstellung der Lehre von der Unantastbarkeit des Gottlichen nach der
Lehre Cusanus’ oder ,.endgiiltige Abwendung von ,,Gott*. Vor dem Hin-
tergrund dieser Krise traten Galileo Galilei und dann René Descartes auf die
Bithne der Wissenschaft.

Erreichbarkeit der ,,Natur” und Negation der Transzendenz:
Galileo Galilei und René Descartes

Galileo Galilei (1564-1642), der die Physik zuerst in der Form der aristote-
lischen Scholastik kennen lernte, wird bald zu deren erbittertem Gegner und
bricht aus der Denkweise einer allumfassenden Naturphilosophie aus (vgl.
Heckl 1995: 300). Die Infragestellung der aristotelischen Physik, wohl vor
allem durch Cusanus, sowie die Aufwertung der Mathematik waren Bedin-
gungen der Mdaglichkeit dieser Losldsung des Galilei von seinen scholasti-
schen Anfingen. Galilei erscheint nach dieser Betrachtung als ,,Vollstreck-
er* eines in jeder Hinsicht logisch zu erfolgenden Schrittes. Er ist derjenige,
der, von der philosophischen Tradition der Untersuchung des Verhiltnisses
von Substanz und Form befreit, die allgemeine Unruhe im wissenschaft-
lichen Diskurs zur grundlegenden Neuformulierung des Heliozentrischen
Weltbildes nutzen kamn, und er ist derjenige, der sie nutzt, Im 14, und
beginnenden 15. Jahrhundert wurden die {iberkommenen Weltbilder derart
griindlich von allen Transzendenzen befreit, bis sie schliefilich im Laufe des
16. Jahrhundert offen fiir eine neue Synthese waren (vgl. Fischer 1983: 36).
So lautet denn das beriihmte Zitat, das diese Loslésung Galileis von den
philosophisch-theologischen Altlasten am deutlichsten zu kennzeichnen
vermag:

,.Die Philosophie steht in jenem groflen Buch geschrieben, das uns stindig offen
vor Augen liegt (ich spreche vom Universum). Aber dieses Buch ist nicht zu ver-
stehen, ehe man nicht gelernt hat, die Sprache zu verstehen, und die Buchstaben
kennt, in denen es geschrieben ist. Es ist in der Sprache der Mathematik geschrie-
ben, und die Buchstaben sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren.

34 Siche dazu bei Wallerstein (1986) auch die ergiebige Analyse der Bedingun-
gen, die zu dieser Krise auf gesellschaftlich- und 6konomischer Ebene gefiihrt
haben, sowie der Folgen, die die Krise nach sich zog.

262

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Ohne diese Mittel ist es dem Menschen unméglich, ein einziges Wort davon zu
verstehen; ohne sie ist es ein vergebliches Umherirren in einem dunklen Laby-
rinth™ (Galilei 1623: 631-632).

Zwar geht auch bei Galilei die mathematische Ordnung auf ,,Gott* zuriick,
in diesem Sinne schlieBt er an Cusanus an und bleibt mit der antik-
christlichen Tradition verbunden. Doch geht der Gedanke der Uner-
reichbarkeit des Absoluten in den dazwischen liegenden gut 150 Jahren
verloren. Fiir Galilei ist das Buch der Philosophie von ,Gott™ in der
mathematischen Sprache geschrieben, um vom Menschen entziffert werden
zu kénnen. Nicht die Annéherung an das gottliche Unendliche ist mehr das
Ziel, sondern die absolute Erkenntnis der (damit auch endlichen) Natur.
Wieder ist es zunéchst nur eine graduelle Verschiebung, die beide Positio-
nen voneinander trennt. So sagt Galilei:

,,Obwohl es zwecklos ist, die wahre Natur der Sonnenflecken erkennen zu wollen,
kénnen wir doch einige ihrer Eigenschaften erkennen, etwa Ort, Bewegung, Ges-
talt, GroBie, Helligkeit, Veriinderung, Entstehung und Auflésung. Die Erfassung
dieser Eigenschaften wiederum versetzt uns in die Lage, auch iiber andere und
kontroversere Qualititen der Natursubstanzen nachzudenken und unseren Blick
auf das hochste Ziel all unserer Bemiihungen zu richten: auf die Liebe zum géttli-
chen Schopfer. Es bestirkt unsere Hoffnung, dall uns auch das Erfassen aller an-
deren Wahrheiten, die in ihm, der Quelle allen Lichts und der Wahrheit sind,
vergdnnt sein wird” (Galilei 1957: 114).

,.Gott* verblasst damit wieder mehr und mehr zum hlofen Hintergrund®,
der kaum einer Erwihnung bedarf.

Es ist kaum jemals sinnvoll zu sagen, dass der eine oder der andere
Autor fir einen epochalen Umbruch ,verantwortlich™ gewesen wiire. Stets
sind die diskursiven Felder der Zeit Bedingung dafiir, dass eine Leistung,
und ist sie auch noch so bedeutsam, iiberhaupt auf ein interessiertes Publi-
kum trifft, das diese zu wiirdigen weill. Viele andere Faktoren spielen eine
Rolle. Auch verindert sich die Bedeutung von Autoren im Nachhinein, je
nach dem ,,Zeitgeist”, aus dem heraus sie betrachtet werden. Entsprechend
konnte René Descartes sicher nicht sagen, dass er derjenige gewesen sei,
mit dem das Mittelalter sein Ende und die Neuzeit ihren Anfang genommen
hiitte. Auch wiiren, um eine solche Aussage zumindest plausibel werden zu
lassen, vielfiltige erginzende Erliuterungen notwendig, es wiren zudem

35 Dieser Hintergrund bleibt aber als solcher noch immer selbstverstindlich, er
verschwindet noch immer nicht ganz.

263

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

weitere bedeutende Personen, etwa Isaac Newton oder Francis Bacon® oder
noch andere zu nennen.

In dieser Arbeit steht jedoch nicht die Bewertung der einzelnen heran-
gezogenen Personen an, sie will auch keine Geschichte der Wissenschaften
schreiben, es geht ihr lediglich um den exemplarischen Nachweis, dass ein-
setzend mit der antiken Philosophie ein bedeutender Wandel stattgefunden
hat, ein Wandel der Bedeutung, die der Frage nach dem Verhiltnis von Teil
und Ganzem, von Substanz und Form beigemessen wurde. Diese Diskus-
sion ist keine rein akademische, sondern eine weit in das Denken und Han-
deln ganzer Epochen hineinreichende. Hinter der Diskussion steht die Frage
nach der Form, in der Gesellschaften sich selbst in ein Verhiltnis zum Sein
setzen, nach der Bedeutung ihrer selbst, nach dem Sinn des Seins, nach ih-
rem Verhiltnis zu dem der ,,Verstandestitigkeit™ Unzugdnglichen, ihrer ins-
gesamt unbestimmbaren Umwelt.

Bis in das Denken Cusanus’ hinein ist der Gedanke der Teilhabe des
Teiles an einem unendlichen Ganzen zentral. Das Ganze, das als solches
niemals abschlieBend bestimmt ist, steht in einem wie auch immer gearteten
Verhiltnis zum Teil, wodurch das Teil seine Form, seinen Sinn erhilt. Ob
diese Form nun immanent, also als aristotelische Psyche oder von aufien,
als Idee an die Substanz herangetragen wird, bleibt belanglos in Hinsicht
auf die Sinnfrage, denn in beiden Fillen ist die Transzendenz auf ein Drit-
tes, sinnstiftendes und Formen als symbolische markierendes Moment noch
gegeben. Die umwilzenden sozialen Verinderungen hatten die Frage nach
diesem transzendenten Dritten derart grundsitzlich aufgeworfen, dass nun
auch die Grundlagen selbst zur Diskussion standen. Erstmals zumindest in-
nerhalb der modernen Zeitrechnung stand nicht mehr allein die Frage nach
dem Verhiltnis des Teiles zu seinem Ganzen zur Diskussion, mit René
Descartes (1596-1650) wurde nun zeitgleich zu der Zerstérung des helio-

36 Fir Lorraine Daston ist es Bacon, der als radikaler Reformer angetreten sei,
die ,zentralen Lehren der aristotelischen Naturphilosophie zu zerstéren®, der
gerade in aullernatiirlichen Erscheinungen eine Herausforderung fiir die Wis-
senschaften sah: Die Naturphilosophie miisse sich nicht nur Einzeldingen
iiberhaupt, sondern gerade den auflernatiirlichen Erscheinungen zuwenden
{vgl. Daston 2003: 49). ,Auf diese Weise also fielen im Verlauf des 16. und
17. Jahrhunderts die auflernatiirlichen Phiinomene sozusagen aus dem fast
iibernatiirlichen Extrem des Vorzeichens in das beinahe natiirliche Extrem der
Tatsache im Baconschen Sinne. Sie hatten ihre Karriere als Inbegriff des Zei-
chens begonnen und wurden schliefflich unwiderruflich ,bedeutungsfrei®. Der
entscheidende Schritt auf dem Wege dieser erstaunlichen Verwandlung war
die Neutralisierung der auBernatiirlichen Phéinomene™, so Daston (ebd.: 51).
Meines Erachtens war diese Neutralisierung allerdings nicht Ursache, sondern
Teil des andauernden Prozesses, dessen entscheidende Phase bereits in die
Homerischen Zeit und der klassischen Zeit der griechischen Antike zu datie-
ren ist.

264

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

zentrischen Weltbildes durch Galilei offen die Frage gestellt, ob dieses Ver-
hdlinis iiberhaupt fiir die menschliche Existenz von Bedeutung sei. Der ra-
dikale Zweifel des Descartes wendet sich, einmal aufgeworfen, schon
mnerhalb seines eigenen Schaffens sofort gegen sich selbst, er entfaltet
noch in seinem eigenen Werk eine eigene Dynamik, von der die nachfol-
gende Philosophie und Sozialgeschichte sich nicht mehr losen konnte.

Die Mathematik, die in der Renaissance weiter an Bedeutung gewann,
erhielt durch die dkonomische Entwicklung zusitzlichen Auftrieb. Der
Handel, insbesondere in den sich entfaltenden Stiidten, hier wiederum vor
allem der Hanse, stellte neue Anforderungen auch an die Wissenschaften.
Die ersten Universititen forderten den wissenschaftlichen Austausch und
trugen — wie der schleichende Bedeutungsverlust der Kirche — zu einer
grundlegenden Abkehr von der mittelalterlichen Scholastik und einer Hin-
wendung zur antiken Philosophie bei. Schon der Gedanke, dass die Natur
ihrem Wesen nach mathematischer Struktur sei, wie er zuerst von den Py-
thagoreern, dann fiir die Moderne von Kepler und Galilei formuliert wurde,
trug den Keim zur Infragestellung der Notwendigkeit eines anderen ein-
heitlichen Prinzips neben der rationalen Mathematik in sich. Descartes
fiihrte diesen Gedanken der zentralen und vorrangigen Bedeutung der Ma-
thematik bis an ihr radikalisiertes Ende: Die Struktur der AuBlenwelt ist
ihrem Wesen nach mathematischer Art, und zwischen ihr und dem
mathematischen Denken des menschlichen Geistes besteht eine natiirliche
Harmonie (vgl. Djiksterhuis 1983: 451).

Doch wird diese [dealisierung der rationalen Mathematik erst durch den
zweiten Aspekt der Cartesianischen Philosophie umwiilzend fiir die Philo-
sophiegeschichte: durch den radikalen Zweifel (,doute universel*), denn
erst in dieser Kombination 16st sich die Sinntranszendenz grundlegend
auf.”” Zuniichst beabsichtigte Descartes, wie er selbst sagt, ,[...] all das als
vollig falsch [zu, M.V.] verwerfen, woflir ich mir nur den geringsten Zwei-
fel ausdenken konnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Uberzeu-
gung zurlickbliebe, die giinzlich unbezweifelbar wire™ (Descartes 1997:
53). Dieser Zweifel fithrte, wie Winfried Weier feststellt, Descartes den ent-
scheidenden Schritt {iber den bereits in der Tradition Ockhams und
Montaignes angelegten allgemeinen Zweifel an der Wahrhaftigkeit der
Erscheinungen hinaus (vgl. Weier 1988: 110). Descartes stellte nicht mehr
allein die Frage, ob die Erscheinungen mit dem tibereinstimmen, was sich
der ,naiven™ Anschauung darbietet, ob diese von ,,Gott" gegebenen Ideen
den Objekten in der AuBlenwelt direkt korrespondierten. Sein entscheiden-

37 Siche hierzu und im Folgenden den hervorragenden Text von Winfried Weier
zur ,,Grundlegung der Neuzeit™ (vgl. Weier 1988, darin insbes. 109ff. zur
LAuflosung der Sinntranszendenz™).

265

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

der Schritt liegt in der ..[...] grundsitzlichen Annahme der Méglichkeit un-
eingeschrinkter Sinnwidrigkeit, d.h. nicht nur Sinnfremdheit, sondern
Sinngegensiitzlichkeit” (ebd.: 111. Im Original kursiv). Er hilt es also fiir
mdglich, dass die bisher unhinterfragt angenommene letzte Instanz, wie
auch immer sie beschaffen sei, nicht gelte, Diese Radikalitit fiihrte schon
Descartes selbst in grofie Erklarungsnéte, etwa hinsichtlich der Frage nach
der Geltung des Zweifels, wenn doch alles grundsitzlich anzweifelbar
wire. Doch ,[...] alle nachtrdglichen Bemiihungen Descartes’, diesen Ge-
danken wieder zu entschiirfen und so in gewisser Weise diesen Schritt wie-
der riickgiingig zu machen, dndern [...] nichts daran, dall er nicht mehr wie
noch Ockham die Maglichkeit absoluter Sinnwidrigkeit ausschliefit [...]"
(ebd.). Damit, so Winfried Weier, riittelt Descartes in uneingeschrinkter
Weise ,,[...] an der Metaphysik des Sinndenkens, an der Vorstellung eines
Denken und Sein tibergreifenden Sinnhorizontes, an dem beide Bereiche
teilhaben [...]" (ebd.: 112).

Fiir den hier zu behandelnden Zusammenhang sind die Bemiihungen
Descartes, sich des Sinnhorizontes doch wieder zu vergewissern, den er ja
bendtigt, um doch den Zweifel selbst rechtfertigen zu kénnen, von weniger
groBBer Bedeutung. Durchaus ist zu bemerken und festzuhalten, dass der
»oinnhorizont™ auch mit Descartes nicht auf einen Schlag abhanden kommt,
dazu ist er, wie alle Denker seiner Zeit, in den iiberkommenen Seins- und
damit Denkregionen viel zu tief verankert. Im Cartesianischen Denken
nehmen die beiden Gottesbeweise eine zentrale Position ein. Dennoch
kennzeichnet Descartes diese Zisur des erstmaligen qualitativen Umschlags
der Fragestellung. Er hat, wie kein anderer vor ihm,

o[-..] den Gedanken an einen Sinn, der sich in den verschiedenen heterogenen
Seinsbereichen in analoger Weise verwirklicht und an dem die verschiedenen Sei-
enden gemif ihrer Fassungskraft teilhaben, als Urvoraussetzung des Denkens, als
Urpostulat des Philosophierens, als nicht beweisbare, eben nur aufweisbare Voraus-
setzung des Denkens zutiefst zu erschiittern und aufzugeben gesucht™ (ebd.: 114).

Der Cartesianische Dualismus von ,res cogitans™ als denkender und ,res
extensa" als ausgedehnter Sache, formuliert das Geist-Seele Problem unter
veridnderten Vorzeichen neu. Einheit finden beide nun nicht mehr in der
Transzendenz, sondern in dem Subjekt selbst: ,,Cogito ergo sum®, das ,,ich
denke, also bin ich* braucht ,,Gott” nicht, der — als ,Betriiger* entlarvt —
diesen Beweis nicht zu erbringen vermag. Descartes wird damit zum
»geistigen Vater” des Materialismus, indem er der res extensa jegliche un-
mittelbare Verbindung zur res cogitans abspricht, deren ganzes Wesen es
auf der anderen Seite ist, zu denken, womit zugleich der moderne Subjekti-
vismus geboren ist. Die bisherige Einheit von Substanz und Form bricht auf

266

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

in zwei einander gegeniiberstehende ,.Substanzen®, deren Zusammenspiel
zwar wiederum in einer letztlich auf ,,Gott" zurtickgehenden Harmonie be-
griindet liegt. Fiir die sich abzeichnende Ausdifferenzierung des wissen-
schaftlichen Betriebes und der bereits sich vollziehenden Trennung von
Kirche und Wissenschaft bedeutet dieser Dualismus jedoch die Trennung
der Aufgaben. Mechanismus und Subjektivismus erforschen nun je eigene
Bereiche, und die Frage nach deren Zusammenhang wird der Theologie
tiberlassen, wiihrend die Frage nach den Bedingungen des Lebendigen da-
mit erstmals iiberhaupt virulent wird. War das Leben trotz Platon und
Aristoteles noch mehr oder weniger unhinterfragt als von, in und durch
»Gott™ gegeben gedacht, verlangte es nun nach einer dem neuen Weltbild
angemessenen, also naturwissenschafilich begrindbaren Erkldrung, der sich
jede Disziplin einzeln zuwendete, ohne mehr die Frage nach dem Ganzen
zu stellen. Erstmals erschien eine materiale Welt am Horizont der neuen
Wissenschaften, bestehend aus unveriinderlichen, transparenten, nach Ge-
setzen beschreibbaren und nach dem Vorbild der mathematischen Ratio-
nalitdt geformten Substanzen ohne jeglichen Verweisungsiiberschuss. Es
erschien eine Welt aus Formen, die nicht mehr eingebunden sind in einen
sie lbergreifenden Zusammenhang, denen sich nun die Welt des Sozialen
als kategorisch Anderes ohne Verbindung gegentibergestellt sicht.

6.4 Von den Anfédngen der okzidentalen
Philosophie zum Phanomen der Katastrophe

Bis an dic Schwelle zur Neuzeit, dies wurde in diesem Kapitel gezeigt,
blicben alle bereits hochgradig stabilisierten Formen der menschlichen
Wahrnehmung eingebunden in einen iibergreifenden Zusammenhang. Diese
Transzendenz der Formen machte es unmdoglich, irgendetwas als blof fiir
sich seiend zu behandeln, stets ist das, was sich zeigt, zugleich ein anderes,
das sich verbirgt. Der sympathetische Zusammenhang aller wahrgenomme-
nen Formen war seit jeher die Bedingung dafiir, dass sich nichts dauerhaft
entgegen dem , Auftrag z7um Uberleben®, der Vorgabe der Grenzerhaltung
zwischen Form und Umwelt hatte entwickeln kénnen. Schwerwiegende
Fehlentwicklungen waren unwahrscheinlich, weil sich stindig alles an
Umweltverdnderungen anpasste, wihrend zugleich sich viable Formen ent-
falten und relativ stabilisieren konnten, die insgesamt ,,Luxurierung der Le-
bensverhiltnisse™ bedeuteten; Bedingungen entstanden also, welche die
Entwicklung organischer Formen bis hin zum Menschen ermdglichten.

Dem Heiligen kam dabei eine ganz besondere Bedeutung zu: Es schuf
besonders giinstige Bedingungen dafiir, dass sich weitaus komplexere Zu-
sammenhiinge als zuvor entfalten konnten. Hohere Komplexitit von Grup-

267

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

pen ist deshalb unwahrscheinlich, weil mehr Organisationsnotwendigkeiten
dauerhaft gesichert sein miissen, weil also mit steigendem Komplexitits-
grad ein héheres Mal} an Stabilitiit erforderlich ist, wihrend zugleich doch
das Organisationsganze stindig mit unvorhersehbaren Umweltverinderun-
gen zu rechnen hat und mit diesen umgehen kénnen muss. Das Heilige
vermochte diese beiden, auf den ersten Blick unvereinbaren Anspriiche,
miteinander in insgesamt fiir die weitere Entwicklung gilinstiger Weise zu
vereinbaren. Es ermdglichte die Ausrichtung eines gréfier werdenden Grup-
penzusammenhanges entlang eines einzigen zentralen Vektors, es verrin-
gerte also die Reibungsflichen innerhalb der Gruppe und es stellte die
Techniken, mit Hilfe derer die in jedem Gruppenzusammenhang wirkenden
Zentrifugalkrifte gebdndigt werden konnten. Gleichzeitig sicherte es
simtliche Formen gegen eine totale Erstarrung ab, welche den Verlust der
Fihigkeit bedeutet hétte, stindig auf Umweltverinderungen, also auf un-
bestimmte Gefahren in héchstméglichem Maf3 eingestellt zu sein.

Das Heilige als Bezugspunkt aller Formen war die Bedingung der
Maoglichkeit, dass etwas bloB3 es selbst und zugleich ein anderes sein konnte:
wahrgenommene Formen kénnen nun fiir den Alltag Substanz und in der
Auseinandersetzung mit dem Heiligen Symbol sein, durch das hindurch die
Umwelt zu dem Menschen spricht, ohne dass die Form doch jemals auf eine
der beiden Bedeutungen zu reduzieren wire. Dinge kdnnen jetzt umfassen-
der denn je als fur sich seiend genommen werden, ohne doch den konkreten
Umweltbezug, ihre Historizitit zu vergessen, Mit der Trennung zwischen
Wissenschaft und Theologie insbesondere durch Descartes aber wurde es
erstmals in der Geschichte des Menschen moglich, Formen gdnzlich unab-
hiingig von ihren konkreten Entstehungsbedingungen zu denken und als
solche entsprechend zu behandeln. Etwas kann nun blofie Substanz sein,
klar, rein, unverinderlich, mit sich selbst tiber die Zeit identisch, durch Ge-
setze beschreibbar, man kann es zerteilen, analysieren, wieder zusammen-
setzen, es bleibt doch dasselbe Objekt, dasselbe Ding; dieses Ding, dieses
Objekt spricht nicht mehr, es ist nur mehr tote Sache.

Die Fragilitat der friihen wissenschaftlichen Objekte

Allerdings bleibt diese, nach dem Vorbild der Zahlen und dem Analogie-
schluss auf die Welt der ,,wahren™ Formen gewonnene Vorstellung ein bis
heute nie wirklich erreichtes Ideal. Zwar folgten auf Descartes zwei Jahr-
hunderte eines positivistischen szientistischen Enthusiasmus, aus dem her-
aus auch die Soziologie sich mit Auguste Comte (1798-1857) konstituierte:
gém Zeitraum, in dea der Glaube tiberwiegt, die Welt als Ganze wiirde sich
nun immer wmfassender positiv bestimmen lassen, je weiter sich der

268

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Mensch von seinen Idolen befteit, die seine Wahrnehmung triibten.” Wie
Steven Shaper und Simon Sheffer aber gezeigt haben, war im 17. Jahrhun-
dert alles andere als klar, wie die neue Wissenschaft letztlich aussehen
wiirde (vgl. Shapin/Schaffer 1989).* Immanuel Kants ,Kopernikanische
Revolution™ im Jahr 1787 erschiitterte dann das sich erst im Entstehen be-
findliche objektive Weltbild bereits wieder in seinen Grundfesten mit der
Uberlegung, ,,[...] ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit bes-
ser vorankommen, dass wir annehmen, die Gegenstinde miissen sich nach
unserem (sic!) Erkenntnis richten [...], anstelle wie bisher zu versuchen, die
Erkenntnis nach den Gegenstinden zu richten™ (Kant 1995: 25, B XVI-
XVII).

Die Anfinge der Industrialisierung brachten auch von politisch-gesell-
schaftlicher Seite die auf der Basis der neuen Wissenschaft gewonnenen Er-
rungenschaften wieder in Verruf. Bis zum ausgehenden 19. Jahrhundert
wurden die auftretenden Widerspriiche zwischen den gerade erst gewonne-
nen ,.Objekten* und , Tatsachen*" durch Uminterpretation zu retten ver-
sucht (so insbes. Nagel 1991: 122f)."" Ein Jahrhundert lang rangen so die

38 Dass der Mensch sich von den die Wahrnehmung triibenden ldolen befreien
miisse, um zur wahren Erkenntnis zu gelangen (vgl. Bacon 1982), forderte be-
reits Francis Bacon an der Schwelle zum 17. Jahrhundert. Auguste Comte war
gut zweihundert Jahre spiter der Meinung, absolute Begriffe im Sinne letzter
Ursachen wiirden sich zwar nicht finden lassen, es sei daher sinnlos, den Ur-
sprung des Weltalls ermitteln und die inneren Ursachen erkennen zu wollen.
Statt dessen suchen wir, deren Gesetze durch gemeinsamen Gebrauch der
Vernunft und der Beobachtung zu entdecken [...]%, so Comte (Comte 1974:
2).

39 Steven Shapin und Simon Schaffer (1989) rekonstruieren die Auseinanderset-
zungen zwischen dem Naturphilosophen Boyle und dem politischen Philoso-
phen Hobbes als Kampf um die Erfindung einer Wissenschaft. Im Zuge dieses
Kampfes konstituiere sich symmetrisch die Welt des Politischen, der Levia-
than, die Macht und auf der anderen Seite die Welt der Natur, der objektiven
Dinge, der Mechanismen, so Bruno Latour, der die Schrift von Shapin und
Schaffer in den deutschsprachigen Diskurs eingebracht hat. Dieser Konstituie-
rungszusammenhang aber werde im Verlaufe des 17. Jahrhunderts zuneh-
mend verdeckt, bis schlieBlich der Ursprung der Welt der Wissenschaften
unsichtbar werde, Natur also als geschichtslos dem Menschen gegeniiber trete
(vgl. Latour 2002b).

40 Zur Geschichte von ,,Objekten” und Tatsachen empfehle ich das Buch ,,Wun-
der, Tatsachen und Beweise. Zur Geschichte der Rationalitit”™ von Lorraine
Daston (vgl. Daston 2003). Daston, die ihre eigene Arbeit als eine ,.histori-
sche Epistemologie” bezeichnet (vgl. ebd.: 15), beschreibt darin sehr detail-
reich und informativ die vielen miteinander wechselwirkenden Faktoren, die
allesamt den historischen Charakter von ,,Rationalitéit hervorheben.

41 Es giibe ,[...] viele empirische Briiche, dic man wegwerfen mufl um ein rei-
nes konstantes Phdnomen zu erhalten [...]", so Johann Wolfgang Goethe in
seinen naturwissenschaftlichen Schriften (vgl. Goethe 1998: 24, vgl. hierzu

269

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

»objektiven™ und die individuell-subjektiven, ja ,.genialen™ Krifte des
menschlichen Geistes miteinander um die Vorherrschaft, bis schlieflich,
wie bereits zweihundert Jahre zuvor alles Géttliche, nun alles Subjektive aus
der Wissenschaft verbannt wurde (vgl. Daston 2003: 116ff.). Die Wissen-
schaft zog sich in der zweiten Hilfte des 19, Jahrhundert in das Labor zu-
riick" im Glauben, dadurch Natur »objektiver” erkennen zu kénnen, befreit
von den Verunreinigungen subjektiver Wahrnehmung — Lorraine Daston
spricht diesbeziiglich von der ,aperspektivischen Objektivitat” (vgl. ebd.:
1271F.)."

Damit aber erhoht sich zugleich der Legitimationsdruck auf die ,,objek-
tive”, auf die ,,exakte™ Wissenschaft, die nun jeden Fehler und jede Unge-
nauigkeit immer offensichtlicher selbst zu verantworten hat.*' Nun geriit die
wissenschaftliche Objektivitit selbst unter Druck, wovon auch die , harten™
Naturwissenschaften nicht verschont bleiben. 1905 prisentierte Albert
Einstein seine bertihmten flinf Artikel, mit denen er die Grundlagen nicht
nur der Relativititstheorie, mit der das Newtonsche Weltbild erschiittert
werden sollte, sondern auch der Quantentheorie legte. Nur wenige Jahre
spiter zeigte diese Quantentheorie, dass die folgerichtige Anwendung der
»Naturgesetze” zu Widerspriichen fithrte. Max Planck hatte gezeigt, dass
Energie nur in diskreten Energiequanten emittiert und absorbiert werden
kann. Dieser Gedanke aber lief} sich nicht in den tiberlieferten physikalischen
Rahmen integrieren. (vgl. Heisenberg 1987: 3-5), Werner Heisenbergs Un-
schirferelation wies nach, dass in einer experimentellen Anordnung nicht
zugleich der exakte Ortswert und der exakte Impulswert, also die Bewe-
gungsrichtung und Geschwindigkeit eines Teilchens bestimmt werden kén-

auch den Artikel von Lorraine Daston [1999: 22], die diese Stelle bei Goethe
nennt).

42 Siehe dazu Peter Weingart (2003: 68): Im Labor erlangt die Wissenschaft des-
halb eine neue Qualitit, weil sie die interessierenden Phinomene auswihlen,
variieren und reproduzieren kann — und weil sie all jene Aspekte, die in einem
gegebenen Augenblick nicht interessieren, ignorieren kann. Dieses reduktio-
nistische Vorgehen, das Abstrahieren von Kontexten (d.h. der ,natiirlichen®
Umwelt), von Zeit und Ort, und die Manipulation der Objekte, erwies sich als
auBerordentlich erfolgreich bei der Suche nach Naturgesetzen. Eine wesent-
liche Voraussetzung und Bedingung des Erfolgs war dabei die Trennung von
der Gesellschaft [...]%.

43 Die .,Geschichte der Objektivitit”, die Daston (2003) vorgelegt hat, skizziert
die langen Kampfe, die unser heutiges Bild von der Wissenschaft ergaben.

44 Der wissenschaftlichen Objektivitit ergeht es damit nicht anders als allen
Ideologien™, die gerade in der Phase ihrer hochsten Wirksamkeit mit Neben-
effekten konfrontiert wird, die sie nun selbst zu verantworten hat, um schlieB3-
lich ihre Unfihigkeit dazu eingestehen zu miissen. Dies haben Kurt Imhof und
Gaetano Romano hervorragend gezeigt (vgl. Imhof/Romano 1996, insbes.

1701F.).
270

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

nen. Niels Bohrs Konzept der Komplementaritit revolutionierte die Physik
mit der Hypothese, dass einige Phinomene sich grundsitzlich nicht durch
einzelne, sondern nur durch zwei einander ausschlieBende Erkldrungen
zusammen hinreichend erkliren liefien (vgl. Esfeld 1998 insbes. 284f.).

Die realen Konsequenzen des ,,Mythos“ vom idealen Objekt

Alles in allem hat es das eindeutige, bestimmte, von allen kulturellen Ein-
fliissen freie Objekt in den okzidentalen Wissenschaften nie gegeben, Dabei
unternahm tiberhaupt nur der Okzident diesen Versuch, irgendetwas auf
diese ideale Form zu reduzieren, wie Bruno Latour feststellte:

,Alle anderen, ob Chinesen oder Amerindianer, Azande oder Barouya, kénnen
dagegen in unseren Augen nicht wirklich trennen zwischen dem, was Erkenntnis,
und dem, was Gesellschaft ist; zwischen dem, was Zeichen, und dem, was Sache
ist; zwischen dem, was von der Natur als solcher kommt und dem, was ihre je-
weilige Kultur verlangt™ (Latour 2002b: 133f).

Doch obwohl es auch dem Okzident nicht gelang, dieses ideale Objekt zu
entdecken, liegt der Glaube an die reale Existenz solcher Objekte doch der
Moderne und insbesondere ihrer Wissenschaft als leitendes Paradigma
zugrunde, so auch der modernen Vorstellung von Natur.® Nur vor dem
Hintergrund dieser Idee, dieses Glaubens, konnte sie ,,Natur™ erfinden, vor
einem Hintergrund, der als solcher unbegriindet bleibt. Nur vor diesem
Hintergrund konnte sie sodann die Materialitit erfinden, die dem Sozialen
uniiberfiihrbar als das Andere gegeniibersteht. Die Griinde dieses Mythos
aber verwischen sich zusehends, je mehr man versucht, auch nur eine ein-
zige ,wissenschaftliche Tatsache® bis an ihren Anfang zu rekonstruieren.
Harry Collins und Trevor Pinch kamen in ihrer Untersuchung des Pro-
zesses der Wissensgenese in den Naturwissenschaften zu dem Schluss, dass
»[...] die Zahl derer, die iiber jene Art unmittelbarer Erfahrung verfligen,
die nach dem Ideal der Naturwissenschaften allein zur Wahrheit fithren soll,
sehr klein und ihre soziale Vernetzung schwach ist. Mehr noch, seien sogar

w[...] fiir diese wenigen die Dinge komplizierter [...], als sie gewohnlich darge-
stellt werden. Denn zumindest brauchten sogar sie Zeit, um sich zur Wahrheit der
Speziellen Relativititstheorie, und noch mehr Zeit, um sich zur Wahrheit der All-

45 Entsprechend schwer fiel es seit jeher, die aufiretenden Unstimmigkeiten zu
verwischen, die sich stindig wieder bemerkbar machten. Siehe dazu abermals
Bruno Latour, der die Anstrengungen, die dieses Paradigma den Wissen-
schaften seit jeher abverlangt, detailliert erértert. (vgl. Latour 2002b, auch
Latour 2001).

271

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

gemeinen Relativititstheorie vorzuarbeiten. Dafiir mussten sie den Versuchen der
jeweils anderen vertrauen und sich darauf einigen, bestimmite Interpretationen der
vorliegenden Daten zu akzeptieren und andere zu verwerfen sowie riesige Men-
gen Uberlieferten Wissens anzunehmen, in die diese Interpretationen eingebettet
und die sie ihrerseits gar nicht iiberpriifen konnten™ (Collins/Pinch 1999: 2181.).

Jede Art wissenschaftlicher Erkenntnis, also auch die der Naturwissenschaf-
ten, hdngt von einer Reihe von Vorannahmen ab, die sich ins Unbestimmte
erstrecken. Es gibt keinen festen Grund, auf dem Wissenschaft ruht. Auch
scheinbar unmittelbar evidente und unbestreitbare ,, Tatsachen* — bspw. dass
tot sei, wer aus einem Flugzeug ohne Fallschirm springt — erweisen sich, je
tiefer die Suche nach den Griinden dringt, als keineswegs so evident,
keineswegs als Fakten, die sich selbst erklirten. Das Beispiel fortfithrend:
Schon was der Tod bedeutet bis hin zur Frage, ob der Tod ein ,,reales™, vom
Leben absolut geschiedenes Phinomen ist, wird von Kultur zu Kultur voll-
kommen unterschiedlich beantwortet, méglich gar, dass die Frage selbst auf
vélliges Unverstiindnis stfit, weil iberhaupt nicht verstanden wird, worauf
sich ,,Tod" bezieht (vgl. Imhof/Romano 1996: 23). Was also ist ein Stein?
Was ist ein Gebaude? Was ist eine Regel, was ist ein Gesetz? Was ist also
Natur? Was unterscheidet Natur von allem anderen, dass der Mensch als
Teil seiner Umwelt in unendlich langen Wechselwirkungsprozessen geformt
und mehr oder weniger stark stabilisiert hat?

Die Antwort, die in dieser Arbeit hergeleitet wurde, muss lauten, dass es
die Natur nicht tatsdchlich, unabhingig von anderen Formen gibt, dass es
ebenso Substanzen nicht real, sondern nur als Relationen gibt, dass nichts
ist, das bloB3 fiir sich allein besteht, dass alles erst im Verweis auf alle
anderen Formungen Geistes wird, als was es erscheint. Der Glaube an ein
mit sich selbst identisches und in sich selbst begriindetes Objekt ist ein
Mythos (allerdings gegentiber dem sympathetischen Denken mit umgekehr-
tem Vorzeichen, vgl. dazu auch Latour 2002a und Voss 2006b), der aus der
Verabsolutierung der Erfahrung hochgradiger Stabilitit der Formen resul-
tierte, der seine Macht schliefilich durch die augenscheinliche Evidenz
dieses Denkens in Substanzen erlangte. Die praktischen ,,Erfolge™ des Sub-
stanzdenkens verlichen diesem Mythos jene Kraft, von der er noch immer
zehrt, Die Moderne vermochte, enthemmt von den bindenden Kriften der
Transzendenz, all jene Potentiale zu erschlieflen, die der Mensch im Zuge
seiner eigenen Entwicklung in seine Umwelt hineinlegte. Die zur Natur
verdinglichte Umwelt, die er nun wissenschaftlich analysierte, passte lange
Zeit sehr genau auf jene Denkkategorien, tiber die der Mensch verfligte -
sind sie doch das Ergebnis ein und desselben Formungsprozesses — dieser
»glickliche Griff* zwang ihm den Eindruck von der Gesetzlichkeit der
Natur, von der ,,Harmonie der Sphiren geradezu auf.

272

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT

Eine zweite Bedingung fiir den Erfolgszug dieses Mythos war aller-
dings, dass mit ,,Gott” zugleich die Transzendenz, also der symbolische
Bedeutungsiiberschuss, der ,Mehrwert” der Formen schlechthin negiert
wurde, so dass die logische Alternative zum Substanzdenken kategorisch
ausgeschlossen wurde. Nur weil diese Alternative kategorisch ausgeschlos-
sen war, vermochte sich der analytische Mythos wirklich ungehemmt zu
entfalten, obwohl er doch stindig mit Widerspriichen in Konflikt geriet, die
seine Legitimitit in Frage stellten. Von dieser Transzendenz und damit jeg-
licher Mdéglichkeit zur Kritik grundsiitzlich befreit konnte sich die Wissen-
schaft an die ,.Eliminierung der Qualititen” (so Theodor W. Adorno und
Max Horkheimer in der Dialektik der Aufklirung; vgl. Adorno/Horkheimer
1997: 53) machen. Sie begann die Quantifizierung der Umwelt zum (mo-
dernen) Konstrukt der , Natur®, das Herausldsen aller Formen aus ihren Zu-
sammenhingen, die Trennung von allen ,,immanenten Zwecken™ (so
Herbert Marcuse 1989: 161). Um auftretende Widerspriiche verarbeiten
zu konnen, trennte sie zunichst zwischen einer transparenten Welt der be-
reits ,bereinigten” technischen Artefakte auf der einen und einer Welt des
noch nicht ginzlich objektiv bestimmbaren intransparenten Sozialen auf der
anderen Seite und bot allerler Michte auf, diese Trennung bis heute zu er-
halten (vgl. Latour 2002b). Sie schuf damit die Bedingungen, derer der Ka-
pitalismus bedarf, die ,,Warenform®, die Austauschbarkeit des Unvergleich-
baren.” Sie kappte damit die selbstregulierende Verbindung zwischen -
erst dadurch tatséichlich zu Substanzen gewordenen — Formen und Umwelt,
sie unterband die sich der Beobachtung entziehenden Abstimmungsweisen,
die bis dato noch fundamentale Fehlentwicklungen verhinderten.

Die Moderne lést seit ihren Anfingen systematisch symbolisch tiber
sich hinaus verweisende Formen aus ihren Entstehungszusammenhingen.
Das Absehen von den Bedeutungsiiberschiissen der Formen macht es mog-
lich, im ,,Material* nur mehr eindimensional bestimmte Eigenschaften zu
sehen, entlang derer sich dieses Material mit anderem zu neuen Formen zu-
sammenfligen ldsst. Nun ist es nicht mehr die konkrete, historische, in der
ganzen Komplexitit der Wechselwirkung zwischen Umwelt und Form ge-
nerierte Bedeutung, welche stindig neu erfasst wird und die somit gemil

46 An anderer Stelle heilit es bei Marcuse: ,,Die beiden Dimensionen des Den-
kens — die der wesentlichen und die der erscheinenden Wahrheiten — wirken
nicht mehr aufeinander ein, und ihre konkrete dialektische Bezichung wird zu
einer abstrakten erkenntnistheoretischen oder ontologischen. An die Stelle der
iiber die gegebene Wirklichkeit ausgesprochenen Urteile treten Siitze, die die
allgemeine Form des Denkens und die Beziehungen zwischen dem Denken
und seinen Gegenstidnden bestimmen® (ebd.: 151).

47 Auch der Arbeiter wird zur Ware, doch ist es nicht der Kapitalismus, der ihn
dazu macht, sondern das diesem selbst zugrunde liegende Denken in Substan-
zen, so liefe sich gegen Marx argumentieren.

273

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

der jeweils aktuellen Situation symbolisch den Zusammenhang von Form
und Umwelt herstellt. Nun ist die Bedeutung der materialen Formen auf
verdinglichte, invariante Eigenschaften reduziert, entlang derer sie sich mit
anderen zu neuen Legierungen verschmelzen lassen. Die Mehrwertigkeit
aller Formen reduziert sich auf eine einzige und erst dadurch quantifizierba-
re Dimension. Nun kann etwas nur noch Substanz oder Nicht-Substanz sein
— tertium non datur — was zuvor zugleich Substanz, als auch unbestimmte
Nicht-Substanz sein konnte und in dieser [{om]:rlemf:ntarité'itJug den Mensch-
en und schliefilich komplexe Gesellschaften — transzendental — erméglichte.

Die Formen werden aus dem komplexen und keinem Beobachter giinz-
lich zugdngigen Abstimmungsprozess der Formen mit Umwelt in bis dahin
unbekanntem Ausmaf} herausgenommen und entgegen den von der Umwelt
ausgehenden Wandlungsdruck stabilisiert. Diese Stabilisierung gegen den
umfassenden Wandlungsdruck der Umwelt erméglicht in begrenzten Ho-
rizonten eine hochgradige Effizienzsteigerung. Das ganz normale Scheitern
kann lange Zeit unterbunden werden, ja es bleibt in vielen Fiillen géinzlich
aus. Gerade das Ausbleiben dieses Scheiterns aber macht es unméglich,
frithzeitig zu erkennen, wo sich Schwachstellen verstirken und von wel-
chen Stellen her das nun umso radikalere Scheitern droht. Allméhlich neh-
men die ,,Nebenfolgen* tiberhand, mehr und mehr falsifiziert die Umwelt-
variation die umfassend zum Alltag versteinerten Formen der Bewiiltigung
der Probleme des Uberlebens. Weil aber mit der Negation Gottes zugleich
Jegliche Transzendenz, also jede Mehrwertigkeit der Formen kategorisch
mit negiert und also ,,gesperrt™ bleibt, wird zur Bewiltigung dieser Real-
Falsifikationen dasselbe zweiwertig-rationale Instrumentarium, also die
instrumentell-systematisierende Technik und die selbst zu Quasi-Substan-
zen geronnenen wissenschaftlich-exakten Begriffe, eingesetzt — und zwar
ausschiiefflich, stehen doch schon rein begrifflich keinerlei nicht-ver-
dinglichende Alternativen bereit. Umso katastrophaler kollabieren am Ende
die umfassend stabilisierten, entlang einer alle gesellschaftlichen Teilberei-
che durchdringenden — nach den Mustern des sich lange Zeit geradezu auf-
dringenden Beherrschbarkeitsideals gestrickten — zweiwertigen Rationalitit

eng verkoppelten Formensysteme™.

48 Hier sei noch einmal auf die FuBlnote 32 auf S. 26 verwiesen, in welcher der
Komplementarititsbegriff nach Hans-Carl Jongebloed, so wie er hier gedacht
wird, nidher bestimmt wurde.

49 Diesen Prozess beobachtet die OECD gegenwiirtig als eine Zunahme ,syste-
mischer Risiken (vgl. OECD 2003). Dabei handelt es sich vor dem Hinter-
grund der Ausfithrungen der vorliegenden Arbeit eher um die Riickkehr der
allgegenwirtigen Gefahr, die nur voriibergehend sich ausblenden liel (vgl.
hierzu auch Voss 2005a).

274

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen

fur die Katastrophensoziologie

Die Real-Falsifikation der Objekte und die Real-Falsifikation der wissen-
schaftlichen Begriffe stehen fiir ein und denselben Zusammenhang: fiir den
Kollaps des Mythos von dem idealen, transparenten, ahistorischen und fri-
her oder spiter vollstindig bestimmbaren Objekt. Die Katastrophe falsifi-
ziert den Glauben an die Beherrschbarkeit eimer objektiven, sich dem
systematisierenden Zugriff fligenden Welt. Sie falsifiziert sowohl die Weise
des systematisierenden Begreifens als auch die technisch-instrumentelle,
also systematische Verkoppelung einer insgesamt dynamischen und grund-
sitzlich unbestimmbaren Wahrnehmungswelt. Welt ist, was sie zu sein
scheint, nur in der Relation; Relationalitit aber bedeutet Dynamik, bedeutet
Verinderung, bedeutet Fluss, bedeutet unbestimmbare Systemizitit, Syste-
matisch lisst sich das Systemische jedoch nicht hinreichend begreifen, noch
lasst sich der systemische Wandel systematisch ginzlich aufhalten. Doch
bedeutet dies gerade nicht, handlungsunfihig, dem Systemischen hilf- und
schutzlos ausgeliefert zu sein. Allein der Glaube, systematisch das Ganze
begreifen und schlieBlich kontrollieren zu kinnen, ist es, der sich als katast-
rophentrichtig erweist, dieser Glaube ist es, der einem angemessenen Be-
greifen und einem addquaten Zugreifen auf Welt zuwiderliuft. Dieser
Glaube nimlich bedeutet Negation der transzendentalen Transzendenz, er
bedeutet systematisches Ausblenden aller Bedeutungsiiberschiisse, welche
die Umwelt des Menschen, wie ihn selbst, erst zu dem machen, was sie
sind.

Um dies zu zeigen, hat die Untersuchung einen langen Weg zuriickge-
legt; dabei waren erkenntnistheoretische Schwierigkeiten aufzuarbeiten, um
sich dem realen Phéinomen der Katastrophe in seiner ganzen Breite zuwen-
den zu kénnen. Der Weg dieser Arbeit fithrte also in Teilen in die Philoso-
phie hinein, an ihrem Ende aber steht ¢ine durch und durch soziologische
Diagnose, dass nimlich sd@mtliche Objekte, denen sich ein Beobachter zu-
wendet, letztlich soziale sind, und dass diesen fundamental sozialen Cha-

275

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

rakter der Formen zu negieren, schliefilich katastrophale Konsequenzen
hervorruft.

Gleich zu Beginn dieser Arbeit wurde das erkenntnistheoretische Prob-
lem aufgeworfen, dass etwas zu untersuchen, stets ein Verstindnis dessen
voraussetzt, was doch erst begriffen werden soll, dass also bereits die bei
der Untersuchung verwendete Sprache einschrinkt, dass sie zahlreiche
Implikationen einbringt, die den Blick bereits von vornherein einengen.
Diese Einschrinkungen vorab zu thematisieren, half dann aber, mit unbe-
fangenerem und offenerem Blick sich den anschliefiend erdrterten konkre-
ten Problemstellungen des aktuellen katastrophensoziologischen Diskurses
zu nithern. Dabei wurde behauptet, dass sich die Katastrophensoziologie im
Wesentlichen an zwei Fronten abarbeitet: Zum einen stellt sich im Ange-
sicht der statistisch angezeigten Zunahme an Katastrophenphinomenen
dringlicher denn je die Frage nach den Bedingungen, die Katastrophen
wahrscheinlicher werden lassen — offenbar sind diese Bedingungen bis
heute nicht angemessen verstanden. Zum anderen fillt es der Katastrophen-
soziologie schwer, ihr Objekt tiberhaupt in den (Be-)Griff zu bekommen;
die Sprache scheint ungeeignet, ein so komplexes Phinomen wie die Ka-
tastrophe in Begriffen zu verdichten. Vielmehr versagt die Sprache im An-
gesicht der Katastrophe, die stets mehr ist, als sich begrifflich exakt fassen
liefle.

Vor dem Hintergrund dieser Problemstellungen wurden nun zwei ka-
tastrophensoziologische Theorien unter Hinzunahme anderer soziologischer
Theoreme dargestellt, mit deren Hilfe eine erste Annidherung an ein adi-
quates und doch nicht bereits vorab zu sehr einengendes Verstindnis der
Katastrophe gelang. Das makrosoziologische Modell der Katastrophe
FAKKEL machte darauf aufimerksam, dass Katastrophen Prozessphino-
mene sind, die sich keiner einzelnen Ursache kausal zuschreiben lassen und
dass sie sich tiber lange Zeitriume hinweg entwickeln. Katastrophen neh-
men dann ihren Lauf, wenn sich ein Alltag zu bilden beginnt, wenn die
Komplexitit der aktuellen Situation zu tradierbaren Mustern gerinnt und die
reale Komplexitit mehr und mehr aus dem Wahrnehmungshorizont ent-
weicht. Die Katastrophe beginnt dort, wo Phidnomene in ihrem Sosein als
bestimmt und als begriffen genommen werden; denn von nun an werden
nicht mehr simtliche unbestimmten und unbestimmbaren Gefahren fiir
moglich erachtet, man rechnet nur mehr mit dem, was man schon irgendwie
kennt, nur mehr mit Risiken also.

Schon deshalb lassen sich Gesellschaften nicht steuern, liefie sich mit
Walter L. Biithl sagen. Gesellschaften sind komplexe multistabile Systeme;
Lernen aus Vergangenem ist in ihnen nur begrenzt méglich und es ist nur
begrenzt vorteilhaft, weil sich die reale Komplexitit gesellschaftlicher Sys-
teme nicht erfassen ldsst und sich daher kurz- oder langfristig auch die je-

276

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FUR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE

nen Lernerfolgen zugrunde liegenden Bedingungen grundlegend dndern.
Moglich ist daher, dass sich das erlernte Wissen als Chimire erweist, auf
das sich zu verlassen umso schwerwiegendere Folgen nach sich zieht. Das
Dilemma moderner Gesellschaften aber ist, dass sie ihre hochgradige Effi-
zienz gerade dadurch erreichen, dass sie von der ganzen Komplexitit mog-
licher Gefahren absehen und dass gerade dies ihnen erst erméglicht, immer
lingere und engere Verflechtungsketten aufzubauen. Es scheint, als stiinden
sie vor der einzigen Alternative, entweder die zunehmenden Nebenfolgen
des Ausblendens der realen Komplexitit in Kauf nehmen zu miissen, oder
aber jede rational-technische Verkoppelung per se zu unterlassen, um sich
der realen Komplexitit der Gefahren wieder zu 6ffnen. Dies aber bedeutete
im Gegenzug selbst die umfassende Katastrophe, sind doch moderne und
mit ihnen eng verflochtene Gesellschaften ginzlich abhidngig von der in-
dustriellen Produktionsweise.

Die Suche nach einem Ausweg fiihrte sodann zur Frage, wie es evoluti-
oniir iiberhaupt dazu hat kommen kénnen, dass sich bereits komplexe, aber
dennoch zumindest mehr oder weniger resiliente Gesellschaften haben
entfalten kdnnen, obwohl sie doch ebenfalls stindig mit dem Problem der
Alltagsbildung konfrontiert waren. Auch flir sie galt, dass eine hohere
Komplexitit des gesellschaftlichen Zusammenhanges nur um den Preis des
Abbaus der Fihigkeit zur flexiblen Anpassung an ,,die Natur® méglich sein
konnte. In einer kurzen Skizze des wissenschaftsgeschichtlichen Hinter-
grundes, vor dem Jakob von Uexkiill zu seinem Umweltbegriff gelangte,
und daran anschliefiend in der Darstellung der Theorie Helmuth Plessners
von der ,.exzentrischen Positionalitit des Menschen wurde dann aber ge-
zeigt, dass es ein Artefakt ist, fiir unterschiedliche Gesellschaften, ja fiir
unterschiedliche Organismen ecine einheitliche, eine objektiv gegebene
LNatur” anzunehmen. Was Umwelt ist, stellt sich fir jeden Organismus ab-
solut unterschiedlich dar, kein Mensch erlebt dieselbe Umwelt wie ein an-
derer. Komplexere Formen entwickeln sich demnach nicht vor dem
Hintergrund einer unveriinderlichen, objektiv gegebenen Natur, sondern vor
dem Hintergrund einer dem Grad der sich entfaltenden Komplexitit der
Form sekundir stets zweckmiBigen Umnwelr. Mit der sekundiren Zweck-
miiffigkeit 1st dabei das zentrale Kriterium benannt, wie diese Evolution
funktioniert™: Nicht geplante rationale Steuerung passt den Organismus
einer Natur an, vielmehr entwickeln sich Formen und ,testen” dabei aus,
inwieweit ihre sich in diesem Zuge ebenfalls verindernde Umwelt diesen
Versuch positiv oder negativ ,,sanktioniert, Im positiven Fall wird die neue
Form bestehen bleiben, sie ist viabel, sie passt, im negativen Fall vergeht
die Form. Auf diese Weise entwickeln sich komplexere Formen, wihrend
sie ihre Umwelt hervorbringen, wie im gleichen Zuge ihre Umwelt die
Formen hervorbringt. Form und Umwelt bilden stets eine Einheit: Was die

277

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Form ist, bestimmt sich erst in der Relation zu ihrer je spezifischen Um-
welt, die Grenze zwischen Form und Umwelt ist also in stindigem Fluss,
die Grenze dennoch aufrechtzuerhalten, ist Bedingung fiir die Existenz der
Form.

Der damit eingefithrte Umweltbegrift warf wiederum Probleme auf,
denn wie lidsst sich iberhaupt Giber irgendetwas sprechen, wenn doch alles
stets im Werden ist? Das Ganze erster Ordnung ldsst sich nicht erfassen,
dem Menschen sind stets nur seine eigenen Unterscheidungen zugingig, er
kann dagegen nicht nicht unterscheiden, wie bereits Cusanus feststellte.
Diese logische Problematik bedeutet, dass nichts, was ein Beobachter beo-
bachtet, jemals vollstindig bestimmt sein kann, dass also im Umkehrschluss
alles, was er beobachtet, letztlich unbestimmt bleibt, weil es eingebettet ist
in einen insgesamt unbestimmbaren Gesamtzusammenhang. Dennoch stellt
dies nicht die ,reale” Existenz der Formen grundsitzlich in Frage. Behaup-
tet wurde ndmlich, dass alle wahrgenommenen, von einem Beobachter
selbsttitig aus einem unbestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen
fir ihn bedeutungsvoll und im Sinne dieser Bedeutung fiir ihn durchaus
real™ sind, dass sie ihre tatsichliche Bedeutung jedoch verbergen. Nicht in
dem, was sich offen zeigt, liegt ihre Bedeutung, sondern in einem dem Be-
obachter unzugingigen Beitrag, den sie zu dem Erhalt der Unterscheidung
seiner Form gegeniiber der Umwelt leisten. Das Leben erhilt sich vorab der
rationalen Reflexion, die ,,Ratio” ist ein in einen Gesamtprozess eingebet-
tetes Teil, der ihr insgesamt verschlossen bleibt. Der Verstand muss sich
Gegensiitze schaffen, mittels derer er Welt begreift, so Cusanus, das, was
sich ihm aber zeigt, ist nicht, was es zu sein scheint. Der Mensch ist durch
die Symbole des Seienden, oder mit den Worten Georg Simmels: Der ,,Sinn
des Seins* zeigt sich in der ,,Gegenseitigkeit der Verhiltnisse®, in denen die
Dinge ,.schweben™ (vgl. Simmel 1996: 136, vgl. dazu auch Gessner 2003:
85 sowie Reitz 2004).

Um die Weise des Menschen, sich in einer dauernd wandelnden Um-
welt zu entwickeln, beschreiben zu kénnen, bedurfte es vor dem Hinter-
grund dieser Problematik cines Exempels. Am Beispiel der fiir die
geisteswissenschaftliche Anthropologie insgesamt so bedeutungsvollen Stu-
fenlehre Max Schelers wurde gezeigt, dass Formen zu denken, als wiiren sie
tatscichlich scharf von anderen abgrenzbar, zu Fehlschliissen fiihrt — so etwa
zu dem Schluss auf die kategorische Sonderstellung des Menschen. Den-
noch musste aber die Beschreibung mit der Verwendung verdinglichender
Begriffe, wie bspw. des Begriffes vom , Korper”, fortfahren, um zeigen zu
konnen, wie es dem Menschen vorab aller analytischen Rationalitit gelin-
gen konnte, sich zu einem immer komplexeren Wesen zu entwickeln, dabei
aber doch sich immer wieder von neuem auf seine sich davernd wandelnde
Umwelt anzupassen. Diese Ambivalenz, zum einen an Objektbegriffen

278

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FUR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE

festzuhalten, zum anderen deren unscharfen, symbolisch tiber sich hinaus-
verweisenden und auf etwas Unbestimmbares hinweisenden Charakter zu
betonen, musste nun bei den weiteren Ausfithrungen zu grundlegenden und
fiir die Entwicklung zum Menschen hin entscheidenden Schritten aufrecht-
erhalten werden, bevor dann im anschlieenden funften Gliederungspunkt
fiir diese Ambivalenz ein Begriff benannt werden konnte,

Obwohl sich wesentlich an der ,,Philosophie der symbolischen Formen*
Ernst Cassirers abarbeitend, wurde der Begriff der symbolischen Form in
der vorliegenden Arbeit in einer von dessen Erkenntnisinteresse abwei-
chenden Weise verwendet, was vorab zu kliren war. Obwohl oftmals nahe
an der Institutionentheorie Arnold Gehlens argumentierend, wurde dessen
Begriff der Institution weitestgehend vermieden, was ebenfalls zu begriin-
den war. Vor dem Hintergrund dieser kritischen Distanzierungen konnte
sodann der Begriff der symbolischen Form dahingehend eingegrenzt wer-
den, dass mit ihm dem Umstand Ausdruck gegeben wurde, dass sdmtliche
wahrgenommenen Formen nicht sind, was sie zu sein scheinen, dass sie
aber gerade in diesem Nicht-das-sein-was-sie-zu-sein-scheinen sind, was
der Mensch in ihnen sehen muss, um sich resilient zu entwickeln. Die von
thm wahrgenommenen Phinomene sind und sie sind zugleich nicht. Der
symbolische Charakter seiner Wahrmehmungsformen erméglichte es dem
Menschen, sich Objekte gegeniiberzustellen, sie also aus ihrem systemi-
schen Hintergrund hervorzuheben, sich damit an ihnen einen ,,Aulienhalt”
zu schaffen, in welchem er sich am Ende selbst ,erkennt™ (besser miisste
man wohl sagen: in welchem er sich zu erkennen glaubt) — einige fur die
Menschheitsentwicklung und somit auch fiir die Soziologie besonders be-
deutende Formen wurden besprochen. Die lingste Zeit dieser Entwick-
lungsgeschichte waren diese Formen dem Menschen jedoch zugleich stets
mehr, als sie zu sein schienen, er ahnte, dass sie nicht blofi das waren, als
was er sie aktuell vergegenwirtigte, dass hinter ihnen mehr stand, als er
hiitte begreifen konnen. Das Gefiihl eines sympathetischen Zusammenhan-
ges aller wahrgenommenen Formen liefs ihn auch auf das Unerwartete ge-
fasst sein; denn weil er ahnte, dass er nicht weil3, was die durch ihn selbst
vergegenstindlichten Formen sind, bewertete er siimtliche Formen dauernd
neu; die ,Dinge™ hatten gewissermalien selbst eine Stimme, mit der sie zu
dem Menschen sprachen. In diesem niemals ginzlich zur Ruhe kommenden
Prozess schloss der Mensch — wenn man den gesamten Evolutionsprozess
betrachtet' — keine Maoglichkeiten kategorisch aus, alles war prinzipiell
moglich.

1 Selbstverstidndlich gilt hier wie fiir den gesamten Evolutionsprozess, dass es
immer wieder umfassende Fehlanpassungen und Riickschlige gegeben hat.
Auch muss immer bedacht werden, dass auch das Gegenteil dieser hier fokus-

279

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Alle seine Formen blieben insofern provisorisch, doch bot der Gruppen-
bzw. der Insulationsschutz ein derart luxurises ,,Klima®, dass sich einige
nbewihrte” bzw. viable Formen in einem langen evolutioniren Prozess
mehr und mehr stabilisierten. Allmihlich wird der Gruppenschutz dem
Menschen auch als eigenstindige Form aufgefallen sein, die sich von der
wersten Umwelt™ unterschied. Die ,,Funktion™ sdmtlicher Formen war es
immer schon, die Grenze zwischen der Form und ithrer Umwelt aufrechtzu-
erhalten, in alle wahrgenommenen Formen ging dieser Bezug auf die erste
Umwelt als Bedeutungsiiberschuss ein. Nun nimmt die Umwelt, zuniichst
als von der Gruppe geschiedene erste Umwelt, dann als das Heilige, selbst
eine relativ bestimmtere Form an; das Heilige wird zur ,idée directrice”,
auf die hin simtliche Formen mittels kultischer Techniken gezielter ausge-
richtet werden.

Das Heilige wirkt, dies wurde insbesondere im letzten Kapitel erértert,
wie ein doppelter Disziplinierungsmechanismus nach innen und nach au-
Ben. Nach innen wirkt es den Zentrifugalkriften des Gruppenzusammen-
hanges disziplinierend entgegen, nach auflen kénnen nun drohende
Gefahren kollektiv gezielt bearbeitet werden. Das Heilige beruhigt auf diese
Weise die Wahrmehmungswelt in hichstékonomischer Weise, denn ein ho-
hes Mafl an Stabilitit bedeutet , Effizienzvorteile”, wihrend aber doch
zugleich samtliche Formen neben ihrem Alltagssinn noch eine zweite Be-
deutung im Bezug auf das Heilige behalten. Sie konnen also auf der einen
Seite fiir den Alltag immer stabiler als ,,Ding™, als Objekt behandelt wer-
den, ohne dabei doch jemals die Méglichkeit auszuschliefien, dass in ihnen
auch noch etwas ,.Gottliches™ wirkt oder anwesend ist; obwohl bereits
hochgradig stabilisiert, nimmt der Mensch diese Formen doch niemals blofi
als das, was sic im Alltag zu sein scheinen. Damit kann sich die Form,
kaum dass es jemand iiberhaupt bemerkt, doch dauernd verindern.

Die Philosophiegeschichte des Okzidents zeugt von dem Ringen mit
dieser Dualitit. Noch bis an die Schwelle zur Neuzeit wird dieser Dualis-
mus beibehalten, bleibt es die allgemeine Vorstellung von den ,,.Dingen*,
dass sie neben ihrer materiellen Beschaffenheit, zu der sie im Alltag erstarrt
sind, noch etwas anderes bedeuten, das zu begreifen dem Menschen nicht
vergdnnt ist, ja der bloBe Versuch steht noch die lingste Zeit unter Strafe.
Noch bis in die Moderne hinein bleiben die Formen unbestimmt, ver-
schwommen, mehrwertig, insgesamt also undurchschaubar, stets zugleich
Symbol fiir etwas, von dem man nicht weill, was es ist. Die Moderne aber

sierten Entwicklung evolutiondr ebenso hidufig . Kosten™ verursacht haben
wird, dass ndmlich bei unerwarteten Erlebnissen zu MaBnahmen gegriffen
wurde, die alles andere als angemessen waren, die selbst direkt oder indirekt
katastrophal sein konnten. Diese Moglichkeit kann in dieser Arbeit nicht hin-
reichend aufgearbeitet werden.

280

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FUR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE

beginnt mit der Kampfansage an die die Wahrnehmung triibenden Idole und
Gotzen (Francis Bacon, vgl. 1982), sie beginnt mit der sauberen Trennung
von klar abgrenzbaren, transparenten und nach Gesetzen beschreibbaren
Formen auf der einen und unbestimmten, intransparenten, verschwomme-
nen Formen, deren Bestimmung bis auf Weiteres noch aussteht, auf der an-
deren Seite. Die Moderne beginnt mit der systematischen Ausklammerung
von Formen aus dem dynamischen Beziehungsgeflecht, das evolutionir die
Entwicklung des Menschen vorab aller Rationalitit ermdglichte. Sie stellt
Formen auf Dauer, sie schafft Bestand (Martin Heidegger, vgl. 1976: 144t.),
wiihrend sie die Dynamik der Formen negiert. Damit sind die Bedingungen
gegeben, die totales Scheitern ermdglichen: Nun sind die ,,Dinge* nur noch
Substanz, reduziert also auf eine dem Verstand zugingige Bedeutungsdi-
mension, wihrend jeder andere Bedeutungsgehalt, der doch erst den
Menschen mit seiner Umwelt verklammert, negiert wird. Nun muss der
Mensch sich notwendig selbst vollstindig begreifen, will er nicht katastro-
phal scheitern. Dies aber erfordert, die Mehrwertigkeit der Formen in seine
Beobachtungen mit einzuschliefien.

Diese Arbeit beschied sich damit, Grundlagen einer Katastrophenso-
ziologie zu besprechen und dabei — gleichsam als Nebenprodukt — einige
Elemente einer solchen abzuleiten. lhr ging es darum, die Unmdglichkeit
aufzuzeigen, die Wahrnehmungsformen allein systematisierend, also mit
dem Ziel ihrer exakten Bestimmung zwecks besserer Kontrolle von Um-
welt, zu begreifen, wie es ihr darum ging, die vermeintliche Alternative zu
kritisieren, nimlich die objektivistische durch eine relativistische Beo-
bachtungsweise zu ersetzen. Es ging dieser Arbeit darum, aufzuzeigen, dass
moderne Gesellschaften sich weder durch die eine, noch die andere Weise
dieser Weltzugiinge angemessen begreifen lassen, dass es erforderlich ist,
sie zugleich auch in ihrem symbolisch-unbestimmten Charakter zu verste-
hen. Die Katastrophe ist das Resultat der Verabsolutierung einer Weise des
Umweltzuganges. Der Mensch muss systematisieren, um sich relative Sta-
bilitit in einer insgesamt instabilen Umwelt zu verschaffen. Es bedarf rela-
tiv stabilisierter Formen, an denen er sich orientieren kann. Doch miissen
diese Formen zugleich grundsitzlich korrigierbar sein. Die ,reale” Existenz
der Formen grundsiitzlich in Frage zu stellen, ist vor diesem Hintergrund
ebenso katastrophentrichtig, wie der Glaube, die Dinge in threm objektiven
Sosein begreifen zu konnen. Jede Verabsolutierung einer Weise des Welt-
zuganges, ob nun relativistisch-subjektivistisch oder szientistisch-objekti-
vistisch, erhoht die Wahrscheinlichkeit der umfassenden Katastrophe. In
der Komplementaritit beider Formen, besser in der in dieser Komplementa-
ritit angelegten notwendigen Unschirfe, der prinzipiellen Unbestimmtheit
allen Seins, liegt die Resilienz von modernen Gesellschaften begriindet.
Beide Formen ergiinzen einander, ohne ineinander tiberfiihrbar zu sein, das

281

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

eine ist nicht ohne das andere, zusammen aber stimmen sie komplexer wer-
dende Gesellschaften mit ihren jeweils spezifischen Umwelten ab. Gesell-
schaften sind resilient, solange sie gegeniiber der sich in den Objekten
anzeigenden Bedeutung offen sind, diese Offenheit bedeutet Unbestimmt-
heit aushalten zu konnen. Sich dagegen auf die eine oder die andere Seite
der Beobachtung zu fixieren, sich also entlang einer spezifischen Matrix
eng zu koppeln, erhéht die Katastrophenwahrscheinlichkeit. Der Begriff der
symbolischen Form macht diesen komplementiren Charakter der wahrge-
nommenen Formen und den in dieser Komplementaritit begriindeten Be-
deutungsgehalt begreifbar, und er benennt ein Desiderat soziologischer
Katastrophenforschung. Die Soziologie kann einen Beitrag zur Katastro-
phenforschung leisten, indem sie an diese fundamentale Komplementaritit
erinnert und den symbolischen Charakter der Formen zum Gegenstand ka-
tastrophensoziologischer Forschung macht.

282

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Adorno, Theodor W. (1973): Vorlesung zur Einleitung in die Soziologie,
Frankfurt/M.: Junius/Hesa-Druck.

Adorno, Theodor W./Horkheimer, Max (1997): Dialektik der Aufklirung.
Gesammelte Schriften in zwanzig Binden, Bd. 3, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Adorno, Theodor W. (1997a): Gesammelte Schriften in zwanzig Binden,
Bd. 6: Negative Dialektik [u.a.], Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1997b): ,.Spitkapitalismus oder Industriegesell-
schaft?. In: Theodor W.Adorno: Gesammelte Schriften in zwanzig
Biinden. Bd. 8: Soziologische Schriften I, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
354-370.

Aicher, Otl/Greindl, Gabriele/Vossenkuhl, Wilhelm (1986): Wilhelm von
Ockham. Das Risiko modern zu denken, Miinchen: Callwey.

Alsberg, Paul (1922): Das Menschheitsritsel. Versuch einer prinzipiellen
Losung, Dresden: Sibyllen-Verlag.

Alsberg, Paul (1975): Der Ausbruch aus dem Gefingnis. Zu den Entste-
hungsbedingungen des Menschen, Gieflen: Focus.

Altner, Giinter (1972): ,,Die Weltoffenheit des Menschen als Sonderpriidi-
kat®, In: Gunter Altner/Helmut Hofer (Hg.), Die Sonderstellung des
Menschen, Naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche As-
pekte, Stuttgart: G. Fischer, S. 195-199.

Amelang, Manfred/Bartussek, Dieter (2001°): Differentielle Psychologie
und Personlichkeitsforschung, Stuttgart, Berlin, Kéln: Kohlhammer*.
Aquin, Thomas von (1965): Uber das Sein und das Wesen. Deutsch-Latei-

nische Ausgabe, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Arlt, Gerhard (2001): Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler.

Artus, Helmuth M. (2005): Katastrophen. Thre soziale & politische Dimen-
sion, Bonn: Informationszentrum Sozialwissenschaften.

Axelrod, Larry/McDaniels, Tim/Slovic, Paul (1999): ,,Perceptions of ecolo-
gical risks from natural hazards™. Journal of Risk Research 2, S. 31-53.

283

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Bacon, Francis (1982): Das neue Organon (zuerst 1870), Berlin: Akademie
Verlag.

Banse, Gerhard (Hg.) (1996): Risikoforschung zwischen Disziplinaritit und
Interdisziplinaritit, Berlin: Ed. Sigma.

Bartels, Hans-Peter (Hg.) (1995): Menschen in Figurationen. Ein Lesebuch
zur Einflihrung in die Prozefl- und Figurationssoziologie von Norbert
Elias, Opladen: Leske und Budrich.

Bartelt, Sonja/Fischer, Corinna/Heinrichs, Harald/Karmanski, Andreas/
Volkens, Annette (Hg.) (2003): Orte nachhaltiger Entwicklung. Trans-
disziplindre Perspektiven. Tagungsband zum Kongress 20. bis 22. Juni
in Hamburg, Haus Rissen, Berlin: VOW Schriftenreihe.

Bateson, Gregory (1982): Geist und Natur. Eine notwendige Einheit, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Becerra, Irma (1995): Relationale Utopie. Uber das gegenwirtige Dia-
logpotential der Wissenssoziologie Karl Mannheims in Zeiten der Glo-
balisierung des Antiutopischen, Univ. Diss. Philosophische Fakultit:
Westphilische Wilhelms-Universitit zu Miinster (Westf.).

Bechmann, Gotthard (Hg.) (1993a): Risiko und Gesellschaft. Grundlagen
und Ergebnisse interdisziplinirer Risikoforschung, Opladen: Westdeut-
scher Verlag,

Bechmann, Gotthard (1993b): , Einleitung, Risiko — Ein neues Forschungs-
feld?. In: Gotthard Bechmann (Hg.), Risiko und Gesellschaft. Grund-
lagen und Ergebnisse interdisziplinirer Risikoforschung, Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. VII-XXIV.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo-
derne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Beck, Ulrich (1996): ,,Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung
der Moderne”. In: Ulrich Beck/Scott Lash/Anthony Giddens (Hg.), Re-
flexive Modernisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
19-112.

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott (Hg.) (1996): Reflexive Mo-
dernisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Becker, Gary S, (1998): Die Okonomik des Alltags. Von Baseball iiber
Gleichstellung zur Einwanderung. Was unser Leben wirklich bestimmit,
Tiibingen: Mohr Siebeck.

Becker, Michael (2003): ,,Orientierung an Symbolen? Zur Problematik ei-
nes zweidimensionalen Begriffes politischer Institutionen”, Bamberger
Beitrige zur Politikwissenschaft, 5, Nr. I,

Beckert, Jens (1997): Die Grenzen des Marktes. Die sozialen Grundlagen
wirtschaftlicher Effizienz, Frankfurt/M., New York: Campus.

284

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1996): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frank-
furt/M.: Fischer Taschenbuch.

Bertalanffy, Ludwig von/Beier, Walter/Laue, Reinhard (1977%): Biophysik
des Fliefigleichgewichts, Berlin: Akademie Verlag.

Betz, Werner (1966”): Woher? Bonn: Ferd. Diimmlers.

Bickel, Cornelius (2003): ,,Die Cassirer-Rezeption bei Bourdieu™. In:
Joachim Fischer/Hans Joas (Hg.), Kunst, Macht und Institutionen. Stu-
dien zur Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie und
Kultursoziologie der Moderne. Festschrift fiir Karl-Siegbert Rehberg,
Frankfurt/M., New York: Campus, S. 111-118.

Boddecker, Hans Erich/Reill, Peter Hanns/Schlumbohm, Jirgen (Hg.)
(1999): Wissenschaft als kulturelle Praxis 1750-1900, Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Bohme, Gernot (1986): Philosophieren mit Kant. Zur Rekonstruktion der
Kantischen Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Béhme, Gernot (1998): ,, Technisierung der Wahrnehmung. Zur Technik-
und Kulturgeschichte der Wahrnehmung®. In: Jost Halfmann (Hg.),
Technische Zivilisation. Zur Aktualitit der Technikreflexion in der ge-
sellschaftlichen Selbstbeschreibung, Opladen: Leske und Budrich, S,
31-47.

Bohr, Niels (1985): 1885-1962: Der Kopenhagener Geist in der Physik,
Braunschweig u.a.: Vieweg.

Bonf, Wolfgang (1995): Vom Risiko. Unsicherheit und Ungewillheit in der
Moderne, Hamburg: Hamburger Edition.

Bonfi, Wolfgang (1996): ,.Die Riickkehr der Unsicherheit”. In: Gerhard
Banse (Hg.), Risikoforschung zwischen Disziplinaritit und Interdiszi-
plinaritidt. Von der Illusion der Sicherheit zum Umgang mit Unsicher-
heit, Berlin: Ed. Sigma, S. 165-184.

Borries, Volker von (1980): Technik als Sozialbeziehung. Zur Theorie in-
dustrieller Produktion, Miinchen: Késel-Verlag.

Bdschen, Stefan (2002): Risikogenese. Metamorphosen von Wissen und
Nicht-Wissen, Soziale Welt, 53, S. 67-86.

Bdschen, Stefan (2003): ,Katastrophe und institutionelle Lernfihigkeit.
Seveso als ambivalenter Wendepunkt der Chemiepolitik™. In: Lars
Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale
Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Minster: LIT, S. 139-
162.

Baschen, Stefan/Schulz-Schaeffer, Ingo (Hg.) (2003): Wissenschaft in der
Wissensgesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag.

285

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Bourdieu, Pierre (1993'): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1994°): Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1996%): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaft-
lichen Urteilskraft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Breuer, Stefan (1992): Die Gesellschaft des Verschwindens. Von der
Selbstzerstdrung der technischen Zivilisation, Hamburg: Junius.

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hg.) (200[2):
Gouvernementalitit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des
Sozialen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brown, Lester R./Gardner, Gary/Halweil, Brian (2000): Wie viel ist zu
viel? Stuttgart: Balance Verlag.

Bithl, Walter L. (1988): Krisentheorien. Politik, Wirtschaft und Gesell-
schaft im Ubergang, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Biihl, Walter L. (1990): Sozialer Wandel im Ungleichgewicht. Zyklen,

Fluktuationen, Katastrophen, Stuttgart: Ferdinand Enke.

Butler, Judith (2000%): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.,

Butler, Judith (2001%): Korper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des
Geschlechts, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Callon, Michel (1986): ,Some Elements of a Sociology of Translation.
Domestication of the Scallops and the Fishermen of St. Brieuc Bay*. In:
John Law (Hg.), Power, Action and Belief. A New Sociology of Know-
ledge? London: Routledge, S. 196-233.

Callon, Michel/Latour, Bruno (1992): ,,Don’t Throw the Baby Out with the
Bath School! A Reply to Collins and Yearley”. In: Andrew Pickering
(Hg.), Science as Practice and Culture, Chicago: University of Chicago
Press, S. 343-368.

Cannon, Terry (1994): ,,Vulnerability analysis and the explanation of ,natu-
ral® disasters™. In: Ann Varley (Hg.), Disasters, Development and Envi-
ronment, Chichester: John Wiley & Sons, S. 13-30.

Cassirer, Ernst (1910): Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchun-
gen iiber die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin: Bruno Cassirer.

Cassirer, Ernst (1953a): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil:
Die Sprache, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

Cassirer, Ernst (1953b): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter
Teil: Das mythische Denken, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft.

286

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Cassirer, Ernst (1975): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil:
Phinomenologie der Erkenntnis, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft.

Cassirer, Ernst (1985): Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen
politischen Verhaltens, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch.

Cassirer, Ernst (1990): Versuch tiber den Menschen. Einfiihrung in eine
Philosophie der Kultur, Frankfurt/M.: S. Fischer.

Cassirer, Ernst (1993a): Geist und Leben. Schriften zu den Lebensordnun-
gen von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache, Leipzig: Reclam.
Cassirer, Ernst (1993b [1927]): Erkenntnis, Begriff, Kultur. Darin: Er-
kenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie,

Hamburg: Felix Meiner, S. 77-153.

Christoplos, Ian/Mitchell, John/Liljelund, Anna (2001): ,.Re-framing Risk.
The Changing Context of Disaster Mitigation and Preparedness™. Di-
sasters, Blackwell Publishers Ltd., 25/3, S. 185-198.

Claessens, Dieter (1970%): Instinkt, Psyche, Geltung. Zur Legitimation
menschlichen Verhaltens. Eine soziologische Anthropologie, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Claessens, Dieter (1977): Gruppe und Gruppenverbinde. Systematische
Einfiihrung in die Folgen von Vergesellschaftung, Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft,

Claessens, Dieter (1993): Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische
Skizzen zur Anthropologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Claessens, Dieter/Tyradellis, Daniel (1997): Konkrete Soziologie. Eine ver-
stindliche Einfiihrung in soziologisches Denken, Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Clausen, Lars (1978): Tausch. Entwiirfe zu einer soziologischen Theorie,
Miinchen: Kdsel-Verlag.

Clausen, Lars (1983): ,,Ubergang zum Untergang. Skizze eines makrosozio-
logischen Prozefimodells der Katastrophe™. In: Lars Clausen/Wolf R.
Dombrowsky (Hg.), Einfilhrung in die Soziologie der Katastrophe,
Bonn: SDV Saarbriicker Druckerei und Verlag (Zivilschutzforschung
Schriftenreihe der Schutzkommission beim Bundesminister des Innern),
S. 43-79.

Clausen, Lars (1988): Produktive Arbeit, destruktive Arbeit. Soziologische
Grundlagen, Berlin, New York: Walter de Gruyter,

Clausen, Lars (1994):. Krasser sozialer Wandel, Opladen: Leske und
Budrich.

Clausen, Lars (2003): ,,Reale Gefahren und katastrophensoziologische The-
orie”. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetz-
liche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Miinster:
LIT, S. 51-76.

287

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Clausen, Lars (2005): Eingedenk alter Verbrechen, Kiel: Sparkassenstiftung
Schleswig-Holstein.

Clausen, Lars/Dombrowsky, Wolf R. (Hg.) (1983): Einfithrung in die So-
ziologie der Katastrophen, Bonn: SDV Saarbriicker Druckerei und
Verlag (Zivilschutzforschung Schriftenreihe der Schutzkommission
beim Bundesminister des Innern).

Clausen, Lars/Mdéller, Frerk (1993): ,Bestandsaufnahme im Bereich der
Katastrophensoziologie™. In: Erich Plate/Lars Clausen/Ulrich de Haar
[u.a] (Hg.), Naturkatastrophen und Katastrophenvorbeugung. Bericht
des Wissenschaftlichen Beirats der DFG fiir das Deutsche Komitee fiir
die .International Decade for Natural Disaster Reduction® (IDNDR),
Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft, S. 108-147.

Clausen, Lars/Geenen, Elke M./Macamo, Elisio (Hg.) {2003a): Entsetzliche
soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Miinster: LIT.

Clausen, Lars/Geenen, Elke M./Macamo, Elisio (2003b): ,,Vorwort™, In:
Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche sozi-
ale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Munster: LIT, S.
IX-X.

Collins, Harry/Pinch, Trevor (1999): Der Golem der Forschung. Wie unsere
Wissenschaft die Natur erfindet, Berlin: Berlin Verlag,

Comte, Auguste (19742): Die Soziologie., Die positive Philosophie im Aus-
zug, Stuttgart; Kréner.

Dahrendorf, Ralf [197715): Homo Sociologicus. Ein Versuch zur Ge-
schichte der Bedeutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle,
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Dannemann, Ridiger (1987): Das Prinzip Verdinglichung, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Dannemann, Ridiger (1997): Georg Lukics zur Einfiihrung, Hamburg: Ju-
nius.

Daston, Laurraine (1999): ,,Objectivity versus Truth®, In: Hans Erich
Bodecker/ Peter Hanns Reill/Jiirgen Schlumbohm (Hg.), Wissenschaft
als kulturelle Praxis 1750-1900, Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
S. 17-32.

Daston, Laurraine (20032): Wunder, Beweise und Tatsachen. Zur Ge-
schichte der Rationalitiit, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch.

Deininger-Meyn, Gisela (1986): Philosophische Grundlagen der Wissens-
soziologie Karl Mannheims und Max Schelers, Univ, Diss. Philoso-
phisch-Historische Fakultat, Ruprecht-Karl-Universitit in Heidelberg,

Descartes, René (1997%): Von der Methode des richtigen Vernunft-
gebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung, Hamburg: Felix
Meiner.

288

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Deutschmann, Christoph (1984): ,,Systemzeit und soziale Zeit™. Leviathan,
1983, S. 494-514.

Dijksterhuis, Eduard Jan (1983): Die Mechanisierung des Weltbildes, Ber-
lin, Heidelberg, New York: Springer.

Dilthey, Wilhelm (1997%): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dlugolecki, Andrew (1996): ,,An insurer’s perspective™. In: Jeremy Leggett
(Hg.), Climate Change and the Financial Sector. The Emerging Treat —
The Solar Solution, Miinchen: Gerling Akademie Verlag, S. 64-81.

Dombrowsky, Gisela (1976): Sozialwissenschaft und Gesellschaft bei
Durkheim und Radcliffe-Brown, Berlin: Duncker und Humblot.

Dombrowsky, Wolf R, (1983): ,,Soziologische Katastrophenforschung im
Aufrifi*. In: Lars Clausen/Wolf R. Dombrowsky (Hg.), Einfiihrung in
die Soziologie der Katastrophe. Bonn: SDV Saarbriicker Druckerei und
Verlag (Zivilschutzforschung Schriftenreihe der Schutzkommission
beim Bundesminister des Innern), S. 11-39.

Dombrowsky, Wolf R. (1987): ,,Critical Theory in Sociological Disaster
Research™. In: Russel R. Dynes/Carlo Pelando/Bruna de Marchi (Hg.),
Sociology of Disasters. Contribution of Sociology to Disaster Research,
Milano: Franco Angeli Libri. S, 331-356,

Dombrowsky, Wolf R, (1989): Katastrophe und Katastrophenschutz, Wies-
baden: Deutscher Universitits-Verlag.

Dombrowsky, Wolf R. (1996): ,Falsche Begriffe, falsches Begreifen,
schidliches Zugreifen vor Ort”. In: Rolf Hanisch/Peter MoBmann (Hg.),
Katastrophen und ihre Bewiiltigung in den Lindern des Siidens, Ham-
burg: Deutsches Ubersee-Institut, S. 61-72.

Dombrowsky, Wolf R. (2001): ,.Die Globale Dimension von Katastro-
phen®. In: Erich Plate/Bruno Merz: Naturkatastrophen. Ursachen, Aus-
wirkungen, Vorsorge, Stuttgart: E. Schweizerbartsche, S. 229-246.

Dombrowsky, Wolf, R./Brauner, Christian (1996): Defizite der Katastro-
phenvorsorge in Industriegesellschaften am Beispiel Deutschlands,
Bonn: Deutsches IDNDR-Komitee fiir Katastrophenvorbeutung e.V.

Dombrowsky, Wolf R./Pasero, Ursula (Hg.) (1995): Wissenschaft, Litera-
tur, Katastrophen. Festschrift zum sechzigsten Geburtstag von Lars
Clausen, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Dérner, Dietrich (2000™): Die Logik des MiBlingens. Strategisches Denken
in komplexen Situationen, Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag,

Douglas, Mary (1985): Reinheit und Gefihrdung. Eine Studie zu Vorstel-
lungen von Verunreinigung und Tabu, Berlin: Dietrich Reimer-Verlag.

Douglas, Mary/Wildavsky, Aaron (1983): Risk and Culture. An Essay on
the Selection of Technological and Environmental Dangers, Berkeley,
Los Angeles, London: University of California Press.

289

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Driesch, Hans (1891): Die mathematisch-mechanische Betrachtung mor-
phologischer Probleme der Biologie, Jena: Fischer.

Driesch, Hans (1922): Geschichte des Vitalismus, Leipzig: Johann
Ambrosius Barth.

Drosdowski, Giinther (199?2}: Duden in 12 Binden. Herkunfitswérterbuch
der deutschen Sprache, Mannheim, Leipzig, Wien [u.a.]: Dudenverlag.

Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religidsen Lebens,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dux, Giinther/Wetzel, Ulrich (Hg.) (1994): Der Prozell der Geistesge-
schichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dynes, Russel R./Pelanda, Carlo/de Marchi, Bruna (Hg.) (1987): Sociology
of disasters. Contribution of Sociology to Disaster Research, Milano:
Franco Angeli Libri.

Eder, Klaus (Hg.) (1973): Seminar: Die Entstehung von Klassengesell-
schaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eikenberg, Christian (2000°): Journalisten-Handbuch zum Katastrophen-
management, Bonn: Deutsches Kommitee fiir Katastrophenvorsorge
DKKYV.

Elders, Leo J. (1988): ,,De ente et essentia™. In: Franco Volpi/Julian Nida-
Riimelin (Hg.), Lexikon der philosophischen Werke, Stuttgart: Afred
Kréner, S. 103.

Elias, Norbert (1996”); Was ist Soziologie? Weinheim, Miinchen: Juventa.

Elias, Norbert (19972'3}: Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische
und psychogenetische Untersuchungen. Bd. 1: Wandlungen des Verhal-
tens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Elias, Norbert (1997°'b): Uber den Prozel der Zivilisation. Soziogenetische
und psychogenetische Untersuchungen. Bd. 2: Wandlungen der Gesell-
schaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Elwert, Georg (2003): ,,Weder irrational noch rationalistisch. Charismati-
sche Mobilisierung und Gewaltmiirkte als Basis der Attentiiter des 11.
September®. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.),
Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe,
Miinster: LIT, S. 95-123.

Engelmann, Peter (Hg.) (1990): Postmoderne und Dekonstruktion. Texte
franzosischer Philosophen der Gegenwart, Leipzig: Reclam,

Esfeld, Michael (1998): ,.Komplementaritit von Rationalititstypen? Apel
und Bohr*, prima philosophia, 11, S. 283-292.

Efibach, Wolfgang (1994): ,,Der Mittelpunkt auBierhalb. Helmuth Plessners
Philosophische Anthropologie®. In: Giinther Dux/Ulrich Wetzel (Hg.),
Der Prozef} der Geistesgeschichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 15-44.

290

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Etzioni, Amitai (2001): Der dritte Weg zu einer guten Gesellschaft. Auf der
Suche nach der neuen Mitte, Hamburg: Mikro-Edition Verlag.

Evers, Adalbert/Nowotny, Helga (1987): Uber den Umgang mit Unsicher-
heit. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ewald, Francois (1978): ,Einleitung. Foucault — Ein vagabundierendes
Denken®. In: Michel Foucault (Hg.), Dispositive der Macht. Michel
Foucault iiber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve. S. 7-20.

Fechner, Rolf/Clausen, Lars/Bammé, Arno (Hg.) (2005): Offentliche Mei-
nung zwischen neuer Wissenschaft und neuer Religion. Ferdinand
Toénnies” Kritik der 6ffentlichen Meinung® in der internationalen Dis-
kussion, Miinchen, Wien: Profil-Verlag.

Fischer, Joachim/Joas, Hans (Hg.) (2003): Kunst, Macht und Institutionen.
Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie
und Kultursoziologiec der Moderne. Festschrift fiir Karl-Siegbert
Rehberg, Frankfurt/M., New York: Campus.

Fischer, Klaus (1983): Galileo Galilei, Miinchen: Beck.

Flasch, Kurt (19?82): »Nikolaus von Kues: Die Idee der Koinzidenz". In:
Joseph Speck (Hg.), Grundprobleme der grofien Philosophen, Géttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 221-261.

Flasch, Kurt (2001): Nikolaus Cusanus, Miinchen: Beck.

Fleck, Ludwik (Hg.) (1983a): Erfahrung und Tatsache. Gesammelte Auf-
sitze Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fleck, Ludwik (1983b): ,,Uber die wissenschaftliche Beobachtung und die
Wahrnehmung im allgemeinen (1935)*, In: Ludwik Fleck (Hg.), Erfah-
rung und Tatsache. Gesammelte Aufsitze, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
59-83.

Flusser, Vilém (1992"): Ins Universum der technischen Bilder, Gottingen:
European Photography.

Fohler, Susanne (2003): Techniktheorien. Der Platz der Dinge in der Welt
des Menschen, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

Foucault, Michel (1978a): Dispositive der Macht. Michel Foucault iiber
Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1978b): ,,Ein Spiel um die Psychoanalyse. Gesprich mit
Angehdrigen des Departement de Psychoanalyse der Universitit Pa-
ris/Vincennes”. In: Michel Foucault (Hg.), Dispositive der Macht.
Michel Foucault iiber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve.
S. 118-175.

Foucault, Michel (1999'): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit
1, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (200[3): Die Ordnung des Diskurses. Mit einem Essay
von Ralf Konersmann, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch.

Foucault, Michel (2003): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

291

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Gabriel, Manfred (Hg.) (2004): Paradigmen der akteurszentrierten Soziolo-
gie, Wiesbaden: VS-Verlag.

Galilei, Galileo (1623 [1980]): Il Saggiatore. Opere die Galileo Galilei a
cura di Franz Brunetti, Nr. I. Torino: UTET.

Galilei, Galileo (1957): ,,Letters on Sunspots™. In: Stillman Drake (Hg.),
Discoveries and Opinions of Galileo, Garden City, New York: Double-
day.

Geenen, Elke M. (1995a): ,,FAKKEL". In: Wolf R. Dombrowsky/Ulla
Pascro (Hg.), Wissenschaft, Literatur, Katastrophen. Festschrift zum
sechzigsten Geburtstag von Lars Clausen, Opladen: Westdeutscher
Verlag, S. 176-186.

Geenen, Elke M. (1995b): Soziologie der Prognose von Erdbeben. Katast-
rophensoziologisches Technology Assessment am Beispiel der Tirkei,
Berlin: Duncker und Humblot.

Geenen, Elke M. (2003): , Kollektive Krisen. Katastrophe, Terror, Revolu-
tion — Gemeinsamkeiten und Unterschiede”. In: Lars Clausen/Elke M.
Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie
und Empirie der Katastrophe, Minster: LIT, S. 5-23.

Geertz, Clifford (1997°): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen
kultureller Systeme, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Gehlen, Arnold (1955”): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt, Bonn: Althendum-Verlag.

Gehlen, Arnold (Hg.) (1961a): Anthropologische Forschung. Zur Selbstbe-
gegnung und Selbstentdeckung des Menschen, Reinbek: Rowohlt.

Gehlen, Arnold (1961b): ,,Zur Geschichte der Anthropologie™ (1957). In:
Arnold Gehlen (Hg.), Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegeg-
nung und Selbstentdeckung des Menschen, Reinbek: Rowohlt, S. 7-25.

Gehlen, Arnold (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie, Neu-
wied und Berlin: Luchterhand.

Gehlen, Arnold (1970'%): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsy-
chologische Probleme in der industriellen Gesellschaft, Hamburg: Ro-
wohlt Taschenbuch Verlag.

Gehlen, Arnold (1986%a): Urmensch und Spitkultur. Philosophische Er-
gebnisse und Aussagen, Wiesbaden: AULA-Verlag.

Gehlen, Arnold (1986b): Anthropologische und sozialpsychologische
Untersuchungen, Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Gehlen, Arnold (1993): Der Mensch, Seine Natur und seine Stellung in der
Welt. Textkritische Edition unter Einbezichung des gesamten Textes
der 1. Auflage von 1940. Teilband 1, Frankfurt/M.: Vittorio Kloster-
mann.

Gessner, Willfried (2003): Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philoso-
phie der Kultur, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

292

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Glasersfeld, Ernst von (1987): Wissen, Sprache und Wirklichkeit. Arbeiten
zum radikalen Konstruktivismus, Braunschweig: Vieweg,.

Glasersfeld, Ernst von (1997): Wege des Wissens. Konstruktivistische Er-
kundungen durch unser Denken, Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Ver-
lag.

Glasersfeld, Ernst von (2002): ,,Was im Kopf eines anderen vorgeht kénnen
wir nie wissen*. In: Bernhard Pérksen (Hg.), Die Gewissheit der Unge-
wissheit, Gespriache zum Konstruktivismus, Heidelberg: Carl-Auer-
Systeme Verlag, S. 46-69.

Godelier, Maurice (1973): ,,Mythos und Geschichte. Uberlegungen tiber die
Grundlagen des wilden Denkens®, In: Klaus Eder (Hg.), Seminar: Die
Entstehung von Klassengesellschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S.
301-329.

Goethe, Johann Wolfgang von (1998%): Erfahrung und Wissenschaft.
Werke Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Band 13: Naturwissen-
schaftliche Schriften I, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Goffman, Erving (1997%): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung
im Alltag, Ziirich, Miinchen: Piper.

Gohler, Gerhard/Lenk, Kurt/Schmalz-Bruhns, Rainer (Hg.) (1990): Die Ra-
tionalitidt politischer Institutionen. Interdisziplindre Perspektiven, Ba-
den-Baden: Nomos.

Gomariz Moraga, Enrique (1999): Género y desastres. Introduccion con-
ceptual y criterios operativos. La crisis del Huracan Mitch en Centroa-
merica, San José [Costa Rica]: Fundacion Género y Sociedad (GESO).

Graeser, Andreas (1994): Ernst Cassirer, Miinchen: Beck.

Granovetter, Mark (1985): ,.Economic Action and Social Structure. The
Problem of Embeddedness™. American Journal of Sociology, 91, S.
481-510.

Grober, Ulrich (1999): ,,Der Erfinder der Nachhaltigkeit. In: Die Zeit,
25.11.1999, Nr. 48, S. 98.

Gunderson, Lance H./Holling, Crawford S. (Hg.) (2002): Panarchy. Under-
standing transformations and natural systems, Washington, Covelo,
London: Island Press.

Habermas, Jiirgen (1997°): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1:
Handlungsrationalitit und gesellschaftliche Rationalisierung, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Habermehl, Peter (1995%): ,,Parmenides“. In: Bernd Lutz (Hg.), Metzler
Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philo-
sophen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 652-655.

Hacking, Tan (1984): Die Bedeutung der Sprache fiir die Philosophie,
Konigstein/Ts.: Hain.

293

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Haddow, George D./Bullock, Jane A. (2003): Introduction to Emergency
Management, Boston: Elsevier.

Halfmann, Jos, (1996): Die gesellschaftliche ,Natur® der Technik. Eine Ein-
filhrung in die soziologische Theorie der Technik, Opladen: Leske und
Budrich.

Halfimann, Jost (Hg.) (1998a): Technische Zivilisation, Opladen: Leske und
Budrich.

Halfmann, Jost (1998b): ,Technische Zivilisation. Einleitung®. In: Jost
Halfmann (Hg.), Technische Zivilisation. Zur Aktualitit der Technikre-
flexion in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung, Opladen: Leske
und Budrich, S. 7-12.

Hamann, Bruno (1993%): Pidagogische Anthropologie. Theorien, Modelle,
Strukturen. Eine Einfithrung, Bad Heilbrunn/Obb.: Julius Klinkhardt.
Hanisch, Rolf/MoBmann, Peter (Hg.) (1996): Katastrophen und ihre Bewil-
tigung in den Lindern des Siidens, Hamburg: Deutsches Ubersee-Insti-

tut.

Hanke, Gabriele (2004): ,,40 Millionen Infizierte™. In: Die Zeit, 19.02.2004,
Nr. 9.

Haraway, Donna (Hg.) (1995a): Die Neuerfindung der Natur. Primaten,
Cyborgs und Frauen, Frankfurt/M., New York: Campus.

Haraway, Donna (1995b): ,,Situiertes Wissen., Die Wissenschaftsfrage im
Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive”. In: Donna
Haraway (Hg.), Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und
Frauen, Frankfurt/M., New York: Campus, S. 73-97.

Hauff, Volker (1987): Unsere gemeinsame Zukunft. Der Brundtland-Be-
richt der Weltkommission fir Umwelt und Entwicklung, Greven: Eg-
genkamp.

Hauskeller, Christine (2000): Das paradoxe Subjekt. Widerstand und Unter-
werfung bei Judith Butler und Michel Foucault, Tiibingen: Edition
diskord.

Heckl, Wolfgang M. (1995%): ,Galileo Galilei*. In: Bernd Lutz (Hg.),
Metzlers Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den
Neuen Philosophen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 300-305.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1971): Vorlesungen tiber die Geschichte
der Philosophie I. Werke in zwanzig Binden, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1973): Phinomenologie des Geistes,
Frankfurt/M.: Suhrkamp,

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1928): Wissenschaft der Logik, Erster
Teil. Die objektive Logik, Stuttgart: Fr. Frommanns.

Heidegger, Martin (1976): Die Technik und die Kehre, Pfullingen: Neske.

Heidegger, Martin (Hg.) (2000a): Gesamtausgabe Bd. 7: Vortrige und Auf-
sitze, Frankfurt/M.: Vittorio Klostermann.

294

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Heidegger, Martin (2000b): ,Was heifit Denken? (1952)". In: Martin
Heidegger (Hg.), Gesamtausgabe Bd. 7: Vortrige und Aufsitze, Frank-
furt/M.: Vittorio Klostermann, S. 127-143.

Heisenberg, Werner (1987): Quantentheorie und Philosophie. Vorlesungen
und Aufsitze, Stuttgart: Reclam.

Heitsch, Ernst (1970): ,,Gegenwart und Evidenz bei Parmenides. Aus der
Problemgeschichte der Aequivokation™. Abhandlungen der Geistes- und
sozialwissenschaftlichen Klasse. Akademie der Wissenschaften und der
Literatur, Mainz, 4, S. 313-376.

Heitsch, Ernst (1995): Parmenides. Die Fragmente. Griechisch-deutsch. He-
rausgegeben, ibersetzt und erliutert von Ernst Heitsch, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Hewitt, Kenneth (Hg.) (1983): Interpretations of Calamity. From the View-
point of Human Ecology, London: Allen & Unwin.

Hirschberger, Johannes (1976'%): Geschichte der Philosophie. Altertum und
Mittelalter, Freiburg, Basel, Wien: Herder.

Hoffe, Ottfried (Hg.) (1981a): Klassiker der Philosophie. Erster Band: Von
den Vorsokratikern bis David Hume, Miinchen: Beck.

Hoffe, Ottfried (1981b): , Aristoteles”. In: Otfried Hoffe (Hg.), Klassiker
der Philosophie. Von den Vorsokratikern bis David Hume, Miinchen:
Beck, S. 63-94,

Hoffe, Ottfried (2004%): Kants Kritik der reinen Vernunft, Miinchen: Beck.

Holloway, Ailsa (Hg.) (1999): Risk, Sustainible development and Disasters.
Southern Perspectives, Cape Town: Periperi Publications.

Homann, Klaus-Dieter (2002): Parmenides und die Drei. Entwurf einer
neuen Ontologie, Hamburg: K-D. Homann-Verlag.

Horing, Karl H./Reuter, Julia (Hg.) (2004): Doing Culture. Neue Positio-
nen zum Verhiltnis von Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: Transc-
ript.

Hérning, Karl Heinz (2001): Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung
des praktischen Wissens, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Hubig, Christoph/Huning, Alois/Ropohl, Giinther (Hg.) (2000): Nachden-
ken tiber Technik. Die Klassiker der Technikphilosophie, Berlin: edition
sigma.

Humboldt, Wilhelm von (1968 [1907]): Gesammelte Schriften Bd. VII.
Erste Abteilung: Werke VII. Erste Hilfte, Berlin: Walter de Gruyter.
Humboldt, Wilhelm von (ca. 1919): Uber das vergleichende Sprachstudium
in Bezichung auf die verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung,

Leipzig: Meiner.

Husserl, Edmund (Hg.) (1985a): Die phidnomenologische Methode. Ausge-

wiihlte Texte I, Stuttgart: Reclam.

295

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Husserl, Edmund (1985b): ,Die phinomenologische Fundamentalbetrach-
tung”. In: Edmund Husserl (Hg.), Die phinomenologische Methode.
Ausgewibhlte Texte I, Stuttgart: Reclam, S. 131-195.

Imhof, Kurt/Romano, Gaetano (1996): Die Diskontinuitit der Moderne. Zur
Theorie des sozialen Wandels, Frankfurt/M., New York: Campus.

Jiger, Wieland (1977): Katastrophe und Gesellschaft. Grundlegungen und
Kritik von Modellen der Katastrophensoziologie, Darmstadt, Neuwied:
Luchterhand.

James, William (1975): The Meaning of Truth, Cambridge, London: Har-
vard University Press.

Jantzen, Jorg (1988): ,,Peri physeos®. In: Franco Volpi (Hg.): Lexikon der
philosophischen Werke, Stuttgart: Kroner, S. 513-514.

Japp, Klaus P. (1996): Soziologische Risikotheorie. Funktionale Differen-
zierung, Politisierung und Reflexion, Weinheim, Miinchen: Juventa.
Japp, Klaus P. (1997): ,,.Die Beobachtung von Nichtwissen™. Soziale Sys-

teme, Bd. 3, Nr. 2, S. 289-314.

Japp, Klaus P. (2000): Risiko, Bielefeld: Transcript.

Japp, Klaus P. (2003): ,,Zur Soziologie der Katastrophe®. In: Lars Clausen/
Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale Prozesse.
Theorie und Empirie der Katastrophe, Miinster: LIT, S. 77-90,

Jokisch, Rodrigo (1996): Die Logik der Distinktionen. Zur Protologik einer
Theorie der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Jongebloed, Hans-Carl (1984): Fachdidaktik und Entscheidung. Voriiberle-
gungen zu einer umstrittenen Problematik, Diisseldorf: Verlagsanstalt
Handwerk.

Jongebloed, Hans-Carl (Hg.) (1998a): Wirtschaftspidagogik als Wissen-
schaft und Praxis — oder: Auf dem Weg zur Komplementaritit als
Prinzip. Festschrift des Kieler Lehrstuhls fiir Berufs- und Wirtschaftspi-
dagogik dem vLw-Landesverband Schleswig-Holstein anlisslich seines
finfzigjidhrigen Bestehens im Jahre 1997, Kiel: BajOsch-Hein Verlag
fiir Berufs- und Wirtschaftspadagogik.

Jongebloed, Hans-Carl (1998b): ,Komplementaritit als Verhiltnis: Lernen
in dualer Struktur®. In: Hans-Carl Jongebloed (Hg.), Wirtschaftspida-
gogik als Wissenschaft und Praxis — oder: Auf dem Weg zur Komple-
mentaritit als Prinzip, Kiel: BajOsch-Hein Verlag fiir Berufs- und
Wirtschaftspidagogik, S. 259-286.

Jongebloed, Hans-Carl (1998c): ,,Uber dic Moglichkeit, Padagogik als
.systematische® und ,historische® Disziplin zu betreiben, oder: ,Komple-
mentaritit® als methodologisches Prinzip von Ganzheit™. In: Manuel
Schulz/Bodo Stange/Wilhelm Tielker [u.a.] (Hg.), Wege zur Ganzheit.
Profilbildung einer Piddagogik fiir das 21. Jahrhundert, Weinheim: Deut-
scher Studienverlag, S. 3-18.

296

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Jongebloed, Hans-Carl (2002): Uber das Verhiltnis von beruflicher und
politischer Bildung. Ein Bestimmungsversuch auf der Grundlage des
Komplementarititsprinzips, Hochschultage Berufliche Bildung 2002,
Unverdtfentlichtes Manuskript.

Jongebloed, Hans-Carl (2003a); ,Komplementaritit® als Prinzip beruflicher
Bildung — oder: Warum der .Lernfeldansatz® weder dem Grunde nach
funktionieren noch seine eigenen Ziele erreichen kann: Kritik und Kon-
struktion. Teil 1I: Konstruktion durch Komplementaritit, Unverdffent-
lichtes Manuskript.

Jongebloed, Hans-Carl (2003b): Das Prinzip .Komplementaritit® oder: Zur
argumentativen Rekonstruktion dualer Bildung. Miissen wir Berufsaus-
bildung neu buchstabieren? VLW Akzente, Bd. 1.

Jongebloed, Hans-Carl (2004): ,,Bildung. Anmerkungen zur Komplementa-
ritit von Erkenntnis und Erfahrung“. Philologenverband Schleswig-
Holstein, 2004, 3, S. 2-3.

Jinger, Ernst (1964): Der Arbeiter, Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Jungermann, Helmut/Slovic, Paul (1993): ,.Die Psychologie der Kognition
und Evaluation von Risiko®. In: Gotthard Bechmann (Hg.), Risiko und
Gesellschaft. Grundlagen und Ergebnisse interdisziplindrer Risikofor-
schung, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 167-207,

Kant, Immanuel (1995"): Werkausgabe in 12 Binden. Bd. 3. Kritik der
reinen Vernunft. 2 Bde, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kapp, Ernst (1978): Grundlinien einer Philosophie der Technik. Mit einer
Einleitung von Hans-Martin Sass, Disseldorf: Stern-Verlag Janssen &
Co.

Kirschenbaum, Alan (2002): ,Disaster Preparedness. A Conceptual and
Empirical Reevaluation™. International Journal of Mass Emergencies
and Disasters, Bd. 20, Nr. 1, S. 5-28.

Klagenfurt, Kurt (1995): Technologische Zivilisation und transklassische
Logik. Eine Einfithrung in die Technikphilosophie Gotthard Giinthers,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kleiner, Markus S. (Hg.) (2001): Michel Foucault. Eine Einfithrung in sein
Denken, Frankfurt/M., New York: Campus.

Kleinwellfonder, Birgit (1996): Der Risikodiskurs. Zur gesellschaftlichen
Inszenierung von Risiko, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Kluge, Friedrich (2002*"): Ethymologisches Warterbuch der deutschen
Sprache, Berlin, New York: Walter de Gruyter,

Kornwachs, Klaus (Hg.) (1984): Offenheit, Zeitlichkeit, Komplexitit. Zur
Theorie der offenen Systeme, Frankfurt/M., New York: Campus.

Kotze, Astrid von (1999): ,,A New Concept of Risk™. In: Ailsa Holloway
(Hg.), Risk, Sustainable development and Disasters. Southern Perspec-
tives, Cape Town: Periperi Publications, S. 23-48.

297

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Krimsky, Sheldon/Golding, Dominic (Hg.) (1992): Social theories of risk,
Westport: Praeger Publishers.

Krohn, Wolfgang/Kriicken, Georg (1993): ,Risiko als Konstruktion und
Wirklichkeit. Eine Einfilhrung in die sozialwissenschaftliche Risiko-
forschung™. In: Wolfgang Krohn/Georg Kriicken (Hg.), Riskante
Technologien. Reflexion und Regulation. Einfilhrung in die sozial-
wissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 9-44.

Krohn, Wolfgang/Kriicken, Georg (Hg.) (1993): Riskante Technologien.
Reflexion und Regulation. Einfiihrung in die sozialwissenschaftliche
Risikoforschung, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kuhn, Thomas S. (1991'): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okolo-
gie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2002a): Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur
Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2002b): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer sym-
metrischen Anthropologie, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch.

Law, John (Hg.) (1986): Power, Action and Belief. A New Sociology of
Knowledge? London: Routledge & Kegan Paul.

Lazo, Jeffrey K/Jason C. Kinnell/Fisher, Ann (2000): ,,Experts and Layper-
sons Perceptions of Ecosystem Risks™. Risk Analysis, Bd. 10, S. 179-
193.

Leggett, Jeremy (Hg.) (1996): Climate Change and the Financial Sector,
Miinchen: Gerling Akademie Verlag.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults
Analyse der modernen Gouvernementalitdt, Berlin, Hamburg: Argu-
ment.

Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Brockling, Ulrich (2001%): ,,Gouver-
nementalitit, Neoliberalismus und Selbsttechnologie. Eine Einleitung®.
In: Ulrich Bréckling/Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.), Gou-
vernementalitit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des Sozi-
alen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-40.

Lévi-Strauss, Claude (1967): Strukturale Anthropologie I, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1981): Die elementaren Strukturen der Verwandt-
schaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1987): Die eifersiichtige Tépferin, Nordlingen: Greno
Verlagsgesellschaft.

Lorenz, Konrad (1943): ,.Die angeborenen Formen méglicher Erfahrung®.
Zeitschrift fiir Tierpsychologie, Nr. 5, S. 235-409.

298

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Luhmann, Niklas (Hg.) (1990): Soziologische Aufklirung 5. Konstruktivis-
tische Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1991): Soziologie des Risikos, Berlin, New York: Walter
de Gruyter.

Luhmann, Niklas (Hg.) (1992a); Beobachtungen der Moderne, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1992b): ,Kontingenz als Eigenwert der Moderne™. In:
Niklas Luhmann (Hg.): Beobachtungen der Moderne, Opladen: West-
deutscher Verlag, S. 93-128.

Luhmann, Niklas (1993): ,,Risiko und Gefahr”. In: Wolfgang Krohn/Georg
Kriicken (Hg.), Riskante Technologien. Reflexion und Regulation. Ein-
fiihrung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt/M.:
Suhrkamp, S. 139-185.

Luhmann, Niklas (19967): Die Realitiit der Massenmedien, Opladen: West-
deutscher Verlag.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bde, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000"): Vertrauen. Ein Mechnanismus zur Reduktion
sozialer Komplexitit, Stuttgart: Lucius & Lucius.

Luhmann, Niklas (2004%): Einfiihrung in die Systemtheorie, Heidelberg:
Carl-Aver Verlag,

Lukécs, Georg (1968): Geschichte und Klassenbewulitsein, Neuwied und
Berlin: Luchterhand.

Lutz, Bernd (Hg.) (1995): 2. Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorso-
kratikern bis zu den Neuen Philosophen, Stuttgart, Weimar: Metzler,
Lyotard, Jean-Frangois (1990): ,,Randbemerkungen zu den Erzdhlungen™.
In: Peter Engelmann (Hg.), Postmoderne und Dekonstruktion. Texte

franzésischer Philosophen der Gegenwart, Leipzig: Reclam. S. 49-53.

Lyotard, Jean-Frangois ( 1994%): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht,
Wien: Passagen-Verlag.

Maasen, Sabine (1999): Wissenssoziologie, Bielefeld: Transcript.

Macamo, Elisio (2003): , Nach der Katastrophe ist vor der Katastrophe. Die
2000er Uberschwemmung in der dérflichen Wahrnehmung in Mosam-
bik*. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzli-
che soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Miinster:
LIT, S. 167-184.

Malzahn, Dérthe/Plapp, Tina (Hg.) (2005): Disasters and Society, From
Hazard Assessment to Risk Reduction. Proceedings of the International
Conference, Universitit Karlsruhe (TH), Germany, July 26-27, 2004,
Berlin: Logos.

Mannheim, Karl (1970): Wissenssoziologie, Neuwied: Luchterhand.

299

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Mannheim, Karl (19857): Ideologie und Utopie, Frankfurt/M.: Vittorio
Klostermann.

Manstetten, Reiner/Hottinger, Olaf/Faber, Malte (1998): ,Zur Aktualitiit
von Adam Smith. Homo oeconomicus und ganzheitliches Menschen-
bild“. Schriftenreihe des Miinchner Instituts fiir Integrierte Studien, Bd.
15, Nr. 2, S. 127-168.

March, James G./Simon, Herbert (1976): Organisation und Individuum.
Menschliches Verhalten in Organisationen, Wiesbaden: Betriebswirt-
schaftlicher Verlag Dr. Th. Gabler.

Marcuse, Herbert (1989): Der eindimensionale Mensch. Studien zur
Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Martens, Eckehard (1995): ,,Platon”. In: Bernd Lutz (Hg.): Metzler Philo-
sophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philoso-
phen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 681-685.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1968): Werke Band 40. Erginzungsband.
Schriften, Manuskripte, Briefe bis 1844, Erster Teil, Berlin: Dietz.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1970): Werke Band 25. Das Kapital. Kritik
der politischen Okonomie. Dritter Band, Buch III: Der Gesamtprozef}
der kapitalistischen Produktion, Berlin: Dietz,

Maskrey, Andrew (Hg.) (1993): Los desastres no son naturales, Colombia:
Red de Estudios Sociales en prevencion de Desastres en América Latina
(La Red).

Maturana, Humberto R./Valera, Francisco J. (1987): Der Baum der Er-
kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens, Bern,
Miinchen: Scherz.

McEntire, David A. (2000): ,,Sustainability or Invulnerable Development?
Proposals for the current Shift in Paradigms®. Australian Journal of
Emergency Management, Bd. 15, Nr. 1, S. 58-61.

Mead, George Herbert (1980"): Geist, Identitiit und Gesellschaft aus der
Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Mead, George Herbert (1987"): Gesammelte Aufsitze. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Metzner, Andreas (2002): Die Tiicken der Objekte. Uber die Risiken der
Gesellschaft und ihre Wirklichkeit, Frankfurt/M., New York: Campus.

Meyer, John W./Rowan, Brian (1983): ,Institutionalized Organizations.
Formal Structure as Myth and Ceremony®, In: John W, Meyer/Richard
W. Scott (Hg.), Organizational Environments. Ritual and Rationality,
Beverly Hills, London, New Delhi: Sage Publications, S. 21-44.

Meyer, John W./Scott, Richard W. (Hg.) (1983): Organizational Environ-
ments. Ritual and Rationality, Beverly Hills, London, New Delhi, Sage
Publications.

300

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Meyer-Abich, Klaus Michael (1965): Korrespondenz, Individualitit und
Komplementaritit. Eine Studie zur Geistesgeschichte der Quantentheo-
rie in den Beitrigen Niels Bohrs, Wiesbaden: Steiner.

Miller, Hugh (1964): Progress and Decline. The Group in Evolution, Ox-
ford, New York: Pergamon Press.

Mittelstral3, Jiirgen (1981): ,,Platon®. In: Otfried Hoffe (Hg.), Klassiker der
Philosophie. Erster Band: Von den Vorsokratikern bis David Hume,
Miinchen: Beck, S. 38-62.

Miinchener Riick (2004): Topics geo, Miinchen: Miinchener Riick.

Nagel, Thomas (1991): Die Grenzen der Objektvitit. Philosophische Vorle-
sungen, Leipzig: Reclam.

Nicolis, Grégoire/Prigogine, Ilya (1987): Die Erforschung des Komplexen.
Auf dem Weg zu einem neuen Verstindnis der Naturwissenschaften,
Ziirich, Miinchen: Piper.

Noiré, Ludwig (1877): Der Ursprung der Sprache, Mainz: Zabern,

Obermeier, Otto Peter (1990a): ,Eine Synopse zum Band 1%, In: Matthias
Schiitz (Hg.), Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen der indus-
triellen Welt, Pfullingen: Giinther Neske, S. 296-333.

Obermeier, Otto Peter (1990b): , Eine Synopse zum Band 2. In: Matthias
Schiitz (Hg.), Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen der indus-
triellen Welt, Pfullingen: Guinther Neske, S. 306-350,

OECD (2003): Emerging systemic risks in the 2[st century. An agenda for
action, Paris: OECD.

Oldemeyer, Ernst (2000): ,Max Scheler. Probleme einer Soziologie des
Wissens, 1924, In: Christoph Hubig/Alois Huning/Giinther Ropohl
(Hg.), Nachdenken iiber Technik. Die Klassiker der Technikphiloso-
phie, Berlin: Edition sigma, S. 325-329

Ortega y Gasset, José (Hg.) (1978a): Gesammelte Werke Bd. 4, Stuttgart:
Deutsche Verlagsanstalt.

Ortega v Gasset, José (1978b): ,.Betrachtungen tiber die Technik (1933)".
In: José Ortega y Gasset (Hg.), Gesammelte Werke Bd. 4, Stuttgart:
Deutsche Verlagsanstalt, S. 7-69.

Perrow, Charles (1992°): Normale Katastrophen. Die unvermeidbaren Risi-
ken der Grofitechnik. Mit einem Vorwort von Klaus Traube, Frank-
furt/M., New York: Campus.

Piaget, Jean (1969): Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, Stuttgart:
Klett,

Pickering, Andrew (Hg.) (1992): Science as Practice and Culture, Chicago:
University of Chicago Press.

301

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Plate, Erich/Clausen, Lars/de Haar, Ulrich [u. a] (Hg.) (1993): Naturkatast-
rophen und Katastrophenvorbeugung. Bericht des Wissenschaftlichen
Beirats der DFG fiir das Deutsche Komitee fiir die ,International De-
cade for Natural Disaster Reduction® (IDNDR), Weinheim: VCH Ver-
lagsgesellschaft.

Plate, Erich J./Merz, Bruno/Eikenberg, Christian (1999): Naturkatastro-
phen. Strategien zur Vorsorge und Bewiltigung. Bericht des Deutschen
IDNDR-Komitees zum Ende der International Decade for Natural Di-
saster Reduction, Bonn: Deutsches IDNDR-Komitee fir Katastrophen-
vorbeugung e.V.

Plate, Erich J./Merz, Bruno (Hg.) (2001): Naturkatastrophen. Ursachen,
Auswirkungen, Vorsorge, Stuttgart: E. Schweizerbartsche.

Platon (19677): Samtliche Werke Bd. 4. Phaidros, Parmenides, Theaitetos,
Sophistes. Nach der Ubersetzung von Friedrich Schleiermacher, Rein-
bek: Rowohlt.

PleBner, Helmuth (1965%): Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin: De Gruyter.
Plessner, Helmuth (1972%): Die Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des

sozialen Radikalismus, Bonn: Bouvier.

Plessner, Helmuth (1981): Die Stufen des Organischen und der Mensch,
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Popper, Karl R. (1994'%: Logik der Forschung, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Popper, Karl R. (1998): Die Welt des Parmenides. Der Ursprung des euro-
piischen Denkens, Ziirich, Miinchen: Piper.

Porksen, Bernhard (Hg.) (2002): Die Gewissheit der Ungewissheit, Heidel-
berg: Carl-Auver-Systeme Verlag.

Portmann, Adolf (19587): Zoologie und das neue Bild vom Menschen.
Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Hamburg: Ro-
wohlt.

Quarantelli, Enrico L. (1987): ,,A Concluding Commentary”. In: Russel R.
Dynes/Carlo Pelanda/Bruna de Marchi (Hg.), Contribution of Sociology
to Disaster Research, Milano: Franco Angeli Libri, S. 403-415.

Quarantelli, Enrico L. (Hg.) (1995a): ,,What is a disaster? Six views of the
Problem™. International Journal of Mass Emergencies and Disasters,
Special Issue: Bd. 13, Nr. 3.

Quarantelli, Enrico L. (1995b): ,,Epilogue™. In: Enrico L. Quarantelli (Hg.),
What is a disaster? Six views of the Problem. International Journal of
Mass Emergencies and Disasters, Special Issue: Bd. 13, Nr. 3, S. 361-
364.

302

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Quarantelli, Enrico L. (Hg.) (1998): What is a disaster? Perspectives on the
Question. Mit einer Bibliographie und einem Index, London, New
York: Routledge.

Quine, Willard van Orman (2004%): Die Wurzeln der Referenz, Frank-
furt/M.; Suhrkamp.

Radcliffe-Brown, Alfred R. (1931): The Social Organization of Australian
Tribes, Melbourne, London: Macmillan.

Rapp, Christoph (1997): Vorsokratiker, Miinchen: Beck.

Rapp, Christoph (2001): Aristoteles zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Rath, Norbert (1996): Zweite Natur. Konzepte einer Vermittlung von Kul-
tur und Natur in Anthropologie und Asthetik um 1800, Miinster, New
York: Waxmann.

Reckwitz, Andreas (2004a): ,,Die Reproduktion und die Subversion sozialer
Praktiken. Zugleich ein Kommentar zu Pierre Bourdieu und Judith
Butler”. In: Karl H. Horning/Julia Reuter (Hg.), Doing Culture. Neue
Positionen zum Verhiltnis von Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld:
Transcript, S. 40-54,

Reckwitz, Andreas (2004b): ,,Die Entwicklung des Vokabulars der Hand-
lungstheorien. Von den zweck- und normorientierten Modellen zu den
Kultur- und Praxistheorien®, In: Manfred Gabriel (Hg.), Paradigmen der
akteurszentrierten Soziologie, Wiesbaden: VS-Verlag, S, 303-328,

Rehberg, Karl-Siegbert (1990): ,,Eine Grundlagentheorie der Institutionen:
Arnold Gehlen. Mit systematischen Schluf3folgerungen fiir eine kriti-
sche Institutionentheorie”. In: Gerhard Gohler/ Kurt Lenk/Rainer
Schmalz-Bruhns (Hg.), Die Rationalitit politischer Institutionen, Ba-
den-Baden: Nomos, S. 115-144,

Rehfus, Wulff D. (Hg.) (2003): Handworterbuch Philosophie, Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Reinhardt, Karl (1916): Parmenides und die Geschichte der griechischen
Philosophie, Bonn: Cohen.

Reinhardt, Karl (1977%): Parmenides und die Geschichte der griechischen
Philosophie, Frankfurt/M.: Vittorio Klostermann.

Reitz, Tilmann (2004): ,Simmel und die Formen®. Philosophische Rund-
schau. Eine Zeitschrift fiir philosophische Kritik, Bd. 51, Nr. 2, S. 174-
183.

Renn, Ortwin (1992): ,Concepts of risk. A classification”. In: Sheldon
Krimsky/Dominic Golding (Hg.), Social theories of risk, Westport:
Praeger Publishers, S. 53-79.

Rescher, Nicholas (1993): Rationalitit. Eine philosophische Untersuchung
iiber das Wesen und die Rechtfertigung der Vernunft, Wiirzburg: Ké-
nigshausen & Neumann.

303

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Ricceur, Paul (1971): Symbolik des Bésen. Phinomenologie der Schuld 11,
Freiburg, Miinchen: Alber.

Ricceur, Paul (1974): Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der
Interpretationen I, Minchen: Kosel-Verlag,

Rod, Wolfgang (2000): Der Weg der Philosophie. Von den Anfingen bis
ins 20, Jh. Bd. 1: Altertum, Mittelalter, Renaissance, Miinchen: Beck.
Rowe, Gene/Wright, George (2001): ,,Differences in Expert and Lay Judg-
ments of Risk. Myth or Reality?”. Risk Analysis, Bd. 21, S. 341-356.
Russell, Bertrand (2002°): Philosophie des Abendlandes. Ihr Zusammen-
hang mit der politischen und der sozialen Entwicklung, Miinchen,

Wien: Europaverlag.

Sandkiihler, Hans Joérg (2002): Natur und Wissenskulturen. Sorbonne-
Vorlesungen iiber Epistemologie und Pluralismus, Stuttgart, Weimar: J.
B. Metzler.

Saussure, Ferdinand de (2001%): Grundfragen der allgemeinen Sprachwis-
senschaft, Berlin, New York: Walter de Gruyter.

Schadewaldt, Wolfgang (1995"): Die Anfinge der Geschichtsschreibung
bei den Griechen. Herodot, Thukydides. Tiibinger Vorlesungen Bd. 2,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Schatzki, Theodore R. (1996): Social practices, A Wittgensteinian Appro-
ach to Human Activity and the Social, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social. A Philosophical Ac-
count of the Constitution of Social Life and Change. University Park:
The Pennsylvania State University Press 2002.

Scheler, Max (1960%): Die Wissensformen und die Gesellschaft. Gesam-
melte Werke Bd. 8, Bern, Miinchen: Francke.

Scheler, Max (1976): Spite Schriften. Mit einem Anhang herausgegeben
von Manfred S. Frings, Bern, Miinchen: Francke.

Schelsky, Helmut (Hg.) (1965a): Auf der Suche nach Wirklichkeit. Ge-
sammelte Aufsitze, Diisseldorf, Kéln: Eugen Diederichs Verlag.

Schelsky, Helmut (1965b): ,,Uber die Stabilitit von Institutionen, besonders
Verfassungen. Kulturanthropologische Gedanken zu einem rechtsso-
ziologischen Thema®. In: Helmut Schelsky (Hg.), Auf der Suche nach
Wirklichkeit. Gesammelte Aufsitze, Diisseldorf, Kdéln: Eugen Die-
derichs Verlag, S. 33-55,

Schilling, Kurt (1951%): Geschichte der Philosophie. Die alte Welt. Das
christlich-germanische Mittelalter, Miinchen, Basel: Reinhardt.

Schopenhauer, Arthur (1999): Die Welt als Wille und Vorstellung. Erster
Band. Vier Biicher nebst einem Anhange, der die Kritik der Kantischen
Philosophie enthiilt, Ziirich: Haffmanns Verlag.

304

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Schulte, Guinther (1993): Der blinde Fleck in Luhmanns Systemtheorie,
Frankfurt/M., New York: Campus.

Schulz, Manuel/Stange, Bodo/Tielker, Wilhelm/Weil [u.a.] (Hg.) (1998):
Wege zur Ganzheit. Profilbildung einer Pidagogik flir das 21. Jahrhun-
dert, Weinheim: Deutscher Studienverlag,

Schulz-Schaeffer, Ingo (2000): ,,Akteur-Netzwerk-Theorie. Zur Koevolu-
tion von Gesellschaft, Natur und Technik™. In: Johannes Weyer (Hg.),
Soziale Netzwerke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftli-
chen Netzwerkforschung, Miinchen: Oldenbourg, S. 187-209:

Schiitz, Matthias (Hg.) (1990): Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen
der industricllen Welt, Pfullingen: Giinther Neske.

Scott, Richard W. (1992): Organizations. Rational, Natural and Open Sys-
tems, New Jersey: Prentiece Hall.

Seier, Andrea (2001): ,Macht*. In: Markus S. Kleiner (Hg.), Michel
Foucault. Eine Einflihrung in sein Denken, Frankfurt/M., New York:
Campus, S. 90-107.

Seiffert, Helmut/Radnitzky, Gerard (Hg.) (1989): Handlexikon zur Wissen-
schaftstheorie, Miinchen: Ehrenwirth.

Shapin, Steven/Schaffer, Simon (1989): Leviathan and the Air-Pump.
Hobbes, Boyle and the Experimental Life, Princeton: Princeton Uniy.,
Press.

Sheldrake, Ruper, (2002'%): Das Gediichtnis der Natur. Das Geheimnis der
Entstehung der Formen in der Natur, Bern, Miinchen, Wien: Scherz.

Simmel, Georg (l996"}: Philosophie des Geldes, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Simmel, Georg (2001%): Soziologie. Untersuchung iiber die Formen der
Vergesellschaftung, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Simon, Herbert (1955): Das Verwaltungshandeln, Stuttgart, Kéln: W. Kohl-
hammer.

Slovie, Paul (2000): The Perception of Risk, London: Earthscan Publica-
tions.

Smith, Adam (2003'%): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung
seiner Natur und seiner Ursachen, Miinchen: Deutscher Taschenbuch-
Verlag.

Sorokin, Pitrim A. (1968): Man and Society in calamity. The Effects of
War, Revolution, Famine, Pestilence upon Human Mind, Behavior, So-
cial Organization and Cultural Life, New York: Greenwood Press.

Speck, Joseph (Hg.) (1978): Grundprobleme der groBes, Philosophen, Giét-
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Spengler, Oswald (1931): Der Mensch und die Techik. Beitfig 7 einet
Philosophie des Lebens, Miinchen: Beck.

305

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Stallings, Robert A. (2003): ,Soziologische Theorien und Desaster-Stu-
dien”. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetz-
liche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Miinster:
LIT, S. 35-49,

Stallmach, Josef (1989): Ineinsfall der Gegensiitze und Weisheit des Nicht-
wissens. Grundziige der Philosophie des Nikolaus von Kues, Miinster:
Aschendorft.

Starr, Chauncey (1993 [1969]): ,,Sozialer Nutzen versus technisches Ri-
siko™. In: Gotthard Bechmann (Hg.): Risiko und Gesellschaft. Grundla-
gen und Ergebnisse interdisziplindrer Risikoforschung, Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. 3-24. Urspriinglich erschienen unter dem Ti-
tel: ,,Social benefit versus technological risk”. In: Science, S. 1232-
1238.

Stehr, Nico (2000): Die Zerbrechlichkeit moderner Gesellschaften, Wei-
lerswist: Verlbriick Wissenschaft.

Suhr, Martin (1992): Platon. Frankfurt/M., New York: Campus.

Tacchi, Enrico M. (Hg.) (2005): Sustainability, Development and Environ-
mental Risk, London: Foxwell & Davies UK Ltd.

Tanz, Karin (2004): Hurrikan Mitch und seine Folgen in den Lindern Zent-
ralamerikas (1998). Eine Wirksamkeitsanalyse der deutschen staatlich
unterstiitzten humanitdren Hilfe, Miinster: LIT.

Tetzlaff, Gerd/Trautmann, Thomas/Radtke, Kai S. (Hg.) (2001): Extreme
Naturereignisse. Folgen, Vorsorge, Werkzeuge. Zweites Forum Katast-
rophenvorsorge, 24.- 26. September 2001, Leipzig, Bonn: DKKV.

Thiel, Christian (1989): ,,Begriff. In: Helmut Seiffert/Gerhard Radnitzky
(Hg.), Handlexikon zur Wissenschaftstheorie, Miinchen: Ehrenwirth, S.
9-14,

Thiel, Rainer (2004): Aristoteles’ Kategorienschrift in ihrer antiken Kom-
mentierung, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Thukydides (2000): Der Peloponnesische Krieg, Stuttgart: Reclam.

Ténnies, Ferdinand (1998): Geist der Neuzeit. 1932-1936. Schriften, Re-
zensionen, Berlin, New York: De Gruyter.

Ténnies, Ferdinand (2002): Kritik der 6ffentlichen Meinung, Berlin, New
York: De Gruyter.

Uexkiill, Jakob von (1983): Streifziige durch die Umwelten von Tieren und
Menschen. Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten, Frankfurt/M.: Fischer
Taschenbuch,

Umweltbundesamt, (1998”): Nachhaltiges Deutschland. Wege zu einer
dauerhaft umweltgerechten Entwicklung, Berlin: E. Schmidt.

Varley, Ann (Hg.) (1994): Disasters, Development and Environment,
Chichester: John Wiley & Sons Ltd.

306

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Voss, Martin (2003a): , Katastrophenschutz angesichts von Uberkomplexi-
tit? Entwicklungszusammenarbeit und die Beobachtung von Risiken in
einem guatemaltekischen Dorf. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/
Elisio Macamo: Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der
Katastrophe, Miinster: LIT, S. 125-138.

Voss, Martin (2003b): ,,Nachhaltigkeit mehrwertig? Pladoyer fiir eine ka-
tastrophensoziologische Betrachtung”. In: Sonja Bartelt/Corinna
Fischer/Harald Heinrichs [u.a.] (Hg.), Orte nachhaltiger Entwicklung.
Transdisziplindre Perspektiven. Tagungsband zum Kongress 20. bis 22.
Juni in Hamburg, Haus Rissen, Berlin: VOW Schriftenreihe, S. 20-25.

Voss, Martin (2005a): Towards a reopening of risk societies. A contribution
to the debate on risk and danger. Unverdffentlichtes Manuskript zur
SCARR Launch Conference ,Lerning about Risk®, 28.-29. Januar 2005,
Canterbury.

Voss, Martin (2005b): ,,Religion und Offentliche Meinung vor dem Hinter-
grund einer Theorie symbolischer Formen®™. In: Rolf Fechner/Lars
Clausen/Arno Bammé (Hg.), Offentliche Meinung zwischen neuer Wis-
senschaft und neuer Religion. Ferdinand Ténnies” ,Kritik der offentli-
chen Meinung® in der internationalen Diskussion, Miinchen, Wien: Pro-
fil-Verlag, S. 191-210,

Voss, Martin/Peuker, Birgit (Hg.) (2006a); Verschwindet die Natur? Die
Akteur-Netzwerk-Theorie in der umweltsoziologischen Diskussion,
Bielefeld: Transcript. LE.

Voss, Martin (2006b): ,,Faitiches — Ein Beitrag zur Wiederentdeckung der
Umwelt”. In: Martin Voss/Birgit Peuker (Hg.), Verschwindet die Na-
tur? Die Akteur-Netzwerk-Theorie in der umweltsoziologischen Dis-
kussion, Bielefeld: Transcript. L.E.

Wallerstein, Immanuel (1986): Das moderne Weltsystem. Die Anfinge ka-
pitalistischer Landwirtschaft und die européische Weltékonomie im 16.
Jahrhundert, Frankfurt/M.: Syndikat.

Watzlawick, Paul (2002): Das Auge des Betrachters, Heidelberg: Carl-
Auer-Systeme Verlag,

Weber, Max (1984°): Soziologische Grundbegriffe. Mit einer Einfithrung
von Johannes Winckelmann, Tiibingen: Mohr Siebeck.

Weber, Max (1988?}: Gesammelte Aufsidtze zur Wissenschaftslehre, Tii-
bingen: Mohr,

Weichselgartner, Jirgen (2002): ,,About the Capacity to be Wounded: The
Need to Link Disaster Mitigation and Sustainable Development”, In:
Gerd Tetzlaff/Thomas Trautmann/Kai S, Radtke (Hg.), Extreme Natur-
ereignisse. Folgen, Vorsorge, Werkzeuge. Zweites Forum Katastro-
phenvorsorge, 24.- 26. September 2001, Leipzig, Bonn: DKKYV, S. 150-
158.

307

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SYMBOLISCHE FORMEN

Weick, Karl E. (1985): Der Prozell des Organisierens, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Weier, Winfried (1988): Die Grundlegung der Neuzeit. Typologie der Phi-
losophiegeschichte, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Weingart, Peter (2003): Wissenschaftssoziologie, Bielefeld: Transcript.

Weizsidcker, Christine von/Weizsidcker, Ernst Ulrich von (1984): ,,Fehler-
freundlichkeit™. In: Klaus Kornwachs (Hg.), Offenheit, Zeitlichkeit,
Komplexitdt. Zur Theoric der offenen Systeme, Frankfurt/M., New
York: Campus, S. 167-201.

Wenger, Dennis E. (1992): Emergent and Volunteer Behavior during Dis-
asters. Research Findings and Planning Implications, Texas: TAMU,
College Station.

Werner, Reinold (19952): ,Nikolaus von Kues™, In: Bernd Lutz (Hg.),
Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den
Neuen Philosophen, Stuttgart: Metzler, S. 630-633.

Weyer, Johannes (Hg.) (2000): Soziale Netzwerke. Konzepte und Metho-
den der sozialwissenschaftlichen Netzwerkforschung, Miinchen: Olden-
bourg.

Wildavsky, Aaron (1988): Searching for safety, New Brunswick: Transac-
tion.

Wildfever, Armin G. (2003): ,,Vitalismus®, In: Wulff D. Rehfus (Hg.),
Handwdrterbuch Philosophie, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S.
667-668.

Wilkinson, Tan (2001): ,,Social Theories of Risk Perception: At Once Indis-
pensable and Insufficient”, Current Sociology, Bd. 49, S. 1-22.

Wittgenstein, Ludwig (1989%): Bemerkungen iber die Farben. Uber Ge-
willheit, Zettel. Vermischte Bemerkungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Wittgenstein, Ludwig (2004”): Tractatus logico-philosophicus, Frank-
furt/M.. Suhrkamp.

308

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. iz - ]



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Tatjana Zimenkova

Die Praxis der Soziologie:
Ausbildung, Wissenschaft,
Beratung

Fine professionstheoretische
Untersuchung

Dezember 2006, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 27.80 €,

ISBN: 3-8g9942-519-7

Jochen Dreher,

Peter Stegmaier (Hg.)

Zur Uniiberwindbarkeit
kultureller Differenz
Grundlagentheoretische
Reflexionen

Dezember 2006, ca. 260 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-8g942-477-8

Susanne Krasmann,

Michael Volkmer (Hg.)

Michel Foucaults »Geschichte
der Gouvernementalitit« in
den Sozialwissenschaften
Internationale Beitrdage
Dezember 2006, ca. 260 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-488-3

Ingrid Tungwirth

Zum Identitdtsdiskurs in den
Sozialwissenschaften

Fine postkolonial und queer
informierte Kritik an George I1.
Mead, Erik H. Frikson und
Erving Goffman

Dezember 2006, 412 Seiten,

kart., 33.80 €,
ISBN: 3-89042-571-5

Benjamin Jérissen
Beobachtungen der Realitét
Die Frage nach der Wirklichkeit
im Zeitalter der Neuen Medien
November 2006, ca. 232 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-586-9

Amalia Barboza,

Christoph Henning (Hg.)
Deutsch-jiidische
Wissenschaftsschicksale
Studien iiber Identitdtskons-
truktionen in der Sozial
wissenschaft

Oktober 2006, ca. 280 Seiten,
kart., ca. 28 8o €,

ISBN: 3-89942-502-2

Lutz Hieber, Paula-Irene Villa
Images von Gewicht

Soziale Bewegungen, Queer
Theory und Kunst in den USA
Oktober 2006, ca. 150 Seiten,

kart., ca. 16,80 €,

ISBN: 3-89942-504-9

Sebastian Linke

Darwins Erben in den Medien
Fine wissenschafts- und
mediensoziologische FFallstudie
zur Renaissance der
Soziobiologie

Oktober 2006, ca. 240 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-542-1

Martin Voss,

Birgit Peuker (Hg.)
Verschwindet die Natur?
Die Akteur-Netzwerk-Theorie
in der umweltsoziologischen
Diskussion

Oktober 2006, ca. 260 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-528-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Ilorian Feuser

Der hybride Raum
Chinesisch-deutsche
Zusammenarbeit in der
VR China

Oktober 2006, 346 Seiten,
kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-581-2

Max Miller

Dissens

Zur Theorie diskursiven und
systemischen Lernens
Oktober 2006, ca. 280 Seiten,
kart., ca. 27.80 €,

ISBN: 3-89g942-484-0

Sacha-Roger Szabo

Rausch und Rummel
Attraktionen auf Jahrmarkten
und in Vergniigungsparks. Eine
soziologische Kulturgeschichte
Oktober 2006, ca. 230 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 26,80 €,
ISBN: 3-89042-566-9

Ulrike Gerhard

Global City Washington, D.C.
Eine politische Stadtgeographie
Oktober 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27.80 €,

ISBN: 3-89942-497-2

Ieiner Keupp,

Joachim Hohl (Hg.)
Subjektdiskurse im
gesellschaftlichen Wandel
Zur Theorie des Subjekts in
der Spatmoderne

September 2006, 232 Seiten,
kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-562-6

Heiner Depner
Transnationale
Direktinvestitionen und
kulturelle Unterschiede
Lieferanten und Joint Ventures
deutscher Automobilzulieferer
in China

September 2006, 240 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89g942-567-7

Martin Voss

Symbolische Formen
Grundlagen und Elemente
einer Soziologie der
Katastrophe

September 2006, 310 Seiten,
kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-547-2

Christoph Wulf
Anthropologie kultureller
Vielfalt

Interkulturelle Bildung in
Zeiten der Globalisierung
September 2006, 164 Seiten,
kart., 17,80 €,

ISBN: 3-89942-574-X

Lutz Leisering, Petra Buhr,
Ute Traiser-Diop

Soziale Grundsicherung in
der Weltgesellschaft
Monetdre Mindestsicherungs-
systeme in den Lindern des
Siidens und des Nordens.
Weltweiter Survey und
theoretische Verortung
September 2006, 342 Seiten,
kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-460-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Helen Schwenken

Rechtlos, aber nicht

ohne Stimme

Politische Mobilisierungen um
irregulire Migration in die
Furopiische Union

September 2006, 374 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89u42-516-2

Andrej Holm

Die Restrukturierung

des Raumes

Stadterneuerung der goer Jahre
in Ostberlin: Interessen und
Machtverhaltnisse

September 2006, 356 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-521-9

Christian Berndt,
Johannes Gliickler (Hg.)
Denkanstofe zu einer
anderen Geographie der
Okonomie

August 2006, 172 Seiten,
kart., 17,80 €,

ISBN: 3-89942-454-9

Mark Hillebrand, Paula Kriiger,
Andrea Lilge, Karen Struve (Hg.)
Willkiirliche Grenzen

Das Werk Pierre Bourdieus in
interdisziplindrer Anwendung
August 2006, 256 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-540-5

Christian Kellermann
Die Organisation des
Washington Consensus
Der IWF und seine Rolle
in der internationalen
Finanzarchitektur

Juli 2006, 326 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-553-7

Ivo Mossig

Netzwerke der
Kulturikonomie

Lokale Knoten und globale
Verflechtungen der Filin- und
Fernsehindustrie in
Deutschland und den USA
Juli 2006, 228 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-523-5

Ulrich Heinze

Hautkontakt der
Schriftsysteme

Japan im Zeichen der
Globalisierung: Geldfliisse und
Werbetexte

Juli 2006, 208 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-513-8

Renate Grau

Asthetisches Engineering
Zur Verbreitung von
Belletristik im Literaturbetrieb
Juli 2006, 322 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 3-89942-520-4

Wolf-Andreas Liebert,
Marc-Denis Weitze (Hg.)
Kontroversen als Schliissel
zur Wissenschaft?
Wissenskulturen in
sprachlicher Interaktion

Juli 2006, 214 Seiten,

kart., 24.80 €, [SBN: 3-89942-448-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783830405475 - am 14.02.2026, 23:03:54.



https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Symbolische Formen
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Katastrophe und Mensch - katastrophensoziologische Grundlagen
	2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende- Vorüberlegungen zur Denknotwendigkeit eines Dritten
	2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen Forschung
	2.3 Theoretische Modelle zur Aunäherung an das Phänomen der Katastrophe
	2.4 Zwischenfazit

	3. Menschen in Umwelten
	3.1 Vom teleologischen Prinzip zur Neubewertung des Verhältnisses von Form und Umwelt
	3.2 Zur Untrennbarkeit von Mensch und Umwelten - das Menschenbild Helmuth Plessners
	3.3 Zwischenfazit

	4. Zur Vorgeschichte des Menschen - Ansätze zu einer symmetrischen Anthropologie
	4.1 Vorüberlegungen zum Verhältnis von Beobachter, Teil und Ganzem
	4.2 Anthropologische Vorannahmen
	4.3 Der Übergang vom Horden- zum Gruppenwesen: Zwei Revolutionen auf dem Weg zur Menschwerdung
	4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter Umwelt im Gruppenschutz
	4.5 Zwischenfazit

	5. Die symbolische Formung der Welt
	5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der Philosophie der symbolischen Formen Ernst Cassirers
	5.2 Institutionen und symbolische Formen
	5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen im mythischen Denken
	5.4 Zwischenfazit

	6. Von der Transzendenz der Formen zur exakten Wissenschaft
	6.1 Der große Organisator: das Heilige
	6.2 Die Anfänge des wissenschaftlichen Begriffs
	6.3 Der Wandel der Transzendenz seit den Anfängen der okzidentalen Philosophie
	6.4 Von den Anfängen der okzidentalen Philosophie zum Phänomen der Katastrophe

	7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen für die Katastrophensoziologie
	Literatur

