
https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Symbolische Formen 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Martin Voss (Dr. phil.) ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für 

Südostasienkunde an der Universität Passau. Seine Forschungsschwer­

punkte sind Katastrophen- und Umweltforschung. 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MARTIN Voss 

Symbolische Formen 

Grundlagen und Elemente einer Soziologie 

der Katastrophe 

[transcript] 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek 
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http:j jdnb.ddb.de abrufbar. 

© 2006 transcript Verlag, Bielefeld 

This work is licensed under a Creative Commons 
Attribution-NonCommerciai-NoDerivatives 3.0 License. 

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Röckenhaus, Bielefeld 
Lektorat & Satz: Martin Voss 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar 

ISBN 3-89942-547-2 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell­
stoff 

Besuchen Sie uns im Internet: http:jjwww.transcript-verlag.de 

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an 
unter: info@ transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 

1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9 

2. Katastrophe und Mensch -
katastrophensoziologische Grundlagen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39 

2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende-
Vorüberlegungen zur Denknotwendigkeit eines Dritten 39 

2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen Forschung 43 

2.3 Theoretische Modelle zur Aunäherung 
an das Phänomen der Katastrophe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59 

2.4 Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89 

3. Menschen in Umwelten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93 

3.1 Vom teleologischen Prinzip zur Neubewertung des 
Verhältnisses von Form und Umwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94 

3.2 Zur Untreunbarkeit von Mensch und Umwelten-
das Menschenbild Helmuth Plessners . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98 

3.3 Zwischenfazit ................................... . .. 105 

4. Zur Vorgeschichte des Menschen -
Ansätze zu einer symmetrischen Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . 109 

4.1 Vorüberlegungen zum Verhältnis von 
Beobachter, Teil und Ganzem ......... . . . . . . . . . . . ..... 110 

4.2 Anthropologische Vorarmahmen ........................ 115 

4.3 Der Übergang vom Horden- zum Gmppenwesen: 
Zwei Revolutionen auf dem Weg zur Menschwerdung ........ 126 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter Umwelt 
im Gruppenschutz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131 

4.5 Zwischenfazit ...................... ............ .... 137 

5. Die symbolische Formung der Welt . ........................ 143 

5.1 Vorab: Das Erkeuntnisinteresse der Philosophie der 
symbolischen Formen Ernst Cassirers .............. . ..... 147 

5.2 Institutionen und symbolische Formen .................... 151 

5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen 
im mythischen Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . l 72 

5.4 Zwischenfazit ...................... ............ .... 219 

6. Von der Transzendenz der Formen 
zur exakten Wissenschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225 

6.1 Der große Organisator: das Heilige ................... . .. 227 

6.2 Die Anfänge des wissenschaftlichen Begriffs ... ........ .... 234 

6.3 Der Wandel der Transzendenz 
seit den Anfängen der okzidentalen Philosophie .......... . .. 239 

6.4 Von den Anfängen der okzidentalen Philosophie 
zum Phänomen der Katastrophe ............... ...... .... 267 

7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen 
für die Katastrophensoziologie ............................ 275 

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Danksagung 

Am Ende emes wissenschaftlichen Arbeitsprozesses steht kein Produkt, 
dem zu entnehmen wäre, wie die Welt an sich beschaffen ist. Vielmehr 
handelt es sich bei einer Arbeit wie der vorliegenden um das vorläufige Re­
sultat eines langen Aushandlungsprozesses mit dem Untersuchungsgegen­
stand, mit den Strukturen des Wissenschaftsbetriebes, mit politischen und 
gesamtgesellschaftlichen Stimmungen usw. Eine Arbeit wie diese zeugt 
ganz wesentlich auch von den zwischenmenschlichen Erfahrungen, die ei­
nen Menschen zu dem gemacht haben, wie er sich heute in der Welt vorfin­
det, die jene Augen und Ohren und subtileren Sinne hervorbrachten und 
prägten, mit denen er zu seinen Beobachtungen gelangte, die er schließlich 
in den wissenschaftlichen und gesamtgesellschaftlichen Diskurs einbringt. 
In jede Phase fließen Eindrücke in die Arbeit, die ein Autor im Grunde nur 
noch niederzuschreiben braucht, die er aber doch wesentlich anderen zu 
verdanken hat. Allerdings ist nicht alles an dieser Arbeit Resultat "der Um­
welt": Gerade so viel an eigener schöpferischer Leistung fließt in sie hinein, 
dass am Ende die Verantwortung dafür doch beim Autor liegt. 

Die zahllosen Bedingungen, die eine Arbeit wie diese erst ermöglichten, 
lassen sich mit den begrenzten Mitteln der Sprache nicht artikulieren, ins­
besondere die vielfältige Unterstützung durch Verwandte, Freundinnen und 
Kolleginnen nicht. Wenn ich dennoch einigen der vielen Personen, die 
letztlich am Zustandekommen dieser Arbeit mitgewirkt haben, explizit 
danke, dann kann eben dieser ausgedrückte Dank nur ein relativ unschein­
bares Symbol sein für all das, was ich empfinde. 

Lars Clausen danke ich für soziologische Lehren, die mich weit mehr 
als bloß akademisch prägten. In unzählbaren Diskussionsrunden oft bis in 
die Nacht lernte ich bei Hans-Carl Jongebloed über Disziplinen- und andere 
Grenzen hinweg zu denken - zu danken habe ich auch allen, die über die 
Jahre an diesem Kreis teilnahmen. Clausen und Jongebloed betreuten diese 
Arbeit, an der ich auch aus diesem Grund bis zuletzt Freude hatte. Dass 
Wissenschaft, dass Soziologie Freude bereiten kann, erfuhr ich zuerst in 

7 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

den Seminaren bei Comelius Bickel. Wolf R. Dombrowsky, Elke M. 
Geenen, Klaus R. Schröter und Willy Streitz standen mir stets mit Rat zur 
Seite. Rüdiger Korff gab mir die Möglichkeit und Freiheit, die Arbeit in 
einer produktiven und angenehmen Atmosphäre in Passau zu Ende zu 
führen und weitere Forschung daran anschließen zu können. Gesche Bollert 
ist eine gute Freundin und sie war immer verlässlich, wenn es etwa darum 
ging, Tiefen zu überwinden, die über die Jahre nicht ausblieben. Timo 
Christophersen und Sabine Pölderl standen mir bei der Korrekturarbeit 
hilfreich zur Seite. Hildegard Voss verdanke ich so vieles. Vielleicht war es 
überhaupt nur möglich, sich mit entsetzlichem menschlichem Leid ausein­
anderzusetzen, weil ich in meiner Frau Cordula Dittrner den Gegenpol dazu 
an meiner Seite weiß. Sicher wäre diese Arbeit nicht zustande gekommen, 
wenn meine Eltern nicht gewesen wären. Ihnen ist diese Arbeit in tiefer 
Dankbarkeit gewidmet. 

Pas sau, im August 2006 

8 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Einleitung 

Die Tatsachen gehören alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lösung. 

(Ludwig Wittgenstein, Tractatus § 6.4321/ 

Ich habe mich selbst gesucht. 

(Heraklit, Fragment 101/ 

Katastrophen entsetzen (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003a, Dombrows­
ky 1989: X). Wer von Katastrophen spricht, hat Schlimmes vor Augen: ein 
Drama, ja eine Tragödie gar. Die Vorstellungskraft ist übertroffen, die 
Worte fehlen, Katastrophen lassen den Menschen sprachlos zurück. Seit je­
her steht der Begriff der Katastrophe für das Unbegreifbare, für das, was 
nicht hätte geschehen dürfen, was dennoch geschah. Die Bedeutung des 
griechischen katastrephein reichte von relativ unbestimmt und allgemein 
"Umkehren, Umwerfen, Umstürzen" (vgl. Dombrowsky 1989: X) bis zur 
Bezeichnung einer entscheidenden Wendung zum Schlimmen, ein Unheil, 
Verhängnis und Zusammenbruch (vgl. Drosdowski 1997: 335). Seit dem 
16./17. Jahrhundert3 bezeichnet der Begriff spezifischer ein entscheidendes 
Schlussereignis bzw. den Zeitpunkt des Umschiagens der Handlung in der 
Tragödie, ein folgenschweres Unglück oder Ereignis.4 Die Ableitung 

1 Wirtgenstein 2004: 110. 
2 Zitiert nach Schilling 1951: 93. 
3 Im ableitenden Wörterbuch der deutschen Sprache (vgl. Betz 1966: 256) und 

im Duden Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache (vgl. Drosdowski 
1997: 335) wird das 16. Jahrhundert genannt, das Etymologische Wörterbuch 
der deutschen Sprache (vgl. Kluge 2002: 477) nennt dagegen das 17. Jahr­
hundert. 

4 Man beachte hier bereits den Unterschied, dass der griechische Begriff eher 
weit, prozessual und offen angelegt ist, er sowohl Persönliches und eher 

9 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"katastrophal" erklärt der Duden (für das 20. Jh.) durch die Begriffe "ver­
hängnisvoll", "entsetzlich" (vgl. ebd.: 335). Der Begriff "entsetzen" stammt 
aus dem Mittelhochdeutschen (8. Jh.) und meint soviel wie "aus dem Sitz, 
aus der Lage kommen, furchtsam entweichen" (vgl. ebd.: 158), auch "außer 
Fassung bringen" (vgl. Kluge 2002: 248). Im Angesicht der Katastrophe 
geraten wir außer Fassung, eine dramatische Wendung macht uns sprachlos, 
etwas gerät aus dem Sitz, es verliert seinen Platz und entweicht furchtbar 
der ihm zugewiesenen Ordnung. Unweigerlich verstummt im Angesicht der 
Katastrophe das Wort, wenn wir sehen, dass das Unbegreifliche doch ge­
schieht, dass möglich ist, was nicht sein kann. 

Im Alltagsgebrauch findet der Katastrophenbegriff für ganz Verschie­
denes Verwendung. Ein persönlicher Schicksalsschlag kann damit ebenso 
wie ein Börsencrash, ein Atomgau, ein Terroranschlag, ein Tsunami oder 
der Klimawandel bezeichnet sein. Allen Ereignissen gemein ist, dass sie 
entsetzen: Etwas verliert seinen Platz, ob Ding, Person, Begriff, es bestand 
eine- wie auch immer geartete- Ordnung, nun ist etwas ent-setzt, außer­
halb einer Ordnung. Dabei spielt es zunächst keine Rolle, ob ein Erdbeben 
ein ganzes Land "physisch" verwüstet oder eine Wirtschaftskrise eine Ge­
sellschaft zerrüttet. Einmal ist eine Region zerstört, ein anderes Mal sind 
alle Zukunftserwartungen zunichte, der Katastrophenbegriff kann sich im 
Alltagsverständnis sowohl auf Objekte als auch auf Subjekte beziehen. In 
beiden Fällen aber sind es Menschen, denen das Unfassbare die Sprache 
verschlägt. 

In beiden Fällen reicht der Begriffsreichtum der Sprache nicht, das Ge­
schehene auszudrücken, bleibt der Katastrophenbegriff Symbol für das, was 
unbegreiflich ist. Im Angesicht der Katastrophe versagt sowohl der alltags­
sprachliche als auch der wissenschaftliche Begriff, die Katastrophe lässt 
sich nicht fassen, nicht be-greifen.5 Abermals hilft die Etymologie: Aus 
dem Mittelhochdeutschen stammend (8. Jh.) bedeutet begreifen (begrifen) 
zunächst "ergreifen, umgreifen", auch "Umfang, Bezirk", in der Aufklärung 
verdichtet sich die Bedeutung von Begriff als Übersetzung von "Idee" zur 
gegenüber der konkreten Anschauung abstrakten Bezeichnung dessen, was 
mehreren Objekten gemein ist (vgl. Thiel 1989: 9-14). Der Katastrophe 

"Harmloses" umfasste (vgl. Dombrowsky 1989: 12) als auch gesamtgesell­
schaftliche und umfassende soziale Veränderungen, während sich der Begriff 
zum Beginn der Neuzeit als Bezeichnung für einen einzelnen dramatischen 
Akt bzw. Zeitpunkt verdichtet. 

5 Zum Zusammenhang von Begriff und Begreifen vor dem Hintergrund der 
Katastrophenthematik im Allgemeinen vgl. Dombrowsky 1989: 5-16, sowie 
speziell für den Katastrophenschutz im Entwicklungszusammenhang, wo die 
Probleme des adäquaten Verständnisses der Katastrophe sich in besonderer 
Weise zeigen Dombrowsky 1996: 61-72. 

10 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

aber fehlt das Allgemeine. Die Katastrophe entsetzt, sie zersetzt die allge­
meinen Formen, sie lässt sich mit dem das Allgemeine suchenden Begriff 
offenbar nicht wie anderes umgreifen. Das aber stellt eine wissenschaftliche 
Untersuchung zum Phänomen der Katastrophe vor große Probleme, die ihr 
eigenes Beschreibungssystem betreffen; denn wie ließe sich die Katastro­
phe wissenschaftlich anders begreifen als mittels des Begriffs, oder aber: 
Wie muss der wissenschaftliche Begriff beschaffen sein, um die Katastro­
phe doch umgreifen zu können? 

Ein letzter Blick in die Etymologie ergibt zu Wissenschaft: "Kollek­
tivbildung zu dem Infinitiv des mhd. wizzen; zunächst nur als allgemeineres 
Wort für ,Wissen' gebraucht, die moderne Bedeutung entwickelt sich seit 
dem 17. Jh." (vgl. Kulge 2002: 994). Ursprünglich bedeutete Wissen etwa 
"erblicken, sehen", auch "erkennen" von Erscheinungen, Wissen(schaft) 
war somit einst auch ohne vermittelnde Begriffe denkbar. Seit dem 16./17. 
Jahrhundert aber bezeichnet Wissenschaft als Entsprechung für lat. scientia 
ein "[ ... ] geordnetes, in sich zusammenhängendes Gebiet von Erkenntnis-
sen[ ... ]" (Drosdowsky 1997: 817). Zu diesem geordneten Zusammenhang 
gelangt die Wissenschaft allein mittels des Begriffes, der das, was zu­
sammenhanglos erscheint, miteinander in Beziehung setzt, der selbst ei­
nigende Verbindungen herstellt, wo für den wissenschaftlichen Blick zuvor 
chaotische Vielheit herrschte. Die Katastrophe aber fügt sich dieser 
Ordnung nicht ohne weiteres, sie fordert diese Ordnung vielmehr heraus. 
Die Katastrophe weist darauf hin, dass die Ordnung fragil ist, dass "Welt" 
nicht tatsächlich ist, als was die Wissenschaft sie mittels des Begriffes 
begreift. In der Katastrophe zeigt sich radikal, dass Begriffe keine "äußere 
Wirklichkeit" abbilden, wenn auch die - freilich bereits durch die moderne 
Wissenschaft sozialisierte - Alltagserfahrung auf Schritt und Tritt vom 
Gegenteil überzeugt.6 Im Angesicht der Katastrophe scheitert das verding-

6 Auch der Wissenschaft fallt es schwer, sich gänzlich von der Vorstellung zu 
lösen, den Begriffen lägen irgendwelche objektiven Gegenstände resp. Körper 
zugrunde, ist diese Denkweise doch entscheidend für den Siegeszug der Na­
turwissenschaften gewesen. Dieser Gedanke, dass Begriffe grundsätzlich auf 
keinerlei "natürliche", unabhängig von der Anschauung existierende Objekte 
referieren, ist für die vorliegende Arbeit grundlegend. Es war v.a. der Linguist 
Ferdinand de Saussure (vgl. Saussure 2001), der die "traditionelle", bis auf 
Aristoteles zurückgehende dualistische Auffassung revolutionierte, dass die 
Sprache eine sprachunabhängige Präsenz repräsentiere, dass sie nur das Me­
dium sei, mit dem ein schon vor aller Sprache vorhandener Zustand bezeich­
net werde, sie also lediglich die vorübergehend abwesenden "Dinge" vertrete. 
Der Sprache, so de Saussure, liegen keine fertigen Vorstellungen zugrunde, 
die schon vor den Worten da gewesen wären (vgl. ebd.: 76), Sprache sei le­
diglich "ein System von bloßen Werten" (ebd.: 132). "Die Sprache hat also 
dem Denken gegenüber nicht die Rolle, vermittelst der Laute ein materielles 
Mittel zum Ausdruck der Gedanken zu schaffen, sondern als Verbindungs-

11 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lichende, objektivierende, Erscheinungen aus ihrem Zusammenhang iso­
lierende,7 "exakte" wissenschaftliche Begriffssystem selbst, tritt das Fehlen 

glied zwischen dem Denken und dem Laut zu dienen, dergestalt, dass deren 
Verbindung notwendigerweise zu einander entsprechenden Abgrenzungen 
von Einheiten fuhrt. Das Denken, das seiner Natur nach chaotisch ist, wird 
gezwungen, durch Gliederung sich zu präzisieren; es findet also weder eine 
Verstofflichung der Gedanken noch eine Vergeistigung der Laute statt, son­
dern es handelt sich um die einigermaßen mysteriöse Tatsache, dass der 
,Laut-Gedanke' Einteilungen mit sich bringt und die Sprache ihre Einheiten 
herausarbeitet, indem sie sich zwischen zwei gestaltlosen Massen bildet" 
(ebd.: 133f.). Die Bedeutung eines Wortes bestimmt sich nicht durch den Be­
zug auf ein irgendwie Bestehendes bzw. Bezeichnetes, die Bedeutungen 
"Laut" und "Gedanke" bzw. "Signifikant" und "Signifikat" entstehen erst aus 
der Differenz der sprachlichen Zeichen, also ihrer Position innerhalb des 
Sprachsystems (Iangue ), die die gesprochene Sprache (parole) aktualisiert. 
Beide Seiten der Zeichen, sowohl Signifikant, als auch Signifikat, kommen 
gänzlich ohne Bezug zu "Objekten" aus. Augustinus (354-430 n.Chr.) be­
schrieb in seinen "Bekenntnissen", wie das Kind durch die Eltern erlernt, wel­
che Dinge zu welchen Wörtern gehören. Schon Wilhelm von Ockham (1285-
1349) kritisierte die der Theorie des Augustinus zugrunde liegende Annahme, 
es gäbe unabhängig von der erkennenden Instanz irgendwelche "Dinge". Zei­
chen sind für ihn keine Abbilder der Wirklichkeit mehr (damit schuf Ockham 
die Grundlagen einer Zeichentheorie, wie sie im 19. Jahrhundert von Charles 
Sanders Peirce ausgearbeitet wurde, vgl. Aicher/GreindlNossenkuhl 1986). 
Immanuel Kant hatte in seiner Kritik der reinen Vernunft die Abbildtheorie 
von Sprache und Wirklichkeit ebenfalls grundlegend kritisiert und damit "an­
gebliche Neuerungen des 20. Jahrhunderts" vorweggenommen (vgl. Höffe 
2004: 11), doch noch bis ins 20. Jahrhundert hinein hinterließ sie ihre Spuren 
in allen Teilen der Wissenschaften. Erst de Saussure stellte die Sprache auf 
ein neues Fundament, das zur Grundlage des Strukturalismus und auch noch 
poststrukturalistischer Theorien wurde. 

7 Der Begriff der Verdinglichung wird in dieser Arbeit relativ frei verwendet 
und weitestgehend gelöst aus seiner marxistischen Entstehungsgeschichte. 
Dabei ist er hier zu unterscheiden von dem Begriff der Vergegenständlichung. 
Vergegenständlichung meint zunächst allein, dass der Mensch notwendig auf 
ein gewisses Maß an "Stabilität" in seiner Außenwelt angewiesen ist, dass 
ihm also nicht alles ständig Prozess sein kann. Tatsächlich aber geht diese Ar­
beit davon aus, dass der Mensch wie auch seine Umwelt sich im ständigen 
Wandel befinden, jegliche vermeintliche Stabilität also artifiziell ist, ein 
Produkt seiner Wahrnehmung. Diese Vergegenständlichung eines insgesamt 
prozessual-systemischen Zusammenhanges wird zur Verdinglichung und 
problematisch, wenn der Mensch - darin mit dem Marxistischen Begriff der 
Verdinglichung, so wie ihn Georg Lukacs aufbereitet hat, übereinstimmend -
den historischen Charakter dieser Formen vergisst (vgl. Lukacs 1968 sowie 
erläuternd Darmemann 1987 und 1997). Verdeutlichen lässt sich dieser 
Zusammenhang am Beispiel des Denkmals: Als Gegenstand weckt das 
Denkmal im Menschen Gefühle, es spricht zu einem, wie man selbst zu ihm 
und durch das Denkmal hindurch sprechen kann. Verdinglicht aber ist es, 
wenn es verstummt, wenn es zur allgemeinen abstrakten Bedeutung eines 
Steines geworden ist, mit anderen austauschbar, jedes Besonderen beraubt. 

12 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

des adäquaten Begriffs offen zu Tage. Die Katastrophe ist mehr, als der 

exakte wissenschaftliche Begriff zu fassen vermag, sie weist über sich 

hinaus, ihre Grenzen verschwimmen im Unbestimmten. Doch fordert die 

Katastrophe zum Handeln auf, man will "etwas tun", nur: wogegen, wenn 

ihre Grenzen unbestimmt, ihre Form jeweils eine andere ist, wenn sich die 

Katastrophe schon nicht exakt begreifen lässt? 

Die Katastrophe wirft grundlegende Fragen auf, die nicht allein die wis­

senschaftliche Form des Begreifens von Welt in Frage stellen. Eine Zu­

nahme an Katastrophenphänomenen kann in modernen Gesellschaften auch 

das Begriffssystem der Lebenswelt grundlegend erschüttern, weil Katastro­

phen immer wieder darauf aufmerksam machen, dass das Andere, das Au­

ßerbegriffliche, Unbegreifbare "normal", dagegen die fest geglaubte Ord­

nung, letztlich alles kontingent, historisch und hochgradig voraussetzungs­

voll ist. Kontingenz überfordert seit jeher das begriffliche Alltagsvermögen 

des Menschen, er greift dann auf Rituale zurück oder auf andere Praktiken8
, 

die ihm die Bewältigung des Unerwarteten doch "irgendwie" ermöglichen, 

Wesentlich facettemeicher, allerdings vor anderem Hintergrund hat Lars 
Clausen in einem Vortrag den Charakter von Gedenkstätten beschrieben, dem 
ich dieses Beispiel entnahm (vgl. Clausen 2005: 11-13). 

8 Gegenwärtig ist innerhalb des soziologischen Diskurses (insbesondere der 
Technik- und Wissenssoziologie, aber auch der Umweltforschung) ein deutli­
cher Bedeutungsgewinn von solchen theoretischen Ansätzen zu verzeichnen, 
die sich eben jenen Alltagspraktiken zuwenden, die auf den großen theoreti­
schen Rahmen verzichten und stattdessen die situativen Handlungslogiken 
untersuchen. Dies lässt sich als Konsequenz aus dem Glaubwürdigkeitsverlust 
der "großen Erzählungen" (vgl. Lyotard 1994: 112) interpretieren, die man 
auch als "Krise der technisch-wissenschaftlichen", alles umfassenden "Ratio­
nalität" begreifen könnte. Pierre Bourdieu hatte bereits in den 70er Jahren mit 
seinem Habituskonzept in Richtung auf eine solche "Theorie der Praxis gear­
beitet" (vgl. Bourdieu 1976, sowie dann theoretisch bereits detaillierter in den 
Schriften zum "Sozialen Sinn" (1993) und in dem Hauptwerk zu den "Feinen 
Unterschieden" (1996) und schließlich in der "Praktischen Vernunft" (1998). 
Zu solcherart "praxeologischen" Ansätzen siehe Kar! H. Hörning 2001, 
Theodore R. Schatzki 1996 und 2002, auch den von Kar! H. Hörning und 
Julia Reuter herausgegebenen Sammelband (2004) zu den neuen Ansätzen 
zum Verhältnis von Kultur und sozialer Praxis, darin insbesondere den Bei­
trag von Reckwitz, der auch explizit auf Bourdieu eingeht (2004a: 40-54). 
Das Vokabular dieser Ansätze bespricht an anderer Stelle ebenfalls Reckwitz 
(2004b: 303-328), aus diesem Beitrag wird allerdings eher deutlich, dass den 
"praxeologischen" Ansätzen auch nach Bourdieu ein begriffliches Instru­
mentarium noch fehlt, mit dessen Hilfe sie diese Praktiken begreifen könnten, 
ohne dabei gerade das Besondere der situativen Logiken zu zerstören, das es 
zu erhalten gilt. Scheinbar alternativlos greifen sie schließlich wieder zu jenen 
Begriffen, die sie der gerade kritisierten umfassenden wissenschaftlich-tech­
nischen Rationalität verdanken, die diesen Begriffen ja erst ihre heutige Be­
deutung verlieh, und so entgleitet ihnen das Besondere - nämlich der syste­
mische Charakter der Alltagshandlungen -wieder. 

13 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ohne eigentlich zu wissen, warum. Kontingenz vermag erst recht der exakte 
wissenschaftliche Begriff nicht zu fassen, er bedarf der Annahme einer 
"Ordnung der Dinge"9 als Referenz seiner Beschreibungen. Wenn sich alles 
ständig wandelt, versagt der exakte Begriff. Die Katastrophe zeigt dieses 
Versagen an, sie falsifiziert den Glauben an die Übereinstimmung von Beg­
riff und Welt, sie falsifiziert damit die Annahme, die Welt ließe sich umfas­
send begreifen und sodann: auch kontrollieren. Wenn Katastrophenphäno­
mene sich häufen, dann gerät die gesellschaftliche Form des Begreifens von 
Welt unter Druck. 

"Modeme" Gesellschaften beobachten eine exponentielle Zunahme von 
Opfern und Schäden, die direkt oder indirekt auf Katastrophen zurückge­
führt werden (vgl. Münchener Rück 2004: 14-15). Auch die zwischen 1990 
und 2000 von den V er einten Nationen ausgerufene "International Decade 
for Natural Disaster Reduction" (IDNDR) vermochte diesen Trend nicht zu 
stoppen. 10 Hungersnöte, die Übernutzung nicht erneuerbarer Ressourcen, 
Migrationsbewegungen, Landflucht und das Wachstum der Megastädte ins­
besondere in küstennahen und damit besonders gefährdeten Regionen wer­
den auf das exponentielle Bevölkerungswachstum zurückgeführt (vgl. 
Brown/Gardner/Halweil 2002). Trotz verbesserter medizinischer Versor­
gung, die dieses Wachstum wesentlich beeinflusste, starben im Jahr 2003 
ca. drei Millionen Menschen an AIDS, etwa 40 Millionen sind mit dem 
HIV-Erreger infiziert (vgl. Hanke 2004). Im Angesicht des Klimawandels, 
der - folgt man dem Mainstream der "scientific community" - schon in nä­
herer Zukunft ganze Kulturen bedroht, verblassen die technischen Wider­
standskräfte moderner Gesellschaften. Die Anzahl extremer Stürme hat sich 
zwischen 1960 und 1990 verfünffacht, der durch die Stürme verursachte 
finanzielle Schaden gar verzehnfacht (vgl. Dlugolecki 1996: 69). Die 
Wälder schrumpfen drastisch, dies führt zu einem massenhaften Aussterben 
der in ihnen beheimateten Arten, also zum Schrumpfen des Genpools der 
Erde. Auch in vermeintlich "entwickelten" Industrienationen werden ex­
treme Hochwasser häufiger und sie nehmen an Heftigkeit zu. Die Versor­
gung mit Trinkwasser ist ebenso wie die Versorgung mit fossilen Brenn­
stoffen auf längere Sicht weltweit nicht gesichert (vgl. Breuer 1992: 125f.). 

9 V gl. dazu die gleichnamige Schrift Michel Foucaults (2003: insbes. 22). 
10 Dennoch hat die Dekade einen bedeutenden politischen Paradigmenwandel in 

Gang gesetzt. Katastrophen werden nicht mehr als singuläre Ereignisse, 
sondern nunmehr in einen globalen ökologischen Zusammenhang eingebettet 
betrachtet, die Katastrophenvorbeugung wird zu einem integralen"[ ... ] Be­
standteil globaler, dauerhafter, sozialer und ökonomischer Entwicklung", so 
Wolf R. Dombrowsky (Dombrowsky 2001: 230), der diesen Paradigmen­
wechsel gar als Hinwendung zu einer "systemischen Gesamtsteuerung" inter­
pretiert. 

14 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Diese Liste an eher "klassischen" Katastrophenszenarien ließe sich fast be­
liebig verlängern. Doch seien stattdessen auch noch einige "neue" Risiken 
angeführt, die die Menschheit im 21. Jh. bedrohen. 

Die atomare, biologische und chemische Kriegsgefahr hat zwar seit 
Ende des "kalten Krieges" etwas an medialer Aufmerksamkeit eingebüßt, 
doch sind nunmehr die menschlichen und sachlichen Ressourcen (die 
"Facheliten der Ingenieure und Physiker und die Waffenbestände", so Lars 
Clausen, 2003: 53) auf den "freien Markt" 11 gelangt, so dass heute nicht 
mehr nur von Staaten, sondern mindestens ebenso von nichtstaatlichen 
Vereinigungen mit terroristischem Hintergrund eine große Bedrohung 
auszugehen scheint (vgl. ebd. 2003: 53). Biotechnische Produkte und Che­
mikalien werden tagtäglich über Landstraßen und durch Städte verfrachtet, 
ohne dass etwa in Deutschland auch nur ein einschränkendes Zwangs­
Straßennetz für Gefahrentransporte existierte (von einem funktionierenden 
Warnsystem ganz abgesehen) (vgl. ebd.: 54f. sowie Eikenberg 2000: 59-
62). Die Auswirkungen des Anbaus und Verzehrs gentechnisch manipu­
lierter Lebensmittel sind unabsehbar; die Höhe der humanen und monetären 
Kosten, die ein Zusammenbruch des "World Wide Web" bedeuten würde, 
steigt ebenso kontinuierlich an (vgl. Clausen 2003: 53-55), wie die Chance, 
durch einzelne Finanztransaktionen den Zusammenbruch ganzer Ökono­
mien zu verursachen. Im Angesicht von BSE und Vogelgrippe schwindet 
die vermeintlich "natürliche" Grenze zwischen Tier und Mensch, beide 

Lebensformen scheinen Seuchen gegenüber anfälliger geworden zu sein. 
Fast vollkommen unbeachtet nimmt unterdessen die Fettleibigkeit unter den 
Menschen weltweit mehr und mehr pandemische Ausmaße an12

. 

All diese so weit streuenden Risiken zusammengenommen erzeugen 
selbst, bereits als bloß potentielle Bedrohungsszenarien reale, lähmende 
Wirkungen, von der politischen Instrumentalisierung der Angst für kriege­
risch-ökonomische Expeditionen bis hin zur "Konsumzurückhaltung". 
Diese allgemeine und unspezifische Unsicherheit erfasst unter dem Schlag­
wort "Globalisierung" auch "starke" Ökonomien; auch sie müssen (wieder) 
feststellen, dass der "Wohlstand der Nationen" (Adam Smith, vgl. 2003) 
eine fragile Sache ist. 13 Gerade das wissenschaftlich-technische Mehr an 
elementarer Kraft, das der Mensch der Modeme entfaltete, wendet sich zu-

11 Georg Elwert spricht diesbezüglich von "Gewaltmärkten" (vgl. Elwert 2003). 
12 Dieses enorme Kosten verursachende Phänomen hat m.E. überhaupt noch kei­

nen Eingang in die Katastrophenforschung insgesamt gefunden. 
13 Die "Rückkehr der Unsicherheit" ist einer der zentralen Topoi des gegen­

wärtigen sozialwissenschaftliehen Diskurses ( vgl. etwa Evers/N owotny 1987: 
33, Bonß 1996: 165-184, Dombrowsky/Brauner 1996 und Stehr 2000: 299ff.). 

15 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nehmend, zunächst in der Form der "Nebenfolgen"14, gegen den Menschen 

selbst, bedroht ihn gar mit Zerstörung (vgl. Breuer 1992: 124). Menschlich­

es Schaffen war offenbar niemals bloß produktiv, nun machen sich die 

lange ausgeblendeten Destruktivkräfte menschlicher Arbeit mehr und mehr 

bemerkbar (vgl. Clausen 1988: 55ff.). Das Verdrängte, das Ausgeschlos­

sene, das Negierte kehrt allenthalben zurück und untergräbt die Bedingungen 

der "technischen" bzw. der "technologischen Zivilisation"15 . Mit anderen 

Worten: Katastrophen falsifizieren den Glauben, Welt exakt begreifen zu 

können, sie falsifizieren sodann die Handhabungs- und Herstellungsver­

fahren, die Arbeitsweise und die Produkte der technologischen Zivilisation 

sowie ihre Werkzeuge, Maschinen, Apparate und Bauwerke, kurzum, die 

Technik der Moderne. 
So lässt sich in Anlehnung an Arbeiten der "Kieler Katastrophenfor­

schungsstelle"16 bereits nach dieser kurzen Skizze die Katastrophe wie folgt 

"definieren": Als "entsetzlicher sozialer Prozess" (vgl. Clausen/Geenen/ 

Macamo 2003). falsifiziert die Katastrophe das Begriffssystem und die 

14 Nach Ulrich Beck werden nunmehr, in der "reflexiven Modeme", die Neben­
folgen zum Movens der Geschichte, welches zuvor, in der "einfachen 
Modeme", in der Zweckrationalität gelegen habe. Die Modeme habe "zwei 
Optimismen" miteinander kombiniert, so Beck: "[ ... ] die lineare Verwissen­
schaftlichungsperspektive mit dem Glauben an die vorauseilende Kontrollier­
barkeit der Nebenfolgen - sei es, daß diese ,externalisiert', sei es, daß sie 
durch ,intelligentere' Rationalisierungsschübe der zweiten Art kleingearbeitet 
und in neue Aufschwünge verwandelt werden können. Genau diesem dop­
pelten Kontrolloptimismus widerspricht die historische Erfahrung und mit ihr 
die Theorie reflexiver Modemisierung" (Beck 1996: 55, Hervorhebung im 
Original). 

15 Zum Begriff der "technischen Zivilisation" und seiner Geschichte insbeson­
dere in der techniksoziologischen Diskussion vgl. Halfmann 1998b: 7-12, so­
wie die im selben Band (Halfi:nann 1998a) versammelten Beiträge, darüber 
hinaus und vertiefend die Schrift "Technologische Zivilisation und transklas­
sische Logik. Eine Einführung in die Technikphilosophie Gotthard Günthers", 
herausgegeben unter dem Pseudonym Kurt Klagenfurt (1995). Etymologisch 
bedeutete "Technologie" sinngemäß übrigens einst die "Lehre von den Fach­
wörtern, Systematik der Fachwörter" (vgl. Drosdowski 1997: 739). Ein weite­
rer Hinweis darauf, dass eine Untersuchung des Zusammenhangs zwischen 
Begriffen und Katastrophen über die Vorgabe hinaus, die Dombrowsky be­
reits 1989 gesetzt hat, weiterhin angebracht ist (vgl. ders. 1989: 5-15). 

16 Dazu gehören insbesondere die Arbeiten von Lars Clausen, Wolf R. 

16 

Dombrowsky, Elke M. Geerren und Willy Streitz. Die individuellen Beiträge 
werden im Folgenden so weit wie möglich kenntlich gemacht; der hier 
zugrunde gelegte Denkansatz geht mindestens auf die Schrift von Clausen 
und Dombrowsky aus dem Jahr 1978 zurück, er wurde jedoch seitdem von 
allen an der Katastrophenforschungsstelle Kiel (KFS) mitarbeitenden Perso­
nen weiterentwickelt, so dass es angemessen erscheint, eine Institution zu 
nennen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

technisch-instrumentellen gesellschaftlichen Formen "real", s1e offenbart 

das Scheitern der menschlichen Bemühungen, die jeweilige Umwelt zu be­

herrschen, oder mit anderen Worten: die "Probleme des Überlebens" 

wissenschaftlich exakt zu begreifen und sie technisch-instrumentell zu 

lösen. 17 Diese Definition wirft allerdings Fragen auf, denen in dieser Arbeit 

nachzugehen ist: Was ist "falsch gelaufen", wenn es zu dieser entsetzlichen 

Real-Falsifikation gekommen ist, warum sind die menschlichen Bemühun­

gen, die "Probleme des Überlebens" zu meistem, "katastrophal" geschei­

tert? Wo lässt sich ansetzen, wenn moderne Technik versagt hat und noch 

das wissenschaftliche Begriffssystem selbst mitfalsifiziert ist? Die Rich­

tung, in der nach Antworten auf diese Frage zu suchen ist, sowie einige the­

oretische Hintergrundannahmen, von denen diese Arbeit ausgeht, lassen 

sich zum Überblick grob skizzieren. 

Ständig scheitern Menschen in Gesellschaft, ständig müssen sie fest­

stellen, dass ihre habituellen Verhaltensweisen in neuen Situationen inadäquat 

sind. Perturbartionen, so die Bezeichnung des (radikalen) sozialen Konstruk­

tivismus18 für "Enttäuschungen" im routinierten Ablauf (vgl. Glasersfeld 

17 Die hier zugrunde gelegte "Definition" der Katastrophe stammt von Wolf R. 
Dombrowsky aus dem Jahr 1987, die er in der Arbeit von 1989 aufgenommen 
hat. So heißt es bei Dombrowsky wörtlich: "Nichts anderes wäre somit Ka­
tastrophe als die ,Real-Falsifikation' des menschlichen Mühens, die Probleme 
des Überlebens technisch und organisatorisch zu lösen. Das Scheitern der 
Lösung, magisierend Katastrophe geheißen, führt, sofern man die Zeichen auf 
diese Weise zu deuten vermag, zu der voranbringenden Einsicht, daß die 
Vorstellungen über Wirklichkeit vorläufig sind und weiterer Korrekturen be­
dürfen" (Dombrowsky 1989:258, vgl. auch ders. 1987: 331-356). 

18 Hier insbesondere Ernst von Glasersfeld, Humberto Maturana, Heinz von 
Foerster. Jean Piaget wird hier ebenfalls im Zusammenhang mit dem Ansatz 
des radikalen Konstruktivismus genannt, allerdings hat dieser eher Grundla­
gen konstruktivistischen Denkens erarbeitet, als dass er im engeren Sinne zu 
diesem Diskurs hinzuzuzählen wäre. Diese vorliegende Arbeit argumentiert in 
weiten Teilen "radikal" konstruktivistisch, wenn man darunter alljene Positi­
onen summiert, die, wie Hans Rudi Fischer es ausdrückt, nicht davon ausge­
hen, dass"[ ... ] die Welt, die es zu erkennen gilt, für das erkennende Subjekt 
schon fertig vorliegt", dass diese Welt "nur noch entdeckt, d.h. wahrgenom­
men bzw. irgendwie durch den Erkenntnisapparat für das Bewußtsein abge­
bildet werden [müsse, M.V.]". Wir können grundsätzlich nur wissen, was wir 
als Beobachter über "[ ... J eigene Operationen im kognitiven Apparat selbst 
hergestellt [ ... ]" haben, so Fischer weiter. "Wissen als Resultat eines Er­
kenntnisprozesses ist denmach nicht ein Abbilden im Sinne eines Entdeckens 
der äußeren Wirklichkeit, sondern eher ein Erfinden von Wirklichkeit. Alle 
Erkenntnis, alle Erfahrung ist in diesem Sinne subjektabhängig, als jedes In­
dividuum seinen Erkenntnisakt aufgrund eigenen Erlebens, aufgrund einer 
unhintergehbar eigenpsychologischen Basis selbst herstellen muß. Denmach 
müssen wir uns von der Idee verabschieden, daß wir die Welt zugänglich ma­
chen, erkennen könnten, ohne an das Prokrustesbett unserer Subjektivität ge-

17 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

1997: 172-197, insbes. 180 und ders. 2002: 46-69), lösen, so Jean Piaget, 

im Menschen ebenso wie in Gesellschaften oder ganzen Kulturen in der 

Regel Assimilations- und Akkomodationsprozesse19 aus: Der Beobachter 

(bei Luhmann ein System, das sich selbst von seiner Umwelt unterscheidet 

und dabei diese Umwelt erst hervorbringe0
) stimmt sich und seine Umwelt 

systemisch neu aufeinander ab, indem er seine Wahrnehmungsformen 

(seine Beobachtungen, also seine Unterscheidungen) ständig neu ordnet, die 

ihm selbst wie seiner Umwelt eine Struktur verleihen. Ohne hier schon zu 

sehr ins Detail gehen zu müssen, ist zunächst entscheidend, dass sich aus 

dieser Perspektive der Beobachter und seine Umwelt in einem ununter­

brochenen Abstimmungsprozess befinden, in dem nichts von Dauer ist. 

In der Alltagswelt hingegen nehmen wir vielerlei Formen (sowohl die 

Form des Menschen als auch seine "technischen Artefakte") als konstant 

wahr, es begegnen uns "Dinge" und Formen, die wir bisweilen für gänzlich 

unveränderlich halten (etwa ein Stein, die Form des Atoms, die Zeit usw.). 

bunden zu sein. Eine ,objektive Erkenntnis' im Sinne einer subjektunabhän­
gigen, von subjektiven Unschärfen freie Erkenntnis erweist sich damit als Il­
lusion" (Fischer 1996: 7, Hervorhebungen im Original). Grundlegend zum 
radikalen Konstruktivismus siehe insbesondere den Sammelband mit Gesprä­
chen mit den Hauptvertretern des Ansatzes, herausgegeben von Bemhard 
Pörksen "Die Gewissheit der Ungewissheit" (2002) sowie die von Paul 
Watzlawick verfasste Festschrift für Heinz von Förster "Das Auge des Be­
trachters. Beiträge zum Konstruktivismus" (2002). Dann aber legt sich die 
vorliegende Arbeit nicht auf diese spezifische Denkweise fest, so wird die 
Kategorie des Subjekts des radikalen Konstruktivismus noch systemtheo­
retisch i.S. Niklas Luhmanns durch die Operationen eines sich selbst erst 
schöpfenden Beobachters ersetzt (vgl. Luhmann 1998: Kap. 5 II und XII 
sowie Schulte 1985:, insbes. 12 u. 22ff.); allerdings dies nur vorläufig, denn 
an späterer Stelle wird auch diese Kategorie kritisiert werden, und sodann die 
Rede vom Subjekt resp. vom Menschen in veränderter Bedeutung gerechtfer­
tigt. Zunächst ist so weit wie möglich auf die Kategorien der modernen 
"Metaerzählungen" - dazu zählte Jean-Franvois Lyotard u.a. die Idee der 
"progressiven Emanzipation" von Vernunft und Freiheit, die Idee des (aufge­
klärten) "Subjektes" (vgl. Lyotard 1990: 49)- zu verzichten, gerade um dann 
ihre Notwendigkeit später begründen zu können. 

19 Was Piaget mit den Begriffen Akkomodation und Assimilation meint, lässt 
sich keineswegs einfach definieren (vgl. dazu Piaget 1969: insbes. 14-18). Für 
den Zusammenhang dieser Arbeit reicht es, Assimilation als Inkorporation 
von Umwelt i.S. der Anpassung der Umweltwahrnehmung an den gegenwär­
tigen kognitiven Zustand und Akkomodation i.S. des Ausprobierens von 
Deutungsmustern an Umwelt und der auf die Umweltreaktion folgende An­
passung der Schemata zu verstehen; als zwei mit Hilfe dieser Kategorien 
analytisch beschreibbare Weisen des Organismus, sich mit Umwelt abzu­
stimmen, die jedoch im Grunde stets als ein einziger Prozess gedacht werden 
müssen. 

20 Vgl. hierzu insbesondere Luhmann 1998: Kap. 5 II und XII sowie Schulte 
1985:, insbes. 12 u. 22ff. 

18 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Der menschliche Verstand, dies stellte schon Nikolaus von Kues (Cusanus) 
im 15. Jahrhundert fest, ordnet seine Wahrnehmungen systematisch, indem 
er sie bestimmt, sie gegeneinander mehr oder weniger deutlich absetzt. Der 
Verstand, so bringt der Cusanus-Forscher Kurt Flasch den zentralen Ge­
danken der Lehre des Cusanus zum Ausdruck, funktioniert nur, wenn er 
"[ ... ] Gegensätze schafft und bestehen lässt. Das gegensatzlose Unendliche 
kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen[ ... ]" (Flasch 1978: 
259).21 Weite Teile der Wissenschaften machen aber die Beobachtung, dass 
sich tatsächlich alles ständig wandelt. In einer Welt ohne Beobachter gäbe 
es keine Diskontinuität, sie ist "[ ... ] ein Artefakt der Beschreibung, ein 
Geistesprodukt, das den Geistesprozeß gestaltet", so Gregory Bateson 
(1982: 251) gut fünfhundert Jahre nach Cusanus.22 Offenbar hat sowohl die 
Ansicht Cusanus' als auch die Batesons ihre "Wahrheit": Auf der einen 
Seite nimmt der menschliche Verstand Formen systematisch als über die 
Zeit hinweg konstant und mit sich selbst identisch, als "Struktur" wahr, auf 
der anderen Seite deutet selbst die moderne Teilchenphysik daraufhin, dass 
"alles fließt", dass alles eher prozessualen, systemischen Charakters ist. Die 
okzidentale Philosophiegeschichte ist in weiten Teilen die Geschichte des 
Versuches, diesen Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt, zwischen 
Systemizität und Systematik aufzuheben?3 

21 Siehe dazu auch Hege! in der Vorrede zur ersten Auflage der "Wissenschaft 
der Logik": "Der Verstand bestimmt und hält die Bestimmungen fest [ ... ]" 
(Hege! 1928: IV, Hervorhebung im Original gesperrt). 

22 Gerrau genommen ist allerdings auch diese Aussage Batesons ein Artefakt, 
weil selbstverständlich keine sinnvolle Aussage über eine Welt ohne Beob­
achter gemacht werden kann. Vielmehr ist es der "Geist" selbst, der der Philo­
sophie seit jeher die Erfahrung von Einheit und Vielheit als Problem aufgibt. 
Mit den Worten von William James: "The synthetic unity of counciousness is 
one of the great dividing questions in the philosophy of mind. We know 
things singly through as many distinct mental states. But on another occasion 
we may know the same things together through one state. [ ... ] Here is pres­
ence in absence; here knowing together; here the original prototype of what 
we mean by knowledge. This ultimate synthetic nature of the smallest real 
phenomenon of conciousness can neither be explained nor circumvented" 
(James 1975: 289, Hervorhebung im Original). 

23 Dieser Widerspruch zwischen Subjekt und Objekt und die scheinbare Unmög­
lichkeit, ihn zu überwinden, war schon für den Historismus als einen der un­
mittelbaren Vorläufer der Wissenssoziologie das zentrale Problem (vgl. 
Berger/Luckmann 1996: 7). So stellte Wilhelm Dilthey die Frage: "Wie ver­
hält sich das Leben und Nacherleben hier zum begrifflichen Denken? Leben 
und Nacherleben bilden die Grundlage und beständigen Untergrund der logi­
schen Operationen; aber dem Verstand sind die Leidenschaften, das Opfer, 
die Hingabe des Selbst an die Objektivität undurchdringlich: nie kann Erleben 
in Begriffe aufgelöst werden, aber seine dunklen, tiefen Töne begleiten, wenn 
auch nur leise, alles begriffliche Denken in den Geisteswissenschaften. Dage­
gen sind die Stufen des Bewußtseins gleichsam die Technik der Struktur, 

19 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese Arbeit setzt bescheidener an, sie akzeptiert diesen Widerspruch, 

sie versucht nicht, ihn aufzuheben. Der Abstimmungsprozess des Beob­

achters in seiner Umwelt läuft, so die Annahme, zugleich kontinuierlich, 

also systemisch und diskontinuierlich, also systematisch; ständig stimmen 

sich seine Formen neu aufeinander ab, befinden sich alle Formen im Wan­

del, und doch erlebt er Kontinuität, ja Stabilität, schließlich gar aus allem 

Wandel herausgelöste "Substanz". Insbesondere die Sprache macht es mög­

lich, dass sich der Mensch und seine Umwelt in einem unauflösbaren 

Wechselwirkungsprozess gegen allen Wandel stabilisieren, dass der Mensch 

sich selbst und seine Umwelt mittels Kommunikation mit anderen als 

"Dinge" wahrzunehmen lernt. Im Begriff lassen sich höchst unterschied­

liche und dynamische Qualitäten behandeln, als seien sie Substanz, so etwa, 

wenn von "der" Zeit gesprochen wird, der jedes irgendwie sinnliche 

Substrat fehlt und die jeder Mensch selbst innerhalb seines Lebenslaufes 

immer wieder spürbar anders erlebt. Mit Hilfe technischer Instrumentarien 

vermag der Mensch gar Gebäude zu errichten, die ihrer Umwelt trotzen, 

dem Wandel scheinbar entzogen. 

Doch wandelt sich das Ganze dieser Formenwelt ständig. Das Bild des 

Menschen etwa verändert sich kontinuierlich, wie sich auch "materiale" 

Formen ständig wandeln, beobachtbar allerdings manchmal nur, wenn man 

den Blick bis hinab zu ihren quantenphysikalischen "Eigenschaften" 

20 

durch verschiedene Gebilde hindurch zur Herrschaft des Geistes über sich und 
die Welt zu gelangen. [ ... ]Hier durchschaut das Denken seinen Gegenstand. 
Der Intellektualismus hat darin die Wurzeln seiner Kraft. Er läßt in der Auf­
klärung jenes Undurchdringliche als einen niederen Bodensatz des Lebens zu­
rück, und er hat dann in Hege! unternommen, das Lebendige aufzulösen in 
das Begriffliche und durch neue Mittel eines begrifflichen Zusammenhanges 
nachzubilden. [ ... ] Das Problem vom Verhältnis des Lebens zum logischen 
Denken wird uns von nun ab immer sichtbar bleiben" (Dilthey 1997: 402f.). 
Wie kann die Wissenschaft vor diesem Hintergrund zu stabilen Werten und 
Kriterien der Interpretation gelangen, wenn doch alles einem historischen 
Wandel unterliegt, der Intellekt zudem stets schon Resultat eines ihm Vor­
gängigen ist, dem er nicht habhaft werden kann, das für ihn nur mehr bloßer, 
unbedeutsamer "Bodensatz" ist? Kar! Mannheim als einer der ersten Wissens­
soziologen im engeren Sinne löste dieses Problem durch die Annahme, dass 
eine "freischwebende Intelligenz" die Totalität der zu einem bestimmten Zeit­
punkt gegebenen "Weltanschauungen" mit ihrem besonderen Blick erfassen 
und damit die Einheit von Subjekt und Objekt gleichsam "stiften" könne (den 
Glauben an ein erkennbares einheits- und sinnstiftendes Prinzip teilte Mann­
heim mit Ernst Cassirer, siehe dazu in dieser Arbeit die den 5. Gliederungs­
prunkt einleitenden Bemerkungen zum Erkenntnisinteresse Ernst Cassirers). 
Freilich war damit das Grundproblem des Historismus nicht gelöst, stand 
doch die Behauptung der freischwebenden Intelligenz gerade in der auf Ideo­
logien spezialisierten Wissenssoziologie auf keinem tragfahigen Fundament 
(vgl. Maasen 1999: 19 sowie Mannheim 1970). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

dringen lässt. In der "Modeme" überwiegt dennoch die Erfahrung der 
Ordnung, der Konstanz, der durchschaubaren Systematik alles Daseien­
den,24 dessen vermeintliche Stabilität sich in der Katastrophe als trügerisch 
erweist. In ihrem Angesicht zeigt sich, dass Diskontinuität ein Artefakt der 
Beschreibung, ein Geistesprodukt ist, sich alles (Beobachtete) wandelt und 
nur vorübergehend der Eindruck der Stabilität überwiegt. Wenn der Wand­
lungsdruck übergroß wird, kollabiert die vor dem Hintergrund dieses 
Geistesproduktes konstruierte begrifflich-exakte und instrumentelle Stabili­
tät, dies um so heftiger, je länger sie sich dem zunehmenden Druck auf An­
passung an veränderte Verhältnisse hatte widersetzen können, so zumindest 
die Argumentationsrichtung, die in dieser Arbeit entfaltet wird. 

Zur Beantwortung der Frage, was "falsch gelaufen" ist, dass es zu der 
entsetzlichen Real-Falsifikation, der Katastrophe, hat kommen können, 
muss daher der Prozess der Abstimmung der durch einen Beobachter gegen 
einen Wandlungsdruck stabilisierten Formen untersucht werden. Die 
menschlichen Bemühungen, die Probleme des Überlebens zu meistem, 
scheitern gerade durch den eindimensionalen V ersuch, sich dem "ganz 
normalen, alltäglichen Scheitern" (Hans-Carl Jongebloed25), dem Wandel 

24 Dazu Georg Simmel: "Die Richtung, in der dieser Gegensatz [des Absoluten 
und des Relativen, M.V.] sich entwickelt, wird durch unsere physisch-psychi­
sche Anlage und ihr Verhältnis zur Welt präjudiziert. So innig in unserem Da­
sein auch Bewegung und Ruhe, Aktivität nach außen und Sammlung nach 
innen verbunden sein mögen, so dass sie ihre Wichtigkeit und Bedeutung erst 
aneinander finden - so empfinden wir doch die eine Seite dieser Gegensätze, 
die Ruhe, das Substantielle, das innerlich Feste an unseren Lebensinhalten als 
das eigentlich Wertvolle, als das Definitive gegenüber dem Wechselnden, Un­
ruhigen, Äußerlichen. Es ist die Fortsetzung hiervon, wenn das Denken es im 
ganzen als seine Aufgabe fühlt, hinter den Flüchtigkeiten der Erscheinung, 
dem Aufund Nieder der Bewegungen das Unverrückbare und Verlässliche zu 
finden, und uns aus dem Aufeinander-Angewiesen-sein zu dem sich selbst 
Genügenden, auf sich selbst Gegründeten zu fuhren. So gewinnen wir die 
festen Punkte, die uns im Gewirr der Erscheinungen orientieren und das ob­
jektive Gegenbild dessen abgeben, was wir in uns selbst als unser Wertvolles 
und Definitives vorstellen. [ ... ]Kurz, die erste Tendenz des Denkens, mit der 
es den verwirrenden Strom der Eindrücke in ein ruhiges Bett zu lenken meint, 
richtet sich auf die Substanz und auf das Absolute, denen gegenüber alle Ein­
zelvorgänge und Beziehungen auf eine vorläufige, für das Erkennen zu über­
windende Stufe herabgedrückt werden" (Simmel 1996: 93f.). 

25 Dass fast alle individuellen, "[ ... J auch unter Kompetenzbedingungen ge­
troffenen Entscheidungen [ ... J mit einer kaum beherrschbaren Möglichkeit 
des Scheiterns" (Jongebloed 1984: 217, Hervorhebung im Original. Vgl. auch 
ebd. 218) belastet sind, dass Scheitern trotz, ja bisweilen gerade aufgrund 
sorgfaltigster Planung also "normal" ist und es grundsätzlich nicht ausge­
schlossen werden kann, hat Hans-Carl Jongebloed ausführlich entschei­
dungstheoretisch gezeigt. Christirre und Ernst Ulrich von Weizsäcker nennen 
dieses ganz normale Scheitern "Fehlerfreundlichkeit": "Irren und Fehlerma-

21 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zu entziehen, so die dabei zu prüfende Hintergrundannahme. Modeme Ge­
sellschaften versuchen in historisch einmaliger Weise, den systemischen 
Fluss durch wissenschaftlich-technische Systematisierungen zu unterbre­
chen, Stabilität dauerhaft zu setzen, wo dauernder Wandel ist. Der in der 
Modeme verabsolutierte Glaube aber, durch systematisches Vorgehen 
allein systemische Zusammenhänge in ihrem Laufe umfassend steuern zu 
können, wird in der Katastrophe widerlegt. 

Dann aber ist noch die zweite eingangs gestellte Frage zu beantworten: 
Wo lässt sich ansetzen, wenn Katastrophen sowohl das wissenschaftliche 
Begriffssystem als auch die technisch-instrumentellen Formen falsifizieren, 
wenn die wissenschaftlich-instrumentelle Systematik gegenüber der syste­
mischen Eigendynamik der Katastrophe versagt? Heißt das nicht in der 
Konsequenz, dass die Wissenschaft und die Gesellschaften, die sich auf 
Wissenschaft verlassen, Katastrophen hilflos gegenüberstehen? Muss man 
trotz des Mangels an alternativen Lösungsansätzen noch radikaler argu­
mentieren und Wissenschaft und Technik gar als (Mit-)Verursacher von 
Katastrophen pauschal verdammen? 

Nun, die hier gestellte Diagnose ist radikal, und sie erfordert- vorab der 
"konkreten" Zuwendung zum Phänomen der Katastrophe - nicht weniger 
als ein kategorisches Überdenken der technisch-instrumentellen wissen­
schaftlichen Zivilisationsform Doch ist- ganz abgesehen von der Frage, ob 
dies wünschenswert wäre- die Rückkehr zu einem früheren Zustand ausge­
schlossen, es gibt keine Möglichkeit, die Vergangenheit ungeschehen zu 
machen,26 der bloße Versuch hätte selbst katastrophale Konsequenzen für 

Milliarden von Menschen, deren Grundversorgung nur mittels der janus­
köpfigen Errungenschaften des wissenschaftlich-technischen Fortschrittes 
möglich ist. Selbstverständlich tragen Wissenschaft und Technik auch im­
mer schon in höchstem Maße zur Lösung drängender Probleme bei. Ob­
gleich die Menge der neuen Probleme die neuen Problemlösungen über­
steigt, hieße auf Wissenschaft und Technik verzichten zu wollen, sich einer 
umso größeren Problemmenge gegenüber zu sehen. 

Vielmehr ist eine andere Praxis im Umgang mit den "Kategorien" und 
"Substanzen" gefordert, die aus dem wissenschaftlichen Denken hervorge­
gangen sind: Ein mehrdimensionales Denken in dynamischeren Begriffen 

chen gab es schon vor dem Menschen. Fehlermachen ist natürlich, heißt es in 
der Natur. Die belebte Natur ist sogar fehlerfreundlich" (Weizsäcker/ 
Weizsäcker 1984: 168. Im Original mit Hervorhebung). Scheitern gibt die 
Chance zum Lernen, zum Ausschluss immer neuer Fehlerquellen, dies gilt auf 
individueller wie auf gesamtgesellschaftlicher Ebene. 

26 Es ist sozusagen ein "point of no return" überschritten, eine Organisatoren­
ebene erreicht, von der aus ein früherer Zustand nicht mehr erreicht werden 
kann (vgl. Claessens 1993: 322). 

22 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

über eine Welt im Fluss, das bis zum kleinsten Teilchen dafür sensibilisiert, 

dass nichts für sich besteht, vielmehr auch das "härteste Artefakt" eingewo­

ben ist in einen umfassenden Wandlungsprozess, in dem kein Teil ohne Be­

deutung für ein anderes ist, auch wenn sich diese Bedeutung die längste 

Zeit verbirgt.27 Katastrophen sind hinreichend nicht zu be-greifen mit den 

instrumentellen, fixierenden Techniken und den verdinglichenden, syste­

matisierenden Begriffen der modernen Wissenschaft, die alle Formen in 

Teile analysiert, sie aus ihrem Bezug herausschneidet, um dabei doch bloß 

die Form zu zerstören, die es zu untersuchen galt. 28 Ein Denken in ob-

27 Im weitesten Sinne schließt diese Arbeit damit an die Forderung aus Georg 
Lukics' "Geschichte und Klassenbewusstsein" an, die Rüdiger Darmemann 
wie folgt zusammenfasst: "Das Denken muß [ ... ] historisch werden, oder es 
kann überhaupt nicht zum Begreifen der Konkretheit des (immer schon 
historisch vermittelten) Lebens kommen" (Dannemann 1997: 59). Bereits 
Friedrich Engels stellte im Vorwort zum Marxschen "Kapital" lapidar fest: 
"Es versteht sich ja von selbst, daß da, wo die Dinge und ihre gegenseitigen 
Beziehungen nicht als fixe, sondern als veränderliche aufgefaßt werden, auch 
ihre Gedankenbilder, die Begriffe, ebenfalls der Veränderung und Umbildung 
unterworfen sind; daß man sie nicht in starre Definitionen einkapselt, sondern 
in ihrem historischen resp. logischen Bildungsprozeß entwickelt" (vgl. 
Marx/Engels 1970: 20). 

28 Aus dem Vortrag "Licht und Leben" bei der Eröffuungssitzung des II. 
Internationalen Kongresses für Lichttherapie stammt das Zitat Nils Bohrs, das 
diesen Gedanken untermauert: "So würden wir zweifellos ein Tier töten, 
wenn wir versuchten, eine Untersuchung seiner Organe so weit durchzufüh­
ren, daß wir den Anteil der einzelnen Atome an den Lebensfunktionen ange­
hen könnten. In jedem Versuch an lebenden Organismen muß daher eine 
gewisse Unsicherheit in bezug auf die physikalischen Bedingungen, denen sie 
unterworfen sind, bestehen bleiben; und es drängt sich der Gedanke auf, daß 
die geringste Freiheit, die wir in dieser Hinsicht den Organismen zugestehen 
müssen, gerade groß genug ist, um ihnen zu ermöglichen, ihre letzten Ge­
heimnisse gewissermaßen vor uns zu verbergen" (Bohr 1985: 191). Was Bohr 
allerdings für Organismen behauptet, ist in dieser Arbeit auf alle beobachteten 
Formen zu erweitern. Der "Kontext" ist für alle Formen entscheidend, erst in 
ihrem jeweiligen spezifischen Kontext werden Formen relativ "bestimmt". 
Dies gilt auch und gerade innerhalb der Katastrophensoziologie, darauf weist 
Emico L. Quarantelli hin: "In what direction are we going in the disaster re­
search? [ ... ] To ask: what is a disaster, does not generate an ,obvious' answer 
for research purposes. [ ... ] Perhaps, little consensus emerged about what con­
stitutes a disaster." Doch zeige die Diskussion der Frage, "what is a disas­
ter?", dass untersucht werden müsse, "[ ... ] to what extent disasters must be 
seen in a !arger social context [ ... ]" (Quarantelli 1995b: 363). Der Einbezug 
des weiteren Kontextes in die Analysen ist sicher nicht zu kritisieren, sondern 
gegenüber einer allein auf den "Gegenstand" fixierten Betrachtung insgesamt 
positiv zu bewerten. Doch werden damit die tatsächlichen Probleme, die mit 
der scheinbaren Notwendigkeit einhergehen, irgendwo einen klaren Schnitt 
zwischen dem Objekt plus den ihn eimahmenden Kontext und allem anderen, 
nicht mehr in die Betrachtung Einzubeziehenden, ziehen zu müssen, nicht 

23 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

jektivierenden, verdinglichenden Kategorien löst Eigenschaften aus Raum 
und Zeit, aus allen Kontexten heraus (etwa die Zahl der Opfer, die 
räumliche oder zeitliche Ausdehnung eines Ereignisses usw.) in dem Glau­
ben, durch deren Addition "die Katastrophe" ursächlich bestimmen und 
entsprechende technisch-instrumentelle Maßnahmen gegen sie einleiten zu 
können. Damit bleiben aber gerade entscheidende Charakteristika, die den 
Prozess der Katastrophe kennzeichnen, unzugänglich; die Katastrophe lässt 
sich nicht auf ein isolierbares Ereignis reduzieren.29 

Die beobachtete Zunahme an Katastrophenphänomenen, so die zentrale 
These dieser Arbeit, resultiert aus der den Beginn der Modeme markieren­
den Verabsolutierung der Annahme einer objektiven, ahistorischen, durch­
schaubaren, stabilen, klar abgrenzbaren und nach Gesetzen zu begreifenden 

gelöst, sondern auch unkenntlich gemacht, was sich für den Prozess der Ka­
tastrophe um so tückischer auswirken kann. Die Ethnographie verfügt mit 
dem Begriff der "Dichten Beschreibung" (Geertz 1997) über ein Konzept, das 
diese Probleme eines "scharfen" Kontextbegriffes zwar ernst nimmt, doch 
verflüchtigt sich dann eben das Objekt im unbestimmten Raum. Der Ethno­
graph, so Geertz, habe es zu tun mit einer "Vielfalt komplexer, oft übereinan­
der gelagerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen, die fremd­
artig und zugleich ungeordnet und verborgen sind und die er zunächst einmal 
irgendwie fassen muß" (ebd.: 15). Diese "Daten" bilden dann den Kontext 
seiner Dichten Beschreibung. Der Kontext ist dabei jedoch ebenso vielfaltig 
und über sich hinaus verweisend, wie das eigentlich anvisierte "Objekt" 
selbst. Am Ende sei es daher "[ ... ] nicht möglich (obwohl es Leute gibt, die 
es versuchen), die abhängigen von den unabhängigen Variablen zu sondern, 
um eine richtige Funktion darstellen zu können", so Geertz ( ebd.: 33). 

29 Was eine Katastrophe bedeutet, hängt eben ganz und gar von der Bezugsein­
heit ab, nicht von irgendeinem (in der Natur oder sonst wo zu suchenden) Er­
eignis. Entscheidend ist z.B. nicht die Stärke eines Bebens, sondern inwiefern 
eine Gesellschaft in der ganzen Breite ihrer Fähigkeiten auf dieses Beben vor­
bereitet ist. Dies kann eine Definition entlang quantifizierter Merkmale nicht 
fassen (vgl. Dombrowsky 2001: 135ff.). Die Brisanz, die in quantifizierenden, 
objektfixierten Ansätzen angelegt ist, zeigt sich darin, dass über die Maßnah­
men, die zu treffen sind, derjenige entscheidet, der die Katastrophe definiert. 
Die "Katastrophe ist [dann, M.V.], was die Hilfsangebote der Organisation er­
forderlich macht", also das, wofür schon entsprechende Mittel vorhanden 
sind, die eingesetzt werden wollen, so Dombrowsky an anderer Stelle (1996: 
61). Schon daher unterscheiden sich die Definitionen der Katastrophe, die 
etwa in den verschiedenen Gesetzbüchern von Staaten, Ländern und Kom­
munen, aber auch nichtstaatlichen Institutionen auftauchen. Im Rahmen der 
internationalen Katastrophenhilfe, welcher nach wie vor wesentlich ein 
"westliches" Verständnis der Katastrophe und der Katastrophenhilfe zugrunde 
liegt, wird diese Brisanz besonders deutlich. Alle Versuche einer kulturunab­
hängigen Definition der Katastrophe sind bislang jedoch gescheitert. Zu den 
Problemen einer Katastrophendefinition vgl. Quarantelli 1995a und 1998. 

24 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Formenwelt.30 Das dauerhafte, begriffliche, wie instrumentelle Herauslösen 

von Formen aus ihrem historischen, undurchsichtigen, instabilen und über 

sich hinaus verweisenden systemischen Zusammenhang führt langfristig zu 

strukturellen Verwerfungen, letztlich zur Falsifikation dieser Formen, die 

ihrer Umwelt irgendwann entgleiten. Doch ist eben jenes Herauslösen und 

Vergegenständlichen von dynamischen Formen Bedingung wissenschaftli­

cher Zivilisation. Die bloße Infragestellung dieses Denkens hat ebenso ka­

tastrophale Konsequenzen, die Destruktion der wissenschaftlichen Begriffe 

und technisch-instrumentellen Formen lässt ebenfalls nichts Dauerhaftes 

übrig, zumindest nicht für den Menschen. Lediglich Handlungsunfähigkeit 

hat bspw. die systemtheoretisch-(de-)konstruktivistische Annahme zur 

Folge, die Katastrophe sei nicht "real", sie wäre ein bloßes Kommunikati­

onsphänomen ohne realen Gehalt. 31 Gerade im Angesicht der Katastrophe 

stellt sich einem Menschen bzw. einem Beobachter nicht die Frage, ob sie 

30 Aus neueren wissens-, Wissenschafts- und techniksoziologischen Ansätzen 
(insbesondere der Akteur-Netzwerk-Theorie, hier v.a. Bruno Latour und 
Michel Callon, vgl. bspw. Latour 2001 und 2002 sowie Callon 1986: 196-
233) lässt sich die Annahme extrapolieren, dass sich erst seit dem 17. Jahr­
hundert eine auf die ersten okzentalen Philosophen zurückgehende grundle­
gende Unterscheidung zwischen einer klaren, transparenten, nach Gesetzen 
beschreibbaren Formenwelt auf der einen und einer stets verschwommenen, 
in transparenten, sich jeder Gesetzmäßigkeit entziehenden Formenwelt auf der 
anderen Seite als Beschreibungsartefakt umfassend verfestigen konnte, die als 
eine, wenn nicht als die zentrale Unterscheidung betrachtet wird, die erst die 
"Modeme" hervorgebracht hat (an anderer Stelle habe ich im Anschluss an 
Bruno Latour und dessen Faitiche-Konzept argumentiert, dass dieser Unter­
scheidung die noch fundamentalere Unterscheidung von Glaube und Fakten 
zugrunde liege, vgl. Voss 2006b sowie Latour 2002a). Gegenwärtig befindet 
sich diese Unterscheidung in einem umfassenden Transformationsprozess, in 
dessen Verlauf sich die scharfen Konturen dieser Unterscheidung verflüch­
tigen, so Latour, aber vor dem Hintergrund einer etwas anders gelagerten 
Argumentation auch Donna Haraway (vgl. exemplarisch Latour 2002a und 
Haraway 1995a, darin insbes. ders. 1995b: 73-97). 

31 Vgl. zur systemtheoretischen Denkrichtung bspw. Japp 2003: 77-90. Als Bei­
spiel für die - nur schwer von jener ersten zu unterscheidendenden - Per­
spektive des (De-)Konstruktivismus, wenngleich nicht direkt zur Katastrophe 
(die bislang m.E. nicht direkter Gegenstand eigenständiger Abhandlungen in­
nerhalb dieses Diskurses ist), sondern zu Risiken vgl. Lemke/Krasmann/ 
Bröckling 2001: 7-40. Dort heißt es, man gehe nicht davon aus, dass gesell­
schaftliche Risiken "existieren", es zeige sich vielmehr gegenüber diesem 
"Risikorealismus", "[ ... ] dass Risiken weniger gefunden als ,erfunden' 
werden" (ebd.: 21f.). Betont sei schon an dieser Stelle, dass damit weder die 
Untauglichkeit des systemtheoretischen, noch des (de-)konstruktivistischen 
Ansatzes zur wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Katastrophen und 
Risiken (der Zusammenhang beider Themenfelder wird weiter unten ausführ­
licher Gegenstand der Untersuchung) behauptet wird; allein auf die Grenzen 
dieser Ansätze, auf ihre Ergänzungsbedürftigkeit sei hier bereits hingewiesen. 

25 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

real ist oder bloßes Konstrukt, er will ihr entgehen, ganze Gesellschaften 
wollen Katastrophen etwas entgegensetzen, ihr Selbstverständnis, ihre 
Souveränität hängt an diesem Willen. Weder der Objektivismus (bzw. Rea­
lismus oder Essentialismus usw.) noch der Konstruktivismus (bzw. Subjek­
tivismus, Relativismus oder Nominalismus usw.) bieten also Geweils für 
sich genommen) die Mittel auf, der Katastrophe zu begegnen, weder natu­
ralisierende Verdinglichung noch kategorische Negation materialer Quali­
täten vermögen das Zugleich von Substanz und Prozess, von Differenz und 
Kontinuität, von Systematik und Systemizität adäquat zu be-greifen. 

Die längste Zeit seiner Entwicklungsgeschichte gelang es dem Men­
schen, ohne exakte Begriffe von der Welt und ohne instrumentelle Techni­
ken die Probleme des Überlebens zu bewältigen, obgleich er sich durchaus 
immer schon auch systematisierend seiner Umwelt zuwendete, er sich in ihr 
stets einen Außenhalt von relativer Dauer erschuf. Es soll in dieser Arbeit 
der Prozess der Genese des Menschen in wichtigen Etappen rekonstruiert 
werden, um zu zeigen, dass er die Überlebensprobleme zu meistem ver­
mochte, weil es ihm evolutionär gelang, die Vorteile eines systematisieren­
den Zugriffes auf seine Umwelt mit der Offenheit für die notwendigen 
systemischen Anpassungsleistungen zu vereinbaren. Entscheidend dafür 
war, dass nichts, was er in seiner Umwelt erfuhr, für ihn den Charakter von 
etwas objektiv Nur-so-und-nicht-anders-Seienden hatte, dass alles von ihm 
Wahrgenommene eine jeweils im konkreten Zusammenhang relativ spezifi­
zierte Bedeutung hatte, während es doch zugleich insgesamt unbestimmt 
blieb. Dieser insgesamt unbestimmte Charakter seiner Wahrnehmungsfor­
men bedeutete für den Menschen, etwas für den Moment als relativ be­
stimmte "Substanz" nehmen zu können, das doch zugleich prinzipiell auch 
alles andere sein kann. Diese Gleichzeitigkeit des für den modernen Men­
schen Unvereinbaren bedeutete für den Menschen die längste Zeit, sich sta­
bilisieren zu können und zugleich offen zu bleiben für jegliche mögliche 
Veränderung seiner Umweltbedingungen. Der Mensch ist das Resultat die­
ser Komplementarität32 von Substanz und Nicht-Substanz. Die beobachtete 

32 Der dieser Argumentation zugrunde liegende Komplementaritätsbegriff 
wurde von Hans-Carl Jongebloed auf Grundlage des von Niels Bohr ("Ko­
penhagener Deutung") stammenden Gedankens ausformuliert, dass das 
Welle- und das Teilchenbild einander zwar ausschließen, dass sie aber den­
noch nur zusammen die atomaren Verhältnisse angemessen zu beschreiben 
vermögen (vgl. Jongebloed 1998b: 274 FN 29). Der Komplementaritätsbe­
griffbezeichnet allgemein ein Verhältnis, in dem zwei einander ausschließen­
de, aber eben einander ergänzende Betrachtungsweisen zusammengenommen 
ein Phänomen erklären, dass sich aus keinem der beiden Komplemente 
jeweils für sich erklären ließe (vgl. Reisenberg 1969: 113 sowie Jongebloed 
2003a: 26). Die beiden beteiligten Entitäten- in der vorliegenden Arbeit also 
Substanz und Nicht-Substanz - bilden als Komplemente die Bedingung der 

26 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Zunahme von Katastrophenphänomenen aber weist auf den Verlust eines 
dieser beiden Komplemente hin. Will man die Katastrophe adäquat begrei­
fen, will man schließlich Wege finden, ihnen besser begegnen zu können, 
bedarf es daher zunächst eines Begriffsverständnisses, das dieser Komple­
mentarität gerecht wird, das also weder verdinglicht, was nicht einfach 
Ding ist, noch dekonstruiert, was nicht bloß Konstrukt ist; ansonsten läuft 
der Versuch des Begreifens der Katastrophe Gefahr, zur Verschärfung der 
Probleme beizutragen. 

Diese Arbeit verfolgt also zweierlei Ziele, die in dem einen konvergie­
ren, nämlich in ihrem Verlauf Grundlagen einer Katastrophensoziologie zu 
besprechen, was sogleich heißt, dass sie an ihrem Ende nicht behauptet, 
eine soziologische Theorie der Katastrophe formuliert zu haben, vielmehr 
schließt sie gerade dort, wo diese Theorie ansetzen könnte. Zu diesem 
Zweck ist einerseits zu untersuchen, wie sich die Katastrophe wissenschaft­
lich adäquat beschreiben lässt, welches begrifflichen Instrumentariums es 
also bedarf, um sie in ihrer ganzen phänomenalen Breite begreifen zu kön­
nen. Andererseits geht es dann darum, grundlegende Bedingungen zu eruie­
ren, die aus dem alltäglichen, "ganz normalen Scheitern" Katastrophen 
werden lassen. Im Verlauf der Arbeit wird sich jedoch immer wieder zei­
gen, dass sich beide Argumentationslinien nicht tatsächlich voneinander 
trennen lassen, vielmehr überkreuzen sich die beiden Blickrichtungen stän­
dig; nicht ohne Grund, wie sich herausstellen wird, denn die Weise des Be­
greifens der Katastrophe ist entscheidend dafür, ob Katastrophen letztlich 
wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher werden. 

Angesichts dieser Aufgabenstellung ist es unabdingbar, dass diese 
Arbeit sehr unterschiedliche soziologische Arbeiten und Denkrichtungen 
zusammenführt und dabei weit in philosophische Fragestellungen eindringt. 
Zunächst beschränkt sie sich gemäß der skizzierten Aufgabenstellung weder 
auf "realistisch-objektivistische" noch auf "konstruktivistisch-nominalis­
tische" Theorien, vielmehr versucht sie, diese beiden Stränge soziologischen 
Denkens miteinander in eine Relation zu bringen, die ihre jeweiligen Vortei-

Möglichkeit (transzendental) von etwas Drittem, hier des Menschen bzw. der 
Gesellschaft. Fällt nur eine dieser Bedingungen weg, zerfallt das Dritte (vgl. 
Jongebloed 2003a: 26). Desweiteren muss das Verhältnis der beiden Kom­
plemente strenggenommen kontradiktorisch, konträr, undkontingentzugleich 
sein (vgl. ebd.), für die vorliegende Arbeit ist diese weitere Spezifizierung je­
doch nicht unbedingt notwendig, diese erforderte eine ausführlichere Ausei­
nandersetzung mit dem Begriff, der bis heute überhaupt noch keinen Eingang 
in die soziologische Diskussion gefunden hat. Damit ist also ein allgemeines 
Forschungsdesiderat benannt, dem hier nicht angemessen nachgegangen wer­
den kann, siehe jedoch über die genannten Quellen hinaus: Jongebloed 2002, 
2003b und 2004: 2-3 sowie Meyer-Abich 1965: insbes. 140-159 und Esfeld 
1998: 283-292. 

27 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

le zusammenführt. Sodann nimmt sie Ansätze bspw. aus der philosophisch­
en Anthropologie, der Wissenschaftsgeschichte, der Wissenssoziologie, der 
Wissenschaftssoziologie, der Techniksoziologie und der Katastrophenso­
ziologie auf, um aus diesen Ansätzen die Bedingungen zu extrapolieren, auf 
denen die Katastrophensoziologie aufbauen kann, wenn ihr weder die 
Verwendung naturalisierender Kategorien, noch der Weg des sozialen Kon­
struktivismus ausreichen kann. 

Außerdem ist vorab zu erwähnen, dass sich diese Arbeit von anderen 
dahingehend unterscheidet, dass sie nicht, wie die Mehrzahl soziologischer 
Ansätze, von der Normalität einer Ordnung ausgeht, zu der nach Störungen 
wieder zurückzukehren ist, sie behauptet vielmehr die "Normalität des 
Scheiterns", den ständigen Wandel.33 Sie fragt auch nicht, ob oder wie 
wahre, wissenschaftliche Erkenntnis von einer konstruierten oder real­
existenten Realität möglich ist. Stattdessen wird untersucht, wie es zu der 
höchst unwahrscheinlichen und- wie behauptet wird- katastrophenträchti­
gen Überzeugung der Moderne hat kommen können, dass es eine "Welt an 
sich", eine "objektive", wohlgeordnete, klar abgrenzbare Welt "tatsäch­
lich", also unabhängig von einem Beobachter gäbe. Schließlich wird erör­
tert, wie diese Grundüberzeugung okzidentaler Philosophie sich zunächst 
hat stabilisieren können, um dann nur wenige Jahrhunderte später wieder zu 
erodieren, mit ebenfalls katastrophenträchtigen Konsequenzen, sofern die­
ser Erosionsprozess unbegriffen bleibt. Vor diesem Hintergrund lässt sich 
dann die Annahme plausibilisieren, dass sich bereits durch eine bloße ter­
minologische Verschiebung ein anderer, notwendiger, zu anderen Ansätzen 
komplementärer wissenschaftlicher Umgang mit dem Phänomen der Ka­
tastrophe erreichen ließe. Dies erörtert zu haben, ist das Ziel dieser Unter­
suchung. 

Aufbau der Arbeit 

Vorangestellt werden den inhaltlichen Ausführungen einige philosophische 
Überlegungen; denn gleich am Anfang wirft eine Untersuchung, die sich 
kritisch auch mit den Formen wissenschaftlicher Begriffsbildung und der 
diese Kategorien verwendenden soziologischen Beschreibung der Katas-

33 Mit den Worten Walter L. Bühls geht es nicht darum, "[ ... ] höchst unter­
schiedliche, aber im Prinzip elementare nichtlineare Prozesse und Struktu­
ren auf einen einheitlichen Nenner zu bringen [ ... ]" (Bühl 1990: 4), sie 
auf eine ihr zugrunde liegende Ordnung zurückzuführen. Ziel einer Arbeit, die 
sich Katastrophen zuwendet, muss gerade sein, die Bedingungen des andau­
ernden Wandels zu erfassen, in dem sich nur vorübergehend für einen Beob­
achter eine Ordnung stabilisieren kann. Wandel ist normal, die Katastrophe 
nur das Extrem eines ganz normalen Prozesses (vgl. dazu Clausen 1983: 43). 

28 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

trophe auseinandersetzt, grundlegende Schwierigkeiten auf, die die Arbeit 
durchziehen. Im Hintergrund dieser Arbeit steht die Annahme, dass Wis­
senschaft systemische Zusammenhänge systematisch zu begreifen versucht 
und instrumentelle Technik in systemische Zusammenhänge systematisch 
eingreift, diese Formen des Be- und Eingreifens letztlich aber katastrophale 
Folgen haben können. Nun muss sich diese Arbeit selbst dem zu behan­
delnden Problem systematisierend zuwenden, entsprechend vorsichtig muss 
an das Thema herangegangen werden. 

Dann aber wird der Bezug mit einer Diagnose konkretisiert, nämlich der 
Diagnose eines Dilemmas, vor dem insbesondere die soziologische 
Katastrophenforschung heute ganz real steht: Angesichts der Realfalsifika­
tion ihrer Gegenstände als auch ihrer Begriffe sieht sie sich einer immer 
größeren Komplexität nicht weiter bestimmbarer Phänomene gegenüber, 
während auf der anderen Seite immer häufiger gerade Forderungen nach 
wissenschaftlicher Expertise im Bezug auf Katastrophemisiken geäußert 
werden. Es wird daran anschließend ein sehr grobes Bild der wenig 
einheitlichen und kaum zu systematisierenden katastrophensoziologischen 
Forschung skizziert. Deutlich wird dabei, dass sich die katastrophensozio­
logische Forschung angesichts des Verlustes ihrer Objekte einerseits kon­
struktivistischen Ansätzen zuwendet, sie sich andererseits mehr und mehr 
dem Prozessualen öffnet, dass zugleich der Fokus immer weiter ausgedehnt 
und sich der katastrophensoziologische Diskurs mehr und mehr dem Nach­
haltigkeitsdiskurs annähert. Allerdings ist damit allein nicht viel gewonnen, 
wie die "inflationäre" Verwendung des Nachhaltigkeitsbegriffes zeigt, 
wenngleich die eingeschlagene Entwicklungsrichtung - vom naturalistisch­
szientistischen Verständnis der Katastrophe zum ökologischen Denken der 
"resilienten Gesellschaft" - positiv zu bewerten ist und gar als "avantgar­
distisch" für die soziologische Theorie überhaupt bezeichnet werden darf. 

Es bedarf besonderer Ansätze, die Katastrophe zunächst einmal ihrer 
dinglichen und unterkomplexen Verkleidung zu entkleiden, um sie als Pro­
zessphänomen in ihrer ganzen phänomenalen Breite betrachten zu können, 
ohne dabei die Vorteile einer bisweilen notwendigen objektivistischen Be­
schreibung mit zu verwerfen. Solcherart Ansätze werden anschließend zur 
Annäherung an das Katastrophenphänomen vorgestellt. Mit dem katastro­
phensoziologischen Makromodell F AKKEL (Lars Clausen) wird zunächst 
die Behauptung plausibilisiert, dass die Überwindung einer Katastrophe und 
die anschließend einsetzende Normalisierung, hier "Alltagsbildung" ge­
nannt, bereits die erneute Katastrophe einleitet. In der Katastrophe brechen 
langfristig stabilisierte Offerten- bzw. Erwartungsmuster zusammen, die 
sich gegen Umweltveränderungen stabilisiert haben und nun dem Verände­
rungsdruck nicht länger standhalten, so die grundlegende, zu extrapolieren­
de Annahme, die diese Arbeit insgesamt im weiteren Verlauf leitet. An-

29 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

schließend wird eine erste Referenz erörtert, auf die sich die Rede von der 
Katastrophe bezieht. Walter L. Bühls Katastrophentheorie gibt entschei­
dende Hinweise darauf, was überhaupt in erster Annäherung adäquat unter 
dem Terminus "Gesellschaft" zu verstehen ist, dann aber vor allem, unter 
welchen Bedingungen es Gesellschaften als Ökosystemen gelingt, Komple­
xität zu entfalten, ohne dabei die Abstimmung der Gesellschaftsform mit ih­
rer Umwelt gefährlich einzuschränken. Besonderes Augenmerk wird dabei 
auf das Gesellschaft-Umwelt-Verhältnis gelenkt; denn es zeigt sich, dass 
nur in Relation zu je spezifischen Umwelten (mitsamt ihrenjeweils spezifi­
schen zeitlichen und räumlichen Horizonten) darüber etwas ausgesagt wer­
den kann, ob ein System Vorteile hat, das sich stark stabilisiert bzw. mit 
den Worten Charles Perrows "eng koppelt", das damit seine systemische 
Fähigkeit auf Umweltveränderungen umgehend reagieren zu können, 
zunehmend einschränkt, während es seine "Effizienz" in jeweils spezifisch­
er Weise erhöht, oder aber ob es vorteilhaft ist, die Systemkomponenten nur 
lose miteinander zu verkoppeln und damit stets flexibel auf Umweltverän­
derungen reagieren zu können, dabei aber Effizienzpotentiale unausge­
schöpft zu lassen. Diese Schwierigkeit, dass die Qualität der Kopplungen 
nur im Bezug auf die spezifische Umwelt bewertet werden kann, hat erstens 
zur Folge, dass unterschiedlichste Gesellschaftssysteme auch nicht mit 
denselben Instrumentarien "gesteuert", noch entlang einer einzigen Form 
von "Rationalität" (etwa der des Marktes) begriffen werden können. Offen­
bar kommt es entscheidend darauf an, dass jede Form, ob Gesellschaften 
oder einzelne Menschen, in ihrer jeweils spezifischen Umwelt ein optimales 
Maß an Kopplung entfaltet. Da sich außerdem Umwelt ständig wandelt, 
somit sich also auch die Bedingungen ständig wandeln, die eine Methode in 
der Vergangenheit haben erfolgreich werden lassen, heißt das zweitens, 
dass nur begrenzt aus Erfahrungen gelernt werden kann, diese aber ständig 
weiterhin auf ihre möglicherweise erst in der Zukunft auftretenden Neben­
folgen hin überprüft werden und v.a. weiterhin korrigierbar sein müssen. 
Absolute Sicherheit erweist sich auch bei hochgradiger Reproduzierbarkeit 
unter sonst gleichen Bedingungen (ceteris paribus) als Chimäre; was 
hundertmal stimmte, muss unter sich ständig wandelnden Randbedingungen 
nicht für alle Zeiten gültig sein, dies gilt auch für noch so fundamentale 
Formenverständnisse. 

Die Bedeutung des Verhältnisses von Form und Umwelt wird- an die­
sen Gliederungspunkt anschließend - bei der Erörterung dessen, wie "der 
Mensch" in dieser Arbeit gedacht wird, näher spezifiziert. Auch für den 
Menschen gilt selbstverständlich, dass er nicht einfach umeflektiert als 
Subjekt-Objekt gesetzt werden kann. Vielmehr hat er sich als Form in ei­
nem evolutionären Prozess von Versuch und Irrtum in Abgrenzung zu sei­
ner individuellen Umwelt entwickelt und ist - wie seine Umwelt - stets im 

30 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Werden. Dies wird im Rückgriff auf Arbeiten von Hans Driesch, Jakob von 
Uexküll und dann insbesondere von Helmuth Plessner erörtert. Plessner 
gelang mit seiner Bestimmung des Menschen als "exzentrisch positionier­
tem Wesen" eine Beschreibung der relationalen Konstruktion von Form und 
Umwelt, die m.E. sich, eher als neuere systemtheoretische Ansätze, als 
Grundlage, besser: als Hintergrund für die weiteren Erörterungen eignet. 
Die Plessner'sche Konzeption ist ausfuhrlieh darzustellen, weil seine Anthro­
pologie ohne Naturalisierungen auskommt, sie sich daher dazu anbietet, 
eine - wie von Michel Callon und Bruno Latour gefordert - "symmetrische 
Anthropologie" zu fundieren34

, also eine Anthropologie, die die Geschichte 
des Menschen nicht bereits im Vorhinein als von "den Dingen" oder "der 
Natur" separiert begreift, sondern gerade die Subjekt-Objekt-Unterschei­
dung, die Unterscheidung von Mensch und Natur, als ein wiederum kontin­
gentes Resultat eines langen evolutionären Prozesses versteht. Schließlich 
kann die These formuliert werden, dass moderne (sowie sich an deren Para­
digmen orientierende) Gesellschaften ihre Fähigkeit, stets das optimale Maß 
an Stabilität und Flexibilität in Bezug auf ihre je spezifische Umwelt zu ent­
falten, zunehmend einbüßen, da sie systemisch verwobene Formen immer 
umfassender systematisieren, sie aus ihren gewachsenen Zusammenhängen 
lösen, um sie dann instrumentell enger aneinander zu "koppeln" und ihnen 
damit mehr und mehr die Fähigkeit zur Anpassung an Umweltveränderun­
gen nehmen. 

Um diesen Prozess im Detail untersuchen zu können, ist zunächst eine 
Auseinandersetzung mit der "klassischen" Anthropologie zu fuhren. Auf 
die Kategorien der Anthropologie kann diese Arbeit und - so wird ange­
nommen - der V ersuch, Katastrophen besser zu verstehen, nicht verzichten, 
es bedarf eines Bildes vom Menschen samt seiner Entwicklungsgeschichte, 
um über Katastrophen sprechen zu können. Doch werden eben diese Kate­
gorien nicht einfach übernommen, sie werden als Bedeutungsträger modifi­
ziert, die etwas anzeigen, ohne doch exakt bestimmbar zu sein, was 
exemplarisch zu verdeutlichen ist. Diese Modifikation (hier insbesondere 
der Kategorien von "Instinkt" und "Reflex" am Werk Max Schelers, dann 
weiterer grundlegender Formen), erscheint trivial, für den erörterten Zu-

34 V gl. Latour 2002b und Callon 1986. Dieser in der vorliegenden Arbeit unter­
nommene Versuch einer symmetrischen Anthropologie muss freilich frag­
mentarisch bleiben. Einige grundlegende Kategorien werden an dieser Stelle 
dahingehend zu symmetrisieren versucht, dass ihnen als Wechselwirkungs­
begriffe weder der Charakter von Objekten noch der subjektiver Kategorien 
zukommt, sie vielmehr als Beobachterartefakte begriffen werden, mittels de­
rer wir uns unabhängig von der Frage nach ihrer "realen" Existenz in der Welt 
zurechtfinden, die also gegenüber der Subjekt-Objekt-Differenzierung indiffe­
rent sind. 

31 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sammenhang ist sie dies jedoch keinesfalls, wie bereits vorab, diesen Glie­
derungspunkt einleitend, in logisch-philosophischen Überlegungen zum 
Verhältnis von Beobachter, Teil und Ganzem begründet wird. Zu zeigen ist 
gerade, dass die Unterscheidung zweier Pole - unveränderliche Naturkate­
gorien auf der einen und undurchschaubare fluide Formen des Gesell­
schaftlichen auf der anderen Seite - ein Artefakt mit möglicherweise lang­
fristig katastrophalen Folgen ist. Vielmehr sollten alle Formen entlang einer 
einzigen Skala - man könnte sagen, zwischen den Polen "sehr stabilisierte 
Form" und "sehr fluide Form" - beschrieben werden. Alle Formen sind 
stets kontextabhängig und durchgängig historischen Charakters, so eben 
auch die Kategorien von "Reflex" und "Instinkt". 

Über den grundlegenden, sehr stabilen, der klassischen philosophischen 
Anthropologie entnommenen Kategorien von Reflex und Instinkt erheben 
sich weitere, bereits relativ flexiblere Formen, die rückwirkend auch Ein­
fluss auf die ihnen zugrunde liegenden Organisationsformen ausüben. Zwei 
solcher relativ flexiblen, aber doch für die Entwicklung hin zum modernen 
Menschen fundamentalen "Organisatoren" werden detaillierter erörtert, 
weil sie für die weitere Argumentation zentral sind. Die beiden von Dieter 
Claessens aufgearbeiteten Theoreme vom "Prinzip der Körperausschaltung" 
(Paul Alsberg) und von der "Insulation gegen selektive Pression" (Hugh 
Miller) führen direkt zur "Gesellschaft"; denn durch sie wird die dauerhafte 
Stabilisierung eines Schutzes der Gruppe vor einer jetzt gemeinsam wahr­
genommenen "Umwelt" möglich. Mit anderen Worten: Zwei Umwelten 
treten auseinander, die Umwelt des Einzelnen (zweite Umwelt), die für ihn 
nun vornehmlich die Gruppe ist, und die Umwelt des Kollektivs, die "äu­
ßere", eigentliche, also erste Umwelt. Erst in diesem Rahmen nun können 
sich der Mensch als "Individuum" und die Gruppe als eigenständige For­
men relativ stabilisieren. 

Damit ist der Rahmen skizziert, vor dessen Hintergrund nunmehr im 
fünften Teil der Arbeit, in weitgehender Anlehnung insbesondere an das 
Werk Ernst Cassirers, eine "Theorie der symbolischen Formen" entwickelt 
wird. Cassirer hatte in seinem dreibändigen Werk zur "Philosophie der 
symbolischen Formen" gezeigt, dass Kulturerscheinungen sich nur vor dem 
Hintergrund je spezifischer symbolischer Formen, etwa der Form des My­
thos, der Sprache, der Technik u.a. himeichend, wie er sagt: "objektiv" 
bestimmen ließen. Diese Arbeit greift zwar wesentlich auf das Werk Cassi­
rers zurück, sie wendet den Begriff der symbolischen Form jedoch in eine 
andere Richtung und weicht damit sowohl vom Erkenntnisinteresse Cassi­
rers als auch von dessen inhaltlicher Bestimmung des Begriffes der symbo­
lischen Form deutlich ab (siehe hierzu die vorangestellten Ausführungen 
zum Erkenntnisinteresse Cassirers). Mit Hilfe dieses Ansatzes wird in der 
vorliegenden Arbeit versucht, vor dem Hintergrund des vorab skizzierten 

32 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

Werdeganges des Menschen den nun sich beschleunigenden Prozess der 
relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt exemplarisch entlang be­
sonders bedeutender Formen zu beschreiben, der schließlich an der Schwelle 
zur Modeme die systematisierende, analysierende Wissenschaft und instru­
mentelle Technik möglich werden lässt. 

Gezeigt werden wird dabei, dass sich durch alle wahrgenommenen, erst 
von einem Beobachter in Wechselwirkung mit seiner Umwelt von einem un­
bestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen hindurch ein "Nomos"35

, 

nämlich der "Auftrag zum Überleben" erhält. In der Wahrnehmungswelt 
des Einzelnen als auch der Wahrnehmungswelt der Gruppe stabilisieren 
sich immer umfassendere Formen, zugleich kommen differenziertere For­
men hinzu, andere werden überformt oder vergehen. Alle diese Formen 
sorgen für den Erhalt der Unterscheidung des Beobachters von seiner Um­
welt, eines Beobachters, der sich selbst und seine Umwelt erst in dieser 
Unterscheidung "konstruiert". Diese "Funktion" der Formen zeigt sich dem 
Beobachter nicht, obgleich sie in allen Formen "wirkt", die Formen bedeu­
ten also stets mehr, als sie dem Beobachter anzeigen. Alle von einem Be­
obachter aus einem unbestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen, 
dies wird in diesem Gliederungspunkt gezeigt, erhalten ein erforderliches 
Maß an Ordnung, an Stabilität aufrecht, während sie zugleich stets die not­
wendige Flexibilität der den Beobachter erzeugenden Formen beibehalten, 
um auf Veränderungen in der Umwelt reagieren zu können, um nicht letzt­
lich in der Umwelt aufzugehen, die Grenze einzubüßen. 

Wesentliche Entwicklungslinien vom mythisch-sympathetischen Den­
ken, in dem alles miteinander zusammenhängend wahrgenommen wird, bis 
hin zur (zunächst noch immer relativen) Stabilisierung der noch der moder­
nen Wissenschaft zugrunde liegenden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl 
werden in diesem Gliederungspunkt skizziert. Im Schutz der Gruppe stabi­
lisieren sich zunächst wesentliche Bedeutungszentren, die zuvor bedeutend 
instabiler waren, weil sie nun nicht mehr bloß für den Einzelnen, sondern 
für den Gruppenzusammenhang relevant werden. Erst in diesem Kontrast 
nimmt die Umwelt eine eigenständige Form an. In einer kurzen, vor allem 
zu heuristischen Zwecken geführten kritischen Auseinandersetzung mit 
dem Institutionenbegriff Arnold Gehlens wird jedoch betont, dass der 
Mensch zwar durchaus darauf angewiesen ist, dass seine Umwelt eine rela-

35 Mit Nomos sei mit Dieter Claessens ein"[ ... ] selbstverständlich vorauszuset­
zender Überlebensdrang jedes einzelnen Gruppenmitgliedes" (Claessens 
1993: 75) bezeichnet, allgemeiner, ein Überlebensdrang, der allem Sein im­
mer schon innewohnt. Der Nomos ist ein "Gefühl gegenseitiger Verpflich­
tung" mit dem alles überragenden Ziel des Überlebens sowohl des Einzelnen 
als auch der Gruppe, freilich vorab jeden Bewusstseins von diesem "Auftrag" 
(vgl. ebd.: 75). 

33 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

tive Konstanz aufweist, dass diese Konstanz aber eben eine bloß relative ist, 
niemals eine absolute. Vielmehr müssen sich alle Formen ständig neu aus­
richten können, dies ist für das Überleben der beobachtenden Form ent­
scheidend. Diese Notwendigkeit geht in jede relativ stabilisierte Form als 
Bedeutungsüberschuss ein, ohne dass sie diesen Überschuss einem Beob­
achter anzeigte. Diesem Bedeutungsüberschuss wird mit der Kategorie der 
"symbolischen Form" Ausdruck verliehen. 

Das Werkzeug und die Sprache sind demnach solche symbolische For­
men; als "Techniken des Überlebens" stabilisieren sie sich und den Men­
schen relativ, sie heben sich als hochgradig bedeutungsvolle Formen von 
anderen ab und wirken selbst in besonderem Maße prägend auf die weitere 
Durchstrukturierung der W ahrnehmungswelt, während sie ihren Beitrag zur 
Aufrechterhaltung der Unterscheidung von Form und Umwelt leisten. Das 
hier zugrunde gelegte Verständnis von Technik wird am Beispiel des 
Werkzeuges und insbesondere der Sprache ausführlich besprochen, denn an 
diesen Formen kann besonders aufschlussreich der die längste Zeit systemi­
sche Prozess der relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt beschrie­
ben werden; das Werkzeug und die Sprache erfahren aber auch deshalb 
besondere Aufmerksamkeit, weil sie als Techniken bis heute, nun allerdings 
primär als systematisierende Formen, ganz allgemein von grundlegender 
Bedeutung sind, insbesondere aber, weil sie jene Formen sind, mittels derer 
der moderne Mensch Katastrophen zu begegnen versucht. Von grundlegen­
der Bedeutung sind auch die ebenfalls detailliert hergeleiteten Formen von 
Raum und Zeit, der Zahl sowie des Gruppen- und des Ichbewusstseins, die 
noch heute der modernen Wissenschaft gleichsam als ,,Naturkategorien" 
zugrunde liegen, deren historischer Charakter weitgehend in Vergessenheit 
geraten ist. Weitere Formen (besprochen werden Ritus, Totem, Hierarchie, 
Macht und Verwandtschaftssysteme) ergänzen den "Apparat" relativ stabi­
lisierter Formen und ermöglichen die Steigerung der Wahrnehmungskapa­
zitäten, während sie zugleich die Komplexität auf einem verkraftbaren 
Niveau halten, sie die Komplexität also zugleich reduzieren und damit die 
Anpassung der Gruppe an die äußere Umwelt gewährleisten; diese Formen 
sorgen somit allesamt für die Überlebensfähigkeit der sich entwickelnden 
Gruppen. 

Nun kann im sechsten Gliederungspunkt die Klärung der entscheiden­
den Frage angegangen werden, wie es zum "Haarriss" hat kommen können, 
der sich zwischen einen "kulturellen" Bereich und die "Natur" hat ziehen 
können, der die moderne Wissenschaft und auf dieser aufbauend die in­
strumentellen Formen der modernen Technik erst ermöglichte. Im mythi­
schen Denken fehlte eine solche zentrale Trennlinie vollständig. Alles 
konnte noch in jeden Zustand übergehen, alles hing untrennbar mit allem 
zusammen, und somit war auch alles beeinfluss bar, war aber auch jede Ur-

34 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

sache überall zu suchen. Die Beeinflussungslinien waren ungeordnet und 
undurchschaubar vielfältig. Die Stabilisierung der Gruppe als objektivierter 
Form schaffte jedoch die Bedingung dafür, dass sich nun der Gruppenhin­
tergrund, also die erste Umwelt, selbst zu einer "unbestimmt-bestimmten" 
Form verdichtet. Diese Form wird nun in einem langen Prozess zum "Hei­
ligen". Auf die erste Umwelt waren immer schon alle Formen ausgerichtet, 
nun aber dringt die Bedeutung der Umwelt in der Form des Heiligen "zu 
Bewusstsein". Ihre Beeinflussung wird nun gezielt gesucht. Jetzt werden 
mittels des Opfers als magischer Technik sämtliche Formen in weit höhe­
rem Maße als noch zuvor entlang eines einzigen zentralen Vektors ausge­
richtet. Alles wird entweder der Seite des Heiligen oder der anderen Seite, 
der Seite des Profanen zugeordnet, wobei die Übergänge nach wie vor flie­
ßend und hochgradig variabel sind. Noch immer ist das Gefühl, dass alles 
miteinander verbunden ist, umfassend, die Ursachen und Bedingungen ei­
nes "Ereignisses" werden daher nach wie vor in allen Formen gesucht, ohne 
dabei bereits kategorisch zwischen bestimmten Formen zu unterscheiden. 
Dennoch nimmt das Heilige eine besondere Stellung ein, das Heilige wird 
zur Form, aus der die Notwendigkeit zur Anpassung an die erste Umwelt, 
als auch zur Grenzerhaltung direkt zur Gruppe "spricht". Das Heilige wirkt 
dabei hochgradig ökonomisch, weil es die Ordnung des Ganzen auf kom­
plexem Niveau sichert und stabilisiert, während es zugleich für ein notwen­
diges Maß an Flexibilität und damit zugleich an Sensibilität aller Formen 
für Umweltveränderungen sorgt. 

Nun sind mit der Stabilisierung der Form des Heiligen und der damit 
einhergehenden hochgradigen Beruhigung der Wahrnehmungswelt die Be­
dingungen gegeben, die einen Bereich als relativ unveränderlich und einen 
anderen als demgegenüber hochgradig dynamisch auseinander treten lassen, 
doch noch immer bleiben alle Formen in einen umfassenden Zusammen­
hang eingebettet. Zwar können Formen nun vorübergehend bereits als 
"Substanzen", also unveränderlich erscheinen, doch ist in ihnen weiterhin 
immer auch etwas "Göttliches" anwesend, bleiben sie stets mehr, als sie zu 
sein scheinen, und ein unbestimmtes Gefühl davon verhindert nach wie vor 
ihre endgültige Isolation und garantiert weiterhin die Flexibilität der For­
men. Die Stabilisierung der Formen ist jedoch bereits so weit fortgeschrit­
ten, dass immer mehr Gemeinsamkeiten zwischen ihnen erkannt werden, 
nach denen der Mensch selbst sie im Zuge des Stabilisierungsprozesses al­
ler Formen strukturierte. Zunehmend erscheinen "Dinge" nun als unverän­
derlich, damit wissenschaftlich analysierbar und zugleich instrumentell 
planend beeinflussbar, während die Bedeutung des Heiligen verblasst und 
immer weiter aus dem "Alltag" verdrängt wird. Das Heilige verliert an Be­
deutung, es wird in diesem Zuge mehr und mehr antastbar. 

35 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Phänomene wie etwa Epidemien und Kriege werfen Fragen auf, die nun 
schon fast gleichrangig das System der Formen wie die Form des Heiligen 
selbst herausfordern. Nun muss sich auch das Göttliche rechtfertigen, nun 
wird das Göttliche selbst direkt angesprochen und "untersucht", wie in einer 
Aufarbeitung einiger wichtiger Etappen der okzidentalen Philosophiege­
schichte im Prozess der Bestimmung des Heiligen gezeigt wird. Das Heilige 
verblasst bis zum 14./15. Jahrhundert zu einer Form unter anderen und ver­
liert damit seine Kraft, die Formen unbestimmt und damit flexibel zu hal­
ten. Platon ist wohl einer der ersten, der das Göttliche direkt anspricht, noch 
für Parmenides war dies ausgeschlossen. Doch erst Rene Descartes verweist 
das Göttliche tatsächlich aus der Wissenschaft, die sich nun den "reinen" 
Formen zuwendet. Wenngleich also bereits mit den Anfängen der okziden­
talen Philosophie, mit der Frage nach dem Grund, die Bedingungen für die 
Unterscheidung von wahrem, ahistorischem, transparentem, mathematisch 
durchschaubarem Sein auf der einen und bloß akzidentiellem, undurch­
schaubarem, historischem, getrübtem, falschem Sein auf der anderen Seite 
gegeben sind, brechen doch erst mit der Negation Gottes - wenn nicht 
durch Descartes, mindestens als Folge seines radikalen Zweifels - beide 
Bereiche auseinander, löst sich ein Bereich gänzlich von einem anderen, 
brechen alle Vermittlungen zwischen ihnen ab. 

Die historisch gewordenen und nur in dieser Historizität mit dem "Auf­
trag zum Überleben" - also zur Erhaltung der Grenze zwischen der beo­
bachtenden Form und ihrer Umwelt - verflochtenen Formen, werden 
ahistorisch. Sie verdinglichen, sie "entfremden" sich dem Einzelnen, der je­
den Bezug zu ihnen verliert, der also auch jegliche Sensibilität dafür ein­
büßt, welchen (Bedeutungs-)Wandel sämtliche Formen nach wie vor im 
Bezug auf den Menschen durchlaufen. Die Alltagsbildung wird umfassend; 
selbst dramatische Erscheinungen lösen keine Anpassungsmaßnahmen des 
hochgradig artifiziell stabilisierten Geflechtes mehr aus, da sich der zum 
Laien gewordene Einzelne ganz auf den Experten verlässt; die kategorische 
Trennung zwischen einer ahistorischen, transparenten Welt der Dinge und 
einer historischen, irrtransparenten Welt der sozialen Formen auf der 
anderen Seite hat jedoch auch zur Folge, dass die Begriffe der Experten 
verdinglichen, dass sie zu ahistorischen Kategorien gerinnen, die den 
tatsächlichen Bedeutungswandel immer weniger abzubilden vermögen. So 
kollabieren nicht allein die "materiellen", von ihren vermeintlich bedeu­
tungslosen Bedeutungsüberschüssen befreiten und erst dadurch zu schein­
bar unveränderlichen Substanzen geronnenen Objekte, auch das begriffliche 
Instrumentarium der Experten, auf die sich der Laie verlässt, bricht in sich 
zusammen. 

Vor dem Hintergrund dieser Untersuchung, an ihrem Ende, zeigt sich 
also als die Herausforderung an eine Katastrophensoziologie, dass es ihr 

36 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG 

zukommt, komplementär zu den V erdinglichungsprozessen der "exakten" 
Wissenschaften zu denken. Selbstverständlich bleibt die Notwendigkeit, 
"exakt", also in den Kategorien der "Natur"-Wissenschaften denken zu 
müssen, davon völlig unbeeinträchtigt; moderne Gesellschaften müssen 
versuchen, Katastrophen von ihrer "materiellen" Seite her besser zu verste­
hen, eben so, wie die Naturwissenschaften zu denken gewohnt sind. Die 
Katastrophe allein von dieser wissenschaftlich-exakten, systematisierenden 
Warte aus anzugehen, verfehlt jedoch notwendig den systemischen Cha­
rakter der Bedingungen, die Katastrophenprozessen "entschleunigend" 
zuwiderlaufen. Die Katastrophensoziologie darf den "materiell-realen" 
Charakter von Welt nicht außer Acht lassen, die materielle Seite der Ob­
jekte ist selbstverständlich Teil der insgesamt bedeutungsvollen Wahmeh­
mungswelt, und als solche muss sie realer Gegenstand auch der sozio­
logischen Beobachtung sein. Der menschliche Verstand ist gezwungen, 
systematisierend zu denken, dies ist seine Weise des Weltzugriffes seit 
jeher. Von ebenso großer Bedeutung aber ist es, die systemischen Be­
dingungen des Zustandekommens dieser "realen Macht der Materialität" zu 
ergründen, die immer schon das Systematisieren, das setzen von diskreten 
Unterscheidungen, überhaupt erst ermöglichten. Im Symbol resp. in der 
symbolischen Form finden Systematik und Systemik ihren Ausgleich. 
Wenn es am Ende dieser Arbeit gelungen ist, einen Beitrag zum Verständ­
nis der Bedeutung des Symbolischen in der soziologischen Katastrophen­
forschung geleistet zu haben, ist das selbst gesetzte Ziel erreicht. 

37 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Katastrophe und Mensch -

katastrophensoziolog ische Grund lagen 

Diese Arbeit sucht zunächst Grundlagen einer Katastrophensoziologie. Die 
Suche nach Grundlagen führt, so sagt es schon das Wort, unweigerlich zur 
Frage des Grundes, zur Frage des Anfangs, zur Frage des Seins, zu den 
philosophischen Fragen schlechthin. Schon zu Beginn dieser Arbeit stellt 
sich das Problem in aller Schärfe, dass mit etwas begonnen werden muss, 
dessen Grund, dessen Sein erst zu problematisieren ist. Wie einleitend an­
gedeutet, darf diese Arbeit nicht mit vorschnellen Bestimmungen dessen 
ansetzen, was erst in ihrem Verlauf zu klären ist, denn eine ausschließlich 
analytische, substantialisierende Herangehensweise verfehlt notwendig das 
Phänomen der Katastrophe, der Substanzbegriff kann die Katastrophe nicht 
umfassen, nicht be-greifen. Dieses Problem anvisierend, seien einige philo­
sophische Reflexionen, die soziologische Arbeit im Weiteren umrahmend, 
vorangestellt. 

2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende­
Vorüberlegungen zur Denknotwendigkeit 
eines Dritten 

Wissenschaft beginnt nicht voraussetzungslos, sie muss mit etwas begin­
nen, vom Teil her, dessen Ganzes sich entzieht. Die Sozialwissenschaften 
des 20. Jahrhunderts mussten die Einsicht verkraften, nicht als "freischwe­
bende Intelligenz" (vgl. Mannheim 1970) Gesellschaft wie von einem ex­
ternen Standpunkt als Objekt beobachten zu können, sie mussten sich selbst 
als Teil ihrer eigenen Beobachtungen begreifen lernen. Nachdem die Philo­
sophie erkannte, dass sie selbst Produkt ihrer eigenen Beobachtungen, nicht 
aber mit diesen identisch ist, dass sie also Wirklichkeit nicht gleichsam aus 
sich heraus zu begreifen vermag, ohne doch zugleich verändernd auf diese 

39 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zu wirken, ist sie nunmehr genötigt, sich selbst rücksichtslos zu kritisieren 1, 

ja sich zu destruieren oder aber weiter zu positivieren, anzuschließen an das 
ihr als humanistische Denktradition Vorgegebene, aller Kritik zum Trotz. 
Die Philosophie der De(kon)struktion lässt den Menschen hinter sich 
zurück. Indem Philosophie aber positiv anschließt an das, was sie zu wissen 
glaubt, verschließt sie sich den Zugang zum Nichtgewussten, zum Anderen, 
sie stellt damit ebenfalls den Menschen in Frage, da nicht gewusst werden 
kann, ob sie mit dem Anderen nicht sogleich die Bedingungen des mensch­
lichen Daseins verwirft. Weder Destruktion, noch bloße Positivierung 
objektivierter Verhältrlisse versprechen einen Ausweg aus der Situation, in 
die die Geisteswissenschaften im Sog der Philosophie gerieten. Die Suche 
muss also einem dritten Weg gelten. 

Für Theodor W. Adorno war dies das Argument für Kritik: Alle positi­
vistische Verdinglichung bedeute, das in jedem Begriff schlummernde 
breite Erbe zu vergessen, das aus den gesellschaftlichen Verhältnissen 
heraus zum Begreifen der gesellschaftlichen Verhältrlisse durch den Begriff 
befähige, sofern der Begriff und die durch ihn bezeichneten Phänomene in 
seiner ganzen lebensweltlichen Fülle genommen werde. Kritik bedeute 
demnach Erinnerung,"[ ... ] nämlich in den Phänomenen erkennen, wodurch 
sie das wurden, was sie geworden sind, und dadurch der Möglichkeit inne­
werden, daß sie auch ein Anderes hätten werden und dadurch auch ein An­
deres sein können" (Adorno 1973: 34).2 Diese Arbeit versteht sich als 
Kritik in diesem Sinne, indem sie erinnert an den ganzen Gehalt von begrif­
fenen Phänomenen, an den V erweisungsüberschuss, an die Transzendenz3 

1 So Theodor W. Adorno (vgl. 1997: 15). 
2 Den Hinweis auf diese schwer zugängliche Adorno-Quelle und die darin ent­

haltenen wertvollen Stellen verdanke ich der Arbeit von Wolf R. Dom­
browsky "Katastrophe und Katastrophenschutz" (vgl. 1989: 7), wie über­
haupt ganz besonders dieser einleitende Abschnitt durch dessen Arbeit we­
sentlich beeinflusst ist. Siehe hierzu auch Dombrowskys Überlegungen zum 
Zusammenhang von "Begriff und Begreifen" (1996), denen diese Arbeit 
ebenfalls grundlegende Denkanstöße verdankt. 

3 In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff der Transzendenz - für einen 
Philosophen sicher zu unscharf- in enger Verbindung mit dem seit Immanuel 
Kant von jenem ersten unterschiedenen Begriff des Transzendentalen ver­
wendet, beide Begriffe lassen sich vor dem Hintergrund der hier vertretenen 
Argumentation kaum überhaupt voneinander trennen. Der Begriff der Trans­
zendenz meint, dass von einer Erfahrung eines "Dinges" nicht auf ein von 
dieser Erfahrung unabhängiges Sein dieses Dinges geschlossen werden kann, 
wie allerdings auch umgekehrt sich der Beweis nicht erbringen lässt, dass ein 
Ding nur in der Erfahrung ist, ihm sonst keinerlei Existenz zukommt. Trans­
zendent in diesem Sinne ist also ein "Ding", als dass es prinzipiell über sich 
hinaus verweist, dass es die sinnliche Erfahrung überschreitet, es stets noch 
etwas anders ist, als es zu sein scheint. Transzendental ist die Transzendenz 
insofern, als dass allen Wahrnehmungsformen Bedingungen zugrunde liegen, 

40 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

aller sich anzeigenden Formen, ohne dabei doch die Notwendigkeit objekti­
vierender Kategorien zu negieren. Eine Katastrophensoziologie aber, die 
den Begriff bloß positiviert, schließt von vomherein Wesentliches aus ihrer 
Betrachtung aus, das schließlich selbst sich katastrophal, unbegriffen und 
unbegreiflich bemerkbar macht (vgl. Dombrowsky 1989). So muss sich 
denn diese Arbeit ihre Begriffe samt der in sie eingehenden Bedeutungs­
fülle erst erarbeiten, erst die Fülle der Phänomene anzeigen, die sich hinter 
ihnen zu verbergen drohen. 

Martin Heidegger provozierte angesichts dieses Problems, dass Wissen­
schaft nur anschließe an das, was sich schon zeigt, mit der Aussage, dass 
die Wissenschaft "noch nicht denkt" (vgl. Heidegger 2000b: 130ff.), dass 
sie das sich V erbergende nicht berücksichtigt, dass sie also stets nur einen 
begrenzten Ausschnitt des Ganzen "beobachtet", solange sie sich nur dem 
sich Zeigenden zuwendet. Er gab aber in seinem 1952 gehaltenen Vortrag 
unter dem Titel "Was heißt Denken?" sogleich einen Weg an, wie das sich 
Verbergende sich doch dem wissenschaftlichen Denken eröffne: 

"Wer das, was nur offenkundig wird, insofern es von sich her erscheint, indem es 
sich zugleich verbirgt, wer solches noch beweisen und bewiesen haben will, ur­
teilt keineswegs nach einem höheren und strengeren Maßstab des Wissens. Er 
rechnet lediglich mit einem Maßstab und zwar mit einem ungemäßen. Denn was 
sich nur so kundgibt, daß es im Sichverbergen erscheint, dem entsprechen wir 
auch nur dadurch, daß wir darauf hinweisen und hierbei uns selber anweisen, das, 
was sich zeigt, in die ihm eigene Unverborgenheit erscheinen zu lassen" (ebd.: 
133f., Hervorhebung im Original). 

Dieses "einfache Weisen" sei gerade dem Denken nicht außerhalb, sondern 

ein "[ ... ] Grundzug des Denkens, der Weg zu dem, was dem Menschen 
einsther und einsthin zu denken gibt" (ebd.: 134, Hervorhebung im Origi­
nal), der jedoch der Wissenschaft noch verborgen bleibe. "Beweisen, d.h. aus 
geeigneten Voraussetzungen ableiten, lässt sich alles" (ebd.), so Heidegger 
weiter, aber 

die sich jedoch eben nicht, wie Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft 
meinte, bestimmen lassen (als synthetische Urteile a priori, vgl. Kant 1995, 
insbes. B25ff./Allff.), die vielmehr selbst stets transzendent bleiben. Diese 
Arbeit versucht durchaus, diese (transzendentalen) Bedingungen (bzw. das 
"Wesen" der Transzendenz) näher zu bestimmen, sie begreift diese Bedin­
gungen dabei aber eben als transzendent, sie erinnert stets daran, dass sie so 
zu begreifen zweckmäßig ist, diese Beschreibung letztlich aber kontingent 
bleibt, dass doch praktisch alles Begriffliche stets Nichtbegriffliches zurück­
geht (vgl. dazu Adorno 1997a: 23). 

41 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"[ ... ]weisen, durch ein Hinweisen zur Ankunft freigeben, lässt sich nur Weniges 
und dieses Wenige überdies noch selten. Das Bedenklichste zeigt sich in unserer 
bedenklichen Zeit daran, dass wir noch nicht denken. Wir denken noch nicht, weil 
das zu-Denkende sich vom Menschen abwendet[ ... ], es entzieht sich ihm, indem 
es sich ihm vorenthält. Das Vorenthaltene aber ist uns stets schon vorgehalten" 
(ebd., Hervorhebung im Original). 

Die Frage lautet: Wie"[ ... ] können wir von dem, was sich auf solche Weise 
entzieht, überhaupt auch nur das Geringste wissen?" Entzug, so Heidegger, 
sei keinesfalls nichts, er ist "Vorenthalt und ist als solcher- Ereignis". Was 
sich entziehe, könne den Menschen"[ ... ] wesentlicher angehen und inniger 
in den Anspruch nehmen, als jegliches Anwesende, das ihn trifft und 
betrifft." Die Betroffenheit durch das anwesende Wirkliche aber könne 
"[ ... ] den Menschen gerade gegen das absperren, was ihn angeht, - angeht 
in der gewiß rätselhaften Weise, daß das Angehen ihm entgeht, indem es 
sich entzieht. Der Entzug, das Sichentziehen des zu-Denkenden, könnte 
darumjetzt als Ereignis gegenwärtiger sein denn alles Aktuelle" (ebd.). 

Betroffenheit ist an allen Orten zu bemerken, wenn von Katastrophen 
gesprochen wird. Aber ist mit dem Begriff "Katastrophe" tatsächlich das 
bezeichnet, was den Menschen angeht? Oder verbirgt das Aktuelle der Ka­
tastrophe vielleicht, während sie hinweist? Die zweite Frage tut sich sofort 
auf: Ist es überhaupt der Mensch, den dies angeht? Eine dritte muss ver­
mittelnd eingeschoben werden, denn als soziologische fragt diese Arbeit 
nicht nach individuellen Schicksalen, schon gar nicht geht es ihr freilich um 
ein mathematisches oder physikalisches Katastrophenverständnis; diese Ar­
beit sucht nach den Bedingungen gesellschaftlicher, genauer, nach den Be­
dingungen kultureller Katastrophen. Was aber meint dabei Gesellschaft, 
was Kultur? Diese Fragen werden im Folgenden behandelt, die Ergebnisse 
können bereits vorweg skizziert werden, ohne doch Entscheidendes vor­
wegzunehmen: Die Katastrophe geht den sich in Gesellschaft befindenden 
Menschen an, doch nicht in dem, was "Katastrophe" noch "Mensch", noch 
was "Gesellschaft" oder Kultur zunächst- dem "modernen" Verständnis 
der Begriffe nach - zu sein scheinen. Der Anfang zu diesen wissenschaft­
lichen Überlegungen führt dennoch nur über den Weg, zunächst auf das 
hinweisen zu müssen, worum es geht, also um Katastrophen und Menschen 
in Gesellschaft (oder mit Elias gesprochen: Menschen in Figurationen4

), 

4 So der gleichnamige Titel einer von Hans-Peter Barteis (1995) zusammenge­
stellten Sammlung von Texten von Norbert Elias. Norbert Elias' Denken hat 
diese Arbeit mehr beeinflusst als durch direkte Bezugnahmen sich kennzeich­
nen ließe, weshalb dies ausdrücklich betont sei. Kaum lassen sich einzelne der 
Aspekte gesondert hervorheben, die der Elias-Lektüre zu verdanken sind, 
wennschon doch wenigstens dieses: Die Erinnerung daran, langfristige Trans-

42 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

ohne doch bereits zu sagen, dass diese "sind", ohne also sie positiv zu 
setzen. Begonnen wird mit anderen Worten nach einer kurzen Skizze des 
katastrophensoziologischen Forschungsstandes und einem darin ausge­
machten Forschungsdesiderat mit einer ersten Annäherung an die zu behan­
delnden Phänomene, einem V orverständnis, von dem dann dessen nähere 
Klärung ausgehen kann. Als Ereignis sind diese phänomenalen Annäherun­
gen den Überlegungen voranzustellen, ihre Form im eigentlichen Sinne ist 
jedoch erst noch zu erarbeiten, sonst liefe die Arbeit Gefahr, durch die vor­
angestellten Begriffe das erst zu erarbeitende Konkrete über das Allgemeine 
zu vergessen (vgl. etwa Adomo 1997b: 365, auch Dombrowsky 1989: 117) 

oder, was bei der Durchsicht zur einschlägigen Literatur zur Soziologie der 
Katastrophen als das größere Problem erscheint, das Allgemeine nicht im 
Besonderen zu erschauen. 

2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen 
Forschung 

Nicht zuletzt wohl auch deshalb, weil keiner der soziologischen Klassiker, 
weder der ersten noch der zweiten Generation, eine explizite "Katastro­
phensoziologie" geschrieben hat (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003b: 
iX), fehlt es dem Fach an Profil, die soziologische Katastrophenforschung 
krankt noch immer, wie Wolf R. Dombrowsky bereits 1983 feststellte, an 
einer umfassenden theoretischen Fundierung (vgl. Dombrowsky 1983: 15; 
Geerren 1995a: 179). Entsprechend schwer fällt schon eine systematische 
Aufarbeitung der relevanten Literatur, eine historische Herangehensweise 

formationen von Gesellschaftsstrukturen detaillierter in die soziologische 
Untersuchung einzubeziehen (vgl. Elias 1997a: 10), dabei aber hochgradig 
Dynamisches, das sich nur in Spannungsbalancen relativ stabilisiert (vgl. 
ebd.: 35), nicht auf Unwandelbares zu reduzieren, war dieser vorliegenden 
Arbeit Motor (vgl. ebd.: 18ff. sowie ders. 1996: 121ff.). Das Schema, in 
langfristigen Verflechtungszusammenhängen zu denken, an deren Ende eine 
Entwicklung steht, die von niemandem so gewollt war, liegt dieser Arbeit 
strukturell zugrunde (als zentraler Gedanke der Figurationstheorie wird auf 
spezielle Quellenangaben verzichtet). Auf dem Gedanken, dass der Mensch 
zentrale Bezugskategorie der Soziologie bleiben muss, ohne ihn dabei doch 
als unveränderlichen, von seiner Umwelt abgeschlossenen "Homo clausus" 
denken zu dürfen (vgl. insbes. ebd. 128), baut die Überlegung auf, dass der 
"Verlust des Menschen" in der soziologischen Theorie einer Katastrophe, der 
Katastrophe selbst, hier zunächst verstanden als Verlust aller gesellschaft­
lichen, kulturellen Formen, gleichkommt. 

43 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wäre eine eigenständige Forschungsarbeit wert. 5 Ein kurzer Blick in die 

Literaturliste "international"6 ausgerichteter Katastrophensoziologen lässt 

jedoch einige Themen in den vergangenen 50 Jahren besonders hervortre­

ten, er lässt zudem erste Anhaltspunkte erkennen, an denen die Argumenta­

tion dieser Arbeit ansetzen kann. 

Vom objektiven zum konstruierten Risiko 

An erster Stelle der programmatischen Schwerpunkte über die Jahrzehnte 

katastrophensoziologischer Forschung hinweg steht deutlich die Risikofor­

schung7. Einige der in diesem Zusammenhang publizierten Werke sind 

5 Einen kurzen Überblick über die Geschichte der deutschen Katastrophenso­
ziologie geben Clausen, Geerren und Macamo (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 
2003b: iX). 

6 "International" steht hier in Anführungszeichen, um - auch selbstkritisch - zu 
kennzeichnen, dass "internationale Literatur" für einen europäischen Beob­
achter in der breiten Masse auf den englisch-, maximal noch den spanisch­
oder französischsprachigen Raum eingeschränkt ist. International meint nicht 
gleichverteilte Internationalität, sondern primär das "Mittel" der Indus­
trienationen. Dieser Bias kann hier nicht hinreichend aufgearbeitet werden, 
zumindest zwei "alternative" Literaturangaben seien hier jedoch genannt und 
empfohlen, von denen ausgehend sich eine gegenüber dem "mainstream-Dis­
kurs""diferente perspectiva" erschließen ließe: Einen möglichen ursächlichen 
Zusammenhang von Entwicklungsmodellen und Katastrophen, wie er in der 
"Mainstream-Forschung" m.E. unzureichend und zu wenig kritisch diskutiert 
wird, postuliert Gomariz Moraga (vgl. Gomariz Moraga 1999: 5). Die Folgen 
des Hurricanes Mitch in Zentralamerika (1998) geben ihm den Anlass, auch 
Genderfragen und damit das besondere Thema des lateinamerikanischen Ma­
chismo katastrophensoziologisch zu behandeln. Dass Katastrophen keine 
"Naturkatastrophen" sind, hebt bereits der Titel des Buches von Andrew 
Maskrey (1993) hervor, das zahlreiche kritische Beiträge, u.a. zur zunehmend 
diskutierten "Vulnerabilidad Global" aus lateinamerikanischer Perspektive 
beinhaltet, die sich z.T. sehr kritisch zu dem westlich dominierten Diskurs 
innerhalb der Entwicklungs- und Katastrophenforschung äußern. 

7 Die Risikosoziologie wird hier als Teil der katastrophensoziologischen 
Forschung behandelt. Freilich ist die Risikosoziologie als eigenständige 
"Bindestrich-Soziologie" (stärker als die Katastrophensoziologie) etabliert 
und nicht auf diese eine "Rolle" zu reduzieren, die jedoch hier allein interes­
siert. Zum Überblick über die Risikoforschung, insbes. auch zur Kontroverse 
zwischen Konstruktivismus und Realismus, vgl. zunächst das hervorragende 
Werk von Andreas Metzner mit dem Titel "Die Tücken der Objekte. Über die 
Risiken der Gesellschaft und ihre Wirklichkeit" (Metzner 2002). Siehe außer­
dem Japp 1996, hier 8-19, sowie Bonß 1995, insbes. 7-25. Den Risikodiskurs 
untersucht Kleinwellfonder 1996. Zum Risikobegriff und dem Versuch der 
Systematisierung der Diskussion siehe Obermeier 1990b: 344f., Bonß 1995: 
27-103 und Jungermann/Slovic 1993: 169. Einen generellen Überblick sowie 
eine Klassifikation bietet auch Renn 1992: 53-79, bei dem allerdings, wie 

44 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

längst zu Standardwerken auch der soziologischen Katastrophenforschung 
geworden. Vielleicht weil es an einem grundlegenden, auch überblickenden 
Werk zur soziologischen Theorie der Katastrophe in all den Jahren man­
gelte, 8 mussten diese Werke die Lücke füllen. Im internationalen Diskurs 
seien hier zunächst, als die gesamte Debatte rahmend, die international 
heute stärker als im deutschsprachigen Raum rezipierte "Risikogesell­
schaft'' Ulrich Becks (1986) sowie das grundlegende Werk von Mary 
Douglas und Aaron Wildavsky "Risk and culture" (1983) genannt. Mit 
Wolfgang Krohn und Georg Krücken kann man in diesen beiden Werken 
"Eckpunkte" der breiten und sich letztlich über Jahrzehnte erstreckenden 
zentralen Kontroverse zwischen Risiko-Objektivisten und Risiko-Kon­
struktivisten sehen, in der es um die Frage geht, ob Risiken tatsächlich 
"objektiv" zunehmen oder ob eine solche Beobachtung lediglich auf eine 
zunehmende Sensibilisierung der Öffentlichkeit für Risiken zurückzuführen 
ist, ob sie also letztlich einen "realen" Hintergrund haben oder doch "nur" -
insbesondere massenmedial erzeugte - Konstrukte sind (vgl. Krohn/ 
Krücken 1993: 9ff.).9 

Historisch lässt sich die Anfangsphase der wissenschaftlich dezidierten, 
institutionalisierten Risikoforschung und damit der Beginn der Kontroverse 
zwischen Risiko-Objektivisten und Risiko-Konstruktivisten in die 60er 
Jahre datieren (so etwa Japp 1996: 9 und Bonß 1995: 9). 10 Die Anfangs-

Japp (1996: 8 FN 8) anmerkt, besonders der "Reduktionismus technischer Ri­
sikobegriffe" auffallt. 

8 Ein "Lehrbuch der Katastrophensoziologie" liegt bis heute nicht vor, aller­
dings gibt der Sammelband "Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Em­
pirie der Katastrophe" einen breiten Ein-, wenn nicht gar adäquaten Überblick 
über den Stand der Forschung (vgl. Clausen/Geenen/Macamo 2003a). 

9 Beide Positionen diskutieren einen Wandel der Zurechnung möglicher Scha­
densereignisse auf individuelles Handeln bei fortschreitender Säkularisierung 
und dem damit verbundenen Wandel der Zurechnungen auf Vorsehung und 
Schicksal. Dies wird bei den einen interpretiert als das Verblassen von Soli­
dargemeinschaften und damit einhergehender Individualisierungstendenz (so 
insbesondere Ulrich Beck, vgl. 1986), andere (namentlich Luhmann, vgl. 
1991) sehen darin vornehmlich die Umstellung der Zukunft auf eigenverant­
wortliches Entscheiden. Luhmann war es auch, der die besondere Bedeutung 
der Massenmedien auf die Formel brachte: "Was wir über unsere Gesell­
schaft, ja über die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Mas­
senmedien" (Luhmann 1996: 9). 

10 Natürlich ist diese zeitliche Eingrenzung mehr plakativ denn aussagekräftig, 
die Anfange der Risikodebatte könnten ebenso bis in das 12. oder 13. Jahr­
hundert zurückdatiert werden, wo der Risikobegriff im Kontext des Fern- und 
Seehandels auftauchte (vgl. abermals Bonß 1995: 49). 

45 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

phase war nach Bechmann11 "formal-normativ" orientiert, es sei primär 
darum gegangen, ein universell gültiges Risikomaß zu entwickeln, anhand 
dessen die unterschiedlichsten Risikoarten in einen vergleichenden Bezug 
gestellt werden könnten (vgl. Bechmann 1993a: IX). Die Kritik an dieser 
"objektiven Risikoanalyse" ist vielfältig (vgl. hierzu etwa Japp 2000; Bonß 
1995: 18ff.; Obermeier 1990a: 301ff.), sie trug dazu bei, den Forschungs­
schwerpunkt allmählich von der Frage nach den Bedingungen von "objekti­
ven" Risiken auf die Frage der Akzeptabilität von Risiken und auf die 
Kommunikation von Risiken zu verschieben (vgl. Bechmann 1993a: IXff. 
sowie Krohn/Krücken 1993: 13). 

In der aktuellen Diskussion wird ein Risiko meist nicht mehr als objek­
tiv kalkulierbar angenommen12

. Die breite Literatur insbesondere der vergan­
genen zehn Jahre zeugt von einer deutlichen Dominanz solcher Theorien, die 
Risiken als soziale, also beobachterabhängige Konstrukte begreifen. Zu­
nächst wendete die risikosoziologische Forschung sich mit immer größerer 
Aufmerksamkeit der Untersuchung unterschiedlicher Präferenzen und Wer­
tehintergründe zu, wodurch ehemals vermeintlich "objektive" Risiken ihre 
konkrete Komplexität zu zeigen begannen. Die ehemals für verallgemeiner­
bar gehaltenen Risiken entglitten mehr und mehr, so dass heute ganz grund­
sätzlich an erster Stelle die Frage auf der Agenda steht, ob es die Risiken, 
von denen die Forschung seit ihren Anfängen spricht, überhaupt "gibt". Es 
wird zwar weiterhin versucht, Risiken zu lokalisieren bzw. zu kontextuali­
sieren13 und individuelle Risikowahrnehmungen spezifischen (wiederum 
"objektiven") Risiken zuzuordnen14

, dabei werden aber immer komplexere 

11 Dieser Anfang wird in der Regel dem Aufsatz Chauncey Starrs "Sozialer Nut­
zen versus technisches Risiko" zugeschrieben (vgl. Starr 1993, zuerst 1969 
publiziert). 

12 Selbst die Versicherungswirtschaft "kalkuliert" insbesondere seit den An­
schlägen auf das World Trade Center in New York im September 2001 mit 
der Unkalkulierbarkeit einiger Risiken. Vgl. Gräber, Jürgen: The Exposure of 
Terrorism and How to Manage the Risk. Vortrag gehalten auf der "Interna­
tional Conference: Disasters and Society - From Hazard Assessment to Risk 
Reduction." 26.-27. Juli 2004, Universität Karlsruhe. Im Sammelband zur Ta­
gung fehlt der Beitrag bedauerlicherweise, der Band sei dennoch als Über­
blick über den insgesamt eher wenig sozialwissenschaftliehen und gegenüber 
der technischen Beherrschbarkeitsmetaphorik kaum kritischen Stand der 
Mainstream-Risikoforschung insgesamt erwähnt (vgl. Malzahn/Plapp 2005). 

13 V gl. etwa Christoplos/Mitchell/Liljelund 2001: Die Autoren untersuchen in 
ihrem Beitrag unterschiedliche Akteure vor dem Hintergrund verschiedener 
Katastrophenszenarien. 

14 V gl. etwa Axelrod/McDaniels/Slovic 1999, sowie kritisch gegenüber jeder 
Art von Typisierung, insbesondere in Auseinandersetzung mit den Ansätzen 
von Ulrich Beck und Mary Douglas: Wilkinson 2001. Grundsätzlich ist das 
Buch Paul Slovics (2000) zu empfehlen, der die Breite und den Wandel unter-

46 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Zusammenhänge ersichtlich, immer schwerer wird es, zwischen abhängigen 
und unabhängigen Variablen, zwischen relevanten und irrelevanten Fak­
toren zu unterscheiden. Dies veranlasst immer weitere Teile der Forschung, 
sich der Frage zuzuwenden, wie Risiken insbesondere durch Wissenschafes 
"konstruiert" werden. Die Objekte der Risikoforschung büßen ihre ehemals 
klaren Konturen immer weiter ein und drohen gänzlich aus dem Fokus der 
Aufmerksamkeit zu verschwinden, während nur mehr über die Formen der 
(wissenschaftlichen) Konstruktion von Risiken diskutiert wird. 

Der Risikosoziologie kommt also gewissermaßen ihr Objekt abhanden, 
doch offenbar hat das (sich zumindest abzeichnende) Schwinden des Ob­
jektes16, das erst in den 60er Jahren erschien, nichts daran geändert, dass 
Risiken in ihrer Aktualität den Menschen angehen, dass Risiken also, 
obwohl als Objekte nicht greifbar, obwohl sich entziehend, gerade ein ganz 
gegenwärtiges Ereignis anzeigen. Risiken sind weiterhin ein dringendes so­
ziologisches Problem, dies zeigt auch die Liste der Publikationen zum Risi­
kodiskurs17 an. Nur stimmt der Verlauf eben dieses Diskurses nicht gerade 
zuversichtlich, dass das sich Anzeigende als dringlichstes auch denkend er­
fasst wird bzw. mit den gängigen Mitteln und Denkweisen erfasst werden 
kann. Lösungen für die sich anzeigenden Probleme scheinen vielmehr in 
immer weitere Feme zu rücken. Von dem Erosionsprozess der eindeutigen 
und bestimmten Objekte bleibt auch die katastrophensoziologische For­
schung insgesamt, als deren Teil die Risikoforschung hier begriffen wird, 
nicht verschont, allerdings scheint es, als reagierte sie in einer anderen 
Weise. 

schiedlicher Perspektiven auf Risiken, sowohl der Perspektive der "Experten" 
als auch der "Risiko-Laien", chronologisch aufarbeitet. 

15 V gl. z.B. Beck 1986 und Beck/Giddens/Lash 1996 sowie weitere Publikatio­
nen aus dem Sonderforschungsbereich "Reflexive Modemisierung" der Uni­
versität München, exemplarisch: Böschen/Schulz-Schaeffer 2003 sowie: 
Böschen 2002. Des Weiteren: Bonß 1995, Bechmann 1993b: VII, Lazo/ 
Kinneil/Fisher 2000, Rowe/Wright 2001. 

16 Stefan Breuer nannte sein wohl zentrales Werk "Die Gesellschaft des Ver­
schwindens. Von der Selbstzerstörung der technischen Zivilisation" (vgl. 
Breuer 1992). Seine These von der "Selbstzerstörung der technischen Zivili­
sation" geht grundlegend in die Überlegungen der vorliegenden Arbeit ein. 

17 Die Rede von Diskursen zeigt an, dass es nicht mehr primär um das Objekt 
geht, das noch im Titel der jeweiligen Publikationen genannt wird, sondern 
die Form des darüber Sprechens zum Untersuchungsfokus wird. Als Symbol 
ist diese Rede von Diskursen angemessen, nur ist darauf zu achten, dass der 
Diskursbegriff nicht alle eigentlich zentralen und dringlichen Probleme ver­
deckt. 

47 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Vom scharfen zum unscharfen Begriff der Katastrophe 

Die Frage nach der "Objektivität" hat die Wissenschaft des 20. Jahrhundert 
auf den Satz Wirtgensteins zurückgeworfen, dass die Wahrheit gewisser Er­
fahrungssätze zu unserem Bezugssystem gehöre (vgl. Wirtgenstein 1989: 
136), so muss zumindest der Schluss lauten, wenn einer versuchte, die un­
übersehbare Menge an - nun im engeren Sinne - katastrophensoziologi­
schen Fallstudien zu systematisieren18. Zu jedem spezifischen Szenario 
(Chemieunglücke, Vulkanausbrüche, Seismische Aktivitäten, Muhren und 
Lahare, Trockenheit, Hunger, Überschwemmungen, Terrorismus, Hurrikans 
und Tornados, Umwelt bis hin zum Klima usw.) finden sich zahlreiche 
Publikationen19, außerdem werden "Querschnirtbetrachtungen" unter spezi­
fischen Aspekten (etwa Gender, Konflikte, Krisen, ungleiche Entwick­
lung)20, sowie geographisch orientierte Studien (von der Länderebene bis 

hinab zum Dorf)21 angefertigt. Hinzu kommt, so Emico L. Quarantelli, dass 
bei den katastrophensoziologischen-, wie bei soziologischen Methoden im 
Allgemeinen keinerlei Einigkeit besteht. Die Spanne reicht von Katastro­
phenforschern, die induktive Methoden zur Hypothesengenerierung ver­
wendeten, wie etwa die "grounded theory", und solchen, die sich auf 
technische Instrumente verlassen, mit Hilfe derer sie vornehmlich unter La­
borbedingungen ihre Hypothesen testen (vgl. Quarantelli 1987: 404). 

Das sich ergebende Bild ist also auch hier das einer uneinholbar er­
scheinenden Komplexität der Fakten. Angesichts dieser Breite möglicher 
Themen und Ansätze verwundert es fast, dass nach wie vor zahlreiche 
Publikationen zur Katastrophenplanung und zum Management von Ka-

18 Auf umfassende Literaturangaben wird angesichts der großen Zahl und 
Unübersichtlichkeit der meist sehr spezifischen Fallstudien verzichtet, nur ex­
emplarisch werden im Folgenden einige Angaben gemacht, über die der 
detaillierte Einstieg erfolgen kann. An dieser Stelle aber der Hinweis auf die 
ausführliche Bibliographie in dem bereits erwähnten Sammelband von 
Clausen/Geenen/Macamo 2003a sowie das darin enthaltene Glossar. 

19 Vgl. exemplarisch etwa Böschen 2003 zum Chemieunglück, Geerren 1995b 
zur Prognose von Erdbeben, Macamo 2003 zur Überschwemmung in Mosam­
bik im Jahr 2000 und den unerwarteten "Nebenwirkungen", die die eigentliche 
Katastrophe ausmachten, Elwert 2003 zum Terror der Selbstrnordattentäter, 
zum Hurrican Mitch, der 1998 Zentralamerika heimsuchte und die Region in 
ihrer Entwicklung um Jahre zurückwarf Gomariz Moraga 1999 sowie die 
Dissertationsschrift von Karin Tanz "Hurrikan Mitch und seine Folgen in den 
Ländern Zentralamerikas", die darin auch die Wirksamkeit der deutschen 
staatlich unterstützten humanitären Hilfe analysiert (vgl. Tanz 2004). 

20 Vgl. bspw. Gomariz Moraga 1999 (insbes. Kap. 3) zum Zusammenhang von 
Gender, Konflikt und ungleicher Entwicklung. 

21 Vgl. bspw. Voss 2003a. 

48 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

tastrophen veröffentlich werden22
, scheinen diese doch auf allgemeine 

Bezugsrahmen, also einen Begriff von der zu "managenden" Katastrophe 
angewiesen. Tatsächlich behandeln die Management-Theorien jedoch nicht 
das Management der Katastrophen, sondern Fragen der Steuerung des Ver­
haltens von Akteuren in und nach Katastrophen. Untersucht wird die Frage, 
wie sich Menschen "managen" lassen, obwohl sie ihrer Routine beraubt 
"emergentes Verhalten" (vgl. Wenger 1992) an den Tag legen, während die 
Katastrophe selbst und ihre Bedingungen weitgehend unhinterfragt bleibt. 
Entsprechend ist auch hier eine einheitliche Systematik nicht zu erstellen. 
Auch diese Art katastrophensoziologischer Forschung verspricht also kein 
systematisches Bild von "der Katastrophe", vielmehr offenbart sie, dass 
menschliches V erhalten sich besonders in Extremsituationen kaum allge­
mein begreifen und entsprechend kaum "steuern" lässt. 

Was für den Risikodiskurs als besonders breit beforschtem "Teil" 
behauptet wurde, gilt offenbar für die katastrophensoziologische Forschung 
insgesamt: Ihr Objekt schwindet mehr und mehr, es verliert seine Konturen, 
während immer größere Herausforderungen adäquate und umfassende 
Lösungsansätze erfordern. Zunehmend sieht sich die Wissenschaft der 
(Selbst-)Kritik ausgesetzt, dass die klaren, aus den aktuellen Zusammen­
hängen isolierbaren Objekte Kunstprodukte ihrer eigenen Denk- und Wahr­
nehmungsschemata sind, dass es weder das objektive, kontexunabhängig 
kalkulierbare Risiko, noch die irgendwie auf ein Ereignis oder Zahlen redu­
zierbare Katastrophe tatsächlich "real", d.h. objektiv gibt: Die Katastrophe 
ist ganz offenbar ein Konstrukt. Immer größere Anstrengungen muss auch 
die Katastrophensoziologie nun darauf verwenden, das Objekt ihrer Unter­
suchungen, also ihren (Allgemein-)Begriff von der Katastrophe selbst gegen 
die Falsifikation zu schützen, wenn es doch immer schwerer wird, irgendet­
was Allgemeines an der Katastrophe zu finden; während dagegen immer 
geringere Kapazitäten für die angezeigten, jedoch nicht (mehr) begrifflich 
greifbaren, drängenden Probleme zur Verfügung stehen. 

Betrachtet man die Entwicklung des risikosoziologischen Diskurses, so 
scheint es, als ob die Risikosoziologie aus der Erfahrung, dass ihre Metho­
den und Begriffe nicht greifen, eher dazu tendiert, die Existenz der Risiken 
insgesamt zu verneinen, als dass sie an der Adäquatheit ihrer Methodik und 
ihren Begriffen zweifelte. Für die Risikosoziologie scheint es nur die eine 
Alternative zu geben: Entweder festzuhalten an dem Ideal schöner klarer 
Objekte, oder aber komplett umzuschalten auf ihre Negation, also alles zu 
Kommunikationsphänomenen umzudeuten, denen nichts Reales mehr an-

22 Siehe hierzu exemplarisch die insbesondere an Katastrophenschutzakteure ge­
richtete Einführung in das Katastrophenmanagement von Haddow und Bul­
lock2003. 

49 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

haftet. Dies hat m.E. auch etwas mit dem Begriff des Risikos selbst zu tun, 
der sich dahingehend von dem der Katastrophe zu unterscheiden scheint, 
dass er weniger offen ist für die Möglichkeit einer Prozessualisierung. Risi­
ken, so scheint es, können nur entweder sein oder nicht sein, auch ein ganz 
kleines Risiko ist doch ein Risiko, ein punktuelles Schadensereignis, das 
riskiert wird, das dann entweder eintritt oder eben nicht. Wenn nämlich die 
Forschung - wie insbesondere in der Nachfolge Niklas Luhmanns, diag­
nostiziert, dass moderne Gesellschaften generell durch Kontingenz charak­
terisiert seien (vgl. Luhmann 1992b ), dann entfällt damit der Gegenbegriff 
zum Risiko, der Begriff der Sicherheit, gänzlich.23 Damit wird in der Mo­
deme grundsätzlich alles riskant. Um dann überhaupt noch unterscheiden 
zu können, muss ebenso gründlich umgestellt werden auf die Frage nach 
dem Beobachter, der darüber entscheidet, wasfür ihn ein Risiko ist und was 
nicht. Damit lösen sich die intersubjektiven Objekte, von deren Untersu­
chung die Risikosoziologie ihren Ausgangspunkt nahm, sogleich gänzlich 
auf, Zwischenformen oder Vermittlungen zwischen diesen beiden Extremen 
scheinen ausgeschlossen. 

Die soziologische Untersuchung, die sich der Katastrophe als ihrem 
Objekt zuwendet, kennt solche Zwischenformen, es scheint, als sei die Ka­
tastrophensoziologie weniger gefährdet, von dem einen Extrem der objekt­
orientierten Forschung in das andere Extrem zu verfallen, die Katastrophe 
nur mehr als Kommunikationsphänomen zu begreifen. Es kann nur vermu­
tet werden, dass dies auch damit etwas zu tun hat, dass der zur Handlung 
auffordernde Charakter von Entsetzen hervorrufenden Katastrophen zu 
schlagend ist, als dass er die Reduktion auf ein Kommunikationsphänomen 
zuließe. Die Katastrophe fordert zum unmittelbaren Handeln auf, alle sind 
sich sofort darüber einig, dass gehandelt werden muss, während im Falle 
des Risikos sich länger noch darüber streiten lässt, ob das Risiko "wirklich" 
besteht. Jedenfalls wird hier behauptet, dass sich die katastrophensoziologi­
sche Forschung seit längerem in eine andere Richtung entwickelt als die Ri­
sikosoziologie, was in Kürze zu skizzieren ist. 

Von der Naturkatastrophenforschung zur Suche nach der 
resilienten Gesellschaft 

Statistischen Angaben zufolge steigt die Höhe der Schäden an Menschenle­
ben und Material, die auf "Katastrophen" jeglicher Art zurückgeführt wer­
den, exponentiell an (vgl. Münchener Rück 2004: insbes. 14ff.), alle Risiko­
und Katastrophenforschung vermochte diesen Trend bislang nicht umzu­
kehren. Dieses Ausbleiben evaluierbarer Erfolge einer objektorientierten, 

23 Siehe dazu auch weiter unten insbes. S. 54-58. 

50 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Katastrophen als über den Menschen (als Kulturwesen) hereinbrechendes 
Naturereignis24 denkenden Katastrophenforschung, falsifiziert die bisherige 
Vorgehensweise real: Katastrophen weisen direkt auf das Versagen dieser 
Art des Begreifens und der daraus abgeleiteten technisch-instrumentellen 
Bewältigungsversuche hin. Diese Real-Falsifikation führt, symbolisch ver­
dichtet durch den Bericht der sog. "Brundlandt-Kommission" (1987) (vgl. 
Hauff 1987), in den vergangenen zwei Jahrzehnten zu einer prozessual-dy­
namischen und langfristiger angelegten Betrachtungsweise von Katastro­
phen, sogar zu deren Einbettung in gesamtökologische Zusammenhänge; 
allerdings mit der auch Probleme mit sich bringenden Konsequenz, sich 
mehr und mehr der tatsächlichen Breite des Phänomens gesellschaftlicher 
Katastrophen gegenüber zu sehen. Während die Risikoforschung vor dem 
Hintergrund dieser Komplexitätssteigerung als Folge der zunehmenden 
Fragilität ihrer Objekte dazu neigt, sich aus der "Realität" zurückzuziehen, 
scheint innerhalb der Katastrophenforschung eher der Druck auf neue Me­
thoden zuzunehmen, mit deren Hilfe gerade dem real Entsetzen hervor­
rufenden Charakter von Katastrophen begegnet werden kann. 

Seit der Konferenz der Vereinten Nationen über Umwelt und Entwick­
lung in Rio de Janeiro 1992 (United Nations Conference on Environment 
and Development, UNCED) wird unter dem Schlagwort "nachhaltige Ent­
wicklung"25 (sustainable development) versucht, gegen die als bedrohlich 

24 Die These von der Distanzierung des Menschen von der Natur, die dieses 
Denken noch immer leitet, gehört zu den Grundlagen des humanistischen 
Denkens, sie ist seine zentrale Unterscheidung und eben deshalb so schwer zu 
überwinden, ohne sogleich dem relativistischen Nihilismus zu verfallen. Das 
Verhältnis von "Mensch" und "Natur" reflektiert in epistemologischer Per­
spektive umfassend das Buch von Hans Jörg Sandkühler "Natur und Wissens­
kulturen" ( Sandkühler 2002). 

25 Der Begriff der Nachhaltigkeit stammt von Hans Carl von Carlowitz, der die­
sen erstmals im Jahre 1713 in seinem Werk "Sylvicultura Oeconomica- Die 
Naturmäßige Anweisung zur Wilden Baum-Zucht" verwendete. Von Carlowitz 
beobachtete, wie in der Folge des Dreißigjährigen Krieges der Grubenausbau, 
der Erzabbau mittels Feuersetzen, zuallererst aber die mit Holzkohle betrie­
benen Öfen der Schmelzhütten zu einem allgemeinen Kahlschlag führten, 
infolgedessen der Holzpreis immer weiter stieg. Von Carlowitz kritisierte 
angesichts dieser Situation den schonungslosen Umgang mit erschöpfliehen 
Reserven. Zwar hätten die"[ ... ] ,armen Untertanen' [ ... ]ein Recht auf ,satt­
sam Nahrung und Unterhalt'. Aber dasselbe Recht stehe ,der lieben Prosperi­
tät' zu" (Grober 1999). Er zeichnet ein Bild von Nachhaltigkeit, in dem die 
Ökonomie der "Wohlfahrt" dem Gemeinwesen zu dienen hat, darüber hinaus 
aber ist sie"[ ... ] zu einem schonenden Umgang mit der ,gütigen Natur' ver­
pflichtet und an die Verantwortung für künftige Generationen gebunden" 
(ebd. 1999). Heute hat der Nachhaltigkeitsbegriff in allen gesellschaftlichen 
Bereichen Eingang gefunden, doch rekurriert kaum eine Verwendung mehr 
auf die klare Konnotation, die von Carlowitz mit dem Begriff verband. Erst-

51 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

und als anthropogen induziert wahrgenommenen Umweltveränderungen 

operations-und handlungsfähige Konzepte zu entwerfen. Bereits 1994, mit 

der Konferenz der Vereinten Nationen zur Reduzierung von Naturkatastro­

phen in Yokohama, dann aber insbesondere Ende der 90er-Jahre im Rah­

men der "International Decade for Natural Disaster Reduction" (IDNDR), 

wurde ein enger Zusammenhang zwischen Katastrophenanfälligkeit, "sozi­

aler" Umwelt und der "natürlichen" Umwelt festgestellt. In dem Bericht des 

Deutschen IDNDR-Komitees (1999) heißt es schließlich gar, dass eine Ent­

wicklung nur dann nachhaltig sein könne, wenn Gesellschaften in der Lage 

wären, Katastrophen vorzubeugen (vgl. Plate/Merz/Eikenberg 1999: 16). 

Obwohl nach wie vor an einer begrifflichen Trennung von Katastrophen­

und Nachhaltigkeitsforschung festgehalten wird, nähern sich beide Begriffe 

in ihrer Bedeutung einander deutlich an?6 Dieser Trend lässt sich ebenfalls 

entlang der Neuerscheinungen in den vergangenen zehn Jahren belegen.27 

malig tauchte der Begriff in der neueren Diskussion in der Weltnaturschutz­
strategie der "International Union for the Conservation of Nature" (IUCN) 
und des "World Wide Fund for Nature" (WWF) auf, mit der Bedeutung, dass 
ein System nur so zu nutzen sei, dass es in seinen wesentlichen Merkmalen 
erhalten bleibe (vgl. Umweltbundesamt 1998). 

26 Jürgen Weichselgartner (2002) schlägt sogar in Anlehnung an David A. 
McEntire (2000) vor, die"[ ... ] auf das punktuelle Ereignis ,Katastrophe' ge­
richteten politischen Leitbilder durch das Modell der ,unverwundbaren 
Entwicklung' zu ersetzen" (Weichselgartner 2002: 156). Diesem Ansatz ist 
viel abzugewinnen, zumal Weichselgartner die Komplexität des Problems 
hervorhebt und für eine ganzheitliche und dynamische Betrachtung von 
"Hazards" plädiert. Doch hält er bedauerlicherweise an der Unterscheidung 
von "physical" und "social environment" fest und handelt sich damit all jene 
Probleme ein, deren Bedeutung er selbst hervorhebt: "Traditional scientific 
approaches are typically linear, assume only one causal factor, overemphasize 
stability and objectivity, focus on risk as a product of probality and potential 
darnage and end up labeling change as negative. However, natural hazards 
(sie!) must be studied holistically and dynamically: multiple and interrelated 
causal factors must be recognized and the range of factors examined simul­
taneaously; space, time, subjects, feedback loops, and uncertainty need to be 
integrated; interactions among the elements of each system and the effects of 
its interactions must be focused. For these reasons, the concept ofvulnerabili­
ty in general and the paradigm of irrvulnerable development in particular can 
provide a vehicle to explore a contextual approach to the reduction of Iosses 
due to natural hazards" (ebd.). Das zentrale Problem bleibt in diesem Ansatz 
vollkommen unhinterfragt, auf welcher Basis von Begrifflichkeiten ein 
solcher Ansatz entwickelt werden könnte. Die Definition von Katastrophen 
als Naturkatastrophen bedürfte immerhin einer ausführlichen Begründung. 

27 Besonders erwähnt sei der Sammelband "Sustainibility, Development and 
Environmental Risk", herausgegeben von Emico M. Tacchi (vgl. Tacchi 
2005), der Theorien zur nachhaltigen Entwicklung mit Ansätzen der For­
schung zur "Risikogesellschaft" und Fallstudien zusammenfuhrt. Leider fehlt 
allerdings auch hier (noch) eine explizit katastrophensoziologische Perspek-

52 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

So füllen unter der groben Überschrift "Entwicklung", "Nachhaltige Ent­

wicklung" und "Sozialer W andel"28 zu gruppierende Erscheinungen heute 

neben der Literatur zur Risikoforschung und zum Katastrophenmanagement 

immer breitere Regale der soziologischen Katastrophenforschung ins­

gesamt, wobei fast alle Erscheinungen aus der letzten Dekade stammen. 

Während die Anzahl der Publikationen zu dem breiten Feld der Katastro­

phennachsorge und der akuten Katastrophenhilfe, die jeweils ein spezifi­

sches Bild von "der Katastrophe" erfordern, in den vergangenen Jahren 

beobachtbar sinkt, steigt die Zahl solcher Publikationen, die Katastrophen 

als ein Langfristphänomen verstehen, das eine Entwicklungsgeschichte hat, 

die in allen ihren Aspekten zu untersuchen ist, um in diese langfristigen 

Verflechtungszusammenhänge (N orbert Elias) vorbeugend stabilisierend 

und dabei nachhaltig eingreifen zu können. 

Zu diesem Bereich sind u.a. die Publikationen zur Vulnerabilitäs- bzw. 

"Resilience"- (eingedeutscht: Resilienz) Forschung29 zu summieren, in de­

nen die Nähe zur Nachhaltigkeitsforschung und die hier konstatierte beson­

dere Entwicklungsrichtung der katastrophensoziologischen Forschung be­

sonders offenbar wird. Mit dem Begriff der Vulnerabilität wird versucht, 

Systeme (Ökosysteme, Ökonomische Systeme, Gesellschaftssysteme, 

Städte und Gemeinden etc.) nach ihrer Verletzbarkeit zu klassifizieren. 

Demgegenüber bezeichnet "Resilienz" oder auch "Widerstandskraft" bzw. 

tive, dennoch ist der Trend zur Annäherung von Katastrophen- und Nachhal­
tigkeitsforschung auch in dieser jüngsten Publikation deutlich herauszulesen. 

28 Die Entwicklung innerhalb der Debatte lässt sich durch folgende Quellen gut 
nachvollziehen. Aus dem Jahr 1994 stammt die von Ann Varley editierte 
Sammlung "Disasters, Development and Environment" (vgl. Varley 1994), 
insbesondere ist dort der Aufsatz von Terry Cannon zu empfehlen (vgl. 
Cannon 1994). Cannon definiert darin "Disaster" als"[ ... ] an event associated 
with the impact of a natural hazard, which Ieads to increased mortality, illness 
and/or injury, and destroys or disrupts livelihoods, affecting the people of an 
area such that they (and/outsiders) perceive it as being exceptional and re­
quiring extemal assistance for recovery" (Cannon 1994: 29). Diese Definition 
zeugt von dem Versuch, einerseits auf eine objektivierende Katastrophendefi­
nition verzichten zu wollen; die Rede von der "Assoziation mit Naturkatastro­
phen" löst jedoch das Problem nicht, dass das mit dieser Assoziation verbun­
dene Verständnis nach wie vor ein naturalistisches ist. Eine Verbindung von 
Risiko, nachhaltiger Entwicklung und Katastrophen stellt Astrid von Kotze 
her (Kotze 1999). 

29 Hierzu wären wiederum im weiteren Sinne alle jene Forschungen, die sich der 
Vorbeugung gegen bzw. Linderung möglicher Risiken, tendenziell auch von 
Gefahren (zur Unterscheidung siehe unten) widmen. Auch dieser Literaturbe­
stand wächst, insbesondere relativ zu der auf Nachsorge gerichteten Literatur, 
seit den 90er Jahren beständig an. Einen guten Überblick über den Stand der 
Forschung vermittelt der Aufsatz von Kirschenbaum (2002). 

53 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"Robustheit"30
, auf den ersten Blick die andere Seite von Vulnerabilität, 

sozusagen die Qualität des "Immunsytems" von Systemen. In weiten Teilen 
der Diskussion herrscht auch in der Vulnerabilitätsforschung (noch) ein 
objektorientiertes Denken vor, das verletzliche Gesellschaften als wohlge­
ordnete Ganzheiten einer "dämonisch-zerstörerischen" Natur gegenüberge­
stellt sieht. Von dem Maß einer abstrahierten und idealisierten optimalen 
Ordnung ausgehend kann dann festgestellt werden, ob beispielsweise 
Gemeinden gegenüber einem (drohenden, also als Risiko bereits identi­
fizierten, in seinem Ablauf als planbar angenommenen) Hochwasser 
vulnerabel sind oder nicht. Hingegen öffnet sich der Begriff der "Resilienz" 
einem breiteren "ökologischen" Verständnis von Katastrophen. Gesell­
schaften nämlich, die in der Lage sind, mit größeren Veränderungen ihrer 
Umwelt umzugehen, die also "resilient" oder "fehlertolerant" (vgl. 
Weizsäcker/Weizsäcker 1984) sind, sind dies zumindest vom Ansatz her 
nicht notwendigerweise nur gegenüber bereits bestimmten Risiken. Wie 
schon der insgesamt wenig bestimmte Nachhaltigkeitsbegriff öffnet sich der 
Begriff der Resilienz vielmehr einer generellen Robustheit gegenüber 
Umweltveränderungen, die als solche noch nicht absehbar, die also unbe­
stimmt sind. 

Vom kalkulierbaren Risiko zur unbestimmten Gefahr 

Meines Erachtens führt die Realfalsifikation der objektorientierten For­
schung innerhalb der katastrophensoziologischen Forschung zu einer (Wie­
der-)Öffnung gegenüber dem Unbestimmten (vgl. Voss 2005a), und diese 
Öffnung unterscheidet sie von anderen Forschungsrichtungen, so auch von 
der Risikosoziologie. Diese These lässt sich insbesondere an einer sowohl 
die risiko- als auch die katastrophensoziologische Forschung gleichermaßen 
betreffenden Diskussion konkretisieren, nämlich der Diskussion um den 
von Elke M. Geerren im Anschluss an Niklas Luhmann vom Risikobegriff 
abgegrenzten Begriffder Gefahr (vgl. dazu Geerren 1995: 35f.).31 

30 Zum Begriff vgl. Wildavsky 1988: 184. Siehe dazu den von Lance H. 
Gundersan und Crawford S. Holling editierten Band mit dem Titel "Panarchy. 
Understarrding Transformations in Human and Natural Systems" (2002). 

31 Im Wortlaut heißt es bei Luhmann (1991, 30f.): "Die Unterscheidung [von Ri­
siko und Gefahr, M.V.] setzt voraus (und unterscheidet sich dadurch von an­
deren Unterscheidungen), daß in Bezug auf künftige Schäden Unsicherheit 
besteht. Dann gibt es zwei Möglichkeiten. Entweder wird der etwaige Scha­
den als Folge der Entscheidung gesehen, also auf die Entscheidung zugerech­
net. Dann sprechen wir von Risiko, und zwar vom Risiko der Entscheidung. 
Oder der etwaige Schaden wird als extern veranlaßt gesehen, also auf die 
Umwelt zugerechnet. Dann sprechen wir von Gefahr". Vgl. außerdem dezi-

54 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Modeme Gesellschaften seien, so wurde Niklas Luhmann oben bereits 
zitiert, generell durch Kontingenz charakterisiert (vgl. Luhmann 1992b ), 
weshalb der Gegenbegriff zum Risiko nicht der Begriff der Sicherheit sei, 
sondern der Begriff der Gefahr. Beide Begriffe unterschieden sich in der 
Weise der Zurechnung möglicher Schäden voneinander: Während mögliche 
Schäden, die sich ein System selbst ursächlich zuschreibt, als "Risiken" 
klassifiziert werden, bezeichne der Begriff der Gefahr eine ursächliche Zu­
rechnung auf die Umwelt, so Luhmann (vgl. Luhmann 1993, insbes. 146f.). 
Zwar ist Luhmann zuzustimmen, dass es unter Kontingenzbedingungen 
keine Sicherheit gibt. Mit der von ihm vorgeschlagenen Distinktion aber 
wird aus der "falschen" Alternative Unsicherheit/Sicherheit die Alternative 
(die eigentlich gar keine echte Alternative ist, wie Rodrigo Jokisch bereits 
feststellt32

) von eigener Unsicherheit und fremder Unsicherheit, Unsicher­
heit allerdings nur im Hinblick auf etwas, wovon doch ein irgendwie "spe­
zifiziertes Nichtwissen"33 bereits gegeben sein muss. Ausgeschlossen bleibt 
die Möglichkeit der Kommunikation von etwas überhaupt noch nicht Be­
stimmten, von etwas insgesamt Unbestimmbaren, also gänzlich Unsiche-

34 ren. 
Damit aber begeht Luhmann einen Fehlschluss, der wie bereits Georg 

Lukacs feststellte, seit Karrt in den Rationalitätsbegriff eingewoben ist. Karrt 
setzte Rationalität mit den Formen des Denkens und der Anschauung 
gleich.35 Ein solcher Begriff von Rationalität identifiziert die formell-ma-

diert zur Unterscheidung von Risiko und Gefahr: Luhmann 1990: 131-169 
und 1993. Diese Unterscheidung nimmt Japp (Japp 1996 und 2003) auf und 
leitet daraus die Unterscheidung von spezifischem und unspezifischem 
Nichtwissen ab. Während spezifisches Nichtwissen bereits ein eingrenzbares 
Wissen kennzeichne (also die Seite des Risikos), bezeichne der Begriff des 
unspezifischen Nichtwissens einen gänzlich unbestimmten Raum (die Ge­
fahr), der lediglich, eben durch die "Kommunikation der Katastrophe", sinn­
haft zur Geltung gebracht werden könne. Auch Andreas Metzner diskutiert 
sehr lesenswert die Unterscheidung von Risiko und Gefahr, worauf hier hin­
gewiesen sei (vgl. Metzner 2002: insbes. 336-377). 

32 Siehe dazu, wie allgemein zur "Distinktionslogik" (nicht nur) Niklas 
Luhmanns, die allerdings schlecht lesbare, aber doch sehr gehaltvolle Arbeit 
von Rodrigo Jokisch (vgl. Jokisch 1996). 

33 V gl. zum Begriff des "unspezifizierten Nichtwissens" detaillierter Japp 1997 
sowie 2003. 

34 Klaus P. Japp nennt dies im Anschluss an Luhmann das "unspezifische Nicht­
wissen", das nur durch die "Komplettnegation von partiellen Wissensansprü­
chen" kommuniziert werden könne: in der Kommunikation der Katastrophe, 
die unspezifisches Nichtwissen sinnhaft zur Geltung bringt (vgl. Japp 2003, 
insbes. 83-85). 

35 Vgl. hierzu Lukacs 1968: 289, sowie zu den Verengungen im Subjektbegriff 
bei Kant: Böhme 1986: 113ff. und 199ff. Diese Hinweise verdanke ich 
Rüdiger Darmemann (vgl. Dannernarm 1997: 55). 

55 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

thematische, rationale Erkenntnis mit Erkenntnis überhaupt. Luhmann setzt 
das, was sich nicht exakt in einen Begriff bringen lässt, mit Nichtkom­
munizierbarkeit gleich. Was aber den Menschen tatsächlich durch das Sein 
hindurch leitet, kann der Mensch sich abschließend nicht erschließen, er 
kann also gar nicht wissen (es ist sein "blinder Fleck"), was er mit Be­
griffen tatsächlich kommuniziert; das aber heißt, auch nicht ausschließen zu 
können, dass die Kommunikation des "Unspezifizierten Nichtwissens" 
mittels Begriffen gelingt, die ihm etwas bedeuten, von dem er sich gar 
keine Vorstellung macht. Bedingung dafür, dass diese Kommunikation ge­
lingen kann, ist allerdings, dass diese Möglichkeit nicht aus der Kommuni­
kation kategorisch ausgeschlossen wird, wie es Luhmann und in seiner 
Nachfolge andere tun, indem sie behaupten, das Unbestimmte, über das 
keinerlei Wissen besteht, ließe sich grundsätzlich nicht kommunizieren. So 
lange der Mensch sich die Möglichkeit offen hält, dass es "etwas" gibt, was 
nicht bestimmt ist, über das überhaupt noch kein Wissen besteht, geht diese 
Möglichkeit konstitutiv in alle seine Kommunikationen ein, so lange bleibt 
er prinzipiell offen für alles (also für seine insgesamt unbestimmte Um­
welt), erst der (wissenschaftliche) Ausschluss dieser Möglichkeit aus der 
Kommunikation macht tatsächlich die Kommunikation unspezifizierten 
Nichtwissens unmöglich, oder mit anderen Worten: Erst die Negation des 
Unbestimmten schließt Gesellschaften gegenüber ihrer insgesamt niemals 
bestimmbaren Umwelt ab, Gesellschaften, die - wie noch zu zeigen ist -
immer schon über Formen verfügten, das Unbestimmte zu "kommunizie­
ren", resp. mit dem Unbestimmten umzugehen. 

Die Katastrophensoziologie hat hier mit Elke M. Geerren einen anderen 
Weg eingeschlagen. Für die von Luhmann als solche bezeichnete Gefahr 
wäre besser der Begriff des "Risikos zweiter Ordnung" anzusetzen36

, wäh-
rend der Gefahrenbegriff dafür vorbehalten bleiben sollte, mit ihm, "[ ... ] 
das Unstrukturierte, noch Undefinierte [ ... ]", den unbestimmten "[ ... ] 
Raum, der durchschritten werden muß [ ... ]", zu bezeichnen (Geenen 
1995b: 35). Gefahr meint dann gerade das, was notwendig als Hintergrund 
all dessen, was sich einer Unterscheidung fügt, gedacht werden muss und 
das gerade, weil es nicht selbst schon markiert werden kann, stets die Mög­
lichkeit unabsehbarer Veränderungen bereithält. In diesem Zusammenhang 
muss dann auch der Begriff der Robustheit resp. der Resilienz betrachtet 
werden: Während die Kalkulation der Vulnerabilität auf Vorhersagen an­
gewiesen ist, Umwelt also notwendig strukturiert gedacht werden muss, 
bleibt der Begriff der Resilienz offen für Gefahren als das, was aus dem 

36 Ich verdanke diesen Gedanken, besser von "Risiken zweiter Ordnung" zu 
sprechen, einem Gespräch mit Elke M. Geenen, wobei die Verantwortung für 
die hier dargelegte Interpretation beim Autor liegt. 

56 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

unbestimmten Raum heraus die Adaptabilität von Systemen herausfordert, 
offen also für Perturbationenjeglicher Art. 

Die Katastrophensoziologie wendet sich mit diesem Begriff von ver­
meintlich "objektiven" Risiken ab, doch geht sie nicht sogleich über zu dem 
anderen Extrem und macht alle Objekte zu Kommunikationsphänomenen, 
sondern sie wendet sich dem Unbestimmten zu, sie stellt fest, dass ihr 
"Objekt" die Gefahr ist, von der aber per Definition nicht gewusst werden 
kann, worauf sie sich eigentlich bezieht. Die Katastrophensoziologie tut 
damit einen für die allgemeine soziologische Theorie avantgardistischen 
Schritt: Sie öffnet Systeme gegenüber ihrer Umwelt, nachdem die (zumin­
dest hypostatierte, beobachtete) "autopoietische" operative Schließung (i.S. 
Niklas Luhmanns) von Gesellschaften gegenüber ihren Umwelten offenbar 
Katastrophenphänomene produziert. Sie geht gewissermaßen von der Beo­
bachtung der "Risikogesellschaft" (vgl. Beck 1986) über zur Beobachtung 
der "Gefahrengesellschaft". Freilich wirft diese Denkrichtung ganz grund­
sätzliche Fragen auf, die bisweilen auch die Erkenntnistheorie der Sozial­
wissenschaften betreffen, denen im Laufe dieser Arbeit nachzugehen ist. 

Das Resümee dieses kurzen Überblicks über die Entwicklung innerhalb 
der katastrophensoziologischen Forschung, kann also lauten, dass offenbar 
grundsätzlich gar nicht gewusst werden kann, was tatsächlich geeignet ist, 
ein System zu gefährden; dies setzte ein "objektives", beständiges Wissen 
voraus, eine Art von Wissen also, das im Laufe der vergangenen Jahrzehnte 
mehr und mehr in die Kritik geraten ist. Gerade diese Kritik der Objekt­
begriffe zeugt davon, dass Welt offenbar objektiv nicht zu begreifen ist, 
dass vielmehr sich auf diese Art des Begreifens von Welt zu verlassen, 
mehr und mehr Katastrophenphänomene erzeugt. Die Alternativen, die sich 
der Forschung darbieten, erscheinen dann zunächst - wie insbesondere an 
der Entwicklung des risikosoziologischen Diskurses zu beobachten -
gleichsam als Skylla und Charybdis: Entweder schwindet das Objekt 
katastrophensoziologischer Forschung, dann vermag sie sich nur mehr 
gegen sich selbst zu wenden, oder aber sie schließt an das an, was noch 
nicht falsifiziert ist, an vermeintlich "objektive", kalkulierbare Risiken 
etwa, um schließlich deren reale Falsifikation beobachten zu müssen. Das 
eingangs erörterte Problem der Philosophie ist also auch ein Problem der 
Katastrophensoziologie: Entweder verdinglicht sie die Katastrophe, indem 
sie sie als Objekt setzt, ihre Ursachen als rational, objektiv rekonstruierbar 
annimmt, sie dadurch allerdings notwendig in ihrer Phänomenalität 
verkennend, oder aber sie destruiert ihre Begriffe und Kategorien selbst, 
obwohl doch die Katastrophe betrifft, Betroffenheit auslöst, zum Handeln 
auffordert, sie also etwas Bedeutendes anzeigt, das sich der Forschung 
jedoch entzieht, sich ihr vorenthält. Die Alternative scheint zu sein, sich den 
überkommenen Formen fatalistisch zu überlassen, sich einer "objektiven" 

57 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Welt zu fügen, die nicht ist, wofür man sie hält, oder aber sich der totalen 
Komplexität, also dem blanken Relativismus bzw. Solipsismus auszusetzen. 

Für die Katastrophensoziologie als diejenige Disziplin, die sich mit dem 
"Immunsystem" der Gesellschaft auseinandersetzt, können beide Alternati­
ven - zumindest jeweils für sich genommen - nicht befriedigend sein. Es 
kommt entscheidend darauf an, dass die Katastrophensoziologie ihre Ob­
jekte als Phänomene in ihrer ganzen, nach allen Seiten offenen Breite und 
Fülle ergründet, sie darf dabei jedoch nicht sogleich vor der sich anzeigen­
den Komplexität des Prozessualen verzagen, sich dieser aber auch nicht 
hingeben, sie muss vielmehr Objekt und Prozess komplementär zueinander 
denken, ohne das eine durch das andere zu ersetzen. Der entscheidende 
Schritt der Katastrophensoziologie liegt in der Untersuchung langfristiger 
Entwicklungen und der komplexen Verwicklung sozialer Verflechtungszu­
sammenhänge, in der Fortsetzung des Weges also, den sie seit längerem 
zumindest in Teilen eingeschlagen hat, ohne diesen Prozess allerdings bis­
lang auch (im weitesten Sinne erkenntnis-)theoretisch reflektiert zu haben. 
Eine solche Reflexion aber ist unbedingt erforderlich, sonst läuft diese be­
reits eingeschlagene Richtung Gefahr, sich im Relativismus zu verlieren. 
Die Katastrophensoziologie steht vor grundsätzlichen Herausforderungen, 
sie muss ihre Blickrichtung zumindest teilweise geradezu umkehren - und 
wie oben gezeigt, ist sie seit längerem dabei, dies schon zu tun. Anstatt bloß 
nach instrumentellen Techniken zu suchen, mittels derer Gesellschaften die 
Real-Falsifikation ihrer Formen kurzfristig zu verhindem versuchen, und 
anstatt alternativ nur mehr über die Kommunikation der Katastrophe zu 
kommunizieren, muss die Forschung nach dem bereits weitgehenden Ver­
lust zumindest des Allgemeingültigkeitsanspruches ihrer Objekte und der 
daraus folgenden Kontingenz fragen, welche langfristigen Figurationen 
(Norbert Elias) und komplexen Wechselwirkungen (Georg Simmel) Gesell­
schaften zugrunde liegen, die sich durch das Nichteintreten von "Katastro­
phen" als besonders robust bzw. resilient gegenüber unbestimmten Gefahren 
gezeigt haben. Angesichts der Vielzahl miteinander wechselwirkender Fak­
toren sieht sich dieser Paradigmenwechsel aber vor neue, qualitativ andere 
Fragen gestellt, die mit einer naturwissenschaftlichen, auf Objekte gerich­
teten Terminologie allein nicht angegangen werden können, die sich aber 
auch nicht dadurch bewältigen lassen, an die Stelle der Objekte eine arti­
fizielle Sprache zu setzen, die die Katastrophe als bloßes Kommunikations­
phänomen verkleidet und sie damit dem wissenschaftlichen und schließlich 
dem gesellschaftlichen Zugriff entzieht. 

58 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

2.3 Theoretische Modelle zur Annäherung an 
das Phänomen der Katastrophe 

In der katastrophensoziologischen Forschung ist angesichts der skizzierten 

Herausforderungen insgesamt ein Mangel an umfassenden theoretischen 

Konzepten zu beklagen37
• Die Katastrophensoziologie zeigt sich insgesamt 

als "untheoretisch", so etwa Robert A. Stallings: Empirie wird zumeist 

37 Natürlich gibt es eine Reihe bedeutender theoretischer Werke, die zu erwäh­
nen sind, zugleich zeigt aber dieser Literaturüberblick, dass man vergebens 
nach einer grundlegenden Aufarbeitung der zentralen und fundamentalen the­
oretischen Probleme, die bis hinein in die Erkenntnistheorie reichen, sucht. 
Als "theoretischer Klassiker" ist etwa das im Jahr 1942 publizierte Buch von 
Pitirim A. Sorokin "Man and Society in Calamity" zu nennen (vgl. Sorokin 
1968). Sorokin gelangt darin zu der Feststellung, dass der Mensch im Ange­
sicht von Katastrophen (er bespricht Revolutionen ebenso wie Kriege und 
Krankheiten) zweierlei Reaktionen zeigen könne: Entweder neigt er zur Ge­
walt, zur Destruktion, oder aber zur Humanität: Er will helfen. Sehr lesens­
wert ist die vier Jahrzehnte später von Kenneth Hewitt editierte Sammlung, 
1983 erschienen unter dem Titel "Interpretations of Calamity". Die Beiträge 
behandeln ein recht breites Spektrum, ein fundierter theoretischer Rahmen ist 
jedoch auch hier nicht zu finden, dafür wird aber eine ökologische Perspek­
tive betont. Die ebenfalls 1983 veröffentlichte "Einführung in die Soziologie 
der Katastrophen" (Clausen/Dombrowsky) ist ebenso wie die Schrift von 
Dombrowsky "Katastrophe und Katastrophenschutz" aus dem Jahr 1989 zu 
empfehlen, beide Werke sind für die vorliegende Arbeit von grundlegender 
Bedeutung und werden im Folgenden auch im Text aufgearbeitet. Dann die 
bereits erwähnte Aufsatzsammlung "Sociology of Disasters: Contribution of 
Sociology to Disaster Research" von Dynes/de Marchi/Pelanda 1987, in der 
einige theoretisch gehaltvolle Aufsätze versammelt sind. Eine der wenigen 
Systematiken überhaupt erarbeitet Perrow, der weiter unten detailliert heran­
gezogen wird (vgl. Perrow 1992). Walter L. Bühl hat 1990 unter dem Titel 
"Sozialer Wandel im Ungleichgewicht Zyklen, Fluktuationen, Katastrophen" 
eine ökosystemtheoretische, soziologische Katastrophentheorie mit mathema­
tischen Ansätzen vorgelegt. Wesentliche Gedanken der vorliegenden Arbeit 
gingen aus dessen Lektüre hervor, allerdings mit sehr unterschiedlichen 
Schlussfolgerungen, wie noch gezeigt werden wird. Zu nennen wären in die­
ser Aufzählung bedeutender theoretischer Ansätze der Katastrophensoziologie 
abermals die zentralen Werke der Risikotheorie (siehe dazu die Anmerkungen 
oben). Für den neueren Stand auch der theoretischen Forschung siehe aber­
mals den Sammelband "Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie 
der Katastrophen" (vgl. Clausen, Geenen, Macamo 2003a), darin insbeson­
dere den Beitrag von Robert A. Stallings "Soziologische Theorien und De­
saster-Studien" (Stallings 2003). Zahlreiche theoretische Implikationen 
werden auch diskutiert in dem für die allgemeine Diskussion so aufschlussrei­
chen Sammelband unter dem Titel "What is a disaster? Six views of the 
Problem", editiert von Emico L. Quarantelli 1995a. Das Buch wurde 1998 
erweitert ("Perspectives on the Question", vgl. Quarantelli 1998), geplant ist 
eine dritte Version ("more perspectives"). 

59 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"[ ... ] ohne Rücksicht auf solche Fragen des Faches betrieben [ ... ] wie sie 
Stabilität und Wandel, Konflikt, Sinngebung und Macht samt deren 
Erklärungen immer wieder stellen" (Stallings 2003: 35). Eine Folge daraus 
sei, so Stallings weiter, dass empirische Ergebnisse katastrophensozio­
logischer Forschung in die allgemeine soziologische Diskussion keinen 
Eingang gefunden haben (vgl. ebd.). Mit der prozesssoziologischen Theorie 
der Katastrophe der Kieler Katastrophenforschungsstelle (insbesondere 
Lars Clausen, Wolf R. Dombrowsky und Elke M. Geenen) liegt allerdings 
ein Ansatz vor, der seit mehr als 20 Jahren das Prozessuale gegenüber der 
objektfixierten, naturalistisch-szientistischen Betrachtung hervorhebt, der 
damit die skizzierte Entwicklung der katastrophensoziologischen Forschung 
und letztlich der soziologischen Forschung insgesamt in weiten Teilen 
vorwegnahm. Auch der ökosystemtheoretische Ansatz W alter L. Bühls 
eignet sich als katastrophentheoretisches Grundlagenwerk.38 Ergänzt etwa 
um Charles Perrows Überlegungen zu den "normalen Katastrophen" (vgl. 
Perrow 1992), schließen die Überlegungen dieser Arbeit an diese Ansätze 
an. Sie dienen ihr als Hintergrundfolie, vor der dann detaillierter be­
sprochen werden kann, was in dieser Arbeit gemeint ist, wenn von 
Katastrophen, von Gesellschaft und vom Menschen gesprochen wird. 

Die Arbeit ist, obgleich sie weit in die Philosophie eindringt, soziolo­
gisch orientiert: Es geht ihr nicht um die Klärung individueller Schicksale 
noch um "physische" Verschiebungen tektonischer Platten, sie fragt nach 
Katastrophen, die Gesellschaften, die Menschen betreffen. Diesen Überle­
gungen zur Katastrophe muss ein Bild von Gesellschaften zugrunde gelegt 
werden, von dem ausgehend sich weitere Fragen dann erst im Detail 
angehen lassen. Wie also lässt sich "Gesellschaft" in einer ersten Annä­
herung begreifen und welche Anhaltspunkte für eine Katastrophensoziologie 
lassen sich aus dieser Annäherung gewinnen? Modeme Gesellschaften sind 
komplexe Systeme, lautet eine viel gebrauchte Formel, die sogleich im­
pliziert, dass sich moderne Gesellschaften nicht steuern ließen. Doch ist 
Steuerung tatsächlich ein Problem oder muss nicht vielmehr gefragt 
werden, wie es Gesellschaften möglich war und noch bis heute möglich ist, 
sich komplex zu entfalten, gerade ohne Gesamtsteuerung? Wenn also von 
gesellschaftlichen Katastrophen die Rede sein soll, welche Rolle kommt 
dann dem Menschen darin zu? Was ist die Referenz, auf die sich die Über­
legungen zu Katastrophen beziehen? Reicht es aus, den Menschen als onto­
logische Kategorie als Bezugsform zu setzen, oder muss nicht die Form des 
Menschen selbst einer kritischen Klärung unterzogen werden, so wie die 

38 Zumindest die ersten beiden Kapitel des Buches "Sozialer Wandel im 
Ungleichgewicht" (vgl. Bühl 1990). Zur ausführlichen Darstellung und Kritik 
siehe S. 71-89. 

60 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Frage nach der Form der Gesellschaft in diesem Lichte noch einmal neu 
beantwortet werden muss? Daran schließt sich die Frage an, was es ist, von 
der sich die Form des Menschen abgrenzt, sodann: Was ist es, wovon sich 
Gesellschaften abgrenzen, was ist also Umwelt für den Menschen und für 

Gesellschaften, wenn sie, wie schon einleitend deutlich wurde, nicht mit 
Natur gleichgesetzt wird? Zunächst also eine erste Annäherung an die 
Katastrophe als Prozessphänomen. 

Die Katastrophe als Zusammenbruch von 
Erwartungszusammenhängen -
das makrosoziologische Modell FAKKEL 

Die "Kieler Schule" begreift die Katastrophe als einen gesellschaftlichen 
Prozess: "Sie entwickelt sich, je nach dem Entwicklungsstand einer Gesell­
schaft, schlagend oder schleichend, hervorgerufen durch sie begünstigende 
Prozesse" (Clausen/Möller 1993: 111, vgl. auch Clausen/Dombrowsky 
1983: 47). Dieser Prozess ist bereits im alltäglichen gesellschaftlichen 
Handeln angelegt. Tauschtheoretisch argumentiert Lars Clausen, dass es für 
den Einzelnen nützlich sei, Antizipationen zu lernen, da sich erst dadurch 
ein komplexer Verflechtungszusammenhang von Offerten stabilisieren 
kann, bei dem es wesentlich darauf ankommt, dass diese Offerten niemals 
alle auf einmal eingelöst werden können. Das ständige und unmittelbare 
Überprüfen sämtlicher Offerten bzw. Erwartungen hindert Gesellschaften 
daran, sich über den absoluten Jetztzustand zu erheben. Wenn aber sich der 
Zeithorizont einmal durch die Verlagerung der Erfüllung einer Offerte in 
die Zukunft hinein öffnet, werden immer längere Verflechtungsketten mög­
lich. Es konstituiert sich ein stabilisierter Prozesszusammenhang von Er­
wartungen, der prinzipiell fragil bleibt, denn wenn"[ ... ] zu viele zentrale, 
womöglich längstunbewußt zu konkret genommene Offerten nicht mehr zu 
decken sind[ ... ], dann bricht der ganze Prozeß zusammen" (Clausen 1983: 
45f.). Nur das Unterlassen der ständigen Reflexion aller Grundlagen, auf 
denen sich der Prozesszusammenhang stabilisiert, also das Ausblenden von 
Komplexität (vgl. dazu auch Luhmann 2000 sowie Japp 1996, insbes. 49), 
ermöglicht längere Verflechtungszusammenhänge, während dabei doch 
immer auch Bedeutsames mit ausgeblendet wird. Sukzessive, in inkremen­
talen Schritten, erhöht sich die Fragilität des Prozesszusammenhanges. 

In dem nun eingehender zu besprechenden makrosoziologischen 
Prozessmodell FAKKEL (siehe Schaubild aufS. 63) beschreibt Clausen, 
von einer adäquat bewältigten Katastrophe ausgehend, den sich ggf. über 

61 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Jahrhunderte erstreckenden Prozess der Katastrophe.39 Insgesamt benennt 
er sechs Phasen der Katastrophe, die sich in drei Dimensionen des sozialen 
Wandels erstrecken, die vorab zu erörtern sind, um dann die Phasen im 
Einzelnen besprechen zu können. Die Darstellung des komplexen Modells 
bleibt hier skizzenartig und auf das Erkenntnisinteresse dieser Arbeit hin 
gerichtet, schon da Clausen das Modell selbst unlängst aktualisiert 
vorgelegt hat, so dass zur detaillierten Auseinandersetzung insbesondere auf 
diese Publikation verwiesen sei (vgl. Clausen 2003). 

Drei Dimensionen des sozialen Wandels: 
Ritualität/Magisierung, Rapidität und Radikalität 

A: Ritualität/Magisierung: 
Weil Gesellschaften, auch ihre Wissenschaften, niemals den Horizont ma­
gischer Erklärungen zu überschreiten vermögen, sie sich vielmehr lediglich 
auf einer Skala zwischen den Polen "höchst magisiert" und "höchst säkula­
risiert" bewegen, bleiben sie stets darauf angewiesen, dass ihr figurativ sta­
bilisiertes System an Glaubenssätzen durch keinerlei Anlass grundlegend 
hinterfragt wird. Eine Infragestellung der hochgradig säkularisierten, ver­
wissenschaftlichen Denkmuster wirft Gesellschaften wieder auf magische 
Erklärungsmuster zurück, da es keinen festen Grund gibt, auf dem diese 
Denkmuster fußen. "Katastrophen bedeuten auch Krisen der Maßstäbe des 
kausalen Denkens", so Clausen, denn das kausale Denken sei als prinzipiell 
stets fragile Institutionalisierung von Kausaltypen zu verstehen. Erst die 
weitgehende Stabilisierung von Erwartungen in spezifischen kulturell ge­
prägten Mustern ermöglicht umfassende, also "weltvernetzte" (vgl. Clausen 
2003: 58) Beobachtungshorizonte. Erst diese Stabilisierung von Erwartungs­
zusammenhängen lässt den Menschen schließlich "Gesetzmäßigkeiten" er­
kennen, die entsprechend ebenfalls prinzipiell fragil bleiben. Innerhalb 
diesen stabilisierten Mustern verbleibend können kausale Zuschreibungen 
denkend geprüft und rational erklärt werden. 

39 Erstmalig veröffentlichte Clausen das Modell 1978 (vgl. Clausen 1978: 
118ff.). Zur umfassenden Darstellung des Modells vgl. Clausen 1983: 43ff., 
Clausen 1994: 13-51 und Clausen 1994, sowie die Ergänzung und Regionali­
sierung durch Geerren 1995a: 47ff. und 1995b: 177ff. 2003 stellte Clausen das 
Modell erweitert, auf "reale Gefahren" bezogen und dabei "soziologischen 
Rat" ableitend erneut vor, vgl. Clausen 2003: 51-76. Zum besseren Verständ­
nis ist ergänzend die Lektüre des Buches von Wieland Jäger (Jäger 1977) zu 
empfehlen, der auf Basis des Konfliktmodells von Hans Jürgen Krysmanski 
Überlegungen zur Katastrophe anstellt, die in das Modell Clausens Eingang 
gefunden haben. 

62 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Schaubild: Kiefer Würfel 

- Katas1ropheneln1ritt ----------------------K2 

~~ 

!~ 
I Cl 
1Sf 

il 
~~ .. 

Rapldltöt 

Legende: 
x-Achse: Beschleunigung, y-Achse: Vemetzung, z-Achse: Magisierung 
F Friedensstiftung, A Alltagsbildung, Kl Klassenbildung, 
K2 Katastropheneintritt, E Ende aller Sicherheit, L Liquidation der Werte40 

B: Rapidität 
Eine grundlegende Erschütterung dieser "Paradigmen"41 lässt dann aller­
dings rapide sämtliche auf diese gestützten Erwartungen virulent werden. Je 
stabiler dieses System an Kausaltypen ist, desto umfassender ist das System 
selbst gefährdet, weil es zum einen immer stärkerem Rechtfertigungsdruck 
ausgesetzt ist42 und weil es zudem immer weniger auf unbestimmte Gefah-

40 Die Grafik wurde leicht verändert entnommen aus Clausen 2003: 61. 
41 Der Begriff des Paradigmas wird hier in Anlehnung an Thomas S. Kuhns 

Theorie wissenschaftlicher Revolutionen verwandt. Gemeint ist eben, dass 
auftretende Anomalien (die sich keinem Schema zweiwertiger Entweder­
oder-Rationalität ohne Zulassen eines Dritten fugen) die institutionalisierten 
Rationalitätsmuster grundlegend in Frage stellen und schließlich eine Revolu­
tion im Sinne eines umfassenden Paradigmenwandels, also hier: einen umfas­
senden Wandel der institutionalisierten Rationalitätsmuster auslösen (vgl. 
Kuhn 1991). 

42 V gl. dazu die in dieser Arbeit noch häufig herangezogene Arbeit von Kurt 
Imhof und Gaetano Romano aus dem Jahr 1996. Der Rechtfertigungsdruck 

63 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ren eingestellt ist und sich auf erwartbare Risiken einrichtet. Was dann als 
Katastrophe beobachtet wird, ist der rapide und radikale Wandel aller sä­
kular stabilisierten Erwartungsmuster, der alle Erklärungen wieder hoch­
gradig magisiert, also lediglich eine extreme Form des sozialen Wandels 
(vgl. in diesem Sinne Clausen 1978: 128ff.). 

C: Radikalität 
Während in Phasen des Aufbaus immer umfassenderer Offertensysteme 
Zeit selbst sich zu verlangsamen scheint, weil alle Erwartungen sich in im­
mer fernere Zukunft hinein erstrecken, geht, wenn dieses System stabilisier­
ter Erwartungsmuster eine grundlegende Erschütterung erfährt, auf einmal 
alles viel zu schnell, die Zeit scheint sich zu beschleunigen. Die Handlungs­
optionen der Betroffenen reduzieren sich massiv, sie büßen die Fähigkeit 
ein, spürbar auf den sie erfassenden Prozess einwirken zu können. Die Ent­
scheidungsalternativen verknappen sich extrem und bleiben auf die unmit­
telbare Reichweite begrenzt (vgl. Geerren 2003: 15), bis schließlich auch 
diese noch eingebüßt werden und die Betroffenen in allgemeiner Lethargie 
versinken (vgl. Clausen 1983: 71).43 Weil komplexere Systeme immer 
längere Erwartungsketten auf bis dahin bewährten Grundlagen aufbauten, 
die nun zerrütten, alles also derart gründlich vernetzt ist, wird alles andere, 
das gesamte System institutionalisierter Normen, Werte und Denkmuster, 
radikal mit in Frage gestellt. 

Die sechs Phasen der Katastrophe 
Die Katastrophe erstreckt sich also in diese drei Dimensionen des sozialen 
Wandels und sie durchläuft als Prozess sechs Phasen. Die erste Phase denkt 
eine Gesellschaft, die nach der adäquaten Bewältigung einer Katastrophe 
extrem magisiert, extrem verlangsamt und weitgehend entnetzt ist. In die­
sem ersten Stadium ist die umfassend einschneidende Notlage allen glei­
chermaßen präsent. In dieser Situation haben "[ ... ] die Betroffenen die 

steigt etwa, wenn nicht mehr verschiedene Götter sich die Schuld für eine 
Plage gegenseitig zuschieben können, sondern nur mehr im Monotheismus 
ein Gott zur Rechenschaft gezogen werden kann. 

43 Ein historisches Beispiel für diese lethargische Stimmung ist wohl die von 
Thukydides beschriebene Situation während der Pest in Athen im Jahr 430, 
dem zweiten Jahr des Peloponnesischen Krieges (vgl. Thukydides 2000: 
145ff.) Platon war drei Jahre alt, als die Pest wütete, es wird an späterer Stelle 
in der vorliegenden Arbeit die These vertreten, dass er vor dem Hintergrund 
dieser umfassenden Zerrüttungen eine Notwendigkeit zur intellektualistischen 
Stärkung des Guten sah, dass er damit als einer der ersten das Göttliche in 
seiner Bedeutung wesentlich relativierte und damit die Bedingungen mitzuer­
schaffen half, die die Modeme ermöglichten. Siehe hierzu Gliederungspunkt 
6.3, S. 251-255. 

64 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Gefahren und ihre Anzeichen mit bitterstem Realismus einzuschätzen ge­
lernt [ ... ] und [können, M.V.] ebenso realistisch Lösungen von Scheinlö­
sungen unterscheiden [ ... ]" (Clausen 1983: 53). Alle sind optimal auf die 
Beobachtung ihrer Umwelt eingestimmt, sie sind hochgradig resilient, weil 
sie mit allem, also auch mit der unbestimmten und unbestimmbaren Gefahr 
"rechnen". Ein komplexes System langer Erwartungsverkettungen existiert 
nicht. Wenn es nun gelingt, das grundlegend zerstörte Hintergrundver­
trauen44 wieder herzustellen, dann kann es gelingen, ",Frieden' zu ,stiften'" 
(Clausen: 1983: 56). Die Friedensstiftung (Stadium 1: Friedensstiftung, F) 
stellt die Bedingungen für den Wiederaufbau längerer Erwartungszusam­
menhänge. Die Katastrophe ist bewältigt, schon dies stiftet grundlegendes 
Vertrauen, das mit dem Satz Luhmanns als "Mechanismus zur Reduktion 
von Komplexität" erste Ordnung, also Verflechtungszusammenhänge 
schafft (vgl. Luhmann 2000). 

Im zweiten Stadium bildet sich ein Alltag (Stadium 2: Alltagsbildung, 
A). Für die vorliegende Untersuchung ist dies die wichtigste Phase im Pro­
zess der Katastrophe. Die "Vertrautheit" der "fraglos selbstverständlichen 
Welt" entzieht dem Bewusstsein die volle Komplexität der Welt und macht 
Ordnung erst möglich, allerdings um den Preis von Folgenindifferenz. Un­
sicherheit wird durch Reduktion der Möglichkeiten absorbiert (vgl. Japp 
1996: 49), darin ist jedoch bereits der Schritt von der Resilienz gegenüber 
der unbestimmten Gefahr zur Vulnerabilitätskalkulation des Risikos ange­
legt. Überleben bedeutet notwendig Ausblendung von Kontingenz: Der 
"Esel des Buridan", der zwischen zwei gleichgroßen Heuhaufen steht, muss 
verhungern, weil es ihm an Entscheidungskriterien für den einen oder den 
anderen Heuhaufen fehlt. 45 Der Mensch muss derart ständig wählen. In der 
Regel orientiert er sich dabei an mehr oder weniger bewussten, auch an un­
bzw. vorbewussten Strukturvorgaben, an Gewohnheiten, an momentanen 
Stimmungen usw., die ihm stets schon den Raum der Möglichkeiten ein­
schränken.46 Der Mensch in Gesellschaft tendiert also zur "Strukturab­
hängigkeit": Wenn er "rational" entscheidet, so tut er dies im Rückgriff auf 
vorangegangene Entscheidungen und berücksichtigt dabei immer weniger 
die volle Komplexität der Möglichkeiten. Je detaillierter er seine eigene 

44 V gl. dazu Geerren (2003: 17), die den Begriff in Anlehnung an den der Hinter­
grunderfullung bei Amold Gehlen verwendet. 

45 Dieses gerne bemühte Gleichnis zum Aufzeigen der Unmöglichkeit, zwischen 
zwei gleichwertigen Lösungen zu unterscheiden, wird zwar meist dem Scho­
lastiker Johannes Buridan (um 1300 geboren, gest. etwa 1358) zugeschrieben 
und ist mit dessen Namen verbunden, es geht aber wohl auf Aristotels zurück. 

46 Die Persönlichkeitspsychologie spricht hier von "Habits", also von gelernten, 
gewohnten Reiz-Reaktionsschemata, und von "Traits", also Dispositionen zu 
bestimmten Verhaltensweisen, die konsistent in verschiedenen Situationen 
auftreten (vgl. Amelang/Bartussek 2001: 46-50). 

65 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Struktur rational zu erfassen vermag, je gerrauer er also seme eigenen 
Entscheidungskriterien zu überblicken glaubt, umso stärker schränkt er sich 
auf diese ein, denn dies verspricht zunächst den sichersten Erfolg: Es hat ja 
schon funktioniert, also warum Neues ausprobieren? Dies lässt sich auf 
ganze Gesellschaften verallgemeinern: Der vergangene Erfolg verführt zur 
Widerholung des Bewährten und zum Ausschluss anderer Möglichkeiten. 

Von hier an aber läuft die Gesellschaft immer stärkeren Nebenfolgen 
dieser Reduktion der vollen Komplexität, bis hin zur erneuten Katastrophe, 
entgegen; denn dieses Ausblenden von Möglichkeiten und das Festhalten an 
in der Vergangenheit erfolgreichen Strategien bedeutet auf gesamtgesell­
schaftlichem Niveau eine umfassende Einschränkung der W ahmehmung, 
also der "Sensibilität" des Gesellschaftsganzen. Während sich die Effizienz 
des rationalen, also auswählenden, planenden Handeins zunächst steigert, 
nimmt die Wahrscheinlichkeit unvorhergesehener Nebenwirkungen konti­
nuierlich zu, für die immer weniger Aufmerksamkeit aufgewendet wird, 
zumal noch lange Zeit die Nebenfolgen ausbleiben, im Gegenteil die positi­
ven Effekte lange klar überwiegen. Das anfängliche Ausbleiben der Neben­
folgen produziert jedoch immer auch selbst solche, etwa derart, dass der 
Hunger gestillt, also mehr Menschen satt werden und sich die Population 
erhöht (vgl. Clausen 1983: 58).47 Entsprechend wächst die Wahrscheinlich­
keit unvorhergesehener und ungewollter Nebenfolgen exponentiell. 

Derweil können sich erste Spezialisierungen stabilisieren, es finden sich 
"Fachleute", die sich jeweils spezifischen Ausschnitten des Wahrneh­
mungsganzen zuwenden, so auch im Bezug auf die ersten auftretenden 
Nebenfolgen. Während das unmittelbare "Betroffenheitswissen" in seiner 
ganzen Komplexität von Generation zu Generation verblasst, hält die 
zuständige Fachelite im Bezug auf ihr jeweiliges Fach noch ein breiteres 
Wissen aufrecht. Die "materiale Kultur" der Bewältigungstechniken, also 
der konkrete im eigenen praktischen Umgang mit den Dingen gewonnene 

47 Dies ist auch das Thema der "Logik des Mißlingens" von Dietrich Dörner 
(vgl. Dörner 2000, hier insbes. 22-32ff.). Der Psychologe Dörner beschreibt 
darin das "beklagenswerte Schicksal von Tanaland" als einer computerge­
stützten Simulation, in der zwölf Versuchspersonen die Aufgabe gegeben 
wurde, Tanaland zum Wohle der Bevölkerung zu regieren. Durchschnittlich 
ergab sich dabei zunächst ein Anstieg der Bevölkerung als Folge des verbes­
serten Nahrungsangebotes und einer verbesserten medizinischen Versorgung. 
Im 88. Monat des Versuchs kam es daraufhin zu einer nicht mehr auffangba­
ren Hungerkatastrophe. Dies, so Dömer, sei für das Denken in komplexen 
Situationen beispielhaft: "[ ... ] anstehende Probleme (hier: der Nahrungsmit­
telversorgung und der Gesundheitsfürsorge) wurden gelöst, ohne daß dabei 
die durch die neuen Problemlösungen entstandenen Fernwirkungen und damit 
die neuen Probleme, die durch die Problemlösungen erzeugt wurden, gesehen 
wurden" (ebd.: 24, Hervorhebung im Original). 

66 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

breite Erfahrungsschatz, wandert zu der Fachelite ab, die "Katastrophen­
laien" entlasten sich von der "Gemeinschaftsaufgabe Katastrophenschutz" 
(vgl. Clausen 1994: 30). Zugleich beginnt die Fachelite sich mittels einer 
eigenen "Moral" ihren Stand zu sichern, es kommt zur "Kastenbildung". 
Das Alltagshandeln kann sich derweil anderen Dingen zuwenden. Die 
Kommunikation zwischen hilfeersuchenden Laien und Fachelite wird 
schwieriger: Während die Laien immer weniger Lösungen selbst aufbringen 
und immer mehr auf Hilfe angewiesen sind, treffen sie bei der Fachelite zu­
nehmend auf Unverständnis. Erste fachlich nicht zu bewältigende Neben­
folgen werden von diesen als "unproblematisch" getarnt und die "[ ... ] 
Gesamtkonfiguration der betreffenden Gesellschaft wird von anderen, aktu­
elleren Problemen her definiert, und namentlich die politisch herrschafts­
ausübenden Gruppierungen konzentrieren sich insoweit auf andere Quali­
täten" (Clausen 1983: 60, Hervorhebung im Original). 

Die ausgeblendeten Destruktivkräfte48 werden sichtbarer, somit werden 
erste Offerten und Erwartungsverflechtungen in Frage gestellt. Die Fach­
elite "kämpft" nun als Klasse (Stadium 3: Klassenformation, K) gegen die 
Laien, indem sie Erfolge generiert, wo keine Lösungen erforderlich sind, 
während sie Misserfolge uminterpretiert. Die einstige "Notgemeinschaft" 
zerfällt in Klassen: "Die Werte der einen bedrohen die Werte der anderen, 
sind dort Anti-Werte. Gut und Böse sind Standortfragen, wie Wahr und 
Falsch" (Clausen 1983: 65). Damit reißen die Informationslinien ab, denn 
ohne Glauben an die Richtigkeit der Information kommen auch die "wah­
ren" Katastrophenwarnungen nicht mehr an. Den Erwartungen wird so all­
mählich ihre Grundlage entzogen. Während sie anfangs noch weitgehend 
erfüllt werden konnten, beziehen sie sich nun längst auf Unmöglichkeiten. 
Obwohl ein Gefühl von dieser Unstimmigkeit heranwächst, wird an den 
eingespielten Kausaltypen und den im System mittlerweile objektivierten 
Kategorien festgehalten, der Besitzstand wird gewahrt. Alternative Formen 
(bzw. Paradigmen49

) sind ohnehin nicht in Sicht, also wird der Glaube an 
die Vorhandenen gestärkt. 

Im Vierten Stadium machen sich die vernachlässigten und verschleierten 
Probleme bemerkbar, die Katastrophe tritt ein (Stadium 4: Katastrophenein­
tritt, K). Das Anschlagen des gesellschaftlichen Warnsystems angesichts 
erster Risikoeintritte wird nicht ernst genommen (vgl. Clausen 1983: 66), es 
fehlt ohnehin an Interpretationsschemata bzw. adäquaten Reaktionsmög-

48 Der Begriff der Destruktivkräfte macht darauf aufmerksam, dass, wo arbei­
tend produziert wird, immer auch destruiert wird. Alle Arbeit bedeutet Ein­
griff in einen bereits bestehenden Prozess, somit zieht jeder gezielte und 
produktive Eingriff stets destruktive, meist nicht gewollte Nebenfolgen nach 
sich (vgl. Clausen 1988: insbes. 55ff). 

49 Zum Begriff des Paradigmas vgl. Kuhn 1991. 

67 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lichkeiten. Die Fachelite wird für das Versagen angeklagt, sie weist jedoch 
alle Schuld von sich, während parallel auch die Machtelite an Handlungs­
fähigkeit einbüßt. Die Laien können derweil die Risikoquellen nicht mehr 
identifizieren und den Katastrophen keine erklärenden Ursachen mehr 
zuordnen. Die gesamte materiale Kultur, alle objektivierten und stabili­
sierten Erwartungsformen versagen (vgl. Geerren 1995a: 45). Diktatoren 
sehen in dieser Situation ihre Chance, wenn es ihnen gelingt, das System 
institutionalisierter Erwartungen rigoros umzudefinieren, z.B. indem sie äu­
ßere oder innere Feinde entdecken, denen der Zusammenbruch des Systems 
zugeschrieben werden kann. Eine glücklichere Alternative könnte, so 
Clausen, eine charismatische Retterpersönlichkeit sein, die mit ihrer "For­
tune" die Geschicke neu gestaltet (vgl. Clausen 1983: 68). 

Nun bricht also zunächst die Erfüllung von Bedürfnissen, dann auch das 
gesamte Offerten- und Normensystem zusammen. Die Gesellschaft wendet 
sich gegen sich selbst, schockartig muss jeder feststellen, nicht gebraucht zu 
werden. Darüber hinaus verliert die Gesellschaft wie jeder einzelne Mensch 
seine Souveränität gegenüber anderen, denn in der Katastrophe bricht das 
organisierte und stabilisierte Wechselspiel der Institutionen, auch des 
Rechtsschutzes, der Güterproduktion und -Verteilung, (vgl. Clausen 1983: 
70) das Begriffssystem selbst und alle in ihm verankerten Rationalitätstypen 
zusammen. Das "Ende der kollektiven Abwehrstrategien" (so die Benen­
nung des fünften Stadiums des Modells, E) bedeutet damit auch Verlust der 
Individual- wie Gesellschaftsgrenzen gegen die Umwelt, und damit Verlust 
der Form. Die"[ ... ] politisch-militärische Bündelung und Organisation so­
zialer Sanktionen" bricht zusammen, "[ ... ], die diese betroffene Gesell­
schaft als ,Ganzes' (als System, als Prozeß) bislang effektiv gegen andere 
Gesellschaften (d.h. z.B. gegen andere Staaten) abgegrenzt (stabiliert)" 
(Clausen 1983: 70, Hervorhebung im Original) hat. Die möglichen Folgen 
können schließlich sein: Invasion durch Nachbarstaaten, der (Völker-) Tod 
oder zumindest, bei gerade doch noch geglückter Stabilisierung der Grenze: 
Traumatisierung. 

Den Abschluss des Zyklus bildet somit die umfassende "Liquidation der 
Werte" (so auch der Name von Stadium 6: L). Die sich durchsetzende all­
gemeine Abwertung aller Werte führt schließlich zum totalen Machtverlust 
an die Umwelt. Nachbargesellschaften greifen ein und von den Opfern wer­
den mit Hoffnung auf eigene Vorteile nach der Zerstörung der eigenen 
Werte die der anderen zu übernehmen versucht. Das Resultat ist dann meist 
nur ein "gesinnungsloser Pragmatismus", und auch nach dem Abzug der 
Interventen bleibt bei deren weiterer kultureller Vorherrschaft ein "Glacis 
kulturell abhängiger und imitierender ,gezähmter Barbaren' [ ... ]" (vgl. 
Clausen 1983: 74). 

68 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Anmerkungen zum Modell 
Nun wurden in das Prozessmodell der Katastrophe, wie von Clausen vorge­
legt, bereits einige Implikationen entsprechend der weiteren Argumentation 
eingearbeitet, die hier in aller Kürze zu markieren sind. So spricht Clausen 
als Tauschtheoretiker meist von Offerten, während hier aus heuristischen 
Gründen stärkeres Gewicht auf die Formulierung "stabilisierte Erwartungs­
muster" gelegt wurde, besser ist hier sogar von stabilisierten Wahrneh­
mungsformen zu sprechen. Der Formenbegriff eignet sich besonders, um 
mit ihm im weiteren Verlauf der Arbeit den Prozess der Hervorbringung 
(resp. der Konstruktion) sämtlicher durch einen Beobachter in Wechselwir­
kung mit seiner Umwelt vorgenommenen Unterscheidungen betonen zu 
können, ohne dabei auf verdinglichende Kategorien mehr denn unbedingt 
notwendig zurückgreifen zu müssen. Mit dem Begriff der Form wird eine 
naive Objektontologie vermieden, ohne doch Objekte bereits kategorisch zu 
negieren. Die soziologischen Formen, so Georg Simmel, gelten,"[ ... ] wenn 
sie einigermaßen bestimmt sein sollen, nur für einen relativ geringen Um­
kreis von Erscheinungen" (Simmel2001: 25). Für diesen geringen Umkreis, 
für den Moment aber müssen sie relativ bestimmt sein, um sie überhaupt 
kommunizieren zu können. So kann eine Form zunächst einmal beides sein: 
Prozess und Objekt, soziale und materielle Form. Dies ist im Folgenden 
noch zu spezifizieren (siehe insbes. S. 86-89), worauf hier bereits hingear­
beitet wurde. 

Sodann ist die Stabilisierung von Kausalitätstypen für Clausen Bedin­
gung für kausales Denken. Erst auf der Basis dieser stabilisierten Grundlage 
ist kausales Denken möglich, der Zerfall dieser Kausalitätstypen wirft Ge­
sellschaften dann wieder auf magische Formen zurück. In der vorliegenden 
Arbeit wird dieser Gedanke verallgemeinert, dass sich im Laufe der Ent­
wicklung "Kausalitätsstufen"50 stabilisieren, die selbst zur Grundlage weite­
rer Entwicklung werden. Sie erscheinen dann zum Teil derart verfestigt, 
dass sie als Kategorien nicht weiter in Frage gestellt werden, so etwa der 
Glaube an eine allgemein menschliche, unabhängig von dem Niveau der 
stabilisierten Kausalitätsstufen existierenden "Rationalität". Ganz allgemein 
schlägt sich dies in der Stabilisierung eines vermeintlich immer "objektive­
ren" Begriffssystems nieder, das tatsächlich selbst auf bereits stabilisierte 
Wahrnehmungstypen bzw. -Formen angewiesen ist, das auf diesen beruht, 
auf Formen also, die in letzter Konsequenz niemals "objektiv" oder 
"natürlich" und damit unveränderbar sind, sondern stets variabel und fragil 
bleiben. Diese Arbeit wird sich im sechsten Gliederungspunkt mit solchen 

50 Der Begriff der Kausalitätsstufen wurde von Dieter Claessens zur Bezeich­
nung einer zumeist ungeplant erreichten Verhaltensebene verwendet, die 
"[ ... ] zur Basis (Grund, Kausalität, Ursache) nächster Entwicklungen [ ... ]" 
wird (Claessens 1993: 322). 

69 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

grundlegenden Formen ausführlich beschäftigen. Dabei wird der historische 
Charakter noch so elementarer Formen wie Raum, Zeit und Zahl, aber auch 
des Werkzeuges und der Sprache, von Verwandtschaftssystemen und von 
Macht behauptet, womit zugleich postuliert wird, dass sich auch diese 
fundamentalen Formen, auf denen moderne Gesellschaften bauen, im 
Grunde ständig wandeln. Diese Variabilität der Formen wird jedoch 
offenbar gerade in modernen Gesellschaften längstmöglich ausgeblendet, 
da eben, wie gerade dargelegt, ständige Variabilität den Aufbau längerer 
Erwartungsketten erschwert. Umso dramatischer sind dann allerdings die 
Folgen, wenn diese Grundlagen irgendwann doch nicht mehr halten, wie 
Thomas S. Kuhn für den Bereich der Wissenschaft gezeigt hat (vgl. Kuhn 
1991).51 

Zur Alltagsbildung 
Die Stabilisierung komplexerer Offerten- bzw. Erwartungsmuster bedeutet 
Verbesserung der Lebensverhältnisse, relative Unabhängigkeit gegenüber 
den Fährnissen der aktuellen Situation. Allerdings geht dieser Aufbau kom­
plexerer Verflechtungszusammenhänge mit der Bildung von Alltag, d.h. mit 
der tendenziellen Reduktion von Wahrnehmungskomplexität einher, mit der 
Folge, dass sich - zunächst unbeobachtet - Nebenfolgen anhäufen können, 
die sich schließlich katastrophal bemerkbar machen. Dieses Modell der 
Katastrophe gibt damit die Richtung vor, in welche die weitere Untersu­
chung zu gehen hat: Als besondere Aufgabe stellt sich die Untersuchung 
des Prozesses der "Alltagsbildung", denn nach der gelungenen Friedens­
stiftung setzt die neuerliche Katastrophe bereits in jenem Moment an, wo 
nicht mehr die volle Komplexität für Entscheidungen herangezogen wird, 
also irrjeder Handlung. Kein Organismus wäre, wie noch detaillierter be­
sprochen werden wird, überlebensfähig, müsste er in jedem Augenblick alle 
Möglichkeiten beobachten, die sich ihm bieten. Immer schon greift er auf 
"Bewährtes" zurück. Er tendiert zur Einschränkung seiner Wahrnehmungs­
breite, mit der Folge, dass er auch "Fehler" begehen wird. Insgesamt ist da­
her Scheitern das Normale, ständig muss ein Organismus, ein Mensch, eine 
Gesellschaft feststellen, dass er resp. sie mit den bewährten Verfahrenswei­
sen in der neuen Situation nicht erfolgreich ist, entsprechend werden die 
Verfahren korrigiert und neue Lösungsschritte probiert. Entwicklung auf 
diese Weise heißt Evolution, sie verläuft entsprechend schwerfällig, zwei 

51 Die zunehmende systemische Vernetzung aller gesellschaftlichen Bereiche 
bei gleichzeitiger Auflösung systemisch-stabilisierter Zusammenhänge be­
deutet heute allerdings, dass solche Paradigmenwechsel nicht mehr bloß auf 
die Wissenschaft beschränkt blieben, sondern das Gesamtsystem fundamental 
erschüttern würden. 

70 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Schritte vor und einen zurück. Schwerwiegende Fehlentwicklungen bleiben 
bei diesem Verfahren von "Versuch und Irrtum" allerdings höchstwahr­
scheinlich aus, weil ja ständig nachjustiert wird, weil ständig die Wahr­
nehmungsformen den neuen Notwendigkeiten angepasst werden. 

Alltagsbildung ist also immer schon angelegt, doch wird sie nur in sel­
tenen Fällen katastrophenträchtig. Was aber begünstigt die Katastrophe? 
Wenn moderne Gesellschaften eine Zunahme an Katastrophen beobachten, 
was hat diese als ungewöhnlich beobachtete Zunahme ausgelöst? Katastro­
phen, so die dieser Arbeit im Anschluss an Clausen und Dombrowsky vor­
angestellte Annahme, falsifizieren die V erfahren von Gesellschaften, die 
Probleme des Lebens zu meistem. Scheitern aber ist insgesamt normal, 
ständig werden Verfahrensweisen falsifiziert, doch spricht man in der Regel 
nicht gleich von Katastrophen. Begreift man dagegen Katastrophen als Ex­
trem dieses normalen Scheitems, dann lässt sich folgern, dass offenbar viele 
kleinere Anpassungsmaßnahmen zuvor unterblieben, die das Scheitern im 
"normalen" Rahmen gehalten hätten. Formen wurden offenbar immer um­
fassender nicht mehr bloß für den Moment, nur für einen relativ geringen 
Umkreis an Erscheinungen für "verifiziert" gehalten, offenbar wurden die 
Erfolge aus der Vergangenheit vielmehr umfassend in die Zukunft hinein 
prolongiert, ohne ihren insgesamt fragilen Charakter mehr mureichend zu 
erinnern. Offenbar tendieren moderne Gesellschaften zwecks Verlängerung 
der Handlungsketten dazu, das normale Scheitern, das sie an die Fragilität 
ihrer Formen erinnert, in besonderem Maße zu unterbinden, mit der Folge, 
Scheitern auf hohem Niveau wahrscheinlicher werden zu lassen. Offenbar 
gelingt ihnen dies über derart lange Zeiträume, dass historische, insgesamt 
fragile Wahrnehmungsformen als in sich ruhend, gleichsam substantiell ge­
dacht werden, eben als "Rationalität" oder als "Markt" usw., dass sie dar­
über ganz umfassend "vergessen", dass nichts ist, sondern vielmehr alles 
"im Werden". Entsprechend stellt sich hier die Aufgabe für die vorliegende 
Arbeit, den Prozess der Alltagsbildung ganz grundsätzlich, von seinen An­
fängen an, also mindestens anthropologisch zu untersuchen, um die Bedin­
gungen zu klären, die dieser veränderten Form des Umgangs mit dem 
"normalen Scheitern" zugrunde liegen. 

Die Katastrophe als Verlust der Form von 
Gesellschaften in Umwelten 

Es können nun einige Überlegungen angestellt werden, die bereits eine ge­
wisse Systematik erkennen lassen, unter welchen Bedingungen ein System 
bzw. eine Gesellschaft dazu tendiert, sich radikal und rapide zu wandeln, 

71 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gar zu kollabieren, die eigene Grenze einzubüßen. Zunächst sind hierzu ei­
nige Strukturmerkmale von Gesellschaften zusammenzutragen, um daran 
anschließend zu untersuchen, wie Gesellschaften beschaffen sein müssen, 
um in insgesamt unbeständigen Umwelten bestehen zu können. Eine Klä­
rung des Verständnisses dessen, was mit dem Begriff "Gesellschaft" be­
zeichnet ist, ist alles andere als trivial, vielmehr sind bereits in dieser 
Konzeption alle Bedingungen der Katastrophe angelegt. Gesellschaften sind 
keine bestimmbaren "Objekte", sondern, wie zu zeigen ist, hochdynami­
sche, ständig variierende Formen, über die niemals himeichend Wissen be­
stehen kann, um sie schließlich steuern und um mittels dieser Steuerung 
Katastrophen als über Gesellschaften "hereinbrechende Ereignisse" entge­
hen zu können. Vielmehr "funktionieren" Gesellschaften gerade, weil bzw. 
sofern sie sich nicht rationalistisch auf bestimmte Steuerungsformen verlas­
sen. 

Gesellschaften, so Walter L. Bühl, sind hochgradig dynamische Sys­
teme und mit einer auf Ordnung als Normalzustand gerichteten soziologi­
schen Theorie überhaupt nicht zu fassen. Noch immer dominiere in den 
Sozialwissenschaften ein Bild von Gesellschaften als wohldefinierten, line­
aren und multistabilen Systemen, die von ihrer Umwelt nahezu unabhängig, 
also "mechanizistische Entitäten" sind, die zwar komplex, dabei aber doch 
statisch und mit einer linearen Kontrolltheorie dekomponierbar wären, 
wenn nur die zugrunde liegende Matrix himeichend verstanden wird (vgl. 
Bühl 1990, insbes. 1-31). Das Bild, das Bühl von modernen Gesellschaften 
zeichnet, ist freilich ein gänzlich anderes, eines, das die prozessuale Seite 
von Gesellschaften hervorhebt. Diese Grundkonzeption Bühls wird - er­
gänzt um Überlegungen zum Verhältnis von System und Umwelt sowie zu 
Fragen gesellschaftlicher Rationalität- im Folgenden kurz dargestellt, denn 
sie gibt eine weitere gute Hintergrundfolie für die weiteren Überlegungen. 

Was Gesellschaften sind, dies soll im Folgenden gezeigt werden, lässt 
sich nicht essentiell bestimmen, sie lassen sich allein in der Relation zu ih­
rer jeweiligen Umwelt adäquat begreifen. Dies wiederum hat Folgen im 
Bezug auf die Frage, wie sich Gesellschaften dann den Problemen zuwen­
den können, die sie herausfordern oder im Urnkehrschluss, wie es ihnen hat 
gelingen können, diese Herausforderungen zu bewältigen, obwohl tatsäch­
lich weder die Probleme, denen sich Gesellschaften gegenüber sehen, noch 
Gesellschaften selbst bestimmbar sind. "Rationalität" allein reicht ange­
sichts dieser generellen Unbestimmtheit offenbar nicht, um Gesellschaften 
insgesamt resilient zu machen. Alles rationale Lernen durch Rückgriff auf 
Vergangenes reicht nicht aus, eine insgesamt unbestimmte Zukunft kon­
trollieren zu können, vielmehr führt die Ausweitung rationaler Kontrollan­
strengungen, die Welt so zu behandeln, als wäre sie bestimmbar, insgesamt 

72 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

offenbar zur Zunahme der unerwünschten Nebenfolgen. Wie es scheint, 
können wir, so Nicholas Rescher, 

"[ ... ]nicht von der offensichtlichen Adäquatheit unseres Wissens in bestimmten, 
begrenzten Bereichen [ ... ] schließen, dass unser Wissen über die Weltprozesse 
insgesamt adäquat ist. Ebensowenig können wir von der statistischen Adäquatheit 
unserer Information für unsere Zwecke und Interessen auf ihre unfehlbare Kor­
rektheit über einen unbegrenzten Bereich hinweg schließen. Die bloße Tatsache, 
dass unser Wissen über die Welt auf der Grundlage der mit ihr durchgeführten 
Interaktionen aufgebaut ist- dass immer eine Extrapolation vom Wahrgenomme­
nen zum noch nicht Wahrgenommenen enthalten ist- bedeutet, dass die Möglich­
keit von Überraschungen im Prinzip niemals ausgeschlossen werden kann. Im 
Gegenteil zeigt die Wissenschaftsgeschichte deutlich eine stetige Folge von evo­
lutionären Überraschungen. Solche Überlegungen zeigen, dass das Wirkliche nur 
unvollkommen rational ist - nur teilweise offen für die kognitive Durchdringung 
von Intelligenzen, die selbst in der Wirklichkeit verwurzelt sind. Theoretische 
Überlegungen, verbunden mit den Lektionen der Erfahrung, lassen darauf schlie­
ßen, dass das Ausmaß, in dem die Wirklichkeit mit den Erfordernissen der Ratio­
nalität kooperiert, ausdrücklich begrenzt ist" (Rescher 1993: 224). 

Dies bedeutet aber, dass grundsätzlich die Frage nach der Steuerung von 
Gesellschaften anders gestellt werden muss. Werden bislang wesentlich 
Weisen der Optimierung rationaler Steuerungsverfahren erforscht, müsste 
sich unter den Bedingungen der Zunahme von Nebenfolgen dieser Vorge­
hensweise der Blick mehr den Bedingungen zuwenden, die es Gesell­
schaften vorab aller rationaler Wahl ermöglichten, fortzubestehen, den 
Bedingungen also, die "Rationalität" sozusagen "einbetten", die Rationalität 
erst komplementär zu dem machen, als was sie uns erscheint. 

Gesellschaft als dynamisch-komplexes System 
Gesellschaften, so Walter L. Bühl, sind keine wohldefinierten Systeme mit 
weitestgehend bekannten Wahrscheinlichkeitswerten innerhalb des System­
zustandes und der Zustandsübergänge. Vielmehr sind sie "schlechtdefi­
nierte" Systeme, die sich selbst organisieren, bei denen im Zeitverlauf neue 
Variablen hinzukommen und alte wegfallen und deren Systemzustände sich 
unvorhersehbar ändern. Vor allem gibt es praktisch keine Systeme mit line­
aren Funktionen und Ablaufprozessen, diese sind immer nur teilweise durch 
Dekomposition linearisierbar, während in der Tiefendimension der Systeme 
nichtlineare Phasenübergänge dominierten. Deshalb bedeutet "Linearisie­
rung" durch Dekomposition"[ ... ] die Abbildung der gesamten Systemdy­
namik in Differenz- und Differentialgleichungen, die jedoch grundsätzlich 
nur einen kontinuierlichen und inkrementalen Wandel bei gleich bleibender 

73 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Parameterstruktur erfassen können[ ... ]" (Bühl 1990: 3). Mehrdimensionale 
Verhältnisse würden auf diese Weise auf eindimensionale Aggregate redu­
ziert, die eigentlichen kritischen Probleme sozialer Dynamik dabei jedoch 
völlig ausgeblendet, so Bühl. Deshalb sei der Ansatz insgesamt falsch ge­
wählt (vgl. Bühl1990: 3f.). 

Erst recht sind Systeme nicht monostabil, sie tendieren keinesfalls nach 
Störungen aus der Umwelt zur Wiederherstellung des alten Systemzu­
standes als Gleichgewichtzustand. Soziale Systeme sind bestenfalls als aus 
ultrastabilen Komponenten zusammengesetzte multistabile Systeme zu den­
ken: 

"[ ... ] Ultrastabil ist ein System, wenn nicht nur negative Rückkopplungen der 

Ausregelung der aus der Umwelt kommenden Störungen dienen, sondern wenn 

negative und positive Rückkoppelungen in der Weise regulierbar und reorgani­
sierbar sind, daß die entscheidenden Systemvariablen innerhalb bestimmter Gren­

zen gehalten werden können. Multistabil sind Systeme, die eines oder mehrere 

Subsysteme enthalten, die ultrastabil sind" (Bühl 1990: 5, Hervorhebung im Ori­
ginal fett). 

Die Ultrastabilität von Subsystemen bedeutete bezogen auf das Prozess­
modell der Katastrophe F AKKEL, dass es nach der gelungenen Friedens­
stiftung zu keiner "Alltagsbildung" käme; denn weiterhin blieben alle 
"Subsysteme", hier die Handelnden, optimal auf ihre Umwelt abgestimmt, 
weil negative und positive Rückkoppelungen sie jederzeit zur Neujustie­
rung des "Systems" bewegen würden, ohne dass sie dabei jedoch ihre 
"Struktur", also die bereits stabilisierten Handlungsketten insgesamt einbü­
ßen würden. Nichts bliebe innerhalb eines solchen "multistabilen" Systems 
dauerhaft unverändert, ständig würde sich das gesamte System gemäß den 
sich ständig wandelnden Umweltbedingungen umformen, dabei dennoch 
eine Form über die Zeiten hinweg erhaltend. Ein multistabiles System ver­
eint also gewissermaßen notwendige Flexibilität mit ebenfalls notwendiger 
relativer Stabilität. Wie dies zusammen geht, wird in dieser Arbeit noch 
ausführlich besprochen. Zunächst ist hier aber die Bühl'sche Kritik an einer 
"linearen Steuerungstheorie" festzuhalten, die von Gesellschaften spricht, 
als seien sie mechanizistische, jeweils durch ein allumfassendes Prinzip 
(Vemunftwesen, der Mensch als auf Verträge angewiesener Wolf usw.) 
konstituierte Entitäten (vgl. Bühl 1990: 13), die von ihrer Umwelt weitge­
hend unabhängig sind. Er richtet diese Kritik ausdrücklich auch an jene 
Denker der Systemtheorie, die Systeme von innen gesteuert, durchgehend 
hierarchisch aufgebaut und weitgehend umweltinsensibel (als geschlossene 
Systeme) denken. Systeme seien weitgehend von der Umwelt abhängig 
(vgl. Bühl1990: 31), die Entgegensetzung von "Mensch" und "Natur" noch 

74 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

1mmer "[ ... ] Ausfluß emer ,Sonderstellungsanthropologie', die den ent­
scheidenden Umdenkprozeß nicht geleistet hat" (Bühl 1990: 32), dies gelte 
auch für die Systemtheorie, die in der Autopoiese ein systeminternes und 
alleiniges Konstitutionsprinzip sieht (vgl. insbes. Bühl 1990: 156ff., auch 
31). 

Auch ist nicht tatsächlich die Komplexität das größte Problem der Er­
klärung und der Kontrolle der sozialen Systeme, sondern die dynamische 
Seite dieser Komplexität. Unterschiedliche Zeitskalen verschiedener Pro­
zesse, Überlagerungen und Zufälligkeiten und evolutionäre Irreversibilitä­
ten sind von einer linearen Kontrolltheorie nicht zu konzeptualisieren, die 
lediglich unterschiedliche Systemkomponenten und deren Interdependenz 
untersucht. Die "Kontrollkapazität", das tatsächlich Kontrollierbare (meist 
nach praktischen Überlegungen ausgewählte Kontrollparameter) von Ge­
sellschaften erreichen die tatsächliche "Designkomplexität", das mögliche 
Niveau der Nutzung aller Systempotentiale, in der Regel bei weitem nicht 
(vgl. Bühl 1988: 85 und Bühl 1990: 7). Deshalb sind soziale Systeme"[ ... ] 
zwar in statischer Hinsicht dekomponierbar (durch Systembildung, Hierar­
chisierung, Sequenzierung und Isolation), doch ihre tatsächliche interaktive 
Komplexität wird damit oft eher noch größer" (Bühl1990: 7). Die zugrunde 
liegende "Matrix" einer Gesellschaft sei durch eine lineare, systematische 
Kontrolltheorie nicht zu ergründen, so Bühl (vgl. ebd. 1990: 2). 

Ziel der soziologischen Theorie muss daher, so Bühl weiter, eine allge­
meine Systemökologie sein. Hierzu ist es zu allererst notwendig, mit den 
Denkgewohnheiten eines "mechanizistischen oder auch organizistischen 
Determinismus" zu brechen. Ökologische Systeme sind lose bzw. variabel 
gekoppelte Systeme, was jedoch nicht mit Unbeständigkeit oder Indeterrni­
niertheit zu verwechseln ist. Nur ganz wenige Variablen in einem ökologisch­
en System sind stark, die meisten hingegen sind nur schwach miteinander 
verbunden, "D.h.: die verschiedenen Systemebenen oder auch Teilsysteme 
der gleichen Ebene reagieren relativ unabhängig voneinander, sie behalten 
ihr V erhalten auch angesichts der Verhaltensänderung eines anderen 
interagierenden Subsystems bei" (ebd: 38). Bühl ergänzt allerdings, dass 
dies jedenfalls für die Kurzzeitperspektive gilt, während in der Lang­
zeitperspektive und im Falle der Überschreitung bestimmter Grenz- und 
Schwellenwerte es durchaus zur V ervielfachung und Stärkung der Kopp­
lungen kommt. Letztlich kommt es auf die jeweiligen Umstände an, auf die 
"Umwelt" des Systems, wie stark oder wie schwach die Reaktionen ausfal­
len, die die Veränderungen auf einer Systemebene auf anderen Systemebe­
rren auslösen. Die Variablen sindjedenfalls häufiger indirekt als direkt, eher 
lose als eng miteinander verbunden, und dies dient evolutionär der "[ ... ] 
Aufrechterhaltung lokaler Stabilitäten bzw. [der, M.V.] Abpufferung und 

75 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Verlangsamung der Selektion angesichts periodischer Störungen in einer 
vielfältigen und wechselhaften Umwelt" (ebd.: 38). 

Systeme in UmweltenTeil I 
Ein tieferes Verständnis der Bedingungen relativer Stabilität von Gesell­
schaften lässt sich nur dann erlangen, wenn das entsprechende System nicht 
für sich allein, sondern jeweils in engster Beziehung zu seiner jeweils spe­
zifischen Umwelt betrachtet wird. Offenbar reicht es nicht aus, Gesell­
schaften generell als Systeme zu begreifen, die ihre Formen mehr oder 
weniger eng miteinander verkoppeln, vielmehr rücken die je spezifischen 
Bedingungen in den Vordergrund, unter denen die eine oder die andere 
Form, also die eher lose oder die eher enge Verkoppelung von Formen von 
V orteil ist. 

Charles Perrow (der bei Bühl keine Erwähnung findet), hatte 1984 
"Normal Accidents" (so der englische Originaltitel des im Deutschen unter 
dem Titel "Normale Katastrophen" erschienenen Buches) in großtechni­
schen Anlagen als Resultat spezifischer Konstellationen von Systemkopp­
lung und Systemkomplexität begriffen.52 Perrow unterscheidet, ähnlich wie 
Bühl, lineare und komplexe Interaktionen resp. Systeme. Lineare Interakti­
onen bzw. Systeme zeichnen sich dadurch aus, dass in ihnen die einzelnen 
Schritte nacheinander ablaufen, Fehler jeweils leicht zu identifizieren und 
ihre Auswirkungen absehbar sind. (vgl. Perrow 1992: 107ff.). Hingegen 
dienen in komplexen Interaktionen/Systemen einzelne Einheiten oder Sub­
systeme mehreren Funktionen gleichzeitig, zudem sind die Subsysteme 
miteinander derart verknüpft, dass es zu Rückkopplungsschleifen kommen 
kann (vgl. ebd.: 129). Deshalb sind komplexe Interaktionen nicht immer auf 
einen exakt definierten Bereich begrenzt, vielmehr beeinträchtigen einzelne 
Veränderungen andere Systemebenen, ohne dass der Zusammenhang not­
wendig erkennbar ist (sie sind insofern, mit Bühl gesprochen, schlechtdefi­
niert). Beispiele für solche komplexen Interaktionen bzw. Systeme wären 
etwa die Gentechnologie oder Universitäten, aber auch Kernkraftwerke. 

In linearen Interaktionen besteht dagegen im Falle von Störungen die 
Möglichkeit zum sinnvollen Eingreifen "Punkt zu Punkt" (vgl. ebd.: 116). 
Es fehlen Mehrfachfunktionen von Einheiten oder Subsystemen, die deren 
enge räumliche Nachbarschaft erforderlich machten; die Verbindungen­
etwa im Produktionsablauf- bleiben übersichtlich. Hier nennt Perrow u.a. 

52 Perrow gelangt darin zu einer Matrix, in der er verschiedene großtechnische 
Systeme auf die Achsen "linear/komplex" und "lose/eng gekoppelt" verteilt 
und daraus Schlussfolgerungen sowie politische Ratschläge ableitet. Diese 
Ergebnisse sind für die vorliegende Arbeit nicht von Belang, aber zum Lesen 
empfohlen (vgl. Perrow 1992, insbes. 355ff.). 

76 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Staudämme, den Schienentransport oder die Fließbandproduktion als Bei­
spiele. Enge Kopplung, so Perrow, bedeutet nun, dass es zwischen zwei 
miteinander verbundenen Teilen kein Spiel, keine Pufferzone oder Elasti­
zität gibt, während eine lose Kopplung das Funktionieren bestimmter Teile 
des Systems nach deren eigener Logik ermöglicht. Deshalb können lose ge­
koppelte Systeme, was allerdings nicht immer ein Vorteil sein muss, mit 
Erschütterungen, Störungen oder erzwungenen Änderungen im Ablauf 
bspw. in der Produktion umgehen, ohne sich gefährlich zu destabilisieren, 
so Perrow (vgl. ebd.: 131). Häufig verspricht die enge Kopplung von Pro­
duktionsabläufen zumindest kurzfristig die höhere Effizienz, sofern Störung­
en im Produktionsablauf angemessen eliminiert werden können. 

Mit diesem Vierfelderschema (lineares oder komplexes System, enge 
oder lose Kopplung) zeigt Perrow, dass sich tendenziell besonders katastro­
phenträchtige Einrichtungen identifizieren lassen (vgl. ebd.: insbes. 399-
411 ), dass aber letztlich nicht kategorisch entschieden werden kann, welche 
Formen der Kopplung am Ende die katastrophenresistenteren sein werden, 
dies hängt vielmehr von dem jeweiligen System ab, in das diese Kopplun­
gen eingebettet sind. So sind enge Kopplungen innerhalb eines Kernkraft­
werkes zwar unabdingbar; gerade aufgrund dieser engen Kopplungen aber 
sind Kernkraftwerke als komplexe Systeme hochgradig katastrophenträch­
tig. In anderen Eimichtungen industrieller Fertigung - wie z.B. der Fließ­
bandproduktion - sind enge Kopplungen zwar an der Tagesordnung, doch 
führen Störungen im Produktionsablauf hier nicht gleich zu Katastrophen, 
weil die Auswirkungen eben nicht unkontrollierbar wuchern. 

Allerdings können auf gesamtgesellschaftlicher Ebene die engen 
Kopplungen innerhalb der Fließbandproduktion durchaus langfristig katast­
rophenträchtig sein, wenn sich etwa erst in der zweiten Arbeitergeneration 
herausstellt, dass diese Produktionsform zu gesundheitlichen Schäden führt, 
die nun nicht nur das Krankensystem, sondern auch den "sozialen Frieden" 
belasten (während allerdings die Fließbandproduktion selbst weitestgehend 
störungsfrei umgestellt werden kann). Wenn diese Form der Fertigung-ge­
rade weil sie effizient ist und große V orteile mit sich bringt - an immer 
mehr Stellen zum Einsatz kommt, entstehen zudem Kumulationseffekte und 
Phasenüberlagerungen, die nicht schon an der einzelnen Produktionsstätte 
absehbar waren (z.B. kritischer C02 -Ausstoß, Beeinträchtigung des Sozial­
verhaltens immer breiterer Gesellschaftsschichten, Zulieferengpässe usw.), 
die ganz neue Arten von Problemen hervorrufen.53 Entscheidend ist dann 
nicht mehr, ob die Fließbandproduktion, die sich über Jahrzehnte als effi-

53 Solcherart Prozesse werden in dem bereits erwähnten Buch unter dem Titel 
"Panarchy. Understarrding transformationsinhuman and natural Systems" be­
sprochen (vgl. Gunderson, Holling 2002). 

77 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zient und vielleicht auch ökosozial verträglich gezeigt hat, wesentlich aus 
engen oder losen Kopplungen besteht. Vielmehr bildet dann die Fließband­
produktion als Produktionsform auf einer emergenten Ebene eine eigene 
Form, auf die sich Gesellschaften mehr und mehr verlassen, an die sie sich 
also gewissermaßen selbst eng koppeln. 

Gesellschaften erhöhen sukzessiv ihre Abhängigkeit von bestimmten, in 
der Vergangenheit vorteilhaften V erfahren, ohne dabei noch hinreichend zu 
berücksichtigen, dass diese V erfahren nur unter den entsprechenden Bedin­
gungen vorteilhaft waren, die in der Vergangenheit galten.54 Gerade die ge­
zielte, immer effizientere Nutzung dieser V erfahren aber verändert die 
Bedingungen mehr und mehr, die jener Effizienz einst zugrunde lagen. 
Unterdessen aber sind die Verfahren selbst zur Grundlage weiterer Ent­
wicklung geworden, so kann nun nicht mehr einfach nach Ersatz gesucht 
werden, vielmehr wird nun alles getan, um diese Verfahren, trotz der sich 
verschlechtemden Rahmenbedingungen, zu erhalten. Entsprechend begin­
nen die Transaktionskosten, in die Höhe zu schnellen, immer größer wird 
der Aufwand, nun die Rahmenbedingungen herzustellen, die es gestatten, 
das einst so effiziente Verfahren auch weiterhin beizubehalten. So können 
langfristig, auch über Jahrhunderte hinweg, stabile Formen, die die längste 
Zeit völlig unproblematisch erschienen, schließlich katastrophenträchtig 
werden, ohne dass sie aufgrund der Komplexität des Zusammenhanges da­
bei ursächlich überhaupt notwendig mit katastrophalen Entwicklungen in 
Zusammenhang gebracht werden würden. 

Es lässt sich also nicht von dem Beobachtungswissen, das sich über 
lange Zeiträume in bestimmten, begrenzten Bereichen als "wahr" erwiesen 
hat, darauf schließen, dass dieses Wissen insgesamt "wahr" ist (vgl. 
Rescher 1993: 224). Vielmehr kommt es stets auf die jeweiligen Umwelt­
bedingungen an, in welche die relevanten Formen eingebettet sind. Erst in 
der Relation zu den jeweiligen Umweltbedingungen erweist sich der 
"Wahrheitsgehalt" der Aussagen. Wenn sich Umwelt aber ständig wandelt, 
wie in dieser Arbeit angenommen wird, dann ergibt sich grundsätzlich die 
Frage, ob so etwas wie "rationale Steuerung" überhaupt möglich ist, die 
doch stets auf einen Ausschnitt des Ganzen beschränkt bleiben muss. Of­
fenbar bleiben alle "rationalen" Zusammenhänge insgesamt fragil, eben 
bloß noch nicht falsifiziert, prinzipiell aber falsifizierbar, insofern niemals 
objektiv wahr. Prinzipiell kann sich ständig alles verändern, auch die fun­
damentalen Kategorien okzidentaler Wissenschaft bleiben fragil, auch die 

54 Diese Logik brachte, so die Vermutung, bereits mehrfach Hochkulturen zu 
Fall. So koppelte sich etwa das alte Ägypten an den Stoff Purpur, der die 
Macht der Priesterkaste zunächst hochgradig "effizient" sicherte, bis die Pur­
purquellen versiegten und damit sogleich die Priesterkaste jegliche ordnungs­
stiftende Macht einbüßte. 

78 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

stabilsten Industrieanlagen können unter entsprechenden Umweltbedingun­
gen kollabieren. Wenn also rational gesellschaftliche Stabilität dauerhaft 
nicht herzustellen ist, diese Stabilität vielmehr stets fragil, also gewisserma­
ßen provisorisch bleibt, wie ist es Gesellschaften dann gelungen, eine der­
artige Komplexität zu entfalten? 

Rationalität in Gesellschaften 
Gesellschaften sind also komplexe Systeme, sie müssen eine Vielzahl un­
vorhersehbarer Interaktionen - von einer auf Ordnung ausgerichteten Ge­
sellschaftstheorie aus gesehen: "Störungen" - verkraften, egal ob diese aus 
dem System selbst oder aus der Systemumwelt kommen. Die Signale, die 
einem Beobachter den Zustand des Systems anzeigen, sind stets "unscharf', 
mehrdeutig und missdeutbar, und entsprechend hoch ist die Wahrschein­
lichkeit, dass das "exakte" zielgerichtete Eingreifen von Akteuren in diesen 
komplexen Prozess destabilisierend, statt stabilisierend wirkt (vgl. Klaus 
Traube im Vorwort zu Perrow 1992: XI), dass es nichtindendierte Neben­
folgen hervorruft, die langfristig die Systemstabilität grundlegend zu ge­
fährden vermögen. Es stellt sich daher die Frage, wie es ohne Steuerung 
kommt, dass kollektives Handeln als relativ geordneter Ablauf beobachtbar 
ist. 

Nach dem Organisationssoziologen Karl E. Weick bedarf kollektives 
Handeln keinerlei Einigkeit der Beteiligten über ihre Ziele, eine solche Ab­
stimmung ergibt sich vielmehr erst als Folge einander übergreifender Tä­
tigkeiten, mit denen die Akteure zunächst unterschiedliche Ziele verfolgen 
(vgl. Weick 1985: 134). Akteure verflechten ihre "Strebungen" durch die 
Erfahrung, dass das Verhalten anderer Personen unter bestimmten Umstän­
den in etwa vorhersehbar ist und deren Verhaltensweisen wiederum auf­
grund der gleichen Erwartungsstruktur mit den eigenen verbunden werden 
können (vgl. ebd.: 144). Weil die Beteiligten ohne (zumindest ohne explizit 
formulierte, exakt definierte) Gemeinsamkeiten auskommen, ist es ihnen 
möglich, komplexere Strukturen aufzubauen, als die einzelnen Akteure ver­
stehen könnten; und mit dieser größeren Komplexität können Strukturen zur 
Bearbeitung, Lenkung und Lösung von Problemen genutzt werden, von de­
ren Komplexität sich kein Teilnehmer "einen Begriff' machen könnte (vgl. 
ebd.: 151 sowie 160). Dieses Ineinandergreifen von Erwartungen bildet 
Verflechtungszusammenhänge, die niemand "rational" durchschaut, die 
also relativ unbestimmt sind, die außerdem nur lose miteinander verkoppelt 
sind, in denen also auch unvorhergesehene "Störungen" eher begrenzt blei­
ben und somit das System nicht gefährden. Zugleich bleibt ein Höchstmaß 
an Sensibilität für Umweltveränderungen erhalten: Weil die Verflechtungs­
zuammenhänge unbestimmt sind, schließen sie auch nichts kategorisch aus. 

79 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Alles kann in diesen Abstimmungsprozess einfließen. Organisationen, die 

in hochgradig unsicheren "Umwelten" agieren, deren Informationen also 

"unscharf' und meist ohnehin nur begrenzt registrierbar sind, können dage­

gen nicht von Bestand sein, wenn sie über eine eng gekoppelte "Infrastruk­

tur" verfügen, die sich kaum auf diese mehrdeutigen Inputs einzustellen 

vermag. "Rational" erfassen die Akteure innerhalb der Organisation ohne­

hin nur einen Bruchteil der Information, die zu einem absoluten Verständnis 

der Umwelt erforderlich wäre. Ihre Rationalität ist ebenso begrenzt wie die 

der Organisation insgesamt. 55 

Wenn sich eine Organisation auf ihre "Rationalität" verließe, wäre sie 

meist verloren. Das Bewusstsein, so Gregory Bateson, selektiert, es ist 

"[ ... ] eine systematische (nicht zufällige) Auswahl aus dem Rest" (Bateson 

1981: 556). Nur ein gewisses eingeschränktes Maß der Informationen, die 

ein Mensch insgesamt aufnimmt, werde auf "den Schirm des Bewußtseins" 

55 Siehe hierzu insbesondere das Konzept der "begrenzten Rationalität" 
(bounded rationality) nach James G. March und Herbert Sirnon (March/Simon 
1976). Die Autoren kritisieren darin explizit (hier insbes. 129ff.) die 
ökonomische Entscheidungstheorie, dernach der Mensch in einer spezifischen 
und eindeutig definierten Umwelt zu seinen Entscheidungen gelange. Akteure 
sähen sich der ökonomischen Entscheidungstheorie zufolge zunächst bloß 
einer begrenzten Anzahl von Entscheidungsalternativen gegenüber, aus der 
sie auszuwählen hätten. Zweitens ließen sich die erwarteten Konsequenzen 
aufnur drei Kategorien reduzieren, nämlich Sicherheit, Risiko oder Unsicher­
heit. Drittens werde den Entscheidungsträgern stets eine vorhandene "Nutzen­
funktion" oder "Präferenzordnung" unterstellt, anhand derer die Konsequen­
zen zwischen erwünscht und unerwünscht eingestuft werden würden. Der 
Entscheidungsträger wählt dann viertens letztlich die Alternative, die zu den 
bevorzugten Konsequenzen fuhrt. Tatsächliche, "objektive Rationalität" billi­
gen March und Sirnon nur dem Fall der Unterscheidung unter Sicherheits­
bedingungen zu. Sie bringen ihren Standpunkt wie folgt zum Ausdruck: 

80 

"Vom phänomenologischen Standpunkt aus können wir von Rationalität nur 
in Verbindung mit einem Bezugsrahmen sprechen. Dieser Bezugsrahmen 
wird durch die beschränkte Kenntnis des rational handelnden Menschen deter­
miniert" (March/Simon 1976: 131). Herbert Sirnon schlug deshalb bereits 
1955 vor, von Rationalität nur zusammen mit passenden Adverbien wie 
"objektiv" "subjektiv", "bewusst", "überlegt", "individuell" oder "organisa­
tionsmäßig zu sprechen (vgl. Sirnon 1955: 54). Während March und Sirnon 
Rationalität in Bezug auf die kognitiven Grenzen der beteiligten Akteure 
definieren, betrachten John W. Meyer und Brian Rowan Rationalität aus einer 
institutionalistischen Perspektive. Rationailtät sei ein hochwirksamer Mythos: 
"Once institutionalized, rationality becomes a myth with explosive organizing 
potential [ ... ]", so Meyer und Rowan (Meyer/Rowan 1983: 27). Organi­
sationen übernähmen denmach lediglich Anwendungs- und Rationalitätsmus­
ter aus ihrer Umwelt, sie imitieren sie und bleiben somit an ihre Umwelt 
angepasst. Rationalität sei denmach ein Glaube, der suggeriere, dass Proble­
me nur entlang ganz bestimmter, "rational" kalkulierbarer Regeln gelöst 
werden könnten (vgl. ebd., insbes. 24-27, sowie Scott 1992: 118). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

übertragen (vgl. ebd.). Dies gilt auch für Organisationen und ebenso für 
Gesellschaften: Sich auf Rationalität verlassend, sich auf diese Form "eng 
koppelnd", unterbinden sie alljene Abstimmungsformen der Akteure, die 
mit viel mehr Komplexität umzugehen in der Lage sind, als sie selbst 
"rational" rekonstruieren könnten. Formen der rationalen Planung "funktio­
nieren" also nur deshalb, weil sie eingebettet sind in einen unbestimmten, 
ungeplanten Abstimmungsprozess. Rational begreift der Mensch nur Aus­
schnitte aus seiner Umwelt, die insgesamt nicht rational ist. Sein Überleben 
ist nur im Zusammenspiel seiner Rationalität mit der Gesamtheit der der 
Rationalität immer schon vorgängigen Abstimmungsleistungen, man könnte 
sagen, der ihr vorgängigen Organisationsformen, gesichert; dem Menschen 
dringt aus seiner Umwelt überhaupt nur ins rationale Bewusstsein, wovon 
sein Überleben nicht primär abhängt. 

Allerdings strukturiert der moderne Mensch Teile dieser Umwelt nach 
dem Vorbild der Rationalität, wo abermals gilt, dass auch diese Teilberei­
che nur deshalb funktionieren, wie sie nach dem Vorbild der Rationalität 
funktionieren sollen, weil ihr "irrationaler" Hintergrund die entsprechenden 
Bedingungen für dieses Funktionieren gleichsam "systemisch", man könnte 
auch sagen, komplementär ausgleichend, stellt. Die Fließbandproduktion ist 
effizient und ökosozial verträglich, weil und insofern zum einen die Arbei­
ter als "black boxes" in diesen Prozess stets noch ein gewisses Maß an Un­
bestimmtheit einbringen56

, welches sich der rationalen Planung entzieht, 
das aber gerade dadurch alle miteinander verkoppelten Formen flexibel 
bleiben lässt. Die Arbeiter sind sozusagen das "Schmiermittel", das die eng 
gekoppelte, auf Effizienz ausgerichtete rationale Produktionsweise erst er­
möglicht. Zum anderen ist das komplexe gesellschaftliche Gesamtsystem 
insgesamt derart lose gekoppelt, dass es die negativen (destruktiven) Folgen 
dieser Fertigungsweise weitgehend auszugleichen vermag. Die Fließband­
produktion lässt sich also durchaus durch detaillierte Ablaufplanung ratio­
nal optimieren. Diese in einem begrenzten Zusammenhang entwickelten 
Optimierungsmethoden lassen sich durchaus zumindest teilweise auf andere 
Bereiche übertragen, so dass sich der Eindruck aufdrängt, hinter dieser 
Form der Planung stehe letztlich eine "Wahrheit", ein Gesetz. Tatsächlich 

56 V gl. dazu den Beitrag von Christoph Deutschmann unter dem Titel "System­
zeit und soziale Zeit" (Deutschmann 1984). Deutschmann zeigt darin, wie 
sich die unterschiedlichen Zeitformen der kapitalistischen Produktionsweise 
auf der einen und der systemischen Zeitformen der Arbeiter komplementär 
entwickeln: Die warenförmige Linearisierung der Zeit zum Zwecke der opti­
mierten Produktionsabläufe wäre ohne das Komplement der systemischen 
Zeitvorstellungen der Arbeiter überhaupt nicht möglich, so ließe sich der Ar­
tikel von Deutschmann verdichten. Entsprechend problematisch ist es dann, 
wenn das ökonomische Zeitarrangement dieses systemische Komplement 
mehr und mehr durchdringt, wie von Deutschmann beschrieben. 

81 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

aber bleiben diese "Gesetze" eingebettet in einen unbestimmten Hinter­
grund, der ihnen erst ihre Stabilität verleiht. Nur weil die Bedingungen so 
sind, wie sie sind, können sich bestimmte Formen derart stabilisieren, dass 
sie selbst als unveränderliche "Wahrheiten" erscheinen. Dies wird aber im­
mer schwieriger, wenn Gesellschaften zu glauben beginnen, die vermeintli­
chen Gesetze hinter den Formen seien Konstanten, losgelöst aus Raum und 
Zeit und unabhängig von allen Umweltbedingungen. 

Systeme in UmweltenTeil II und das Beispiel des Marktes 
In komplexen Systemen, so noch einmal Walter L. Bühl, ist jede Determi­
nation über mehrere Ebenen verteilt und für die auf diesen Ebenen verteil­
ten Regulationsmechanismen gibt es erhebliche Substitutionsmöglichkeiten. 
Die je nach spezifischem Kontext und entsprechend der funktionalen Erfor­
dernisse eingerichteten Kopplungsformen (eng bzw. lose) sind für die 
Adaptabilität des Systems gegenüber Umweltveränderungen entscheidend. 
Komplexe Systeme erhalten nach Bühl gegenüber ihrer Umwelt ihre eigene 
Form dadurch aufrecht, dass "Module" unterschiedliche Kopplungen aus­
bilden, die sowohl Anpassung an Umweltveränderungen als auch relative 
Stabilität der Form ermöglichen (vgl. Bühl 1990: 38). Entscheidend ist da­
bei, dass zu viel Flexibilität gegenüber einer sich wandelnden Umwelt die 
Identität und die V erarbeitungsfähigkeit, zu viel Stabilität hingegen die Re­
aktionsfähigkeit des Systems beeinträchtigt. Ohne Flexibilität verliert ein 
System den Kontakt zu seiner Umwelt, ohne Stabilität wäre es den Umwelt­
veränderungen hilflos ausgeliefert, wäre es von dieser somit überhaupt 
nicht mehr zu unterscheiden (vgl. ebd.: 41). Es kommt also wesentlich auf 
die ganz individuelle Einpassung jeder beobachteten Form bzw. jedes Sys­
tems in die jeweilige Umwelt an, darauf, dass jede Form für sich ein opti­
males Maß zwischen zu viel und zu wenig Flexibilität entfaltet. Sodann 
muss das so gefundene "optimale Mittel", müssen die derart relativ stabili­
sierten Verflechtungszusammenhänge des Systems bzw. der Form auf hö­
herem Niveau abermals sich den Umweltbedingungen gemäß anpassen 
können usw. Mit anderen Worten: Alles muss sich ständig ändern resp. än­

dern können. Dies aber bedeutet, dass sämtliche, selbst noch die grundle­
gendsten, als relativ feste Kopplungen beobachteten Formen in sich einer 
Wandlungsdynamik unterliegen, von der ein Beobachter eben gar nicht sa­
gen kann, wann und wie sie sich ändern werden, auch wenn die Formen 
noch so lange stabil erscheinen. Wenn sich die Umwelt verändert und sich 
die flexibel gekoppelten "Module" des Systems anpassen, bedeutet die 
Rede vom System notwendigerweise, dass sich auch alle anderen Module 
bzw. Strukturen verändern (also selbst noch so fundamentale Kategorien 
wie die des Raumes und der Zeit), selbst wenn sich dies jeglicher Beob­
achtbarkeit entzieht. 

82 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Die Fließbandproduktion als eng gekoppeltes Produktionsmittel ist vor 
diesem Hintergrund nur möglich, weil sie in einen insgesamt dynamischen 
Zusammenhang eingebettet ist, der auch die Fließbandproduktion immer 
wieder zu - wenngleich nur geringfügigen - Anpassungen veranlasst. Au­
ßerdem "puffert" das lose gekoppelte Gesellschaftssystem (mit Bühl müsste 
man sagen, andere "Module" dieses Systems) eine Vielzahl unerwünschter, 
oftmals unbeobachteter Nebenwirkungen solcher Formen ab, es kann sie 
ausgleichen, ohne dass sogleich das Gesamtsystem gefährdet wäre. So 
erhält sich evolutionär, nicht aufgrund rationaler Planung, ein Fließgleich­
gewicht (Ludwig von Bertalanffy57

) von notwendiger Flexibilität und 
notwendiger Stabilität der gesellschaftlichen Formen. Dieser Abstimmungs­
prozess wird jedoch erschwert, wenn sich die gesellschaftlichen Formen 
immer umfassender stabilisieren, sich also insgesamt immer enger koppeln, 
wenn Gesellschaften beginnen zu glauben, irgendetwas sei - aus allem 
Wandel gelöst- über alle Zeiten hinweg unveränderlich. Dieser Prozess ist 
besonders tückisch, weil, wie oben gezeigt, enge Kopplung in vielerlei 
Hinsicht Effizienzvorteile verspricht. Unerwünschte Nebenwirkungen aus­
zuklammern, ist erklärtes Forschungsziel, alle Störungen eines Produktions­
prozesses sind zu eliminieren; gerade dies verspricht häufig den höchst­
möglichen Gewinn. Diese Logik aber gilt eben nur auf "Aggregatebene", 
auf Systemebene bedarf es gerrau dieser "Störungen", die die Aggregate auf 
kleinstem Niveau falsifizieren, die sie also zu Anpassungsmaßnahmen auf­
fordern. Je mehr solcher Aggregate also aus dem Anpassungsprozess 

57 Bertalanffy (1977) selbst greift auf ein nicht mehr zugängliches Buch von 
David Rittenberg zurück (David Rittenberg 1948: The Application of Isotope 
Technique to Problems ofBiology and Medicine), um mit dessen Worten sein 
Verständnis von Fließgleichgewichten zu erörtern: "Jedes organische Gebilde 
scheint [ ... ], von einem bestimmten Gesichtspunkt betrachtet, als beständig, 
als beharrend; gehen wir aber einen Schritt tiefer, so finden wir, daß diese Be­
harrung einen ständigen Wechsel der nächst untergeordneten Systeme bedeu­
tet: Der chemischen Komponenten in der Zelle, der Zellen im vielzelligen 
Gesamtorganismus, der Individuen in den überindividuellen Lebenseinheiten. 
In diesem Sinne wurde gesagt[ ... ], ein beliebiges organisches System sei im 
Wesentlichen nichts anderes als eine hierarchische Ordnung im dynamischen 
Gleichgewicht stehender Abläufe [ ... ]. [Wir können daher organische For­
men] betrachten als Ausdruck eines geordneten Geschehensflusses, als Aus­
druck eines geordneten Systems von Kräften", soweit Rittenberg. Nun von 
Bertalanffy weiter: "Demnach ist der lebende Organismus ein System, das 
sich in einem Stofftransport von beträchtlicher Geschwindigkeit erhält [ ... ]. 
Wenn wir aber nach den Gesetzen fragen, die diesen dynamischen Zustand 
der Organismen beherrschen, so finden wir uns in einer schwierigen Lage. 
Die übliche Physik und physikalische Chemie sagen uns so gut wie nichts 
darüber, warum ein lebender Organismus in vielen Beziehungen als etwas 
höchst Paradoxes erscheint, wenn man ihn vom Standpunkt der konventio­
nellen Physik aus betrachtet" (Bertalanffy 1977: 26). 

83 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ausgeklammert werden, umso größer wird die Wahrscheinlichkeit, dass die 
Folgen dieses Ausbleibens von Anpassungsmaßnahmen irgendwann auch 
nicht mehr von dem Gesamtsystem abgepuffert werden können. Katastro­
phenträchtig wird dieser Zusammenhang erst recht dann, wenn ganze 
Gesellschaften sich auf bestimmte Steuerungsformen einschränken, von 
denen sie "rational" glauben, dass diese die effizientesten seien, wenn sie 
also meinen, die "Gesetze" ein für allemal erkannt zu haben, die einer 
optimalen Funktionsweise zugrunde liegen. 

Entscheidend ist dabei nicht die je spezifische Form, auf die sich Ge­
sellschaften fixieren, sondern allein die enge Kopplung selbst, d.h. die Tat­
sache der Fixierung auf spezifische Formen, was zugleich bedeutet, dass 
alles, was die Funktion dieser spezifischen Formen stört, gezielt ausge­
schaltet wird, also auch all jene Zeichen, die sonst Lernprozesse auslösen 
würden. War es seit der französischen Revolution das (noch relativ unbe­
stimmte) Paradigma der Rationalität, so ist es heute der Markt, dem als ver­
absolutierter Form mehr und mehr Steuerungskompetenz zugeschrieben 
wird, weshalb an dieser Stelle das Beispiel des Marktes in Kürze vor dem 
Hintergrund obiger Ausführungen angesprochen sei. 

Von dem Markt wird seit Adam Smith gesagt, dass er, wenn man ihn 
sich selbst überließe, wie eine "unsichtbare Hand" zu einem Paretaoptimum 
führen, also eine kollektive wie individuell wünschenswerte Verteilung 
wirtschaftlicher Güter erreichen würde (vgl. Beckert 1997: 12f., sowie 
Smith 2003). Die private Verfolgung der individuellen Interessen, der 
"natürliche Trieb des Menschen", sein angeborener Egoismus (vgl. 
Manstetten/Hottinger/Faber 1998, insbes. 133f), führe zum größten Nutzen 
für die Allgemeinheit, wenn dieser Mechanismus nur nicht durch irgend­
welche merkantilen Eingriffe in dieses freie Spiel der Kräfte gehemmt 
werde (vgl. Srnith 2003). Doch gelangte Adam Smith als Moralphilosoph 
des 18. Jahrhundert zu dieser Vorstellung des sich selbst regulierenden 
Marktes doch nur vor dem Hintergrund eines für ihn selbstverständlichen 
Menschenbildes, das immer schon ausgleichend auf eventuelles "Marktver­
sagen" wirkte. Die individuellen, egoistischen Interessen, die Smith dachte, 
überschnitten sich in vielfaltigster Weise mit denen des Gemeinwohles. 
Weil es diese Überschneidungen gab, konnten sich die "Individuen" in ihrer 
Interessenverfolgung nicht tatsächlich von den Interessen des Gemeinwoh­
les abkoppeln, oder umgekehrt: Wenn sich ein Individuum derart entwi­
ckelte, wurde es von anderen gesellschaftlichen "Modulen" früher oder 
später zur Korrektur des eingeschlagenen Kurses veranlasst. Die Smithsche 
Logik von der Verfolgung der Eigeninteressen war also im Grunde eine 
W echselwirkungslogik, die nur "funktionierte", weil das "individuelle" 
Handeln eigentlich gar kein individuelles, sondern ein aus der Relation der 

84 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

"Individuen" zu dem s1e einbettenden Gesellschaftsganzen motiviertes 
Handeln war. 

Die "unsichtbare Hand" von Smith funktionierte also (wenn man denn 
einmal annimmt, dass sie funktionierte), weil sie unsichtbar war, weil sie 
ihre tatsächliche Wirkungsweise dem planenden, rationalen Zugriff ver­
barg. Die "Idee" der unsichtbaren Hand resultierte aus der Beobachtung, 
dass sich vor dem Hintergrund eines gesamtgesellschaftlich-kulturellen Ge­
füges, in dem sich Smith vorfand, V orteile ergeben, wenn dem Markt grö­
ßere Freiheiten gelassen werden; aus der Beobachtung, dass der einzelne 
Mensch sein Potential besser auszuschöpfen vermag und damit zum Ge­
meinwohl beiträgt, wenn er aus den überkommenen, tradierten Fesseln re­
lativ befreit wird. Vor dem Hintergrund des obigen Modelles könnte man 
sagen, dass das System insgesamt mehr V orteile durch eine Flexibilisierung 
seiner Kopplungen erlangte. Diese Vorteile aber ergaben sich eben strikt 
relational im Bezug auf den gegebenen Systemzustand. Vor dem Hinter­
grund dieser strikten Relationalität lässt sich also sinnvoll überhaupt nicht 
sagen, was diese Flexibilität eigentlich war, die "Effizienzvorteile" bedeu­
tete; es lässt sich überhaupt nicht sinnvoll sagen, dass es "der freie Markt" 
war, der zu diesen beobachteten Vorteilen führte, weil es "den Markt" zu 
keinem Zeitpunkt als für sich bestehende Entität tatsächlich gab. Der Markt 
ist zu jedem Zeitpunkt ein anderer, er ist nur in der Relation zu dem Ge­
samtgefüge aller den Markt einbettenden Formen, das darüber "entschei­
det", wie sich das Gesamtsystem entwickeln wird. Entsprechend lässt sich 
also gerade vor dem Hintergrund der Bühl'schen Argumentation zur Kom­
plexität gesellschaftlicher Systeme die Fragwürdigkeit der Annahme plau­
sibilisieren, "der Markt" wäre das geeignete Mittel, Steuerungsprobleme 
moderner Gesellschaften zu bewältigen, denn dies wirft nur wieder die 
Frage auf, was denn "der Markt" resp. die Bedeutung des Marktes für den 
Menschen ist: Wieder ist also der Mensch in der Verantwortung. Im Ge­
genteil kann nun aber gerade mit Bühl gesagt werden, dass, sich auf "den 
Markt" zu verlassen, bedeuten würde, die tatsächliche Komplexität der Be­
dingungen, die das "Funktionieren" des Marktes, die schließlich das Fortbe­
stehen komplexer Gesellschaften ermöglichen, ausblenden und damit die 
Wahrscheinlichkeit des Scheitems kontinuierlich erhöhen würde. Fatal ist 
diese Logik dann, wenn Gesellschaften meinen, alle "Nebenwirkungen" 
darauf zurückführen zu können, dass das zentrale Prinzip, auf das sie sich 
verlassen, noch zu sehr getrübt ist von anderen Faktoren, dass also der 
Markt nur noch nicht frei genug wäre, sich gänzlich zu entfalten, ohne sich 
mehr die Frage nach der Bedeutung des Marktes zu stellen. 

Der Markt ist selbstverständlich hochgradig voraussetzungsvoll, er 
"funktioniert" nur komplementär zu jenen "systemischen" Bedingungen, 

85 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

die ihm immer schon voraus sind.58 Der Markt selbst ist eine historische 
Form, die ihre Bedeutung ständig in Wechselwirkung mit allen ihn einbet­
tenden Formen verändert, entsprechend muss die Bedeutung des Marktes 
auch ständig neu begriffen werden, will man nicht dem Fehlschluss verfal­
len, es handele sich dabei um eine Art "natürliches Gesetz". "Den Markt" 
rational auf eine spezifische Funktion zu reduzieren, ihn derart zu instru­
mentalisieren, wäre gerade keine Lösung des Problems, dass sich komplexe 
Gesellschaften nicht rational steuern lassen. 

Formen 
Die Bühl'sche Systemtheorie wirft noch eme ganz andere grundlegende 
Frage auf, die hier kurz angesprochen werden soll. Es ist die Frage, ob 
überhaupt sinnvoll von Systemen zu sprechen ist, wenn doch die so be­
zeichneten Formen sich tatsächlich in jedem Augenblick auf die sich wan­
delnde Umwelt einstellen, wenn auch jedes "Modul" resp. jedes "Sub­
system" als Teil des Systems also in einem direkten Anpassungsverhältnis 
zu anderen "Modulen/Subsystemen" und seiner Umwelt steht. Was macht 
dann noch die Grenze, damit also die Form des Systems, aus?59 Diese 

58 Vgl. dazu bspw. die zentralen Schriften des "Kommunitaristen" Amitai 
Etzioni, der sich Zeit seines Lebens um die Klärung der sozialen Bedingungen 
des Marktes bemüht und nach einem "dritten Weg" zwischen totaler Markt­
dominanz und staatlichem Überengagement sucht (exemplarisch Etzioni 
2001), vgl. auch Mark Granovetters Formulierung von der "Embeddedness" 
des Marktes, der zufolge alles zweckgerichtete Handeln und jede wirtschaftli­
che Aktivität eingerahmt sei von sozialen Beziehungen (vgl. Granovetter 
1985), sowie die Schrift von Jens Beckert zu den "Sozialen Grundlagen wirt­
schaftlicher Effizienz", so der Untertitel des Buches "Die Grenzen des Mark­
tes" von 1997, worin der Autor ältere und neuere soziologische Klassiker von 
Emile Durkheim über Max Weber zu Talcott Parsons, Anthony Giddens und 
Niklas Luhmann kritisch aufarbeitend. Als radikales Gegenstück zu dieser 
Denkrichtung ist durchaus die Lektüre Gary S. Beckers (vgl. Becker 1998) zu 
empfehlen, der jegliches Handeln mit einem radikalen ökonomisch-rationalen 
Ansatz zu erklären versucht, und dabei m.E. eher die Grenzen dieses Modells 
-wie kaum einer seiner akademischen Kontrahenten es besser vermocht hätte 
-aufzeigt. 

59 Für Luhmann entsteht die Grenze im Akt einer Unterscheidung, die nicht für 
den Beobachter "im Vollzug", sondern lediglich für einen ihn beim Beobach­
ten beobachtenden Beobachter oder aber für den Beobachter selbst durch 
nachträgliche Reflexion vorangegangener Unterscheidungen beobachtbar ist. 
Die Grenze ist denmach nichts "Objektives", sondern ein Beobachterartefakt. 
So auch das System selbst: Das System grenzt sich von seiner Umwelt ab und 
bringt dabei sich selbst und seine Umwelt hervor, ohne den Akt dieser Her­
vorbringung zu reflektieren. Die Grenze zwischen System und Umwelt lasse 
sich nicht, so Luhmann, objektiv oder wie bei einem Körper durch seine Haut 
kennzeichnen. "Diese Form von Grenze (die natürlich nur für einen externen 
Beobachter sichtbar ist und im System einfach nur lebt) entfallt bei Systemen, 

86 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

Arbeit vermag nicht himeichend die Vor- und Nachteile des Denkens in 

Systemen aufzuarbeiten, zumal die unzähligen Systemtheorien selbst noch 

derart voneinander abweichen, dass schon eine Einigung darüber, was diese 

mit "Systemen" bezeichneten, kaum zu erlangen wäre; eine solche Klärung 

ist für den Erkenntniszusammenhang dieser Arbeit jedoch auch nicht erfor­

derlich. Im Folgenden wird, wie schon vorab, der Systembegriff durchaus 

die im Medium Sinn operieren. Diese Systeme sind überhaupt nicht im Raum 
begrenzt, sondern haben eine völlig andere, nämlich rein interne Form von 
Grenze. Das gilt schon für das Bewußtsein, das sich eben dadurch vom Ge­
hirn unterscheidet und nur so die neurophysiologische Selbstbeobachtung des 
Organismus "externalisieren" kann. Es gilt erst recht für das Kommunikati­
onssystem Gesellschaft, wie seit der Erfindung der Schrift oder der Erfindung 
des Telefons evident ist. Die Grenze dieses Systems wird in jeder einzelnen 
Kommunikation produziert und reproduziert, indem die Kommunikation sich 
als Kommunikation im Netzwerk systemeigener Operationen bestimmt und 
dabei keinerlei physische, chemische, neurophysiologische Komponenten 
aufuimmt. Jede Operation trägt - anders gesagt - zur laufenden Ausdifferen­
zierung des Systems bei und kann anders ihre eigene Einheit nicht gewinnen. 
Die Grenze des Systems ist nichts anderes als die Art und Konkretion seiner 
Operationen, die das System individualisieren. Sie ist die Form des Systems, 
deren andere Seite damit zur Umwelt wird" (Luhmann 1998: 76f.). Was zum 
System gehört oder zur Umwelt, ist dann eine Frage der Zurechnung. Mit die­
ser Konzeption lässt Luhmann nur das Entweder-oder zu: Entweder System 
oder Umwelt, tertium non datur; zwischen beiden ist die sich im Prozess reali­
sierende, aber scharfe, beidevoneinander trennende Grenze. Was aber, wenn 
ein Beobachter gar nicht in dieser Weise unterscheiden würde, sondern seine 
Beobachtungen als Prozess einer Wechselwirkung weder der Umwelt, noch 
dem System, sondern immer der Einheit dieser Unterscheidung, hier eben ein­
fach der Wechselwirkung "zuschreiben" würde? Oder wenn der Beobachter 
weder der Umwelt, noch dem System, sondern etwas Drittem (z.B. dem als 
das logisch Andere gedachte "Göttliche") ursächlich zuschreiben würde? Die 
Ziehung einer scharfen Grenze zwischen System und Umwelt ist erst vor dem 
Hintergrund der Modeme und ihrer umfassenden Verdinglichung der Wahr­
nehmungswelt, ihrer Zweiteilung in etwas Transparentes, Invariantes auf der 
einen und etwas Intransparentes, Veränderliches auf der anderen Seite ohne 
"Vermittlung" zwischen beiden Polen möglich geworden. Ist aber die Grenze 
zwischen System und Umwelt uneindeutig (es wird behauptet, dass sie bis 
zum Beginn der Modeme immer uneindeutig war. Siehe dazu weiter unten in 
dieser Arbeit), so werden auch das System und seine Umwelt uneindeutig. 
Luhmann beschreibt freilich "moderne" Gesellschaften. Eine Untersuchung 
aber, die sich den Bedingungen umfassender Katastrophen zuwendet, darf bei 
dieser reinen "positiven" Beschreibung nicht stehen bleiben, es könnte sein, 
dass sie damit gerade das Wesentliche unbeobachtet lässt, nämlich die Mög­
lichkeit, dass diese scharfe Grenzziehung ursächlich sein könnte für umfas­
sende Katastrophen. Verwendete diese Arbeit also jene systemtheoretische 
Diktion, argumentierte sie "modern", ohne die Bedingungen dieser Moderni­
tät mit reflektieren zu können, die Bedingungen der scharfen Unterscheidung, 
die ja, so die weiter zu verfolgende Argumentation, als potentiell katastro­
phenträchtig kritisiert wird. 

87 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

verwendet, es wird aber zugleich etwa von Menschen und von 
Gesellschaften als Formen gesprochen; denn diese Bezeichnungen tragen 
selbst eine Bedeutung, die der Systembegriff zumindest allein nicht hinrei­
chend zu transportieren vermag, obwohl sie doch nicht anders denn "syste­
misch" (aber eben nicht: systematisch) zu denken sind. Der vorliegenden 
Arbeit geht es gerade darum, auf die Grenzen des Denkens in "Exaktheit" 
suggerierenden Kategorien hinzuweisen und die aus diesem Denken resul­
tierenden Probleme für den katastrophensoziologischen Diskurs greifbar zu 
machen. Sie kann, ja sie muss sich daher eine gewisse Unschärfe erlauben, 
die in anderen Zusammenhängen gerade zu vermeiden wäre. 

Wo also von Systemen die Rede ist, ist hier lediglich die ganz grundle­
gende Definition anzusetzen, dass jedes "Teil" (besser: jede Form) inner­
halb dieses Systems (also ebenfalls einer Form) mit jedem anderen Teil 
Geder anderen Form) zusammenhängt, mit jedem anderen Teil "kommuni­
ziert", was mit anderen Worten bedeutet, dass es eingebettet in eine Umwelt 
(anderer Formen) zu denken ist, mit der es insgesamt umfassend "kommu­
niziert", von der es also niemals durch eine schaife Grenze getrennt ist. 
Eine Unterscheidung zwischen zwei Arten der Kommunikation (also intra­
und intersystemisch bzw. zwischen System und Umwelt) ist mit anderen 
Worten das Resultat der Beobachtung, insgesamt jedoch irreführend, weil 
dem zu überwindenden Substanzdenken, der Unterscheidung von Subjekt 
und Objekt geschuldet. Gerade nicht gemeint ist jedenfalls, dass Systeme 
autopoietisch geschlossen seien, denn dies ist ebenso wenig zu begründen, 
wie sich ihre Offenheit begründen lässt. Vielmehr ist davon auszugehen, 
dass Systeme bzw. Formen stets mehr sind, als einem Beobachter zugängig 
ist, sie sind also weder geschlossen, noch offen, sondern gegenüber dieser 
Unterscheidung indifferent, denn die Unterscheidung von Offenheit oder 
Geschlossenheit setzte Systeme und ihre Umwelten als Objekte, ohne diese 
Objektform noch weiter zu hinterfragen, noch hinterfragen zu können. 

Bereits einleitend wurde mit Nikolaus von Kues und mit Gregory 
Bateson behauptet, dass das Denken notwendig darauf angewiesen sei, sich 
gewisse Konstanzen zu schaffen, es also Diskretionen setzt, wo eigentlich 
alles sich im Fluss befindet. Diese Diskretionen sind jedoch nicht für sich, 
ihnen kommt nicht tatsächlich losgelöst von dem Prozess ihrer Beobach­
tung eine eigene Existenz zu, zumindest ließe sich darüber nichts aussagen. 
Zugleich aber sind sie doch "existent", schon in dem Moment, in dem sie 
beobachtet werden. Mit dem Begriff der Form kann von etwas gesprochen 
werden, das "real" existiert, ohne dass es zu dieser realen Existenz einer 
"materialen" Grundlage bedürfte. Der Begriff der Form verzichtet dabei 
darauf, die Grenzen dieses real Existenten stets exakt zu bestimmen, er 
verzichtet demnach auch darauf, exakt die Bedingungen klären zu wollen, 
w1e es zu dieser Grenze kommt. Mit Georg Simmel ließe sich dies so 

88 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

ausdrücken, dass es hier nicht darum geht, etwas endgültig in seinem W e­
sen bestimmen und erkennen zu wollen. Es zeigt sich nämlich, so Simmel, 
sobald man denn glaubt, eine Sache in ihrer vollständigen Einheit erkannt 
zu haben, "[ ... ] daß man mit ihr für das Verständnis der Welt nichts 
anfangen kann, daß sie mindestens eines zweiten Prinzips bedarf, um 
befruchtet zu werden. Der Monismus treibt über sich hinaus zum Dualismus 
oder Pluralismus [ ... ]" (Simmel 1996: 107). Dies auszudrücken, eignet sich 
der Formbegriff eher als der Systembegriff, der doch stets wieder selbst zur 
Verdinglichung neigt, zum Glauben, es gäbe so etwas wie ein "Wirtschafts­
system" als über die Zeit hinweg konstante Entität, mit scharfen Grenzen 
zur Umwelt dieses Systems, die auch noch operativ geschlossen seien. Mit 
dem Formbegriff sei gerade dem Umstand Ausdruck verliehen, dass das, 
was als Form bezeichnet wird, allein als Prozess besteht, also in der Rela­
tion zu den Umständen, aus denen heraus diese Form abgegrenzt wird, 
sowie in der Relation zu allen Formen, die jene abgegrenzte Form 
umgeben. Eine Form ist also rein relational, im Bezug auf andere Formen 
und somit in jedem Augenblick schon wieder etwas anderes, letztlich 
unbestimmbar. Noch einmal mit Simmel: 

"Einen Gegenstand erkennen, so stellte Kant fest, heißt: in dem Mannigfaltigen 

seiner Anschauung Einheit bewirken. Aus dem chaotischen Material unseres 
Weltvorstellens, dem kontinuierlichen Fluß der Eindrücke, sondern wir einzelne 

als zu einander gehörig aus, gruppieren sie zu Einheiten, die wir dann als ,Ge­

genstände' bezeichnen. Sobald wir die Gesamtheit der Eindrücke, die zu einer 
Einheit zusammenzubringen sind, wirklich in eine solche versammelt haben, so ist 

damit ein Gegenstand erkannt. Was aber kann diese Einheit anderes bedeuten, als 

das funktionelle Zusammengehören, Aufeinanderhinweisen und -angewiesensein 
eben jener einzelnen Eindrücke und Anschauungsmaterialien?" (Simmel 1996: 

103f.). 

2.4 Zwischenfazit 

Die "konstruktivistische Wende" innerhalb der Sozialwissenschaften hat 
seit den 70er-Jahren auch in der katastrophensoziologischen Forschung zu 
einem Perspektivenwechsel von einer auf Objekte fixierten zu einer stärker 
relativistischen, das Prozessuale deutlicher betonenden Betrachtungsweise 
geführt. Dieser Paradigmenwechsel stellt allerdings das soziologische Be­
schreibungssystem selbst vor große Schwierigkeiten, bleibt die Soziologie 
doch in ihrer Beschreibung, auch wenn sie den Prozess zu denken versucht, 
notwendig auf vergegenständlichende Kategorien angewiesen. Zugleich 
zeigte sich, dass die Frage nach Faktoren bzw. Risiken, die die gesamtge-

89 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sellschaftliche Stabilität katastrophal gefährden, insgesamt falsch gestellt 
ist, da per Definition nicht gewusst werden kann, was die Fähigkeiten einer 
Gesellschaft, mit Katastrophen umzugehen, letztlich real falsifizieren wird, 
andernfalls könnten sich Gesellschaften auf diese (kalkulierbaren) Risiken 
einstellen. Tatsächlich aber sehen sie sich unbestimmten und unbestimmba­
ren Gefahren ausgesetzt, weshalb eingangs die These aufgestellt wurde, 
dass sich die katastrophensoziologische Forschung stärker den Bedingun­
gen zuwenden muss (und bereits insbesondere im Zuge der Nachhaltigkeits­
und der Resilienzdiskussion zuwendet), die eine Gesellschaft gerade gegen 
diese unbestimmten Gefahren widerstandsfähig machen. Es muss also ge­
fragt werden, wie es Gesellschaften gelingen konnte, sich angesichts dieser 
ungewissen Gefahren und der Unfähigkeit zur umfassenden Steuerung zum 
Trotz doch erhalten zu können und dabei sogar ein hohes Maß an Komple­
xität zu entfalten. Wenn über die Gefahren nichts ausgesagt werden kann, 
dann gelangt die rationale Planung notwendig an ihre Grenzen, entsprech­
end müssen gerade jene Bedingungen untersucht werden, die die "vorratio­
nale" Abstimmung von Gesellschaften auf eine insgesamt unbestimmte 
Umwelt ermöglicht haben. Dazu muss die Untersuchung sämtliche Katego­
rien, um die es ihr wesentlich geht (Katastrophe, Gesellschaft, Umwelt, so­
dann im Folgenden der Mensch usw.), entsprechend vorsichtig herleiten, 
ohne die Kategorien selbst als vermeintlich aus ihrem historischen Zusam­
menhang herauslösbare, rational bestimmbare Objekte zu behandeln. 

Mit dem katastrophensoziologischen Modell F AKKEL wurde in diesem 
Sinne zunächst die Katastrophe als sozialer Prozess skizziert, der in jeglicher 
Handlung angelegt ist, da jede Handlung notwendig auf Komplexitätsre­
duktion angewiesen ist, also immer schon andere Möglichkeiten ausgeklam­
mert sein müssen, um sich für eine bestimmte Handlungsform entscheiden 
zu können. Die Stabilisierung von Verflechtungs- bzw. Erwartungszusam­
menhängen reduziert Komplexität, sie macht es dem Menschen möglich, 
sich planend bestimmten Ausschnitten des gesamten Raumes der Möglich­
keiten zuzuwenden. "Rationalität" ist nur in solchen begrenzten, erst 
stabilisierten Zusammenhängen möglich, vor deren Hintergrund sich ein 
Akteur gemäß seiner ebenfalls stabilisierten Bedürfnisse bestimmte Ziele 
setzen kann. Insgesamt bewegen sich Gesellschaften auf einer Skala zwi­
schen den Polen "höchst magisiert" und "höchst säkularisiert". Es gibt kein 
Jenseits dieser beiden Pole, keine immergültige Objektivität, keine Wahr­
heit, die Rationalität dauerhaft als dominante Weise des Menschen, sich in 
Umwelt zu verhalten, sichern würde. Im Gegenteil: Wenn die stabilisierten, 
auf insgesamt ungedeckten Offerten aufbauenden Erwartungszusammen­
hänge (mit Kuhn: ihre Paradigmen) zusammenbrechen, kollabieren auch die 
Grundlagen der institutionalisierten Rationalitätsmuster, dann greifen Ge-

90 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KATASTROPHENSOZIOLOGISCHE GRUNDLAGEN 

sellschaften wieder (noch stärker als auch unter hochgradig säkularisierten 
Bedingungen) auf magische Erklärungsformen zurück. 

Mit Walter L. Bühl wurde sodann ein Bild von komplexen Gesell­
schaftssystemen gezeichnet, die sich als Totalität dem rational planenden 
Zugriff grundsätzlich entziehen. Die Designkomplexität überragt die Kon­
trollkapazität in der Regel bei weitem. Angesichts der insgesamt unbe­
stimmbaren Umwelt, in der sich Gesellschaften entwickeln und dabei ein 
Netz von überwiegend losen und eher wenigen engen Kopplungen spinnen, 
stellt sich daher auch aus diesem Blickwinkel die Frage, welche Rolle der 
Rationalität tatsächlich zukommt; und auch hier zeigte sich, dass sie allen­
falls eingebettet in einen insgesamt nicht rationalen Hintergrund "funktio­
niert", dass aber Gesellschaften, die sich auf Rationalität verließen, lang­
fristig nahezu notwendig katastrophal scheitern müssen. Modeme Gesell­
schaften tendieren dennoch, wohl vorwiegend aus Effizienzgründen, da­
zu, sich entlang spezifischer Formen nach dem Vorbild einer verabsolu­
tierten Zweck-Mittel-Rationalität immer enger zu koppeln. So erwarten sie 
bspw. zu viel von dem Markt, der doch selbst bloß eine historische und da­
mit ständig variierende Form ist, die sich an die sich wandelnden Umstände 
anpassen können muss. Der Markt wird zu einem zentralen Prinzip erho­
ben, das der Mensch rational begriffen zu haben glaubt, entlang dessen sich 
andere Formen ausrichten, mit der Folge insgesamt immer engerer Verkop­
pelungen gesellschaftlicher Formen. Engere Kopplung aber bedeutet, dass 
es weniger Spiel zwischen den gesellschaftlichen Formen gibt, dass also die 
Chance, negative Entwicklungen durch andere Formen auszugleichen, ten­
denziell abnimmt, die Katastrophenträchtigkeit also steigt. Wie "Rationali­
tät" auf Gesellschaftsebene nur dann funktioniert, wenn die ihr zugrunde 
liegenden Bedingungen dauerhaft gegeben sind, so vermag auch der Markt 
nur dann den "Wohlstand der Nationen" (Adam Smith, vgl. 2003) zu stei­
gern, wenn die ihn komplementär einbettenden, systemisch gewachsenen, 
stabilisierten Formen dauerhaft ihre komplementär ausgleichende Funktion 
ausfüllen können. 

Schon bevor mit Georg Simmel auch der Begriff der Formen spezifi­
ziert wurde und seine Vorteile gegenüber einem deshalb dennoch nicht 
verzichtbaren Systembegriff hervorgehoben wurden, legte dieser Glieder­
ungspunkt großen Wert darauf, sämtliche Formen als Wechselwirkungs­
phänomene zu begreifen, die sich nur in der Relation zu ihrer jeweiligen 
Umwelt, also den sie umgebenden Formen begreifen lassen. Formen haben 
demnach keinen essentiellen Gehalt (zumindest bedarf es dieses Gehaltes 
nicht), obwohl sie doch existieren, sobald sie ein Beobachter - als durch 
diese Beobachtung bereits bedeutungsvoll -beobachtet. Was aber tatsäch­
lich den Gehalt einer Form ausmacht, lässt sich allein aus den Bedingungen 
erschließen, aus denen heraus die Form geformt wurde. Formen existieren 

91 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

also allein in der Beobachtung, entsprechend verändern sie sich ständig, je 
nach dem Zusammenhang, aus dem heraus und in den hinein sie beobachtet 
werden. Letztlich bestehen Formen also nur in der Unterscheidung zu allen 
anderen Formen, also zur Umwelt der unterscheidenden und unterschie­
denen Formen, sich dauernd verändernd. Freilich bleibt diese Eingrenzung 
des Formenbegriffes noch recht abstrakt, mit Inhalt wird sie im Folgenden, 
mehr jedoch noch im vierten und fünften Gliederungspunkt gefüllt werden. 

92 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Menschen in Umwelten 

Im weiteren Verlauf dieser Arbeit ist also eine Rekonstruktion des Prozes­
ses zu versuchen, wie sich Gesellschaften vorab jeglicher "Steuerung" bzw. 
Einschränkung auf eine spezifische "Rationalität", vorab der immer engeren 
Kopplung des Systems stabilisierter Erwartungszusammenhänge an eine 
spezifische "instrumentelle" Form, himeichend Offenheit und Flexibilität 
für Rückkopplungen mit ihrer Umwelt, bei gleichzeitigem Erhalt grundle­
gender V erflechtungszusammenhänge, haben erhalten können. Bevor es 
Gesellschaften gab, haben schon unendlich viele Organismen diese Leis­
tung vollbracht, in jeweils ganz spezifischen Umwelten ein exakt auf diese 
Umwelten abgestimmtes Maß notwendiger Flexibilität und hinreichender 
Stabilität zu entfalten. Auch dem Menschenvorläufer ist diese Abstimmung 
gelungen, schon bevor schließlich auch der Homo sapiens als bereits selbst­
bewusstes Wesen - doch noch ohne einen Begriff von Rationalität - sich 
als Form in Abstimmung mit seiner Umwelt hat stabilisieren können. In ei­
ner ersten Annäherung lohnt es, sich diese Abstimmungsleistungen des 
Menschen anzuschauen und hierzu zunächst auf einen Diskussionsstrang 
innerhalb der okzidentalen Wissenschaften zurückzugehen, der sich seit ih­
ren Anfängen mit der Frage des Verhältnisses von Organismen und der 
Umwelt der Organismen beschäftigte. Es ist dies die auf Aristoteles zurück­
zuführende Diskussion um "Vitalismus" und "Mechanismus". Vor dem 
Hintergrund dieser Auseinandersetzung formulierte Helmuth Plessner ein 
Bild vom Menschen, das den obigen Ausführungen am ehesten gerecht 
wird, insbesondere weil es einen grundlegenden Rahmen zeichnet, wie das 
Verhältnis von Mensch und Umwelt in einer ersten Annäherung gedacht 
werden kann. Mit dieser ersten Skizze der Mensch-Umweltbeziehung wer­
den weitere Probleme aufgeworfen, die dann zum nächsten Gliederungs­
punkt überleiten, in dem der Prozess der Genese der menschlichen, dann 
der gesellschaftlichen Formen ausführlich aufgearbeitet werden wird. 

Zunächst ist zu untersuchen, was denn den Menschen als Form kenn­
zeichnet. Oben wurden komplexe Systeme derart beschrieben, dass eine 

93 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Vielzahl von (relativ) losen und eher wenigen (relativ) festen Kopplungen 
vorab jeder rationalen Steuerung für ihre Adaptabilität und ihre Resilienz 
verantwortlich ist. Ein derart beschaffenes System lässt sich aber nicht de­
terministisch bestimmen, es lässt sich nicht definieren, weil es in jedem 
Augenblick bereits wieder zahlreiche Veränderungen vollzogen hat. Eine 
Definition ginge nur um den Preis, dass sich die Beobachtung gegenüber 
dem tatsächlichen gesellschaftlichen Wandel abschließt. Das gleiche muss 
nun auch für "den Menschen" gelten, auch dieser verfügt demnach nicht 
über ein festes, objektiv bestimmbares Wesen, das hier definitorisch voran 
gestellt werden könnte. Entsprechend gilt nun noch mehr, dass vom 
Menschen zu sprechen weiterhin bedeutet, ihn lediglich als Ereignis zu 
nehmen, das etwas anzeigt, ohne zu sagen, was genau es anzeigt. Seine 
Form ist dabei weiterhin weitgehend unbestimmt zu lassen, allein in ihrer 
Beziehung zur Umwelt ist die Form des Menschen zunächst näher zu be­
schreiben, bevor dann weitere Erörterungen das Bild schärfen. 

3.1 Vom teleologischen Prinzip zur 
Neubewertung des Verhältnisses 
von Form und Umwelt 

Für die gesamte Tradition, die heute als "Vitalismus"1 bezeichnet wird, galt 
die Annahme, dass es eine, wie auch immer geartete "Lebenskraft" geben 
müsse, die für den Prozess des Lebendigen, seine Einheit, verantwortlich ist. 
Mit "Entelechie" bezeichnet Aristoteles diese Kraft, die auf eine Vollen­
dung hinstrebt, die als teleologisches Prinzip allen Entitäten ihre Einheit 
gibt. Die Seele als "vollendete Wirklichkeit" organisiert den Körper, der 
Same bildet den Körper durch eine Art von Beseelung, eine "ars vitalis", 
kraft eines besonderen Formprinzips, der "Entelechie" (vgl. Driesch 1922: 
13 und 15). Der Auftrieb der Evolutionstheorien (Vererbung) und die Ent­
wicklung der Embryologie sowie die Untersuchungen zu dem Phänomen 
der Regeneration (Epigenese)2 führten zu einer Wiederbelebung des vitalis­
tischen Gedankens in der neuzeitlichen Wissenschaft. Im Mittelpunkt der 
Diskussion stand nun die Frage, ob generell die Strukturen und Funktionen 

Der Vitalismus, so wie er den Denkansätzen der im Folgenden erwälmten 
Hans Driesch und Helmuth Plessner zugrunde lag, hat sich in der Auseinan­
dersetzung mit dem Aristotelischen Entelechiebegriff als Folge des Cartesi­
anischen Dualismus von "res cogitans" und "res extensa", im Grunde sogar 
erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhundert formiert (vgl. Driesch 1922, 
zum Entelechiebegriff auch Wildfeuer 2003). 

2 V gl. hierzu das im Text folgende Beispiel der Seeigel bei Hans Driesch. 

94 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

lebendiger Systeme allein mit den Mitteln der physikalisch-chemischen 
Naturwissenschaften kausal-mechanisch erklärbar seien, oder ob es hierzu 
spezieller immaterieller Faktoren bedarf, die, so Armirr G. Wildfeuer im 
Handwörterbuch der Philosophie, "[ ... ] planmäßig, zielstrebig (teleolo­
gisch) und eigengesetzlich (autonom) Gestalt und Funktion von Organis­
men mit bedingen, so dass sie einen selbstzentrierten Sinn und eine 
sinnstiftende, die Selbstregulation bestimmende Ganzheitsform haben" 
(Wildfeuer 2003: 667). 

Bereits in der Antike warf diese Frage das Problem auf, wie denn, einen 
solchen immateriellen Faktor angenommen, sich dieser zu dem "Materiel­
len" des Organismus verhalte, in welchem Verhältnis beide Formen zuein­
ander gedacht werden könnten. Während sich die Positionen über die 
Jahrhunderte hinweg unversöhnlich gegenüberstanden und die besseren Ar­
gumente mal auf der einen, dann auf der anderen Seite gesehen wurden, 
machte es die Beschaffenheit des "ars vitalis", weder Stoff, noch Kraft zu 
sein, den Vitalisten in Folge der bedeutenden naturwissenschaftlichen Ent­
deckungen an der Schwelle zur Neuzeit zunehmend schwerer, ihre Annah­
men gegen mechanistische Deutungen zu verteidigen. Die Beweislast hatte 
sich geradezu umgekehrt: Während anfangs der Entelechiefaktor als wahr­
scheinlich galt und von seinen Kritikern zu widerlegen war, war es nun na­
heliegender anzunehmen, dass die Besonderheit des Lebendigen nur noch 
nicht, wohl aber letztlich mit kausal-rationalen Mitteln zu erklären sei. Bis 
heute ist dieser Beweis nicht erbrache, so konnte der vitalistische Gedanke 
insbesondere zum Anfang des 20. Jahrhundert neu aufleben. Immer wieder 
traten in den Wissenschaften Phänomene in Erscheinung, die rein "mecha­
nistisch" nicht erklärbar zu sein schienen, immer wieder rückte dabei das 
Verhältnis der Form zu ihrer Umwelt ins Zentrum der Aufmerksamkeit. 

Der Biologe und Philosoph Hans Driesch, als vielleicht bedeutendster 
Vertreter der (neo-)vitalistischen Position, hatte im Jahr 1891 mit seinen 
Experimenten an Seeigeln das Phänomen der Epigenese untersucht und da­
bei festgestellt, dass die Teilung von Eizellen zu einem bestimmten Zeit­
punkt dazu führte, dass sich zwei kleinere Ganzheiten, zwei vollständige 
Organismen entwickelten (vgl. Driesch 1891). Driesch war daher der Mei­
nung, dass es in Organismen etwas geben müsse, dass diese zu ihrer Ge-

3 Dies gilt trotz aller Fortschritte bei der Entschlüsselung des Gengutes, an de­
nen gerade vielmehr deutlich wird, dass die gerraueste Kenntnis des "Materi­
als" (hier also der DNS) nichts über dessen komplexe Bedeutung als Teil 
eines übergreifenden Organismus auszusagen vermag. In dieser Bedeutungs­
frage steht die Forschung weiterhin vor einem verschlossenen Buch und nicht, 
wie bereits Galileo Galilei von dem gesamten Universum behauptete, vor ei­
nem offenen Buch, dessen Sprache nur noch zu entziffern sei (siehe dazu 
Gliederungspunkt 6.3, S. 262-267. 

95 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

stalt, zu ihrer Form führe, auch wenn diese Entwicklung zwischenzeitlich 
unterbrochen werde und der Formungsprozess erneut begonnen werden 
müsse. Der Biologe Jakob von Uexküll war in seinen Untersuchungen zu 
den Umwelten von Tieren ebenfalls zu dem Ergebnis gekommen, dass es 
eine Eigengesetzlichkeit, eine selbst gegebene Regel und einen Plan geben 
müsse, die mechanisch nicht hinreichend zu erklären seien. Von Uexküll 
vertrat die Ansicht, dass lebende Organismen mit ihrer Umgebung nicht 
kausal-mechanisch durch Ursachen und Wirkungen, sondern durch Zeichen 
verbunden seien, die eine Bedeutung für sie haben. Am Beispiel der Zecke 
argumentiert von Uexkuell, dass es einen Plan geben müsse, der die Zecke 
dazu veranlasst, vollkommen blind über Zeiträume von mehreren Jahren4

, 

lediglich mit Wärme- und Geruchsinn (um auf das Signal des Duftes von 
Buttersäure reagieren zu können) und einem allgemeinen Lichtsinn aus­
gestattet, auf einem Ast auf Nahrung zu warten, um sich dann in einem sel­
tenen Moment als Reaktion auf ein bedeutungsvolles Zeichen auf einen 
Säuger fallen zu lassen (vgl. Uexküll 1983: 23ff.). Dieser Plan sei jedoch 
nur innerhalb einer dem Organismus entsprechenden Umwelt angemessen 
und auf aus dieser spezifischen Umwelt kommende Zeichen eingerichtet, 
und so gäbe es nicht die eine, sondernfür jede Art angemessene Umwelten. 

Organismen bilden mit ihren spezifischen Umwelten "Schaltkreise". 
Das Modell des Schaltkreises zeige, so von Uexküll, 

"[ ... ] wie Subjekt und Objekt ineinander eingepasst sind und ein planmäßiges 

Ganzes bilden. [ ... ] Alle Tiersubjekte, die einfachsten wie die vielgestaltigsten, 

sind mit der gleichen Vollkommenheit in ihre Umwelten eingepasst. Dem einfa­
chen Tier entspricht eine einfache Umwelt, dem vielgestaltigen eine ebenso reich­

gegliederte Umwelt" (ebd.: 27). 

So ließe sich selbst das Phänomen der Seeigel-Teilung dahingehend erklä­
ren, dass jeder Organismus derart individuell und einmalig in eine ihm 
ebenso individuell und einmalig spezifische Umwelt integriert ist, dass er 
von dieser auch im Falle einer Unterbrechung der Entwicklung noch die 
notwendigen Informationen - seinem Plan gemäß - für seine Entwicklung 
erhält, dass die Umwelt also sozusagen dem Organismus gerrau jene Bedin­
gungen "liefert", die er für den nächsten Entwicklungsschritt benötigt, ja 
die den nächsten Schritt geradezu erfordert. Mit einem derart neu formu­
lierten Umweltbegriff stellte von Uexküll zugleich das Instinktkonzept der 
Biologie grundlegend in Frage. So fragt er: "Benötigt die Eichel einen In-

4 Von Uexküll gibt einen experimentell gemessenen Hungerzeitraum von 18 
Jahren an (vgl. Uexküll 1983: 29). Allerdings ist anzumerken, ohne dass das 
Beispiel damit seine Aussagekraft einbüßte, dass die moderne Biologie heute 
freilich über ein anderes Verständnis von Zecken verfugt. 

96 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

stinkt, um eme Eiche zu werden [ ... ]?" (ebd.: 65). Wenn man dieses 
verneine und statt des Instinktes einen Naturplan als ordnenden Faktor 
setze, so von Uexküll weiter, so würde man auch im Weben des Spinnen­
netzes oder im Nestbau der Vögel einen solchen Naturplan erkennen (vgl. 
ebd.: 65f.). Insofern sei der Instinkt nicht mehr als"[ ... ] ein Verlegenheits­
erzeugnis, das herhalten muß, wenn man die überindividuellen Naturpläne 
leugnet." Man leugne diese aber nur deshalb, weil"[ ... ] man sich von dem, 
was ein Plan ist, keine rechte Vorstellung bilden kann, da er sicher weder 
Stoffnoch eine Kraft ist" (ebd.: 66).5 

Für Driesch wie für von Uexküll war dieser Plan zwar aristotelisch im 
Organismus zu suchen, doch hatte er mit dem Modell des Schaltkreises be­
reits deutlich gemacht, dass sich dieser Plan nur in enger Verbindung mit 
der je spezifischen Umwelt zu verwirklichen vermag. Offenbar lässt sich 
auf die jeweils individuell spezifische Verklammerung eines Organismus 
mit seiner jeweils individuell spezifischen Umwelt kein allgemeingültiger 
Plan legen, vielmehr muss jeder Organismus in Relation zu der ihm spezifi­
schen Umwelt beurteilt werden, will man ihn zur Gänze verstehen, ohne 
Bedeutendes in der objektivierenden Analyse auszuklammern. Den Orga­
nismus unabhängig von seiner Umwelt zu denken, löst ihn aus allen Bedin­
gungen heraus, die ihn erst zu dem werden lassen, als was er sich dieser 
Analyse stellt. 

Dieses Denken lässt sich auch auf den Menschen übertragen, wenn­
gleich von dem Vitalismuskonzept im eigentlichen Sinne nun mehr abzu­
lassen ist, sollte damit doch in erster Linie der Kontext vorab skizziert 
werden; denn nur vor diesem Hintergrund erschließt sich der Bedeutungs­
gehalt der Plessner'schen Theorie der exzentrischen Positionalität des 
Menschen. Auch die menschliche Form steht mit ihrer je spezifischen Um­
welt in einer unlösbaren Beziehung, die sich gegenüber Objektbegriffen 
verschließt. Ohne den Bezug zur Umwelt ist die menschliche Form nicht; 
den Menschen als Objekt zu denken, verfehlt dessen phänomenalen Cha­
rakter. Die philosophische Anthropologie Helmuth Plessners versucht kon­
sequent, das objektivistische Verständnis vom Menschen zu überwinden, 
den Menschen als Prozessphänomen, als sich ständig neu realisierendes 
Produkt einer Wechselwirkung zu beschreiben, dessen "Plan" sich in der 
Relation zwischen Organismus und Umwelt in jedem Augenblick neu ent-

5 In ganz ähnlicher Weise äußert sich auch Dieter Claessens über Instinkte: 
"Wobei man sich mehr und mehr darüber klar werden muß, daß die Wendung 
,Instinkte' nur eine Verlegenheit gegenüber der Frage darstellt, wie und wo­
her denn Koordinierung im Tier, zwischen Tieren und zwischen Umwelt und 
Tieren entsteht, woher sie kommt" (Claessens 1970: 127, Hervorhebungen im 
Original). 

97 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wirft. Für die vorliegende Arbeit kann aus dieser Konzeption des Menschen 
Bedeutendes gewonnen werden. 

3.2 Zur Untrennbarkeit von Mensch und 
Umwelten- das Menschenbild 
Helmuth Plessners 

Das Denken der philosophischen Anthropologie des beginnenden 20. Jahr­
hundert führte die hermeneutische mit der phänomenologischen Denktra­
dition zusammen. Der Ansatz, das "Wesen" des Menschen erkennen 
(Phänomenologie) zu wollen, dieses Wesen aber relationistisch als Bedeu­
tung, eingewoben in einen Entstehungszusammenhang, der sich nur zirkulär 
erschließt (Hermeneutik), zu verstehen, führte Helmuth Plessner zu einer 
umfassenden Theorie der besonderen Seinsform des Menschen. Mit seinem 
Ansatz glaubte Plessner, die Problematik überwinden zu können, die sich 
ihm als die unüberwindbar scheinende Spaltung zwischen jenen Theoreti­
kern darstellte, die meinten, das "Wesen" des Menschen abschließend "me­
chanistisch" bestimmen zu können, und jenen, die hingegen die Ansicht 
vertraten, dass hierzu immer die Annahme eines nicht mechanistisch er­
klärbaren Entelechie-Faktors benötigt werde. Weder die mechanistische 
noch die vitalistische Position schienen Plessner geeignet, die Frage nach 
den Bedingungen des Lebendigen zu beantworten, er sah die Lösung in der 
Vermittlung beider Positionen: Der Mensch, der im Mittelpunkt seines Inte­
resses stand, ist ein vermitteltes Wesen, dessen Bedingungen weder sub­
stanziell, also mechanisch, noch durch eine zusätzliche "Komponente" 
(Entelechie), erklärt werden könnten. Der Mensch ist nicht getrennt von 
seiner Umwelt (Umwelt hier i.S. von Uexkülls) zu denken, er steht zu ihr in 
einem prozessualen Verhältnis, aus dem er selbst erst hervorgeht. 

Die Form des Menschen ist von seiner Substanz, wie von seiner Um­
welt, nicht zu trennen: Form, Substanz und Umwelt realisieren sich erst im 
Vollzug. Die menschliche Form ist das Produkt eines Prozesses der Grenz­
realisierung, so Plessner. Der Mensch ist in der Ambiguität gefangen, ei­
nerseits ein Leib zu sein und andererseits einen Leib zu haben, und ist daher 
weder allein als Körper, noch als Seele, sondern gegen diesen Unterschied 
indifferent zu verstehen (vgl. Plessner 1981: 64). Subjekt und Objekt stehen 
einander nicht gegenüber, sondern sind Bedingung der prozessualen Reali­
sierung der Grenze. Subjekt, Objekt und Grenze machen die Form, die 
Aufmerksamkeit ist daher auf die Bestimmung der Grenze zu legen. Statt 
zwischen Wirkungseinheit und Ganzheit nur negativ zu unterscheiden, wie 
es Mechanisten und Vitalisten täten, wäre, so Plessner, die Grenze positiv 

98 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

aufzuweisen, welche überschritten werden müsse, damit eine Gestalt die 
spezifischen Prädikate von Ganzheit zeige, denn: Das Überschreiten der 
Grenze ist die Bedingung der Form des Lebendigen (vgl. ebd.: 146). Le­
bendige Körper weisen "erscheinungsmäßig" eine "prinzipiell divergente 
Außerr-Innenbeziehung als gegenständliche Bestimmtheit" auf, daher 
kommt es bei der Bestimmung der Form des Lebendigen auf das Verhältnis 
des begrenzten Körpers zu seiner Grenze an (vgl. ebd.: 149). Dabei, so 
Plessner weiter, sind zwei Fälle denkbar: Für unbelebte Körper ist die Gren­
ze nur das "[ ... ] virtuelle Zwischen dem Körper und den anstoßenden 
Medien[ ... ]", während bei lebenden Körpern die Grenze reell dem Körper 
angehört, die"[ ... ] von sich aus das durch sie begrenzte Gebilde als solches 
von dem Anderen als Anderem prinzipiell unterscheidet" (ebd.: 154). 

Die Probleme, vor die sich alle Philosophen bei der Frage nach dem 
Vitalen gestellt sahen, sieht Plessner aufgehoben, indem er den Unterschied 
zwischen Anorganischem und Lebendigem als keinen für sich, "[ ... ] son­
dern nur in seinen Konsequenzen oder seiner Erscheinung[ ... ]" (ebd.: 158. 
Im Original kursiv) erfahrbaren Unterschied bezeichnet. Die Form kommt 
nicht als Eigenschaft zur Substanz, sondern in deren dynamischer Abgren­
zung von Innen und Außen, in der Realisierung der Grenze der Form ge­
genüber der Umwelt zustande. Das Lebewesen steht im Doppelaspekt der 
nicht ineinander überführbaren Richtungsgegensätze nach innen und nach 
außen (vgl. ebd.: 187). Das Problem der Ganzheit (bzw. der Form) könne 
daher auch niemals kausalanalytisch gelöst werden, weil die besondere Ei­
genschaft der Ganzheit gerade sei, dass ihr fehlt, was erscheinen könnte, je­
ner "[ ... ] in der oder jener Gegebenheitsweise faßbare Kern" (ebd.: 173). 
Die Kategorien der Ganzheiten, Plessner spricht synonym auch von Moda­
len, sind logisch nicht zu begründen, weil sie nicht aus dem Sachverhalt der 
Grenzrealisierung, sondern aus dem Gesichtspunkt ihrer Realisierung ab­
geleitet werden. Die Form, die in eine Umwelt eingebunden ist, lässt sich 
demnach von dieser nur unter spezifischen Gesichtspunkten abgrenzen, 
wobei dem Prozessualen die zentrale Bedeutung zukommt. Die Form vari­
iert, je nach dem Gesichtspunkt, unter dem sie sich selbst realisiert. Ent­
sprechend variiert das, was als Mensch bezeichnet wird, unaufhörlich, je 
nach der jeweiligen Umwelt, von der er sich abgrenzt. Drei Formen solcher 
Umwelten des Menschen hebt Plessner gesondert hervor. 

Außen-, Innen- und Mitwelt 

Die Welt, so Plessner, ist dem Menschen in dreierlei Hinsicht gegeben: Als 
Außen-, Innen- und Mitwelt. Der Mensch ist also nicht lediglich in eine 
Umwelt, sondern immer schon in drei grundlegend verschiedene "Umwelt-

99 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

weisen" eingebunden. In jeder dieser drei Sphären hat es der Mensch "[ ... ] 
mit Sachen zu tun, die als eigene Wirklichkeit, als in sich stehendes Sein, 
ihm gegenübertreten. Alles ihm Gegebene nimmt sich deshalb fragmenta­
risch aus, erscheint als Ausschnitt, als Ansicht, weil es im Licht der Sphäre, 
d.h. vor dem Hintergrund eines Ganzen steht" (ebd.: 366). 

Die Außenwelt (Umwelt) stellt ein Kontinuum der Leere oder der 
räumlichen Ausdehnung dar, in die sich der Organismus eingliedert. Diese 
Eingliederung ist jedoch nicht als in einem Umfeld geschehend zu denken, 
sondern je schon als unaufhebbarer Doppelaspekt seiner Existenz als Kör­
per (als Ding unter Dingen) und Leib (als absolute Mitte einer Sphäre) zu 
verstehen. Diese doppelte Perspektive von Körper und Leib findet sich auch 
in der Innenwelt wieder: "In der Distanz zu ihm selber ist sich das Lebewe­
sen als Innenwelt gegeben" (ebd.: 368). Innen und Außen bedingen sich ge­
genseitig, wobei auch auf die Welt der Körperdinge streng genommen der 
Terminus Außen gar nicht anzuwenden wäre, weil ja die so genannte Au­
ßenwelt nur das zur Welt gewordene und in sie eingegliederte Umfeld, die 
Umwelt (i.S. v. Uexkülls) ist, so Plessner sinngemäß an gleicher Stelle. 

Überboten werden Außen- und Innenwelt von der Mitwelt, die als ei­
gene Seinsschicht nicht auf Körper und Seele zurückführbar ist. Dem 
Menschen als exzentrisch positioniertem Wesen ist die Mitwelt immer real 
gegeben, er muss sie nicht erst als solche wahrnehmen. In der Mitwelt er­
kennt sich der Einzelne, die Mitwelt ist "[ ... ] die vom Menschen als Sphäre 
anderer Menschen erfaßte Form der eigenen Person. Man muß infolgedes­
sen sagen, daß durch die exzentrische Positionsform die Mitwelt gebildet 
und zugleich ihre Realität gewährleistet wird" ( ebd.: 375). Und weiter heißt 
es bei Plessner: "Die Mitwelt umgibt nicht die Person [ ... ]. Aber die 
Mitwelt erfüllt auch nicht die Person [ ... ]. Die Mitwelt trägt die Person, 
indem sie zugleich von ihr getragen und gebildet wird" (ebd.: 376, im 
Original mit Hervorhebungen).6 Die Sphäre des "Wir" bezeichnet er daher 
als "Sphäre des Geistes", sie sei die Voraussetzung für Natur und Seele: 

6 Zur gleichen Zeit hatte neben Plessner auch George Herbert Mead (vgl. bspw. 

100 

Mead 1980: 177-271) die Wir-Sphäre in ganz ähnlicher Weise charakterisiert: 
Für Mead ist Identität (im weiteren Sinne auch Bewusstsein) ebenfalls als 
Prozess zu denken, als permanentes Wechselspiel von "Mich" (als Summe der 
durch Rollenübernahme erworbenen Elemente) und "Ich" (als impulsiv aus 
dem "Unbewussten" auftauchende Reaktion auf die Haltung anderer). Die 
"Mitwelt" geht (auch) bei Mead jedem gegenstandsbezogenen Bewusstsein 
voraus, dies könne auch gar nicht anders sein: "Korrekter können wir sagen, 
daß die Erfahrung in ihrer ursprünglichen Form reflexiv wurde aufgrund der 
Anerkennung der Identität der anderen, und daß sich erst allmählich eine re­
flexive Erfahrung von Dingen als rein physikalischer Natur ausdifferenzierte" 
(Mead 1987: 231). Meines Wissens geht Plessner jedoch an keiner Stelle sei­
nes Werkes direkt auf die Arbeiten Meads ein, doch kann man wohl ohnehin 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

"Geist ist nicht als Subjektivität oder Bewußtsein oder Intellekt, sondern als 
Wirsphäre die Voraussetzung der Konstitution einer Wirklichkeit, die wiederum 
nur dann Wirklichkeit darstellt und ausmacht, wenn sie auch unabhängig von den 
Prinzipien ihrer Konstitution in einem Bewußtseinsaspekt für sich konstituiert 
bleibt" (ebd.: 378). 

Damit läuft Plessners "Biosophie" auf eine Soziologie zu, wobei jedoch die 
Mitwelt bzw. das Soziale gerade nicht als "soziale Umgebung" gefasst, 
sondern als Weltverhältnis begriffen wird, das erst vom Menschen hervor­
gebracht wird und welches den Menschen und seine Umwelt hervorbringt 
(vgl. Eßbach 1994: 28). Dieses Weltverhältnis unterläuft die Unterschei­
dung von Subjekt und Objekt, die "Sphäre des Geistes" lässt sich nur als 
"subjektiv-objektiv neutral" bestimmen (vgl. Plessner 1981: 378f). 

Drei "anthropologische Grundgesetze" 

Die in den "Stufen" formulierten drei "anthropologischen Grundgesetze", 
die im Folgenden in aller Kürze erörtert werden, heben die Eingebundenheit 
des Menschen in die ihn selbst erst hervorbringende(n) Umwelt(en) weiter 
hervor. Es ist dies zunächst das Gesetz der "natürlichen Künstlichkeit", 
dann das Gesetz der "vermittelten Unmittelbarkeit" (Immanenz und Ex­
pressivität) und schließlich das Gesetz des "utopischen Standorts" (Nichtig­
keit und Transzendenz).7 Mit ihnen verdeutlicht Plessner, dass "der 
Mensch" sich mit seinem ganzen Sein auf Umwelt aus-, und Umwelt für 
sich einrichtet, seine ganze Konstitution auf diese Wechselbeziehung und 
entsprechend auf die Wahrnehmung von Umweltveränderungen ein- und 
ausgerichtet ist, während zugleich Umwelt wie ein eigenständiger "Akteur" 
den Menschen auf sich ausrichtet, ihn erst konstituiert. 

mit Blick auf diese Themenstellung mit Recht von einem "Diskursiven Feld" 
sprechen, das zu dieser Zeit zahlreiche andere Autoren ebenfalls beschäftigte. 
Plessner äußert sich in dem Vorwort zur zweiten Auflage der "Stufen" im 
Jahr 1965 zu den "überraschenden Übereinstimmungen" etwa mit den frühen 
Arbeiten Jean-Paul Sartres, mit dem Werk Maurice Merleau-Pontys, aber 
auch mit den "entsprechenden Stellen" bei Hege!, die ihm damals noch nicht 
bekannt gewesen wären, mit den Worten: "Konvergenzen beruhen nicht im­
mer auf Einfluß. Es wird in der Welt mehr gedacht, als man denkt" (Pleßner 
1965: XXIII). 

7 V gl. hierzu und zum Folgenden auch Arlt 2001: 12lff. 

101 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Das "Gesetz der natürlichen Künstlichkeit" 
Mit dem "Gesetz der natürlichen Künstlichkeit" benennt Plessner den sich 
aus der exzentrischen Positionierung ergebenden Zusammenhang, dass sich 
der Mensch erst zu dem machen muss, was er schon ist (vgl. Plessner 1981: 
383). Nur im Prozess, im Vollzug, in der Realisierung der Grenze wird der 
Mensch, was er ist. "Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, ort­
los, zeitlos im Nichts stehend, konstitutiv heimatlos, muß er ,etwas werden' 
und sich das Gleichgewicht schaffen" ( ebd.: 385). Dies gelingt ihm nur mit 
Hilfe außematürlicher, von ihm erschaffener Dinge. Bedingung dafür, dass 
diese Dinge stabilisierend wirken können, sei jedoch, dass sie sich vom 
Prozess ihrer Entstehung lösen und ein Eigengewicht erlangen, anders wäre 
die Existenz in dieser "zweiten Natur" nicht erreichbar. In diesem Bedürfnis 
nach Kompensation der Hälftenhaftigkeit, der Stabilisierung der Exzentri­
zität des eigenen Wesens, liege "[ ... ] das Movens für alle spezifisch 
menschliche, d.h. auf Irreales gerichtete und mit künstlichen Mitteln 
arbeitende Tätigkeit, der letzte Grund für das Werkzeug und dasjenige, dem 
es dient: die Kultur" (ebd.: 385). Der Mensch sei daher "von Natur aus 
künstlich", so Plessner. Die Erfindungen, die vom Menschen geschaffenen 
Dinge, sind jedoch keine Schöpfungen aus dem Nichts. Der Mensch erfindet 
nichts, was er nicht entdeckt (vgl. ebd.: 395). Alle Vergegenständlichungen 
sind, um mit Georg Simmel zu sprechen, in ständiger Wechselwirkung mit 
der Umwelt situativ und bei Gelegenheit entstanden. Seine Erfindungen 
ent-decken ihm einen Sinnzusammenhang, der schon vor dem Werkzeug da 
war, in einem "glücklichen Griff' (vgl. ebd.: 397); man könnte auch sagen, 
seine Umwelt, der "Geist der Mitwelt" ent-deckt ihm diese Sinnzusammen­
hänge, die in ihr gemäß den Bedürfnissen des Menschen angelegt sind. 

Das "Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit" 
Mit dem "Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit" definiert Plessner Kul­
tur als das Ergebnis notwendig produktiven Handeins des exzentrisch posi­
tionierten Menschen. Weil er in seiner Existenz immer unvollständig nach 
seiner zweiten Hälfte sucht, steht der Mensch über sich und arbeitet sich in 
rastlosem Tun ab, während er sich selbst in der Wirsphäre erfährt. Künst­
lichkeit bzw. Kultur ist ihm natürlich, weil sie das Mittel ist, mit sich und 
der Welt ins Gleichgewicht zu kommen, sich bzw. seine Grenze zu stabili­
sieren (vgl. ebd.: 396). Kultur ist ihm Mittel und Ergebnis zugleich. Wie der 
Mensch nur Mensch ist, wenn er sich zu diesem macht, er erst über die 
"kultürliche Vermittlung" zu dem wird, was er schon ist, so ist die Produk­
tivität "[ ... ] nur die Gelegenheit, bei welcher die Erfindung Ereignis wird 
und Gestalt gewinnt" (ebd.: 397). Plessner spricht von der Korrelativität 
von Mensch und Welt, die auf die Identität von Positionsform und Struktur 

102 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

der dinglichen Realität zurückweise. Es gäbe für den Menschen kein Sein, 
das nicht exzentrisch vermittelt ist. Der Mensch kann deshalb nur erfinden, 
was er entdeckt. So komme es zu dem "glücklichen Griff' in der Begeg­
nung zwischen dem Menschen und den Dingen nicht deshalb, weil der 
Mensch schöpferisch tätig ist, sondern weil er stets nach etwas sucht, das er 
in Wahrheit schon gefunden hat: "Es wiederholt sich hier das [ ... ]Verhält­
nis der Korrelativität des apriorischen und des aposteriorischen Elementes, 
wie es die Situation des Lebewesens oder die Anpassung an die Umgebung 
allgemein beherrscht, ja geradezu ausmacht [ ... ]" ( ebd: 397). 

Das Gesetz der vermittelten Unmittelbarkeit hebt darüber hinaus den 
Ausdruckscharakter des menschlichen Tuns hervor. Das Werkzeug, so war 
bereits gesagt, kann nicht erfunden, es kann nur entdeckt werden. Ohne eine 
Verwendungsmöglichkeit wäre der Hammer nicht erfunden, doch war der 
Tatbestand der Nützlichkeit des Hammers gegeben, als der Mensch diesen 
ent-deckte. Der Mensch suche nach der Form, die für einen Tatbestand ge­
funden werden muss, weshalb der schöpferische Griff eine Ausdrucksleis­
tung sei. Der Tatbestand wird als Inhalt in eine Form gedrückt, durch die er 
aus allem anderen herausgedrückt wird, sich abhebt. Dies gelte auch für 
das psychische Ausdrucksbedürfnis, das seinen Grund wohl in der Tendenz 
habe, "[ ... ] das Flüchtige des Lebens durch Gestaltung aufzubewahren und 
es übersichtlich zu machen" (ebd.: 399). Ausdruck stiftet demzufolge Über­
sicht, er stabilisiert, indem er formt. 

Die Expressivität als "Ausdrücklichkeit menschlicher Lebensäußerun­
gen" (vgl. ebd.: 399) folge notwendigerweise aus der exzentrischen Positio­
nalität, weil diese das Lebenssubjekt in eine Lage versetze, in der es mit 
allem in indirekt-direkter Beziehung stehe. "Eine indirekt-direkte Beziehung 
soll diejenige Form der Verknüpfung heißen, in welcher das vermittelnde 
Zwischenglied notwendig ist, um die Unmittelbarkeit der Verbindung her­
zustellen bzw. zu gewährleisten" (ebd.: 400). Die Beziehung des Menschen 
zu anderen Dingen ist eine indirekte, weil er im Zentrum seines Stehens 
steht. Er kann diese Beziehungen nur vermittelt erleben, und dennoch lebt er 
sie als direkte, unmittelbare Beziehung. Er weiß um die Indirektheit seiner 
Beziehung, steht aber nur in einer Beziehung zu den Dingen, die den 
Charakter der vermittelten Unmittelbarkeit, der indirekten Direktheit, eben 
der Gleichzeitigkeit habe. Er lebe in einem Umfeld von W eltcharakter: 
Dinge erscheinen ihm in ihrer Gegebenheit von ihrer Gegebenheit ablösbar 
und sind im oben beschriebenen Sinne doch nur als Ausdruck von und 
durch den Menschen als solche erfassbar. In Form von Wissen über das 
bzw. als Ausdruck von dem Objekt tritt die Vermittlung stets zwischen 
Subjekt und Objekt und tilgt dabei "[ ... ] im Vollzug [ ... ] den Menschen, als 
das hinter sich stehende vermittelnde Subjekt, es vergisst sich (er vergisst 
sich nicht!)- und die naive Direktheit mit der ganzen Evidenz, die Sache an 

103 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sich gepackt zu haben, kommt zustande" (ebd.: 404). Die Exzentrizität 
vergisst sich im Vollzug des Wissens, der Vermittlung, des Ausdrucks, und 
doch wird die mittelbare Umwelt nur exzentrisch erfasst. Das Wissen fasst 
die "Realität in der Erscheinung, das Phänomen der Wirklichkeit" (ebd.: 
405). Diese Erscheinung verhüllt, indem sie enthüllt8

, sie zeigt an, ohne sich 
selbst preiszugeben. "In solcher verdeckenden Offenbarung liegt das 
Spezifische des in der Erscheinung selbst Daseienden, des Verborgenen, 
des Für-sich- und An-Sich-Seienden" (ebd.: 405). 

Der Mensch erfährt Umwelt, die er selbst erst vor sich hinstellt, die er 
entäußert, vergegenständlicht, und entdeckt dann in ihr den "vitalistischen 
Plan", wie er selbst sich ihr gegenüber zu verhalten habe, obwohl sie nicht 
ist, was sie zu sein scheint. Mensch und Umwelt stehen derart in einem sich 
stets verbergenden Kommunikationsverhältnis zueinander, Objektivitäts­
charakter dagegen erlangen Erscheinungen überhaupt erst durch diese Ver­
mittelte-Unmittelbarkeit. Nur in diesem vermittelt-unmittelbaren Sinne tritt 
ein Subjekt einem Objekt gegenüber; alle wesentlichen diesem Objektivi­
tätscharakter der vergegenständlichten Form zugrunde liegenden Abstim­
mungsleistungen bleiben dagegen verborgen. 

Das "Gesetz des utopischen Standorts 
(Nichtigkeit und Transzendenz)" 
In dieser Beziehung der vermittelten Unmittelbarkeit liegt auch der Grund 
aller Geschichte, aller Expressivität, dem dritten "anthropologischen Grund­
gesetz". Expressivität ist stets nur als inadäquater Versuch der Äußerung 
innerster Lebensregungen zu verstehen, von vomherein zum Scheitern ver­
urteilt, niemals zur Formung, zum Ausdruck der wahrhaftigen Lebenstiefe 
im Stande. Doch wird diese Unerfüllbarkeit nicht zum Verhängnis, zur 
Tragik, weil der vermittelten Unmittelbarkeit des Ausdrucks bereits ein 
"Kompromiss mit der Realität" immer schon vorausgegangen ist. Wirklich­
keit ist dem Subjekt schon unterworfen,"[ ... ] durch seine Beobachtungen, 
Erfahrungen und Berechnungen gefügig gemachte Wirklichkeit" (ebd.: 
413); deshalb fängt die indirekt-direkte Beziehung zwischen Subjekt und 
Objekt den inadäquaten Ausdruck auf (ebd.: 411): Der Gegenstand "[ ... ] 
entspricht für sich der Struktur des Bewusstseins von ihm." (ebd.: 414). 

Jede Lebensregung als Tat, Sage oder Mimus bringt ihre Intention, ih­
ren Inhalt in eine Form, zum Ausdruck; wieder sind Inhalt und Form nicht 
voneinander zu trennen, die Form ergibt sich in der Realisierung der In-

8 In seiner Arbeit "Produktive Arbeit, destruktive Arbeit" definiert Lars 
Clausen das Ritual derart: "Das Ritual zeigt stets, was es verbirgt" (1988: 97). 
So zeigt sich die ganze Umwelt als rituell aufgeladen, als des Menschen 
eigenes "Produkt", dessen Entstehungsprozess ihm doch verborgen bleibt, das 
aber dennoch stets adäquates Handeln evoziert. 

104 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

tention. Nur kann keine Äußerung tatsächlich adäquat sein, ihren Inhalt 
angemessen zum Ausdruck bringen, da die Intention nur vermittelt kommu­
niziert werden kann, sich die Intention jedoch stets mittels der Form, mittels 
des Ausdrucks verfälscht, und "[ ... ] da das Streben nicht aufhört und nach 
Realisierung verlangt, kann ihm das Gewordene als Formgewordenes nicht 
genügen. Der Mensch muß sich erneut ans Werk machen" (ebd.: 416). In 
dieser Variation des Ausdrucks, der Expressivität lässt der Mensch eine 
Geschichte hinter sich zurück. Die Expressivität ist der Grund für den 
historischen Charakter seiner Existenz, sie ist ihr Motor (vgl. ebd.: 416f.). 

3.3 Zwischenfazit 

Das Bild von der menschlichen Form, das Plessner vor dem Hintergrund 
der die gesamte okzidentale Philosophiegeschichte begleitenden Debatte 
um Vitalismus und Mechanismus zeichnet, kommt gänzlich ohne einen ra­
tional planenden Akteur aus. Der von ihm charakterisierte Mensch richtet 
sich nicht rational in einer" Natur" ein, macht sich diese nicht zu einem klar 
definierten Objekt und ist entsprechend nicht unvorhergesehenen Aktionen 
aus "der Natur" ausgesetzt. Alle Umweltformen sind sein ureigenes Pro­
dukt, so wie er selbst Produkt dieser Umweltformen ist und entsprechend ist 
er in all seinem Sein immer in diese Wechselbeziehung eingepasst, oder 
aber er vergeht- dann allerdings auch, ohne Umwelt resp. Natur dafür ver­
antwortlich zu machen. Umwelt und Mensch bilden zusammengenommen 
eine Einheit, beide Seiten bringen einander zu gleichen Anteilen hervor. 

Nun können erste Anhaltspunkte für die weiteren Überlegungen be­
nannt werden. Obgleich alle diskutierten Formen, also Katastrophe, Ge­
sellschaft, Umwelt und Mensch, sich einer klaren substantialisierenden Be­
stimmung entziehen, konnten sie doch derart konstruiert werden, dass der 
durch die Begriffe markierte Gehalt in Annäherung angezeigt wird, so wie 
er sich dieser Untersuchung als Problem stellt. Damit ist der Zirkel nicht 
durchbrachen, dass etwas zum Gegenstand der Untersuchung gemacht 
wird, von dem ein Verständnis längst schon vorliegt. Und doch vermeidet 
diese Herangehensweise einen Positivismus derart, dass sie den Bedeu­
tungsüberschuss, den jeder der diskutierten Begriffe trägt, der sich einem 
jeden Beobachter unterschiedlich anzeigt, nicht aus den Überlegungen aus­
grenzt, sondern vielmehr von vornherein die in alle Richtungen verweisen­
de Offenheit der Formen betont. Als Kritik verstanden, wird gerade nicht 
vergessen, dass die Begriffe mehr bedeuten als das, was sich der wissen­
schaftlichen Untersuchung als fügig erweist. Nicht an das sich unmittelbar 
Anzeigende wurde angeschlossen, wohl aber daran, dass die Untersuchung 

105 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nur deshalb im wissenschaftlichen Diskurs einen Platz einzunehmen ver­
mag, weil die besprochenen Phänomene offenbar etwas bedeuten, sich ihre 
Bedeutung, freilich noch sehr allgemein, eingrenzen lässt, ohne sie damit 
doch bereits positivistisch zu reduzieren, zu verdinglichen, ihre Grenzen 
abschließend exakt zu bestimmen. Begriffe sind also nicht bedeutungslos, 
sie zeigen Bedeutung an, sie befähigen zum Begreifen der Welt. Zum 
Erkennen der Welt befähigen sie jedoch offenbar nicht, davon zeugt das 
Schwinden der wissenschaftlichen Objekte bzw. ihrer Begriffe und das um­
fassende Versagen des exakten naturalistischen Denkens, die Katastrophe 
adäquat zu begreifen, noch ihrer falsifizierenden Kraft, ihrer Fähigkeit zum 
Ent-setzen etwas entgegen-setzen zu können. Das Dilemma, entweder auf 
Objektkategorien zurückgreifen zu müssen oder aber Wissenschaft selbst zu 
destruieren und damit handlungsunfähig zu werden, wird also zunächst 
derart aufgelöst, dass die tradierten Begriffe beibehalten, dass sie nun aber 
als über sich hinausverweisend und dynamisch gedacht und damit in ihrem 
Erscheinen als Bedeutungsträger genommen werden. 

Die prozessuale Betrachtung der Katastrophe ließ derart bereits Bedeu­
tendes zu Tage treten, dass ihre "Ursachen" im Sozialen zu suchen sind, in 
der Bildung von Alltagsrautirren etwa. Die Betonung des Dynamischen und 
sich einer analytischen Beobachtung Entziehenden an Gesellschaften wies 
auf die Möglichkeit falscher Schlussfolgerungen einer reduktionistischen 
Konzeptualisierung hin, die nicht zwischen jeweils spezifischen Form­
Umwelt-Relationen differenziert. Die Forderung Jakob von Uexkülls, Hans 
Drieschs und Helmuth Plessners, Umwelt nicht als Objekt, sondern allein 
relational in Bezug auf die von ihr sich abgrenzende Form zu denken, 
machte sogleich deutlich, dass die menschliche Form in jedem Augenblick 
und stets relational zu ihrer Umwelt ein neues Ganzes bildet, das erst die 
spezifische Umwelt determiniert. Bedeutend sind alle besprochenen For­
men, nur daher sind sie durch einen Beobachter markiert. Was genau sie 
aber bedeuten, scheint nicht in dem, was sich zeigt, ergründbar. Ihre Be­
deutung zu verstehen, so lässt sich daraus folgern, bedarf es eines umfas­
senden Einbezugs der Bedingungen, durch die sie für einen Beobachter zu 
einer Bedeutung gelangten. 

Katastrophen bedeuten etwas für Organismen, so wie die menschliche 
Form und die Form der Gesellschaft einem Beobachter etwas bedeuten. 
Katastrophen zeigen nach der obigen Annäherung an, dass diese Formen 
bzw. Systeme, oder eben einfach Menschen oder Gesellschaften, nicht resi­
lient genug gewesen sind, mit den rapiden und radikalen Umweltverände­
rungen umzugehen, sie das System ihrer Erwartungszusammenhänge nicht 
haben flexibel genug den veränderten Bedingungen anpassen können und 
schließlich die Form ihre Grenze verlor. Unter Hinzunahme der Hypothese, 
dass Katastrophenphänomene tatsächlich zunehmen, dass Atom-, Bio- und 

106 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MENSCHEN IN UMWEL TEN 

Chemiewaffen ebenso wie Elektrosmog, BSE, Vogelgrippe, SARS, AIDS 
und andere Epidemien den Menschen heute mehr bedrohen als je zuvor, 
und angenommen, die Klimakatastrophe ist ein realistisches Szenario, so 
scheint die Fähigkeit, in jedem Augenblick auf mögliche Gefahren mehr 
oder weniger eingerichtet zu sein, dem "zivilisierten" Menschen zuneh­
mend abhanden zu kommen, werden - anders herum gesagt - diese Fähig­
keiten immer häufiger und immer umfassender falsifiziert. 

Diese Entwicklung ist bedeutend, sonst erführe sie keinerlei wissen­
schaftliche Aufmerksamkeit. Während sich aber der Mensch bemüht, "den­
kend" bzw. rational-analytisch seine Fähigkeiten zu verbessern, mit Risiken 
umzugehen, während er immer umfassender auf Spezialisten, Methoden 
und Technik setzt, steigt die statistisch angezeigte Katastrophenwahr­
scheinlichkeit ungebremst, vielmehr exponentiell an. Die Falsifikation in­
strumentell-rationaler Methoden führt dabei jedoch nicht (mehr) zu deren 
Infragestellung, vielmehr scheint es, als koppelten Gesellschaften ihre ge­
samte Organisation unabhängig (oder gar durch diese noch beschleunigt) 
von den negativen Rückkoppelungen immer enger auf technisch-analyti­
sche, rationale Verfahren der Problemlösung. Sie verlassen sich auf dieses 
eine ganz spezifische Verfahren, ohne mehr Alternativen in den Blick zu 
nehmen, noch überhaupt solche denken zu können. Immer mehr Probleme 
werden aus dem Alltag verwiesen und dieser einen technisch-analytischen 
Verfahrensweise überantwortet, obwohl mit dieser Verfahrensweise viel­
leicht bereits eine kritische Schwelle überschritten ist, von der an sie mehr 
Probleme produziert, als sie zu bewältigen vermag. Die Alltagsbildung wird 
trotzeinsetzender Nebenwirkungen immer umfassender. 

Nun ist die Alltagsbildung, wie oben behauptet wurde, ein allgemeines 
Phänomen, das nicht erst die Modeme kennt, das aber doch offenbar nie zu 
so dramatischen Bedrohungen der gesamten Gattung geführt hat, wie jenen, 
vor die sich moderne Gesellschaften gestellt sehen. Es müssen also in der 
Modeme besondere Bedingungen den Prozess der Alltagsbildung verschärft 
haben; und es müssen die längste Zeit der Menschheitsentwicklung andere 
Weisen der Problemlösung genutzt worden sein, die dem Prozess der Alt­
tagsbildung ausgleichend entgegenwirkten. Um herleiten zu können, wie 
trotz stets laufender Prozesse der Alltagsbildung, also des Ausblendens von 
Komplexität, komplexe Gesellschaften möglich wurden, um Antworten auf 
die Frage zu finden, die den "normalen" Prozess der Alltagsbildung haben 
zu einer globalen Bedrohung werden lassen, ist nun ganz grundlegend der 
Prozess der Menschwerdung in Gesellschaft und Umwelt zu untersuchen. 

Zunächst sind dazu noch erweiternde Klärungen vorzunehmen, welcher 
Art von Kategorien sich diese Arbeit bedient bzw. in welcher Weise sie­
wie oben bereits auf die Begriffe "Katastrophe", "Mensch" und "Gesell­
schaft" - auch im Folgenden auf grundlegende, tradierte Begrifflichkeiten 

107 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zwar zurückgreift, die sie jedoch nicht auf Objektbegriffe reduziert, sondern 
die sie als Anzeige, als Symbol für etwas Bedeutendes nimmt. Nun kann im 
Rahmen dieser Arbeit allerdings nicht mehr jede Kategorie einzeln umfas­
send hergeleitet werden, weshalb zunächst exemplarisch für die dann fol­
genden Überlegungen fundamentale anthropologische Kategorien "symme­
trisiert" werden, indem ihnen ihr naturalisierender Charakter genommen 
und ihre Historizität und ihr insgesamt unbestimmter Charakter, ihr unabge­
schlossener Bedeutungsgehalt also, zurück verliehen wird. Die Arbeit fragt 
nach Grundlagen einer Katastrophensoziologie und in diesem Sinne ist auch 
der anschließende Gliederungspunkt zu lesen: Es geht auch darum, die 
Anthropologie insgesamt- im Rahmen der hier gegebenen Möglichkeiten­
anzuschließen an die soziologische Katastrophendiskussion. Es wird ange­
nommen, dass eine Katastrophentheorie, die die Geschichte des Menschen 
vergisst, nur katastrophenbeschleunigend wirken kann, dass dagegen seine 
ganze Geschichte wieder einzubeziehen, den Katastrophenprozess bis auf 
das Niveau des "normalen Scheiterns" zu verlangsamen, zu "entschleu­
nigen" vermag. Die Historizität des Menschen aber lässt sich nur dann 
begreifen, wenn er nicht ontologisch gesetzt, sondern als Phänomen, das 
sich ständig in Wechselwirkung mit seiner Umwelt neu hervorbringt und 
das ständig neu hervorgebracht wird, gedacht wird. Noch bevor also tat­
sächlich von "dem Menschen" gesprochen wird, ist immer schon die 
Eingebundenheit aller (organischen) Formen in ihre Umwelten hervorzu­
heben, um einem mechanistischen bzw. ontologisch-essentialistischen Re­
duktionismus vorzubeugen. 

108 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Zur Vorgeschichte des Menschen -

Ansätze zu einer 

symmetrischen Anthropologie 

Nichts ist in dieser Welt beobachtbar, was nicht durch den Beobachter 
selbst erst seine Form erhält. Der Mensch nimmt Welt immer erst wahr, 
während er selbst sie schon formt. Die Vermittlung tritt stets zwischen das 
Subjekt und das Wissen über ein vermeintliches Objekt. So kann der 
Mensch nicht eimnal sich selbst "objektiv" begreifen, schon da er nicht 
festgestellt, sondern exzentrisch positioniert und also stets erst im Werden 
ist. Und doch verfügt er durch den "glücklichen Griff', der "Korrelativität 
des apriorischen und des aposteriorischen Elements" (vgl. Plessner 1981: 
397), über die Mittel, mit seiner Umwelt gerade so zu kommunizieren, dass 
ihm die Aufrechterhaltung seiner Grenze - vorab allen Bewusstseins davon 
- gelingt. Alle Formen, die der Mensch im Akt der Beobachtung schöpft, 
haben insofern Bedeutung, als dass sie diese Leistung der Grenzerhaltung, 
der Unterscheidung des Menschen von seiner Umwelt, immer schon er­
bracht haben, ohne dass aber diese Bedeutung, ihr "Sinn" sich ihm jemals 
vollständig zeigte, Sinn bleibt stets vermittelt unmittelbar. Lediglich als 
gelungene Aufrechterhaltung seiner Grenze offenbart sich ihm diese Be­
deutung. 

Bevor nun der Prozess der Genese der menschlichen Form und an­
schließend von Gruppen jeweils in Umwelten beschrieben werden kann, 
sind vor dem Hintergrund dieses Menschenbildes im weitesten Sinne logi­
sche Probleme anzusprechen. Dann ist es notwendig, einige anthropologi­
sche Vorannahmen zu besprechen, die den anschließenden Überlegungen 
zu entscheidenden Etappen im Prozess der Menschwerdung residual, weil 
nicht zur Gänze soziologisch herleitbar, zugrunde gelegt werden. Anschlie-

109 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ßend kann dann anthropologisch der Prozess der Menschwerdung skizziert 
werden, um zu zeigen, dass dieser Prozess ein Prozess der kleinen Schritte 
ist, ein Prozess, in dem das Scheitern normal (und "heilsam") ist, wo sich 
ständig alle Formen neu organisieren, während sich langfristig immer hö­
here und komplexere Ordnungen aufbauen. Diese so entstehende Ordnung 
ist multistabil, weil sie sich andauernd auf sich wandelnde Umweltbedin­
gungen neu einstellt, ohne doch dabei ständig gänzlich von neuem ansetzen 
zu müssen. Wie dies gelingt, ist dann Gegenstand der weiteren Untersu­
chung. 

4.1 Vorüberlegungen zum Verhältnis von 
Beobachter, Teil und Ganzem 

Vorab ist noch einmal auf die Rede von "Umwelten" zu sprechen zu kom­
men. Es wurde in dieser Arbeit bisweilen die Mehrzahl gewählt, um damit 
zu signalisieren, dass unterschiedliche Organismen in je spezifischen Um­
welten leben. Der Mensch als das exzentrisch positionierte Wesen wurde 
von Plessner in drei unterschiedliche Umwelten hineingedacht, je nachdem, 
ob er sich der Außen-, der Innen- oder der Mitwelt zuwendet. Doch muss 
dies nun noch einmal dahingehend radikalisiert werden, dass diese Um­
welten im Grunde für jeden Organismus, also auch für jeden individuellen 
Menschen, absolut unterschiedliche Umwelten sind, sie einem Beobachter 
als "Umwelten" anderer Formen also überhaupt nicht zugänglich sind. Es 
gibt demnach auch keine "objektive" Übereinstimmung zwischen Umwel­
ten unterschiedlicher Beobachter, keinerlei objektive Vergleichskriterien 
also, welche die Bildung von "Umwelttypen" (Innen-, Außen oder Mitwelt) 
ermöglichten. Wer von der Umwelt eines anderen spricht, konstruiert, er 
beschreibt also nicht eine "tatsächliche" Umwelt des anderen, sondern das, 
was er selbst beobachtet. Die Plessner'sche Rede von den drei Umwelten, 
die in dieser Ausdrucksweise selbst den Anschein von etwas Objektivem, 
voneinander klar Abgrenzbarem erweckt, ist also zu kritisieren. Der 
Mensch kann Umwelt lediglich als Objektivation erfassen, ohne dabei je­
doch hinter die Verrnitteltheit dieser Objektivation zu gelangen. Umwelt ist 
stets seine individuelle Umwelt, die er in jedem Beobachtungsakt neu 
formt, Umwelttypen dagegen sind Abstraktionen, die der tatsächlichen 
Komplexität nicht gänzlich gerecht werden, obgleich sich mit ihnen Be­
deutungsvolles in den Begriffbringen lässt. 

Noch nicht einmal für einen Beobachter gibt es streng genommen eine 
Umwelt jemals tatsächlich. Niemals gelingt es einem Beobachter, alle Be­
dingungen seiner Beobachtungen "objektiv" zu ergründen, denn ihm sind 

110 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

nur seine Beobachtungen als Unterscheidungen zugängig, während er nicht 
nicht unterscheiden kann, er also nichts denken kann, das diesen Unter­
scheidungen vorgängig wäre, während doch dieses, der Unterscheidung 
Vorgängige, konstitutiv als Bedingung der Unterscheidung in diese mit ein­
geht.1 Ein Beobachter beobachtet seine Umwelt, doch ohne jemals tatsäch­
lich zu begreifen, was er beobachtet; er kann seine Umwelt erahnen, er hat 
ein Gefühl davon und verdichtet dieses Gefühl zu einem Begriff, doch 
schon in diesem Moment des Verdichtens ist seine Umwelt wieder eine an­
dere, das Formgewordene kann ihm nicht genügen, so Helmuth Plessner 
oben2

, er muss sich erneut ans Werk, oder besser: an die Beobachtung ma­
chen. 

Seine Beobachtung kommt niemals zu einem Ende, der Mensch erfährt 
Umwelt immer wieder neu, weil er niemals das Ganze der Bedingungen zu 
erfassen vermag, welches seine Beobachtung erst zu dem macht, als was sie 
ihm dann in der vergegenständlichten Form erscheint. Mit anderen Worten: 
Die Summe der Beobachtungen eines Menschen ergibt nicht das Ganze des 
von ihm Wahrgenommenen, es ist stets die Summe von Teilen, die als ein­
zelne Ganzheiten mehr sind denn als Teile des summierten Ganzen. In jede 
Beobachtung geht ein Horizont an Bedingungen mit ein, der in der Verge­
genständlichung der Beobachtung verblasst, der Reflexion aber sind nur 
diese Vergegenständlichungen zugängig. Die Summe der der Reflexion zu­
gänglichen Vergegenständlichungen von Beobachtungen ist daher niemals 
prozessuale, systemische Ganzheit im eigentlichen Sinne, sondern Ganzheit 
nach der systematisierenden Teilung- sie sei als Ganzheit zweiter Ordnung 
bezeichnet -, während dem Beobachter Ganzheit im eigentlichen Sinne -
also Ganzheit erster Ordnung - Ganzheit vor jeder Unterscheidung, reflexiv 

Niklas Luhmann (vgl. bspw. Luhmann 2004: 146, 158, 160) und andere Sys­
temtheoretiker sprechen hier von dem "blinden Fleck" und davon, dass der 
Beobachter nur beobachte, was er beobachten kann und er nicht sehen könne, 
was er nicht sehen kann. Diese Formulierung des "blinden Flecks" erweckt 
den Eindruck, als gäbe es eine klare Grenze zwischen Beobachtetem und dem 
"blinden Fleck". Hier ist aber entscheidend, dass das, was der bewussten Be­
obachtung entzogen bleibt, doch konstitutiv in die Beobachtung mit eingeht, 
es die Bedeutung des Beobachteten konstitutiv mitbestimmt. Das Unbeo­
bachtete ist also vom Beobachteten nicht geschieden, es ist ein Teil davon. 
Der Beobachter beobachtet mehr, als er zu beobachten glaubt, er kann beo­
bachten, was er nicht beobachten zu können glaubt, so lange er nicht glaubt, 
nur beobachten zu können, was er zu beobachten können meint; dann nämlich 
beginnt er, sich gegenüber dem "Beobachtungsüberschuss" zu verschließen. 
Beobachten heiß nicht unterscheiden i.S. von "eine klare Grenze ziehen", be­
obachten heißt, Bedeutungen relational zu anderen Bedeutungen überzuge­
wichten, ganz ohne scharfe Trennungen. 

2 V gl. dazu noch einmal Plessner 1981: 416 sowie in der vorliegenden Arbeit S. 
104f. 

111 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

unerreichbar ist.3 Aus dieser grundsätzlichen Unmöglichkeit, jemals das 
Ganze erster Ordnung erfassen zu können, folgen grundsätzliche Konse­
quenzen für die wissenschaftliche Begriffsbildung; denn wenn stets Bedin­
gungen jeder Beobachtung unbeobachtet bleiben, dann lässt sich das Beob­
achtete niemals vollständig begrifflich bestimmen. Jede Beobachtung be­
deutet mehr, als sie zu bedeuten scheint, entsprechend gilt auch für den 
Begriff, der die Beobachtung festzuhalten vorgibt, dass er niemals bloß das 
bedeutet, was er zu bedeuten scheint. 

Die Wissenschaft (und somit auch diese Arbeit) kann nicht auf die 
Verwendung von substantialisierenden, das Allgemeine über das Besondere 
stellenden Begriffen verzichten. Das allgemeine Problem wissenschaftlicher 
Begriffsbildung, von den konkreten Erscheinungen abstrahieren zu müssen, 
lässt sich auch dadurch nicht lösen, dass alle Substanzbegriffe durch Kunst­
begriffe (wie System, Kommunikation, Autopoiese usw.) ersetzt werden 
würden. Auch diese artifiziellen Kategorien nehmen mit der Dauer ihrer 
Verwendung mehr und mehr dinglichen Charakter an, so als bezeichnete 
der Systembegriff etwas scharf von seiner Umwelt Geschiedenes, als sei 
Kommunikation ein objektives und über die Zeit hinweg mit sich identi­
sches Phänomen, als sei Autopoiese eine real existierende, bestimmbare 
Tatsache mit der moderne Gesellschaften umzugehen zu lernen hätten. Kein 
Begriff lässt sich finden, der tatsächlich ist, was er zu sein vorgibt. 

Ein Ausweg kann daher nur im Erinnern liegen, dem Erinnern daran, 
dass ein Begriff stets auch noch etwas anderes ist, als er zu sein scheint. Die 
moderne, die "exakte" Wissenschaft aber vergisst, ihr Ziel ist es, zu verges­
sen. Die wissenschaftliche Begriffsbildung zielt seit den Anfängen der Wis­
senschaft auf eine möglichst exakte Beschreibung einer vermeintlich ob­
jektiven Wirklichkeit, so zumindest die dieser Arbeit zugrunde liegende 
Annahme, die in ihrem weiteren Verlauf noch ausführlicher besprochen 
werden wird. Im Folgenden wird aber behauptet, dass gerade diese Grund­
tendenz der okzidentalen Wissenschaften dazu führt, zentrale Bedingungen 
der Menschheitsentwicklung in einer unangemessenen Weise zu konzeptu­
alisieren und dass sich die Wissenschaft somit den Blick auf (langfristige) 
katastrophenträchtige Entwicklungen versperrt. Behauptet wird, dass Wis­
senschaft die Bedeutung ihrer Beobachtungen nicht exakt zu bestimmen 
vermag, weil sich das Bedeutendste nicht im Begriff abbilden, sondern al­
lein durch den Begriff sich auf Bedeutendes hinweisen lässt. Durch die be­
griffliche Bezeichnung fixiert ein Beobachter etwas ihm Bedeutungsvolles, 

3 Der Mensch kann allerdings die Einheit seiner Unterscheidungen, das Sein im 
Seienden erahnen, ja erfahren, das zumindest glaubten die ersten okzidentalen 
Philosophen, bspw. Heraklit und Parmenides, aber auch noch der Scholastiker 
Nikolaus von Kues (vgl. in dieser Arbeit Gliederungspunkt 6). 

112 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

ohne doch damit die tatsächliche Bedeutung seiner Beobachtung zu be­
greifen. Um die tatsächliche Bedeutung seiner Beobachtung begreifen zu 
können, bedürfte es eines absoluten Wissens. Ganzheit erster Ordnung ist 
aber grundsätzlich unzugänglich, entsprechend kann der Beobachter die 
Bedeutung seiner Beobachtung nur vor einem begrenzten Horizont von 
vorgängigen, zudem noch erinnerten Beobachtungen "rational" bewerten. 
Insgesamt bleibt diese Bewertung eingebettet in einen unabgeschlossenen, 
sich an seinen Rändern verflüchtigenden Horizont. Die Bedeutung seiner 
Beobachtung bleibt ihm insgesamt verborgen und doch ist sie nicht be­
deutungslos, sondern in gerrau dieser Unabgeschlossenheit hochgradig 
bedeutungsvoll. Auf der einen Seite wird also nominalistisch zumindest die 
Unzugänglichkeit einer äußeren, real existierenden Welt behauptet (unab­
hängig davon, ob sie existiert oder nicht, darüber lässt sich keine Aussage 
machen), zugleich aber argumentiert diese Arbeit durchaus "realistisch", als 
dass sie Begriffe als etwas sehr reales, nämlich für den Menschen Bedeu­
tungsvolles zu begreifen versucht, das sichjedoch nicht offen zeigt, das sich 
vielmehr im Begriff verbirgt. 

Dies lässt sich an einem Beispiel verdeutlichen - wie auch insbesondere 
die beiden folgenden Gliederungspunkte sich an Exempel, an Narrationen 
halten müssen, um den Spagat zwischen Konstruktivismus und Begriffsrea­
lismus aushalten und seine Notwendigkeit zugleich plausibilisieren zu kön­
nen. Gerade weil jede Beobachtung insgesamt stets unbestimmt bleibt, lässt 
sich zwischen unterschiedlichen Beobachtungen ein Konsens über etwas 
nicht real Existentes herstellen. Im wissenschaftlichen Diskurs kommuni­
zieren unterschiedliche Beobachter miteinander über ihre Beobachtungen, 
es entsteht dabei ein gemeinsames "Objekt", und das in diesem Moment für 

alle Beteiligten durchaus "real". Wenn sie aber versuchten, alle Bedingun­
gen zu klären, die sie dieser Beobachtung zugrunde legen, werden sie fest­
stellen, dass es ihr Objekt nicht tatsächlich "gibt", weil alle Beobachter in 
absolut unterschiedlicher Weise unterscheiden. Solange ihre Kommunika­
tion unscharf bleibt, solange sie nicht darauf bestehen, sämtliche Bedingun­
gen zu bestimmen, die sie zu ihrer Beobachtung führten, so lange sie also 
keinen absoluten Wahrheitsanspruch erheben, an dem sie ihre Beobachtun­
gen abzugleichen versuchen, kann ein gemeinsames Objekt existieren. Die 
Kommunikation bricht dagegen ab, wenn nicht akzeptiert wird, dass ge­
wisse Abweichungen "normal" sind, mit anderen Worten: das gemeinsame 
Objekt verschwindet. Die Bedingung für eine erfolgreiche Kommunikation 
ist, dass die Beteiligten lebensweltlich "wissen" (ohne darüber reflektiert 
haben zu müssen), dass ihr "Objekt" etwas Gemeinsames bedeutet, das sie 

113 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

alle beobachten.4 Der Versuch der abschließenden Bestimmung aber führt 
gerade zum Gegenteil (so oben bereits Georg Simmel), zum Schwinden der 
Objekte, man stellt unweigerlich fest, dass es das Objekt nicht tatsächlich 
gibt. Es ist nur in seiner je spezifischen Umwelt, das Objekt ist von seiner 
Umwelt untrennbar, zugleich ist es stets von ihr geschieden. Umgekehrt ist 
Umwelt nicht von dem Objekt eindeutig abgrenzbar, während sie doch ein 
anderes ist. 

Begriffe sind natürlich ein ganz bedeutender Faktor in der Auseinander­
setzung des Menschen mit seiner Umwelt. Die Benennung als solche ist 
nicht das Problem, so wird im Folgenden ausführlicher zu zeigen sein, son­
dern die Bedeutung, die wir den Kategorien beimessen. Problematisch ist es 
nicht, von Umwelt zu sprechen, obwohl es die Umwelt doch nur als kom­
munikativ erzeugte, insgesamt unbestimmte und unbestimmbare Form 
"gibt". Problematisch ist die Einschränkung von Begriffen auf eine "ratio­
nal-analytische", substantialisierende und auf kausale Funktionen reduzie­
rende Benennung; problematisch ist, dass wir von den Begriffen erwarten, 
dass sie eine spezifizierbare Funktion hätten, dass sie etwas anzeigten, dass 
sie auf etwas referierten, das sich uns in ihnen offenbart. Problematisch ist 
dies, weil dabei all jene Bedeutungsüberschüsse ausgeblendet werden, den 
Begriffe in der aktuellen Verwendung anzeigen, den sie transportieren, von 
denen aber niemand im engeren Sinne wissen kann, was letztlich ihr Gehalt, 
ihre Funktion ist. Problematisch, bis hin zur Katastrophenträchtigkeit, wird 
die Verwendung von Begriffen, wenn mit diesen der Anschein erweckt 
wird, sie bezeichneten einen objektiven, von ihrer aktuellen Gegebenheit 
absolut abhebbaren Gegenstand, und sonst nichts, einen Gegenstand, der 
über alle Zeiten hinweg als invariant angenommen werden kann, ja sogar 
genommen werden soll. Dagegen ist die Verwendung des Begriffes als 
Symboe für etwas, dessen Bedeutung in dem Symbol an-, aber nicht ab­
schließend gedeutet wird, eine Notwendigkeit schlechthin, um sich über 
insgesamt nur symbolisch-vermittelt zugängige Problemlagen verständigen 
zu können. 

Wenn also weiterhin bspw. von Umwelt gesprochen wird, so ist der 
Begriff als relativ unbestimmter zu nehmen, als Symbol für einen kommu­
nikativ verdichteten Bedeutungszusammenhang, der etwas Bedeutendes an­
zeigt. Das gleiche gilt für alle anderen verwendeten Begriffe, so auch für 

4 Mit den Worten von Jürgen Habermas: sie müssen verständigungsorientiert 
eingestellt sein (vgl. Habermas 1997: 394), sie müssen bereit sein, Umschärfe 
zu akzeptieren und damit auch einander widersprechende "Wahrheiten" ne­
beneinander zuzulassen. 

5 Der Begriff des Symbols bleibt zunächst ohne weitere Erläuterung; denn es 
geht dieser Arbeit insgesamt wesentlich um die Bedeutung des Symbolischen, 
es zu "definieren" ist insofern Sache der gesamten Arbeit. 

114 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

die Rede von "Reflexen" und von "Instinkten", für den Begriff vom Men­
schen usw. Wenn vom "Hordenwesen" gesprochen werden wird, meint dies 
nicht, dass es dieses "Hordenwesen" tatsächlich jemals gegeben hätte, das 
im Folgenden ebenfalls besprochene "Körperausschaltungsprinzip" referiert 
nicht auf einen "biologischen", tatsächlich als solcher existierenden Körper. 
Allein, diese Begriffe eignen sich, einen insgesamt bedeutungsvollen Zu­
sammenhang, hier im Bezug auf die Katastrophe, zu skizzieren und in die­
sem Bedeutungszusammenhang sind sie zu denken. 

4.2 Anthropologische Voran nahmen 

Wenn hier also notwendigerweise auf anthropologische Vorannahmen zu­
rückgegriffen wird, so geschieht dies im Sinne einer - wie von Bruno 
Latour und Michael Callon geforderten (vgl. bspw. Latour 2002b, Callon 
1986 und Callon/Latour 1992)6

- "symmetrischen Anthropologie". Es wird 
versucht, den Menschen als von seiner Umwelt - und Umwelt meint stets 
auch den aktuellen Erklärungs- und Bedeutungszusammenhang, in den der 
Mensch hier hineingedacht wird - nicht substantiell geschieden zu denken, 
sondern in diese Umwelt unhintergehbar eingeflochten. Sämtliche Be­
schreibungskategorien sollen vorab der erst dem modernen Denken zugän­
gigen Unterscheidung von unveränderlichen "Dingen" auf der einen und 
ständig sich verändernden Formen auf der anderen Seite gedacht werden, 
ohne eine diese beiden extremen Pole eindeutig voneinander trennende 
Kluft. Allerdings, dies sollten bereits die obigen Ausführungen gezeigt ha­
ben und werden die weiteren Ausführungen noch deutlicher begründen, 
wird es für aussichtslos gehalten, die überkommenen anthropologischen 
Begriffe jeweils für sich zu symmetrisieren oder durch neue zu ersetzen. 
Hier wird behauptet, dass eine Symmetrisierung an der Weise des Umgan­
ges mit den verwendeten Kategorien anzusetzen hat. Allein wie ein Beob-

6 So erheben Bruno Latour und Michel Callon den Anspruch, "[ ... ] jeden für 
Menschen gebräuchlichen Begriff auch für Nicht-Menschen" zu verwenden 
(Latour/Callon 1992: 353) und damit "[ ... ] die Unterscheidungen zwischen 
den wahrhaftig sozialen und menschenzentrierten Begriffen [zu, M.V.] verwi­
schen" (ebd.: 347). Es gehe darum, nicht schon vorab zwischen abhängigen 
(sozialen) und unabhängigen (natürlichen resp. technischen Formen) zu unter­
scheiden, sondern soziale, technische und natürliche Faktoren durchgängig als 
abhängige Variablen zu behandeln (vgl. Schulz-Schaeffer 2000: 194f.). Die­
sen Anspruch teilt diese Arbeit, sie geht dabei jedoch anders vor als die 
"Akteur-Netzwerk-Theorie" (ANT) von Latour, Callon und anderen. Für die 
Katastrophensozologie wäre die ANT erst noch aufzubereiten. Dies ist Ziel 
eines Anschlussforschungsprojektes. 

115 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

achter die Kategorien denkt, macht einen Unterschied, es macht dagegen 
keinen wesentlichen Unterschied, an die Stelle eines Begriffes einen 
anderen zu setzen. 

Dies lässt sich am Werk Max Schelers in besonderer Weise exemplifi­
zieren, im Allgemeinen, da Scheler als einer ihrer wichtigsten Vertreter we­
sentlich das Bild von der Anthropologie im 20. Jahrhundert insgesamt 
geprägt hat, im Besonderen, weil Scheler mit seiner Stufenlehre den 
Menschen als "Sonderentwurf' der Evolution von allen anderen organisch­
en Formen kategorisch unterscheidet. Er ist damit einer der prominentesten 
Vertreter der oben von Bühl kritisierten "Sonderstellungsanthropologie"7

, 

Vertreter eines Bildes vom Menschen also, das weit in aktuelle soziolo­
gische Ansätze hineimeicht8

, das aber, wie eben zu zeigen ist, dem Denken 
in asymmetrischen ontologischen Kategorien entspringt. Vor dem Hinter­
grund dieses Menschenbildes, das kategorisch zwischen dem Menschen und 
allem anderen unterscheidet, das die fließenden Übergänge zwischen dem so 
Geschiedenen negiert, muss eine Katastrophensoziologie scheitern. Anschlie­
ßend kann dann anthropologisch die Entwicklung des Menschen für den hier 
zu behandelnden Bedeutungszusammenhang skizziert werden, ohne den 
Menschen dabei jemals als etwas von seiner Umwelt tatsächlich Geschie­
denes zu denken. 

Max Schelers Stufenlehre 

In dem 1928 erschienenen Spätwerk Schelers "Die Stellung des Menschen 
im Kosmos" hatte dieser den Menschen im Verhältnis zur Pflanze und zum 
Tier zu definieren versucht. Scheler sieht den Menschen in einer qualitati-

7 Vgl. Scheler 1976: 31 sowie Bühl 1990: 32 und in der vorliegenden Arbeit 
Gliederungspunkt 2.3, S. 73-75. Zu den verschiedenen Positionen in den 
Natur- und Geisteswissenschaften im Rahmen dieser Sonderstellungsdis­
kussion siehe die Arbeit von HelmutHoferund Günter Altner (Hofer/Altner 
1972). Es geht im Folgenden wesentlich darum, zu zeigen, wie Scheler zu der 
These von der Sonderstellung des Menschen allein aufgrundder Verwendung 
essentialisierender Begrifflichkeiten gelangte, es geht nicht darum, die 
Scheler'sche Argumentation insgesamt zu kritisieren. 

8 Der Einschätzung Schelers und anderer, dass der Mensch über keine 
artspezifische Umwelt verfuge, schließen sich bspw. Peter L. Berger und 
Thomas Luckmann - für eine von diesen vertretene konstruktivistische Per­
spektive kaum nachvollziehbar - in ihrer zwar bereits 1966 erstmals veröf­
fentlichten, aber doch für die neuere Wissenssoziologie noch immer so 
bedeutenden Schrift zur "Gesellschaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit" 
an (vgl. Berger/Luckmann 1996: 49ff.). Zumindest die Spätfolgen dieser 
"Sonderstellungsanthropologie" reichen also noch bis in die gegenwärtige 
wissenssoziologische Diskussion hinein. 

116 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

ven Sonderstellung: Als "Vitalwesen" sei er"[ ... ] ganz ohne Zweifel eine 
Sackgasse der Natur, ihr Ende" (Scheler 1976: 96).9 Überleben gelingt ihm 
nicht mehr nach den für alle anderen Stufen geltenden Regeln des Vitalen, 
als "Geistwesen" vermag er vollständig befreit von allen "[ ... ] stoßenden 
Kräften auf alle Natur herabzulächeln [ ... ]" (Scheler 1976: 96). 

Anders als die vollständig "gesicherte" Pflanze und das souverän, irr­
stinktgeleitete Tier, ist der Mensch an keinerlei artspezifische Umwelt an­
gepasst, er ist "Sklave seiner Gehirnrinde" (vgl. Plessner 1976: 93), ein 
vollständig vergeistigtes Wesen. Damit steht der Mensch nicht einfach auf 
der obersten Stufe der Entwicklungsleiter, er setzt die Entwicklung nicht 
einfach fort, so wie das Tier die Entwicklung der Pflanze fortsetzt; der 
Mensch klinkt sich aus dieser organischen Entwicklung aus, ja das Geist­
prinzip steht dem "Gefühlsdrang", dem Triebhaften geradezu entgegen (vgl. 
Hamann 1993: 52). Die Pflanze ist nur von jenem "Gefühlsdrang" beseelt, 
einem "ganz nach außen gerichteten Drang", der ihre Entfaltung bedingt 
(vgl. Scheler 1976: 15)10 Sie steht ohne Bewusstsein, Gefühle und Empfin­
dungen auf der untersten Entwicklungsstufe. Die Pflanze passt sich in 
langwierigen Prozessen ihrer Umwelt an, doch fehlt ihr die Fähigkeit der 
Aufnahme einer direkten "Rückmeldung ihrer Zustände" aus der Umwelt 
(vgl. ebd.: 14f.),11 was schon darin begründet liegt, so Scheler, dass Gefühl 
und Trieb noch nicht voneinander geschieden sind. Die Einheit von Gefühl 
und Trieb gibt der Pflanze optimale Sicherheit, so Scheler, sie hat ihre Form 
auf Dauer, ohne ständige Umweltirritationen. Wegen dieses totalen Fehlens 
jeglicher Rückmeldungen von Umwelt an ein "inneres Zentrum" ist die 
Pflanze schlechthin die Manifestation eines "ekstatischen Gefühlsdranges" 

9 In dieser Sackgasse findet zugleich die Natur ihre "höchste Konzentrierung", 
so Scheler an selber Stelle. Der Mensch als ein Geistwesen, "[ ... ] das in dem 
tätigen Mitvollzug der Geistesakte des Weltgrundes sich selbst zu , deifizie­
ren' vermag, [ist, M.V.] eben noch ein anderes als diese Sackgasse: Er ist zu­
gleich der helle und herrliche Ausweg aus dieser Sackgasse, ist das Wesen, in 
dem das Urseiende sich selbst zu wissen und zu erfassen, zu verstehen und 
sich zu erlösen beginnt. Der Mensch ist also beides zugleich: eine Sackgasse 
und- ein Ausweg!" (ebd.: 96, Hervorhebungen im Original). Diese philoso­
phische Dimension wird in den folgenden Ausführungen keine Berücksichti­
gung finden; hier geht es allein darum, aufzuzeigen, dass die These von der 
Sonderstellung als solche bereits unhaltbar ist, dass also die auf dieser These 
bauenden philosophischen Überlegungen Schelers zum "Ausweg aus der 
Sackgasse" insgesamt unhaltbar sind. 

10 Zur Pflanze als unterste Entwicklungsstufe vgl. ebd. 13-17. 
11 Dieter Claessens dazu: "Unserer Meinung nach könnte man das im Rahmen 

differenzierterer kybernetischer Auffassungen doch, denn ,Zustand' ist ein 
Begriff, der vom Maßstab ,Zeit' abhängt. Kann die Pflanze sich überhaupt 
anpassen - und sie kann es - dann hat sie auch Rückmeldungen über ihren 
,Zustand'[ ... ]" (Claessens 1970: 23). 

117 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

(vgl. ebd.: 15), doch ist dieser Drang auch im Tier noch vorhanden (vgl. 
ebd.: 16). 

Das Tier ist instinktgeleitet und gegenüber der rein reflexiven Form der 
Pflanze flexibler organisiert, so Scheler. Instinkte lösen - wie im Organis­
mus ansässige Entitäten - "angeborene" und "ererbte" Handlungen als Re­
aktionen auf typisch wiederkehrende Situationen aus. Zwar sei der Instinkt 
durchaus durch Erfahrung und Lernen spezialisierbar, 

"[ ... ]wie man z.B. an den Instinkten der Jagdtiere sieht, denen zwar das Jagen auf 

ein bestimmtes Wild, nicht aber die Kunst, es erfolgreich auszuüben, angeboren 

ist. Das aber was Übung und Erfahrung hier leistet [sie!], entspricht immer nur 
gleichsam den Variationen einer Melodie, nicht der Erwerbung einer neuen" 

(ebd.: 19). 

Deshalb könne der Instinkt "[ ... ] als von vornherein ,fertig' bezeichnet 
werden", so Scheler an selber Stelle. Der Instinkt steuert das Verhalten und 
die selektive Wahrnehmung des Tieres in seiner artspezifischen Umwelt, er 
"stiftet" die Struktureinheit von Tier und Umwelt (vgl. Arlt 2001: 95). 

Die Befreiung des Tieres aus der primären Einheit bedeutet gegenüber 
der Pflanze eine riskantere Organisationsform. Die Pflanze ist gesichert, so 
lange ihre Umwelt sich nicht fundamental verändert. Sie ist über viele Mil­
lionen Jahre mit ihrer Umwelt gewachsen, sie ist in dieser vollständig auf­
gehoben und ihr eigenes Veränderungstempo ist mit dem ihrer Umwelt 
synchronisiert, sie steht damit geradezu für die "Einheit des Lebens", so 
Scheler (vgl. Scheler 1976: 16). Das Tier dagegen ist aus dieser absoluten 
Einheit gelöst, weil es seine angestammte Umwelt verlassen und seinen 
Einzugsraum ausweiten kann, es ist damit aber auch Einflüssen ausgesetzt, 
die sein "Instinktsystem" überfordern, auf welche dieses nicht vorbereitet 
ist. Es ist "orientierungsunsicherer", es verfügt aber nun auch über freige­
setzte Energien, die es zur Kompensation dieser Unsicherheit aufbringen 
kann (vgl. ebd.: 26ff.). So entsteht eine "Stauung", eine "Überschusslage", 
die den Trieb freisetzt (vgl. Arlt 2001: 96), wenn "[ ... ] der Ablauf von 
Hemmungen und Enthemmung nicht mehr fest gefügten, artspezifischen 
Mustern folgen kann[ ... ]" (ebd.: 95), so fasst Gerhard Arlt den Gedanken 
Schelers zusammen. 

Die "kurzschlüssige Abfuhr" der Triebe weicht dann einer insgesamt 
"inadäquaten Befriedigung" (vgl. ebd.: 95f). Dieser freigesetzte Triebüber­
schuss drängt zur weiteren Differenzierung, er wird aber auch zur Bedin­
gung von Kultur, zur Bedingung der Möglichkeit des Menschen. Der 
Triebüberschuss nimmt in dem Maße zu, wie sich das Tier von seinen ins­
tinktiven Reaktionsschemata zu befreien vermag, und diese Befreiung wird 
in dem Maße möglich, wie es ein "assoziatives Gedächtnis" (Mneme) ent-

118 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

wickelt (vgl. Scheler 1976: 22). Die Geschlossenheit des instinktiven Ver­
haltens lockert sich zu Gewohnheiten, zu relativ flexibleren Anpassungs­
formen an die sich nun für ihn verhältnismäßig schneller wandelnde Um­
welt. Erfolgreiche Verhaltensweisen werden automatisch wiederholt, so 
dass sich das Prinzip von Irrtum und Erfolg als Lernprinzip entwickeln 
kann. Das assoziative Gedächtnis ist somit schon eine Form praktischer In­
telligenz, die sich zum Menschen hin dann zur eigentlichen Intelligenz als 
der nächst höheren Organisationsform entwickelt. Die Organisationsstufe 
der praktischen Intelligenz ist jedoch noch organisch und an einen Auslöser 
gebunden, so dass Planung auf diesem Niveau noch nicht möglich ist; aller­
dings kann das Tier bereits Sach- und Wertverhalte bedingt antizipieren 
(vgl. ebd.: 28f). 

In dem Menschen als Geistwesen kommen nun "alle Wesensstufen des 
Daseins" (vgl. ebd.: 16) zusammen, doch vermag sich der Mensch reflexiv 
diesen Grundlagen zuzuwenden und sich dadurch von ihren Beschränkun­
gen vollständig freizusprechen. Damit setzt der Mensch nicht mehr fort, 
was ihm vorgängige Organisationsformen der organischen Entwicklung er­
reicht haben: 

"Das neue Prinzip steht außerhalb alles dessen, was wir ,Leben' im weitesten 
Sinne nennen können. Das, was den Menschen allein zum ,Menschen' macht, ist 
nicht eine neue Stufe des Lebens - erst recht nicht nur eine Stufe der einen Mani­

festationsform dieses Lebens, der ,Psyche'-, sondern es ist ein allem undjedem 

Leben überhaupt, auch dem Leben im Menschen entgegengesetztes Prinzip: eine 
echte neue W esenstatsache, die als solche überhaupt nicht auf die ,natürliche Le­

bensevolution' zurückgeführt werden kann [ ... ]" (ebd.: 31, Hervorhebungen im 

Original). 

Die lediglich mit emem "Gefühlsdrang" ausgestattete, gegenüber ihrer 
Umwelt ansonsten rein reflexiv ausgerichtete Pflanze ist also laut Scheler 
mit ihrer Umwelt vollständig synchron. Sie ist gegen Umweltirritationen 
weitgehend resistent, sie ist somit die "sicherste" Organisationsform, wäh­
rend das instinktgeleitete Tier dagegen bereits weit mehr Umweltvariation 
verkraften können muss, weil es sich in Umwelt bewegt. Instinkte "steuern" 
das Tier durch die sich auftuende Unsicherheit hindurch, indem sie es mit 
den adäquaten Reaktionsweisen auf typisch wiederkehrende Situationen 
ausstatten, doch können nicht mehr für alle Situationen adäquate V erhal­
tensmuster vorliegen, das Tier ist somit bereits eine riskiertere Form. Den 
für die vorliegende Arbeit entscheidenden Unterschied beider Organisati­
onsformen sieht Scheler demnach in der Synchronizität von Form und 
Umwelt. Sicher ist nur die Pflanze, weil sie mit dem Tempo der Umwelt­
veränderungen synchronisiert ist. Sie benötige keine direkten Rückkopp-

119 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lungen für geringere Umweltschwankungen, sondern passt sich nur lang­
fristigen Wandlungen an. Das sich in Bewegung setzende Tier erhöht hin­
gegen selbst die Variation seiner Umwelt mit der Folge, dass sich Tier und 
Umwelt nicht mehr synchron entwickeln und das Tier nicht mehr allen Si­
tuationen optimal angepasst ist (vgl. ebd.: 26). Der Mensch schließlich löst 
sich gänzlich aus dieser "natürlichen" Trieb- und Umweltbindung, er 
spricht sich frei von allen Einschränkungen, er ist als Geistwesen "existen­
tiell entbunden vom Organischen", er ist "weltoffen" (vgl. ebd.: 32). Dieser 
Schluss aber resultiert aus einer objektivistischen Vorstellung nicht allein 
von Zeit (vgl. abermals Claessens 1970: 23), sondern auch von Umwelt als 
objektiv gegebener, starrer "Natur", von einem "Gefühlsdrang", von "Re­
flexen", von "Trieben" bzw. "Instinkten". 

Zur Symmetrisierung anthropologischer Kategorien 

Jede Pflanze vermag Unterschiede in ihrer Umwelt wahrzunehmen. Der 
"Gefühlsdrang" der Pflanze entsteht erst in der Wechselwirkung von Orga­
nismus und Umwelt, die für jeden Organismus und zu jedem Zeitpunkt ein­
zigartig ist. Eine Pflanze, die im Laufe eines Tages mit einer sich jeder 
Pflanze anders darstellenden Sonne "wandert", unterscheidet Bedeutungslo­
ses und Bedeutungsvolles voneinander, sie geht mit einer variierenden 
Umwelt um, richtet sich auf diese Variationen aus und wird von dieser 
Umwelt ständig neu ausgerichtet. 12 Ihr fehlt keineswegs die Fähigkeit zur 
direkten Rückmeldung aus der Umwelt. Ihre gesamte "Organisation" ist auf 
diese Rückkopplungen ausgerichtet, sie ist gerade so beschaffen, dass sie 
gerrau die Art von Rückkopplungen aufzunehmen vermag, die sie in der 
Relation zu der nur für sie bestehenden Umwelt für diese Organisation "be­
nötigt" und die sie - man könnte fast sagen: durch "Akkomodation" und 
"Assimilation" - im Gleichgewichtszustand, im "Aequilibrium" bleiben 
lässt. Sie ist in der Tat mit ihrer ganz spezifischen Umwelt synchronisiert, 
deren Teil sie ist, während sie sich von ihr abgrenzt, ohne ein strukturiertes 
Bild mit scharfen Konturen von ihrer Umwelt, noch von sich selbst zu ha­
ben. Dies ist beim Tier nicht anders. Wie die reflexiv organisierte Pflanze 
nimmt auch das instinktiv geleitete Tier direkte Rückkopplungen auf und 
richtet sich nach seinen Fähigkeiten auf seine wechselwirkend erst entste­
hende Umwelt ein. Das sich "großräumiger" bewegende Tier lebt wie die 
sich "weniger großräumig", aber dennoch sich ebenfalls bewegende Pflanze 

12 Dem stimmt zwar auch Scheler zu: die Pflanze reagiere zwar "[ ... ] auf die 
Intensität der Lichtstrahlen, nicht aber different auf Farben und Strahlrich­
tungen" (Scheler 1976: 13). Damit liefert er aber doch eher ein Gegenargu­
ment gegen seine eigene These, als dass er sie stützte. 

120 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

in einer sich bewegenden Umwelt, was wiederum gerade nicht bedeutet, 
dass trotz dieser "Strukturähnlichkeiten" die Umwelt des Tieres mit der 
Umwelt identisch wäre, in der sich eine Pflanze entfaltet. 

In der Summe der - hier nur angedeuteten doch in dieser skizzierten 
Richtung erweiterbaren - Kritiken zeigt sich, dass die Annahme eines qua­
litativen Unterschiedes zwischen beiden Organisationsformen ein Beob­
achterartefakt ist, zu dem Scheler gelangt, weil er seine Kategorien vor dem 
Hintergrund eines objektiven, von den Organismen unabhängigen Bezugs­
rahmen denkt. Zeit und Umwelt werden von ihm als ontologische Invari­
anten gedacht, vor deren Hintergrund sich Organismen entwickeln, aus dem 
sich unterschiedliche Organismen unterschiedliche Ausschnitte eröffnen 
und gemäß dieser Ausschnitte ihre Kompetenzen entfalten. Doch weder 
Umwelt noch Organismen sind mit sich selbst oder mit anderen Formen zu 
irgendeinem Zeitpunkt absolut identisch, jede Form definiert sich selbst in 
jedem Augenblick in der Relation zu allen anderen Formen neu - genauso 
gut könnte man also auch sagen, dass die Umwelt der Formen die Form in 
jedem Augenblick neu definiert. Man muss sich daher, wie Dieter Claes­
sens meint, darüber klar werden, dass "[ ... ] die Wendung ,Instinkte' 
nur eine Verlegenheit gegenüber der Frage darstellt, wie und woher denn 
Koordinierung im Tier, zwischen Tieren und zwischen Umwelt und Tieren 
entsteht, woher sie kommt" (Claessens 1970: 217) und dasselbe gilt für alle 
anderen Kategorien wie "Reflexe", "Gefühlsdrang" usw. Max Scheler 
denkt die Umwelt von Organismen als Natur, als einen "objektiv" gegebe­
nen Rahmen, vor dessen Hintergrund sich die unterschiedlichen Lebens­
formen entfalten. In dieser Relation zu etwas an sich Unveränderlichem 
erscheinen dann bestimmte Formen als besser und andere als schlechter an­
gepasst, als sicherer oder unsicherer situiert. 

Das Bild wird aber ein ganz anderes, wenn Umwelt nicht als "objek­
tive", transparente, nach Gesetzen begreifbare Natur, sondern als für jede 
Form individuell sich anders darstellender Hintergrund, eben als je indivi­
duelle Umwelt gedacht wird. Was "Sicherheit" bedeutet, lässt sich dann al­
lein in der Relation zwischen der Lebensform und ihrer individuellen 
Umwelt begreifen. Es lässt sich dann nichts Absolutes über die Funktion 
von Instinkten oder Reflexen aussagen, es lässt sich also auch nicht von 
dem Fehlen einer dieser Organisationsformen bei einem Organismus auf 
dessen objektiv ungünstigere Stellung in einer Natur schließen. Wie jeder 
Organismus, wie jede Pflanze und jedes Tier, lebt auch der Mensch in ge­
nau jener Umwelt, die ihm bis heute das Überleben ermöglichte. Die Orga­
nisationsformen unterschiedlicher Organismen lassen sich nicht skalieren 
und entlang spezifischer Organisationsleistungen gliedern. Jeder Organis­
mus ist stets angemessen organisiert - so lange eine Form existiert, ist sie 
sicher (vgl. Claessens 1970: 217). Die These von der Sonderstellung des 

121 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Menschen fällt somit mit der Infragestellung einer essentialistisch gedach­
ten, für jede organische Form gleichermaßen gegebenen Natur, sie fällt mit 
der Infragestellung von- wie Substanzen gedachten - "Reflexen" und "In­
stinkten", die etwas mit dem Organismus machten, die in dem Organismus 
(und ebenso in jedem anderen Organismus zumindest der selben Art) loka­
lisierbar wären. Mit anderen Worten: "Reflexe" und "Instinkte" sind, wie 
bereits Jakob von Uexküll sie nannte, Verlegenheitsformeln, in denen ein 
hochgradig komplexer und systemischer Zusammenhang mit analytischen 
Termini beschreibbar gemacht wird; ein Wechselwirkungszusammenhang 
also, der nicht tatsächlich real existiert, der jedoch bedeutungsvoll ist und 
insofern auch höchst real. 

In Begriffen wie "Instinkt" und "Reflex" verdichtet ein Beobachter Zu­
sammenhänge, die auszudrücken im Laufe seiner eigenen Entwicklung für 
ihn bedeutungsvoll geworden ist. Man könnte sagen, dass es sich "evolutio­
när" als vorteilhaft erwiesen hat, mit biologistischen Kategorien zu arbeiten, 
sie brachten Entwicklungsvorteile, die sich ohne diese "Technik" vermut­
lich nicht ergeben hätten. Die moderne Wissenschaft ist, was sie ist, weil sie 
sich solche Kategorien erschuf. Was aber Instinkte sind, ob es irgendetwas 
Substantielles gibt, auf das der Begriff Instinkt referiert, darüber kann 
nichts ausgesagt werden. Umgekehrt kann aber mit allerhöchster Wahr­
scheinlichkeit angenommen werden, dass die Bedeutung dessen, was mit 
dem Terminus Instinkt bezeichnet wird, nicht hundertprozentig bestimmt 
ist, es wäre ein vollkommen unwahrscheinlicher Zufall, von dem man selbst 
im positiven Fall nicht einmal etwas erführe. Die "normale" moderne Wis­
senschaft versucht jedoch, ihre Objekte möglichst exakt zu bestimmen, 
hinter ihnen eine Wahrheit zu ent-decken, die es tatsächlich nicht gibt. Um 
zu "den Dingen selbst" zu gelangen, versucht sie, alljene Faktoren, die eine 
eindeutige Diagnose stören, zu eliminieren, bis das "Objekt" widerspruchs­
frei beschrieben werden kann. 13 Auftauchende Widersprüche lösen Pro­
zesse der Eliminierung von Ungereimtheiten aus, nur in ganz besonderen 
Ausnahmefällen vermögen sie das Paradigma selbst in Frage zu stellen; die 
Infragestellung des Paradigmas ist nicht das Ziel, das Ziel sind "schöne 

13 Es geht, so die These, der normalen Wissenschaft nicht darum, das Bedeu­
tungsvollste zu begreifen; vielmehr geht es ihr darum, entlang bestimmter, im 
Rahmen wissenschaftlicher Paradigmen geprägter "Denkstile" (vgl. Fleck 
1983b: 68) das Wissen über die in diesen Paradigmen vorgegebenen und 
scharf eingegrenzten Problemstrukturen zu optimieren. Die normale Wis­
senschaft orientiert sich gerade nicht an der Bedeutung ihrer "Fakten" für den 
Erhalt der Unterscheidung der organischen Form von ihrer Umwelt, sondern 
an rationalen Erfolgskriterien, die in Paradigmen fest verankert sind und die 
aufgrund eben dieser Verankerung mehr und mehr eigenständige Logiken 
entfalten (zu dieser Vorstellung von der Normalwissenschaft und ihren Ver­
fahrensweisen vgl. Kuhn 1991: 37ff.). 

122 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

klare Fakten". Selbst in diesem unwahrscheinlichen Fall der Infragestellung 
des Paradigmas werden aber noch zentrale und fundamentale Kategorien 
beibehalten und in das neue Paradigma übernommen. Ist also bspw. erst 
einmal eine spezifische Vorstellung von Instinkten verobjektiviert, so 
schränkt sich die wissenschaftliche Beobachtung immer stärker auf dieses 
selbst erschaffene "Objekt" ein, das im Laufe dieses Prozesses freilich mehr 
und mehr erodiert, weil jeglicher Widerspruch den Bereich des noch-nicht­
Falsifizierten immer weiter einschränkt. Die Beobachtung konzentriert sich 
auf einen immer weiter eingeschränkten Bereich, die tatsächliche Komple­
xität der Einbettung des Objektes in seiner Umwelt, die ganze Breite seiner 
Bedeutung also, wird immer umfassender ausgeblendet, bis irgendwann 
wieder, freilich nur vorübergehend, alle Determinanten bestimmbar er­
scheinen. Auf jeden Fall wird der Eindruck aufrechterhalten, dass sich die 
Objekte als diskrete Einheiten beschreiben ließen, dass sie vielleicht noch 
nicht ganz bestimmt sind, dass sie aber auf jeden Fall zukünftig bestimmt 
sein werden. Ihnen wird, obwohl ständig im Flusse und stets mehr seiend, 
als sie zu sein scheinen, der Charakter von etwas Invarianten, Substantiellen 
und zumindest nahezu exakt bestimmten zugesprochen, dem sie tatsächlich 
niemals entsprechen, während sie gerade durch diesen Schein, den sie er­
wecken, das (ursprünglich mit ihnen adäquat Begriffene) Bedeutungsvollste 
verbergen. Irgendwann macht sich dies bemerkbar, dann beginnen die 
"schönen klaren Objekte" zu erodieren, dann zeigt sich, dass das Bedeu­
tungsvollste gerade von diesen eingeengten, exakten Begriffen nicht mehr 
begriffen werden kann. 

Diese einengende Blickrichtung sollte mit der kurzen Auseinanderset­
zung mit der Schelerschen Stufenlehre exemplarisch aufgebrochen werden. 
Allein heuristisch sollte aufgezeigt werden, was damit gemeint ist, wenn 
behauptet wird, Reflexe und Instinkte würden in der klassischen Anthro­
pologie als Invarianten begriffen, während sie doch als solche auf gar kei­
nen Fall existieren, ohne dass damit bereits ihre reale Existenz als be­
deutungsvolle Kategorie bestritten wäre. Es macht einen Unterschied, wie 
im Folgenden noch ausführlicher gezeigt werden wird, ob Kategorien als 
(zumindest Quasi-)Substanzen gesetzt, oder ob sämtliche Kategorien als 
dynamische Formen begriffen werden, mit Hilfe derer sich ein Beobachter 
eine ungefähre Vorstellung von der eigenen Vorgeschichte zu machen ver­
sucht. Problematisch sind nicht die anthropologischen Kategorien, sondern 
ihre Verwendung. Problematisch ist es nicht, von Reflexen oder Instinkten 
zu sprechen, wenn damit nicht eine Kluft, ein absoluter kategorischer Hia­
tus bspw. zwischen reflexivem oder instinktiven Verhalten auf der einen 
und rationaler Handlung auf der anderen Seite behauptet wird, ein Hiatus 
also, der keinerlei Vermittlung, keine fließenden Übergänge zwischen bei­
den Formen zulässt. Ein solches den Menschen und seine Umwelt in unter-

123 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

schiedliche Kategorien zergliederndes Denken macht von vornherein ein 
ganzheitliches Begreifen prozessualer Zusammenhänge unmöglich. Es führt 
zu einem Denken in invarianten Kategorien auf der einen und prozessualen, 
sich ständig gemäß der aktuellen Situationsdefinition verändernden Katego­
rien auf der anderen Seite ohne den Zusammenhang zwischen beiden Polen 
denken zu können; es führt zu einem Denken, das mehr und mehr unsensi­
bel wird für jene kleinsten Variationen, die ständig alle von einem Beob­
achter als bedeutend wahrgenommenen Kategorien durchlaufen. Dieserart 
Denken schränkt die W ahmehmungsfähigkeiten des Menschen mehr und 
mehr ein, es beschränkt sein Verantwortungsgefühl auf einen immer kleine­
ren Bereich, es macht letztlich unsensibel für Umwelt, in die sich der 
Mensch nun nicht mehr umfassend eingebettet erlebt, der er sich nun 
vielmehr als etwas kategorisch anderes gegenübergestellt glaubt, zu dem er 
ausschließlich mittels ganz spezieller Techniken einen Zugang finden 
könne. 

Die Kategorien "Reflex" und "Instinkt" sind fundamentale anthropolo­
gische Kategorien, die einfach aufzugeben bedeuten würde, die gesamte 
Tradition der anthropologischen Wissenschaften, schließlich die Geschichte 
des Menschen selbst preiszugeben. Die Anthropologie ist gewissermaßen 
um diese Kategorien herum gebaut, alle anthropologische Argumentation 
muss zu diesen Kategorien notwendig Stellung nehmen, mit welchem 
Resultat auch immer. Gerade in diesem Sinne eigneten sich die be­
sprochenen Kategorien dazu, grundsätzlich zu exemplifizieren, wie anthro­
pologische Kategorien insgesamt nicht gedacht werden dürfen, will sich die 
Untersuchung nicht von vomherein das Bedeutendste verbauen. Instinkte 
und Reflexe dürfen nicht gedacht werden als irgendwie von anderen 
Organisationsformen essentiell unterscheidbar, sie dürfen nicht gedacht 
werden als in oder an einem Organismus lokalisierbare Quasi-Entitäten, sie 
dürfen nicht gedacht werden als über die Zeit invariante Formen, die einem 
Organismus sein Überleben mehr oder weniger unabhängig von den sich 
wandelnden Bedingungen seiner Umwelt sichern. Sämtliche begrifflich ge­
fassten Organisationsformen können dagegen als etwas bedeutende Abs­
traktionen begriffen werden, die nur im Akte dieser Abstraktion von 
anderen Organisationsformen eindeutig geschieden sind, die aber doch mit 
allen anderen derart zum Zwecke der Beschreibung analytisch getrennt ge­
dachten Organisationsformen immer wieder zusammen zu denken sind, die 
also erst zusammengenommen ein gemeinsames, ungeschiedenes Ganzes 
bilden. 

124 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Anthropologische Residuen 

Nun können - nach diesen Ausführungen etwas unbefangener - noch bevor 
überhaupt Reflexe und Instinkte als Organisatoren zur Geltung kommen, 
schon zwei fundamental wirksame "Prinzipien" aus dem Faktum des Vor­
handenseins von Formen erschlossen werden, die Dieter Claessens als 
"Vorgaben" bezeichnet hat (vgl. zu diesen beiden Vorgaben Claessens 
1993: 32f); Formen also, die sich soziologisch zumindest in diesem Rah­
men nicht angemessen herleiten ließen, die ihr daher als "Residuen" voran­
gestellt werden müssen. Eine solche Vorgabe ist erstens ein "Auftrag zum 
Überleben": Der Organismus muss fortpflanzungsfähig sein, sonst ver­
schwindet die Form. Reproduktion als Vorgabe bedeutet Weitergabe des In­
formationsbestandes an die nächste Generation. Die zweite fundamentale, 
residuale Vorgabe ist das Prinzip der Differenzierung. Die Vorgabe, dass 
sich Organismen nicht einfach nur reproduzieren, sondern sich dabei diffe­
renzieren, bedeutet zugleich Veränderung in Richtung auf verbesserte An­
passung an eine sich wandelnde Umwelt bzw. Ausweitung des möglichen 
Aktionsradius, also die Erweiterung der Umwelt. 

Weitere "Vorgaben", deren soziologische Herleitung den Rahmen die­
ser Arbeit überfordern würde, die aber den weiteren Ausführungen voran­
gestellt werden müssen, lassen sich aus der Literatur zur "klassischen" 
Anthropologie zusammentragen. So vertrat Arnold Gehlen die Ansicht, 
dass bereits Insekten bestimmte "Reizgruppen" aus diffusen Ganzwahr­
nehmungen isolieren können. Eine gewisse "Gliederung und Formung" der 
wahrgenommenen Umwelt zu "Gestalten" sei ihnen bereits gegeben (vgl. 
Gehlen 1993: 180f.). Komad Lorenz hat mehrfach die Bedeutung des 
"Prägnanten" für die Wahrnehmung hervorgehoben. "Der Vorzug des 
Prägnanten in unserer Gestaltwahrnehmung dürfte außerordentlich tief ver­
wurzelt sein und in biologisch uralte Schichten zurückführen, nämlich ins 
,Instinktive'" (Gehlen 1993: 182), so Gehlen mit Bezug auf Lorenz. 14 Das 
Tier ist auf dieser primären Ebene schon von der überwältigenden Flut der 
Wahrnehmungseindrücke "entlastet", es muss nicht alle Beobachtungen 
ständig auf alle Möglichkeiten hin untersuchen. So sucht es etwa nach ei­
nem passenden Teil zum Nestbau, es hat also eine Gestaltwahrnehmung, 
die die Fähigkeit der Merkmalskombination voraussetzt (vgl. Claessens 
1970: 131). 

Alle Lebewesen sind schon mit einer allgemeinen Kompetenz zur diffe­
renzierten Wahrnehmung "ausgestattet". Diese Wahrnehmungskompetenz 
ist jedoch keine Kompetenz zur gegenständlichen Wahrnehmung, sondern 

14 V gl. dazu den Zeitschriftenaufsatz von Konrad Lorenz unter dem Titel: "Die 
angeborenen Formen möglicher Erfahrung" (1943). 

125 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

eine rein funktional differenzierte Wahrnehmung. Das Tier, das nach einem 
passenden "Teil" zum Nestbau sucht, sucht nicht nach einem "Stück Holz", 
sondern nach dem Teil, das zu dem Ganzen des Nestes passt. Ohne den 
Zusammenhang zum Nest bliebe das Aststück bedeutungslos, also im 
Hintergrund der Gesamtwahrnehmung aufgehoben. Das Teil erhält seine 
Bedeutung aus der individuellen Konstitution der Organismus-Umwelt-Be­
ziehung, es ist somit dem Tier und auch keinem anderen Tier der gleichen 
Spezies als für sich bestehend gegeben. Diese grundlegende Unterschei­
dungskompetenz aber als "in Bezug setzen von Dingen mit Bedeutung" ist 
Bedingung der Möglichkeit zumindest für alle höheren organischen For­
men, Bedingung der Möglichkeit komplexerer Wahrnehmungen. Insofern 
tritt den höheren Organismen die Welt niemals ungeordnet entgegen, immer 
sind schon Strukturen - vor aller bewussten Wahrnehmung - mehr oder 
weniger stark stabilisiert. Die Umwelt ist immer schon beruhigt, auf For­
men und Richtungen zentriert, die Reaktionen herausfordern (vgl. hierzu 
insbes. Claessens 1970: 129), die zugleich die Form des Organismus kon­
stituieren, darin scheinen die Hauptvertreter der klassischen Anthropologie 
weitgehend überein zu stimmen. Komplexität ist immer schon reduziert, der 
Organismus "hat" in jeder Situation "so viel Umwelt", wie er für sein 
Überleben gerade benötigt und ertragen kann - dies gilt zumindest für den 
Fall des Überlebens des Organismus. Die Fülle möglicher Wahrnehmungs­
gegenstände entspricht seinen Wahrnehmungskompetenzen und sekundär, 
im Falle seines Überlebens, kann man auch sagen, dass sie auch seinen 
Wahrnehmungseifordernissen entsprochen hat. So verfügt der frühe 
Mensch über eine Reihe feindifferenzierter "[ ... ] Verhaltensdispositionen, 
die ebenso fein auf in Phylogenese sozusagen abgetastete Umwelt abge­
stimmt sind" (ebd.: 100), schon bevor er sich im engeren Sinne als soziales 
Wesen begreifen lässt. 

4.3 Der Übergang vom Horden- zum 
Gruppenwesen: Zwei Revolutionen auf dem 
Weg zur Menschwerdung 

Über diesen V erhaltensdispositionen, die als residual bezeichnet werden, 
weil sie in diesem Rahmen nicht weiter hinterfragbar sind, erheben sich nun 
komplexere Formen, die für die weitere Entwicklung des Menschen von 
umfassendem dispositivem Charakter sind. Mit ihnen wird nun die 
Schwelle zum eigentlichen Sozialen erreicht. Das Übertreten dieser 
Schwelle beschleunigt die Entwicklung so sehr, dass sich die feindifferen­
zierten Verhaltensdispositionen, die ein Beobachter an einfacheren Orga-

126 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

nismen noch glaubte beobachten zu können, mehr und mehr verflüchtigen. 
Diese Dispositionen werden nun derart feingliedrig, dass sie sich mehr und 
mehr der auf Vergegenständlichung angewiesenen Beobachtung entziehen, 
bis der Mensch schließlich beginnt, sich von diesen Dispositionen freizu­
sprechen. Auch der Mensch bleibt jedoch angewiesen auf Organisations­

leistungen, wie er sie symbolisch verdichtet als "Reflexe" und "Instinkte" 
an "einfacheren" Organisationsformen beobachtet, also auf unscharfe, in ih­
ren Konturen unbestimmbare Strukturen, die ihm die reale Komplexität der 
Wahrnehmungswelt handhabbar machen. Die Organisationsformen des 
Menschen lassen sich schlechter beobachten, schlechter in den Begriff 
bringen, weil seine eigene Beobachtung Teil dieser Organisation ist, seine 
Beobachtung daher das Beobachtete unmittelbar beeinflusst, sich sein Ob­
jekt also für ihn spürbarer ständig verändert. So erfährt er seine eigene Or­
ganisation stärker als Prozess, während er andere Formen meint als Invari­
anten begreifen zu können, während doch auch sie sich ständig ändern. 

Bevor aber die Schwelle zum Menschen im engeren Sinne erreicht war, 
bis der Mensch schließlich derart sich selbst zu beobachten begann, hatte er 
noch bedeutende Veränderungen durchzustehen. Dieter Claessens15 hat die 
Theoreme Paul Alsbergs vom "Körperausschaltungsprinzip" und Hugh 
Millers "Insulation gegen selektive Pression" zusammengeführt und damit 
sehr überzeugend, für diese Arbeit Bedeutendes, über die Phase des "Über­
gangs" vom Tier zum Menschen ausgesagt. Wenngleich biologistisch ar­
gumentierend, eignen sich diese beiden Theoreme doch, einen grundle­
genden Wandel zumindest zu skizzieren, der die Entwicklung zum Men­
Menschen hin extrem beschleunigt haben könnte; ein Wandel, der sowohl 
komplexere Ordnungen, als auch deren umso "katastrophaleres" Scheitern 
ermöglichte. 

15 Claessens setzt in dem 1984 verfassten Buch "Das Konkrete und das Abs­
trakte" (hier wurde die Auflage von 1993 verwendet) seine Überlegungen aus 
"Instinkt, Psyche, Geltung" (1970) fort. Beide Werke werden hier herangezo­
gen. "Das Konkrete und das Abstrakte" besticht insgesamt mit dem scharfen 
soziologischen Blick, mit dem Claessens noch die zeitlich entferntesten Zu­
sammenhänge durchdringt, für die oft überhaupt kein verwendbares archäolo­
gisches oder paläonthologisches Material aufgeboten werden kann. Umso 
bedauerlicher ist allerdings, dass Claessens - etwa bei der Geschlechterfrage -
zu aus heutiger Perspektive unhaltbaren Positionen gelangt, dass er überhaupt 
stark auf Biologismen rekuriert. Diese Kritik kann hier nicht im Detail geführt 
werden, vielmehr vermag die vorliegende Arbeit in dem hier gegebenen 
Rahmen diese Probleme selbst nicht wirklich befriedigend zu umgehen. Die 
zentralen Aussagen des Buches bleiben von dieser Kritik unbelastet, weshalb 
es zum kritischen Lesen zu empfehlen ist. 

127 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Verringerung des Drucks auf "körperliche" Anpassung 

Dieter Claessens sieht in dem von Paul Alsberg formulierten Prinzip der 
"Körperausschaltung" einen bedeutenden Faktor im Prozess der Mensch­
werdung. Demnach sei der besondere Weg, den die menschliche Entwick­
lung ab einem bestimmten Zeitpunkt eingeschlagen hat, dadurch möglich 
geworden, dass sich der Menschvorläufer von dem Anpassungsdruck auf 
den Körper16 hat emanzipieren können. Das Tier unterliege dem "Körper­
prinzip": 

"Der Körper wird aufwirkungskräftigste Weise (Gebiß, Klauen, Fangarme, Gift) 
und auf Spezialisierteste Weise (Fortpflanzungs-, Brutapparate usw.) zur Bewälti­

gung der Widerstand entgegensetzenden Welt eingesetzt. [ ... ] Instinkt stellt sich 

als die- per Selektion (Möglichkeiten der Mutation konnte Alsberg nur andeuten) 
- raffinierteste Form des individuellen, kooperativen und/oder arbeitsteiligen 

Körpereinsatzes dar. Im Instinktsystem ist sozusagen das Körperprinzip zu seinem 

Ende gesteigert" (Claessens 1970: 82). 

Das Körperprinzip, oder besser: das Körperanpassungsprinzip als primäre 
Weise der Abstimmung des Menschen auf die ihm spezifische Umwelt, 
werde nun zunächst per Versuch und Irrtum überwunden; kritisch müsste 
besser gesagt werden, dass sich der Anpassungsdruck verringert, weil er in 
anderer Weise abgefangen wird: Der zur Flucht angelegte Primat mag an 
einem Hang unbeabsichtigt Geröll losgetreten und damit den Verfolger zu­
rückgeschlagen, auf Distanz gehalten haben. Diese unbeabsichtigte, sich 

16 Es kann - wie gesagt - der Anspruch dieser Arbeit nicht sein, den Begriff 
vom - bei Alsberg und Claessens biologisch gedachten - Körper himeichend 
zu entsubstantialisieren, bzw. zu denaturalisieren. Ein Ansatz könnte mit 
Blick auf das Theorem der "Körperausschaltung" in der Richtung gesucht 
werden, dass "der Körper"- als von einem Beobachter als besonders bedeu­
tungsvolle und hochgradig stabilisierte Form beobachtet - insgesamt an Be­
deutung gegenüber anderen Formen verliert, er also relativ zu anderen 
Formen variiert, ohne dass es dabei der Referenz auf einen "biologischen" 
Körper bedürfte. Doch müsste, um diesen Gedanken weiter verfolgen zu kön­
nen, bereits wesentlich auf die anschließenden Erörterungen, insbesondere 
zum Begriff der "symbolischen Form" (vgl. Gliederungspunkt 4) vorweg ge­
griffen werden. Als "Gegengewicht" ist die Lektüre Judith Butlers "Körper 
von Gewicht" zu empfehlen (vgl. Butler 2001), sowie ihr im "Mainstream" 
der Soziologie viel zu wenig beachtetes Buch über das "Unbehagen der Ge­
schlechter" (vgl. Butler 2000), worin sie sich insbesondere im dritten Kapitel 
(123-218) ausführlich mit dem Thema "Körper" aus konstruktivistischer Per­
spektive auseinandersetzt Auch für die Katastrophensoziologie - nicht bloß 
für jenen Teil, der sich explizit mit Genderfragen auseinandersetzt - ist das 
Werk Butlers zu empfehlen. Siehe auch S. 133 FN 21 der vorliegenden Arbeit. 

128 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

aber sekundär erweisende Zweckmäßigkeie7 des Einsatzes von Steinen als 
Mittel zum Auf-Distanz-Halten des Feindes wurde "nachgeahmt" und 
konnte sich sukzessive zu einem Prinzip, zu einer Art "Technik" verfesti­
gen. Das Beibehalten dieser "Distanzierungstechnik" bedeutete das Ende 
der bisherigen fundamentalen Eigenschaft, sich als Fluchtwesen gegen 
Feinde zu behaupten, wobei Claessens für diese Entwicklung durchaus 
lange Zeiträume ansetzt. Entscheidend ist aber, dass dieser Prozess, einmal 
in Gang gesetzt, sehr weit reichende "Nebenfolgen" mit sich bringen und 
nach sich ziehen musste. Der erfolgreiche Einsatz der "außerkörperlichen 
Abwehrmethode" (vgl. Alsberg 1922: 378)18 schafft die Bedingungen, die 
es dem Menschen ermöglichen, sich seiner selbst bewusst zu werden; eine 
wesentlich andere Entwicklungsrichtung wird somit eingeschlagen, die 
wiederum zahlreiche weitere Entwicklungen einleitet, die später noch näher 
zu untersuchen sind. Bevor diese "Nebenfolgen" jedoch gerrauer behandelt 
werden, ist das auf Hugh Miller zurückgehende Theorem der "Insulation 
gegen selektive Pression" hinzuzunehmen, denn beide sieht Claessens in 
einem engen Ergänzungsverhältnis zueinander stehend, sie sind überhaupt 
nur analytisch voneinander zu trennen. 

Gruppenschutz als Nische 

Um das Prinzip der "Körperausschaltung", also das relative "Ausklinken" 
des Menschen aus dem evolutionären Anpassungsdruck auf einen wie auch 
immer zu denkenden "Körper", als einen zentralen Faktor zur Erklärung der 
Menschwerdung heranziehen zu können, muss, so Dieter Claessens, der 
Menschenvorläufer als "Hordentier" und mit bereits hochgradig entwickel­
ten körperlichen und geistigen Kompetenzen ausgestattet gedacht werden 
(vgl. Claessens 1993: 62). So verfügt er bereits über eine 

"[ ... ] geeignete Konstitution einschließlich der Fähigkeit zum beidäugig-räumli­
chen Sehen und der relativ unspezialisierten Greifhand; dazu aufrechter Gang; 

dann aber auch: Geselligkeitstendenz, die Solidarität erst möglich macht und eine 

[ ... ]Tendenz zur Flucht vor dem Angreifer. Also ein körperlich vorbereitetes ge­

selliges und mit einer entsprechenden beweglichen Intelligenz ausgestattetes 

17 Die Kategorie der "sekundären Zweckmäßigkeit" hat insbesondere Arnold 
Gehlen in die philosophische Anthropologie eingeführt (vgl. dazu etwa 
Gehlen 1986a: 106f, und 251, sowie Rehberg 1990: 123ff.). 

18 Bei Alsberg beißt es wörtlich: "Nach unserer ganzen Auffassung beruht der 
Menschwerdungsvorgang einzig und allein auf dem Übergang vom tierischen 
Entwicklunsgsprinzip zum Menschheitsprinzip, und es gab den alleinigen An­
stoß zur Menschwerdung die außerkörperliche Abwehrmethode" (Alsberg 
1922: 378). 

129 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Fluchtwesen wird für die Charakteristik des direkten Menschenvorläufers unter­
stellt" (ebd.: 62f., Hervorhebung im Original). 

Zu erklären ist dann, warum der Mensch den Entwicklungsweg der Körper­
ausschaltung einschlug bzw. einschlagen konnte, den andere ähnlich "luxu­
riös" ausgestattete Arten nicht nahmen (vgl. Claessens 1970: 81). 

Gesagt wurde bereits, dass auch "zufällige" Beobachtungen und Erfah­
rungen hinzugedacht werden müssen, die dann zur Nachahmung auffor­
dern, also z.B. das bereits genannte Beipiel des Lostretens von Geröll (vgl. 
Claessens 1993: 63). Darüber hinaus muss aber, so Dieter Claessens, der 
Horde bzw. dann der Gruppe eine besondere Bedeutung zugekommen sein. 
Zunächst wiederum ungewollt ergeben sich aus dem Zusammensein mehre­
rer Menschenvorläufer, also hier noch in der Form der Horde, positive Ef­
fekte: In der Mehrzahl ergeben sich andere Möglichkeiten zur Verteidigung 
als für das Einzelwesen, die dann bei entsprechender körperlich-geistiger 
Voraussetzung bemerkt und beibehalten werden können. Hugh Miller fand 
für diesen Zusammenhang den Begriff der "Insulation" und beschrieb damit 
in Anlehnung an den biologischen Begriff der "Nische", wie sich aus dieser 
Zufälligkeit bessere Lebensbedingungen ergeben, die den körperlichen An­
passungsdruck zunehmend von den nun geschützteren Lebewesen neh­
men.19 In der Natur gäbe etwa der norddeutsche "Knick" ein Beispiel für 
eine Nische, in der im Schutze widerstandsfähiger Bäume ein besonderes 
Klima entsteht, dass dann anderen Pflanzenarten die Möglichkeit zur An­
siedlung gibt, die ohne den Schutz nicht überleben könnten, so Claessens. 
An einem Beipiel erörtert er: 

"In der Tierwelt ist das klassische schon aktivere Insulationsmodell der Schutz­
ring, den Wisente gegen Angreifer dadurch bilden, daß sie sich zu einem Ring mit 
den Hörnern nach außen aufstellen, in dem Ungehörnte und Schwächere, insbe­
sondere der gefahrdete Nachwuchs Schutz finden: Schutz gegen selektive Pres­
sion. Wie vorher beim Körperausschaltungsprinzip fuhrt dieses Modell, soziolo­

gisch aktiviert, über die sich verteidigende Gruppe weiter zum wallgeschützten 
Dorf, zur Burg und dann zur mauerbewehrten Stadt" (Claessens/Tyradellis 1997: 
36, Hervorhebung im Original). 

Diese beiden hier skizzierten Organisationsprinzipien zusammengenom­
men, stellen nun einen Organisationsrahmen, in dem sich der Mensch -
relativ gegenüber früheren Entwicklungszeiträumen - immer "luxuriöser" 
entfalten und entwickeln kann. Die oben erörterten Organisationsprinzipien 

19 Siehe dazu Claessens 1993: 60ff., sowie Miller 1964, auf den sich Claessens 
beruft. 

130 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

des Reflexes, des Instinktes, der Instinktresiduen, sind notwendige Organi­
sationsforrnen, sie stellen die adäquaten Organisationsleistungen für Lebe­
wesen, die sich innerhalb einer Umwelt von dieser abgrenzen. Nun werden 
diese Prinzipien, eben auch das des insofern niemals "biologisch" zu den­
kenden Körpers, im Schutze der "Insulation gegen selektive Pression" 
ergänzt, überlagert, in ihrer Bedeutung für das Organismus-Umwelt­
Verhältnis reorganisiert, so wie sie schon zuvor ständig ergänzt, überlagert 
und in ihrer Bedeutung reorganisiert wurden, jeweils den Umweltbe­
dingungen entsprechend, denen sie ausgesetzt waren. Es gibt also von den 
"einfachsten" Reflexen bis hin zu der abstrakten menschlichen Organi­
sationsform der Insulation eine direkte Linie, ohne Brüche und ohne Not­
wendigkeit, biologische Kategorien substantialistisch vorauszusetzen, die 
zu beschreiben sich diese verdinglichenden Kategorien dennoch anbieten. 
Jedes der hier allein aus analytischer Notwendigkeit heraus zu differen­
zierende Organisationsprinzipien ist in vielen Millionen Jahren der Evolu­
tion auf die jeweiligen Umweltbedingungen des Organismus ausgerichtet. 
Keines dieser Prinzipien besteht jedoch dabei für sich genommen, alle sind 
nur in der Wechselwirkung mit einer Vielzahl von Faktoren, die zusammen­
genommen das Überleben des Organismus gewährleistet haben, letztlich 
bestehen sie als analytische Formen überhaupt nur für einen Beobachter. 

4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter 
Umwelt im Gruppenschutz 

Die zunächst zufälligen, dann auf Dauer gestellten "luxurierenden" Bedin­
gungen des Insulationszusammenhanges, also die dauerhafte Sicherung des 
Gruppenverbundes (anstelle des nur temporären Hordenzusammenhanges ), 
die diese gewährleisten, haben bedeutenden Einfluss auf die Entwicklung 
des Menschen. Der Mensch ist überhaupt nur analytisch aus diesem Zu­
sammenhang heraus zu denken. Grundlegende Bedingungen seiner Organi­
sation werden von Anfang an im Gruppenschutz gesichert, weshalb ohne 
Einschränkungen die Gruppe als das "Instinktsystem" (Dieter Claessens) 
des nun werdenden Menschen genannt werden kann, der"[ ... ] Zusammen­
hang als ein Ganzer, ein Totales, wird sich in der Psyche der Beteiligten 
einnisten. Der Gruppemaum und Irrneuraum erhält - vorbegrifflichen Wert­
charakter" (Claessens 1993: 72). 

Es soll im Folgenden die Behauptung plausibel begründet werden, dass 
der in der"[ ... ] erfolgreichen Insulationsgruppe gegebene Wahrnehmungs-, 
Deutungs-, Bedeutungs-, und Orientierungsrahmen [ ... ]" (ebd.) für den 
Menschen zu so etwas wie einer zweiten Umwelt wird, mit der er sich nun 
vornehmlich, aber nicht ausschließlich arrangiert. Behauptet wird, dass der 

131 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Gruppenzusammenhang eine "zweite" Umwelt von der "ersten" Umwelt 
des einfacheren Organismus abgrenzt. Dieser Umweltrahmen schützt vor 
den Einflüssen der ersten Umwelt derart weitgehend, dass sich ganz grund­
legende menschliche Formeigenschaften nun vornehmlich im Abgleich mit 
dieser "inneren" Umwelt entfalten, während der Kontakt zur ersten, "äuße­
ren" Umwelt immer vermittelter wird, sich damit die entscheidende Bedin­
gung für die immer umfassendere Alltagsbildung entwickelt, die später 
katastrophenträchtig werden wird. 

Während der Gruppeninnemaum in kommunikativer Auseinanderset­
zung aller Beteiligten durchgliedert, geformt, geordnet und immer über­
sichtlicher gestaltet wird, stellt nun die Gruppe als emergentes "Organ" den 
"Kontakt" zur ersten Umwelt her, sie übernimmt deren Ordnung und 
Durchformung für den einzelnen Menschen, entlastet ihn also; sie fordert 
ihm aber auch neue Leistungen ab, wie noch zu zeigen ist. Dabei gehen die 
bisherigen formalen Organisationsprinzipien in alle neuen Organisations­
formen ein: Alle Veränderung der Umweltwahrnehmung (sowohl der inne­
ren als auch der äußeren) geschieht im Ab gleich mit der Notwendigkeit des 
Erhaltes der bereits erbrachten grundlegenden Organisationsleistungen. 
Doch kommt zu dem Erhalt des eigenen Organismus nun der Erhalt des 
Gruppenganzen als gleichrangige Notwendigkeit hinzu. Die Gruppe, die 
nun zur Voraussetzung des Überlebens des Einzelnen geworden ist, deren 
Verlassen unweigerlich zum Tode führt, setzt sich wie ein Filter zwischen 
den Einzelnen und die erste Umwelt. Der Insulationszusammenhang bildet 
eine Umwelt von ganz anderem "Klima", in dem alles eine andere Tönung 
erhält. Zunehmend wird dadurch die Gruppe als solche wahrnehmbar, sie 
gewinnt an Kontur, nimmt selbst Form an, während sie die Kontaktstellen 
"abpuffert", an denen der einzelne Mensch sich direkt an der ersten Umwelt 
abarbeitet. 

Plausibilisiert wird diese These- dass sich zwei Umwelten voneinander 
zu unterscheiden beginnen, ohne voneinander getrennt zu sein - und dann 
die bedeutenden Folgen, die aus dieser Unterscheidung resultieren, zu­
nächst anhand der Beschreibung grundlegender Entwicklungen innerhalb 
des Gruppenzusammenhanges, also der zweiten Umwelt, anschließend ist 
dann die Verbindung zu der ersten Umwelt zu beschreiben. 

Entwicklung zum Menschen im Schutz der Gruppe: 
zweite (innere) Umwelt 

Der "Mikrokosmos" der Gruppe wird von Anfang an für den Menschen zu 
einem "Brutofen" (vgl. Claessens 1993: 231 ), in dem er sich von den 
Zwängen der körperlichen Anpassung an die erste Umwelt, den "Makro-

132 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

kosmos", relativ befreien und seine gewonnenen Energie- und Aufrnerk­

samkeitsreserven zur Verfeinerung seines W ahmehmungssystems einsetzen 

kann. Vom "Brutofen" kann dabei jedoch nicht nur im wörtlichen Sinne ge­

sprochen werden, wenn damit die Möglichkeit der Verlegung der Geburt 

nach außen, in den nun pazifizierten (Norbert Elias, vgl. 1997b: 19) und 

zugleich wärmeren Raum (das Feuer kann gemeinschaftlich dauerhaft er­

halten werden) bezeichnet wird; dabei ist mit der Möglichkeit zur "extraute­

rinen Frühzeit" (Adolf Portmann20
) ein entscheidender Faktor bei der 

Menschwerdung angesprochen. Brutofen meint auch die komplexeren Fol­

gen und deren Wirkungen derart, dass etwa die nun auf Dauer stellbare so­

ziale Konstruktion "organischer" Unterschiede (z.B. in Form von Kraft­

und Größenunterschieden) parallel zur sich verfestigenden Arbeitsteilung21 

weitere Folgen nach sich zieht. Der Nachwuchs kann nun nicht nur in sozi­

alisatorisch eingeengter Offenheit (vgl. Claessens 1993: 231) mit der Welt 

vertraut gemacht werden und sich damit in der Welt (die eben nun vor­

nehmlich innere Umwelt ist) behüteter und flexibler eimichten. Auch be-

20 Bei Portmann heißt es dazu: "Die Zeit, die der Mensch, als echtes Säugetier 
aufgefaßt, noch im Mutterleibe verbringen müsste, um eine wirkliche Nest­
flüchterausbildung zu erhalten, entspricht, wie wir sahen, etwa dem ersten 
Lebensjahr nach der Geburt. Diese Periode erscheint durch den Gegensatz zu 
tierischer Norm in einem besonderen Lichte. Wir nennen sie die ,extra-uterine 
Frühzeit'[ ... ]" (Portmann 1958: 69). 

21 Der hier postulierte Zusammenhang von Arbeitsteilung und sozialer Kon­
struktion organischer Differenzierungen liegt einfach nahe, doch ist damit 
nicht die Behauptung verbunden, dass alle "körperlichen" Kategorisierungen 
allein Produkt der Differenzierung von Arbeitsverhältnissen entspringen, wie 
es wohl eine marxistische Theorie annehmen würde. Wieder ist hierzu die 
ganze Komplexität der Wechselwirkungen zu denken, die auch in die Stabili­
sierung "körperlicher" Formen hineinspielt Diese Arbeit vertritt in jedem Fall 
einen sehr "radikalisierten" konstruktivistischen Standpunkt, wenn damit ge­
meint ist, dass jegliche Form von "Körperlichkeit" das Produkt diskursiver 
Prozesse ist, es also keine körperliche Differenzierung gibt, die diesen Prozes­
sen außerhalb wären, die diesen vorangingen. Judith Butler (vgl. etwa Butler 
2001) hat diese Position wohl am umfassendsten ausgearbeitet und dafür harte 
Kritik geerntet, die allerdings eher auf (oftmals mutwillige) Missverständnisse 
zurückzufuhren ist, die aber oftmals auch zu Recht auf die Konsequenzen die­
ser Theorie hinweist, dass nämlich diesem Ansatz zufolge das gesamte huma­
nistische Denken samt seinen Werten mit dieser Theorieanlage negiert und 
verworfen werden müsste. Butler hat diese Konsequenzen durch ihre Theorie 
der Performativität zu vermeiden gesucht (eine kritische Aufarbeitung Butlers 
Theorie der sozialen Konstruktion des Subjektes findet sich bei Hauskeller 
2000: 53-152). In dieser Arbeit wird ein Ausweg mit dem Begriff der "sym­
bolischen Form" aufzuzeigen versucht, mit Hilfe dessen substantialisierende 
Begriffe nicht negiert, sondern beibehalten, aber um ihren symbolischen Ge­
halt ergänzt gedacht werden können. Vielleicht wäre dafür die Bezeichnung 
"symbolischer Essentialismus" angebracht. 

133 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

deutet dieser Strukturwandel die enge Verbindung und die Erfahrung des 
aufeinander Angewiesenseins mehrerer Gruppenmitglieder untereinander, 
damit also eine deutliche Amegung aller auf das Soziale gerichteten Wahr­
nehmungs- und Kommunikationsformen, eine enorme Amegung der ge­
samten Psyche (vgl. ebd.: 65). 

Im Gruppenzusammenhang wächst die Wahrscheinlichkeit, auch zufäl­
lig gemachte "Entdeckungen" beizubehalten, sie mit anderen zu teilen und 
damit in Erinnerung zu behalten. Damit steigert sich die Chance des "Be­
greifens des ersten Werkzeuges" (vgl. ebd.: 65), was wiederum die Tendenz 
auf Ablösung vom Anpassungsdruck an die äußeren Rahmenbedingungen, 
an die erste Umwelt also, verstärkt. Zum einen vergrößert sich damit zu­
nehmend die Distanz zur ersten Umwelt, fundamentale Gefährdungen von 
außen werden unwahrscheinlicher, so dass man sich nun mit größerer Auf­
merksamkeit der zweiten Umwelt zuwenden kann (vgl. Claessens 1970: 
84). Die Gruppe formt somit durchaus den Körper, wie ihn die Biologie 
denkt, sie ist der Grund für die nun mögliche Zurückbildung des Haarwuch­
ses, der unspezialisierten, aber gerade darin auf alles spezialisierten Greif­
hand, der Verbesserung der für spätere Sprache notwendigen Organe usw. 
Die Gruppe formt aber selbstverständlich den sozialen Körper seiner Mit­
glieder, "körperliche" Differenzierungen werden in ihrer Bedeutung erst in 
diesem sozialen Zusammenhang "konstruiert": Der Unterschied zweier 
Körpergrößen besteht erst durch die Feststellung dieses Unterschiedes, 
vermutlich aufgrund beobachteter "Eignungen" zu jeweils bestimmten Tä­
tigkeiten (die also dauernd variieren, entsprechend mag es auch verschie­
dene Größen jeweils im Bezug auf unterschiedliche Tätigkeiten gegeben 
haben, z.B. "Klettergröße" etc.), die jedoch, und das ist schon jetzt festzu­
halten, zu diesem Zeitpunkt noch nichts mit unserer Vorstellung von kör­
perlicher Größe (i.S. messbarerer Quantitäten) zu tun haben, schon daher, 
weil es noch keinen Zahlbegriff gibt. 

Der Mensch wird also im Gruppenzusammenhang zum Menschen, weil 
er sich hier Bedingungen ausgesetzt sieht, die nicht mehr vollständig in der 
Wechselwirkung mit seiner ersten, sondern zunehmend in der Auseinander­
setzung mit seiner zweiten Umwelt, der Gruppenwelt gründen: Die selbst 
geschaffene und durch die Gruppe beeinflussbare "Atmosphäre" stellt sich 
als zweite Umwelt schützend, aber auch fordernd und strukturierend zwi­
schen den Menschen und die erste Umwelt, die damit für den Einzelnen 
verblasst, nicht aber für die Gruppe. 

134 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Die Wechselwirkung von Mensch, Gruppe und 
äußerer (erster) Umwelt 

Die Gruppe nämlich, die nun zum Mäzen des Menschen geworden ist (vgl. 
Claessens 1993: 64ff.), muss als zweite Umwelt sich selbst vor den Bedin­
gungen der ersten Umwelt behaupten. Nach außen ist die bedeutende Funk­
tion der Gruppe sicher zu allererst die Schutzfunktion vor Feinden, aber 
auch vor Hunger und Kälte usw., insgesamt also das Auf-Distanz-Halten 
der ersten Umwelt mit all ihren deprivierenden Auswirkungen. Das, was 
zuvor die einfacheren Organisationsformen "organisierten", die Sicherung 
der Grenze, also des Unterschiedes zwischen Organismus und Umwelt, 
wird nun in weiten Teilen durch die Gruppe übernommen. Doch gibt der 
Einzelne nicht einfach Aufgaben an die Gruppe ab, es wäre unterkomplex 
hier im Sinne von Subtraktion und Addition zu denken, vielmehr verändert 
sich der gesamte Organisationshaushalt des Einzelnen wie der der Gruppe: 

"Die Grenze, die die von uns gemeinte Gruppe um sich legt, hat eine neue, quali­

tativ andere Bedeutung. Hierzu muß auf den Begriff der ,Souveränität' überge­
gangen werden. Wird Souveränität erst einmal als Herrschaft über den eigenen 

Körper verstanden, so muß eine solche Souveränität für jedes Lebewesen direkt 

oder indirekt unterstellt werden" (ebd.: 84f.). 

Hatte zuvor der Einzelne die Gewalt über sich, da er seine eigene Grenze 
sicherte, übernimmt nun die Gruppe die Gewalt über den Gruppenkörper, 
sie wird selbst "souverän". Also muss auch die Gruppensouveränität gesi­
chert werden: Wie das Tier durch Flucht muss die Gruppe durch Distanzie­
rungstechniken, vermutlich insbesondere zunehmend durch Waffen, ihre 
Souveränität wahren- Techniken, die zu entwickeln einem Einzelnen nicht 
möglich gewesen wären, die sich also vollständig dem Gruppenganzen ver­
danken. 

Neben die Tätigkeit des Suchens nach geeigneten Distanzierungswerk­
zeugen tritt in der souveränen Gruppe die Kommunikation unter den Grup­
penmitgliedern über diese Formen der Verteidigung gegen das Einbrechen 
der ersten in den geschützten Raum der zweiten Umwelt. Dabei müssen je­
doch die uns gängigen Kategorien des Zweck-Mittel-Denkens grundlegend 
anders gedacht werden, etwa in der Weise, dass der Einsatz von Steinen 
oder Speeren ebenso selbstverständlich mit dem V ersuch "magischer" Be­
einflussung der Feinde oder aber auch einfach der bedrohlichen Umwelt 
(der "Natur" des modernen Denkens, also Gewitter, Fluten, Erdbeben usw.) 
einherging. Alle Formen der Organisation fließen also auch auf der Ebene 
des Gruppenschutzes nach wie vor ineinander, sie bestehen niemals für 
sich, sondern entstehen in jeder Situation aufs Neue, das Ganze neu arran-

135 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gierend; im Grunde fließt der Einzelne und das Gruppenganze ineinander, 
sie lassen sich nur analytisch voneinander trennen: Ohne den Einzelnen 
wäre die Gruppe nicht mehr dieselbe Gruppe und ohne die Gruppe wäre der 
Einzelne nicht überlebensfähig. Auch der Bedeutungszuwachs der Kom­
munikation fügt sich in das Formensystem ein, doch gehen daraus allmäh­
lich besondere Formen hervor, heben sich einige Formen als besonders 
bedeutungsvoll von anderen immer dauerhafter ab. 

"Damit beginnt die Gruppe immer ausdrücklicher und bewußter für die Erhaltung 

ihrer Souveränität tätig zu sein, beginnt ein Bewußtsein dafür zu entwickeln. Die­

ses Bewußtsein ist selbstverständlich nicht ein reflektierendes, es ist aber ein 
strukturierendes. Das Hauptelement, das hier interessiert, ist, daß ein Bewußtsein 

der Abhängigkeit vom souveränen Funktionieren der Gruppe entsteht!" (ebd.: 86, 

Hervorhebung im Original). 

Die Gruppe habe, so Claessens, zwar kein Bewusstsein von ihrem Tun, 
dennoch zielen "[ ... ] die gesamten Prozesse der gegenseitigen Selbstdar­
stellung der Mitglieder, der gegenseitigen Investition, des Sieheinigens auf 
Kooperation, der Homogenisierung des Gruppenklimas darauf, der Gruppe 
[ ... ] nach innen und nach außen Identität, und das heißt auch Souveränität 
zu verschaffen" (ebd.: 87). Der in der Gruppe aufgehobene Mensch spürt 
die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Gruppensouveränität und setzt 
sich für sie ein, wie er sich für den Schutz seines eigenen Körpers einsetzt, 
die Gruppe ist Teil seiner selbst. Der Einsatz für das Gruppenganze erfolgt 
also gleichsam "instinktiv", die durch die Gruppe hindurchgehende Bezie­
hung auf die erste Umwelt bleibt wie zuvor strukturell, also vorbewusst 
verankert, doch nun unter dem Vorzeichen des Gruppenhandelns. Das Ge­
flecht der vorhandenen Organisatoren verändert sich stets nur in dem Maße, 
wie zugleich der Schutz des Gruppenganzen gewährleistet ist. Es gilt das 
Prinzip, dass Gruppen, die diesen Schutz nicht aufrechterhalten, unterge­
hen. Das Gesamt der Organisationsformen trägt in sich die adäquaten For­
men des Umgangs mit der sich ihnen gegenüberstellenden Umwelt. Umwelt 
und Gruppe bzw. Mensch bilden nach wie vor in ihrer gleichzeitigen Ver­
änderung die jeweils aufeinander abgestimmten Formen aus, die im einen 
Fall das Fortbestehen der Gruppe gewährleisten und im anderen deren Un­
tergang zur Folge haben, während die Fortbestehenden die Chance haben, 
ihre Organisationsform weiter der sich wandelnden Umwelt anzupassen, 
sich dieser zugleich weiter zu "öffnen". 

Es gilt also an dieser Stelle festzuhalten, dass das Gruppenganze beson­
dere Formen der Abstimmung mit der äußeren Umwelt hervorbringt, wie es 
dem Menschen nach innen besondere Entwicklungen und "Techniken" der 
Anpassung an die innere und die äußere Umwelt abverlangt. Gruppe und 

136 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

Einzelmensch entwickeln ihre jeweiligen Techniken in Wechselwirkung 
miteinander, jede komplexere Gestaltung des Gruppenlebens kann nur bei 
synchroner Entwicklung adäquater Formen der Abstimmung dieses Lebens 
mit den Notwendigkeiten des Erhaltes des Gesamtzusammenhanges von 
Dauer sein. Alle diese Organisationsleistungen werden auf Gruppenniveau 
ebenso erbracht, wie sie auf dem Niveau des Instinktsystems erbracht wur­

den. Für die gesamte Zeit, von der hier bislang gesprochen wurde, ist nach 
meinen Vorstellungen beim hier besprochenen Menschen kein "Bewusst­
sein" von diesen Zusammenhängen anzunehmen, und doch entsprachen die 
Organisationskompetenzen den immer komplexer werdenden Organisati­
onsnotwendigkeiten über die gesamte Zeit hinweg. 

Dieses "Phänomen", dass sich immer komplexere Formen im Wechsel­
spiel miteinander herausbilden, die der moderne Beobachter wie für sich 
bestehende "Komponenten" begreift, die aber allesamt wie ein einziger Or­
ganismus das Fortbestehen des nun allmählich gesellschaftlichen Zusam­
menhanges gewährleisten, wird nun verstärkt Thema dieser Arbeit sein. Um 
es untersuchen zu können, muss der Prozess der Stabilisierung von komple­
xeren Organisationsformen und der gleichzeitigen Vereinfachung und Stei­
gerung der Komplexität menschlicher Wahrnehmungsformen zusammen 
betrachtet werden. Es ist grundlegend der Prozess der Ausdifferenzierung 
und Stabilisierung von Formen zu untersuchen, die dem Menschen den Er­
halt seiner Grenze gegenüber der Umwelt und zugleich eine weitere Öffnung 
gegenüber der sich in diesem Zuge stets wandelnden Umwelt erlauben. 

4.5 Zwischenfazit 

Die Katastrophe wurde oben mit Clausens makrosoziologischem Modell 
(FAKKEL) als sozialer Prozess begriffen, in dessen Verlauf sich immer 
umfassendere Erwartungsverflechtungen, bzw. mit Charles Perrow: Kopp­
lungen bilden, die schließlich radikal in Frage gestellt werden, als Prozess 
also, an dessen Ende im Extremfall die Form (hier die des Menschen oder 
die Form von Gesellschaften) ihre Grenze gegenüber ihrer Umwelt nicht 
länger zu sichern vermag. Scheitern ist normal, so die Annahme, die dieser 
Arbeit mit Hans-Carl Jongebloed vorangestellt wurde, die Katastrophe aber 
ist Scheitern auf höchstem Niveau, insgesamt unwahrscheinlich. Die Ursa­
chen dieses entsetzlichen Scheiterns sind, das ergaben ebenfalls die voran­
gestellten Überlegungen zur Katastrophe, in der Form der Verflechtungen 
zu suchen (eben nicht in einem "natürlichen Auslöser"), in der Alltagsbil­
dung, dem sukzessiven Verblassen realer Komplexität. Gesellschaften sind, 
so ein weiteres Ergebnis des zweiten Gliederungspunktes, multistabile Öko­
systeme. Es ergab sich daher die die weitere Arbeit leitende Frage, wie es 

137 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ihnen in unterschiedlichsten Umwelten gelingen konnte, gerade ohne ratio­
nale Steuerung längere Erwartungszusammenhänge zu stabilisieren, also 
bereits ein hohes Maß an relativer Ordnung, an "Alltag", aufzubauen, ohne 
längst und endgültig katastrophal untergegangen zu sein, das Scheitern also 
in einem Bereich zu halten, der nicht den gänzlichen Zusammenbruch der 
Form/Umwelt-Unterscheidung zur Folge hatte. Auch im anschließenden 
Gliederungspunkt stand das Verhältnis der Form zu ihrer Umwelt im Zent­
rum des Interesses, nun das der Form des Menschen zu seiner jeweils spezi­
fischen Umwelt. Entlang des Werkes Helmuth Plessners konnte ein Bild 
des Menschen als W echselwirkungsphänomen, das sich selbst und seine 
Umwelt erst durch die Realisierung der Grenze zur Umwelt hervorbringt, 
skizziert und den weiteren Ausführungen heuristisch vorangestellt werden. 
Dieser konstruktivistische Gedanke, dass es weder die Form, noch die Um­
welt irgendwie objektiv gäbe, sondern beide das Resultat eines Wechsel­
wirkungszusammenhanges sind, ist für die gesamte Argumentation ebenso 
grundlegend wie die Annahme, dass dieser Gedanke auf alle Formen über­
tragbar ist, die als solche wiederum nicht objektiv, sondern allein für einen 
Beobachter als von einer Umwelt geschiedene Bedeutungsträger-als sol­
che allerdings durchaus real -bestehen. 

Entsprechend dieser Annahmen wurden im vierten Gliederungspunkt 
grundlegende anthropologische Kategorien "symmetrisiert", also als be­
griffliche Formen reinterpretiert, mit denen ein Beobachter durch und durch 
dynamische, systemisch gewachsene und niemals klar bestimmbare Ver­
flechtungszusammenhänge mit notwendiger Weise vergegenständlichen­
den, systematisierenden Termini beschreibt; begriffliche Formen, die 
terminologisch fixiert dem Menschen die moderne wissenschaftliche Aus­
einandersetzung und die Kommunikation über Welt erst erlauben, die für 
ihn in diesem Sinne auch längst "objektiv" lebensnotwendig sind, die seine 
Form des "In-der-Welt-Seins" ermöglichen, ohne dass diese Formen doch 
"real" zu existieren bräuchten. In gewisser Hinsicht vergegenständlichende 
Begriffe sind ganz generell die Weise des Menschen, sich mit der Welt aus­
einanderzusetzen, doch kommt es entscheidend darauf an, diese V erge­
genständlichung nicht zu verabsolutieren, sondern sich stets über den 
Behelfscharakter dieser Vergegenständlichung von etwas an sich Unbe­
stimmten gewahr zu bleiben, ansonsten wird sie zur Verdinglichung - es 
kommt dann zu Fehlschlüssen, letztlich ist diese Verdinglichung gar, wie 
allerdings erst noch detaillierter zu besprechen ist, die Bedingung für um­
fassende, ganze Kulturen gefährdende Katastrophen. Dieser insgesamt un­
bestimmte und doch bedeutungsvolle Charakter anthropologischer Begriffe 
musste ausführlich den anschließenden Erörterungen vorangestellt werden, 
um die weiteren Argumentationsschritte zumindest im Rahmen der hier ge­
gebenen Möglichkeiten zu rechtfertigen; dazu musste nämlich die Proble-

138 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

matik in Kauf genommen werden, dass der zur Thesengenerierung notwen­
dige Rückgriff auf eine anthropologische Rekonstruktion der Menschheits­
genese hier nicht frei sein kann von biologistischen Vorannahmen und 
funktionalistischen Ausdrucksweisen, die besser im Detail hätten kritisiert 
werden müssen, was andererseits noch stärker vom eigentlichen Thema 
weggeführt hätte. 

Es bedurfte für die weitere Argumentation der Skizze grundlegender 
Formen, die dem frühen Menschen als Bedingungen bereits gegeben waren, 
als die Gruppe sich als Schutz um den einzelnen Menschen herum zu stabi­
lisieren begann; nur vor dem mit Hilfe dieser Kategorien skizzierten Bild 
von der Entwicklung des Menschen und der Bedeutung, die dem Gruppen­
schutz dann zuwächst, kann die eigentliche Hauptthese dieser Arbeit for­
muliert und begründet werden. In der Gruppe wird der entscheidende 
Faktor für die weitere Entwicklung hin zum modernen Menschen gesehen, 
sie musste dazu aber als "ganz normaler" Organisator unter anderen herge­
leitet werden, als bedeutendes Organisationsprinzip, das sich doch nicht 
qualitativ, d.h. durch einen Bruch, einen Hiatus von anderen Organisations­
formen (besonders kontrastierend: Instinkt, Reflex usw.) unterscheidet. Die 
Gruppe wirkt wie eine zweite, innere Umwelt, sie stellt einen Mikrokos­
mos, in dem der einzelne Mensch vor den Einflüssen der ersten Umwelt 
weitgehend geschützt ist. Dieser Schutz bedeutet, wie noch detaillierter zu 
besprechen ist, umfassende "Beruhigung" der W ahmehmungswelt; er be­
deutet aber nicht, dass irgendeine Form innerhalb der zweiten Umwelt den 
Kontakt zur ersten gänzlich verlöre. Nach wie vor bleiben alle Formen sys­
temisch miteinander "verzahnt", nichts kann sich innerhalb dieses Formen­
systems verändern, ohne dass sich das gesamte System der den Menschen 
organisierenden Formen veränderte. Mit anderen Worten: Jeder Wandel, 
der innerhalb der ersten Umwelt beobachtet wird, führt zum Wandel aller 
Formen, auch jener, die sich im Schutze der Gruppe herausbilden und über 
längere Zeiträume erhalten, nur wird der Wandlungsdruck nun durch die 
Gruppe vermittelt und dabei gewissermaßen "gedämpft". Innerhalb dieses 
Schutzes entstehen luxuriösere Bedingungen, ein günstigeres Klima, in dem 
sich nun all jene Formen herauskristallisieren können, die auch den 
Menschen in seiner modernen Form noch strukturieren. 

Hieraus lassen sich nun bereits wieder Überlegungen ableiten, die un­
mittelbar an die Ausführungen in den vorangegangenen Gliederungspunk­
ten anschließen und an die dann im weiteren Verlauf der Argumentation 
wieder anzuschließen ist. Der Mensch nimmt seine Umwelt so wahr, wie er 
gemäß der in der Wechselwirkung mit dieser Umwelt entwickelten Fähig­
keiten Umwelt wahrnehmen kann. Alle Formen, die sich in dieser Wech­
selwirkung herausgebildet haben, sind seit jeher auf den Erhalt der Unter­
scheidung von Form und Umwelt, der Plessner'schen Grenze, ausgerichtet, 

139 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sie sind so strukturiert, und sie strukturieren den Menschen und schließlich 
Gesellschaften derart, dass sie sich jeweils in adäquaten Umwelten vor­
finden, in denen ihr Überleben wahrscheinlich ist. 22 Gesellschaften bringen 
ihre Umwelten und Umwelten ihre Gesellschaften aufeinander abgestimmt 
hervor, das ist "normale Evolution". Bedingung für dieses wechselseitige 
aufeinander abstimmen ist allerdings, dass alle Formen (mehr oder weniger) 
dynamisch bleiben, dass die Gestalt des Ganzen veränderbar bleibt. Moder­
ne Gesellschaften aber scheinen immer schlechter auf ihre Umwelt abge­
stimmt, wenn Katastrophen als Symbol für die Realfalsifikation dieses 
Abgestimmtseins gedeutet werden. Wie aber ist es überhaupt möglich, dass 
Gesellschaften nicht auf ihre Umwelt abgestimmt sind? 

Diese Arbeit beobachtet, sie geht also davon aus, dass es Beobachter 
gibt und Beobachter unterscheiden. Behauptet wird, dass einfachere Orga­
nismen, wie auch der Mensch, darauf angewiesen sind, zwischen mehr oder 
weniger Bedeutungsvollem zu unterscheiden. Zu unterscheiden meint aber 
nicht: separieren, etwas gänzlich voneinander trennen, scharfe Grenzlinien 
zu ziehen, die Verbindung zwischen dem einen und dem anderen zu tren­
nen. Diese Bedeutung von Unterscheiden kennt nur der moderne Beobach­
ter. Bis an die Modeme heran dominierte die Erfahrung des Flusses, der 
Bewegung, der Undurchschaubarkeit von Welt. Erst der moderne Beob­
achter stellt seine Unterscheidungen auf absolute Dauer, er löst das Unter­
schiedene vollständig aus seinem Zusammenhang und verkoppelt es 
instrumentell mit anderem, während er die Historizität seiner Unterschei­
dungen vergisst. Er gewinnt den Eindruck, Welt sei unabhängig seiner 
selbst real existent und hochgradig stabil. 

Wenn aber der Eindruck von Stabilität zur gesamtgesellschaftlichen 
Grunderfahrung geworden und dagegen die Prozessualität erklärungsbe­
dürftig ist, werden die "natürlichen" Abstimmungsprozesse zwischen Um-

22 Damit hat Plessner im Grunde den dem Habituskonzept Pierre Bourdieus 
zugrunde liegenden Gedanken vorweg genommen. Der Habitus sorgt stets da­
für, dass der Mensch für diejenigen Situationen, in denen er sich in der Regel 
vorfindet, über die jeweils mehr oder weniger adäquaten Verhaltensreper­
toires (Bourdieu spricht von Wahrnehmungs-, Denk-, Handlungs- und Bewer­
tungsschemata) verfugt, die er wiederum in eben jenen Situationen sozialisa­
torisch vermittelt bekam, in denen sich aufzuhalten für ihn "normal" ist. 
Selbst noch für Situationen, für die der Habitus nicht optimal vorbereitet ist 
und vorbereitet hat, schafft er doch nachträglich noch angemessene Rechtfer­
tigungen, "coping-Strategien" also, die die aufgetretenen Dissonanzen im 
Nachhinein erklären, nach der Art: "Mit denen wollte man ohnehin nie etwas 
zu tun haben, bei denen das eigene Verhalten gerade unglücklich aufgestoßen 
ist". Es gibt also im eigentlichen Sinne überhaupt keine Dissonanz, die Situa­
tion ist immer die richtige, Ausnahmen sind - wenn überhaupt -nur patholo­
gisch erklärbar (zum Habituskonzept vgl. bspw. Bourdieu 1996: insbes. 277-
354 und Bourdieu 1993: insbes. 97-121). 

140 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMMETRISCHE ANTHROPOLOGIE 

welt und Gesellschaft, die selbst als zwei voneinander kategorisch 
geschiedene Bereiche beobachtet werden, immer unwahrscheinlicher. Man 
beginnt dann, sich auf die Invarianz von insgesamt fragilen Zusammenhän­
gen mehr und mehr zu verlassen; man vergisst, welch komplexe Bedingun­
gen den sich mehr und mehr verfestigenden Erwartungszusammenhängen 
zugrunde liegen, Bedingungen, die doch ständig reproduziert werden müs­
sen um die hochgradig voraussetzungsvolle Stabilität in einem Spannungs­
gleichgewicht zu halten. Ganze Gesellschaften meinen dann, sich selbst 
rational steuern zu können oder ihre Steuerung einzelnen, doch ebenfalls 
stets historischen und damit sich ständig verändernden Instanzen ("der kriti­
schen Vernunft", oder "dem Markt") überlassen zu können, die von den 
Einflüssen anderer gesellschaftlicher (Selbst-) Steuerungskräfte zu befreien 
seien. Ganze Gesellschaften beobachten dann einen Teil ihrer Umwelt als 
objektiv existent und insgesamt unveränderlich und negieren alle Erfahrun­
gen, die sie nicht mit denselben rationalen Begriffen zu begreifen vermö­
gen; so verlieren sie immer mehr das Gefühl dafür, dass ihre Begriffe nicht 
sind, was sie zu sein scheinen. Mit anderen Worten: Die Alltagsbildung 
wird umfassend und die Katastrophe sukzessive wahrscheinlicher, bis hin 
zur Möglichkeit des Untergangs der gesamten Gattung. 

Im Folgenden wird also die These zu begründen sein, dass es einen 
Unterschied gibt zwischen der Weise, wie ein vormoderner Mensch unter­
schied und der Weise, wie der moderne Mensch unterscheidet. Es wird ge­
zeigt werden, dass sämtliche organischen Formen immer schon zwischen 
Wahrnehmungen differenzieren, dass aber der Eindruck von real existie­
render Konstanz irgendwelcher Formen außerhalb des Beobachtungs­
zusammenhanges ein vollkommen unwahrscheinliches und hochgradig 
voraussetzungsvolles Geistesprodukt ist, ein Geistesprodukt, das am An­
fang der Modeme steht und diese erst begründete. 

Die Begründung dieser These ist im folgenden Teil der Arbeit entlang 
bedeutender Formen der Sicherung der Grenze zwischen Form und Umwelt 
vorzubereiten; denn um schließlich die Unwahrscheinlichkeit des modernen 
Denkens darstellen zu können, bedarf es vorab der weiteren symmetrischen 
Rekonstruktion der Soziogenese des Menschen und seiner Formen der Aus­
einandersetzung mit Welt bis an die "Neuzeit" (Ferdinand Tönnies, vgl. 
1998) heran, ohne dass dabei das scharfe, analytische Trennen, das die 
Vormodeme nicht kannte, in die vormodernen Kategorien hineingedacht 
werden dürfte. Die Begriffe und Kategorien der klassischen Anthropologie 
sind schon Produkt modernen Denkens, sie tendieren dazu, Formen als so­
zio-kulturell unabhängig, als den sozialen und historischen Bedingungen 
objektiv zugrunde liegend zu beschreiben, wenn etwa von "dem Werkzeug" 
oder "der Sprache", "der Zeit" oder "dem Raum", "den Verwandtschafts­
systemen" oder "der Macht" die Rede ist. Derart begriffen sind sie gerade 

141 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nicht geeignet, das moderne Denken genealogisch herzuleiten. Diese For­
men dürfen deshalb aber nicht verworfen werden, ihre Bedeutung für die 
wissenschaftliche Auseinandersetzung ist festzuhalten, ohne sie jedoch 
festzuschreiben. Die Annahme kontextunabhängiger Kategorien ist eine 
einmalige Besonderheit des okzidentalen wissenschaftlichen Denkens, die­
ses Paradigma ist insgesamt defizitär und letztlich katastrophenträchtig. Es 
zu verwerfen, hätte allerdings ebenfalls katastrophale Konsequenzen, die 
Antwort muss also in einem Dritten gefunden werden. Dieses Dritte mar­
kiert, wie bereits angedeutet, der Terminus "symbolisch", der allen Katego­
rien ihren Bedeutungsüberschuss zurück verleiht, der nur im abstrakten 
wissenschaftlichen Denken, nirgendwo sonst, den Kategorien genommen 
wurde. Diese Dimension des Symbolischen ist nun detaillierter zu erörtern. 

142 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die symbolische Formung der Welt 

Nach den bisherigen Ausführungen ist bereits klar, dass auch die Beschrei­
bung des nunmehr im engeren Sinne sozialen Daseins des Menschen 
Schwierigkeiten hervorruft. Notwendigerweise muss der zu behandelnde 
vorbegriffliche Zusammenhang weiterhin mit Begriffen beschrieben wer­
den. Unterschiede in der Umwelt des Menschen, die für den modernen Be­
obachter zur Bedingung seines Denkens überhaupt geworden sind, sollen 
hier in ihrem Entstehen "erschlossen" werden. Der frühe Mensch verfügt 
weder über Kategorien wie Raum und Zeit, noch hat er, davon wird hier 
zumindest ausgegangen, ein gegenständliches Bewusstsein. Kein "Ding" ist 
ihm gegeben, ein Baum steht ihm nicht als Baum gegenüber, sondern viel­
leicht als Schattenspender, ohne dass er den Baum von der Eigenschaft des 
Schattens oder der darin verringerten Temperatur kategorisch unterscheiden 
würde; diese Art zu unterscheiden ist vermutlich aristotelisch, dem frühen 
Menschen war sie fremd. 1 Die Erfahrung des Bedürfuisses "Kühlung" und 
die Erfahrung des kühlen Platzes wird zusammen mit anderen Merkmalen 
allerdings im Menschen eine ,,Spur" als bedeutungsvoller Zusammenhang 
hinterlassen. Allmählich formt sich so die Welt des Menschen, der selbst 
unterdessen erst wird, allmählich treten einige Formen über längere Zeit­
räume hinweg aus ihrem Hintergrund hervor, in den sie doch weiterhin ein­
gebunden bleiben; der Mensch zieht also Grenzen, die doch nichts 
voneinander trennen, die vielmehr "schöpfen", wo ohne Grenzen nichts ist. 

Diese Unterscheidung wird für den okzidentalen Kulturkreis durch Aristoteles 
in seiner Kategorien-Schrift als erste Substanz (für sich seiend) und als zweite 
Substanz (als einer ersten Substanz als Eigenschaft zukommend) zumindest 
schriftlich fixiert (vgl. Thiel 2004: insbes. 67), ob sie ursprünglich auf ihn zu­
rückgeht, lässt sich selbstverständlich nicht sicher sagen. 

143 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Insbesondere Ernst Cassirer hat in seinem dreibändigen Werk zu einer 
"Philosophie der symbolischen Formen" diesen "evolutionären" Aufbau der 
Welt bedeutungsvoller Formen beschrieben: 

"Nicht dies ist der Anfang des Denkens und Sprechens, daß irgendwelche in der 

Empfindung oder Anschauung gegebene Unterschiede einfacherfaßt und benannt, 

sondern daß bestimmte Grenzlinien selbständig gezogen, bestimmte Trennungen 
und Verknüpfungen vorgenommen werden, kraft deren sich nun aus der fließend 

immer gleichen Reihe des Bewußtseins [ ... ] Einzelgestalten herausheben" 

(Cassirer 1953a: 251) 2 

Alles Gegebene ist nur in dem Sinne, als dass es durch grundlegende Er­
fahrungsakte geformt ist. Dabei ist keiner dieser "Akte" ein Ding für sich, 
alle Hervorhebungen bleiben in dem Akt ihrer Hervorhebung in die sie 
umgebenden bedeutungsvollen, relativ stabilisierten Hervorhebungen ein­
so wie an den ursprünglichen Akt ihrer Formung angebunden. 

"Immer muß das ,Gegebene' schon in einer bestimmten ,Hinsicht' genommen 

und sub specie dieser Hinsicht erfaßt sein: denn sie erst ist es, die ihm seinen 

,Sinn' verleiht. Dieser Sinn ist hierbei weder als sekundär-begriffliche, noch als 
assoziative Zutat zu verstehen: sondern er ist der schlichte Sinn der ursprüngli­

chen Anschauung selbst" (Cassirer 1975: 156, Hervorhebungen im Original ge­

sperrt, "sub specie" im Original kursiv). 

Deshalb erhält keine derart hervorgehobene Form einen Dingcharakter, der 
Eigenschaftsmerkmale zukämen. Nicht einmal die anschauende Form 
selbst, in moderner Terminologie also der Beobachter, weist einen festen 
Punkt aus, von dem aus Äußeres als ein Ding mit spezifischen Eigenschaf­
ten erfasst werden könnte: "In dem Augenblick, wo wir von einer Form der 
,Sicht' in eine andere übertreten, erfährt nicht etwa nur ein einzelner Mo­

ment der Anschauung, sondern diese selbst in ihrer Totalität, in ihrer unge­
brochenen Einheit, eine charakteristische Metamorphose" (ebd.: 156, 

2 An anderer Stelle sagt Cassirer: "Allgemein müssen wir uns deutlich machen, 
daß die Begriffe des ,Subjekts' und ,Objekts', mit denen insbesondere die 
psychologische Theorie der Erkenntnis als festen Ausgangspunkten zu operie­
ren pflegt, selbst kein gegebener und selbstverständlicher Besitz des Denkens 
sind[ ... ]. Nicht derart schreitet der Prozeß des Wissens fort, daß der Geist, als 
ein fertiges Sein, die äußere, ihm entgegenstehende und gleichfalls in sich ge­
schlossene Wirklichkeit nur in Besitz zu nehmen hätte[ ... ]. Vielmehr gestal­
tet sich der Begriff des ,Ich' sowohl wie der des Gegenstandes erst an dem 
Fortschritt der wissenschaftlichen Erfahrung und unterliegt mit ihm den glei­
chen inneren Wandlungen" (Cassirer 1993b: 181, Hervorhebung im Original). 

144 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Hervorhebungen im Original gesperrt). Weder der "Beobachter" noch seine 
Umwelt sind "bestimmt". 

Das "mythische Denken" kennt keine Bestimmtheit, das moderne Den­
ken dagegen grenzt Formen scharf voneinander ab. Mit der Stabilisierung 
der Gruppe und der damit gegebenen Möglichkeit der Stabilisierung der 
grundlegenden Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt ist ein 
entscheidender Schritt bereits beschrieben, an den nunmehr angeschlossen 
werden kann, ein Schritt, der von entscheidender Bedeutung für die Ent­
wicklung hin zum Denken in bestimmten, dinglichen Formen ist, dessen 
Genealogie hier versucht wird. 

Zunächst sind mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes wesentliche 
Bedingungen gegeben, unter denen sich der Mensch als Mensch und die 
Gruppe als Gruppe und beide Formen die erste Umwelt als eigenständige, 
allerdings weiterhin unbestimmte Form entdecken können. Es entwickeln 
sich, wie im Folgenden gezeigt wird, im Schutz der zweiten Umwelt For­
men, wie das Werkzeug und die Sprache, die selbst die weitere Durchglie­
derung der W ahmehmungswelt beschleunigen. Das Werkzeug und die 
Sprache sind zunächst Formen wie alle anderen. Wie alle oben beschriebe­
nen Organisationsformen sind sie also auch dynamisch eingebunden in das 
Formenganze, aus dem sie sich erst langsam herausheben, aus dem heraus 
sie sich für einen Beobachter allmählich stabilisieren. Entsprechend wirkt 
auch durch sie hindurch der "Auftrag zum Überleben", das oberste Anlie­
gen, die Unterscheidung von Form und Umwelt zu sichern - nun bezieht 
sich dieser "Auftrag" allerdings bereits primär auf die Unterscheidung von 
Gruppe und erster Umwelt, denn die Gruppe ist inzwischen zu einem eige­
nen "Organismus" mit emergenten Organisationsanforderungen und -For­
men geworden, sie ist für alle ihre Mitglieder überlebensnotwendig. 

Dann entdeckt der Mensch in seiner Umwelt immer umfassendere For­
men, die er (wie alle anderen Formen auch) selbst in sie "hineingeformt" 
hat,3 Formen, die bis zum modernen Menschen hin zu "natürlichen" For­
men erstarren, scheinbar unveränderlich alles andere strukturierend, wie 
z.B. den Raum, die Zeit oder das Bewusstsein. Verwandtschaftsbeziehun­
gen und Macht nannte Max Scheler "Realfaktoren", die nach dem Vorbild 
des Marxschen Basis-Überbau-Modells die "Idealfaktoren" regulieren. Für 
Scheler hatten diese "realen" Formen keine sozio-kulturellen Ursachen, sie 
übten aber prägenden Einfluss auf die sich über ihnen erhebenden sozio­
kulturellen Formen, die Jdealfaktoren, aus (vgl. Scheler 1960: insbes. 17-

3 So, wie oben gezeigt, Helmuth Plessner (vgl. Gliederungspunkt 3.2), aber 
auch Amold Gehlen (vgl. Gehlen 1970: 21). 

145 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

51 ).4 Die vorliegende Arbeit versucht, auch diese Formen als eingebunden 
in einen Zusammenhang in ihrem ebenfalls sozio-kulturellen, historischen 
Charakter zu reformulieren, um weitere bedeutende Formen ergänzt, die als 
Techniken der Reduktion und Eröffnung von Komplexität noch in mo­
dernen Gesellschaften eine bedeutende Rolle spielen. Alle diese in diesem 
Gliederungspunkt zu besprechenden Formen entwickeln sich aus dem Be­
stand der bereits stabilisierten Organisationsleistungen, der residualen Ver­
haltensdispositioneil heraus. Das Ziel dieses Gliederungspunktes ist es, 
anhand dieser Kategorien exemplarisch vorzuführen, dass alle Formen 
immer schon die relative Stabilität und zugleich die notwendige Flexibilität 
des Gruppenganzen und des in dessen Schutz aufgehobenen Menschen 
sichern, dass sie also fortführen, was immer schon zentrale Bedingung der 
Form war: den Erhalt der Grenze zur Umwelt zu sichern. Dies gelingt 
gerade dadurch, dass es zwischen Formen keine tatsächlichen Grenzen i.S. 
scharfer Unterscheidungen gibt. 

Mit dieser so skizzierten "Theorie der Formung der Welt" kann schließ­
lich die Frage einer Beantwortung zugeführt werden, warum sich die Mo­
deme zunehmend mit Katastrophen- gleichgültig ob Beobachterphänomen 
oder real - konfrontiert sieht. Es gilt dabei, ganz grundlegend und 
theoretisch aufgearbeitet, zu zeigen, dass bis an die Schwelle zur modernen 
Wissenschaft heran alle von einem Beobachter aus ihrem Hintergrund 
hervorgehobenen Formen eingebunden blieben in einen übergreifenden 
Zusammenhang, sie somit niemals bloß für sich standen, wie die modernen 
objektivistischen Kategorien und Formen nur mehr für sich stehend genom­
men werden. Dieses Für-sich-Nehmen der Formen ist die entscheidende 
Bedingung der Katastrophe, die Katastrophe falsifiziert dieses Aus-dem­
Zusammenhang-Lösen von Formen, sowohl der analytisch-begrifflichen, 
als auch der technisch-instrumentellen. So wird gezeigt, dass die Unter­
scheidung von wissenschaftlichem Begriff und instrumenteller Technik 
selbst erst mit dem Für-sich-Nehmen von Formen möglich wird. Noch bis 
weit in das zweite nachchristliche Jahrtausend (dies wird im anschließenden 
Gliederungspunkt detailliert begründet) blieben beide Formen, die des Beg­
riffs und die der Technik, eingebunden in ihren systemischen Zusammen­
hang, waren beide Formen Techniken im allgemeineren Sinne, nämlich 
Techniken der relativen Stabilisierung bei gleichzeitiger Sicherung der 

4 Realfaktoren sind für Scheler im Wesentlichen jene Motivationskräfte, die 
sich aus den menschlichen "Haupttrieben", dem "Nahrungs-, Geschlechts­
und Machttrieb" speisen. Ihre Befriedigung gestalte sich kulturell in der Wirt­
schaft, den Fortpflanzungs- und Abstammungsinstitutionen und der Herr­
schaft aus (vgl. ebd., auch Oldemeyer 2000: 325 sowie Berger/Luckmann 
1996: 8f.). 

146 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

notwendigen Flexibilität der menschlichen Form gegenüber ihrer Umwelt, 
Überlebenstechniken der menschlichen Form also. 

Der hier nun weiter zu entwickelnde Erklärungsansatz greift ganz we­
sentlich auf die "Philosophie der symbolischen Formen" Ernst Cassirers zu­
rück, er übernimmt nicht zuletzt seinen zentralen Begriff, doch modifiziert 
er seine "Philosophie" ebenso wesentlich,5 so dass eine deutliche Abgren­
zung erforderlich ist. Vorab ist daher in aller Kürze das Erkenntnisinteresse 
darzustellen, das Cassirer mit der Philosophie der symbolischen Formen 
verfolgte, um dann, in der kritischen Kontrastierung zum Gehlen'schen In­
stitutionenbegriff, eine eigene Definition der Kategorie der "symbolischen 
Form" vorzuschlagen. Dann können vor diesem Hintergrund wesentliche 
Formen besprochen werden, die noch der Wahrnehmungswelt des moder­
nen Menschen prägend zugrunde liegen. 

5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der 
Philosophie der symbolischen Formen 
Ernst Cassirers 

Cassirer hatte mit seinen Arbeiten zur Philosophie der symbolischen For­
men die transzendentale Fragestellung Kants aufgenommen, diese jedoch 
gänzlich neu ausgerichtet. Für Cassirer war die Frage nach den Bedingun­
gen der Möglichkeit von Erfahrung nur über die Untersuchung der Frage 
nach den Bedingungen der Möglichkeit von Bedeutung zu klären. Bedeu­
tung wird zum Schlüsselbegriff, mit dessen Hilfe die Begriffe von "Er­
kenntnis" und "Wahrheit" relativiert werden. Wahrheit und Erkenntnis 
verlieren ihren Status als alleinige Fixpunkte wissenschaftlicher Fragestel­
lung, sie werden zu bedeutsamen und fundamentalen Sonderfällen des "all­
gemeinen Bedeutungsproblems" unter anderen (vgl. Graeser 1994: 29). 
Deshalb sei jedoch Objektivität als Kriterium wissenschaftlicher Erkenntnis 
nicht zu verwerfen, vielmehr zielt die Philosophie der symbolischen For­
men darauf, das Objektivitätsproblem in die umfassendere Frage nach der 
Bedeutung einzugliedern (vgl. Cassirer 1993b: 136).6 Die Bedeutung ein­
zelner Anschauungen und Ausdrücke, Wahrnehmungen und Erfahrungen 

5 In gewisser Hinsicht fuhrt diese Arbeit auch eine - in der Philosophie der 
symbolischen Formen Cassirers nicht explizit ausgestaltete, jedoch bereits 
wesentlich "vorgeformte" - Evolutionstheorie der symbolischen Formen fort 
(vgl. dazu Bickel2003: 112). 

6 "Die Frage nach der "Objektivität der ,Dinge' [ ... ]ist näher betrachtet nichts 
anderes als ein Korollar zu der systematisch weit umfassenderen Frage nach 
der Objektivität der ,Bedeutung'", so Cassirer an selber Stelle. 

147 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ließe sich nur dann "objektiv" bestimmen, wenn man sie jeweils relational 
zu den Systemen fest gefügter Bedingungen verstehe, aus denen heraus sie 
ihren Sinn erhalten. Außerhalb dieser Bezugsrahmen, außerhalb der symbo­
lischen Formen, gibt es keine Objektivität (vgl. Cassirer 1910: 411). 

Die Philosophie der symbolischen Formen ist der Versuch der Rekon­
struktion der Genealogie dieser symbolischen Bedeutungszentren. Alle 
"[ ... ] Bereiche geistiger Schöpfungen und kultureller Leistungen" seien, so 
fasst Ernst Graeser den zentralen Gedanken Cassirers zusammen, Ausprä­
gungen einer "symbolbildenden Kraft des menschlichen Geistes" (vgl. 
Graeser 1994: 17), des "animal symbolicum" (vgl. Cassirer 1990: 51), es 
könne daher nicht im substantiellen Sinne von einer allem zugrunde liegen­
den "Objektivität" gesprochen werden. Schon in dem 1910 erschienenen 
Buch "Substanzbegriffund Funktionsbegriff' hob Cassirer hervor, dass der 
Gegensatz von Denken und Sein nicht in einem "absoluten Urgrund" über­
wunden, 

"[ ... J sondern lediglich in den allgemeingültigen Funktionsformen der rationalen 

und empirischen Erkenntnis gesucht werden [kann, M.V.]. Diese Formen selbst 
bilden ein fest gefugtes System von Bedingungen: und nur relativ zu diesem 

System erhalten alle Aussagen über den Gegenstand, wie über das Ich, über 

Objekt und Subjektivität einen verständlichen Sinn" (Cassirer 1910: 411, 
Hervorhebung im Original gesperrt), 

so Cassirer weiter. Deshalb erfordere ein Verständnis des Wesens und der 
Funktion des Symbolischen eine Untersuchung der Genese der unter­
schiedlichen "Erfahrungsbereiche und Erfahrungswelten" (vgl. Graeser 
1994: 17). 

Insbesondere das mythische und das religiöse Denken, die Sprache und 
die "reine" Erkenntnis, aber auch Technik, Kunst, das Recht, Sitte und 
Wirtschaft (vgl. ebd.: 51) werden nun von Cassirer als symbolische Formen 
derart geneaologisch rekonstruiert, dass sich, wie er meint, aus deren 
Verständnis heraus alle empirischen Erscheinungen "objektiv", d.h. in ihrer 
relativen Position innerhalb des jeweiligen Sinnzusammenhanges, rekon­
struieren ließen. Jede dieser Formen spiegle empirisch Gegebenes nicht 
einfach wieder, sondern bringe dieses nach einem jeweils selbständigen 
Prinzip symbolischer Gestaltung selbsttätig hervor: 

"Keine dieser Gestaltungen geht schlechthin in der anderen auf oder lässt sich aus 

der anderen ableiten, sondern jede von ihnen bezeichnet eine bestimmte geistige 
Auffassungsweise und konstituiert in ihr und durch sie zugleich eine eigene Seite 

des , Wirklichen'. Sie sind somit nicht verschiedene Weisen, in denen sich ein an 

148 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

sich Wirkliches dem Geiste offenbart, sondern sie sind die Wege, die der Geist in 
seiner Objektivierung, d.h. in seiner Selbstoffenbarung verfolgt" (Cassirer 1953a: 9). 

Vor dem Hintergrund des Zusammenbruchs der großen philosophischen 
Systeme zu Beginn des 20. Jahrhundert sowie der philosophischen Dis­
kussionen um Positivismus und Hermeneutik versuchte Cassirer den Ob­
jektivitätsgedanken funktionalistisch zu wenden. Die Philosophie der sym­
bolischen Formen zielt auf den Nachweis, dass Objektivität nicht inhaltlich­
substantialistisch, wohl aber rein funktional besteht. Am Gedanken der 
Objektivität lasse sich denmach festhalten, wenn sich trotz ihrer so unter­
schiedlichen Weisen der Weltstrukturierung ein alle Formen gemeinsames 
Prinzip finden ließe, auf das bezogen alle Formen miteinander vergleichbar 
werden würden. Dieses verbindende Band, eine gemeinsame Struktur­
gesetzichkeit aller Formen sieht Cassirer in der Entwicklung vom Kon­
kreten zum Abstrakten7 in Richtung auf eine "reine Bedeutungsfunktion" 
(vgl. ebd.: 270). Alle Formen entwickeln die Tendenz, so Cassirer, sich von 
ihrer materiellen Bindung, ihrer Gerichtetheit auf individuelle Erschei­
nungen zu lösen, während sie fortgehend allgemeinere Beziehungsformen 
entfalten, um der Mannigfaltigkeit der Eindrücke eine Ordnung aufZuprä­

gen. Der Mythos unterscheidet sich demnach von der wissenschaftlichen 
Erkenntnis, weil ersterem ein rein subjektives Weltbild zugrunde liegt, 
während die wissenschaftliche Erkenntnis den unmittelbaren Gegenständen 
immer näher käme. Doch setzt die Wissenschaft damit den schon vom 
Mythos beschrittenen Weg fort, beide Formen treiben"[ ... ] eine bestimmte, 
nicht zufällige, sondern notwendige Art der geistigen Formung [ ... ]" 
(Cassirer 1953b: 20) immer weiter voran. Diese "notwendige Art der 
geistigen Formung" als ein verbindendes Band aller symbolischen Formen 
zu bestimmen, sei die Aufgabe der kritischen Philosophie, so Cassirer: 
Gesucht ist die Regel, welche die "[ ... ] konkrete Mannigfaltigkeit und 
Verschiedenheit der Erkenntnisfunktionen [ ... ] zu einer in sich geschlos­
senen geistigen Aktion[ ... ]" (Cassirer 1953a: 8) zusammenfasst. 

Zunächst aber habe er mit der "Philosophie der symbolischen Formen" 
den Nachweis für eine methodische Grundlegung der Geisteswissenschaf­
ten erbringen müssen, dass jede der unterschiedlichen Gestaltungsformen 
(Sprache, Mythos, Erkenntnis etc.) 

"[ ... ] je eigene Aufgaben im Aufbau des Geistes erfüllt und je einem eigenen Ge­
setz untersteht. Erst wenn eine solche ,Formenlehre' des Geistes wenigstens im 
allgemeinen Urnriß feststand, ließ sich hoffen, daß auch für die einzelnen geistes-

7 Zur Bedeutungsfunktion vgl. insbes. Cassirer 1975: 329-560 (dritter Teil). 

149 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wissenschaftlichen Disziplinen ein klarer methodischer Überblick und ein sicheres 
Prinzip der Begründung gefunden werden könne" (ebd.: Vorwort V). 

Cassirer fand mit der Annalnne eines alle Formen verbindenden Bandes 
eine Möglichkeit, am Gedanken der Objektivität festhalten und dabei den­
noch mehrere "Objektivitätssphären" zugleich zulassen zu können. Die 
Gemeinsamkeiten, die er im Prozess der Formenentwicklung an allen Wei­
sen der Weltbetrachtung zu erkennen meinte, führten ihn zu der Annalnne, 
dass alle Formen die Tendenz hätten, immer allgemeinere Beziehungsfor­
men zu entwickeln, um die vielfältigen Formen in einem übergreifenden 
Zusammenhang zu ordnen, zu überblicken (vgl. Cassirer 1953b: 20). So 
mündet das gemeinsame Band aller Formen in der reinen Erkenntnis der 
modernen Wissenschaften, die mehr und mehr zu den unmittelbaren Ge­
genständen vordringt. 

Geteilt wird die Annahme, dass symbolische Formen jeweils unter­
schiedliche Formen der Weltwahrnehmung bedeuten, die außerdem in je­
weils unterschiedlicher Weise einen Zusammenhang bilden, ein System, 
aus dem heraus sie ihre eigene Bedeutung erhalten. Cassirers Interesse gilt 
dabei jedoch den allgemeingültigen Funktionsformen, insbesondere denen 
der rationalen und empirischen Erkenntnis, anhand derer die Objektivität, 
der "Sinn" von dinglichen Formen zu bestimmen sei. Dieses Interesse und 
den ihr zugrunde liegenden Gedanken teilt die vorliegende Arbeit nicht, 
hier steht die Annahme im Vordergrund, dass das, woraus die Formen ihre 
Bedeutung beziehen, selbst erst durch diesen Prozess der Bedeutungszuwei­
sung im Entstehen ist, diesem jedoch niemals voraus. Das, was bspw. als 
mythisches Weltbild bezeichnet wird, ist als solches niemals gegeben, son­
dern zu jedem Zeitpunkt werdend. Cassirer sieht das "einigende Band" aller 
Formen in der generellen Tendenz auf immer abstraktere, von ihrer "mate­
riellen Bindung" gelöste und damit allgemeinere, übersichtlichere Formen. 
Hier wird hingegen angenommen, dass das, was "Übersicht" bedeutet, ganz 
von der Konstitution des entsprechenden Organismus und seiner Umwelt, 
auf die sich diese Übersicht richtet, abhängt. Übersicht selbst bleibt eine 
rein relationale Kategorie, wie alle anderen symbolischen Formen auch. 
Das einzige alle Formen verbindende Band ist das des Erhaltes der Grenze 
zwischen Form und Umwelt. 

Deshalb wird in der vorliegenden Arbeit als symbolische Form nicht 
jeweils ein übergreifender objektiver Zusammenhang bezeichnet, aus dem 
heraus alle einzelnen Formen ihre Bedeutung beziehen.8 Vielmehr wird 

8 Die hier vorgestellte Deutung der Kategorie der symbolischen Form, die -
den folgenden Abschnitt einleitend- noch detailliert besprochen wird, ist da­
bei durchaus bereits bei Cassirer selbst angelegt, wenn er etwa betont, es sei 
"[ ... ] ein gemeinsames Charakteristikum aller symbolischen Formen, daß sie 

150 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

jede einzelne Form, die vom Menschen wahrgenommen wird, als symboli­
sche Form verstanden. Weil symbolische Formen immer aus bereits beste­
henden Formen und in Wechselwirkung mit allen anderen Formen 
hervorgehen, stehen alle Formen miteinander in einer Beziehung, jede Form 
erhält ihre Bedeutung relational zu allen anderen Formen. Jede Form steht 
jedoch nicht nur mit allen anderen symbolischen Formen in einer Bezie­
hung. Die unauflösliche Wechselbeziehung des Organismus mit seiner 
Umwelt als Prozess der Realisierung der Grenze und damit der Form selbst 
bedeutet immer auch eine Ausrichtung aller symbolischer Formen auf diese 
erste Umwelt. Cassirer benötigte, um den Objektivitätsgedanken halten zu 
können, eine Umwelt, die jeweils einen in sich geschlossenen, invarianten 
Zusammenhang bildet (Mythos, Religion, Kunst, Technik, Wissenschaft 
usw.), auf den alle Formen bezogen und in diesem Bezug eindeutig positio­
niert sind, deren Position daher abschließend zu bestimmen sei, wenn nur 
der jeweilige Bezugsrahmen geklärt wäre. Hier wird hingegen behauptet, 
dass tatsächlich alle Formen auf einen gemeinsamen Horizont ausgerichtet 
sind, während sie untereinander in einem systemischen Zusammenhang ste­
hen. Dieser Horizont ist aber kein qualitativ anderes als alle anderen For­
men, er entsteht gerrau so prozessual wie die beobachtende Form und alle 
anderen Hervorhebungen, die die Wahrnehmungswelt des Menschen 
strukturieren, entsprechend ist auch diese Form des Horizontes, der (ersten) 
Umwelt also, niemals invariant, sondern immer im Werden, in stetiger Ver­
änderung, obgleich ihr bloßes Vorhandensein, vorab jeglicher Bestimmung 
der Weise dieses Vorhandenseins, als Unterscheidung von der beobachten­
den Form Bedingung ihrer eigenen Existenz ist. 

5.2 Institutionen und symbolische Formen 

Die Grundlagen, auf denen die folgenden Ausführungen nunmehr aufbauen, 
ergeben ein Bild von dynamisch sich selbst von einer Umwelt abgrenzenden 
und diese Umwelt dabei erst hervorbringenden Formen. Ein Organismus 
befindet sich insgesamt gleichsam in einem Zustand dauernder Sensibilität 
für seine Umwelt, die er selbst ständig neu erzeugt. Ohne Bewusstsein davon 
verändert sich diese Umwelt, wenn sich seine Wahrnehmungskapazitäten 
verändern, so wie sich seine Wahrnehmungskapazitäten verändern, wenn 
die sich wandelnde Umwelt hierzu Raum und Anlass gibt. Sein Wahr­
nehmungsapparatist auf seine Umwelt eingestellt, jede bedeutende Verän­
derung dieser Umwelt löst Assimilations- und Akkomodationsprozesse aus. 

aufjeden beliebigen Gegenstand angewendet werden können" (Cassirer 1985: 
49). 

151 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Insgesamt befindet sich sowohl seine Umwelt als auch die organische Form 
selbst im Fluss, beide variieren ständig. 

Innerhalb dieses Flusses aber treten allmählich Bedeutungen hervor, 
heben sich einige für den Beobachter bedeutungsvolle Formen von den 
anderen ab. Dies geschieht zunächst nur für den Moment. Unregelmäßig 
auftretende Bedürfnislagen sondieren Bedeutungsvolles nur in dem Augen­
blick, in dem das Bedürfnis aktuell ist. Das aus dem Hintergrund Hervor­
gehobene geht sodann wieder in ihm auf, es verschwindet in diesem, ohne 
länger Form zu sein. Und doch hinterlässt jede Vergegenständlichung von 
Bedürfnissen "Spuren" im System der den Organismus organisierenden und 
relativ stabilisierenden Formen, so dass ihre erneute Aktivierung wahr­
scheinlicher wird. Das in seiner Bedeutung sich wandelnde "Objekt", das 
der Organismus beobachtend formt, verfügt in diesem Sinne nicht über eine 
Identität, es ist in jedem Moment je nach Bedeutung etwas anderes. So wie 
sich jedoch bestimmte Bedürfnislagen gegenüber anderen, flüchtigeren Be­
dürfnissen und Stimmungen relativ stabilisieren und nun regelmäßiger in 
ähnlicher Form auftreten, formt der Organismus diesen Bedürfnislagen ent­
sprechende Bedürfniserfüllungsformen relativ dauerhaft aus dem unbe­
stimmten Hintergrund heraus. Allmählich verfestigen sich zwischen diesen 
Bedürfnissen und den diese Bedürfnisse erfüllenden Formen "Schaltkreise", 
die schließlich derart stabil sind, dass ein (moderner) Beobachter sie als 
"Reflexe" oder "Instinkte", als enge Kopplung zwischen "Reiz" und "Re­
aktion" identifiziert. Über diesen weitgehend verfestigten, enger verkop­
pelten Formen erheben sich weitere, die flexibler sind, bis hin zu eben 
solchen, die den Moment nicht überdauern. 

Sämtliche Formen, die die Aufrechterhaltung der Grenze zwischen dem 
Organismus und seiner Umwelt sichern, ließen sich also entlang einer Skala 
von sehr stabil bis sehr "fluide" anordnen, wobei Reflexe und Instinkte den 
sehr verfestigten Pol kennzeichnen; kurzfristige Stimmungen, die nicht 
einmal tatsächlich zu Bewusstsein dringen, könnten als Beispiel für den 
fluiden Pol stehen. Doch bleiben auch die weitgehend stabilisierten Formen 
untrennbar an diese Skala gebunden, sie sind "systemisch" mit diesen ver­
zahnt und kommen daher ebenfalls niemals abschließend zur Ruhe. Ständig 
verändert sich das Wahrnehmungsspektrum des beobachtenden Organismus 
(und damit der Organismus selbst), so verändert sich letztlich auch die Be­
deutung der "Grundlagen", die diese Fähigkeit zur Variation in begrenztem 
Rahmen erst ermöglichen (also etwa die Form der Reflexe und der In­
stinkte), ohne dass der Organismus dabei sofort die Grenze zu seiner Um­
welt einbüßen würde. 

Alle sich komplexer entwickelnden organischen Formen beruhigen den 
Bedeutungsreichtum ihrer Umwelt allmählich zu einem System von relativ 
stabileren Bedeutungszentren, die sich aus dem gleichmäßigen Strom des 

152 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Hintergrundrauschens abheben. Komplexität wird reduziert, weil grundle­
gende Bedeutungen (im Bezug auf Umwelt, wie auf die eigene Form) rela­
tiv stabilisiert und damit mit geringerem Aufwand reaktiviert werden 
können. Zugleich erhöht diese Stabilisierung die Komplexität, weil nun auf 
diesem Niveau neue Bedeutungsvariationen, z.B. der Formen untereinan­
der, beobachtbar werden (vgl. auch Cassirer 1975: 149ff.). Erst wenn für 
einen Beobachter ein Baum als bedeutungsvolle Form relativ stabilisiert ist, 
kann er diese Bedeutung der Form thematisieren und problematisieren; der­
art, dass nun Konflikte auftreten, welcher ebenfalls relativ stabilisierter 
"V erwendungszweck" dem Baum entspricht, wofür er hingegen keinesfalls 
genutzt werden sollte usw. Wenn Formen relativ stabilisiert sind, werden 
Beziehungen unter diesen Formen beobachtbar, werden also andere Mög­
lichkeiten ersichtlich. So entstehen auf diesem neuen Niveau neue Probleme 
und Optionen; die durch relative Stabilisierung erreichte Komplexitätsre­
duktion wird durch diese neuen Möglichkeiten gleichsam konterkariert, 
während sich zugleich die Bedeutung aller Formen, die diesen neuen Mög­
lichkeiten zugrunde liegen, verändert. 

Alles ist also dauernd in Bewegung, nichts in diesem Prozess kommt 
jemals gänzlich zur Ruhe. Insgesamt aber zwingt die Richtung der "symbo­
lischen Ideation", als "Akt einer ursprünglichen Formung" (vgl. ebd.: 155) 
das in diesen Akten Geformte in bestimmte Bahnen, in "Strukturen". 
Grundsätzlich werden Entwicklungsmöglichkeiten immer auch erweitert, 
während sich andere verschließen, grundsätzlich verändern sich alle For­
men, wenn sich nur eine einzige verändert, dennoch fließt der Strom dieses 
Prozesses nicht "chaotisch", sondern immer in der Richtung, die zwischen 
Form und Umwelt ein überlebensfähiges Maß an Abstimmung erreicht, die 
also die Grenzerhaltung zwischen Form und Umwelt auf jedem erreichten 
Niveau von neuem sichert, ansonsten verginge die Form, ohne weiter am 
Evolutionsprozess teilzuhaben. Hat ein Organismus ein gewisses Maß an 
Ordnung aufgebaut, dann müssen nun grundlegende Bedingungen dauerhaft 
gesichert sein, andernfalls zerfiele die Form. 

Langfristig stabilisieren sich auf diese Weise aus der insgesamt unbe­
stimmten Umwelt hervorgehobene Formen, die für den Organismus von be­
sonderer Bedeutung sind, so wie sich die Form des Organismus selbst 
entsprechend der Optionen, die seine Umwelt "belohnt", stabilisiert. Sol­
cherart Formen werden im weiteren Verlauf der Arbeit besprochen, um 
mittels dieser Beschreibung exemplarisch den Nachweis zu erbringen, dass 
alle Formen, die schließlich dem Menschen und ganzen Gesellschaften das 
Überleben ermöglichen, evolutionär bedeutungsvoll sind, weil sie alle be­
stimmte Organisationsleistungen erbringen, ohne dass sie ihre Bedeutung 
jedoch einem Beobachter offenbarten. Obwohl also einige Formen als 
"Fakten" erscheinen und manche "Dinge" als über die Zeiten hinweg kon-

153 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

starrt, fordert die generelle Undurchschaubarkeit aller Bedeutungen ganz 

generell zur besonderen Sensibilität auf, sie bedeutet, sich grundsätzlich 

erinnern zu müssen, dass alle Formen, mit denen es der Mensch zu tun hat, 

mehr bedeuten, als ihnen anzusehen ist. Das moderne Denken tendiert ge­

rade zur umgekehrten Betrachtungsweise, es erwartet besondere Begrün­

dungen dafür, dass bestimmte Dinge nicht so behandelt werden dürften, als 

seien sie gänzlich unabhängig von aller kontextueller Einbettung. Dieser 

generellen Charakteristik aller Formen ist terminologisch Ausdruck zu ver­

leihen, doch wird dabei nicht auf den Begriff der Institution oder seiner 

Prozessualisierung, der Institutionalisierung zurückgegriffen, was zu be­

gründen ist, böte er sich doch scheinbar dazu an. In der Kontrastierung zum 

Institutionenbegriff lässt sich dann auch der Bedeutungsgehalt der anschlie­

ßend zu erörternden Kategorie der symbolischen Form deutlicher kenn­

zeichnen. 

Zum Begriff der Institution 

Bereits Karl Marx behauptete im Anschluss an Hegels Phänomenologie des 

Geistes, dass der Mensch auf selbsttätige "Entäußerung" bzw. "V ergegens­

tändlichung" angewiesen sei.9 Der Gedanke, dass der Mensch sich Stabilität 

9 So etwa in den "Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten" (vgl. Engels/ 
Marx 1968: 511 und 574). Der Begriff der Entäußerung ist einer der Schlüs­
selbegriffe der Hegeischen Phänomenologie des Geistes (vgl. von Borries 
1980: 22), den Marx aufnimmt. Der Mensch entäußert sich mittels der Arbeit 
oder der Sprache, er bringt sein Inneres in Äußeres ein und entdeckt sich 
selbst in den so geschaffenen Objekten, die sogleich eine von ihm losgelöste 
Eigenständigkeit entfalten (siehe zum Begriff der Entäußerung auch das 
Nachwort zu Hegels Phänomenologie des Geistes von Georg Lucacs: "Entäu­
ßerung als philosophischer Zentralbegriff', vgl. Hege! 1973: 551ff.). Wenn 
der Mensch die Dinge als Bestandteile seiner selbst erkennt, hat er sich in ih­
nen vergegenständlicht, so Volker von Borries. Diese Objekte, die er selbst 
schuf, gewinnen Macht über ihn, die dann schlagend wird, wenn die Einheit 
von Produkt und Produzent zerbricht, durch die Arbeitsteilung also; denn nun 
entäußert sich der Mensch, ohne sich noch in seinen Produkten erkennen zu 
können. Für diesen Verlust des Zusammenhanges wird in der vorliegenden 
Arbeit weiterhin der Begriff der VerdingZiehung verwendet. Tatsächlich las­
sen sich die Begriffe der Vergegenständlichung und der Verdinglichung (wie 
schon aufS. 12 FN 7 erwähnt) nur sehr schwer auseinander halten, wie sich 
bei Rüdiger Darmemann nachlesen lässt (vgl. Dannemann 1997), der ausführ­
lich auch die Begriffsgeschichte aufarbeitet. In der vorliegenden Arbeit wird, 
wie ebenfalls a.a.O. bereits erwähnt, mit dem Begriff der Verdinglichung eine 
Differenz zum Begriff der Entäußerung resp. Vergegenständlichung dahinge­
hend markiert, dass die Entäußerung eine Notwendigkeit, die Verdinglichung 
aber bereits das sich langfristig als katastrophenträchtig erweisende Vergessen 
der Entstehungsgeschichte, des Zusammenhanges, des gesamten Bedeutungs­
gehaltes aller Formen bedeutet. 

154 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

selbsttätig erzeugen muss, liegt auch der Institutionentheorie zugrunde, wie 

sie insbesondere von Amold Gehlen entwickelt und in die Soziologie ein­

gebracht wurde. 10 Nach Gehlen ist der Mensch als das "weltoffene Wesen" 

einer "durchaus untierischen Reizüberflutung" ausgesetzt, 

"[ ... ] der unzweckmäßigen Fülle einströmender Eindrücke, die er also irgendwie 

zu bewältigen hat. Ihm steht nicht eine Umwelt instinktiv nahegebrachter Bedeu­

tungsverteilungen gegenüber, sondern eine Welt -richtig negativ ausgedrückt: ein 
Überraschungsfeld unvorhersehbarer Struktur" (vgl. Gehlen 1955: 38). 

Der Mensch müsse sich, da er nicht mehr wie das Tier durch seine Instinkte 

sicher geleitet sei, Institutionen erschaffen, sich also in der äußeren Welt 

stabile Formen vergegenständlichen, um sich nach innen stabilisieren zu 

können. 11 

10 Ziel dieses Absatzes ist nicht die detaillierte Kritik des Gehlen'schen 
Institutionenbegriffs. Wie etwa Karl-Siegbert Rehberg gezeigt hat, hat Gehlen 
selbst zwei voneinander abweichende Institutionenkonzepte vorgeschlagen, 
wobei die erstere auf der These vom Menschen als Mängelwesen beruht, die 
daher den Stabilitätsaspekt zentral stellt, während die "revidierte Fassung" 
stärker individuelle Bewusstseinsformen berücksichtigt und dabei den Stabili­
tätsaspekt relativiert. In dieser Arbeit wird dennoch behauptet, dass schon der 
Institutionenbegriff als solcher Stabilität überbetont, während er die zugleich 
stets notwendige Flexibilität der Formen zu wenig berücksichtigt. Wie die 
Durkbeimsche Rede von den Institutionen als "soziale Tatsachen" suggeriert 
der Institutionenbegriff bei Gehlen die aus Raum und Zeit gelöste Verdingli­
chung sozialer Prozesse, die dem Menschen als losgelöste Formen gegen­
übertreten. Diese Perspektive kappt die Verbindungen, sie löst die Formen aus 
ihren Entstehungszusammenhängen, dies aber macht es unmöglich, die Be­
deutung der Formen als Weise des Menschen, sich in seiner spezifischen 
Umwelt zu behaupten, zu begreifen. Entsprechend dient dieser hier notwendig 
kurz gehaltene Bezug zum Institutionenbegriff eher heuristischen Zwecken, 
denn einer Kritik am Begriff selbst, vgl. dazu Rehberg 1990: insbes. 126, 
sowie Becker 2003: 8, der das Symbolische im Zusammenhang mit der 
Institutionentheorie untersucht. Insgesamt ist an dieser Stelle anzumerken, 
dass das Gehlen'sche Werk vielfache Widersprüche aufweist, die hier nicht 
angemessen aufgearbeitet werden können. 

II Gerade an einer entscheidenden Stelle, in der Gehlen den Zusammenhang von 
Institutionen als Instinktersatz erläutert, nimmt er explizit kritisch zu der 
Umwelttheorie von Uexkülls Stellung. Ein Umweltbegriff, der Umwelt als 
jedem Organismus je spezifische Umwelt zu begreifen suche, verwische einen 
"Unterschied allererster Ordnung", der das Tier vom Menschen unterscheide, 
so Gehlen. "Man verwechselt die ursprünglichen, echt instinktiven Verhal­
tensfiguren der Tiere, die auf naturhafte, zugeordnete Umwelten bezogen 
sind, mit den erworbenen Spezialisierungen des Verhaltens, die beim 
Menschen einer reich gegliederten Kultursphäre antworten. Dann entsteht die 
theoretisch und praktisch gleich fundamentale Frage: wie bringt es denn der 
Mensch angesichts seiner Weltoffenheit und der Instinktreduktion, bei aller 

155 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese Notwendigkeit zur "Innenstabilisierung durch Außenstabilisie­
rung" (vgl. Gehlen 1986a: insbes. 42-59), kennzeichnet nach den vorange­
stellten Überlegungen jedoch keineswegs den Menschen allein, sondern 
vielmehr alle organischen Formen, die sämtlich "Schaltkreise" zwischen 
stabilisierten Bedürfnislagen und diesen entsprechenden Bedürfniserfül­
lungsformen ausbilden und in diesem Prozess erst ihre eigene Form sowie 
ihre je spezifische Umwelt hervorbringen. Der Gehlen'sche Institutionen­
begriff, postuliert, dass grundlegend bedeutende Problemlösungen in den 
Institutionen auf Dauer gestellt werden (vgl. Gehlen 1986b: 71), womit 
sogleich die Notwendigkeit stabiler Institutionen behauptet wird. Mit der 
These von der Institution als Instinktersatz geht somit eine Tendenz zum 
Konservativismus einher: Institutionen dürften nicht angetastet werden, 
weil sie - wie Instinkte dem Tier - dem Menschen in seiner ihm unange­
messenen Umwelt das Überleben sicherten. "Stabile Institutionen", so 
Gehlen, "sind der Gradmesser der Fähigkeit eines Volkes" (Gehlen 1970: 
116). Wenn aber schon Instinkte, wie oben gezeigt, als Wechselwirkungs­
begriffe zu verstehen sind, die sich durchaus gemäß ihrer sich wandelnden 
je spezifischen Umwelten - wenn auch sich der Beobachtbarkeit weitge-

156 

potentiell in ihm enthaltenen unwahrscheinlichen Plastizität und Unstabilität 
eigentlich zu einem voraussehbaren, regelmäßigen, bei gegebenen Bedingun­
gen denn doch mit einiger Sicherheit provozierbaren Verhalten, also zu einem 
solchen, das man quasi-instinktiv oder quasiautomatisch nennen könnte, das 
bei ihm an Stelle des echt instinktiven steht und das offenbar den stabilen so­
zialen Zusammenhang erst definiert? So fragen, heißt das Problem der Insti­
tutionen stellen. Man kann geradezu sagen, wie die tierischen Gruppen und 
Symbiosen durch Auslöser und durch Instinktbewegungen zusammengehalten 
werden, so die menschlichen durch Institutionen und die darin erst »sich fest­
stellenden« quasiautomatischen Gewohnheiten des Denkens, Fühlens, Wer­
tens und Handelns, die allein als institutionell gefasste sich vereinseitigen, 
habitualisieren und damit stabilisieren. Erst so werden sie in ihrer Vereinseiti­
gung gewohnheitsmäßig und einigermaßen zuverlässig, d.h. voraussehbar. 
Werden Institutionen zerschlagen, so sehen wir sofort eine Unberechenbarkeit 
und Unsicherheit, eine Reizschutzlosigkeit des Verhaltens erscheinen, das 
man jetzt als triebhaft bezeichnen kann. [ ... J Nur innerhalb eines stabil institu­
tionalisierten Kultursystems kann es zu [ ... ] hochgezüchteten und irre­
versiblen Attitüden kommen [ ... ]" (Gehlen 1993: 86f., Hervorhebungen im 
Original). Deshalb, so die Kritik Gehlens an von Uexküll, könne der Umwelt­
begriff der Biologie nicht auf den Menschen übertragen werden, dieser lebe 
eben nicht in der Umwelt des Tieres, sondern in der Kultur. Dass allerdings 
umgekehrt der biologische Umweltbegriff beim Tier ebenfalls als Wechsel­
wirkungsphänomen gleichsam "soziologisiert" werden müsste, um die Form 
der Stabilisierung des Tieres, wie die des Menschen vor einem symmetrischen 
Hintergrund beobachten zu können, diese Möglichkeit, ja diese Notwen­
digkeit, sieht Gehlen freilich nicht (zur Kultur und zu den Institutionen als 
Instinktersatz vgl. auch Gehlen 1961 a: 5 8ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

hend entziehend - anpassen, so müsste dies auch für Institutionen gelten/2 

es sei denn, die These von der Sonderstellung des Menschen wird bemüht, 

um den Unterschied zwischen der "Instinktsteuerung" und der menschli­

chen Stabilisierung durch Institutionen aufrechterhalten zu können. Oben 

wurde aber behauptet, dass Tiere ebenso wie Menschen sich in je spezifi­

schen Umwelten eimichten, dass dem Menschen also keine qualitative 

Sonderstellung zukäme. Wie alle Tiere, die überleben, ist auch der Mensch, 

der überlebt, seiner Umwelt gewachsen. Der Mensch ist demnach kein 

Mängelwesen, wie Gehlen behauptet. 13 

Es wurde außerdem oben argumentiert, dass schon auf Instinktebene 

neben der relativen Stabilität auch die relative Variabilität der Organisati­

onsformen eine Rolle spielt, dass nicht einfach alles fundamental stabil ge­

regelt ist, dass diese Stabilität vielmehr in der Relation zu der jeweils 

spezifischen Umwelt zu bewerten ist. Wenn dies stimmt, erweisen sich fun­

damentale Annahmen, die den Institutionenbegriff kennzeichnen, als zu­

mindest problematisch. Der Mensch steht dann weder gegenüber allen 

anderen organischen Formen in einer grundsätzlichen Sonderstellung, noch 

12 Dass sich absolute Aussagen über die Stabilität von Institutionen nicht ma­
chen lassen, hat bereits Helmut Schelsky in einem Aufsatz aus dem Jahr 1949 
mit Blick auf die Institution der Verfassung festgestellt: "Jeder Traditions­
bruch, der irgendwie die bis dahin institutionell untergebrachten und fest­
gelegten Bedürfuisse verändert, muß sich als Stabilitätserschütterung auf alle 
Institutionen auswirken [ ... ]. Allerdings besitzt jede Institution [ ... ] eine ge­
wisse Elastizität und Regulierbarkeit gegenüber Veränderungen der in ihr un­
tergebrachten Antriebe: was an Energien durch den Wandel, sei es nun eine 
Schwächung oder eine Steigerung, eines Bedürfuisses ihr entzogen oder zu­
sätzlich aufgebürdet wird, kann durch den entsprechenden Gegenvorgang 
eines oder mehrerer Antriebe dieses Systems so ausgeglichen werden, daß die 
Stabilität der Institution als solche gewahrt bleibt oder sogar noch gefestigt 
wird" (Schelsky 1965b: 41). Derart gedachte Institutionen ließen sich als 
multistabil bezeichnen, da sie zwar eine gewisse Stabilität der Strukturen auf­
rechterhalten, sich aber zugleich den sich ständig wandelnden Umweltbedin­
gungen neu anpassen. Würden Instinkte als zugleich stabilisierend als auch 
notwendige Flexibilität des Organismus gewährleistend gedacht, wäre der 
Vergleich von Instinkt und Institution legitim, er führte nur gerade nicht zu 
der mit dem Vergleich bei Gehlen augedachten Plausibilisierung der N otwen­
digkeit besonders stabiler Institutionen. 

13 Dazu Gehlen: "Morphologisch ist nämlich der Mensch im Gegensatz zu allen 
höheren Säugern hauptsächlich durch Mängel bestimmt, die jeweils im exakt 
biologischen Sinne als Unangepaßtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primiti­
vismen, d.h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich negativ" 
(Gehlen 1993: 31, Hervorhebung im Original, vgl. außerdem ebd.: 95ff.). 
Bereits Herder hatte den Menschen als Mängelwesen bezeichnet, auf den sich 
Gehlen auch beruft (vgl. etwa Gehlen 1963: 35, siehe dazu auch Hofer/Altner 
1972). 

157 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wäre durch den Instinktvergleich plausibilisiert, dass bzw. m welchem 
Maße Institutionen stabil sein müssten. 

Institution als Instinktersatz 
Auch das einzelne Tier findet im Schutz des Rudels gegenüber seinem Ein­
zeldasein relativ stabilere Bedingungen, auf die es sich einstellen kann und 
die es auf sich einstellt (es "entäußert" sich und "vergegenständlicht" seine 
selbst erschaffene Umwelt14

), auf die es aber auch eingestellt wird, mit de­
nen es also von vomherein abgestimmt ist. Auch das Tier im Schutz des 
Rudels befindet sich im hier vertretenen Sinne in einer zweiten, inneren 
Umwelt, die die Kontaktstellen zur ersten Umwelt relativ verringert. Auf 
der anderen Seite trifft der Mensch wie das Tier auf ihm "instinktiv nahe­
gebrachte Bedeutungsverteilungen" (vgl. abermals Gehlen 1955: 38): Welt 
tritt ihm nicht ungeformt, sondern immer schon, wie oben gezeigt, vor­
strukturiert entgegen. 

Insofern meint auch die in dieser Arbeit behauptete These von der Sta­
bilisierung des Gruppenschutzes und die darin angelegte Differenzierung 
zweier Umwelten keine Sonderstellung des Menschen, sie setzt daher die 
innere Umwelt auch nicht mit "Kultur" als "zweiter Natur" gleich, die sich 
von einer ersten "Natur" des Tieres unterscheide. 15 Sowohl der Mensch als 
auch das Tier leben in je spezifischen, auf sie immer schon abgestimmten 
Umwelten. Der Mensch geht keinen Sonderweg, sondern einen seiner spe­
zifischen Umwelt gemäßen spezifischen Weg, so wie einfachste Organis­
men einen ihnen spezifischen Weg gehen. Gehlens Institutionentheorie baut 
auf der Vorstellung, dass zwar das Tier in einer (biologisch determinierten) 
Umwelt lebe, der Mensch aber keine derartige Umwelt, sondern "Welt" 
habe (vgl. Gehlen 1963: 34). Nur vor diesem Hintergrund gelangt er zu der 
These, dass der Mensch auf Institutionen als Ersatz der ihm abhanden ge­
kommenen Instinkte angewiesen sei, um seine "Bereitschaft zur Chaotik" 

14 Allerdings verdinglicht es nicht: Das Tier nimmt nichts als bloßen ahisto­
rischen Gegenstand, diese Denkform ist tatsächlich nur dem (modernen) 
Menschen bekannt; freilich kann diese Annahme weder verifiziert noch 
falsifiziert werden. 

15 So Amold Gehlen, der Kultur als die "vom Menschen handelnd veränderte 
Natur" (vgl. Gehlen: 196la: 21) bezeichnet, die so umgestaltet werde, dass sie 
dem Menschen "lebensdienlich" wird (vgl. ebd.: 18) Nach dieser Definition 
von Kultur wäre vor dem Hintergrund obiger Ausführungen auch das Tier 
Kulturwesen, das sich ebenfalls stets seine eigene lebensdienliche Umwelt 
schafft. Norbert Rath hat die Entstehungsgeschichte des Begriffes der "zwei­
ten Natur" seit 1800 aufschlussreich nachgezeichnet und dabei deutlich her­
ausgestellt, dass sich die Entgegensetzung von Natur und Kultur nicht durch­
halten lässt, vielmehr "Natur" und "Kultur" als Wechselwirkungsbegriffe zu 
verstehen seien, die einander diskursiv hervorbringen (vgl. Rath: 1996). 

158 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

und zur "Ausartung" zu "züchtigen" (vgl. Gehlen 196lb: 23) die eben da­
durch entstehe, dass sich ihm der Raum der Möglichkeiten bis ins Unendli­
che öffne. Oben wurde aber mit Jakob von Uexküll und Helmuth Plessner 
gezeigt, dass jeder Organismus, also auch der Mensch, ausnahmslos über 
eine ihm spezifische Umwelt verfügt, die ihm, sofern er denn überlebt, auch 
angemessen ist, die ihm zugleich, vorab allen Bewusstseins davon, allerlei 
Anpassungsmaßnahmen abverlangt. Vor diesem Hintergrund zeigt sich die 
Rede vom Instinktersatz allenfalls - wie schon die Rede von den Instinkten 
- als eine Verlegenheitsformel, die einen Zusammenhang postuliert, der 
insgesamt in die Irre führt, erst Recht, wenn durch diesen Vergleich die 
Notwendigkeit stabiler Institutionen hergeleitet wird. 

Jakob von Uexküll hatte am Beispiel der Zecke erklärt, wie man sich 
die je spezifische Umwelt eines Organismus vorstellen könnte. Die Umwelt 
der Zecke, so von Uexküll, besteht aus drei wahrgenommenen Merkmalen: 
Anhand des Geruches der Buttersäure erkennt sie, dass sie sich über einem 
Säuger befindet und lässt sich fallen. Ein rudimentärer Tastsinn lässt sie er­
kennen, ob sie den Säuger verfehlt hat oder nicht, und drittens kann sie an­
hand eines Wärmesinnes nackte Haut von weniger warmen Körperstellen 
unterscheiden, um sich dort einzubohren (vgl. Uexküll 1983: 23ff.). Damit 
sei der ganze Umweltraum der Zecke markiert, so von Uexküll. Diese ein­
fache Umwelt der Zecke ist für die Zecke gerrau so real, wie die 
menschliche, viel komplexere Umwelt für den Menschen real ist. Jedes 
Lebewesen lebt in einer eigenen Umwelt. 

Dazu sei noch ein weiteres Beispiel von Uexkülls angeführt: Schon die 
Umwelt des Kindes unterscheidet sich grundlegend von der eines erwach­
senen Menschen. 

"In der durchaus rationalen Umwelt des alten Forstmannes, der zu bestimmen hat, 
welche Stämme seines Waldes schlagreif sind, ist die der Axt verfallene Eiche 
nichts anderes als einige Klafter Holz[ ... ], dabei wird die aufgewulste Rinde, die 
zufallig einem menschlichen Gesicht gleicht, nicht weiter beachtet" ( ebd.: 94). 

Für ein kleines Kind aber, für das derselbe Wald noch "von Gnomen und 
Kobolden bevölkert ist", ist die ganze Eiche ein Dämon, vor dem es heftig 
erschrickt (ebd.: 94). Ein Fuchs wiederum findet in der Eiche ein festes 
Dach, 

"[ ... ]das ihn und seine Familie vor den Fährnissen der Witterung schützt. Siebe­
sitzt weder den Nutzton der Umwelt des Försters noch den Gefahrton aus der 
Umwelt des kleinen Mädchens, sondern lediglich einen Schutzton. Wie sie im 
Übrigen gestaltet ist, spielt in der Umwelt des Fuchses keine Rolle" ( ebd.: 97). 

159 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Der Prozess, der oben anhand der Markierungen "Reflex", "Instinkt" und 
dann weiterer Verhaltensdispositionen beschrieben wurde, ist in diesem 
Sinne als ein Prozess der Veränderung der Umweltwahrnehmungen von 
Organismen und damit als ein Prozess der Veränderung von Organismen 
und Umwelt zu verstehen. Stellt man sich die Umwelt der Zecke als eine 
Fläche vor, die in drei Helligkeitstönen gezeichnet ist, so werden diese 
Töne nun immer feiner differenziert. Die Wahrnehmungsmöglichkeiten 
werden aufgrundkomplexerer Wahrnehmungsorgane im Organismus im­
mer feingliedriger, die Wahrnehmungskapazitäten nehmen zu, während sich 
ihre qualitative Beschaffenheit ständig ändert. Die "Ökonomie" der Wahr­
nehmungsleistungen wird nicht durch ein "mehr" an Wahrnehmungsleis­
tungen verbessert, vielmehr werden die vorhandenen Wahrnehmungskapa­
zitäten ständig neu "organisiert". Ständig ändert sich innerhalb dieses Sys­
tems alles, keine noch so stabilisierte Form bleibt aus diesem Wandlungs­
prozess ausgeschlossen. 

Entscheidend ist dabei die sekundäre Zweckmäßigkeit der Formenum­
gestaltung, ihre Viabilitäe6

, also die Frage, ob der Organismus als Ganzes 
durch sie seine Chancen auf Fortbestand erhöht. Ständiges Scheitern, dau­
ernde Real-Falsifikation ist dabei normal, dauernd korrigiert der Organis­
mus Entwicklungen, die sich nicht als zweckmäßig erwiesen haben, indem 
er seine gesamte Struktur neu auf seine durch ihn erst geformte Umwelt 
justiert. Dies gilt für alle Organismen. Auch der einfachste Organismus 
stellt seine Formen ständig auf seine spezifische Umwelt neu ab, wie die 
Formen des Menschen sich ständig neu organisieren. Insofern lässt sich 
nicht sinnvoll davon sprechen, der Mensch schaffe sich stabile Institutionen 
als Instinktersatz und dies unterscheide ihn vom Tier qualitativ, denn schon 
für jeden Organismus stellt sich das, was ein Instinkt ist, grundsätzlich an­
ders dar. Allein ein menschlicher Beobachter beobachtet Instinkte als ob-

16 Mit dem Begriff der Viabilität soll der Umstand bezeiclmet sein, dass sich im 
Nachhinein herausstellt, ob eine Form sich hat erhalten können, ob sie also 
"passte", oder ob ihr Versuch, sich in Umwelt zu erhalten, sich nachträglich 
als zum Scheitern verurteilt erweist. So definiert bspw. Ernst von Glasersfeld 
sein Verständnis von Viabilität: "[ ... ] was Begriffe, Theorien und Vorstel­
lungsmodelle viabei macht, ist ganz einfach die Feststellung, daß sie sich in 
Bezug auf die jeweils relevanten Ziele bewähren" ( Glasersfeld 1997: 50, Her­
vorhebung im Original. Vgl. zum Begriff der Viabilität auch Glasersfeld 
1987: 82f.). Gregory Bateson formuliert den mit dem Begriff der Viabilität 
bezeiclmeten Gedanken so: "Samuel Butlers berühmter Witz, daß die Henne 
die Weise des Eis ist, ein anderes Ei zu machen, sollte dahingehend berichtigt 
werden, daß der spätere Erfolg der Henne bei der Aufzucht einer Familie der 
Maßstab dafür ist, ob das Ei, aus dem sie entschlüpfte, wirklich ein gutes Ei 
war" (Bateson 1982: 250). 

160 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

jektive, für sich bestehende, invariante Formen, indem er von der tatsäch­
lichen Mikrovariabilität dieser Formen absieht. 

Grundlegende Stabilisierung der Wahrnehmungsweit 
im Schutz der zweiten Umwelt 
Beim Übergang des Menschenvorläufers vom Horden zum Gruppenwesen 
wird die Wahrnehmungsvielfalt auf Seiten jedes Einzelnen zugunsten eines 
"ökonomischen Arrangements" der Wahrnehmungsformen innerhalb des 
Gruppenganzen an Bedeutung verloren haben, weil diese Umorganisation 
für den Einzelnen weit reichende Entlastungen und wesentlich größere Si­
cherheit bedeutet, weil aber zugleich auch die Gruppe selbst von Anfang an 
besondere Anforderungen an ihre Mitglieder stellt. Innerhalb des Gruppen­
zusammenhanges findet Kommunikation statt, in welcher rudimentären 
Form dies zunächst auch immer geschehen sein mag. Kommunikation setzt 
einen gemeinsamen Bestand an Symbolen voraus, anhand dessen kommu­
niziert werden kann. Damit Bedeutungen geteilt werden können, müssen 
diese eine relative Beständigkeit aufweisen, diese Bedeutung dürfen also 
gerade nicht mehr allein hinsichtlich der jeweiligen Bedeutung für jeden 
Einzelnen variieren, sondern müssen in irgendeiner Weise stabilisiert, aus 
diesem ständigen Fluss der Bedeutungsverschiebung ausgezeichnet, besser: 
heraus gezeichnet werden. So wie schon alle Wahrnehmungsformen für den 
Einzelnen relativ in Bezug auf ihre relativ variierenden Bedürfnisse und die 
relativ variierenden Umweltbedingungen stabilisiert sein müssen, damit 
Orientierung in Umwelten möglich ist, müssen nun "intersubjektiv" Formen 
relativ fixiert werden. 

Diese neuen Formen und ihre relative Stabilisierung entlasten wiederum 
den Einzelnen von der Daueraufgabe der Grenzerhaltung, außerdem werden 
Wahrnehmungskapazitäten freigesetzt, weil vielerlei Aufgaben nun ar­
beitsteilig erledigt werden. Im Schutz der Gruppe wird also der Anpas­
sungsdruck reduziert, den die erste Umwelt auf den einzelnen Menschen 
ausübte. Damit können sich schon von dieser Seite her Formen relativ sta­
bilisieren. Innerhalb der Gruppe kommen weitere Bedingungen hinzu, die 
den Menschen grundlegend vom hohen Wandlungsdruck seiner Wahrneh­
mungsformen entlasten. In diesem Sinn wirkt ganz grundlegend etwa der 
Vorrat, denn das Bewusstsein künftiger Bedürfnisbefriedigung bedeutet Si­
cherheit und damit Stabilität der bewährten Formen: "Der Mensch[ ... ] ver­
ändert die ,Umwelt', den zufälligen Umgebungsbestand in dem Sinne, daß 
er auch dauernde Erfüllungslagen herstellen kann und sich so von der Fäl­
ligkeit des Bedürfnisses und von der fallweisen Beschaffung der Hilfsmittel 
entlastet" (Gehlen 1986a: 51), so Gehlen. Mit Vorräten können längere Pe­
rioden ungünstiger klimatischer Bedingungen überbrückt und innerhalb die­
ser Perioden andere Tätigkeiten ausgeführt werden. Hierzu bedarf es jedoch 

161 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

relativ stabiler Verhältnisse, Formen also, die diese Bedürfnisdeckung dau­
erhaft gewährleisten, Bedingungen, die erst der Gruppenschutz stellt. Indem 
grundlegende Bedürfnisse im Insulationsschutz in den Zustand der "Hinter­
grunderfüllung"17 übergehen, sie also nicht mehr chronisch auftreten, kann 
sich wiederum der einzelne Mensch nun gegen die Variation der Umwelt­
bedingungen umfassender stabilisieren. Der Vorrat bedeutet nicht mehr 
unter allen Umständen jagen zu müssen, entsprechend die Jagdtechniken 
auf die Form der relativ luxuriöseren, eben stabilisierten Umweltbedingun­
gen abstimmen zu können. In der relativen Ablösung benutzter Mittel von 
der unmittelbaren Erfahrungssituation entwickelt sich darüber hinaus 
tradierbares Wissen, das nunmehr in der Gruppe auch Generationen über­
greifend das System der Formen stabilisiert (vgl. hierzu ebenfalls ebd.: 53). 

Für Gehlen ist daher der Vorrat eine Institution, weil er dem Menschen 
grundlegende Sicherheit in einer insgesamt unsicheren Welt verschafft. 
Was aber Vorrat ist, hängt doch von denjeweiligen Bedingungen ab unter 
denen er gehalten wird. So kann es sich durchaus als nachteilig erweisen, 
ständig Vorräte zu halten, lockt dies doch schmarotzende, plündernde 
Nachbarstämme an. Was Vorrat ist, welche Bedeutung ihm zukommt, ist 
kontextabhängig, insgesamt also unbestimmt, der Kern dieser "Institution" 
bestimmt sich erst im konkreten individuell einmaligen Fall. Der Vorrat hat 
im Erklärungszusammenhang einer den Menschen zentral setzenden Unter­
suchung durchaus eine fundamentale Bedeutung, nur darf diese eben nicht 
über die Möglichkeit hinwegtäuschen, dass auch der Vorrat zu unterschied­
lichen Zeiten immer wieder anderes bedeutet haben wird, er also keines­
wegs über die Zeiten hinweg als Form "stabil" gewesen ist, er vielmehr zu 
seiner Form erst in demjeweils spezifischen Formensystem gelangt, in dem 
der Vorrat gehalten wird, sofern er denn angelegt wurde. Der Vorrat ist für 
eine anthropologisch argumentierende Untersuchung eine bedeutende 
Form, ihre Ränder aber sind unbestimmt, dauernd variierend. 

Stabilität und Flexibilität durch 
sekundär zweckmäßige Außenstabilisierung 
Der Mensch, so Gehlen, könne 

"[ ... ]zu sich und seinesgleichen ein dauerndes Verhältnis nur indirekt festhalten, 
er muß sich auf einem Umwege, sich entäußernd wieder finden, und da liegen die 

Institutionen. [ ... ] Die Institutionen sind die großen bewahrenden und verzehren­

den, uns weit überdauernden Ordnungen und Verhängnisse, in die die Menschen 

sich sehenden Auges hineinbegeben [ ... ]" (Gehlen 1963: 245, Hervorhebungen 
im Original). 

17 Zur Kategorie der Hintergrunderfüllung vgl. Gehlen 1986a: 51ff. 

162 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Es ist Gehlen zuzustimmen, wenn er als den wesentlichen Inhalt (auch) des 

kulturellen Lebens den "Kampf gegen Vergänglichkeit" (vgl. Gehlen 1986a: 

88) bezeichnet. 18 Seiner Meinung nach bestünde diese kulturelle Stabilisie­

rung jedoch darin "[ ... ] daß die Menschen sich je zu ganz bestimmten, 

vereinseitigten, perspektivischen Inhalten der Außenwelt, ihrer eigenen 

menschlichen Natur und ihrer Denkbarkeiten entscheiden, und daß sie diese 

Entscheidungen eben durch ihre Institutionen festhalten" (ebd.: 89). Verein­

seitigung aber ist gerade nicht das, was den Menschen in seiner unbestimm­

ten Umwelt das Überleben ermöglicht; der "Kampf gegen Vergänglichkeit" 

wird auch gerade nicht "sehenden Auges" durch "Entscheidungen" von 

Menschen zur Festlegung auf vereinseitigte Wahrnehmungsperspektiven 

bestimmt. 19 Formen werden nicht aufgrund rationaler Entscheidungen fest­

gelegt, sie erweisen sich sekundär als zweckmäßig, sie stabilisieren sich als 

Folge von Versuch und Irrtum; erst im Nachhinein stellt sich heraus, ob sie 

viabei sind, ob sie "passen", oder ob sie angepasst oder verworfen werden. 

Niemals sind die festgehaltenen Perspektiven daher "bestimmt" und "ver­

einseitigt", ihre Konturen bleiben stets unbestimmt und verschwommen, 

weil sie dauernd neu justiert und den sich ständig neu stellenden Herausfor­

derungen angepasst werden. Viable Formen werden bis auf weiteres beibe­

halten oder umgeformt, andere verschwinden und nehmen nicht weiter an 

18 An anderer Stelle heißt es bei ihm: ,,Kultur ist ihrem Wesen nach ein über 
Jahrhunderte gehendes Herausarbeiten von hohen Gedanken und Entschei­
dungen, aber auch ein Umgießen dieser Inhalte zu festen Formen, so daß sie 
jetzt, gleichgültig gegen die geringe Kapazität der kleinen Seelen, weiterge­
reicht werden können, um nicht nur die Zeit, sondern auch die Menschen zu 
überstehen. Über lange Zeiten und große Zahlen hin können gerade die hohen 
und verdichteten Inhalte nur in den Formalismus eingewickelt überleben: 
Forms are the food offaith [ ... ]"(Gehlen 1986a: 24, Hervorhebung im Origi­
nal). 

19 Hierin ist der Kritik Dieter Claessens zuzustimmen, dass Gehlen nicht konse­
quent bleibt, wenn er hier von "Entscheidungen" der Menschen und an ande­
rer Stelle doch gerade von der Vorbewusstheit der Institutionen spricht (vgl. 
Claessens 1970: 42, vgl. dazu auch die in FN 10 dieses Gliederungspinkres 
bereits erwähnte Kritik Kar! Siegbert-Rehbergs sowie Rehberg 1990: insbes. 
126). So unterscheidet Gehlen in "Die Seele im technischen Zeitalter" 
zwischen den Institutionen "vergangener Kulturen" und denen der "modernen 
Gesellschaft", dabei letztere kritisierend: "Die Institutionen der modernen 
Gesellschaften haben sich auf das Zweckmäßige reduziert", obwohl doch das 
"[ ... ]Wesentliche einer dauerhaften Institution[ ... ] ihre Überdeterminiertheit 
[ ... ]" sei, nur in dieser Überdeterminiertheit könne sie "[ ... ] die tiefen vitalen, 
aber auch geistigen Bedürfuisse der Menschen nach Dauer, Gemeinsamkeit 
und Sicherheit[ ... ] erreichbar machen[ ... ]" (Gehlen 1970: 116). Es geht hier 
allerdings im Wesentlichen nicht um die Kritik der Institutionentheorie, 
sondern um Schwierigkeiten aufzuzeigen, die der Institutionenbegriff mit sich 
fuhrt, die daher durch einen anderen Begriff zu umgehen sind; insofern 
bleiben diese "zwei Gesichter" Gehlens für die vorliegende Arbeit folgenlos. 

163 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

dem weiteren Entwicklungsprozess teil. So können sich komplexere For­
men stabilisieren, diese aber produzieren auf jeder Entwicklungsstufe von 
neuem Bedeutungsüberschüsse ganz anderer Art, die sich wiederum einer 
abschließenden Bestimmung entziehen. 

Für Gehlen sind, darin mit Plessner übereinstimmend, in der Außenwelt 
stabilisierte, von ihrem "akuten" Formungsprozess abgelöste, somit "außer­
natürliche" Dinge vonnöten, über die vermittelt der Mensch seine Form, 
also sich selbst als "Selbst" stabilisiert. Nach Gehlen erhalten Dinge und 
Lebewesen jeder Art einen "Selbstwert im Dasein" "[ ... ] wenn ihr Da­
seinswert vorausgesetzt wird, aber sozusagen eingeklammert bleibt und 
nicht zum Thema des Verhaltens wird[ ... ]" (ebd.: 15). Der Daseinswert ei­
nes Dinges wird umso größer, je länger es in seinem objektiven Da-Sein die 
aktuelle Bedürfnislage überdauert, es also nicht sofort aufgezehrt wird. So 
wie "äußere" Formen sich erst prozessual gegen den Umweltdruck be­
haupten, so müssen sich auch die "inneren" menschlichen Formen gegen 
diesen Druck erhalten. Antriebe und Interessen seien "orientiert", so 
Gehlen, wenn sie eine relativ stabile, ausdrückbare Form gefunden haben, 
wenn sie nur mehr von bestimmten Auslöserdaten hervorgerufen werden: 
Ein Bedürfnis sei "[ ... ] dann orientiert, wenn es im Sinne der Verlagerung 
der Antriebsmomente in den Gegenstandsbereich auslösbar gemacht 
wurde" (ebd.: 74). Bedürfnisse werden (phylo- wie ontogenetisch) "bild­
haft" besetzt, mit Auslöserformen ("Reizen") gekoppelt und dann von die­
sen her auslösbar. Dieser Prägungsprozess, der auch bei Tieren beobachtet 
werden könne, so Gehlen, führt sukzessive zum Aufbau eines spezifischen 
Verhaltenssatzes, der mit der Befriedigung des entsprechenden Bedürfnis­
ses endet: Erst "[ ... ] jetzt, durch das zugeordnete Verhalten hindurch, ist 
das Bedürfnis mit einem Richtungsbild des Erfüllungsobjektes besetzt und 
zugleich auf einen einseitigen (sie!) Inhalt eingegrenzt" (ebd.: 73). In ganz 
ähnlicher Weise ließen sich Gewohnheiten verstehen. Auch im Falle der 
Gewohnheiten als stereotypisierte und stabilisierte Verhaltensweisen wer­
den umschriebene, also stabilisierte "Bestandsstücke" der Außenwelt zur 
Außenstütze, die von sich aus einen immer gleichen oder doch ähnlichen 
Umgang mit ihnen nahe legen. Damit entlasten Gewohnheiten vom Auf­
wand "improvisierter Motivbildung" (vgl. ebd.: 23). 

Tatsächlich benötigt der Mensch Außenstützen, die ihn erst zu dem 
machen, was er ist. Doch stabilisiert sich der Mensch dauernd neu, er formt 
seine Außenstützen dauernd um, nichts ist an ihnen streng genommen von 
dauerndem Bestand, ständig verändern sie sich und sichern den sich ständig 
verändernden Menschen gerade deshalb in einer sich ständig verändernden 
Umwelt. Die Bedeutung von V ergegenständlichungen liegt nicht in ihrer 
wie auch immer gearteten absoluten Stabilität, sondern in ihrer Potentialität 
in Bezug auf die Organisationsnotwendigkeit der Grenzerhaltung, darin 

164 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

also, inwiefern sie sich kurz- und langfristig für den Erhalt der menschlich­
en Formen eignen?0 Ihre Bedeutung ist nur innerhalb des je spezifischen 
Systems relativ stabilisierter Formen zu verstehen, dessen Ganzheit sich ei­
nem Beobachter verschließt. Erst sekundär entscheidet sich daher, welches 
Niveau an Stabilität bzw. Flexibilität tatsächlich adäquat war. Für einen 
Beobachter ist jedoch eines sicher, dass nämlich absolute Stabilität der For­
men, der Außenstützen bzw. der Gehlen'schen Institutionen bedeutete, An­
passungsleistungen auszuschließen, so wie absolute Flexibilität keine 
organischen Formen hervorzubringen vermag.21 Grundlegende Fehlent-

20 So sah schon Ferdinand Lassalle, worauf Helmut Schelsky in einem bereits 
erwähnten Aufsatz zur Frage der Stabilität von Institutionen aufmerksam 
macht, den Wert und die Dauerhaftigkeit einer geschriebenen Staatsverfas­
sung davon abhängig, dass sie den ungeschriebenen, realen, zu einer Zeit ge­
gebenen Machtverhältnissen, also der ungeschriebenen Verfassung des 
Landes entspricht (vgl. Schelsky 1965b: 34). Für Kar! Mannheim war dies der 
Ausgangspunkt der Wissenssoziologie, die den Prozess zu untersuchen habe, 
wie sich die ererbten (Denk-) Modelle stets wieder den neuen, veränderten 
Anforderungen in veränderten Situationen anpassen. Mannheim plädierte da­
her für einen "dynamischen Relationismus" als der einzigen möglichen,"[ ... ] 
adäquaten Form des Suchens nach einem Ausweg in einer Welt, in der ver­
schiedene, zur Absolutheit hypostasierende Möglichkeiten der Weltsicht 
existieren, deren Partikularität bereits sichtbar geworden ist" (Mannheim 
1985: 86, Hervorhebung im Original. Vgl. auch Becerra: 1995, 41f.). Es sei 
zu begreifen, dass nicht nur der Gegenstand, sondern auch die Weise des 
Verstehens der Geisteswissenschaften, historischer Natur sind, sowohl das 
Objekt als auch das Subjekt verändern sich dynamisch (vgl. insbes. 
Mannheim 1985 siehe auch Deininger-Meyn 1986: 70). Das Ziel der 
Soziologie als "Wirklichkeitswissenschaft", so sah es auch Max Weber, ist 
gerade, "[ ... ] die uns umgebende Wirklichkeit des Lebens, in welches wir 
hineingestellt sind, in ihrer Eigenart zu verstehen [ ... ]", in ihrer Kultur­
bedeutung, so Weber weiter (Weber 1988: 170, Hervorhebung im Original 
gesperrt). Das Bild, das wir von einer Gesellschaft entwerfen, und die "Ver­
fassung", um es mit Lassalle zu sagen, die sich über diesem Bild erhebt, die 
"Weltanschauung" (Mannheim) oder eben die Institution, die den Menschen 
sichern sollte, wird "falsch", wenn sich das Bild von der konkret gewordenen 
Lebensordnung entfernt, die es abzubilden vorgibt (vgl. Deininger-Meyn 
1986: 71-90), entsprechend muss die "Institution", die "Außenstabilisierung", 
die wesentlich unser Bild von einer verobjektivierten Gesellschaft ausmacht, 
flexibel bleiben, will sie den Menschen weiterhin absichern, anstelle ihn 
grundlegend zu verunsichern. 

21 Gehlen sieht das Problem wesentlich in der Aufweichung der Institutionen, 
während er die Problematik zu sehr verfestigter Institutionen unterbewertet. 
Das Aufweichen der Institutionen hat für ihn notwendig katastrophale Folgen: 
"Wenn große politische und soziale Veränderungen in einer hochdifferen­
zierten Gesellschaft keine gemeinsame Richtung mehr haben, also sich ge­
genseitig bremsen, durchdringen und querschieben, wird die Verunsicherung 
allgemein. Man muß dann in den Kernschichten experimentieren, oder an der 
Gegenwart entlanggleiten und wieder tiefgewohnte Einstellungen einklam-

165 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wicklungen ließen im ersten Fall das System unangetastet, Bedeutungsum­
wertungen - also normales Scheitern - als Anpassung an veränderte 
Umweltverhältnisse wären ausgeschlossen, sie wären nicht "fehlerfreund­
lich", so dass irgendwann bereits geringfügige Fehlentwicklungen letztlich 
das Gesamtsystem grundlegend gefährden würden. Für den zweiten Fall gilt 
einfach, dass organische Formen per Definition höhere Ordnungen bilden 
und dieser bedürfen, absolute Flexibilität aber eine solche höhere Ordnung 
logisch ausschließt. 

Wenngleich das Verständnis von Institutionen auch in der aktuellen Li­
teratur kaum eingrenzbar variiert und sowohl weitere, flexiblere Ansätze als 
auch engere, die notwendige Stabilität betonende Ansätze miteinander kon­
kurrieren, verzichtet diese Arbeit auf die Verwendung des Institutionen­
begriffs, um nicht zu riskieren, mit der zur konservativen Starre neigenden, 
essentialisierenden Gehlen'schen Vorgabe vermengt zu werden. Den Insti­
tutionenbegriff als wesentliche Kategorie bei Überlegungen zu Grundlagen 
einer soziologischen Katastrophe zu verwenden könnte die Interpretation 
begünstigen, Katastrophen allein als den Verlust von Stabilität oder 
Bindungskraft ebenjener Institutionen zu deuten. Der Zusammenbruch fun­
damentaler, in Gesellschaften über lange Zeiträume gewachsener und weit­
gehend verfestigter Formen lässt sich als Katastrophe begreifen. Während 
bei Gehlen aber der Schluss lauten würde, gesellschaftliche Institutionen 
müssten umso mehr vor ihrer Infragestellung geschützt werden, muss hier 
das Urteil lauten: Der Zusammenbruch fundamentaler Formen kann gerade 
- zumindest auch - bedeuten, dass sich diese Formen zu sehr stabilisiert 

mem. Das fundamentale Bedürfuis nach Grundsätzlichem und Stabilem ver­
lagert seinen Ort und schiebt sich in das Bewußtsein vor, also in eine gerade 
jetzt sensibilisierte und aufhoher Alarmstufe arbeitende Sphäre. Der Versuch, 
den Einzelnen bloß vom Bewußtsein her, also mit ideologischen Mitteln, in 
Sicherheit zu setzen, wird ebenso zwingend wie hoffuungslos. Auch entstehen 
mehrere öffentliche Meinungen, in deren Sog schlechterdings alles geraten 
kann, weil unter dieser Konstellation jede Aussage als eine mögliche Hand­
lung erscheint- in völliger Verkennung der Tatsache, daß jetzt das überbe­
lastete Bewußtsein, die Sprache und Meinung das öffentlichen Handeln zum 
großen Teil ersetzen müssen" (Gehlen 1986a: 43f.). Bereits Ferdinand 
Tönnies hatte in seiner 1922 erstmals veröffentlichten "Kritik der öffentlichen 
Meinung" vor der Zersplitterung der Öffentlichen Meinung gewarnt, welche 
moderne Gesellschaften, wie zuvor die Religion, entlang übergreifender Ge­
setzmäßigkeiten zu fuhren vermag. Nur eine relativ verfestigte Öffentliche 
Meinung könne modernen Gesellschaften relative Stabilität verleihen (vgl. 
Tönnies 2002). Doch wie Gehlen vernachlässigte auch Tönnies die Möglich­
keit, dass auch eine zu sehr verfestigte, sich selbst entlang wissenschaftlich­
rationalen Kriterien stabilisierende Öffentliche Meinung die Stabilität von 
Gesellschaften langfristig zu gefahrden vermag, da sie bedeutende Umwelt­
veränderungen nicht mehr wahrzunehmen vermochte (vgl. dazu Voss 2005b ). 

166 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

haben, dass s1e nun gerade aufgrund ihrer hochgradigen Stabilität dem 
Druck des Umweltwandels unterliegen. Diese Arbeit verzichtet aus diesem 
Grund auf die Verwendung des Institutionenbegriffes, sie verzichtet auf den 
Begriff aber auch schon deshalb, weil damit allgemein etwas genuin 
Menschliches verstanden wird, der Mensch als durch Institutionen sich ka­
tegorial von anderen organischen Formen unterscheidend. Dieser Vorstel­
lung wird hier grundlegend widersprochen, der hier vertretenen Meinung ist 
daher mit einer anderen begrifflichen Akzentuierung Ausdruck zu verlei­
hen. 

Zum Begriff der symbolischen Form 

Die Wahrnehmungswelt ist also dem Menschen (wie dem Tier), wie oben 
besprochen, nicht a priori gegliedert gegeben. Die Gliederungen und Unter­
scheidungen werden von jedem Beobachter eigentätig (und doch nicht be­
wusst) in seine individuelle Umwelt eingezogen, er nimmt Umwelt wahr in 
dem er sie formt, alles befindet sich dabei in ständigem Fluss. Welt ist, mit 
Helmuth Plessners Worten, vermittelt unmittelbar, sie ist erst so, wie sie er­
scheint, weil der Mensch sie zu dem macht, wie sie dann ist; Welt ist also 
stets im Werden. Der Mensch schöpft seine Welt, indem er sie wieder und 
wieder bedeutungsvoll (re-)trukturiert. Die Wahrnehmungswelt, so auch 
Arnold Gehlen, ist durch und durch das Resultat menschlicher Eigentätig­
keit "Sie ist[ ... ] in sehr hohem Grade symbolisch, d.h. ein Feld von Erfah­
rungsandeutungen, welche uns die Beschaffenheit und Verwendbarkeit der 
Gegenstände22 symbolisieren" (Gehlen 1993: 39). Gehlen beschreibt den 
Prozess der Formung der Wahrnehmungswelt innerhalb des Gruppenzu­
sammenhanges als Kommunikationsprozess des Menschen mit seiner Um­
welt. Die symbolische Aneignung und Formung der Welt geschieht in"[ ... ] 
kommunikativen Bewegungen und Aktionen [ ... ], ihre offene Fülle [wird, 

22 Gehlen spricht natürlich von "Gegenständen" und von "Dingen" als materiel­
lem Grund, den die Anschauung formt; die in der vorliegenden Arbeit ein­
genommene konstruktivistische Position, die auf jeder Art Referenz auf 
dingliches Material verzichtet, ist ihm fremd. Cassirer argumentiert viel radi-
kaler: Niemals könne"[ ... ] die Analysis des Bewußtseins [ ... ]auf ,absolute' 
Elemente zurückfuhren [ ... ], -weil eben die Relation, weil die reine Bezie-
hung es ist, die den Aufbau des Bewußtseins beherrscht und die in ihm ein 
echtes ,Apriori', als wesensmäßig-Erstes hervortritt. Nur im Hin und Her vom 
,Darstellenden' zum ,Dargestellten', und von diesem wieder zu jenem zurück, 
resultiert ein Wissen vom Ich und ein Wissen von ideellen, wie reellen Ge­
genständen" (Cassirer 1975: 236, Hervorhebung im Original gesperrt). Aller­
dings irritiert, wie gerade dieses Zitat zeigt, die Unterscheidung von ideellen 
und reellen Gegenständen bei Cassirer an vielerlei Stellen. Es bleibt anzumer­
ken, dass dieses Zitat wohl ebenso hätte von Georg Simmel stammen können, 
der damit den Wechselwirkungsbegriff definierte. 

167 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

M.V.] in Erfahrung gezogen, ,erkannt' und abgestellt, und dieser Prozess, 
welcher den größten Teil des kindlichen Alters ausfüllt, hat als Resultat die 
uns gegebene Wahrnelnnungswelt" ( ebd.: 3 9, im Original mit Hervorhe­
bung). Alle Wahrnehmung ist in diesem Sinne symbolisch, in Form von 
Handlungen "durchgangene" und kommunikativ in der Auseinandersetzung 
mit den Dingen und anderen Menschen erschlossene Welt. Diese Form der 
Welterschließung ist 

"[ ... ] ein Inbegriff dahingestellter, potentiell bekannter, in bloßen Andeutungen 

übersehener Dinge von möglicher Verfügbarkeit, und der bloße oberflächliche 

optische Eindruck gibt uns Symbole, welche uns den Gebrauchswert und die Um­
gangseigenschaften der Dinge (Gestalt, Schwere, Textur, Härte, Gewicht usw.) 

andeuten" (ebd., Hervorhebung im Original). 

Die menschliche Sinnenwelt ist symbolisch geformt, sie besteht aus sym­
bolischen Bedeutungszentren, die ein Beobachter aus der Gleichförmigkeit 
der Ganzheit erster Ordnung hervorhebt, aus Formen, die Welt mehr und 
mehr bedeutungsvoll vorstrukturieren, die also nicht mehr alle Möglich­
keiten gleich wahrscheinlich sein lassen. Müsste der Mensch in jedem 
Augenblick mit allem rechnen, wäre er nicht für einen Moment über­
lebensfähig. Die Welt ist ihm, während er sie neu schöpft, immer schon als 
komplexitätsreduzierte gegeben, er schließt an bereits symbolisch Geform­
tes an. Nur in diesen "symbolischen Feldern" ist überlebensnotwendige 
Übersicht möglich. "Es kommt biologisch durchaus erst in zweiter Linie auf 
die Wahrnehmung von Einzeldingen und Einzelheiten an, in erster Linie 
gibt die Wahrnehmung Situationen, Gesamtfelder von Umweltandeutungen 
[ ... ]" (ebd.: 199, Hervorhebung im Original), so Gehlen. Zu diesen Feldern 
gehören Andeutungen ihrer möglichen Verwendbarkeit als Eigenschaften, 
als "Abschattungen"; keineswegs kommen diese lediglich zu ihren "dingli­
chen" Eigenschaften hinzu, sie sind konstitutiver Bestandteil des Wahrge­
nommenen. Der Prozess der Bildung dieser Andeutungsfelder verläuft also 
nicht im Sinne eines Entdeckens von schon vorhandenen Formeigenschaf­
ten innerhalb des "objektiven Seins", sondern als ein fortwährender und 
immer schon laufender Prozess der Grenzziehung und Formung in ein 
selbst ungeschiedenes Ganzes (erster Ordnung). Dieser immer schon lau­
fende Prozess kommt, anders als es der Institutionenbegriff suggeriert, der 
von Institutionen wie von objektiven "Tatsachen" spricht, jedoch auch nie­
mals zu Ruhe, an seinem Ende stehen also keine Formen, auf deren Stabi­
lität der Mensch nun auf alle Zeiten angewiesen wäre. 

Alle diese Formen befinden sich im Fluss und niemals sind sie dabei 
bloß das, als was sie einem Beobachter erscheinen. Entsprechend dieser für 
die vorliegende Arbeit zentralen Gewichtung wird im Folgenden zu der 

168 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Kategorie der für einen Beobachter relativ stabilisierten Form das Adjektiv 
"symbolisch" hinzugenommen. Als "symbolische Formen" werden dem­
nach relativ stabilisierte und verdichtete Erfahrungsgehalte bezeichnet, die 
aus der kommunikativen Erschließung der Welt hervorgehen, also Formen, 
die sich in einem immer schon laufenden Prozess aus einem insgesamt un­
bestimmten Hintergrund hervorheben und zu relativ bestimmten Bedeu­
tungszentren stabilisieren. Der stets werdende Mensch erfährt Umwelt 
kommunikativ durch Handlungen und Rückwirkungen der Umwelt, zuneh­
mend vermag er, auch aufgrund weiterer physiologischer "Luxurierung", 
diese Erfahrungen zu erinnern, die unterschiedlichen Erfolge und Miss­
erfolge von Handlungen zu Bedeutungsketten zu ordnen und die symbo­
lischen Formen hinsichtlich ihrer potenziellen Verwendungsmöglichkeiten 
zu gliedern. Unterdessen bilden die so gegliederten Formen neue Ver­
bindungs- und Erfahrungsmöglichkeiten, sie eröffnen also kommunikative 
Erfahrungsvielfalt, die sich entweder sekundär als vorteilhaft, also die Le­
bensbedingungen luxurierend erweisen, oder aber deprivieren und auf ein 
stabileres Komplexitätsniveau zurückfallen. Auf diese Weise kann sich ein 
immer komplexeres System symbolischer Formen entfalten, das dauernd 
"experimentiert" und Neues "ausprobiert", das also stets offen bleibt für 
Umweltveränderungen, das sämtliche Formen dauernd den neuen Verhält­
nissen anpasst, ohne doch Bewährtes zu verwerfen. In jedem Moment 
schöpft sich das System von neuem und doch behält es seine Struktur bei. 

Symbolische Formen bleiben stets an den Prozess ihrer Entstehung ge­
bunden, sie beziehen ihre Bedeutung aus ihrem Entstehungszusammenhang, 
also aus der Notwendigkeit der Unterscheidung von Form und Umwelt, und 
damit auch allen sie "umfassenden" bzw. eimahmenden symbolischen 
Formen. Die Totalität aller symbolischen Formen weist der einzelnen Form 
ihre Bedeutung zu, ein Wandel irgendeiner Form innerhalb des Formen­
Ganzen, bedeutet daher den Wandel auch aller anderen Formen. Symboli­
sche Formen sind somit immer mehr, als sie zu sein scheinen, sie verweisen 
auf das Ganze der symbolischen Formen, in das sie eingebunden sind, auf 
Umwelt also, ohne diesen Verweis anzuzeigen. Durch die symbolischen 
Formen hindurch erhält sich das Leben, vorab aller rationalistischen Ver­
objektivierung, ja die längste Zeit auch noch geradezu trotz aller rationalis­
tischen Verobjektivierung. 

Symbolische Formen stehen also nicht in einem leeren Raum, sondern 
sind umgrenzt von der Ganzheit ihrer Umwelt, von der sie sich abgrenzen. 
In seinen phänomenologischen Überlegungen zum "modernen" Bewusst­
sein hatte Edmund Husserl diesen Zusammenhang untersucht: "Das aktuell 
Wahrgenommene, das mehr oder minder klar Mitgegenwärtige und Be­
stimmte (oder mindestens einigermaßen Bestimmte) ist teils durchsetzt, 
teils umgeben von einem dunkel bewußten Horizont unbestimmter Wirk-

169 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lichkeit" (Husserl 1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt)23
. Vor 

allem Bewusstsein, so wurde oben bereits argumentiert, bilden Organismus 
und Umwelt immer schon eine Einheit, entwickeln sich beide untrennbar 
wechselseitig aufeinander abgestimmt. Dieses "Eingepasstsein" des Orga­
nismus in die Umwelt geht auch mit dem Insulationszusammenhang nicht 
verloren, auch die Gruppe und in ihr der Mensch bildet mit der ersten Um­
welt ein Ganzes. Alle symbolischen Formen, die den Gruppenzusammen­
hang und die in dem Gruppenschutz aufgehobenen Menschen stabilisieren, 
sind aus der Wechselwirkung von Umwelt und Organismus hervorgegan­
gen und sind untrennbar in diese Wechselwirkung eingeflochten. Das Sym­
bolische jeder Form, als ihr Bedeutungsüberschuss, stellt diese Einheit mit 
ihrem Hintergrund, von dem sie unterschieden ist, immer schon her. Das 
System der relativ stabilisierten Formen wirkt insgesamt als Nomos: Durch 
alle Formen hindurch erhält sich das Leben, niemals jedoch in bewusster 
Planung, sondern als Prozess von Selektion und Variation. 

Die "tatsächliche" Bedeutung einer einzelnen Form ist für einen Beob­
achter nicht ersichtlich, sie symbolisiert lediglich Bedeutendes, er vermag 
sie zu beobachten, weil sie bedeutend ist, ohne dass sie wäre, was sie zu 
sein scheint, während seine Beobachtung Teil dieses Prozesses ist, der sich 
ihm schon daher niemals vollständig erschließt. Keine symbolische Form 
ist funktional abschließend zu bestimmen, keine Form ist auf einen be­
stimmten bzw. bestimmbaren Sachverhalt, reduzierbar. Dennoch gelingt es 
dem Menschen immer schon, trotz, ja gerade wegen dieser Unbestimmtheit 
auch seiner Beobachtungsformen sich selbst, dann auch sich in Gesell­
schaft, zu erhalten.24 Die Bedingungen dieses Fortbestehens der menschli-

23 Es lohnt sich, Husserl noch mit einer längeren Passage zu zitieren: "Ich kann 
Strahlen des aufhellenden Blickes der Aufmerksamkeit in ihn [den Horizont, 
M.V.] hineinsenden, mit wechselndem Erfolge. Bestimmende, erst dunkle und 
dann sich verlebendigende Vergegenwärtigungen holen mir etwas heraus, 
eine Kette von solchen Erinnerungen schließt sich zusammen, der Kreis der 
Bestimmtheit erweitert sich immer mehr und ev. so weit, daß der Zusammen­
hang mit dem aktuellen Wahrnehmungsfelde, als der zentralen Umgebung, 
hergestellt ist. Im allgemeinen ist der Erfolg aber ein anderer: ein leerer Nebel 
der dunklen Unbestimmtheit bevölkert sich mit anschaulichen Möglichkeiten 
oder Vermutlichkeiten, und nur die ,Form' der Welt, eben als ,Welt', ist vor­
gezeichnet. Die unbestimmte Umgebung ist im übrigen unendlich, d.h. der 
nebelhafte und nie voll zu bestimmende Horizont ist notwendig da" (Husserl 
1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt). 

24 Siehe dazu das Werk Paul Ricreurs, der sich ausführlich mit der Bedeutung 
des Symbolischen beschäftigt und dabei die These verfolgt, dass sich durch 
das Symbolische die Einheit von Mensch und Sein herstellt (vgl. insbes. 
Ricreur 1974, darin die zwei Kapitel "Hermeneutik der Symbole und philoso­
phische Reflexion" I und II, 162-216). Die Fragestellung Ricoeurs lautete: 
"[ ... ] wie kann man die philosophische Reflexion [gemäß den Kriterien der 

170 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

chen, dann der gesellschaftlichen Form, lassen sich niemals abschließend 
bestimmen, es lassen sich aber Bedingungen ableiten, die hierzu notwendig 

erfüllt sein müssen. 
Das eingangs insbesondere entlang der wissenschaftlichen Risikodis­

kussion aufgezeigte Schwinden der wissenschaftlichen Objekte kann so 
verstanden werden, dass Wissenschaft, ja dass moderne Gesellschaften sich 
mehr und mehr mit der Tatsache konfrontiert sehen, dass objektivistische 
Kategorien Welt nicht himeichend zu bestimmen vermögen, dass gerade 
die schärfsten analytischen Begriffe nur mehr Unverständliches zu Tage 
bringen, ja schließlich das Bedeutendste gar nur verbergen (vgl. dazu auch 
Mannheim 1985: 49). So beginnen moderne Gesellschaften an ihren 
fundamentalen Paradigmen, ja an ihren Begriffen zu zweifeln. Die Reaktion 
in Form der Destruktion metaphysischer Substanzbegriffe aber führt sie in 
einen nominalistischen Relativismus, angesichts dessen jegliche Theorie­
bildung hinfällig, erst recht aber der praktische Katastrophenschutz voll­
kommen handlungsunfähig wäre. Es bedarf schon für jede theoretische 
Auseinandersetzung, erst recht aber für die Praxis, immer auch relativ sta­
biler Kategorien, anhand derer sich das Handeln ausrichten kann. Eine Ka­
tastrophensoziologie kommt nicht darum herum, Begriffe zu verwenden, 
die von der konkreten Mannigfaltigkeit abstrahieren, Begriffe, die Konstanz 
suggerieren, wo doch Prozess ist. So muss sie in ihrer Beschreibung not­
wendig die Katastrophe als ein über die Zeit hinweg relativ konstantes, be­
deutendes Phänomen behandeln. Der Begriff der symbolischen Form aber 
soll diesen Umstand kennzeichnen, dass es sich bei diesen Phänomenen 

Rationalität und Strenge, M.V.] mit der Hermeneutik der Symbole verschrän­
ken? [ ... ] Vielleicht muß man die Enttäuschung erfahren haben, die sich an 
die Idee einer voraussetzungslosen Philosophie knüpft, wenn man den Weg 
zur Problematik finden will, mit der wir uns hier befassen. Im Gegensatz zu 
den Philosophien des Ausgangspunktes geht eine Meditation der Symbole von 
der Fülle der Sprache und vom bereits vorfindliehen Sinn aus; sie setzt in der 
Mitte der Sprache an, die schon stattgefunden hat und in der alles bereits auf 
irgendeine Weise gesagt worden ist; keinesfalls versteht sie sich als ein Den­
ken, das ohne Voraussetzungen auskommen will, sondern als ein Denken in 
und mit all seinen Voraussetzungen. Darum sieht sie ihre erste Aufgabe nicht 
darin, einen Anfang zu setzen, sondern sich aus der Mitte des Wortes wieder­
zuerinnem" (ebd.: 162, Hervorhebung im Original). Dabei käme eben dem 
Symbol eine besondere Bedeutung zu, mittels des Symbolischen ließe sich die 
Einheit von Mensch und Sein denken, denn in ihm offenbart sich, was sich 
verbirgt, es wird zum "Index der Situation" des Menschen im Sein (vgl. 
Ricreur 1971: 396). Das Symbolische stehe nicht allein für eine "Symbolik 
der Subjektivität[ ... ], des abgetrennten menschlichen Subjekts, der Bewußt­
werdung, des vom Sein abgespaltenen Menschen", es sei im Wesentlichen 
"Symbol der Verflechtung des Menschen mit dem Sein", so Ricreur weiter 
(Ricreur 1974: 189). 

171 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

eben nur um relativ konstante, einem Beobachter etwas bedeutende Formen 
handelt, deren Bedeutung absolut gesehen zu keinem Augenblick im Raum­
Zeitverlauf mit sich selbst zu einem anderen Zeitpunkt identisch ist. Es 
handelt sich um Phänomene, die in jedem Falle individuell von neuem auf 
ihren Gehalt hin zu untersuchen sind, gerade wenn sie so sehr betreffen, wie 
Katastrophen betreffen. Alle von einem Beobachter wahrgenommenen 
Formen sind für ihn bedeutungsvoll, ihre Bedeutung aber variiert ständig je 
nach aktueller "Bedürfnislage", die ebenfalls sich in einem ständigen Fluss 
befindet. Begriffe, die diesen Formen Dauer verleihen, indem sie sie aus 
diesem Fluss herauslösen, ihnen damit eine Existenz unabhängig von Raum 
und Zeit verleihen, vermögen diese Bedeutung schließlich nicht mehr abzu­
bilden, wenn sie sich nicht immer wieder selbst korrigieren. Formen, die 
immer enger miteinander verkoppelt werden, entziehen sich mehr und mehr 
der Fähigkeit zur gestaltenden Einflussnahme, sie werden dem Umwelt­
wandel entzogen und auf Dauer gestellt, ohne Garantie, dem sich davon un­
geachtet weiterhin fortsetzenden Umweltwandel auf Dauer angemessen zu 
sein, nur weil sie in der Vergangenheit einmal adäquat "funktionierten". In 
jeglicher Form vergegenständlichender Begriffsbildung als notwendigem 
Instrument der Auseinandersetzung mit Welt ist diese "Entfremdung" ange­
legt. Dieser Entfremdung kann begegnet werden, indem gerade den Bedeu­
tendstes symbolisierenden Begriffen ihr Mehrwert "symbolisch" wieder zu­
geführt wird, den der wissenschaftliche Abstraktionsprozess der relativ sta­
bilisierten Form erst nahm. 

5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen 
im mythischen Denken 

Im Folgenden wird der Aufbau der menschlichen Wahrnehmungswelt als 
Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer Formen weiter verfolgt. 
Im vorangegangenen Abschnitt ging es bereits grundlegend darum, ein Ver­
ständnis des vorrationalen Abstimmungsprozesses von Form und Umwelt 
zu erarbeiten, ein Verständnis derjenigen Prozesse, durch die hindurch es 
einem relativ stabilisierten System gelingt- bzw. aufwelche Weise es ihm 
nicht gelingen kann - sich in einer sich beständig wandelnden Umwelt die­
ser ständig anzupassen und sich zugleich von dieser zu unterscheiden, also 
seine eigene Form zu erhalten. Vor diesem Hintergrund wird nun das "myt­
hische Denken" skizziert und grundlegende Entwicklungslinien bis hin zum 
modernen Menschen werden nachgezeichnet, es wird die spezifische Ver­
wobenheit, der systemische Charakter der mythischen Wahrnehmungsfor­
men und deren Wandel beschrieben. Im mythischen Denken formt sich die 
Wahrnehmungswelt, wie sie sich den ersten Philosophen darstellt, wie sie 

172 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

selbst noch der modernen Wissenschaft zugrunde liegt. Das Ziel dieses 
Gliederungspunktes aber ist es, zu zeigen, dass das moderne Denken sich 
gegenüber dem des Mythos, als auch gegenüber dem Denken der ersten ok­
zidentalen Philosophen kategorisch in einer spezifischen, katastrophen­
trächtigen Hinsicht unterscheidet, die es zunehmend unwahrscheinlicher 
werden lässt, dass es dem Menschen gelingt, sich gegenüber seiner Umwelt 
zu behaupten. 

Um diesen Unterschied plausibel aufzeigen zu können, muss in diesem 
Gliederungspunkt der Weg der "dichten Beschreibung" (Clifford Geertz) 
gegangen werden, es ist die"[ ... ] Vielfalt komplexer, oft übereinandergela­
gerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen [ ... ]" (Geertz 
1997: 15) und für die weitere Entwicklung zum modernen Menschen hin 
besonders bedeutender vergegenständlichter Formen in ihrem prozessualen 
Charakter zu beschreiben. Diese Beschreibung vermag erst die anschlie­
ßenden Erörterungen zu fundieren, ihnen also eine Plausibilität zu verschaf­
fen, die sich rein analytisch nicht erreichen lässt. Dem zu beschreibenden 
ganzheitlichen Zusammenhang fehlt es an Eigenschaften, die sich substan­
tiell bestimmen ließen, allein in der dichten Beschreibung lässt sich jenes 
Ineinanderverwobensein der Formen dem modernen Denken gegen­
überstellen, das sich eben darin vom Mythos unterscheidet, dass es einen 
wesentlichen Teil dieser Formen aus ihrem sie transzendental, also als Be­
dingung ihrer Möglichkeit einbettenden Zusammenhang heraus isoliert. 

Während im Mythos alles unauflöslich miteinander verwoben ist, sich 
daher ständig alles verändert, beginnen mit den Anfängen der okzidentalen 
Wissenschaften zwei Bereiche auseinander zu driften, beginnt sich aus ei­
ner irrtransparenten "Kultur" eine transparente unveränderliche "Natur" 
heraus zu scheiden, die doch noch die längste Zeit in einen transzendieren­
den Schleier gehüllt bleibt. Aus diesem anfänglichen Haarriss wird allmäh­
lich ein Bruch, der Katastrophen zunehmend wahrscheinlicher werden lässt, 
während er den Blick auf ihre Ursachen verstellt: Real-Falsifikationen füh­
ren nun nicht mehr zur kritischen Reflexion aller relativ stabilisierten, also 
sämtlicher durch und durch sozialen Formen; die "Ursachen" dieses Schei­
terns werden nun nur mehr in der "Natur der Dinge" gesucht, von der man 
glaubt, man müsse eben diese "Natur" nur noch besser verstehen lernen. 
Gesucht wird nur noch in dieser einen abstrakten Richtung, ohne mehr den 
eigentlichen konkreten, affektiv wahrnehmbaren Bedeutungsgehalt dieser 
Falsifikationen in seiner ganzen Breite zu hinterfragen. Das mythische 
Denken als Form, die ein Beobachter heute retrospektiv beobachtet,25 kennt 

25 Es ist hier zu betonen, dass sich auch das mythische Denken als einheitliche 
Form nur durch Abstraktion beschreiben lässt, Abstraktion nämlich von den 
unendlich vielen "gescheiterten" Formen, die diese Entwicklung in ihrer gan-

173 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

keinen solchen Bruch, die Kategorien des Mythos standen stets unter­
einander in einer unauflösbaren Wechselbeziehung, die die ständige Neu­
ausrichtung aller, auch der noch so stabilen Formen ermöglichte. Das 
Scheitern irgendeiner Form warf Fragen an alle anderen Formen auf. Im 
modernen Denken sind zwei Bereiche kategorisch und ohne Vermittlung 
voneinander getrennt, Veränderungen im einen Bereich wirken sich nicht 
mehr notwendig auf den anderen aus, mit der Folge der Möglichkeit 
katastrophaler Fehlentwicklungen. Wie also konnte es zu diesem Bruch 
kommen? 

Die Verklammerung von erster und zweiter Umwelt 
im mythischen Denken 

Um diese Frage klären zu können, bedarf es zunächst eines Begriffes des 
mythischen Denkens, also besonderer Charakteristika, die nach Ernst 
Cassirer den Mythos zu einer besonderen Form des Weltzuganges machten. 
Hierzu zählt insbesondere das, was Cassirer, Gehlen und Claessens den 
"sympathetischen Zusammenhang" genannt haben: Während das moderne 
Denken Zusammenhänge herstellt, in dem es zwei Entitäten durch ein ver­
mittelndes Drittes miteinander in Beziehung setzt, nimmt das mythische 
Denken auch komplexere Zusammenhänge als eigenständige Formen war, 
ohne sie in Bestandteile zu zergliedern. Dieses Denken ist vielmehr bild­
lich, mimetisch, ganzheitlich im eigentlichen Sinne, es sieht Einheiten in für 
den modernen Menschen nur schwer nachvollziehbaren, oftmals weit aus­
einander liegenden "Dingen". In diesem Denken gibt es kein Getrenntes, 
alles fließt ineinander, Formen werden nur für den Moment hervorgehoben, 
alles ist durch alles beeinflussbar undjedes Wahrgenommene kann zugleich 
Ursache für alles andere sein.26 

zenBreite ebenso begleiteten, die sich einem Beobachter aber nicht mehr zei­
gen, eben weil sie vergangen sind, ohne noch erkennbare Spuren hinterlassen 
zu haben. Auch im mythischen Denken haben sich immer wieder Formen sta­
bilisiert und gegen Umweltveränderungen derart immunisiert, dass sie 
schließlich untergingen. Der Mythos ist nicht frei von Fehlentwicklungen. Im 
Laufe der Evolution werden immer wieder Versuche gestartet, und nur der er­
folgreiche Versuch befahigt zur Fortsetzung der Entwicklung, weil die Form 
überlebt, die gescheiterte Form aber vergeht. Doch erst in der Modeme wird 
das normale Scheitern zur umfassenden Bedrohung für das gesamte Ökosys­
tem. 

26 Auch dem "modernen" wissenschaftlichen Beobachter sind seine Unterschei­
dungen nicht einfach gegeben, er muss erst "lernen", jene Formen zu unter­
scheiden, die im wissenschaftlichen Zusammenhang relevant sind. Im Jahr 
1935 veröffentlichte Ludwik Fleck einen Aufsatz unter dem Titel "Über die 
wissenschaftliche Beobachtung und die Wahrnehmung im allgemeinen" (vgl. 
Fleck 1983b ). Fleck stellt darin fest, dass es einer gewissen Schulung, also ei-

174 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Die Welt tritt dem Menschen niemals ungegliedert gegenüber, immer 
erscheinen in ihr schon Formen, als Produkt eigener Differenzierungen, von 
anderen mehr oder weniger deutlich geschieden. Das mythische Denken ist 
also bereits "geformte", vermittelte Wahrnehmung, niemals trifft der 
Mensch auf eine "materia nuda" (vgl. Cassirer 1975: 18). Und doch kenn­
zeichnet das mythische Denken, so Cassirer, eine besondere "Geschlossen­
heit": Subjekt und Objekt, "Bedeutung" und "Ding" erscheinen dem 
Beobachter noch derart eng miteinander verklammert, dass sie stets nur für 
den Augenblick als eigenständige Formen "aktiviert" werden, dann aber so­
fort wieder in der Einheit der Verklammerung aufgehen (vgl. Cassirer 
1953b: 31). Im mythischen Denken steht jede einzelne Wahrnehmung un­
trennbar für das Ganze. Die Welt stellt sich dem Menschen als ein übergrei­
fender, nur für den modernen Beobachter als Differenz beobachtbarer 
Zusammenhang zwischen "Mensch" und "Natur" dar. Dieser Zusammen­
hang ist dem Menschen "natürlich" gegeben, er nimmt ihn unmittelbar in 
allen miteinander zu untrennbaren Formen verwobenen Handlungen wahr, 
wie"[ ... ] Hunger und Durst, Durst und Quelle, Auge und Licht, Wort und 
Antwort" (Gehlen 1986a: 165), so Gehlen. Die Alltagserfahrung macht auf 
Schritt und Tritt sinnvolle, aber unverstehbare Zuordnungen sichtbar, lässt 
alle Wesen und Ereignisse in einem"[ ... ] Verhältnis des geheimen Einver­
ständnisses, der gegenseitigen Erwartung [ ... ]" (ebd.) zueinander stehend 
erscheinen, lässt die "[ ... ] dynamische Konzeption der Welt, nach der 
W esenheiten oder beseelte Ereignisse in einer sympathetischen Beziehung 
der Anziehung oder Abstoßung stehen [ ... ]" (ebd.), völlig unvermeidlich 

ner Spezialisierung, einer "begrenzten Scharfsichtigkeit" des praktizierenden 
Arztes bedürfe, die allerdings mit einer "auf gewisse andere Phänomene be­
grenzten Blindheit verbunden" sei, um Krankheitsbilder routiniert erkennen 
zu können. Er nannte das im Sprachjargon der Zeit "Gestaltsehen": "Ein in 
einem gewissen Bereich geschulter Beobachter ist nicht imstande, eine 
brauchbare Beschreibung zu geben. Im besten Fall gibt er eine ausgedehnte, 
viele Einzelheiten enthaltende Beschreibung, von denen die Mehrzahl unwe­
sentlich oder überhaupt zufallig sein wird, gibt aber nicht die charakteristi­
schen Züge an und unterstreicht nicht die hauptsächlichen Merkmale. Das 
Abbild seiner Beobachtung ist wie eine überbelichtete Photographie: über­
zeichnet, ohne Kontraste. Der Hintergrund ist nicht leer oder diskret zurück­
tretend, die Gestalt hebt sich nicht von ihm ab, tritt nicht hervor, kommt nicht 
aus dem Hintergrund ,heraus'" (ebd.: 61). Der ungeschulte "Laie" sieht eben 
nur das für ihn Bedeutsame, das sich aus seinem spezifischen Hintergrund 
hervorhebt, das sich aber nicht mit dem verobjektivierten "Krankheitsbild" 
trifft, für das er ohne Übung keinerlei Wahrnehmungsformen besitzt. Das 
mythische Denken verfugt noch über keinerlei derart stabil verobjektivierte 
Formen, wie mit Cassirer behauptet wird, es kennt noch keinen "Alltag" (im 
oben genannten Sinn). Er unterscheidet nicht zwischen Bedeutendem und 
Unbedeutendem, alles ist ihm bedeutsam. 

175 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

werden. Der Mensch versteht sich selbst, ohne sich dabei zu begreifen, als 
in diesen Zusammenhang eingebunden, schon wenn er einen Vogel zu 
seinem Nest flattern sieht, so Gehlen weiter (vgl. ebd.). Die "Dinge und 
Menschen reden gewissermaßen miteinander, sie verstehen sich und 
harmonieren auf natürliche Weise [ ... ]" (Durkheim 1984: 207), so Emile 
Durkheim. Diese Denkform entspricht den gegebenen Bedingungen, sie 
verklammert zweite und erste Umwelt derart eng miteinander, dass große 
Abweichungen voneinander nicht von Dauer sind, die notwendigen Anpas­
sungsleistungen damit das Gruppenganze nicht dauernd grundlegend ge­
fährden. Der ständige Abgleich von erster und zweiter Umwelt verhindert, 
dass die erste Umwelt irgendwann katastrophal in die zweite Umwelt ein­
bricht. Dieser "sympathetische Zusammenhang" kann daher mit Gehlen als 
eine "Erkenntnisform des Instinkts" umschrieben werden (vgl. Gehlen 
1986a: 234). 

Wesentliche, für die Existenzform des exzentrisch positionierten Men­
schen grundlegende stabilere Grenzscheiden fehlen im sympathetischen 
Denken noch vollständig, die erst in einem langen Erkenntnisprozess 
in die "Welt" eingezogen werden, alles fließt in einer einzigen Ebene zu­
sammen.27 Jede von ihrem Hintergrund in der Handlung nur kurzfristig 
abgehobene Form trägt zunächst die Form des primären Ganzen in sich, ist 
stets Repräsentant der Gesamtform, ohne überhaupt im eigentlichen Sinne 
zu unterscheiden. Kein Einzelnes ist als solches individuell, es wird stets in 
seiner Repräsentationsfunktion für den allgemeinen Zusammenhang gedeu­
tet, ohne dass jedoch diese Repräsentationsfunktion jemals zu Bewusstsein 
käme. Auf diesem Niveau erscheint der Repräsentant nicht als Repräsen­
tant, sondern als Sein des Repräsentierten, Hintergrund und Vordergrund 
erscheinen auf einer Ebene, so Ernst Cassirer: "Es fehlt hier vor allem jede 
feste Grenzscheide zwischen dem bloß ,Vorgestellten' und der ,wirklichen' 
Wahrnehmung, zwischen Wunsch und Erfüllung, zwischen Bild und 

27 Dazu auch Kurt Imhof und Gaetano Romano: "Subjektive Gefühle, 
individuelles Leiden und eigene Biographien können sich in dem Netz von 
Analogien und Kontrasten nicht als etwas Spezielles hervorheben. Eine Welt­
deutung, in der die uns selbstverständliche Unterscheidung von objektiver, 
sozialer und subjektiver Welt unterschiedslos zusammenhängt, kann auch 
Sprache nicht als Medium ,für sich' abheben. Zeichensubstrat wie Semantik 
sind unmittelbar mit dem Bezeichneten verbunden. Diese interne Verbindung 
von Begriffen mit dem Bezeichneten manifestiert sich im magischen Ritus in 
der Beziehung von Beschwörungsformel und erwartetem Ereignis. Im archai­
schen Denken verändert die Sprache die Welt noch physisch" (Imhof/Romano 
1996: 22f., Hervorhebungen im Original). Diese physische Veränderung 
durch die Sprache bleibt allerdings bei Imhof und Romano ansonsten unbe­
sprochen, dabei ist es doch gerade die Frage, warum die Sprache ehemals so 
fundamental formend gewirkt haben soll, sie es heute aber nur mehr "psy­
chisch" (als Gegensatz zum Physischen) vermag. 

176 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Sache" (Cassirer 1953b: 48). Sein ist unmittelbares, im modernen Sinne 
unreflektiertes, also "vemunftloses" Sein. Insbesondere werde dies an der 
Art der Verarbeitung von Traumerlebnissen und Todeserfahrungen deut­
lich, so Cassirer weiter: Weder Traum, noch der Tod von Gruppenangehöri­
gen werden als qualitative Brüche wahrgenommen, vielmehr reihen sie sich 
nahtlos in den gleichmäßigen Fluss aller objektiven Wirklichkeit ein?8 

Cassirer nennt den Mythos die "Stufe der Konkreszenz" (vgl. Cassirer 
1953b: 82): Alles fließt ineinander, alles koinzidiert auf der gleichen Ebene, 
das Bild, die Form von "etwas" ist mit "der Sache" identisch, sie sind eins. 
Bei dem Kulturanthropologen Maurice Godelier heißt es dazu: 

"[ ... ] befahigt, alle Aspekte und alle Ebenen [ ... ] einander näher zu bringen, ist 

das [mythische, M.V.] Denken [ ... ] folglich unmittelbar und gleichzeitig analy­

tisch und synthetisch, und in der Lage, zugleich in den mythischen Weltbildern 
alle Aspekte der Realität zu totalisieren und von einer Ebene der Wirklichkeit zu 

einer anderen durch die reziproken Transformationen seiner Analogien überzuge­

hen." So gewinne"[ ... ] die ganze Welt einen Sinn, wird alles Bezeichnendes und 
kann alles bezeichnet werden innerhalb einer symbolischen Ordnung, in die alle in 

das Material der Mythen übernommenen positiven Kenntnisse sich in der ganzen 

Fülle ihrer Einzelheiten einfügen" (Godelier 1973: 316). 

Technik 

Cassirer sieht das Ritual in dieser Identität von Bild und Sache begründet: 
In der rituellen Darstellung wird der "reale" Vorgang wiederholt, wird die 
Sache noch einmal erlebt, kann das Ereignis in seinem ursprünglichen Ver­
lauf noch einmal beeinflusst werden. Der Zusammenhang zum Ganzen ist 
ungebrochen, weil der Tänzer im Ritual zum "Gott" wird, er der "Gott" ist, 
so wie der Clan sein Totemtier ist und diese Identität in nachahmenden 
Verhaltensweisen noch einmal bestätigt wird. Jede neue Grenzziehung, jede 
Formenbildung, die etwas aus dem ganzheitlichen Zusammenhang für den 
Moment hervorhebt, es mit Heidegger gesprochen "entbirgt" (vgl. bspw. 

28 Dies ist eine für die soziologische Diskussion der Katastrophe ganz ent­
scheidende Beobachtung, bedeutet sie doch, dass eben auch der Tod nicht 
notwendig und in allen Kulturen gleichermaßen abschreckend und Entsetzen 
hervorrufend gedeutet werden muss. Es bedeutet, mit anderen Worten, dass 
auch eine größere Anzahl an Todesopfern bspw. als Folge einer Über­
schwemmung in anderen kulturellen Zusammenhängen "normal" sein kann, 
während im westlichen Kulturkreis dasselbe Ereignis als Katastrophe beo­
bachtet wird. Elisio Macamo kam zu eben diesem Ergebnis, dass die lokale 
Bevölkerung in Mosambik nach dem verheerenden Hochwasser im Jahr 2000 
selbst die Todesopfer für "normal" hielt und sie akzeptierte, ohne zumindest 
diesbezüglich von einer Katastrophe zu sprechen (vgl. Macamo 2003). 

177 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Heidegger 1976: 12),29 stellt zugleich diesen Zusammenhang her, in dem es 
geborgen bleibt. Geste, Laut, Wort und Name haben keine bloße Darstel­
lungsfunktion, in ihnen ist "[ ... ] der Gegenstand selbst und seine realen 
Kräfte enthalten" (Cassirer 1953b: 53, Hervorhebung im Original). Jede 
Formung wirkt sich unmittelbar auf das ganze System der symbolischen 
Formen aus, in den die für den Moment entborgenen Formen eingebettet 
bleiben; weil noch keinerlei Dauer "objektiviert" ist, verändert sich alles 
dauernd und massiv. 

Kausalität sei durchaus bereits im mythischen Denken angelegt, es ver­
füge bereits über eine allgemeine Vorstellung von "Ursache" und "Wir­
kung", doch wären die voneinander als geschieden wahrgenommenen For­
men - wie die W ahmehmungsformen selbst - noch nicht dauerhaft fixiert, 
die "Ursache-Wirkungszusammenhänge" haben noch keine eigenständige 
Seinsweise entfaltet, so Cassirer (vgl. ebd.: 57). Dem mythischen Denken 
fehlt der Begriff der Kausalität, über die Form des kausalen Denkens aber 
verfügt es durchaus (vgl. ebd.: 63); doch wird alles "Individuelle" immer 
wieder in den ganzheitlichen Zusammenhang aufgehoben, jede Wahrneh­
mung innerhalb des Systems symbolischer Formen eingeordnet, alles be­
kommt seinen Platz im ineinander fließenden Ganzen zugewiesen. Das 
mythische Denken kennzeichnet eine spezifische Art der Vergegenständli­
chung: Selbst noch die Genese, der Prozess wird stets an ein konkretes, 
sinnlich gegebenes Dasein geknüpft, der Mythos "klebt" an den Körpern 
(vgl. ebd.: 70), er schmilzt"[ ... ] alles Sein in konkret-bildhaften Einzelhei­
ten zusammen" (ebd.: 81), deren Form dabei doch unbestimmt und in stän­
digem Wandel bleibt. 

Alles zusammen Erscheinende gehört nach der Grundvorstellung der 
"sympathetischen Magie" zusammen, es besteht letztlich eine durchgängige 
Verknüpfung, ein "echter Kausalnexus" (vgl. ebd.: 95), der zugleich be­
deutet, dass alles beeinflussbar ist. Die möglichen Formen der Beeinflus­
sung werden zunächst ebenfalls gleichsam "vorgegeben": Ein beobachteter 
Zusammenhang drängt darauf, erneut hergestellt zu werden, das "Gefühl" 
von Kausalität wird durch Handlungserfolge, durch die immer komplizier­
tere Verlängerung von Handlungsketten bestärkt. Diese Verkettung bleibt 
jedoch nicht auf Handlungen beschränkt, auch Traumerlebnisse oder To­
deserfahrungen etwa, abstrakte Ereignisse schlechthin, werden in einem 
Zusammenhang wahrgenommen, der als solcher beeinflussbar ist. 

Der umfassende Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer For­
men führt zugleich zur W ahmehmung von immer umfassenderen, als auch 
zur immer differenzierteren Wahrnehmung von Zusammenhängen und der 
diesen Zusammenhängen entsprechenden "Beeinflussungstechniken". Im 

29 Siehe dazu auch weiter unten in der vorliegenden Arbeit. 

178 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

sympathetischen Denken erscheint alles durch alles beeinflussbar, doch 
zeichnen sich immer schon gewisse "Beeinflussungsvektoren" vor anderen 
Formen aus, die ständig ausprobiert, umbewertet, durch weitere ergänzt 
oder fallengelassen werden. Allmählich kristallisieren sich bestimmte For­
men heraus, die sich besonders eignen, ebenfalls evolutionär weitgehend 
stabilisierte "Zwecke" zu erreichen bzw. "Bedürfnisse" zu erfüllen. Die 
grundlegende Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des Gruppenganzen 
gegenüber dem unbestimmten Hintergrund gibt dabei die zentrale "Wirk­
richtung" vor, den zentralen Vektor, entlang dessen diese "Techniken" sich 
stabilisieren; diese Wirkrichtung schlägt sich von Anbeginn in allen For­
men nieder, also auch in jenen, die als "Technikformen" bezeichnet werden 
können. Was damit gemeint ist, wenn hier von Technik gesprochen wird, ist 
detaillierter zu erörtern, denn es geht entscheidend darum, den Charakter, 
das "Wesen" der Technik in diesem Stadium zu begreifen. 

Zum allgemeinen Charakter von Technik und Werkzeug 
Für Amold Gehlen ist das Werkzeug eine Institution, die dem Menschen 
den ihm notwendigen äußeren Halt in einer ihm unangemessenen Natur 
bietet. In"[ ... ] seiner Spezialisiertheit auf bestimmte, einseitige Funktionen 
spiegeltjedes Werkzeug oder Gerät die Tatsache wider, daß sich chronische 
Bedürfnisse oder Interessen über wiederkehrende, eingewöhnte Arbeits­
gänge auf typische, ebenfalls wiederkehrende Sachlagen und Sachumstände 
beziehen" (Gehlen 1986a: 19). Nur mittels dieser Institution vermag, 
Gehlen zufolge, der Mensch sich trotz seiner umfassenden Mängel zu be­
haupten. Eine solche Definition des Werkzeuges erweckt den Eindruck, als 
stabilisierten sich zwar Sachlagen und Sachumstände, auch noch Bedürf­
nisse und Interessen prozessual, das Werkzeug selbst aber erscheint "fertig" 
gegeben, ahistorisch, als Weise des (als Objekt ebenfalls "fertigen") 
Menschen, seine Organmängel zu kompensieren, sich in einer Natur zu­
rechtzufinden, (in) der er nicht "gewachsen" ist.30 Der wie vom Himmel 

30 Gernot Böhme kritisiert, dass bei der Untersuchung der anthropologischen Di­
mension der Technik"[ ... ] was der Mensch ist und was Gesellschaft, voraus­
gesetzt und auf dieser Voraussetzung die Technik als ein Mittel zur 
Erreichung humaner Zwecke bzw. zur Realisierung gesellschaftlicher Funkti­
onen angesehen" wird, doch "[ ... ] die humane und gesellschaftliche Bedeu­
tung von Technik [wird, M.V.] durch den Begriff eines Mittels unzureichend 
[ ... ]"erfasst (Böhme 1998: 31). Allerdings relativiert Böhme in seinem Auf­
satz zur "Technisierung der Wahrnehmung" die in der vorliegenden Arbeit 
(im Folgenden noch detaillierter) vertretende These, nach der sich Technik 
und Beobachtungsformen aus derselben Quelle entwickelten, jede Form der 
Objektivierung in ihren Anfangen also Technik im allgemeinen Sinne war: 
Böhme geht nicht davon aus, dass die Wahrnehmung immer schon technisch 
geformt ist, man befinde sich vielmehr heute in einer Phase der Humange-

179 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gefallene Mensch findet sich in einer Situation, in der er das zufällig zuhan­

dene Werkzeug notwendig braucht. Von dieser Blickwarte aus erscheint 

Technik als KompensationsmitteP 1
, als Organerersatz32

, auch als notwendi­

ges Mittel zur Emanzipation von den "Natur"-zwängen33
, die nur auf ein 

der Natur nicht adäquat entsprechendes Wesen derartigen Zwang auszu-

schichte, "[ ... ] in der Technik in das, was der Mensch ist, und das, was Ge­
sellschaft ist, eingedrungen ist" ( ebd.: 31 ). 

31 So eben besonders prominent bei Amold Gehlen, der behauptete, der Mensch 
sei in jeder "natürlichen" Umwelt überlebensunfahig (vgl. Gehlen 1986b: 
94f.), Technik definiert sich damit als das Außematürliche, das den ebenfalls 
außernatürlichen Menschen mit der Natur versöhnt. Dabei beruft sich Gehlen 
auf Paul Alsberg und Ortega y Gasset, die bereits die Notwendigkeit der 
Technik aus den Organmängeln abgeleitet hätten (vgl. ebd.: 93f., sowie 
Alsberg 1975 undOrtegay Gasset 1978b ). Helmuth Plessner dagegen sah den 
Menschen zwar ebenfalls auf Technik angewiesen, doch vertrat er eben nicht 
jene kompensatorische Vorstellung von der Technik, sondern sah sie allge­
mein als Form, mittels derer sich der Mensch als Mensch entfalte: "Gesell­
schaft ohne Technik und Zivilisation ist nicht möglich, Technik im weitesten 
Sinne genommen" (Plessner1972: 37). 

32 So auch Gehlen. Radikalisiert wird die These von der Technik als Organersatz 
aber bei Viiern Flusser, der die menschlichen Körper zunehmend verküm­
mernd sieht (vgl. Flusser 1992: 144ff.). Bei Ernst Kapp (vgl. Kapp 1978) hin­
gegen - dem prominenten Vertreter der Theorie von der Organverlängerung 
und wohl dem ersten, der sich ausdrücklich an einer "Technikphilosophie" 
versuchte - entwickelt sich Technik, wie bei Paul Alsberg und Hugh Miller, 
allmählich als Folge luxurierender Bedingungen: "Solange der Mensch ohne 
Waffen den reißenden Tieren gegenüberstand, mußte er ihnen an Stärke des 
Gebisses und der Nägel, an Faust- und Armkraft, wie an affenartiger Ge­
schwindigkeit ebenbürtig sein" (ebd.: 35), dann aber trat allmählich zu"[ ... ] 
der Erschaffung von Mitteln, berechnet auf Schutz und Sicherheit, sowie auf 
annähernde Behaglichkeit des Daseins und dadurch sich steigemde geistige 
Thätigkeit [ ... ] die zu ungewöhnlicher Anstrengung und Kraftäußerung nicht 
mehr genöthigte Physis ins Gleichgewicht" (ebd.: 36). Nun verlängere der 
Mensch - dies ähnelt wiederum sehr den Plessner' sehen Überlegungen -
seine Organe in seine Umwelt hinein, er bildet seinen eigenen Körper in seine 
Umwelt hinein und erkennt sich dann schließlich darin"[ ... ] als Resultat ei­
nes Processes, in welchem das Wissen von einem Aeußem zu einem Wissen 
von einem Innem umschlägt" (ebd.: 23). Wenngleich die Kappsehe Technik­
philosophie den Ansprüchen einer "modernen", erst recht einer "symmetri­
schen" Anthropologie insgesamt nicht gerecht zu werden vermag, bedeutet 
die Kompensationsthese doch vor dem Hintergrund der Kappsehen Theorie 
noch einen Rückschritt in der Geschichte der philosophischen Anthropologie. 

33 So heißt es bei Karl Marx: "Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin 
bestehen, daß der vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, 
diesen [ ... ] Stoffwechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemein­
schaftliche Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht be­
herrscht zu werden" (Marx 1970: 828). 

180 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

üben vennögen.34 Der historische Charakter der Technik als Form, ihre 
Historizität, ihr Entstehungszusammenhang gerät in dieser Perspektive 
jedoch nicht in den Blick. 

In der vorliegenden Arbeit aber wird das Werkzeug ebenfalls als sym­
bolische Form zu begreifen versucht, als eine Erweiterung der immer schon 
vonstatten gehenden Wechselwirkung und relativen Stabilisierung von 
Formen mit dem übergreifenden Ziel der Sicherung der Form-Umwelt-Un­
terscheidung. Auch vermittels des Werkzeuges werden Formen in einer 
Raum-Zeit-Stelle hervorgehoben (vgl. Gehlen 1986a: 90). Ebenso gilt für 
das Werkzeug, wie für alle anderen relativ stabilisierten Formen, dass es 
nicht "plötzlich" auftritt, sondern immer schon in allen anderen Formen an­
gelegt ist, sich jedoch immer deutlicher von diesen- vermittelt über die von 
ihm in besonderer Weise geschaffenen Formung der Umwelt- absetzt und 
irgendwann dem Menschen als eigenständige, beobachtete Kategorie "auf­
fällt". Wie Nonnen sich schon im Spiel abzeichnen (vgl. Claessens 1993: 
146f., auch Mead 1987: 419-429), so ist das Werkzeug schon in jeder Tä­
tigkeit des Tieres angelegt, dass seine Klauen benutzt, um seine "Homö­
ostase" herzustellen, sein "Aequilibrium" zu erreichen. Jedes Leben, so 
ließe sich mit Ernst Jünger sagen,"[ ... ] hat die Technik, die ihm angemes­
sen, die ihm angeboren ist" (Jünger 1964: 82), es gibt nicht die Technik an 
sich, sie ist, so Oswald Spengler, eine Taktik des Lebens an sich,"[ ... ] die 
Taktik des ganzen Lebens. Sie ist die innere Form des Verfahrens im 
Kampf, der mit dem Leben selbst gleichbedeutend ist" (Spengler 1931: 7, 
Hervorhebung im Original).35 Schon gar nicht eignet sie sich daher als Ab­
grenzungskriterium des "Homo faber" vom Reich der Tiere. 

Mittels des Werkzeuges als ebenfalls erst stabilisierter Form zieht der 
Mensch selbsttätig Trennungen wie Verbindungen und Verknüpfungen in 
ungeschiedene Ganzheit erster Ordnung ein, so wie er mittels aller von ihm 
selbst stabilisierten, objektivierten Formen weitere Ordnung aufbaut (vgl. 
Cassirer 1953a: 251). So entdeckt der Mensch mittels des Werkzeugs 
nichts, was nicht schon vor seiner Verwendung "technisch" geformt war, 
und doch schafft das Werkzeugkraft seiner eigenen Funktion Formen, de­
ren Bedeutung erst in diesem Akt relativ stabilisiert und gegen andere For­
men abgegrenzt werden, die sich also durch die spezifische Wirkweise des 
Werkzeuges von anderen Formen unterscheiden. Das Werkzeug ist also 
niemals allein Mittel zur Verwirklichung von spezifizierten Zwecken, im-

34 Einige Quellenhinweise verdanke ich hier Susanne Fohlers insgesamt so 
hilfreichen Übersicht über Techniktheorien (vgl. Fohler 2003: 104). 

35 Dort heißt es weiter: "In Wirklichkeit ist die Technik uralt. Sie ist auch nichts 
historisch Besonderes, sondern etwas ungeheuer Allgemeines. Sie reicht weit 
über den Menschen zurück in das Leben der Tiere, und zwar aller Tiere" 
(Spengler 1931: 7, Hervorhebung im Original). 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

mer wirkt es selbst konstitutiv am Prozess der symbolischen Durchgliede­
rung der Wahrnehmungswelt mit. Das Werkzeug ist ein Mittel des Ent­
bergens von Formen, so wie alle Technik eine Weise des Entbergens ist, so 
wie schließlich alle Formung der Wahrnehmungswelt Technik ist. Oben 
wurde der Terminus der symbolischen Form eingegrenzt, indem gesagt 
wurde, symbolische Formen verwiesen über sich hinaus, sie symbolisierten 
lediglich, was sie verbergen, ohne zu sein, was sie offen zeigten. Dies gilt 
für alle Technik (vgl. auch Clausen 1988: 94-105): Alle Technik verbirgt 
zugleich, während sie zeigt. Mit den Worten Heideggers: Technik ist eine 
Weise des "Entbergens", dabei "west" sie in der "Unverborgenheit" (vgl. 
Heidegger 1976: 13). Sie entbirgt, sie bringt Formen aus dem unbestimmten 
Hintergrundrauschen hervor, sie schöpft also, sie ist poietisch (vgl. dazu 
ebenfalls Heidegger ebd.: 12), während sie doch nie den Zusammenhang 
mit dem Unverborgenen (also dem unbestimmten Ganzen der ersten Um­
welt, von der sich zu Unterscheiden erster Lebensauftrag ist) trennt, aus 
dem heraus sie die Formen entbirgt. Technik auf diesem Niveau ist insofern 
stets "Sozialbeziehung" (Volker von Borries)36

: Während sie neue Formen 
schöpft, zieht sie stets einen Ariadnefaden hinter sich her, der alle Formen 
mit dem "Auftrag zum Überleben" der Gruppe verbindet, also alle mitein­
ander in diesem Auftrag vereint. 

Die mechanische und geistige Funktion des Werkzeuges 
Die Technik ist also die allgemeine Form des Entbergens, der symbolischen 
Durchformung und relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt, das 
Werkzeug ist eine Technik, eine Weise der Formung, die sich erst für den 
modernen Beobachter von anderen "Techniken", von anderen Weisen der 
Durchformung der Wahrnehmungswelt deutlich unterscheidet. Das Werk­
zeug als derart beobachtete, abgegrenzte Form vermag stärker als andere 
Handlungen die Objektwelt zu fixieren, weil es in besonders "effizienter" 

36 V gl. hierzu die nach wie vor lesenswerte und für die Techniksoziologie, die 
zum Zeitpunkt des Erscheinens seines Buches als Disziplin noch gar keine 
Form angenommen hatte, in mancherlei Hinsicht bis heute vorbildliche So­
ziologisierung der Technik durch Volker von Borries (1980). In einer Fußnote 
kritisiert Jost Halfmann das Buch von Borries als"[ ... ] stark der industrieso­
ziologischen Sichtweise auf Technik verhaftet. Sie [ ... ] [geht, M.V.] noch 
nicht über die Marx-Weber-Tradition hinaus, in der Technik als Rationalisie­
rungs- und Herrschaftsinstrument gedeutet wird, d.h. also primär die Instituti­
onalisierung ungleicher Handlungschancen in oder durch Technik betrachtet 
wird" (Halfi:nann 1996: 11). Dem kann hier nicht zugestimmt werden, beruft 
sich der Autor doch ganz wesentlich auf den figurationstheoretischen Ansatz 
Norbert Elias', was ihn insgesamt in eine andere Richtung fuhrt als Marx und 
Weber (Technik wird eben selbst als sozialer Prozess begriffen) noch kann 
ihm eine industriesoziologische Blickweise vorgehalten werden, hat er diese 
doch im Untertitel des Buches angekündigt. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Weise das ilnn sich bereits vorgeformt bietende "Material" hinsichtlich be­
stimmter in ihm schon angelegter Möglichkeiten umarbeitet, aus ihm noch 
gezielter Formen "herausholt". Kategorisch aber unterscheidet sich das 
Werkzeug nicht von allen bisher erwähnten Formen, weil es wie alle ande­
ren auch, nicht einfach "da" ist und hinsichtlich selbst gesetzter Zwecke zur 
Anwendung gebracht wird. Auch das Werkzeug dient niemals einfach der 
"[ ... ] Bewältigung und Beherrschung der Außenwelt, die hierbei als ein 
fertiger, einfach gegebener ,Stoff anzusehen wäre, sondern mit seinem 
Gebrauch stellt sich für den Menschen auch erst das Bild dieser Außenwelt, 
dieser geistig-ideellen Form her" (Cassirer 1953b: 256f.). 

Das Werkzeug steht immer schon in einer unauflöslichen Korrelation 
mit dem von ihm "Behandelten", ihm entspricht neben der sich zunehmend 
abzeichnenden "mechanischen Funktion" von Anbeginn auch eine "rein 
geistige" Funktion im Prozess der Stabilisierung der symbolischen Form 
des Menschen (vgl. ebd.: 256). Das Werkzeug stabilisiert Handlungsfolgen, 
indem es bestimmte Vorgänge festhält und Handlungsfolgen auf ebenfalls 
wiederkehrende Sachlagen relativ fest "koppelt". 

Gehlen hatte von Gewohnheiten gesagt, dass sie vom Aufwand "impro­
visierter Motivbildung" entlasten, weil sie selbst nun sozusagen Appellcha­
rakter annehmen, denen eindeutige Handlungen zugeordnet sind (vgl. 
Gehlen 1986a: 23). Solche "Schaltkreise" bzw. Handlungsfolgen bildet 
auch das Werkzeug aus. Diese Verfestigung von Handlungsfolgen ist eben 
kein besonderes Charakteristikum des Werkzeuges sondern aller Formen, 
die immer erst Welt konstituieren und damit auch das gesamte System rela­
tiv stabilisierter Bedeutungen beeinflussen, also gleichsam rückwirkend 
ihre eigenen Grundlagen uminterpretieren, nachdem sie selbst "objekti­
viert" sind. Gewohnheiten wirken ebenso wie das Werkzeug auf die Um­
welt beruhigend, immer aber auch zugleich Komplexität erhöhend, beide 
Formen grenzen Formen relativ stabil gegen andere ab und machen dabei 
neue Zusammenhänge ersichtlich. Je stereotypisierter dann eine Gewohn­
heit, eine "werkschaffende" Handlung, oder auch eine Gefühlslage wird, 
umso deutlicher kann sie als Form selbst zum "Gravitationszentrum", zum 
"Attraktor"37

, zum "Wegweiser" (vgl. ebd.: 40f.) bzw. zum "Vektor" (vgl. 
Cassirer 1975: 150) werden, zum Bedeutungskern, der die Bedeutung ande­
rer symbolischer Formen entsprechend stärker zu beeinflussen vermag und 
dabei den Aufbau wieder komplexerer Formen in einer bestimmten Rich-

37 Der Begriff des Attraktors wird hier sehr frei nach Gregoire Nicolis und Ilya 
Prigogine verwendet, die damit eine klar erkennbare Struktur bezeichnen, die 
ein System bestrebt ist, einzunehmen. Attraktoren sind also gewissermaßen 
Anziehungspunkte, die sich über die Zeit hinweg relativ stabil erhalten, die 
also Umweltvariationen (über- und unterkritische Zustände) bis zu einem ge­
wissen Maß ausgleichen (vgl. Nicolis/Prigogine: 1987, insbes. 103ff.). 

183 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

tung kanalisiert. Jeder Stabilitätsgewinn bedeutet also immer zugleich Vari­
abilität auf einem veränderten Niveau. 

Der provisorische Charakter jeder technischen Stabilisierung 
Die Stabilisierung von Formen im Gruppenzusammenhang geschieht ganz 
allgemein vermittelt über die Darstellung bzw. den Ausdruck (vgl. Gehlen 
1986a: insbes. 54-59, auch 155f). Formen erlangen relative Stabilität, wenn 
sie Beobachtern als etwas Beobachtbares gegenübertreten, sie ihm darge­
stellt werden und sie somit losgelöst aus ihrer Raum-Zeitstelle den aktuel­
len Moment ihres Entstehens überdauern. Für den Gruppenzusammenhang 
erwächst aus dieser Bedingung die zentrale Bedeutung kultischer Handlun­
gen. Mittels der Technik des Rituals etwa werden Formen im sozialen 
Raum auf relative Dauer gestellt, können Kommunikationszusammenhänge 
der Vergänglichkeit enthoben, können ganze Verhaltensabläufe, etwa bei 
der Jagdvorbereitung, tradierbar gemacht werden. Im mythischen Denken, 
in dem alles noch mit allem in unmittelbarer Verbindung steht, jeder Zu­
stand in jeden beliebigen anderen überführbar ist und alles durch alles be­
einflussbar ist, ziehen sich allmählich mit der Stabilisierung kultischer 
Handlungsfolgen zunehmend bestimmtere und den Moment überdauernde 
Kausalitätsketten ein. Die unvermittelt magische Form der Beeinflussung 
drängt über ihre Äußerungen, ihre Verobjektivierungen, auf eine Strukturie­
rung und Formung alles sinnlich Wahrnehmbaren. 

Diese "neue Ordnung" selbst lässt nunmehr einzelne Bereiche von an­
deren dauerhafter unterschieden erscheinen, was wiederum zur Stabilisie­
rung der zur Beeinflussung dieser Bereiche geeigneten kultischen 
Handlungsfolgen, der Kausalitätsvektoren, drängt. Der kultische Ausdruck 
setzt vom Ganzen hervorgehobene Bedeutungszentren ab, denen nunmehr 
von der sich stabilisierenden Gruppe und dem sich stabilisierenden Ich dau­
erhaft Aufmerksamkeit zuteil wird. "Die Allmacht des bloßen Wunsches" 
(vgl. Cassirer 1953b: 256) wird zunehmend gebrochener, es zeichnen sich 
immer deutlicher Wege und Bedingungen ab, die eingehalten werden müs­
sen, um einen Zweck zu erreichen. Das Werkzeug etwa drängt auf die 
Wahrnehmung bestimmter Wirkungen, die nun auch gezielter angesteuert 
werden. Evokationen, dann Sprache drängen irgendwann auf die W ahrneh­
mung der Tatsache, dass aufbestimmte Äußerungen bei anderen wiederhol­
bare Reaktionen hervorgerufen werden können. Das gezielte Hervorholen 
eines bestimmten Zweckes durch gezielten Mitteleinsatz ist also immer 
schon in allen Formen angelegt. 

Instrumentelle Formen - wie alle Formen -weiten sich, sofern sie sich 
als viabei erweisen, aus, lassen andere Möglichkeiten offensichtlich wer­
den, reduzieren und erhöhen Komplexität zugleich, indem sie Abläufe zu 
eigenständigen Formen "sympathetisch" zusammenfügen. Wie bei allen 

184 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

anderen symbolischen Formen bleibt aber der Zusammenhang von Mit­
teleinsatz und Wirkung eingebettet in das System aller symbolischen For­
men, er bildet ein Teil des Ganzen. Gerade weil im mythischen Denken 
noch alles mit allem beeinflussbar ist und alles jederzeit alles beeinflussen 
kann, muss jede "instrumentelle" Handlung, die sich als eigenständige 
Form stabilisiert, ständig auf ihre tatsächlichen Wirkungen in alle Richtung­
en überprüft werden. Ihre tatsächliche Bedeutung variiert je nach dem Zu­
sammenhang, aus dem heraus sie eingesetzt wird und je nach den Folgen, 
die sie hervorruft, entsprechend bleiben die Radien dieser Kausalitäts-Vek­
toren begrenzt. Alle Verkopplungen, die zwischen den Formen vorgenom­
men werden und aus ihnen neue bilden, bleiben auf Dauer "provisorisch", 
erst die Zeit wird darüber entscheiden, ob die Form insgesamt vorteilhaft 
wirkt, ob sie weiterhin provisorisch beibehalten, verworfen oder neu arran­
giert wird. Selbst der positive Fall hebt diesen provisorischen Charakter 
niemals ganz auf, weil nie gewusst werden kann, was die Zukunft bringt. 
Das mythische Denken kennt nicht die Kategorie der Unveränderlichkeit, 
den Ausschluss der Möglichkeit, dass die Formen vor einem insgesamt of­
fenen Horizont der Möglichkeiten mehr sein könnten, als sie dem Beob­
achter "rational" erscheinen. Damit bleibt immer alles möglich, was 
wiederum bedeutet, dass auch das Schlimmste nicht den Zusammenhang 
des Ganzen in Frage zu stellen vermag, es nicht entsetzt, es führt lediglich 
zur Umgestaltung, nicht zum Zusammenbruch des Gesamtsystems.38 Das 
mythische Denken kennt also die Unterscheidung von Risiko und Gefahr 
im oben genannten Sinne nicht, es "rechnet" immer mit Allem - gerrau ge­
nommen rechnet es gerade nicht: Es gibt im Mythos nichts, was nicht ge­
schehen kann. 

Werkzeug und Sprache- Techniken des Überlebens 
Für Dieter Claessens ist das Werkzeug das "fehlende Glied" zwischen dem 
"nichtspezialisierten Wesen" Mensch und einer Umgebung, die Anpassun­
gen erfordert (vgl. Claessens 1970: 84). Werkzeug und Mensch haben 
einander wechselwirkend hervorgebracht: Ohne das Werkzeug kein "mo­
derner" Mensch, ohne den Menschen keine ihm angemessene und eigene 
Art des Werkzeuges. Durch das Werkzeug hält sich der Mensch die Welt 
"vom Leibe", bringt er Umwelt auf Distanz. Diese Distanz schafft Über-

38 Dazu Kurt Imhof und Gaetano Romano: "Wenn im magischen Ritus das 
,Ganze' gelebt werden kann, dann verliert selbst der Tod seinen endgültigen 
Charakter: Er ist nur eine andere Form der Existenz innerhalb des Stammes­
universums. Im Mythos können die Risiken einer unbeherrschten Natur bzw. 
alle Koniingenzen in der Daseinsform archaischer Gesellschaften keinen 
prinzipiell angsterfüllenden Charakter erhalten [ ... ]" (Imhof/Romano 1996: 
23, Hervorhebung im Original). 

185 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sieht, schafft Formen, und so kann der Mensch sich der Umwelt aus­
wählend zuwenden. Komplexität wird reduziert, doch entsteht gleichzeitig 
neue Komplexität. Mit dem vollen, stabilen Erreichen der Ebene der Kör­
perausschaltung durch Werkzeugnutzung trete 

"[ ... ] die Welt mit Fragen auf ein zur Antwort wenig vorbereitetes Wesen zu, 

zwingt es zum träge-allmählichen Herausarbeiten jenes Äquivalents für den nicht 
mehr notwendig körperlich zu begreifenden Gegenstand, nämlich der ihn symbo­

lisierenden Sprache, in der zum Wort wird, was nicht mehr ergriffen zu werden 
braucht! Das Wort wird damit das ,zweite Werkzeug', vermittels dessen Natur­
nun aufhöherer Distanz- bewältigt werden kann" (ebd.: 85). 

Das Wort als "zweites Werkzeug" bearbeite, so Arnold Gehlen, die Welt, 
ohne sie auch noch "körperlich" verändern zu müssen, das "erste Werk­
zeug" bearbeite die Welt hingegen "körperlich", so etwa wenn ein Stein be­
hauen wird. Die Handlung des Behauens hole aus dem Stein seine Eignung 
zur bestimmten Verwendung heraus, die zuvor schon einmal irgendwie als 
solche festgestellt wurde, so wie eine Vielzahl an zumindest erahnten Abs­
traktionen zwischen Bedürfnis und Erfüllung in der Handlung "zu Tage" 
treten, die dann in weiteren Handlungen selbst stabilisiert werden können 
(vgl. Gehlen 1986a: 11f.). So bringe der "Einsatz" der Form des Werkzeug­
gebrauchs es mit sich, dass ein Verhältnis zum "Material Gestein" ebenso 
entsteht wie zur Größe oder zum Gewicht, so Claessens (vgl. Claessens 
1993: 145). Gehlen bezeichnet daher die paläolithischen Werkzeuge gar als 
"steinerne Begriffe", die Bedürfnisse und Gedanken des Menschen mit den 
vorgefundenen Sachbedingungen zusammenschließen (vgl. Gehlen 1986a: 
12). 

Diese Unterscheidung, dass also das Werkzeug sich auch an der kör­
perlichen Beschaffenheit von Gegenständen abarbeite, wohingegen die 
Sprache die Welt durch das bloße Wort bearbeitet, greift allerdings auf die 
ontologische, ja gerade zu überwindende Differenz zwischen real existie­
rendem und bloß ideellem Sein zurück. Der Stein ist ebenso sehr und 
ebenso wenig real und unabhängig vom Beobachter existierendes Objekt 
wie das Wort, das im Raum steht oder der Tanz, der die Gruppenmitglieder 
miteinander verklammert und zahlreiche weitere "Funktionen" ausfüllt, die 
sich dem Beobachter verbergen. Nur ist die Form des Steines symbolisch 
schon viel länger dem Wahrnehmungsraum des einzelnen Menschen "ge­
geben", besser: in ihm gewachsen und in ihm stabilisiert als das Wort, das 
sich zudem deutlicher und offensichtlicher verändert als der Stein. Der 
Stein ist also abermals nur wesentlich stabilisierter als das Wort, beide aber 
bleiben symbolische Formen, Geistesprodukte also. Entsprechend müsste 
die Unterscheidung von Werkzeug und Sprache woanders ansetzen, will 

186 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

man nicht gänzlich auf diese Unterscheidung verzichten, die doch offenbar 
für den modernen Beobachter, der seine eigenen Konstitutionsbedingungen 
zu begreifen versucht, von großer Bedeutung ist. Wie alle symbolischen 
Formen stabilisiert Sprache Formen, so auch das Werkzeug. Beide Formen 
ziehen in die Umwelt neue Grenzlinien ein, so wie sie neue Zusammen­
hänge herstellen und andere umformen. Allein in ihren symbolischen Fol­
gen unterscheiden sich beide Formen voneinander, nämlich in strikt 
relationaler Hinsicht. Die Technik des Werkzeuges übt in dem durch­
strukturierten und umfassend stabilisierten Wahrnehmungszusammenhang 
des Menschen einen anderen Einfluss aus, in welchem sie selbst zu einer 
hochgradig stabilisierten Form geronnen ist, als die Sprache. Beide Formen 
nehmen im System aller Formen prozessual eigene Positionen ein, wenn 
erst einmal eine gewisse dauerhafte Ordnung etabliert ist. Das Werkzeug 
wird dann zum Mittel insbesondere in der Auseinandersetzung mit hoch­
gradig stabilisierten Formen, während die Sprache in weniger verfestigte 
Zusammenhänge deutlicher einzugreifen, diese umzugestalten vermag. Da 
aber die frühe Form des Mythos über strikte Grenzziehungen und gänzlich 
stabile Formen noch nicht verfügte, müssen Sprache und Werkzeug inner­
halb des mythischen Denkens noch auf einer ununterscheidbaren Ebene, 
eben als Techniken des Lebens begriffen werden, als selbst erst relativ sta­
bilisierte Formen, mittels derer Gesellschaften ihre Form gegenüber ihrer 
Umwelt verteidigen. Insofern können Sprache und Werkzeug gleicher­
maßen "Techniken des Lebens" genannt werden, kann die Sprache ohne 
weiteres als Werkzeug, das Werkzeug wiederum als symbolische Form be­
zeichnet werden, zwischen ihnen besteht kein qualitativer bzw. kein katego­
rischer Bruch. 

Sprache 

Eine Beschreibung des Prozesses der Sprachentwicklung und seiner Be­
deutung für den allgemeinen Prozess der Entwicklung der menschlichen 
Formen vermag Grundlegendes zur Klärung der Bedeutung der Kategorie 
der symbolischen Form für eine Katastrophensoziologie beizutragen, denn 
anhand der Sprache zeigt sich viel deutlicher noch als an der Werkzeug­
Kategorie die Notwendigkeit, die Formen immer auch als symbolische zu 
denken, die den Beobachter stets schon mit seiner Umwelt verschränken, 
lange bevor Bewusstsein diesen Zusammenhang zu reflektieren beginnt. 
Die Modeme meint, Welt sprachlich begreifen und schließlich kontrollieren 
zu können. Sie macht sich dabei aber keinen hinlänglichen Begriff des Cha­
rakters von Sprache, sie vergisst, dass der Begriff selbst nicht ist, was er zu 
sein vorgibt; vielmehr denkt sie den Begriff nur mehr exakt, während er 
doch als Technik des Überlebens - wie alle Technik - gerade nicht exakt 

187 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sein kann. Sprache verklammert seit ihren Anfängen nicht bloß Menschen 
untereinander, sondern den Menschen als Gattung mit seiner Umwelt; 
Sprache ist der Ausdruck dieser sozialen Verklammerung, nie lässt sie sich 
auf ein Einzelnes zurückführen. Den Begriff aber exakt zu denken, heißt, 
ihn auf ein Einzelnes zu reduzieren, heißt zu glauben, die Sache an sich 
begriffen zu haben. Glaubt man die Sache erst einmal derart begriffen, kann 
sich der Alltag anderen Dingen zuwenden, das aber heißt, sich nicht mehr 
ständig von neuem um die Verklammerung des Menschen mit seiner Um­
welt zu bemühen. Der Gedanke, es mit einer Sache an sich zu tun zu haben, 
war dem frühen Menschen fremd, als Sprache für ihn zu einer herausragen­
den Überlebenstechnik zu werden begann. 

Der Prozess der Stabilisierung sprachlicher Formen 
Anzunehmen ist nun schon ein physiologisch und psychisch hochgradig 
aufnahmebereiter Mensch, der sich von der geistigen Ausstattung des mo­
dernen Menschen nur geringfügig unterscheidef9

. Der Prozess der For­
mung der W ahmehmungswelt ist bereits umfassend im wahrsten Sinne des 
Wortes, die Welt ist als relativ bestimmtes wie zugleich relativ unbestimm­
tes Ganzes (i.S. sekundärer Ganzheit) schemenhaft gegeben, alle Wahr­
nehmung wird in dieses System an einen zwar variablen, aber dennoch 
relativ stabilisierten Platz, weiterhin "vorbewusst", eingeordnet. Diese 
Ganzheit ist erreicht, weil der unbestimmte Hintergrund selbst in irgendei­
ner Form, nämlich als Hintergrund der Gruppenumwelt, relativ bestimmt 
ist. Hat der Mensch einmal dieses Niveau erreicht, auf dem Komplexität be­
reits derart organisiert ist, dass überlebensnotwendige "Welt" auf immer 
"grobförrnigere Stabilitätszentren" reduziert ist, von denen aus die Wahr­
nehmung immer selektiver, d.h. auch luxuriöser ausgehen kann, dann kann 
man mit Dieter Claessens sagen, dass alle "[ ... ] Gegenstände, Zustände und 
Prozesse beginnen, Kommunikationen mit ihm aufzunehmen."40 Sie treten 
ihm nun zunehmend übersichtlich, vorgeordnet entgegen, damit aber auch 
schon mit Bedeutungen aufgeladen, die selbst immer bestimmter Anforde­
rungen stellen. Der Mensch lässt sich nun mit seiner gesamten Persönlich­
keit auf den Zweig ein, den er abzubrechen versucht, der sich ihm 
widersetzt usw. und ruft dabei die gesamten Qualitäten des ihm nun relativ 
bestimmten Gegenstandes auf, die ihn zur Reaktion auffordern (vgl. 
Claessens 1993: 118). 

39 Allerdings unterscheidet sich dieser frühe Mensch in seiner Art des Weltzu­
ganges von dem modernen Menschen grundlegend. 

40 Claessens 1993: 116. Dazu abermals auch Emile Durkheim: "Dinge und 
Menschen reden gewissermaßen miteinander, verstehen sich und harmonieren 
aufnatürlich Weise" (Durkheim 1984: 207). 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Diese Ordnung der Wahrnehmungswelt ist möglich geworden, weil der 

Mensch synchron zu dieser Ordnung ein adäquates Bewältigungsrepertoire 

an symbolischen Formen entwickelt hat, er ist, mit dem Begriff von 

Humberto R. Maturana und Fracisco J. Valera strukturell mit seiner Um­

welt verkoppelt (vgl. MaturanaNalera 1987: 85, auch 105f. und 113).41 Die 

Welt tritt ihm nicht unvorbereitet in ihrer Ausdruckshaftigkeit gegenüber, 

sondern allmählich in einem immer schon laufenden Prozess. Der Sprache 

liegt schon vor ihrem "Erscheinen" eine "Grammatik des Instinktes" zu­

grunde, auf dem sie "sicher" aufbaut und deren Formen sie fortsetzt:42 

Sprache ist zunächst noch ganz "sensomotorische Aktion" (vgl. Gehlen 

1993: 279), als Mimik, Gestik, Zögern, Verdecken, Verstellen, Täuschen 

vorsprachliches Tuscheln oder Flüstern (vgl. Claessens 1993: 158) wächst 

sie "[ ... ] wahrhaft organisch aus dem Unterbau menschlichen Sinnes- und 

Bewegungslebens heraus" (Gehlen 1993: 281, Hervorhebung im Original). 

Schon lange bevor Phänomene zu einer begrifflichen Form finden, haben 

sie in der gesamten Organisationsform des Menschen ihre Form gefunden43
, 

die dann wohl zuerst rein evokativ als ausrufendes Symptom für etwas, als 

Warnruf oder Appell, später dann als Kommando, Aussage, Frage und Mit-

41 Diese Arbeit widmet sich in weiten Teilen der detaillierten Untersuchung die­
ses Prozesses der strukturellen Kopplung, doch wird der Begriff deshalb hier 
nur andeutungsweise verwendet, nur die Nähe zu diesem markierend, weil er 
m.E. als Schlagwort mehr verbirgt, als anzeigt. Der Begriff der strukturellen 
Kopplung müsste hier die ganze Entwicklung bis hin zum modernen 
Menschen bezeichnen, solange der Mensch noch nicht untergegangen, ge­
scheitert ist. Er ist strukturell mit seiner Umwelt verkoppelt, solange er 
existiert. Entscheidend ist vielmehr die Frage, wie diese strukturelle Kopplung 
sich gestaltet und wie sie beschrieben werden kann, ohne sie zu rationalisieren 
und damit zu einem "natürlichen" Phänomen unter anderen zu degradieren. 
Strukturelle Kopplung ist auf Bedingungen angewiesen, auf die Fähigkeit zur 
Abstimmung von Form und Umwelt, ihre objektive Beschaffenheit aber lässt 
sich nicht bestimmen, ganz sicher nicht einfach mit dem für sich stehenden 
Objekt-Begriff "strukturelle Kopplung", annäherungsweise allerdings mit 
dem Begriff der strukturellen Kopplung als symbolische Form, die etwas be­
deutet, deren Bedeutung sich aber letztlich einem Beobachter vorenthält. 

42 Die Sprache setzt sich also auf jene "formalen ,noch' wirksamen Strukturen 
bestimmter Organisationsniveaus der Entwicklung zum Menschen hin [auf, 
M.V.]. Solche Strukturen wären aus dem emotionalen Erlebnisgrund tieri­
scher und menschlicher Vergangenheit ableitbar", so Dieter Claessens (1970: 
143). 

43 Nach Dieter Claessens ist die Form schon im "Großhirn" angelegt, bevor sie 
dann zum sprachlichen Ausdruck gelangt. Dieses Verständnis ist jedoch irre­
führend, es suggeriert das Vorhandensein sprachlicher "Zentren" im Hirn, die 
in irgendeiner Weise wiederum substantialistisch zu lokalisieren wären. Dem 
ist gerade nicht so, die Form ist im Gesamtsystem der symbolischen Formen 
angelegt, eben in dem komplexen Ineinander des Organisationsganzen (vgl. 
Claessens 1993: 158). 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

teilung, noch später als Beschwörung und Ansprache zur sprachlichen Form 
wird (vgl. Claessens 1993: 141). 

Oben wurde gesagt, dass schon die Wahrnehmung des Tieres eine 
Formwahrnehmung ist, auch das Tier nimmt nicht objektiv-dinglich in 
seiner Umwelt Vorhandenes wahr, es grenzt Formen aus dem Gesamtzu­
sammenhang ab, indem es sie bedeutungsvoll auflädt. In allem Werkzeug­
handeln findet sich dieser Prozess wieder, dass in kommunikativem 
Umgang, in der Handlung, Bedeutungszentren geformt werden, sich relativ 
stabilisieren und damit Übersicht stiften. Dabei geht der ganze potenzielle 
Gehalt auch noch der entferntesten, noch gar nicht absehbaren Verwen­
dungsmöglichkeiten der Form in diese ein, sie bleibt daher symbolisch, 
über sich selbst in einem jeweils bestimmten Moment hinausverweisend. 
Umgekehrt reichen dann Andeutungen, um die Form als solche zu erfassen: 
"Wenn uns Vorderseiten, Schatten, Glanzlichter genügen, um z.B. einen 
schweren, metallischen, runden Gegenstand anzudeuten, so stecken in die­
ser hochkonzentrierten Symbolik lange Übungserfahrungen, Umgangsvoll­
züge und Lernleistungen" (Gehlen 1993: 49, Hervorhebung im Original). 

Die Sprache lässt nun diese schon sensornotorisch vollbrachte Leistung 
noch einmal "konzentriert" geschehen, indem die Lautbewegung selbst 
schon unmittelbar das Symbol erschafft, "[ ... ] den gehörten Laut, den es, 
mit der Sache umgehend, von ihr her empfängt - es empfindet also zugleich 
sich selbst und vernimmt die Sache" (ebd.: 50), so Gehlen. Der Ausdruck 
schafft also ein sinnliches Gegenüber, an dem sich der "Geist" nun orientie­
ren und stabilisieren kann. Durch die "Unterscheidung und Sonderung, die 
Fixierung gewisser Inhaltsmomente durch den Sprachlaut" wird die Spra­
che zu einem der "geistigen Grundmittel", zu einer bedeutenden symboli­
schen Form, die den Prozess der relativen Stabilisierung der Formen 
bedeutend beeinflusst. Doch führt sie nur fort, was in aller symbolischen 
Formung schon angelegt ist, nämlich die zugleich übersichtlichere, wie 
komplexere, also unübersichtlichere, weiterhin flexible aber auch stabili­
sierte, also gegenüber früheren Organisationsformen vollkommen andere 
und dennoch strukturell äquivalente Organisation der Aufrechterhaltung der 
Form gegen die Umwelt. Durch die Sprache, wie durch alle anderen sym­
bolischen Formen wirkt der Nomos, die Vorgabe, der Auftrag zum Fort­
bestehen der organischen Form, der "Wille zum Überleben" (Arthur 
Schopenhauer )44

. 

44 So heißt es bei Schopenhauer: "Wenn von den Erscheinungen des Willens, 
auf den niedrigeren Stufen seiner Objektivation, also im Unorganischen, meh­
rere unter einander [sie!] in Konflikt gerathen, indem jede, am Leitfaden der 
Kausalität, sich der vorhandenen Materie bemächtigen will; so geht aus die­
sem Streit die Erscheinung einer höheren Idee hervor, welche die vorher da­
gewesenen unvollkommenerenalle überwältigt, jedoch so, daß sie das Wesen 

190 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Wie alle symbolischen Formen stabilisiert auch die Sprache relativ: 
Eine gedankliche Intention ist erst im Laut relativ fixiert und auf Dauer ge­
stellt, während sie zuvor nur "Bedeutungsblitz" (vgl. Gehlen 1986a: 91) ist. 
Im Gruppenzusammenhang wird die Entwicklung der Sprache hochgradig 
viabel, weil sie den "Bedeutungsblitz" nicht nur für den Einzelnen, sondern 
zugleich für andere ersichtlich fixiert: 

"Als Sprachlaut [ ... ] wird die Intention unmittelbar in das soziale Kontaktfeld 
verlegt, sie bekommt als kursierendes, von allen geteiltes Wort schon Sollgehalt, 
mindestens aber einen Zumutungsgehalt, und in demselben Vorgang wird das 
Wort, als hörbarer Reiz, schon ein möglicher Auslöser für Handlungen" (Gehlen 
1986a: 91). 

Im Gruppenzusammenhang ist eine ungleich höhere Reduktion von Kom­
plexität notwendig und zugleich produktiv, deren adäquates Mittel die 
Sprache ist. Nicht mehr allein für jeden Einzelnen werden nun Bedeutungen 
zu Gewohnheiten, im Gruppenzusammenhang entsteht nun der "soziale 
Raum" als von allen gemeinsam auf relative Dauer gestellter Formenraum, 
als "Gruppenschaltkreis", aus dem heraus zugleich jeder Einzelne seine 
Formen bedeutungsvoll "auflädt", während er zugleich die Bedeutungen in 
diesen Raum einbringt. Dabei stehen Werkzeugverwendung und Sprache in 
einer Linie, beide "ent-äußern" einen Ausdruck, bringen Formen in den Be­
reich des Sozialen ein und stellen es damit relativ, provisorisch auf Dauer. 
Die Darstellung mittels des Gebrauchs von Werkzeugen ist der sprachlichen 
Darstellung jedoch insofern überlegen, so Gehlen, als dass letztere "flüchti­
ger" ist, der sprachliche Ausdruck schnell wieder "verfliege", während der 
objektivierte "Gegen-stand" von größerer Dauer ist. Gehlen zufolge liegt in 
dieser dauerhafteren Fixierung eines Bedeutungsgehaltes die Bedeutung der 

Schrift gegenüber der rein sprachlichen Form,45 und "[ ... ] nur bei dieser 

derselben auf eine untergeordnete Weise bestehen läßt [ ... ]" (Schopenhauer 
1999: 205). "Also aus dem Streit niedrigerer Erscheinungen geht die höhere, 
sie alle verschlingende, aber auch das Streben aller in höherem Grade ver­
wirklichende hervor" (ebd.: 206), "[ ... ] so daß der Wille zum Überleben 
durchgängig an sich selber zehrt und in verschiedenen Gestalten seine eigene 
Nahrung ist, bis zuletzt das Menschengeschlecht, weil es alle anderen über­
wältigt, die Natur für ein Fabrikat zu seinem Gebrauch ansieht, dasselbe Ge­
schlecht jedoch auch [ ... ] in sich selbst jenen Kampf, jene Selbstentzweiung 
des Willens zur furchtbarsten Deutlichkeit offenbart und homo homini Iupus 
wird" (ebd.: 208, Hervorhebung im Original). 

45 Es ergäbe sich vor dem Hintergrund der hier vorgelegten Überlegungen die 
Frage, ob die "Verschriftlichung" des Mythos etwa durch Homer nicht in die­
sem Sinne entscheidend für den Prozess der Stabilisierung der symbolischen 
Formen gewesen sein könnte, fixiert er doch in der Schriftform, was zuvor 
stets mündlich und damit wesentlich dynamischer überliefert wurde, zu einem 

191 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Auffassung der Darstellung versteht man die für alle archaischen Kulturen 
so große Bedeutung der Magie als des Versuches, die Stabilität der Wirk­
lichkeit selbst durch die Form der darstellenden Handlung hindurch real zu 
erreichen[ ... ]" (ebd.: 56, Hervorhebung im Original). 

Gegenüber der darstellenden Form ist die Außenweltstabilisierung in 
der Sprache also flexibler, weil freieres Kombinieren von aus ihrem Um­
weltzusammenhang lösbaren Einzelheiten möglich wird. In der Sprache 
wird dadurch aber auch die Stabilisierung durch "Be-zeichnung" von Be­
deutungen möglich, die sich anderen Darstellungsformen mehr oder weni­
ger entziehen; räumliche Verhältnisse und die Zeit werden bspw. erst 
mittels der Sprache darstellbar (vgl. ebd.: 59).46 Damit bahnt sich stets 
schon die andere Seite der Sprache als Form an: Der gerade aufgezeigte 
Flexibilitätsgewinn wird wieder ausgeglichen, wenn sich das sprachliche 
System selbst durch neue "Kopplungen" neue Bedeutungsmuster zuneh­
mend stabilisiert. Zwar verblasst der Sprachlaut und das von ihm evokativ, 
etwa als Warnruf Bezeichnete, ebenso schnell wieder, wie das, vor dem 
gewarnt wurde, wieder aus dem Blickfeld verschwindet, doch kann eben 
der Warnruf selbst nun bei wiederkehrenden ähnlichen Situationen seine 
Funktion als Warnruf stabilisieren, die sich dann, genauso wie alle durch 
Werkzeuggebrauch stabilisierten Formen, tradieren lässt. 

Die Eingebundenheit des Lautes in den Zusammenhang 
Wie schon in jede symbolische Form ein Horizont möglicher Bedeutungen 
eingeht, der in sich den Verweis auf alle anderen symbolischen Formen 
enthält, aus denen sie selbst ihre Bedeutung bezieht, so geht auch schon in 
die ersten evokativen Äußerungen dieser V erweis ein. Zum Laut gehört von 
Anbeginn eine gerichtete Erwartung auf Erfüllung (vgl. Gehlen 1993: 164), 
als Reaktion aus der angesprochenen Umwelt, auch er bildet also immer 
schon "Schaltkreise" aus dem herausgenommen er seine Bedeutung verlöre. 
Einige dieser "Schaltkreise" von Evokation und mit der Evokation gekop­
peltem Ereignis heben sich gegenüber anderen hervor, sie werden selbst zu 
bedeutenden Formen, zu "Attraktoren", deren Einfluss auf die Organisation 
des Menschen immer bedeutender wird. Dennoch bleiben auch sie einge­
bunden in den Zusammenhang, aus dem heraus sie entstanden sind, auch sie 
beziehen ihre Bedeutung erst aus ihrem "Kontext", ohne den sie ihren 
Formcharakter verlören. 

nun demgegenüber geradezu versteinerten Text. Dieser Gedankengang liegt 
den weiteren Ausführungen zwar heuristisch zugrunde, er kann aber im Detail 
nicht weiterverfolgt werden, dies würde den Rahmen der Arbeit deutlich 
sprengen. 

46 Der Prozess der Stabilisierung der Formen des Raumes, der Zeit und anderer 
bedeutender Formen wird im Gliederungspunkt 5.3 ausführlich besprochen. 

192 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Wenn jeder Sprachlaut also symbolische Formen von ihrem Hinter­
grund abhebt, dann generiert er damit erst das Verständnis, die Bedeutung 
des so Ausgezeichneten. Die Bedeutung von Gebärden und Sprachlauten 
hängt wiederum ab von dem Hintergrund, aus dem sie hervorgegangen 
sind, ihre Bedeutung beziehen sie aus dem Ganzen aller symbolischen 
Formen (also auch der "materiell-objektivierten"), insbesondere aller Ge­
bärde- und Lautformen. Wilhelm von Humboldt sah in der Sprache daher 
das geeignete Mittel, die vermeintliche dualistische Kluft, den "Hiatus" 
zwischen Wahrnehmung und Wahrnehmungsreflexion zu überwinden, da 
beidein ihr eine unmittelbare Einheit bildeten (vgl. Humboldt 1919: 21ff.). 
Der Laut ist Teil des Zusammenhanges aus dem er hervorgeht, er generiert 
dessen Bedeutung, wie der Zusammenhang die Bedeutung des Lautes gene­
riert. Um das "Wesen" der Sprache erfassen zu können, müsse diese daher 
stets in ihrer Genese betrachtet werden, so auch Cassirer. Demnach bleibe 
das 

"[ ... ] Zerschlagen der Sprache in Wörter und Regeln [ ... ] immer nur ein totes 
Machwerk wissenschaftlicher Zergliederung - denn das Wesen der Sprache be­
ruht niemals auf diesen Elementen, die die Abstraktion und Analyse an ihr her­
ausstellen, sondern ausschließlich auf der sich ewig wiederholenden Arbeit des 
Geistes, den artikulierten Laut zum Ausdruck des Gedankens fahig zu machen. 
Diese Arbeit setzt in jeder Einzelsprache je an besonderen Mittelpunkten an und 
breitet sich, von ihnen fortschreitend, nach verschiedenen Richtungen aus - und 
doch schließt zuletzt eben diese Mannigfaltigkeit der Erzeugungen zwar nicht zur 
sachlichen Einheit eines Erzeugnisses, wohl aber zur ideellen Einheit eines in sich 
gesetzlichen Tuns zusammen" (Cassirer 1953a: 104)47 

Jede Sprache generiert ihre eigene Auffassungsweise von Welt, mitjeweils 
spezifischen und nur für sie gültigen Regeln (vgl. ebd.: 124). Bewusstsein 
von Sprache kann somit nicht von seinem Inhalt hergeleitet, sondern allein 
in seiner Genese beschrieben werden, weshalb auch der "Anfang" aller 
Sprachbildung als solcher überhaupt nicht zu bestimmen ist. 

"Aber es ist entscheidend für eine anthropologische Sprachtheorie, daß weder 

Kommunikationen noch Symbolleistungen, weder reflektierte, selbstempfundene 
Aktivität noch auch Intentionen, Hinsichten, Wechsel von Hinsichten usw. der 
Sprache allein zugehören; dies alles sind vielmehr Charaktere der gesamten spezi-

47 "Ihren knappsten und schärfsten Ausdruck erhält diese Gesamtsicht in derbe­
kannten Humboldtschen Formulierung, daß Sprache kein Werk (Ergon), son­
dern eine Tätigkeit (Energeia) sei und daß daher ihre wahre Definition nur 
eine genetische sein könne", so Cassirer weiter (ebd.: 105). 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

fisch menschlichen Wahrnehmungs- und Bewegungsleistungen" (Gehlen: 1993: 
278f., Hervorhebungen im Original). 

Der Aufbau sprachlicher Formen 
Der Aufbau sprachlicher Formen unterscheidet sich nicht kategorisch von 
anderen Formen der Wahrnehmung und der Kommunikation mit der Welt, 
so etwa der Gebärde, sie geht aus bereits erfolgten Formenstabilisierungen 
hervor und ist, wie diese, immer "im Werden". Lange Zeit bleiben die 
Laute eng an sie begleitende Gebärden verknüpft und lösen sich nur lang­
sam von dieser "Fixierung". Mit der allmählichen Trennung von Gebärde 
und Laut kann sichjedoch ein neues Prinzip des geistigen Aufbaus "objek­
tivieren", dem Menschen also selbst als geistige Form gegenübertreten, so 
Cassirer, weil die Gliederung der Laute nunmehr zum Mittel für die Gliede­
rung der Gedanken wird, die Gedanken ein immer differenzierteres Organ 
gewinnen (vgl. Cassirer 1953a: 132). Der Laut gewinnt seine Freiheit in 
dem Zuge, wie er über die bloße Wiederholung hinausdrängt Er wird fähig, 
"[ ... ] als Ausdruck von Beziehungen und formalen Verhältnisbestimmun­
gen zu dienen [ ... ]" (ebd.: 133). Der Laut bringt etwa Dynamik zum Aus­
druck, was die Gebärdensprache noch nicht in dieser Weise vermochte, also 
eine Form, die als solche bislang noch nicht objektiviert, dem Geist noch 
nicht zur "kommunikativen Bearbeitung" gegeben war. 

In der Sprache erhält aber auch das Soziale eine ganz neue Bedeutung 
während zugleich die Sprache in der Gruppe überhaupt zu ihrer besonderen 
Bedeutung kommt; aus der Gruppe heraus bezieht die Sprache den treiben­
den Impuls zu ihrer Entwicklung, die Sprache wiederum gibt der Gruppe 
ganz neue Möglichkeiten an die Hand. Das Soziale erfährt durch die 
Sprachentwicklung eine grundlegende Neuorganisation. Zum Einen stellt 
der "Brutofen" der Insulation das "luxurierende Innenklima", innerhalb 
dessen die Entwicklung des Neokortex ebenso wie die Veränderung der 
Kopfmasse, hier aber vor allem entscheidend auch des Rachen-Gaumen­
Raumes und des Kehlkopfraumes vorangetrieben werden (vgl. Claessens 
1993: 160) Dann aber tritt die"[ ... ] Sprache dem Wesen, das sie spricht, 1. 
als ,es selbst' und 2. als etwas Fremdes gegenüber, wobei diese beiden Di­
mensionen teils verstärkt, teils noch kompliziert werden durch die dritte 
notwendige, daß Sprache auf einen Empfänger treffen muß, der sie versteht 
und der reagieren kann" (ebd.: 140). 

Sprache verklammert immer schon den Einzelnen mit der Gruppe, auf 
welchem Niveau sie auch gedacht wird, zugleich drängt sie aufVerkompli­
zierung der Verhältnisse. Ihre Bedeutung liegt gerade in dieser Verklamme­
rung, sie setzt damit fort, was schon in allen Organisationsschaltkreisen 
angelegt ist, nämlich die relativ flexible, weil immer neu abstimmbare Si­
cherung des erreichten Niveaus. Ihre Bedeutung liegt aber auf der anderen 

194 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Seite auch darin, dass sie neue Probleme aufwirft und neue Verhältnisse 
objektiviert: "Sprachliche Bemühungen sind [ ... ] trotzihrer sinnlichen Er­
fassbarkeit in sich lebhaft und hoch abstrakt. Sie schaffen neue Beziehun­
gen und sind eine neue Beziehung zu anderen und dem Sprecher selbst."48 

Drei Thesen müssen dabei zusammengedacht werden. Einmal die Hypo­
these Ludwig Noires, auf die sich sowohl Arnold Gehlen als auch Ernst 
Cassirer stützen, dass der Sprachlaut "[ ... ] in seiner Entstehung der die ge­
meinsame Tätigkeit begleitende Ausdruck des erhöhten Gemeingefühls" 
(Noire 1877: 333) ist.49 Demnach wird alle gemeinsame Tätigkeit mit Ge­
sang oder Rufen begleitet, das Wort hat sich dann aus dem gemeinsam her­
vorgebrachten und gemeinsam verstandenen Laut entwickelt (vgl. Gehlen 
1993: 317, zu diesem Zusammenhang auch 317-320). Wenn der Mensch 
dann, wie es Claessens formuliert, als "synkenetisch orientiert" gedacht 
wird, er also dazu neige Bewegungen, die er sieht, wenigstens in Andeu­
tungen nachzuahmen, der lautlich untermalte Rhythmus, schon Gesang, den 
er erfährt, ihn zur Bewegung animiert, dann führen diese Anfänge der 
sprachlichen Äußerungen aus dem Gruppenschutz heraus in die Stärkung 
und qualitative Erneuerung eben dieses Schutzes hinein: 

"Mit dem gemeinschaftlichen Gesang müssen sich bei diesen Voraussetzungen 
die gemeinsamen Bewegungen einstellen, gemeinsamer Tanz, in dem sich ,der 
kleine Leviathan' zeigt: Mit vielen Beinen, Armen, Köpfen und Körpern zeigt 
sich im verbundenen Gesang und Tanz ein menschlicher Insulationsverbund, der 
der Umwelt gegenüber, sich selbst stabilisierend, standhalten kann." (Claessens 
1993: 188). 

Zugleich, als dritte hinzuzudenkende These, drängt der Lautausdruck selbst 
wiederum auf eine dynamische Abstufung und Untergliederung durch Ak­
zent und Rhythmen hin, wodurch sich ebenfalls neue Formen abzuzeichnen 
beginnen. Wenngleich der Laut auf dieser Ebene noch in der rein sinnlichen 
Sphäre verharrt, ist die Tendenz ihrer Überschreitung doch in ihm bereits 
angelegt: "Die bloße Interjektion, der einzelne, von einem übermächtigen 
momentanen Eindruck ab gedrungene Affekt- und Erregungslaut, geht jetzt 
in eine in sich zusammenhängende geordnete Lautfolge über, in der der Zu­
sammenhang und die Ordnung des Tuns sich spiegelt [ ... ]" (Cassirer 
1953a: 133f). Nun erst sei, so Cassirer, "[ ... ] das Material der Sprache so 
beschaffen, dass sich an ihm eine neue Form ausprägen kann" (ebd.: 134). 

Die Frage nach dem "Anfang" der Sprache beantworten Humboldt, 
Cassirer, Gehlen und Claessens somit prozessual: Sprache wird in dem Pro-

48 Claessens 1993: 140, Hervorhebung im Original. 
49 V gl. dazu auch Gehlen 1993: 317 und Cassirer 1953a: 259. 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zess der Stabilisierung, der Umorganisation und der Erweiterung und damit 
auch der relativen Loslösung von vorangegangenen Organisationsformen, 
ohne diese jedoch jemals aufzugeben, denn noch das Sprechen oder das Hö­
ren kommt ohne das Substrat, die Residuen dieser Formen nicht aus. Was 
Sprache ist, lässt sich sinnvoll wiederum nicht beantworten, nur die Frage, 
wie Sprache wird, ist einer Beantwortung zuzuführen, und diese Antwort 
läuft darauf hinaus, Sprache als eine Form der Verklammerung von Umwelt 
und Organismus zu denken, die zugleich das Erreichte im ständigen Ab­
gleich mit allen anderen Formen sichert, aus diesem Abgleich überhaupt 
erst hervorgeht, und dabei über sich selbst langsam aber stetig hinausdrängt 
und komplexere Organisationsformen hervorbringt, die sich dann sekundär 
als zweckmäßig erweisen können, oder eben nicht. Sprache bleibt Teil eines 
übergreifenden Ganzen, sie entspricht der "Beharrungstendenz" (Ferdinand 
Tönnies) der organischen Formen, 5° ihrem Streben, sich gegen Umwelt ab­
zugrenzen, so wie alle symbolischen Formen dieser Beharrungstendenz ent­
weder entsprechen, oder sie vergehen. 

Die mimische, analogische und die symbolische 
Ausdrucksform der Sprache 
Den Prozess der Sprachentwicklung teilt Cassirer in drei Entwicklungsstu­
fen ein, dies sind die mimische, die analogische und die symbolische Aus­
drucksform. Während die mimische Ausdrucksform nur individuelle und 
somit situativ einmalige Beschreibungen zulässt, weil sie sich unmittelbar 
auf den sinnlichen Eindruck bezieht, reicht die analogische Ausdrucksform 
darüber hinaus. Der Laut sucht zunächst noch die"[ ... ] unmittelbare Nähe 
zum sinnlichen Eindruck und die möglichst getreue Wiedergabe der Viel­
fältigkeit dieses Eindrucks" (Cassirer 1953a: 139). In der Stufe des analogi­
schen Ausdrucks hat sich bereits ein neues formenbildendes Prinzip 
entfaltet. Im Verhältnis der Laute und den bezeichneten Sinnesinhalten 
kristallisiert sich eine Analogie der Form heraus, welche bereits verschie­
dene Erfahrungen miteinander in einen Zusammenhang bringt. Als Beispiel 
für die analogische Phase des Sprachprozesses nennt Cassirer etwa die 
Möglichkeit, durch Nachahmung wahrgenommener Geräusche und deren 
Variation Bedeutungsunterschiede zu entfalten. Diese Stufe, auf der erst­
malig Zusammenhänge ausgedrückt werden, geht von Ähnlichkeiten des 
sinnlichen Eindrucks, den wahrgenommene Formen hervorrufen, aus. Diese 

50 "Diese Tendenz", so Tönnies, "bedingt bei den organischen Wesen die Wehr 
gegen Vernichtung, das Streben nach Nahrung, die Arbeit der Erneuerung und 
Zeugung. Die Harmonie dieser drei Betätigungen bildet auch den Generalbaß 
im Leben des Menschen, durch sie bedingt ist das Spiel seiner mannigfachen 
Gefühle und Leidenschaften, daher sind auch die Anstrengungen seiner Sinne 
und seines Denkens davon abhängig" (Tönnies 2002: 128). 

196 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Form des Zusammenhangs kann, je nach verbindender Qualität (etwa der 
Form des Geruchs, des Geschmacks, wann, weich etc.), unendlich vielfältig 
sein, sie bleibt jedoch stets an eine nunmehr bereits relativ fixierte bildliehe 
Verkörperung gebunden (vgl. ebd.: 27lf). Dabei folgt die Sprache nicht den 
wahrgenommenen "Objekteigenschaften", immer gehen neue Leistungen 
der "subjektiven Sprachphantasie" in die Reihenbildung ein, wirkt Sprache 
also schöpferisch, so Cassirer: "Niemals wird diese Zuordnung durch bloße 
Wahrnehmungs- oder Urteilsakte, sondern immer zugleich durch Affekt­
und Willensakte, durch Akte der inneren Stellungnahme bestimmt" (ebd.: 
277, Hervorhebung im Original gesperrt). Sprache tritt also "aktiv" den 
wahrgenommenen "Dingen" gegenüber: 

"[ ... ] sie unterscheidet, wählt, und richtet und schafft vermöge solcher Stellung­

nahme erst bestimmte Zentren, bestimmte Mittelpunkte der objektiven Anschau­
ung selbst. Diese Durchdringung der Welt der sinnlichen Eindrücke mit den 

inneren Maßen des Urteils und der Beurteilung hat zur Folge, daß die theoreti­

schen Bedeutungsnuancen und die affektiven Wertnuancen in ihr zunächst noch 
ständig ineinander übergehen" ( ebd.: 278) 

Doch sorgt die Sprache bereits für eine gewisse Beharrlichkeit der entstan­
denen "Zentren", der Attraktoren, die ihre jeweils eigene logische Konse­
quenz und Dynamik entfalten und somit die Bestimmung der Modalität des 
ganzen "Organisationszusammenhanges Mensch" gestalten. In der analogi­
schen Phase wird die Sphäre des rein individuell-einmaligen überschritten, 
es eröffnet sich der breitere Gestaltungsraum der Analogie, des nicht mehr 
Identischen, dem aktuell Bezeichneten in einer zunehmend entfernten 
Weise Entsprechenden. 

Anfänge der qualifizierenden Begriffsbildung 
Oben wurde gezeigt, dass die Sprache sich selbst erst in der Wechselwir­
kung mit allen anderen Formen herausbildet. Dabei trägt sie ihren eigenen 
Teil zur Entwicklung der unterschiedlichen Formen bei, ist also insofern 
wie alle Technik "schöpferisch", man könnte auch sagen: produktiv tätig. 
Die "Dinge", die von der Sprache in Klassen eingeteilt werden, sind vor 
dem Akt der Einteilung nicht schon gegeben, sondern entstehen erst in der 
Wechselwirkung mit den sich entfaltenden Möglichkeiten sprachlicher 
Differenzierung. Cassirer wendet sich daher gegen eine vereinfachende 
"Abstraktionstheorie", die den Begriff aus dem Vergleich übereinstimmen­
der "Dinge" oder Vorstellungen und dem Hervorheben einiger allen ge­
meinsamer Merkmale hervorgehen lässt. 

So hat nach Wilhelm von Humboldt jede Sprache ihre eigene "innere 
Form". Keine Sprache drückt einfach an sich gegebene Gegenstände aus, 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

immer ist die Wahl der Unterscheidungen und Bezeichnungen durch die 
subjektive Auffassung der Gegenstände bestimmt. Jede Sprache ist eine 
eigene "Weise der Sinngebung" (vgl. Cassirer 1953a: 256).51 Aus dem 
praktischen Tun heraus ziehen sich in Wechselwirkung aller Formen unter­
einander praktisch relevante, bedeutungsvolle Grenzlinien um bedeutungs­
volle Gruppierungen. 

"Stellt man sich die Gesamtheit der Anschauungswelt als eine gleichförmige 
Ebene vor, aus der durch den Akt der Benennung fort und fort bestimmte Einzel­
gestalten herausgehoben und gegen ihre Umwelt abgesondert werden, so betrifft 
dieser Prozeß der Bestimmung zunächst immer nur einen einzelnen, eng be­
grenzten Teil dieser Ebene. Nichtsdestoweniger kann auf diesem Wege, indem 
sich alle diese Einzelkreise aneinanderlegen, allmählich das Ganze der Ebene fort­
schreitend ergriffen und mit einem immer dichter werdenden Netzwerk von Be­
nennungen gleichsam überspannen werden. So feinjedoch die einzelnen Maschen 
dieses Netzes auch sein mögen, so ist es doch in sich selbst einstweilen nur locker 
gefugt. [ ... ] Es fehlt [noch, M.V.] an der Möglichkeit, eine Mehrheit und Ver­
schiedenheit von Bedeutungskreisen selbst wieder zu einem neuen, durch eine 
einheitliche Form bezeichneten sprachlichen Ganzen zusammenzufassen" (ebd.: 
266). 

Auf der "Stufe der Konkreszenz" vermag das Bild die Sache vollständig zu 
ersetzen, ist das "Wesen" des Bezeichneten im Wort noch unmittelbar ent­
halten, das Wort ist das für den Moment mit ihm Bezeichnete (vgl. Cassirer 
1953b: 82). Signifikat, nach Ferdinand de Saussure die begriffliche Seite, 
die Bedeutung, die etwas Inhaltliches, etwas "Materielles" anzeigt, und 
Signifikant, der "materielle" Gehalt des durch das Zeichen Bedeuteten (vgl. 
de Sassure 2001, insbes. 132ff.), koinzidieren. Ganzheit muss nicht her­
gestellt werden, die Verklammerung von Subjekt und Objekt ist in jedem 
Bild gegeben. Die Stufe der Konkreszenz wird jedoch in Richtung einer 
"generischen Allgemeinheit" überschritten, wenn die Sprache über die reine 
Benennung bestimmter Anschauungen hinaus auch Verbindungen zwischen 
einzelnen Anschauungen zu benennen beginnt, die dafür im sozialen Raum 
bereits hochgradig stabilisiert sein müssen (vgl. Cassirer 1953a: 266). Ist 
ein solches Niveau erst einmal erreicht, kündigen sich neue Formen als 
Bedeutungszentren auch vermittels der Sprache an, nun schon Formen, 
deren historischer Charakter sich dem modernen Beobachter entzieht, die 
doch auf gerrau dem gleichen Weg entstanden und ebenso historisch 
geworden und mehr oder weniger relativ im Bezug auf andere Formen 
stabilisiert sind, wie schon alle anderen vorgängigen Formen. 

51 Vgl. dazu auch Wilhelm von Humboldt (Humboldt 1968, hier insbes. 61), auf 
den sich Cassirer hier beruft. 

198 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Der historische Charakter grundlegender Kategorien 

In der Sprache werden, wie schon in allen formenden Handlungen, Einhei­
ten gegen den Fluss der Wahrnehmungen festgehalten, als "Sprachbild" 
treten dem Einzelnen nun jedoch auch geformte Einheiten entgegen, die 
über keinerlei anschauliche Merkmale im engeren Sinne verfügen. Diese 
sprachlichen Formen dienen dann wieder als Ausgangspunkt für an sie an­
schließende Reflexionen und Beziehungssetzungen; für Cassirer und mit 
ihm für den gesamten "Linguistic Turn" der Geisteswissenschaften wird 
Sprache daher zum "eigentlichen Kristallisations-Mittelpunkt" (vgl. Cassi­
rer 1975: 135).52 Der Begriff fixiert eine bestimmte Perspektive, so Cas­
sirer, und hebt diese so aus dem Strom des zeitlichen Werdens heraus. 
Hierzu muss die "Totalerscheinung" in einem einzigen Moment "zusam­
mengedrängt" sein (vgl. ebd.: 133), müssen ausgezeichnete Punkte aus dem 
Strom des Ganzen herausgehoben werden. Zuletzt ist es also wieder"[ ... ] 
ein und dieselbe fundamentale Leistung [ ... ], kraftderen der Geist sich zur 
Schöpfung der Sprache, wie zur Schöpfung des anschaulichen Weltbildes, 
zum ,diskursiven' Begreifen der Wirklichkeit wie zu ihrer gegenständlichen 
Anschauung erhebt" (ebd.: 136, Hervorhebungen im Original gesperrt). 

Einige dieser erst über die Sprachform auf deutlichere Fixierung drän­
genden Formen sind nun detaillierter darzustellen, weil sie für den moder­
nen Menschen grundlegende Kategorien bilden, weil an ihnen aber vor 
allem der symbolisch-formale, schließlich also der soziale Charakter selbst 
noch der wissenschaftlichen Grundbegriffe aufgezeigt werden kann. Diese 
Kategorien müssen gerade in ihrem historischen, unabgeschlossen über sich 
hinaus verweisenden Charakter begriffen werden, denn dieser ist es, der 
ihre ganze Bedeutung ausmacht. Ohne diese Bedeutung verlieren die Kate­
gorien ihren Sinn, verlieren sie sich selbst, und das bedeutete für den 
Menschen Verlust seiner grundlegenden Sicherheiten, Verlust letztlich auch 
von sich selbst. Dies wird exemplarisch entlang der Rekonstruktion des 
Prozesses der Kristallisation der Formen des Raumes, der Zeit und des da­
mit verbundenen Geschichtsbewusstseins, der Zahl sowie des Selbst- und 
Gruppenbewusstseins eingehender begründet. Dies muss exemplarisch ge­
schehen, weil einerseits selbstverständlich Vollständigkeit unmöglich zu er­
reichen ist, weil aber ohnehin im Sinne der Gesamtargumentation dieser 
Arbeit sich nur ein Teil dem Beobachter zeigt, während doch Wesentliches, 
was dem sich Zeigenden transzendental, als dessen Bedingung zugrunde 

52 In diesem Sinne auch Amold Gehlen: "Auf diesem Hintergrund des Ge­
samtfeldes menschlicher entlasteter Umgangserlebnisse werden sich einzelne 
Zentren gleichsam verdichteten Sprach- und Handlungserlebens bilden, von 
denen die weitere Entwicklung der Sprache in erster Linie ausgeht [ ... ]" 
Gehlen 1993: 320. 

199 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

liegt, sich der Beobachtung entzieht. Das, was sich hier als symbolische 
Formen beobachten lässt, hat keinerlei Substanz. Was dafür letztlich ent­
scheidend ist, dass sich etwas zur symbolischen Form stabilisiert, dass es 
sich schließlich derart verdichtet beobachten lässt, lässt sich prospektiv 
nicht sagen. Entscheidend ist vielmehr, dass das, was sich zeigt, nur ist, 
weil ihm umfassende, sich mehr oder weniger verbergende Bedingungen 
zugrunde liegen. Diese Bedingungen sind konstitutiver Bestandteil des sich 
Zeigenden, und können doch nur erahnt werden. Sie aber zu verneinen, 
muss schließlich auch zur Erosion des sich Zeigenden führen. 

Raum, Zeit, Geschichte und Zahl 
Der Sprache kommt bei der Stabilisierung der räumlichen Welt eine ent­
scheidende Bedeutung zu. Zwar muss ein Gefühl von Räumlichkeit schon 
lange (durch alle anderen stabilisierten Formen vermittelt) gegeben gewe­
sen sein, über ein solches verfügt allemal schon das Tier. Die Sprache leitet 
nun jedoch von dieser "bloßen Räumlichkeit" über zum Raum als systema­
tischer Einheit (vgl. Cassirer 1975: 173). Die Wahrnehmungswelt begegnet 
dem Menschen schon räumlich - freilich durch ihn selbst - gegliedert, be­
vor er diese Gliederung differenzierter fixiert, etwa in Nähe und Feme, 
oben und unten, in Himmelsrichtungen usw. So wurzeln denn auch die ers­
ten "Raumwörter" in der sinnlichen Ausdruckssphäre, im mimischen Aus­
druck. Bei einmaligen Gelegenheiten zunächst eng an das gekennzeichnete 
Ereignis gebunden, machen sich erste Analogien bemerkbar. Im Sinne der 
Organprojektionsthese Ernst Kapps (vgl. Kapp 1978)53 vermutet Cassirer, 
dass hierbei die Unterscheidung der Gliedmaßen des eigenen Körpers dem 
Menschen als ursprüngliche Koordinationsebene diente. Zunächst durch 
vokale Gesten geordnet, drängt beispielsweise der Abstand zwischen beiden 
Händen immer stärker zu Bewusstsein. Konzentrisch breiten sich die ein­
mal stabilisierten Raumbeziehungen nach dem Vorbild des eigenen Körpers 
auf immer entferntere Eindrücke aus (vgl. Cassirer 1953a: 159.) Mit der 
sprachlichen Fixierung der ersten Ausdrucksmittel für räumliche Unter­
scheidungen sind nun die einzelnen Orte nicht mehr bloß durch rein"[ ... ] 
qualitative und fühlbare Charaktere voneinander geschieden; sondern es 
treten in ihnen bestimmte Relationen des ,Zwischen', der räumlichen 
Ordnung auf' (Cassirer 1975: 177), die zugleich beide Orte miteinander 
über einen Maßstab, ein "tertium comparationis", miteinander verknüpfen. 

In den ersten räumlichen Fixierungen ist auch die Form der Zeit bereits 
angelegt. Die Fixierung der räumlichen Differenzierungen drängt zuneh­
mend auch auf die Wahrnehmung, also den Eindruck der mit der Distanz 
verbundenen Dauer, die man z.B. für das Zurücklegen einer ausgedrückten, 

53 Siehe zur Organprojektionsthese auch S. 180 FN 32. 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

also bezeichneten Wegstrecke benötigt. Wie beim Raum erscheinen auch 
die zeitlichen Bedeutungsunterschiede zunächst als Eigenschaftsunter­
schiede. Auf dieser ersten Stufe ist nur zwischen einem "Jetzt" und "Nicht­
Jetzt" unterschieden. Daran schließe eine zweite Stufe an, so Cassirer, auf 
der bestimmte zeitliche Unterscheidungen beginnen, sich gegeneinander 
abzuheben: die vollendete Handlung von der unvollendeten, die dauernde 
von der vorübergehenden usw. (vgl. Cassirer 1953a: 174). Die Form der 
Zeit stabilisiert sich also erst langsam gegen den Strom der mannigfaltigen 
Ereignisse, erst allmählich hebt sie sich aus dem allgemeinen und unbe­
stimmten Hintergrund hervor; aus diesem Zusammenhang heraus und somit 
stets symbolisch auf ihn verweisend, wird Zeit zur relativ von anderen ab­
gegrenzten Form mit eigenen, stets unscharfen Konturen. Auch hier kommt 
der Sprache die Bedeutung zu, dass sie durch begriffliche Fixierung Formen 
veranschaulicht, die als solche abstrakt bleiben. Die stabilisierende Kraft 
der begrifflichen Fixierung macht erst den Wandel von der reinen "Ichzeit" 
zur Zeit als metaphysischer Kategorie der Substantialität möglich (vgl. 
Cassirer 1975: 197). Für den Prozess von der rhythmischen Gliederung des 
Zeitablaufes vor dem Horizont ewiger Wiederholung ohne Anfang und 
Ende bis hin zur systematischen Gliederung in eine Vergangenheit, ein Jetzt 
und eine Zukunft, ist die begriffliche Stabilisierung die Bedingung, die die­
sen Prozess erst ermöglicht, zugleich gelangt auch der Begriff selbst nur im 
Prozess dieser Formung zu seiner dem modernen Beobachter sich zeigen­
den Form. 

Der Raum und die Zeit als Formen erhalten also ihre in der Anschauung 
gründenden Relationierungen und finden für diese umfassendere Einheiten, 
sie generieren jeweils unterschiedliche Eigenarten der Strukturierung der 
Wahrnehmungswelt Während die räumliche Anschauung noch der reinen 
örtlichen Positionierung verhaftet bleibt, Identität also noch nicht von 
Nicht-Identität trennt und letztlich das voneinander Geschiedene in einer 
neuen Einheit aufgehoben bleibt, setzt die Form der Zeit bereits eine 
"Richtung des Sinnes" (Cassirer 1953a: 178f.). Die Lösung der engen Bin­
dung an den sinnlichen Eindruck ist die Voraussetzung dafür, Relationen 
zwischen den "Objekten" bemerken zu können. Diese Distanzierung wird 
bei räumlichen Unterscheidungen erleichtert, weil räumlich distanzierte 
Objekte doch zugleich "sind", also miteinander als räumliche Objekte eine 
Art "Metaobjekt" bilden, so Cassirer. Ihre räumliche Position beziehen sie 
in einer "neuen" Einheit. "Die Zeit aber zeigt im Gegensatz hierzu, neben 
dem Auseinander und der wechselnden Entfernung ihrer einzelnen Ele­
mente, einen bestimmten einzigartigen und nicht umkehrbaren , Sinn', in 
dem sie verläuft" (ebd.: 172). Diese neue Qualität der Verbindung lässt sich 
aus der unmittelbaren Anschauung nicht ableiten, zeitliche Reihen lassen 
sich nur durch V erknüpfungsleistungen bilden. "Da die Elemente der Zeit 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

als solche nur dadurch sind, daß das Bewußtsein sie durchläuft und in die­
sem Durchlaufen gegeneinander unterscheidet, so geht eben dieser Akt des 
Durchlaufens, dieser , diskursus ', in die charakteristische Form des Zeitbeg­
riffes ein" (ebd.: 170, Hervorhebung im Original). 

Mit den Formen des Raumes und der Zeit, die selbst schon enorm vor­
aussetzungsvoll sind, entstehen also neue "Vektoren", die geeignet sind, das 
Formensystem, also die Organisationsform des Menschen, grundlegend neu 
zu modellieren, während doch weiterhin alle wesentlichen Bedingungen er­
halten bleiben, die das bisherige Organisationsniveau sicherten. Wieder ge­
hen in die neuen Formen ihre Entstehungsbedingungen ein und bleiben 
diese Bedingungen in ihnen "aufgehoben", weiter bleiben sie aufgeladen 
mit einer Vielzahl unterschiedlicher Bedeutungen, die in ihnen zugleich 
präsent und angezeigt werden, ohne doch dabei jemals bestimmt zu sein. 
Wieder bleibt in ihnen und allen ihnen zugrunde liegenden Formen ein 
Verweis auf den unbestimmten Horizont, die erste Umwelt, enthalten, von 
dem abzugrenzen ja weiterhin die Bedingung, der Nomos aller Formen ist. 

Deutlicher als an anderen symbolischen Formen wird an der Kategorie 
der Zeit, dass sie "Wirklichkeit" in jeder Hinsicht und in jedem Augenblick 
neu formt. "Geschichte" ist als solche nur denkbar, wenn die Formen von 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart objektiviert und vergegens­
tändlicht sind, dass sie als "Raster" für die Beschreibung relativ konstant 
bleiben. Das Bild von Geschichte kann sich überhaupt erst formen, wenn 
der Geist die Formen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart fi­
xiert hat, dass er diese als eigenständige Formen mit Ding-Eigenschaften 
vor sich hinstellen, sie vergegenständlichen kann. Auch das geschichtliche 
Bewusstsein als Bewusstsein von der Zeit beruht also auf der Wechselwir­
kung von darstellender Objektivation und sich an dieser orientierender Tat­
kraft, "[ ... ] auf der Klarheit und Sicherheit, mit der das Ich im Stande ist, 
ein zukünftiges Sein im Bilde vor sich hinzustellen und alles einzelne Tun 
auf dieses Bild zu richten" (Cassirer 1975: 212, Hervorhebungen im Origi­
nal gesperrt). Und doch bleibt das Bild, das sich dem geistigen Auge als 
Form von der Vergangenheit offenbart, in ständigem Wandel, weil die 
Wechselwirkung aller symbolischen Formen als solche nicht zur absoluten 
Ruhe kommt, und so wandelt sich auch das Bild von der "Geschichte" im 
Zuge dieser Ausdifferenzierung, Umformung und Überlagerung aller Orga­
nisationsformen. Auch die Formen des Raumes und der Zeit sind in ihrer 
Bedeutung "aufgeladen", sie "laden" ihre Bedeutung aus ihrem Eingebun­
densein in das System der Formen, aus ihrem Beitrag zur Organisation der 
grundlegenden Bedingungen zur Aufrechterhaltung der Grenze zur ersten 
Umwelt. Damit verändern sie die Bedeutung aller anderen Formen zu je­
dem Zeitpunkt, während sie zugleich Bedeutungen relativ stabilisieren. 

202 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Noch eine Kategorie, neben der des Raumes und der Zeit und des mit 
beiden Formen eng verbundenen Geschichtsbewusstseins, ist hier anzufüh­
ren, denn mit der Zahl ist, so Cassirer, eine dritte Kategorie im Werden, die 
ebenfalls als Folge der Entwicklung der Form der Sprache grundlegenden 
Einfluss auf das Gesamtsystem, auf die Form des Menschen schlechthin 
ausübt. Auch die Form der Zahl baut sich erst sukzessive aus ihren einzel­
nen Momenten auf (vgl. Cassirer 1953a: 186), die Zahlbegriffe sind zu­
nächst "reine mimische Handbegriffe oder sonstige Körperbegriffe" (vgl. 
ebd.: 187). Cassirer sieht die Entstehung erster Zählworte, wie die der ers­
ten Raumworte, an körperliche Differenzierungen gebunden. Auch sie lei­
ten sich unmittelbar aus nun bereits vorgefundenen Differenzierungen ab, 
so etwa aus der Anzahl der eigenen Finger. Doch bereits in den ersten 
Zahlwörtern ist eine neue "Modalität" angelegt, eine grundlegende Umor­
ganisation aller Wahrnehmungsformen: "Das Moment der Vielheit geht 
hier in das Moment der Einheit, das der Sonderung in das der Verknüpfung, 
das der durchgängigen Unterscheidung in das der reinen Gleichartigkeit 
über" (ebd.: 186). Auch wenn zunächst die Mannigfaltigkeit der dinglichen 
Besonderheiten noch im Akt des Zählens beim Durchlaufen der eigenen 
Finger enthalten bleibt, ist doch darin bereits "[ ... ] eine ganz bestimmte 
Ordnung, eine Reihenfolge des Übergangs vom einen zum anderen Glied 
[ ... ]" (ebd.: 189f.) enthalten: 

"Der Geist beginnt, indem er die sinnlichen Objekte nicht lediglich nach dem, was 

sie einzeln unmittelbar sind, sondern nach der Art, wie sie sich ordnen, erfaßt, von 
der Bestimmtheit der Gegenstände zur Bestimmtheit der Akte fortzuschreiten: -

und an diesen letzteren, an den Akten der Verknüpfung und Sonderung, die er in 
sich selbst ausübt, wird ihm zuletzt das eigentliche und neue, das ,intellektuelle' 

Prinzip der Zahlenbildung aufgehen" (ebd.: 190). 

Voraussetzung für die Herausbildung dieses neuen Prinzips sind die For­
men des Raumes und der Zeit. Immer bleibt die Herausbildung der Zahl an 
die Grundformen der Anschauung, den Raum und die Zeit, gebunden -
verändert sich eine dieser Formen, verändern sich auch alle anderen und 
vice versa. Die Unterscheidung der räumlichen Objekte führt die Sprache 
zum Ausdruck der "kollektiven Vielheit", die Unterscheidung zeitlicher 
Akte führt die Besonderung und Vereinzelung zum Ausdruck. Die ersten 
Zahlwörter gehen aus diesen zwei Grundrichtungen hervor, es kommt zu 
Klassenbildungen und Einteilungen, jedoch gibt es noch kein allgemeingül­
tiges Prinzip, das die Klassen miteinander verbindet. Jede Klasse zählbarer 
Objekte bleibt an ihren konkreten Kontext gebunden, nur in ihm sind sie 
überhaupt als Klasse verbunden, aus ihm erhalten sie ihre Bedeutung. So ist 
auch die Geschichte der Zahl nur genetisch zu rekonstruieren, denn wie in 

203 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

den Anschauungsformen des Raumes und der Zeit ist auch in der Zahl zu­
nächst noch nicht erkennbar, in welche besondere Richtung sie sich entfal­
ten wird. Einfache lautsprachliche Rhythmisierungen erwiesen sich 
sekundär als funktional für die Organisation des größer werdenden Zusam­
menhanges (vgl. ebd.: 20lf.), so dass sie selbst in dieser Bedeutung zur 
Form wurden, als symbolische Form sich stabilisierten. Auch die ersten 
Zahlformen erweisen sich in diesem Sinne sekundär als erfolgreich, sie "lu­
xurieren" die Organisation des Gruppen-Organismus, und drängen damit 
auf Stabilisierung, Differenzierung und Erweiterung der Form. Allen geisti­
gen Formen ist gemein, dass sie korrelative Einheiten herstellen. Immer 
werden diese Elemente als Ausdruck und Ergebnis eines Zusammenhanges 
zu einer symbolischen Form zusammengefasst. Ihre jeweilige Entwick­
lungsrichtung jedoch hängt ganz von den Bedingungen ab, die sich in 
jedem Augenblick aus dem Zusammenspiel aller Formen untereinander neu 
gestalten. 

Ichbewusstsein und Gruppenbewusstsein 
Zu homogenen Zahlausdrücken findet die Sprache also erst sehr spät, zu­
nächst muss sie sich über den Weg der Klassen- und Relationenbildung aus 
den heterogenen Anschauungsverhältnissen lösen. 

"Wie die Zahl den Charakter der ,Gleichartigkeit' erst dadurch erlangt, daß sie 
sich fortschreitend aus einem Dingausdruck in einen reinen Beziehungsausdruck 
wandelt - so gewinnt allmählich auch die Einfachheit und Einerleiheit der Ichbe­
ziehung den Vorrang vor der Vielfaltigkeit der Inhalte, die in diese Beziehung 
eingehen können" (Cassirer 1953a: 231). 

Das Ich bildet sich nun zunehmend zur ideellen Mitte, in der alle Zustands­
und Relationenbestimmungen durch die personale Form des verbalen 
Ausdrucks zusammenfinden (vgl. ebd.: 232) doch bleibt diese Mitte ein 
Prozess, selbst eingebunden in die korrelative wechselseitige Hervorbring­
ung der Kategorien der Beharrung und der Veränderung. Sie lässt sich 
allenfalls als ideeller Fixpunkt beschreiben, der selbst als Bedingung und 
Resultat an der weiteren Formenbildung (vgl. ebd.: 235) und damit der 
Verklammerung von Organismus und erster Umwelt Anteil hat. 

Das Ich als beobachtete Form kann also zum ideellen Fixpunkt nur 
vermittels der Sprache geworden sein (was nicht heißt, dass Sprache allein 
bereits himeichende Bedingung gewesen ist), die neue Formen des Ineinan­
dergreifens des subjektiven und des objektiven Daseins, also der Verklam­
merung von Organismus bzw. Gruppe und Umwelt objektiviert. Die 
Sprache erschafft "[ ... ] gleichsam ein Mittelreich, durch welches die For­
men des Daseins auf die des Tuns, die Formen des Tuns auf die des Daseins 

204 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

bezogen und beide miteinander zu einer geistigen Ausdruckseinheit ver­
schmolzen werden" (ebd.: 225). In dieser Betrachtung wird die Sprache zu 
einem"[ ... ] Vehikel in jenem großen Prozeß der Auseinandersetzung zwi­
schen ,Ich' und , Welt', in dem die Grenzen beider sich erst bestimmen und 
abscheiden [ ... ]" (ebd.: 237). Die Form der Sprache lässt sich daher nicht 
als statische Seinsform, sondern allein als dynamische Form fassen, denn 
die Bezeichnung richtet sich nicht auf einen gegebenen Gegenstand, viel­
mehr ist der Gegenstand Folge der immer schärferen "Distinktion der Be­
wusstseinsinhalte" mittels der sprachlichen Zeichen. Diese schärfere 
Distinktion lässt "Welt" in immer deutlicheren Umrissen erkennbar werden, 
als Inbegriffvon "Gegenständen", "Eigenschaften", "Veränderungen", "Tä­
tigkeiten", "Personen", "Sachen", "örtlichen" und "zeitlichen" Beziehung­
en, so Cassirer (vgl. ebd.: 238). 

Auch die Kategorie des "Selbst", der "Person" ist derart Produkt von 
Wechselwirkungen und Stabilisierungserfolgen. Zunächst bildet das Ich mit 
seinem Empfinden, Fühlen und Wollen (vgl. ebd.: 194), mit allen Hand­
lungserfahrungen und relativ stabilisierten Bedeutungsformen als Verklam­
merung von Organismus und Umwelt ein ungetrenntes Ganzes. Als Teil 
seiner Umwelt ist es in dieser aufgehoben. Allmählich bricht dieser 
"eintönige" Zusammenhang auf in eine rhythmische Phaseneinteilung. Kri­
tische Ereignisse und Zeiten grenzen Phasen des Vor und Danach vonein­
ander ab, die Kategorien des Raumes, der Zeit und schließlich der Zahl 
besetzen diese Phasen der Ich-Entwicklung mit unterschiedlicher Bedeu­
tung. Parallel erhebt sich das Selbst als eigenständige Form allmählich aus 
der Gebundenheit im Strom der Eindrücke. Die Form des Selbst gewinnt 
eigenständige Bedeutung, indem ihr, wie den unterschiedlichen Himmels­
richtungen, spezifische ursächliche Kräfte zugeschrieben werden. 

Das Ich als objektivierte symbolische Form kristallisiert sich in einem 
langen Prozess heraus und seine ganze Beschaffenheit ist das Ergebnis die­
ses langen Prozesses, der niemals zu einem Abschluss gelangt. Das Ich ist 
das Ergebnis der Wechselwirkung aller symbolischen Formen im Prozess 
ihrer Stabilisierung, in ihre Form geht der ganze symbolische Gehalt, also 
der Verweis auf diese ganze Geschichte als "Surplus" mit ein. Das Selbst 
als symbolische Form konstituiert sich als spekulativer Gedanke54 in einem 
langen Prozess der Lösung aus dem dichten Beziehungsgeflecht praktischer 
Erfahrungen, die selbst als symbolische Formen die ganze Wahrnehmung 
strukturieren. Wie alle anderen Formen richtet sich das Ich als Form aus auf 

54 So heißt es bei Cassirer: Das"[ ... ] Ich selbst [ist, M.V.] zuletzt nichts anderes 
als [ ... ] ideelle Mitte. Es ist kein eigener vorstellbarer oder anschaulicher In­
halt, sondern, mit Kant zu reden, lediglich dasjenige, ,worauf in bezug Vor­
stellungen synthetische Einheit haben'" (Cassirer 1953a: 232f.). 

205 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

die Bedeutung, die ihm 1m Ganzen des Organisationsprozesses immer 
schon zukommt, so wie es aus dieser Bedeutung erst hervorgeht bzw. 
hervorgegangen ist. 

Der Ausbildung des Ichbegriffs geht, so Cassirer, auch ontogenetisch 
ein Zustand der Indifferenz voraus, in dem "Ich" und "Mein", "Du" und 
"Dein" noch nicht voneinander geschieden sind (vgl. ebd.: 226ff.). Nur in 
dem Bezug auf die zentrale Bezugseinheit des eigenen Körpers ist die Be­
stimmung eines Gliedes als zum Körper als Ganzes gehöriges möglich, der 
wiederum nur im Bezug zu den ihn hervorbringenden Formen seine Ganz­
heit herstellt, die ihre Bedeutung letztlich aus dem Bezug zur ersten Um­
welt, zur Ganzheit erster Ordnung also beziehen. In gleicher Weise verhält 
es sich auch bei der Stabilisierung des Ich als symbolische Form in Bezug 
zur ersten Ganzheit. Diese Beziehung zur Bezugseinheit zeichnet die Aus­
differenzierung aller Formen aus. So bleibt, etwa in der Bezeichnung von 
Verwandtschaftsverhältrlissen, der Bezug auf das Ganze der Unterschei­
dung in Formulierungen wie "mein" Vater, "deine" Mutter bestehen. Die 
Sprache und alle sie einbettenden symbolischen Formen spinnen ein Netz 
solcher Beziehungsklassen, von "Verschmelzungen des Nominalausdrucks 
mit dem Possesivpronomen", und teilen das Ganze zu einer vielschichtigen 
Stufung des "Objektiven", je nach der größeren "Nähe" oder "Feme" zum 
"Ich", oder nach der Zugehörigkeit zu einer bestimmten "Zahlenklasse" 
(vgl. ebd.: 229), letztlich nach der Bedeutung für den Erhalt der Unter­
scheidung von Form und Umwelt, ein. 

Die Bedingungen, die zur Stabilisierung der Form der Gruppe geführt 
haben könnten, wurden oben bereits besprochen. Auch klang schon mehr­
fach an, dass ein "unbewusstes Bewusstsein" von der Notwendigkeit der 
Gruppe für den Erhalt des Einzelwesens immer schon vorhanden, dieses 
überhaupt Bedingung der weiteren Entwicklung zu größeren Zusammen­
hängen gewesen sein muss. Von diesem vorbewussten "Gefühl" hebt sich 
allmählich auch eine objektivierte symbolische Form, ein Bewusstsein der 
Gruppe selbst ab. So wie die Formen des Raumes, der Zeit, der Zahl und 
des Ichbewusstseins nicht unvermittelt hervortraten, so kristallisiert sich 
auch die Form der Gruppe in einem langen Prozess vernlittelt über objekti­
vierte Formen heraus. Das Wir-Erlebnis wird zuerst realisiert, etwa durch 
gemeinsamen Gesang, Tanz usw., wie oben bereits erwähnt, bevor es dann 
"zur Kenntrlis" genommen wird. 

"Der objektive Begriff ,unsere Gruppe' ist [ ... ] viel früher in diesem mimischen 

Vollzug ins Bewusstsein gehoben, als abstrakt gedacht worden. Er geht weit über 
jedes bloß emotionale oder im direkten, gemeinsamen Verhalten erreichbare Wir­

Erlebnis hinaus und gehört einer Reflexion höheren Grades an [ ... ]" (Gehlen 

1993: 470). 

206 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Die Gruppe wird erlebt, indem sie etwas anderes ist, das Bewusstsein von 
ihr kommt indirekt zustande, in dem sich alle in einem selben Äußeren 
identifizieren, in dem ihr Bewusstsein einen gemeinsamen Schnittpunkt 
findet, so Gehlen. Dieses Thema wird die Untersuchung noch weiter be­
schäftigen, wenn im Folgenden weitere Formen besprochen werden, die die 
Organisationsform des Menschen begleiten und beeinflussen. Das Grup­
penbewusstsein kann ebenso wenig wie die Form der Zeit abschließend be­

stimmt werden, es bezieht seine Form aus dem Zusammenhang aller 
Formen und ist nur in diesem Zusammenhang "gegeben". Entsprechend 
verändert sich das Bewusstsein, ob das der Gruppe oder des Einzelnen, 
ständig. 

Komplexitätssteigerung und neue Techniken der 
Reduktion von Komplexität 

Wie alle symbolischen Formen drängt auch die Sprache, wie oben gezeigt, 
auf neue Wahrnehmungsformen, die erst durch sie zur Anschauung gelan­
gen und sich nur durch Sprache zu relativen Stabilitätskernen im Prozess 
der symbolischen Formung entwickeln können. Doch ist Sprache eine not­
wendige, aber keine himeichende Bedingung, um die auf ihr aufbauenden 
Formen umfassend erklären zu können. Eine nur auf die Entwicklungslinien 
von Sprache und anderen "Techniken" gerichtete Betrachtung vermag nicht 
die tatsächliche Komplexität der Entwicklung zu erfassen, sie nähme nur 
das, was sich recht offen zeigt in den Blick, nicht jedoch die komplexen 
Wechselwirkungen, die sich insgesamt ergeben. Dieser sich anzeigende, 
beobachtbare Zusammenhang zeigt nur einen Ausschnitt der Entwicklung. 
Entsprechend muss die Kategorie des Symbolischen erneut hervorgehoben 
werden, mit der der Tatsache Ausdruck verliehen wird, dass das Beobacht­
bare nur symbolisch für die komplexen Entwicklungen steht, die sich tat­
sächlich vollziehen, in die das Beobachtbare stets eingebettet bleibt, von 
deren Ganzheit sich ein Beobachter jedoch keinen exakten Begriff zu ma­
chen vermag. 

Das, was Sprache ist, lässt sich nicht in der Untersuchung der Sprache 
ergründen, ihr Wesen erklären zu wollen, bedeutete notwendig, alle Bedin­
gungen mit einbeziehen zu müssen, die der Sprache erst ihre Form geben, 
offensichtlich - vor dem Hintergrund der Unzugänglichkeit des Ganzen 
erster Ordnung - ein aussichtsloses Unterfangen. Eine Annäherung, ein 
Verstehen der Bedeutung der Sprache aber erfordert zumindest, sich stets 
gewahr zu bleiben, dass immer noch mehr in die Sprache hineinspielt, als 
ein Beobachter zu beobachten vermag. Der Charakter grundlegender Kate­
gorien wie der des Raumes, der Zeit und der Zahl lässt sich nicht begreifen, 
wenn man sie aus ihrem Entstehungszusammenhang heraus isoliert be-

207 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

trachtet. Was Zeit ist, hängt von der Konstellation des Gesamtsystems der 
symbolischen Formen ab, die der Zeit erst ihre Form zuweisen. Der Raum 
ist als Kategorie in jedem Augenblick innerhalb dieses dynamischen For­
mensystems etwas anderes, allein die hochgradige Stabilität dieses Systems 
lässt den Raum als ebenfalls hochgradig stabile Form erscheinen. Die Zahl 
hat eine lange Geschichte, ihre Bedeutung hängt ab von allen anderen For­
men, die sich in einem dynamischen Fließgleichgewicht zu einem gegebe­
nen Zeitpunkt zueinander verhalten und die erst der Zahl ihre Form 
zuweisen, die sich einem modernen Beobachter als eigenständiges "Objekt" 
darstellt. Keine dieser Formen ist jeweils für sich, alle Formen aber bedeu­
ten etwas vor dem Hintergrund des von einem Beobachter insgesamt sym­
bolisch begriffenen Zusammenhanges, durch den hindurch er sich selbst im 
Leben erhält. 

Neben diesen derart stabilisierten Formen, die sich als Techniken des 
Lebens besonders hervortun und die dem modernen Beobachter selbst 
gleichsam als unveränderliche "Tatsachen" erscheinen, sind andere Formen 
notwendige Bedingung dafür, dass diese Formen zu dem werden, als was 
sie erscheinen. Auch dem modernen Beobachter erscheinen aber nicht alle 
Formen gleichermaßen "klar" und transparent, wie die Formen der Zeit, des 
Raumes und der Zahl. Das Ichbewusstsein und das Gruppenbewusstsein 
sind bereits weniger "deutlich" beobachtbar, noch weniger bestimmbar aber 
sind solche Formen, die in besonderem Maße immer schon Gegenstand so­
ziologischer Forschung sind, wie Rituale, aber auch Macht oder die Frage 
nach der "Funktion" von Verwandtschaftssystemen.55 Solcherart Formen 
sind im Folgenden zu skizzieren um damit deutlich zu machen, dass sie -
ebenso wie andere Formen auch - für die Entfaltung anderer Formen not­
wendige Voraussetzung sind, dass nur im Zusammenspiel aller Formen 
miteinander das bislang erreichte Niveau an Komplexität gesichert wird und 
dass auch die so versteinert erscheinenden Formen von Raum, Zeit und 
Zahl sich - zumindest bis an die Schwelle zur Modeme - ständig wandeln, 

55 Formen wie Normen, Werte und Ethik entziehen sich selbst noch dem Sozio­
logen weitestgehend, sie verflüchtigen sich nahezu gänzlich. Ihre Untersuch­
ung erforderte einen anderen Rahmen, als dass sie hier ebenfalls detailliert 
besprochen werden könnten, wenngleich sie einzubeziehen wünschenswert 
gewesen wäre. So bleibt allein zu betonen, dass sie -wie alle anderen sich mit 
schärferen Konturen zeigenden Formen auch - genau so bedeutend für die 
relative Stabilität des Formensystems sind, wie etwa die Sprache, das Werk­
zeug, Kategorien wie die des Raumes, der Zeit, der Zahl usw. Raum, Zeit und 
Zahl sind nur das, was sie symbolisieren, weil sie eingebettet sind in das Sys­
tem der Formen, also auch von Normen, Werten, von Ethik getragen (vgl. dazu 
FN 58 im zweiten Giederungspunkt mit den Hinweisen zu Mark Granovetter 
1985 und Amitai Etzioni 2001 als prominentem Vertreter des Kommunitaris­
mus). 

208 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

wenn sich nur irgendetwas wandelt, so beispielsweise wenn die Fähigkeit 
zur Kommunikation das Jagdverhalten grundlegend umorganisiert und 
diese Reorganisation wiederum die Sprache und alle anderen Formen ver­
ändert. 

Neue Verständigungsformen und neue Notwendigkeiten 
Sprache ermöglicht das "Be-sprechen" von vergangenen Wahrnehmungen, 
Vergangenheit wird also wiederholt, sie ermöglicht aber auch den Vorgriff 
auf Zukünftiges, etwa bei der Vorbereitung der Jagd (vgl. Claessens 1993: 
170). Die Jagd bzw. die Tendenz zur Optimierung des Jagdverhaltens 
drängt auf die Ausdifferenzierung des sprachlichen Vermögens. Zunächst 
mögen kleinere Zeichnungen u.ä. geholfen haben (vgl. ebd.: 172), auch an­
dere "materielle" Darstellungen wurden vielleicht genutzt, doch selbst diese 
Formen unterstützen die relative Fixierung von Evokationen auf eindeutige 
Zusammenhänge, die letztlich zur Sprache führen. Die sich so in jeder Hin­
sicht andeutende Sprache erhöht die Komplexität zugleich, die sie reduziert. 
Während sie die Jagd als Zusammenhang planbar macht, sie durch die 
Möglichkeit zur Absprache das mögliche Verhaltensspektrum der Beteilig­
ten einschränkt, machen sich schon die Folgen dieser Komplexitätsreduk­
tion auf ganz anderem Niveau bemerkbar, die wiederum die sprachliche 
Entwicklung beeinflussen. So bedeutet die Möglichkeit der Vorbereitung 
der Jagd auch die Möglichkeit der geplanten Variation des Jagdverhaltens, 
das immer aber auch ungeplante Variationen hervorruft, die auf die 
Ausweitung der Wahrnehmung auf neue Zusammenhänge drängen. Das 
Wahrnehmungsspektrum erweitert sich, während die Jagd ohnehin schon 
"zentrifugalen Charakter" hat, weil sie ständig mit abstrakten Ereignissen 
wie Verletzung und Tod konfrontiert (vgl. ebd.: 192). Die Verbesserung der 
Jagdvorbereitung hat aber auch zur Folge, dass größere Jagderfolge erzielt 
werden, sich die Überlebensbedingungen im Insulationszusammenhang 
weiter luxurieren und schließlich die Bevölkerung wächst. Mehr Bevölke­
rung bedeutet dann wieder die Notwendigkeit wachsender Anstrengungen, 
die zur Vermittlung der zahlreicher werdenden "Spielebenen" notwendig 
sind, bis hin zur Ausdehnung des Territoriums, die irgendwann einmal zum 
auch feindlichen Zusammentreffen verschiedener Gruppen führt (vgl. ebd.: 
193ff.)56 usw. 

So müssen die zur Jagd "Abgestellten" ihre Erfahrungen mit den 
"Nicht-Jägern" kommunizieren, auch hierfür entwickeln sich besondere 
sprachliche, aber auch andere Kommunikationsformen: "Die Jäger singen 
vor und nach der Jagd einzeln das Jagderlebnis aufbereitend und beschwö-

56 Die Folgen dieses Aufeinandertreffens zweier Gruppen hat ebenfalls Dieter 
Claessens an anderer Stelle detaillierter erörtert (vgl. Claessens 1977). 

209 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ren sich zusammenschließend und diesen Zusammenschluß bestätigend" 
(ebd.: 192). Dass der Gruppenschutz erhalten werden muss, so wurde oben 
bereits argumentiert, ist in der Motivationsstruktur, in dem Bedeutungsge­
halt aller symbolischen Formen tief verankert, so dass jegliche Gefährdung 
dieses Schutzes zu einer erhöhten Bereitschaft zur Neuordnung und zur 
Stabilisierung "neuer" Verhaltensformen geführt haben wird, wobei diese 
Formen schon lange in irgendeiner primären Form vorhanden gewesen 
sind. So drängt das ebenfalls tief verankerte "Bewusstsein" von Rhythmik 
auf die Stabilisierung von das Gruppenganze bindenden Verhaltensformen. 
Das lautliche Untermalen von Tätigkeiten wird in der Gemeinschaft ver­
stärkt, weil es die Koordination gemeinsamer Tätigkeiten positiv beein­
flusst, und es führt bis hin zum Gesang und zum gemeinsamen Tanz, der 
dann sekundär wiederum sich als Verstärkung des Gruppenzusammenhan­
ges als zweckmäßig erweist. Damit ist dann bereits das weite Feld der Riten 
erreicht. 

Ritual, Darstellung und Totem 
Im Ritual werden, dies haben bereits Emile Durkheim (1984) und Alfred R. 
Radcliffe-Brown (bspw. 1931) gezeigt57

, die Werte der Gemeinschaft 
erneuert und bestätigt, Mary Douglas hatte Rituale als Versuch begriffen, 
Widersprüchliches aufzulösen bzw. Gegensätze zu vereinen (vgl. Douglas 
1985: 219f.). Doch heißt das nicht, wie es der Gehlen'sche Institutionen­
begriff suggerieren würde, dass die Werte konstant, dass die Formen insge­
samt dauerhaft dieselben blieben, dass also die mythische Ordnung eine 
unveränderliche wäre. Jedes Ritual birgt die Chance auf Mikrovariation, je­
der Beteiligte bringt sich gemäß der aktuellen Situation in das Ritual ein 
und verändert damit kaum bemerkbar die Form des Rituals. Diese Variati­
onsfähigkeit macht das Ritual zur "systemischen" Technik der ständigen 
Anpassung des Gruppenganzen an Umweltveränderungen, noch bevor es 
überhaupt zu spürbaren Real-Falsifikationen kommen muss; das normale 
Scheitern ist auf dieser Ebene der Mikrophysik des Gruppenorganismus so 
minimiert, dass es gar nicht notwendig als Scheitern auffällt. Und dennoch 
findet der Abgleich des Organismus mit seiner Umwelt ständig durch alle 
Formen hindurch statt; sofern sich Formen als inadäquat gezeigt haben, 
werden sie ummodelliert, verworfen, ersetzt usw. So führt die Erweiterung 
der sprachlichen Kompetenzen ohne Bewusstsein davon zur Umformung 
noch der habitualisiertesteil Verhaltensweisen, während diese Umformung 
wiederum Einfluss auf die weitere sprachliche Entwicklung ausübt. Wenn 
also überhaupt sinnvoll von Komplexitätssteigerung gesprochen werden 
kann, dann muss diese immer notwendig mit den diese Steigerung erst 

57 Siehe dazu beider Werke zusammenführend auch Gisela Dombrowsky 1976. 

210 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

ermöglichenden, weil Komplexität wieder reduzierenden, Formen zusam­
mengedacht werden. Wo neue Probleme auftauchen, müssen neue Organi­
sationsformen her, neue Organisationsformen werfen neue Probleme auf 
usw. Bedingung für diesen multistabilen Wechselwirkungsprozess ist je­
doch, dass sich nichts innerhalb dieses Formensystems derart verhärtet, dass 
es dauerhaft aus der ständig stattfindenden Neuausrichtung aller Formen 
ausgeklammert bleibt. 

Es wurde mit Arnold Gehlen gesagt, dass die Darstellung der Sprache 
zunächst überlegen ist, weil sie Ereignisse - vielleicht aufgrund ihres deut­
licheren Symbolcharakters - eindringlicher "festzuhalten" und relativ sta­
biler an die Handlung zu "koppeln" vermag. Auch dass diese Verhältnisse 
sich später umkehren, darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass Sprache in 
ihren Anfängen weit weniger funktional in Bezug auf detaillierte Kommu­
nikation gewesen sein wird als Darstellungen. Erving Goffman hatte in sei­
nem Klassiker "Wir alle spielen Theater" die "Selbstdarstellung im Alltag" 
beschrieben und darin"[ ... ] den Begriff der ,Darstellung' zur Bezeichnung 
des Gesamtverhaltens eines Einzelnen verwendet, das er in Gegenwart einer 
bestimmten Gruppe von Zuschauern zeigt und das Einfluß auf diese Zu­
schauer hat" (Goffman 1997: 23). Der Einzelne entwickle "standardisierte 
Ausdrucksrepertoires", um die Darstellungssituation für sein "Publikum" zu 
bestimmen, soGoffman weiter (vgl. ebd.). In der Wechselwirkung mit sei­
nem "Publikum" stabilisiert der "Darsteller" ein Formemepertoire, von dem 
er erfahrungsgemäß weiß, wie das Publikum in etwa diese Verhaltenswei­
sen interpretieren wird. Auf diese Weise können sich fein differenzierte 
Schaltkreise stabilisieren, in die der Einzelne seinen gesamten Habitus ein­
bringt, die eine viel "breitere" Kommunikation ermöglichen, als es die 
Sprache jemals vermag. Längst schon ist vorab einer differenzierten 
Sprachkompetenz der "soziale Raum" derart durchformt. In der Darstellung 
und somit auch im Ritual (als der Darstellungsform der Gruppe), ist schon 
lange vor der Sprache die Tendenz angelegt, die Anzahl der Wahrneh­
mungsformen zu stabilisieren und immer deutlicher Bedeutungszentren von 
anderen Formen abzuheben, die Wahrnehmungswelt sukzessive zu durch­
gliedern und auf Gruppenebene auf neuem Niveau relativ zu stabilisieren. 

Mit dem Ritus verringert sich die Anzahl dieser "Schablonen" weiter, 
nach denen die Wahrnehmungswelt der Einzelnen geformt wird, die Not­
wendigkeit, sich zu verstehen, macht diese Einschränkung der Variations­
breite auf Gruppenebene viabel. Gegenüber der rituellen Darstellung 
bedeutet die Sprache tendenziell die immer weitere Einschränkung der 
Vielfalt und der Breite, die darstellerisch noch kommuniziert werden 
konnte; doch tritt Sprache nicht von einem Moment auf den anderen an die 
Stelle der Darstellung, sondern ergänzt diese zunächst. Erst ganz allmählich 
"übernimmt" Sprache dann immer weitere Kommunikationsnotwendigkei-

211 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ten "funktional" von der Darstellung, entlastet diese dann gleichsam weit­
gehend von diesen Aufgaben, bis die Darstellung schließlich kaum mehr als 
"Kommunikationsform" wahrgenommen wird, was sie aber tatsächlich bis 
heute - nicht bloß als "Rahmen" oder als Additivum für sprachliche Kom­
munikation -bleibt. Insgesamt erweist sich Sprache für die längste Zeit als 
luxurierender Faktor für das Gruppenganze, weil sie komplementär (eben 
zur Darstellung und allen anderen Formen der stets vermittelten Kommuni­
kation) die bestehenden Kommunikationsformen ergänzt; erst viel später 
führt die Sprache bedeutend zum Abbau darstellerischer Kompetenzen und 
damit zu einer tatsächlichen Einschränkung der Wahrnehmungsvielfalt und 
-Sensibilität, wenn nämlich von ihr erwartet wird, sämtlichen Kommunika­
tionserfordernissen ohne komplementäre Ergänzungsformen entsprechen zu 
können, wenn man schließlich gar von ihr erwartet, dass sie Welt in ihrem 
Sosein definitiv zu begreifen vermag. 58 

Zunächst macht Sprache - den Kanon bereits vorhandener, systemisch 
stabilisierter "Techniken" ergänzend- differenziertere Regelungen, wie die 
des Tabus, möglich. Das Tabu, so Amold Gehlen, "[ ... ] institutionalisiert 
eine ,kritische Situation' im Sinne der Distanzabstufung bis zu einer abso­
luten Distanzgrenze: berühren verboten" (Gehlen 1986a: 213). Verbote 
werden schon lange Teil der Organisation des Gruppenzusammenhanges 
gewesen sein, bevor sich Sprache ausdifferenzierte, auch sie werden längst 
schon ihren Platz im Formensystem gehabt haben, bevor sie sprachlich aus 
diesem System heraus "ausgedrückt" wurden. Sprache aber ermöglichte 
dann den viel differenzierteren Umgang und die entsprechende Ausgestal­
tung der Verbotsregeln, die zugleich auch das Sprachsystem regeln: Ver­
boten kann nun - für den mit der Sprachkompetenz ausgestatteten Gruppen­
zusammenhang- auch sein, den Namen von etwas auszusprechen, zu be­
stimmten Zeiten bestimmte Formeln zu verwenden usw. 

Auch das Totem ist als darstellende Handlung schon früher angelegt, 
wenngleich es seine umfassende Bedeutung wohl erst parallel zur sprachli­
chen Differenzierung erlangt. Das Totem, das für das "mythische" Denken 
von zentraler Bedeutung ist, stützt das Einzel- und Kollektivbewusstsein in 
der zweiten Umwelt gegen die erste Umwelt ab. "Es geht um eine Legitimie­
rung und auch Legalisierung (inhaltliche und formale Rechtfertigung) von 
Verhalten und Daseinszuständen durch Anlehnung ,an Etwas'" (Claessens 
1993: 205). Das Totem gewinnt im Zuge der durch Sprache und andere For-

58 Die Erwartungen an Sprache haben sich freilich im Verlauf der okzidentalen 
Philosophiegeschichte immer wieder verändert, doch kann wohl behauptet 
werden, dass niemals von ihr so viel erwartet wurde, wie im 20. Jahrhundert. 
Differenziert und aufschlussreich arbeitet die Schrift von Ian Hacking die 
"Bedeutung der Sprache für die Philosophie" (so der Buchtitel) auf (vgl. 
Hacking 1984). 

212 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

menentwicklungen hervorgerufenen Differenzierungen an Bedeutung als 
Mechanismus zur Reduktion der entstehenden Komplexität innerhalb des 
Gruppenzusammenhanges (durch Verortung des Einzelnen innerhalb des 
emergenten Gruppenganzen, vgl. Durkheim 1984: 146ff.), es sichert zudem 
den "Kontakt" des Gruppenganzen - also der zweiten Umwelt - zur ersten 
Umwelt, zugleich ermöglicht es erst die Entfaltung von Komplexität bzw. 
deren Weiterentwicklung. Es ist die adäquate "Technik", die sich nur in der 
unlösbaren Korrelation mit der durch sie ermöglichten Entwicklung 
entwickeln kann. 

Diese Technik kann daher, und das gilt es hier zunächst nur zu zeigen, 
nicht losgelöst aus ihrem Entstehungszusammenhang verstanden werden. 
Totem und Tabu sind nicht für sich allein stehend "Kategorien", die unab­
hängig von ihrem Entstehungszusammenhang zu bestimmten "Zwecken" 
eingesetzt werden, sondern lediglich als von einem Beobachter beobachtete 
Formen zu verstehen, die gerrau den Zweck erfüllen, den sie erfüllen, ohne 
dass dieser Zweck jemals abschließend bestimmbar wäre. Seine Bestim­
mung erforderte die umfassende Beschreibung des gesamten Zusammen­
hanges symbolischer Formen, deren Modalität sich zu jedem Zeitpunkt neu 
gestaltet. So kommt Sprache nicht als fertiges Kommunikationssystem über 
den Menschen, sondern als sich stabilisierende und gegenüber anderen 
Formen erst Konturen entfaltende Form unter anderen und in Ergänzung zu 
anderen, bringt sie selbst den Menschen mit hervor. Sprache ist nicht, Spra­
che ist in ständigem Werden. Rituelle Formen sind nicht, ihnen kommt 
keine objektive, entlang definierbarer Merkmale bestimmbare, von anderen 
Formen deutlich geschiedene Existenz zu; sie verändern sich ständig und 
erbringen ihren Beitrag, der vermittelt über das komplexe System der For­
men an gänzlich anderer Stelle bedeutend sein mag, ohne diese Bedeutung 
zu offenbaren. Beobachtbar ist stets nur ein unbestimmter, sich vor anderen 
Formen hervorhebender, für das Überleben des Menschen bedeutungsvoller 
Zusammenhang, die Grenzen dieses Zusammenhanges aber erstrecken sich 
stets ins unbestimmte Ganze. 

Hierarchie und Macht 
Auch der Form der Macht fehlt es an irgendwie bestimmbaren Grenzen. 
Der in der gegenwärtigen soziologischen Diskussion besonders wirkmäch­
tige Michel Foucault hat sich ausführlich mit der Frage nach der Macht be­
schäftigt. Insbesondere in seiner späteren Phase tendierte er zu einer durch 
und durch relativistischen Konzeption von Macht. So sagte er in einem Ge­
spräch auf die Frage nach seinem Verständnis von Macht: 

,,Die Macht gibt es nicht. [ ... J Die Idee, daß es an einem gegebenen Ort oder aus­
strahlend von einem gegebenen Punkt irgend etwas geben könnte, das eine Macht 

213 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ist, scheint mir auf einer trügerischen Analyse zu beruhen und ist jedenfalls außer­
stande, von einer beträchtlichen Anzahl von Phänomenen Rechenschaft zu geben" 

(Foucault 1978b: 126, Hervorhebung im Original unterstrichen). 

Foucault betont dagegen den prozessualen Charakter machtvoller Praktiken 

und "Technologien":59 

"Die Rationalität der Macht ist die Rationalität von Taktiken, die sich in ihrem be­
schränkten Bereich häufig unverblümt zu erkennen geben - lokaler Zynismus der 

Macht -, die sich miteinander verketten, einander gegenseitig hervorrufen und 
ausbreiten, anderswo ihre Stütze und Bedingung finden und schließlich zu Ge­
samtdispositiven fuhren: auch da ist die Logik noch vollkommen klar, können die 
Absichten entschlüsselt werden - und dennoch kommt es vor, daß niemand sie 
entworfen hat und kaum jemand sie formuliert: impliziter Charakter der großen 
anonymen Strategien, die, nahezu stumm, geschwätzige Taktiken koordinieren, 
deren ,Erfinder' oder Verantwortliche oft ohne Heuchelei auskommen" (Foucault 
1999: 116). 

So zeichnet Foucault ein Bild von der Macht als Phänomen zwischen den 

Polen "sehr verfestigt" und dadurch "vollkommen klar" erkennbar auf der 

einen und gänzlich sich ins Unbestimmte verflüchtigend, implizit, nahezu 

stumm, kaum oder gar nicht mehr wahrnehmbar auf der anderen Seite. Die 

anthropologische Perspektive gehört dagegen tendenziell eher zu jenen 

Konzeptionen, die Foucault gerade kritisiert, die dazu neigen, Macht ob­

jektbezogen und damit auf den Pol des mehr oder weniger offensichtlichen 

beschränkt zu denken, sie letztlich einem "stärkeren" zuzuschreiben, der 

idealer Weise schon aufgrund seiner "physischen", sprich "biologischen 

Kräfte" über größere "Machtchancen" (i.S. Max Webers Definition60
) 

verfügt, als der körperlich Schwächere. 

Doch lässt sich der Machtbegriff eben, wie bei Foucault angelegt, auch 

anthropologisch symmetrisch denken, vorab aller Werturteile, die erst der 

moderne Beobachter in spezifische Machtformen legt, der damit ihren be­

sonderen Charakter einerseits hervorhebt, andererseits jedoch gerade ihre 

59 Vgl. dazu auch die insgesamt empfehlenswerte, von Marcus S. Kleiner 
(Kleiner 2001) herausgegebene Einführung in das Denken Michel Foucaults 
und darin besonders den Beitrag von Andrea Seier (Seier 2001) zur Macht. 
Auch die Einführung in das "vagabundierende Denken" Foucaults, die 
Franvois Ewald als Einleitung in die unter dem Titel "Dispositive der Macht" 
erschienene Aufsatzsammlung (vgl. Ewald 1978) geschrieben hat, ist zum 
Einsteig in die Machtfrage bei Michel Foucault zu empfehlen. 

60 Die Webersehe Definition lautet: "Macht bedeutet jede Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch­
zusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht" (Weber 1984: 89, Hervor­
hebung im Original). 

214 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Undurchschaubarkeit mitproduziert Auch Macht lässt sich als Organisati­

onsprinzip beobachten, das sich evolutionär als viabei erwiesen hat (so auch 

der "späte" Foucault, der die "produktive" Seite der Macht hervorhob61
), als 

"Technik" also, die seit jeher einen Beitrag zum Überleben der menschlichen 

Form leistet, die also die längste Zeit gegenüber einer sich an ethisch­

normativen Kriterien orientierenden Bewertung indifferent war. Wie alle 

Objektivierungen, alle V ergegenständlichungen ist auch Macht zunächst ein­

mal wertrleutral.62 Macht ergibt sich aus den Notwendigkeiten komplexer 

werdender Zusammenhänge systemisch, z.B. im Zuge der Jagd, wie Dieter 

Claessens plausibel begründet. Sie ist schon immer in irgendeiner sich ver­

flüchtigenden Form anwesend, nimmt dann irgendwann eigenständige 

Form an; erst viel später wird sie zum Problem, zum Faktum, zur "ärgerli­

chen Tatsache" (RalfDahrendorf, vgl. 1977: insbes. 17 ff.). Dies lässt sich, 

das Beispiel beibehaltend, abermals an der Jagd skizzieren. 

Die Jagd wird irgendwann nicht mehr allein rituell darstellend verarbei­
tet, sie wird der sprachlichen Entwicklung entsprechend auch besprochen 
werden. Immer werden sich auch besondere Verhaltensweisen begünstigende 

"Merkmale" einzelner Gruppenmitglieder bemerkbar gemacht haben, so eine 

besondere Laufbegabung, besondere Kraft, aber auch die besondere Sprach-

61 Foucault denkt Macht in dieser späteren Phase nicht mehr deprivierend, son­
dern produktiv in dem Sinne, dass ohne Macht Gesellschaften zumindest nicht 
in der Form möglich wären, wie wir sie kennen. Macht ist die Bedingung der 
Möglichkeit von Gesellschaft, beide Formen bringen einander wechselwir­
kend hervor: Erst durch "[ ... ] gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die 
Kräfte und Gefahren des Diskurses zu bändigen, sein unberechenbar Ereig­
nishaftes zu bannen, seine schwere und bedrohliche Materialität zu umgehen" 
(Foucault 2001: 11), so ein berühmtes Foucault-Zitat, wird Gesellschaft in der 
uns bekannten Form möglich. Vgl. hierzu sowie insgesamt zur neueren Dis­
kussion um Foucault unter dem Schlagwort "Gouvemementalität" die Arbeit 
Thomas Lemkes (Lemke 1997, darin insbes. 50-67), die diesen Diskurs in 
Deutschland wohl maßgeblich initiiert hat. 

62 Vergegenständlichungen der wahrgenommenen Formen, also ihr "Auf-Dauer­
Stellen" ist eine Notwendigkeit, eine"[ ... ] unaufbebbare Äußerungsweise im 
gesellschaftlichen Leben des Menschen", so Georg Lukasc (Lukasc 1968: 26). 
Jede "[ ... ] menschliche Ausdrucksweise", so Lukisc weiter, vergegenständ­
licht, "so auch die Sprache, die menschlichen Gedanken und Gefühle [ ... ] 
usw.", deshalb sei es "[ ... ] evident, daß wir es hier mit einer allgemein 
menschlichen Form des Verkehrs der Menschen miteinander zu tun haben. 
Als solche ist die Vergegenständlichung freilich wertfrei: das Richtige ist 
ebenso eine Vergegenständlichung wie das Falsche, die Befreiung ebenso wie 
die Versklavung. Erst wenn die vergegenständlichten Formen in der Gesell­
schaft solche Funktionen erhalten, die das Wesen des Menschen mit seinem 
Sein in Gegensatz bringen, das menschliche Wesen durch das gesellschaftli­
che Sein unterjochen, entstellen, verzerren usw., entstehen das objektiv ge­
sellschaftliche Verhältnis der Entfremdung und in ihrer notwendigen Folge 
alle subjektiven Kennzeichen der inneren Entfremdung" (ebd.). 

215 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

kompetenz. Die Jagd bietet eine der möglichen Szenen, in denen sich diese 
Begabungen haben bemerkbar machen können, mit der möglichen Konse­
quenz, dass sich rund um die Jagd - wie um andere Formen herum - eine 
gewisse Rollenverteilung relativ stabilisiert. So vermutet Dieter Claessens 
in der Jagd einen ganz entscheidenden Faktor für das Aufkommen eines be­
rechtigten und unberechtigten Führungs-Anspruches (vgl. Claessens 1993: 
173f.). Der vielleicht zunächst in der Jagd sich als funktional erweisende 
Führungsanspruch wird dann zu Spannungen innerhalb des Gruppenlebens, 
also auch außerhalb der Jagd geführt haben, dem wiederum andere 
"Techniken" entgegenwirkten, etwa in der Form eines Sprechers, zunächst 
vielleicht als Gruppenältester, der in die Gruppe hinein schlichtend wirkt. 
Dazu bedurfte es keines Begriffes von Macht, der Zusammenhang von 
Macht und Sprecher muss also keinesfalls wahrgenommen worden sein; das 
gerade ist ja damit gemeint, wenn gesagt wird, die Formen würden sich 
systemisch aufeinander abgestimmt entwickeln. 

Weiterhin steht unterdessen die Sicherung des Gruppen- und des Indi­
vidualorganismus' gegenüber der ersten Umwelt an erster Stelle, und weil 
sich diese erste Umwelt als "zweite Welt" auch in Form von Traum und 
Tod bemerkbar macht und zu "Fragen" an sie auf-ruft (warum bin nicht ich 
gestorben, sondern er?), wird ein Kontakt zu dieser Welt auch sprachlich 
hergestellt werden (vgl. ebd.: 168). Vielerlei Bedingungen führen also zur 
Entwicklung der 

"[ ... ] Gestalt des Be-Sprechers der zweiten Welt, des Beschwörers[ ... ], des Vor­

gängers von Schamanen, Medizinmännern, aber auch der Häuptlinge der ,non­
kephalen' Gesellschaften, d.h. der Gesellschaften mit Häuptlingen, die zwar keine 

gesellschaftliche Macht besitzen, aber mit Ansehen ausgestattet sind" ( ebd.: 168f., 
Hervorhebung im Original). 

Aus ganz verschiedenen Gründen treten also immer schon Positionen aus 
dem Gruppenzusammenhang hervor, die dann selbst formal relativ sta­
bilisiert werden. Hierarchie ist somit immer schon "da", sie nimmt aus vie­
lerlei Gründen allmählich auch als beobachtbare Form relativ überdauern­
de Konturen an, die dann als solche objektiviert, für die am Zusammenhang 
Beteiligten beobachtbar, selbst zum Gegenstand neuer Probleme werden. 
Mit der Ausweitung des Gruppenzusammenhanges nimmt die Bedeutung 
des "Häuptlings" für das Überleben der in der Gruppe geschützten Ein­
zelnen sukzessive zu, während der Einzelne an Bedeutung verliert. Ent­
sprechend entwickeln sich Formen, die primär auf den Fortbestand des 
Gruppenganzen ausgerichtet sind, gegenüber denen die Ansprüche des 
Einzelnen zurücktreten müssen. Hierarchie, und damit einhergehend auch 
Macht, sind daher mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes stets schon 

216 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

gegeben. Macht wird auf diesem Niveau ausgeglichen durch andere 
Formen, sie ist - wie alle anderen Formen - wesentlich produktiv für das 
Gruppenganze. Sie wird die längste Zeit von allen getragen, ja akzeptiert, 
mehr noch, der Einzelne vergöttert den Häuptling, der nun Macht über ihn 
ausübt, solange er irgendein "Gefühl" von dessen Bedeutung für sein 
eigenes Überleben hat, ohne sich dieses Gefühles freilich "bewusst" sein zu 
müssen. Sicher wird Macht für den Moment immer schon zu Spannungen 
geführt haben, entscheidend aber ist, dass sie insgesamt das Gruppenganze 
luxurierte - zur "ärgerlichen Tatsache" wird sie jedenfalls erst sehr viel 
später. Die längste Zeit bleibt sie aufgehoben im Ensemble aller Formen, 
eine unter anderen, die anderen beeinflussend und durch die anderen beein­
flusst, erst langsam zur festeren Form gerinnend, solange noch jeder ihre 
Sinnhaftigkeit spürt, als residuales Gefühl der Verbindung des eigenen 
Schicksals mit dem Vorhandensein von Macht. Macht ist so lange kein Pro­
blem, wie sie nicht als solches zu etwas Quasi-Substantiellem verdinglicht, 
sie aus aller Geschichtlichkeit befreit und erst unter dieser Bedingung für 
fragmentarische Interessen gezielt einsetzbar ist. Erst die Macht der Moder­
ne, zu der der Einzelne den Kontakt verloren, die zu ihm den Kontakt verlo­
ren hat, deren Sinnhaftigkeit dem Menschen abgeht, ist ärgerlich, wenn­
gleich, gerrau genommen i.S. des "modernen" Begriffes, keine Tatsache.63 

Verwandtschaftssysteme 
Schon in jeder Benennung steckt eme Vordimension von "Macht", so 
Claessens. Auch direkt geht also von der Entwicklung der Sprache eine Li­
nie hin zur Formung von Macht als relativ stabilisierter symbolischer Form. 
Aus der Bezeichnung ergibt sich eine Profilierung von Positionen, die wie­
derum neue "abstraktere" Probleme aufwirft: "In größer werdenden Zusam­
menhängen wird Solidarität schwieriger, und es kann daher geschlossen 
werden, daß Rangfragen sich in den Vordergrund drängten" (Claessens 
1993: 195). Rang- und damit Machtfragen ergeben sich also zwangsläufig, 
wenn der Gruppenzusammenhang wächst und damit neue Orientierungs­
leistungen erfordert, die den "Insulationsschutz" weiterhin gewährleisten, 
ohne dass diese Machtfragen jedoch notwendig als Machtzusammenhänge 
von den Beteiligten beobachtet worden wären. Macht in dieser frühen Form 
ist eine Notwendigkeit wie alle anderen Organisationsleistungen auch, sie 
ist als solche von allen anderen überhaupt nicht zu trennen, gewissermaßen 
also wieder lange Zeit formales Residuum, das dann irgendwann einmal 
"objektiviert", selbst zum Gegenstand der Betrachtung und damit der Aus­
einandersetzung wird. Die (symbolische) Auseinandersetzung um die 

63 V gl. zur Genealogie des Tatsachenbegriffs der Modeme Daston 2003: insbes. 
108ff. 

217 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Macht ist dann selbst schon wieder Teil der Gesamtorganisationsleistung, 
sie reorganisiert und bietet Orientierung und wird selbst zur relativ stabili­
sierten Form. 

Die Benennungsfrage führt zur Machtfrage hin, sie führt aber auch in 
zahlreiche andere Verkomplizierungen der Verhältnisse hinein. Die For­
schungsarbeiten der frühen Strukturalisten um Claude Levi-Strauss64 hoben 
insbesondere die ordnungsstiftende Funktion der Benennung von verwandt­
schaftlichen Beziehungen hervor. Verwandtschaftssysteme ermöglichen die 
kompliziertere Ordnung eines sich vergrößernden Zusammenhanges. Von 
ersten Benennungen, die sich vielleicht an Generationenunterschieden fest­
gemacht haben, können zahlreiche weitere Ebenen ausgehen, die in sich 
selbst dann wieder Gliederungen erfordern usw. Immer kompliziertere Ver­
flechtungszusammenhänge, d.h. immer umfangreichere Gruppenverbände 
und darüber hinaus auch Verflechtungen mit anderen Gruppenverbänden, 
immer umfangreichere Ordnungen also werden durch die Benennung der 
Positionen im System der verwandtschaftlichen Beziehungen möglich. 

Das Verwandtschaftssystem ist in seiner ordnungsstiftenden Funktion 
für die anthropologische Rekonstruktion der Genese des Menschen eine 
sehr bedeutende Form, ihr ganzer Bedeutungsgehalt aber bleibt einem Be­
obachter wiederum unzugänglich. Entgegen der Meinung Levi-Strauss' 
kann das Verwandtschaftssystem keineswegs als eine grundlegende Struk­
tur betrachtet werden, anhand derer sich unterschiedlichste Kulturen objek­
tiv erklären ließen. Levi-Strauss meinte, mit seiner strukturalistischen 
Methode objektive Strukturen offen legen zu können, weil sich in ihnen die 
Formen spiegelten, in denen der menschliche Geist arbeitet, die jedoch ver­
borgen lägen unter der Vielzahl verschiedener konkreter Erscheinungen des 
"eigentlichen" Allgemeinen (vgl. Levi-Strauss 1967: 310). Das ist soweit 
richtig, als dass sich in den Verwandtschaftsstrukturen wie in allen V erge­
genständlichungen der "Geist" derjenigen Menschen widerspiegelt, die 
diese Formen hervorgebracht haben; der Anthropologe vermag aber wie­
derum nur jene Bedeutung zu erfassen, die er selbst in durch ihn selbst ver­
gegenständlichte Strukturen hineindenkt, mit anderen Worten: Er entdeckt 
in ihnen die Strukturen seines eigenen Geistes. Levi-Strauss machte stets 
auf den unabgeschlossenen Charakter der Untersuchung dieser konkreten 
Verhältnisse aufmerksam, dennoch meinte er, letztlich durch alle konkreten 
Erscheinungen hindurch zu dem Allgemeinen zu dringen, von den Struktu­
ren auf allgemeine objektive Modelle schließen zu können (vgl. ebd.: 
320f.). Wo Levi-Strauss über alle Transformationen hinweg im Chaos kon-

64 V gl. insbesondere den soziologischen "Klassiker": Die elementaren Struktu­
ren der Verwandtschaft (Levi-Strauss 1981). 

218 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

starrte Systeme mit beobachtbaren Konturen sah65
, wird hier gerade das Ge­

genteil behauptet, dass es eben jene unveränderlichen Systeme nicht gibt 
und auch die Modelle Levi-Strauss' lediglich für einen Beobachter mehr 
oder weniger deutlich wahrnehmbare, stabilisierte, gänzlich ohne Bezug auf 
ein irgendwie gedachtes "Reales" auskommende, in ihrem Bedeutungsge­
halt nur begrenzt begreifbare aber dennoch gerade in dieser Unbestimmtheit 
höchst bedeutungsvolle Formen sind, die sich ständig neu gestalten, deren 
Grenzen v.a. ständig neu gestaltbar sein müssen, um ihrer Bedeutung wei­
terhin gerecht werden zu können. 

5.4 Zwischenfazit 

Die Luxurierung der Lebensverhältnisse insbesondere in Folge des Errei­
chens des Organisationsniveaus der Insulation gegen selektive Pression so­
wie die Notwendigkeit der Kommunikation im sozialen Raum führten dazu, 
dass Unterschiede und Wertigkeiten sich immer dauerhafter abzeichneten, 
sich vergegenständlichten und damit immer deutlicher, aufgehoben im 
sympathetischen Zusammenhang, von ihrem Hintergrund abhoben. Der 
einzelne Organismus ist sich selbst immer schon gegeben, sein ganzes Sein 
ist auf die Aufrechterhaltung seiner Grenze zur Umwelt ausgerichtet. Die 
grundlegenden Formen der Stabilisierung der Grenze gegen die Umwelt 
sind Teil seines Seins, sie werden dauerhaft vorab jeden Bewusstseins da­
von erhalten, andernfalls vergeht die organische Form. Mit der Stabilisie­
rung der selbstdefensiven Gruppe und den daraus folgenden Konsequenzen 
kam die Gruppe als für die weitere Entwicklung entscheidender emergenter 
Organismus hinzu, der nun gerrau so dauerhaft gesichert werden muss, wie 
alle anderen Formen auch, die für die Grenzerhaltung bei gleichzeitiger 
Verklammerung von Organismus und Umwelt bedeutungsvoll sind. 

Während andere Formen meist durch vielfache Redundanzen abgesi­
chert sind, ihr "Versagen" durch andere Formen aufgefangen wird, wird der 
Gruppenschutz zu einem fundamentalen Organisator, dessen Kollaps ir­
gendwann nicht mehr durch andere Formen aufgefangen werden könnte. 
Entsprechend viel Aufmerksamkeit muss der Gruppenschutz auf sich gezo­
gen haben, die Bedeutung des Schutzes wird so allmählich zu Bewusstsein 
gedrungen sein. Mit dieser immer deutlicheren Formung des Gruppengan­
zen wird als Negativ zur Gruppenform auch der Gruppenhintergrund ge­
formt, nimmt die erste Umwelt - von der sich abzugrenzen, oberstes 
Anliegen ist - selbst Konturen an. Einhergehend mit dieser umfassenden 

65 V gl. dazu Levi-Strauss: "Eine Struktur ist ein System, das über alle Transfor­
mationen hinweg unverändert bleibt" (Levi-Straus 1987: 388). 

219 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Beruhigung der Wahrnehmungswelt können sich nun jene fundamentalen 
Techniken des Überlebens stabilisieren, wie sie in diesem Gliederungspunkt 
beschrieben wurden, die wiederum selbst den Prozess der relativen Stabili­
sierung der Formenwelt vorantreiben. 

Diesen Abschnitt einleitend wurde zunächst der Institutionenbegriff 
Arnold Gehlens entlang dessen These, Institutionen seien dem Menschen 
ein notwendiger Instinktersatz, dahingehend kritisiert, dass der Gehlen'sche 
Begriff der Institution die Stabilität der Institutionen idealisiere, er dagegen 
zu wenig die gleichzeitige Notwendigkeit relativer Flexibilität der Formen 
berücksichtige. Ob ein höheres Maß an Stabilität oder ein höheres Maß an 
Flexibilität der Formen für das Überleben des Einzelnen wie das der 
Gruppe letztlich viabei ist, hängt, wie schon im Gliederungspunkt 2.3 
(insbes. S. 71-89) erörtert, von den jeweiligen Umweltbedingungen ab, das 
je adäquate Maß lässt sich niemals absolut bestimmen. Wandelt sich die 
Umwelt, müssen sich auch die fundamentalen "Institutionen" entsprechend 
um- bzw. neu gestalten. Weil sich einem Beobachter jedoch grundsätzlich 
nur ein Teil der tatsächlichen Organisationsleistungen zeigt, die seine 
Formen erbringen, weil sich das Ganze erster Ordnung grundsätzlich der 
Beobachtbarkeit entzieht, er immer nur Ausschnitte dieses Ganzen beob­
achtet, ist es einem Beobachter unmöglich, alle Umweltbedingungen dahin­
gehend zu kontrollieren, dass sich die Formen vollständig stabilisieren 
ließen. Umwelt als Ganze ist unkontrollierbar, vor diesem unbestimmten 
Hintergrund lassen sich stets nur begrenzte Kausalitätsvektoren beobachten, 
ohne dass das System, in das sie eingebettet sind, ebenfalls dieser Rationali­
tät zugängig wäre. 

Dass bestimmte Formen über sehr lange Zeit hinweg relativ stabil blei­
ben, bedeutet nicht, dass sie "wahr" sind, sondern - ganz nach Karl R. 
Popper (vgl. insbes. Popper 1994: 47-60) - allein, dass sie noch nicht 
falsifiziert, dass sie also bislang trotz des ständigen Umweltwandels sich 
haben erhalten können. Damit ist aber die Möglichkeit fundamentaler Um­
brüche auch in den tiefliegendsten gesellschaftlichen Formen niemals aus­
geschlossen, auch wenn sie noch so unumstößlich erscheinen, wie einst das 
Ptolemäische Weltbild unumstößlich erschien. Vielmehr ist es möglich, 
dass fundamentale Paradigmen auch der "modernen Zivilisation", die sie 
erst haben zu dem werden lassen, was sie heute ist, bereits dabei sind, falsi­
fiziert zu werden, dass aber diese "Revolutionen" sich noch verbergen. 
Möglich ist also, dass bereits weit reichende "Anomalien" an den über­
kommenen institutionalisierten Paradigmen nagen, dass aber diese Anoma­
lien, wie Thomas S. Kuhn beschrieb (vgl. Kuhn 1991) eben noch mit den 
Mitteln des überkommenen Paradigmas zu bewältigen versucht werden, das 
diese Anomalien selbst produziert - schon deshalb, weil es an alternativen 
Paradigmen mangelt. Eine Institutionenlehre aber, die jedes Anzeichen von 

220 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Anomalien darauf zurückführt, dass die (positiven, beobachtbaren) Institu­
tionen nicht stabil genug, sie dem Menschen nicht hinreichend Außenstabi­
lität gewährleisteten, sie also entsprechend zu stabilisieren seien, muss per 
Definition blind sein für die Möglichkeit, dass diese Anomalien gerade 
auftreten, weil die fundamentalen gesellschaftlichen Institutionen zu stabil 
gedacht werden. 

Die Sprache bleibt hier notwendig abstrakt, weil es dieser Arbeit tat­
sächlich nicht um die Kritik einzelner "Institutionen" geht. Oben wurde 
aber bereitsamWerk Walter L. Bühls kritisiert, dass er den Markt als das­
jenige Prinzip ansah, das Gesellschaften mit der hinreichenden Flexibilität 
ausstatte, die sie in einer sich wandelnden Umwelt benötigten. Dieses Bei­
spiel noch einmal aufgreifend, um die Richtung zu verdeutlichen, in die 
diese Überlegungen verlängerbar wären, ließe sich eben nun die Be­
hauptung aufstellen, dass der Markt (als insgesamt unbestimmte und un­
bestimmbare Form) selbst als "Institution" eine derart hohe Stabilität 
angenommen hat, dass er sich insgesamt gegen jeden Umweltwandel 
sträubt, dass also gerade der Markt nicht mehr in der Lage ist, sich verän­
derten Umweltbedingungen anzupassen und damit weiterhin seinen Beitrag 
zur Sicherung der Grenze zwischen Umwelt und Gesellschaft zu leisten. Es 
wäre also denkbar, dass der Markt eine eigene spezifische Rationalität ent­
faltet hat, die in sich hochgradig stabil (und dadurch auch zunächst hoch­
gradig effizient) ist, dass diese Stabilität aber dadurch erkauft wird, dass er 
nicht dauernd in seinen Fundamenten in Frage gestellt wird, dass also Um­
weltreaktionen nicht mehr zur grundsätzlichen Infragestellung des Para­
digmas bzw. der Institution führen, dass man sich also stattdessen auf 
Oberflächenkorrekturen beschränkt, ohne doch jemals das Paradigma selbst 
in Frage zu stellen. 

Vor dem Hintergrund der Gehlen'schen Institutionenlehre würden alle 
auftretenden Anomalien dahingehend gedeutet, dass die Institution des 
Marktes noch nicht hinreichend "stark" wäre, den Menschen trotz dessen 
Unzulänglichkeiten als "Mängelwesen" in einer ihm ungernäßen Umwelt zu 
führen. Dagegen bleibt die Möglichkeit unbeobachtet, dass die auftretenden 
Anomalien gerade das Resultat der Jahrhunderte langen Spezifizierung ei­
nes Prinzips, einer Institution sein könnten, das Resultat der engen Kopp­
lung immer weiterer Bereiche systemisch relativ stabilisierter Formen an 
den hochgradig verdinglichten Markt, von dem niemand wissen kann, was 
tatsächlich seine Funktion im systemischen Zusammenhang aller symboli­
schen Formen ist. Dasselbe ließe sich zur "Institution" der Zweck-Mittel­
Rationalität sagen: Dass rationales Entscheiden die Grundlage moderner 
Gesellschaften ist, stellt die Modeme nicht mehr grundsätzlich in Frage, 
allein wie sich rationales Entscheiden optimieren ließe, wird gefragt. Doch 
geht es dieser Arbeit- wie gesagt- nicht um die Kritik einzelner "Instituti-

221 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

onen" resp. einzelner symbolischer Formen, dies würde ihren Rahmen al­
lemal sprengen, vielmehr möchte sie die allgemeinen Bedingungen 
beschreiben, die hochgradig komplexe und dynamische Systeme, die mo­
derne Gesellschaften in sich ständig wandelnden und insgesamt unbe­
stimmbaren Umwelten haben möglich werden lassen; in der Überzeugung, 
dass das Verständnis dieser Bedingungen auch fundamentale Fehlentwick­
lungen überhaupt erst beobachtbar werden lässt. 

Auch um bei dieser Beschreibung - obwohl sie in weiten Teilen nah an 
der Institutionentheorie bleibt - nicht mit der auf Stabilität orientierten 
Konnotation des Institutionenbegriffes in Schwierigkeiten zu geraten, 
wurde der Begriff der symbolischen Formen vorgeschlagen. Primär wurde 
der Begriff der symbolischen Formen allerdings eingeführt, um damit ter­
minologisch dem mit jeder begrifflichen Beschreibung einhergehenden Ri­
siko der Verdinglichung entgegenzuwirken, die jedem Begriff eine Art 
"objektiven" Gehalt verleiht, der ihm niemals zukommt. Alle Formen, die 
der Mensch zur Auseinandersetzung mit seiner Umwelt entwirft, um sich in 
ihr adäquat verhalten zu können, verweisen über sich hinaus, keine dieser 
Formen ist bloß, was sie zu sein scheint. Dies gilt auch für die nun detail­
lierter beschriebenen, weil für die weitere Argumentation und - wie der 
Autor meint - für moderne Gesellschaften und das Verständnis von ihnen 
besonders bedeutenden Formen. So wurde nun gezeigt, dass etwa das 
Werkzeug eine Technik des Überlebens ist, wie alle anderen Formen auch 
Techniken des Überlebens sind, dass sich also das Werkzeug nicht katego­
risch von anderen Formen unterscheidet. Die sich allmählich verobjektivie­
renden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl sind wie das Werkzeug erst 
allmählich sich stabilisierende, also durch und durch soziale und historische 
Formen, die, je länger sie den Moment überdauern in dem sie entstehen, 
selbst als Mittel (vergegenständlichte) Form annehmen und nun selbst um 
so bedeutender die weitere Stabilisierung der Wahrnehmungswelt beein­
flussen. Das Werkzeug unterscheidet sich von anderen Formen nicht da­
durch, dass es ein irgendwie bereits unabhängig seiner selbst gegebenes 
Material umformt, dies macht bspw. auch die Zeit. Allein in radikal relatio­
naler Hinsicht lassen sich beide Formen voneinander unterscheiden: Das 
Werkzeug als stabilisierte Form lässt sich zur Manipulation anderer Formen 
in anderer Hinsicht einsetzen als die stabilisierte Form der Zeit, weil beide 
Formen in anderer relationaler Stellung zum Gesamtsystem der symboli­
schen Formen stehen. Substantiell aber besteht zwischen ihnen kein funda­
mentaler Unterschied. Beide Formen sind Techniken des Überlebens, mit 
Hilfe derer der Mensch seine Umwelt in anderer Hinsicht formt, als er es 
ohne diese Mittel vermochte. 

Auch die Sprache ist eine Technik der Formung der Wahrnehmungs­
welt. Als Form selbst stets im Wandel ist sie eine "Technik des Geistes", 

222 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

mit Hilfe derer der Mensch seine Wahrnehmungswelt relativ stabilisiert und 
"in Form bringt". Wie die Form der Macht entwickelt sich auch die Form 
der Sprache im Wechselspiel zwischen Organisationsnotwendigkeiten und 
vorhandenen Organisationskompetenzen durch V ersuch und Irrtum. Was 
zuerst da war - die Macht oder die Organisationsleistung, die sie erbringt, 
die Sprache oder das, was möglich ist, weil Sprache "da" ist- lässt sich da­
her sinnvoll nicht sagen. So wurde auch gezeigt, dass das Soziale sowohl 
"Brutofen" für die Entwicklung der Sprachkompetenzen ist, als auch, dass 
die Sprache umgekehrt das Soziale als ihre eigene Bedingung erst wesent­
lich formt. Alle diese Formen sind nicht als solche, sondern erst im Akt ih­
rer Beobachtung gegeben, erst der Beobachter legt in sie die Bedeutung 
hinein, die ihr Sein ausmachen. Dabei setzen jedoch unabhängig von der 
Form ihrer Beobachtung alle Formen fort, was schon in den Bedingungen 
angelegt ist, die sie erst hervorbringen: Die Sicherung der Unterscheidung 
zwischen System bzw. beobachtender Form und ihrer Umwelt - dies aller­
dings nur so lange, wie die Formen als solche variabel bleiben, auf dass sie 
ihrem "Auftrag" gemäß beobachtet werden können. 

Einige der Formen werden nun mit immer deutlicheren Konturen beo­
bachtet, sie drängen dem Beobachter zu "Bewusstsein", freilich ohne, dass 
dieser um die tatsächliche Bedeutung dieser Formen jemals vollständig 
wüsste, während andere ebenso notwendige Organisationsleistungen sich 
bis ins unkenntliche verflüchtigen, von denen er allenfalls ein "Gefühl" hat, 
die ihn aber deshalb nicht weniger bedeutend leiten. Alle diese Formen zu­
sammengenommen, samt ihrer nur zu erschließenden Bedeutungsüber­
schüsse, führen den Menschen als Form in seiner Umwelt, alle Formen 
sorgen für den ständigen Abgleich aller Formen mit der sich wandelnden 
Umwelt, während sie insgesamt eine Entwicklung zu komplexeren Formen 
ermöglichen. 

Wahrgenommene Fehlentwicklungen veranlassen den Menschen und 
den Gruppenzusammenhang zur Suche nach Ursachen innerhalb dieses ge­
samten Formensystems, in welchem alles mit allem zusammenhängend ge­
dacht wird und in dem jede Form in jede andere übergehen kann, in dem 
also grundsätzlich kaum etwas unmöglich ist, also im Prinzip alle Möglich­
keiten in Erwägung gezogen werden: Die Gefahr ist allgegenwärtig. Wird 
etwa ein Zusammenhang zwischen einem stabilisierten Machtanspruch und 
einem Versagen bei der Jagd gesehen, führt dies nicht allein zur Infrage­
stellung der Machtposition. Vielmehr werden "die Götter" befragt, werden 
dabei sprachliche Ausdrücke für den zu erfragenden Zusammenhang ge­
funden, wird diese Anfrage durch rituelle Verhaltensweisen bekräftigt usw., 
so dass sich letztlich das gesamte System der Formen wandelt, nicht bloß 
"der" Machtzusammenhang allein. Im mythischen Denken fehlen derart 
verfestigte Grenzscheiden, die überhaupt die Form der Macht deutlich von 

223 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

anderen Formen abtrennten. Trotz relativer Stabilität befindet sich noch die 
längste Zeit alles derart im Fluss. Nichts ist allein es selbst, alle Formen 
stehen lediglich symbolisch für etwas, von dem niemand gerrau weiß, noch 
wissen kann, was es "eigentlich" ist. Die Suche nach Ursachen für Markt­
versagen im Markt wäre dem mythischen Denken als Form unmöglich. Das 
Versagen einer Form würde stets alle anderen Formen mit in Frage stellen, 
Ursachen lassen sich eben noch keiner verdinglichten Form eindeutig zu­
schreiben, sie werden daher prinzipiell im "Sozialen" gesucht und soziale 
Maßnahmen werden ergriffen. Während in der Modeme die Unfähigkeit, 
mit Katastrophen technisch-instrumentell fertig zu werden, zum Ruf nach 
der Verbesserung der technisch-instrumentellen Mittel führt, wäre die Ka­
tastrophe im mythischen Denken Symbol, dass irgendetwas nicht stimmt, 
dass also alle sozialen Formen insgesamt überprüft werden müssen. 

Solange allen Formen ein Mehr an Bedeutung konstitutiv zugehört, 
bleiben sie offen für Reinterpretationen, lassen sie sich nicht dauerhaft aus 
diesem Prozess der ständigen Reorganisation aller Formen ausklammern. 
Erst wenn Formen derart stabil geworden sind, dass sie für immer längere 
Zeiträume aus diesem Prozess ausgeklammert werden, werden längere und 
komplexere Verflechtungszusammenhänge möglich, die dann auch als sol­
che nicht mehr grundsätzlich und dauernd hinterfragt werden, kaum über­
haupt mehr hinterfragt werden können, führte dies doch zu zunehmend 
umfassenderen Umwälzungen. Eine solche dauerhafte Verkoppelung von 
Formen wird erst möglich, wenn sich die Wahrnehmungswelt bereits insge­
samt fundamental beruhigt hat. Diese Bedingungen sind gegeben, wenn 
sich die Gruppe als Form dauerhaft stabilisiert und damit ihr Hintergrund, 
die erste Umwelt, ebenfalls irgendwie als Form wahrnehmbar wird. Diese 
umfassende Stabilisierung der Wahrnehmungswelt bedeutet in erster Linie 
Luxurierung der Lebensverhältnisse. Dann aber erreicht diese Stabilität zur 
Zeit der ersten okzidentalen Philosophen ein kritisches Maß, von dem an 
diese Stabilität zum bedeutenden Problem wird. Dieser Prozess bis hin zur 
Möglichkeit der umfassenden Katastrophe ist im anschließenden Glieder­
ungspunkt zu skizzieren. 

224 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Von der Transzendenz der Formen 

zur exakten Wissenschaft 

Mit dem sich ausweitenden Gruppenzusammenhang werden immer umfas­
sendere Organisationsleistungen erforderlich, wie andererseits der soziale 
Raum immer umfassender die Stabilisierung symbolischer Formen voran­
treibt. Kommunikation wird zur Lebensnotwendigkeit, die Zunahme an 
Kommunikation wird zu dem luxurierenden Faktor schlechthin, der die 
Stabilisierung der Wahrnehmungswelt wesentlich beschleunigt. Damit ver­
schiebt sich die Bedeutungsvariation der symbolischen Formen zunehmend 
von der individuellen auf die soziale Ebene, die Bedeutung variiert nun 
vorwiegend nicht mehr für jeden Organismus individuell, sondern zuneh­
mend auf der Gruppenebene. Diese Verschiebung auf die Ebene des Grup­
penganzen ist möglich, weil sich diese Umorganisation für den Einzelnen 
als vorteilhaft erweist. Die "Gruppeninnenumwelt" wird immer umfassen­
der beruhigt, so dass die Variationen innerhalb dieses Insulationsschutzes 
für den Einzelnen immer bedeutungsloser werden, während die Gruppe nun 
sozusagen als Stellvertreter die Bedeutungsvariationen ihrer Umwelt "ver­
kraften", diese zum Schutze ihrer Mitglieder abfangen muss. Die Variabili­
tät der Bedeutung der symbolischen Formen, die das Gruppeninnenleben 
anbetreffen, verringert sich sukzessive, einhergehend mit den luxurierenden 
Folgen für den Einzelnen und für die Gruppe. 

Doch bleiben alle Formen Teil des Systems, das insgesamt nach wie vor 
den Erhalt der Unterscheidung von Organismus und Umwelt zu sichern hat, 
entsprechend kommt die Bedeutungsvariation aller Formen auch mit dem 
Erreichen des dauerstabilisierten Gruppenschutzes nicht zum Erliegen. 
Auch auf diesem Niveau wird die enge Verklammerung von Gruppe und 
Umwelt durch einfache Anpassungserfolge und Fehlleistungen, also Real­
Falsifikationen ohne katastrophale Folgen, sichergestellt. Jeder Umweltver­
änderung muss mit Anpassungsleistungen in der Gruppenorganisation, also 
dem Gesamtsystem ihrer symbolischen Formen begegnet werden, Verände-

225 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

rungen in der Gruppe können nur im Falle der weiteren Kompatibilität mit 
der Gruppenaußenumwelt aufrechterhalten werden. 

Für die längste Zeit muss in diesem Sinne auch hier eine "Identität" von 
Gruppe und ihrer Umwelt angenommen werden, die längste Zeit bleibt die 
Ganzheit von Gruppe und Umwelt die umfassende Erfahrung der Grup­
penmitglieder, vor deren Hintergrund sich jedoch ein "unbewusstes Be­
wusstsein", ein Gefühl von der besonderen Bedeutung des Gruppenschutzes 
entwickelt. Gruppe und erste Umwelt "[ ... ] unterscheiden sich, ohne sich 
voneinander zu scheiden" (Cassirer 1953b: 71). Die Gruppe wird zunächst 
Abbild der ersten Umwelt, in ihr ist die erste Umwelt noch einmal enthal­
ten, kann daher auch im Sinne der sympathetischen Magie unmittelbar die 
erste Umwelt beeinflusst werden, so wie die erste Umwelt unmittelbar die 
Gruppe beeinflusst. Im ständigen Abgleich stellt die Gruppe sicher, dass 
erste und zweite Umwelt ineinander überführbar bleiben. Dieser Abgleich 
findet schon statt, bevor sich die Gruppe und damit auch die erste Umwelt 
als Formen "objektiviert" haben, die Objektivierung ist sekundär gegenüber 
der tatsächlichen Wirksamkeit der Unterscheidung. Lange vor einem Be­
wusstsein von der Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt hat dieser 
Unterschied in allen Handlungen bereits einen festen Platz. So werden im 
Kollektiv "[ ... ] drohende Ereignisse und Katastrophen durch Gesang, durch 
lautes Schreien und Rufen abgewehrt und ,beschworen' [ ... ]. Sonnen- und 
Mondfinsternisse, schwere Stürme und Gewitter werden auf diese Weise 
durch Geschrei und Geräusch zu bannen gesucht" (ebd.: 53). 

In dieser Unvermitteltheit zeichnet sich jedoch die Verschiedenheit der 
beiden Sphären allmählich ab. Trotz aller Durchlässigkeit der Formen 
drängt die Notwendigkeit der Unterscheidung von Gruppe und erster Um­
welt selbst immer stärker zu einer beobachtbaren Form und schließlich zu 
"Bewusstsein", allerdings ohne "Wissen" davon, was die erste Umwelt ist, 
die ihren Charakter weiterhin verbirgt, die weiterhin unbestimmt bleibt. 

"In dem Maße, als die verschiedenen Kreise seines Tuns sich voneinander ab­

scheiden und in ihrem besonderen Sinn und Wert erfasst werden, weicht die an­
fangliche Unbestimmtheit der mythischen Empfindung zurück und die Anschauung 

eines in sich gegliederten mythischen Kosmos, die Anschauung einer Götterwelt 

und eines Götterstaates beginnt zu entstehen" (ebd.: 88, Hervorhebung im Original 
gesperrt). 

Mit dem Entstehen des "Götterstaates" ist wiederum eine entscheidende 
Bedingung dafür erreicht, dass sich die Formenwelt noch umfassender be­
ruhigt. Am Ende dieses Prozesses der Beruhigung der Formenwelt steht 
eine Welt der scheinbar objektiven Fakten einer Welt des offenbar unbe­
stimmten Sozialen gegenüber. Wie es zum Artefakt dieses absoluten quali-

226 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

tativen Unterschiedes hat kommen können, wird 1m Folgenden Glie­
derungspunkt ausführlicher rekonstruiert. 

6.1 Der große Organisator: das Heilige 

Besondere "Merkmale" der ersten Umwelt werden schon lange besondere 
Aufmerksamkeit auf sich gezogen und einen herausragenden Status zuge­
schrieben bekommen haben. Der rhythmische Wechsel von Tag und Nacht 
und der Jahreszeiten wie auch die Himmelsrichtungen waren in diesem 
Sinn gewiss früh vor anderen Formen "ausgezeichnet". Der Sonnenaufgang 
sowie der Osten, in dem die Sonne zuerst erscheint, wird auf eine besondere 
Bezeichnung geradezu gedrungen haben. Das Merkmal "Heiligkeit" ist also 
keinesfalls, so Cassirer, "[ ... ] von Anfang an auf bestimmte Objekte und 
Objektgruppen eingeschränkt- sondernjeder noch so ,gleichgültige' Inhalt 
kann plötzlich an diesem Merkmal teilhaben" (Cassirer 1953b: 95). Doch 
bietet die zentrale Unterscheidung zwischen Gruppe und erster Umwelt, die 
bereits alle Formen entlang eines Vektors "vorgeordnet" hat, ihre Ordnung 
geradezu an, die nunmehr in der Unterscheidung von "heilig" und "profan" 
fortgeführt wird. Mit dem Erreichen des Insulationsschutzes sind die Be­
dingungen gegeben, die sich zur Unterscheidung von Heiligem und Profa­
nem kristallisieren. Die gesamte Wahrnehmungswelt ist bereits entlang des 
zentralen Vektors der Unterscheidung von Gruppe und erster Umwelt ge­
ordnet. Nun aber wird das gesamte System symbolischer Formen auch 
gezielt, gleichsam "instrumentell" mit ebenfalls stabilisierten Beeinflus­
sungstechniken, insbesondere durch das Opfer, der einen oder der anderen 
Seite zugeordnet. Alle "Elemente" erhalten eine spezifische Tönung je 
nachdem, ob sie mehr dem "Heiligen" oder mehr dem "Profanen" zugeord­
net werden, sie bleiben aber in dieser Tönung in einem ganzheitlichen 
kontinuierlichen Zusammenhang aufgehoben und können zu jedem Zeit­
punkt ihre Bedeutung innerhalb dieses Zusammenhanges variieren. Das 
Profane kann so im nächsten Augenblick heilig werden, je nach dem Zu­
sammenhang, in dem es gerade betrachtet wird. Die Bedeutung der Form 
variiert je nach der Stellung, die sie aus der Handlung heraus in dieser zent­
ralen Unterscheidung zugewiesen bekommt. 

Doppelte Disziplinierung durch das Heilige 

Dieter Claessens sieht in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem 
den"[ ... ] Versuch der totalen Einbindung der auseinanderstrebenden Ten­
denzen des Menschen [ ... ]" (Claessens 1993: 296). Die Unterscheidung 
ermögliche es, einander diametral gegenüberstehende Erfahrungen in einen 

227 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

einzigen Zusammenhang einzubinden, sie vermag eine gesamte Bevölke­
rung, eine ganze Gesellschaft einzuschließen oder zu strafen. Das Profane 
kann als Sünde oder Erbsünde verallgemeinert werden, die Schuld kann 
aber auch individualisiert werden, um Vergehen gegen das nach wie vor 
letztlich unbestimmte, umfassende Heilige zu bestrafen. "Das ,Heilige' 
stellt also eine besonders konzentrierte Form der Überbrückung der Span­
nung zwischen dem Konkret-Sinnlichen[ ... ] und dem Abstrakten[ ... ] dar" 
(ebd.: 297). Es verbindet das Alltägliche, die Erfahrung der zweiten, der 
Gruppenumwelt mit den Ereignissen, die aus dem unbestimmten, als Heili­
ges nun jedoch relativ bestimmtem Hintergrund heraus auf den befriedeten 
Raum Anpassungsdruck ausüben. In dieser Verbindung ist bereits die "Auf­
forderung zum Abgleich", zur Reorganisation der Gruppeninnenwelt ent­
halten, das aus dem unbestimmten Hintergrund hervortretende Abstrakte 
erfordert Anpassungsmaßnahmen, denn irgendetwas hat die Götter verär­
gert. 

Die umfassende Wirkung der Unterscheidung liege, so Claessens, vor 
allem darin begründet, dass sie das Gruppenganze ebenso erreicht wie jeden 
Einzelnen. Sie wirkt daher zugleich als 

"[ ... ] ein doppelter Disziplinierungsmechanismus, der geeignet ist, sowohl 

größere menschliche Verbände zusammenzuhalten, d.h., die Gefühle vieler 
Menschen auf sich zu konzentrieren, als auch Einzelne sehr persönlich anzu­

sprechen. Die Masse kann angenommen oder verworfen werden; aber in der 

Konfrontation mit dem Heiligen ist der einzelne Mensch noch in derselben Situa­
tion, wie vor Hausdämonen oder Hausgöttem: Er muß sich persönlich vergewis­

sern, ob er angenommen oder verworfen ist" (ebd.: 297, Hervorhebung im 

Original). 

Damit erreicht die Unterscheidung von Heiligem und Profanem gerrau das, 
was für den Erhalt des einzelnen Gruppenmitgliedes erste Notwendigkeit 
ist: Den sich ausweitenden Gruppenschutz auf Dauer zu stabilisieren. Wie 
oben bereits gesagt, ist dieser Schutz schon lange wirksam, bevor seine 
Notwendigkeit auch in der Unterscheidung von Heiligem und Profanem 
nun eine verobjektivierte Form annimmt. Mit dieser Objektivierung drängt 
ein Verhältnis, eine Verklammerung von Organismus und Umwelt, eine 
Organisationsleistung zur Form, dessen umfassende Wirkung längst schon 
"anwesend" ist. Diese Wirkung liegt nicht spezifisch in dieser einen Form 
begründet, sondern im gesamten System aller symbolischen Formen, das 
Bedingung der Möglichkeit der Objektivierung der Form des Heiligen ist. 
Die Unterscheidung symbolisiert den Nomos, sie zeigt die Bedeutung des 
Erhaltes der Grenze als Unterscheidung von Form und Umwelt an, wobei 
die Erscheinung wiederum nur Symbol ist, ohne zu sein, was sie zu sein 

228 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

vorgibt. Gerade an der Kategorie des Heiligen ist aber noch bis in die Mo­
deme hinein plausibilisierbar, ereilt noch den Astrophysiker ein Gefühl, 
dass sie für mehr steht, als mit ihr beschrieben oder gesagt werden kann. Sie 
bleibt noch bis heute Symbol für die Eingebundenheit des Daseins in die 
umfassende Einheit des Seins, das Mysterium schlechthin. 

Die Herleitung der Unterscheidung von Heiligem und Profanem aus der 
grundlegenden Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der Grenze zwischen 
erster und zweiter Umwelt führt also zu einer pantheistischen Erklärung. 
Das Heilige erweist sich als für den (frühen) Menschen fundamentale Form, 
weil es als Abbild der grundlegenden und die menschliche Organisations­
form nunmehr bedingenden Unterscheidung von Gruppe und Gruppenum­
welt nicht nur das erreichte Organisationsniveau sichert, sondern darüber 
hinaus erst die Organisation abermals größerer Zusammenhänge er­
möglicht. Im Heiligen spiegelt sich die Gruppe, und Veränderungen im 
Spiegelbild fordern die Gruppe zum sofortigen Ergreifen von Anpassungs­
maßnahmen auf. Aus dem Heiligen spricht tatsächlich ein "göttliches 
Prinzip", weil es das nun durch den Bezug aller Formen zum Heiligen in 

allen Formen anwesende, bezeichnete Unbestimmte ist, das nun selbst zur 
Gruppe durch Sprecher, Schamanen und Priester mit konkreten Handlungs­
anweisungen spricht. Das Heilige ist auf diesem Niveau die dem 
sprachbegabten Menschen adäquate Form der Kommunikation mit sich 
selbst, oder besser, mit seiner Organisationsform. Aus dem Heiligen spricht 
die evolutionär residual in allen symbolischen Formen durchgehaltene Not­
wendigkeit der Unterscheidung der Grenze zwischen Organismus und 
Umwelt, die dem Menschen nun objektiv gegenübertritt. Als residuale Ka­
tegorie verkörpert das Heilige diese unmittelbaren Notwendigkeiten von 
Abstimmung und Unterscheidung von Gruppe und Umwelt, ohne dabei sei­
nen tatsächlichen Gehalt preiszugeben. 

Idee directrice 

Es lohnt sich, an dieser Stelle eine Kategorie einzuführen, die Amold 
Gehlen als "idee directrice" bezeichnet1

, denn diese Kategorie hilft, die 
Form des Heiligen als Ausdruck, als Objektivation der Vorgabe des Über­
lebens, der Beharrungstendenz, des Nomos näher zu charakterisieren, sie 
verdichtet diese Charakteristika in einem Begriff. Eine idee directrice ist, so 
Gehlen, der "geistige Sinn" von in der Außenwelt stabilisierten Formen (bei 

Gehlen (vgl. Gehlen 1986a: 178) schreibt den Begriff dem Physiologen 
Claude Bemard zu, er nennt allerdings an anderen Stellen auch den Rechts­
philosophen Maurice Hauriou als Quelle, auf den der Begriff gemeinhin zu­
rückgeführt wird, worauf Karl-Siegbert Rehberg aufmerksam macht (vgl. 
Rehberg 1990: 137 FN 31). 

229 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Gehlen: Institutionen), ihre "Idee", die als Norm und Motiv "geradezu 
Handlung im Initialzustand" ist, mit der besonderen Charakteristik, gerade 
einem bewusst instrumentell-planenden Zugriff unzugänglich zu sein (vgl. 
Gehlen 1986a: 257). Eineidee directrice, die Gehlen gelegentlich auch als 
"Führungssystem" bezeichnet, hält die objektiven, übergreifenden Zweck­
mäßigkeiten fest, die sich durch sämtliche Handlungsformen hindurch und 
aus diesen heraus kristallisieren. "Eine idee directrice muß anschaulich 
symbolisierbar sein, in Handlungen entwickelbar, sie muß teilindeterminiert 
sein und nur im sozialen Zusammenhang evident, ,subjektiv' gar nicht echt 
nachvollziehbar. Und sie muß einen ,Endgültigkeitston' haben, also einen 
reellen oder auch nur ersehnten Stabilisierungseffekt" (ebd.: 178). 

Indeterminiertheit soll heißen, dass sie nicht direkt ihren eigentlichen 
Gehalt offenbaren darf, um Motiv bleiben zu können, weil sie andernfalls 
zur bloßen Vorstellung würde, von der mehr oder weniger bewusst Abstand 
genommen werden könnte, so erläutert Gehlen seine Definition (vgl. ebd.: 
178). Ein Bewusstsein, das diesen Führungssystemen folge, ohne sich des­
sen bewusst zu sein, noch einer solchen reflexiven Bestätigung bedürfe, be­
zeichnet er entsprechend als "ideatives Bewusstsein": "Die grundsätzlich 
irrationale, nicht wissenschaftsfähige und nicht direkt kontrollierbare 
,breite' Erfahrung hat ihre Wahrheit: es ist die Gewissheit. Und sie hat ihre 
Form des Handelns, das nichtexperimentelle, aus Tradition, Instinkt, Ge­
wohnheit oder Überzeugung" (Gehlen 1993: 357). Deshalb seien die Ge­
wissheiten des ideativen Bewusstseins ihrer Natur nach 

"[ ... ] ,krisenfest', durch Misserfolge sehr lange nicht enttäusch bar, und ihre Ver­
änderung vollzieht sich jenseits der Horizonte des Einzellebens. Experimentell 

gesehen sind sie unlogisch. [ ... ] Bei einer sehr praktischen Gruppe dieser Gewiss­

heiten, den ethischen, zeigt sich dieses Unlogische gerade darin, daß sie auf 
Begründung überhaupt verzichten, d.h. als Sollregeln auftreten" (ebd.: 358). 

Idees directrices führen den Menschen entlang einer übergreifenden objek­
tiven Zweckmäßigkeit (vgl. ebd.: 479) und stabilisieren ihn dynamisch in 
seiner Umwelt, während das instrumentelle Bewusstsein die Natur ausbeu­
tet, so Gehlen: "In der Natur sind alle dynamischen Gleichgewichte bereits 
Ausgleichsformen widerstreitender Momente. In den organischen Prozeß 
sind antagonistische Kräfte in unübersehbarer Kompliziertheit eingebaut 
[ ... ]" (ebd.: 467). 

Das Heilige lässt sich derart als "idee directrice" kennzeichnen, es führt 
den Menschen ohne Bewusstsein davon entlang einer übergreifenden 
Zweckmäßigkeit, nämlich der Aufrechterhaltung der Unterscheidung von 
Form und Umwelt, während es zugleich dynamische Fortentwicklung, so­
gar Luxurierung, sprich "Komplexitätssteigerung" ermöglicht. Doch kann 

230 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

es diese Funktion einer idee directrice nur so lange ausüben, wie es relativ 
unbestimmt, indeterminiert bleibt, andernfalls verblasste es zu einer bloßen 

Vorstellung, die gerade den Bedeutungsüberschuss verlöre, der die idee di­

rectrice zu dem werden lässt, was sie ist. 2 Das Heilige "funktioniert" nur, 

weil es unbestimmt ist, weil es verbirgt, was es ist, denn nur solange seine 

Funktion nicht bestimmt ist, kann es nicht zum Gegenstand reflexiver Aus­

einandersetzung werden, was dem ideativen Bewusstsein seine Krisenfes­

tigkeit nähme.3 Das ideative Bewusstsein sichert die Aufrechterhaltung der 

Grenze zur ersten Umwelt vorab jeden Bewusstseins von dieser Notwen­

digkeit, es gibt dem Menschen die Form vor, die ihm dann Ausgangspunkt 

aller Reflexion ist. 

Der Bezug auf ein unbestimmtes Jenseitiges bewahrt das vormoderne 

Weltbild noch bis zur Aufklärung vor der "entdinglichenden Kraft eines 

hypothetischen Denkens" (vgl. Imhof/Romano 1996: 33f.), es schützt selbst 

noch die bereits weitgehend "rationalisierten Weltbilder" (vgl. Habermas 

1997: 296) vor ihrer radikalen Infragestellung, so Kurt Imhof in der zu­

sammen mit Gaetano Romano veröffentlichten Arbeit zur "Diskontinuität 

des sozialen Wandels". "Die Fragilität und Innovativität der Modeme wird 

erst dadurch möglich, wenn das hypothetische Denken keine letzten, trans­

zendenten Prinzipien als solche mehr anerkennt" (Imhof/Romano 1996: 

34), so Imhofweiter. Dann nämlich muss sich alles vor der Vernunft recht­

fertigen, auch noch die letzten Prinzipien werden fragwürdig4
, so auch der 

2 Deshalb lässt sich in den Gehlen'schen Überlegungen zur "idee directrice" 
eine von ihm selbst bereits revidierte, die Notwendigkeit von Stabilität relati­
vierende Institutionentheorie hineinlesen. Siehe dazu Rehberg 1990. 

3 Dieser Gedanke, dass eine idee directrice nur dann den Menschen ohne Be­
wusstsein von dieser Funktion zu fuhren vermag, wenn sie unbestimmt bleibt, 
wäre etwa für eine Nachhaltigkeitstheorie zu entfalten. Hier nämlich wird das 
Problem schlagend, dass die Bestimmung von Nachhaltigkeitskriterien stets 
zur Folge hat, dass der Mensch beginnt, sich entsprechend dieser definierten 
Kriterien zu verhalten, er verändert damit aber sogleich die Bedingungen, die 
der Definition dieser Kriterien zugrunde lagen, rückwirkend, so dass letztlich 
jedes operationalisierte Konzept von Nachhaltigkeit zu unerwünschten Ne­
benfolgen fuhren muss, die die erwünschten Folgen schnell überwiegen (vgl. 
dazu Voss 2003b). 

4 Dazu Kurt Imhof: "Erst die Entwicklung einer religiösen Symbolisierung in 
Form einer Besetzung des mythischen Kosmos mit Göttern erlaubt eine erste 
Differenzierung zwischen Erscheinung und Ursprung und damit die Durch­
brechung einer alles ineinanderblendenden Totalität" (Imhof/Romano 1996: 
24). Von dieser ersten Differenzierung ausgehend werde dann schließlich die 
"Entzauberung" (Max Weber) des mythischen Weltbildes möglich, die letzt­
lich zur Fragilität der Modeme führe, die eben erst sich radikalisieren konnte, 
als die letzten transzendenten Prinzipien aus dem hypothetischen Denken ver­
schwanden (vgl. ebda.: 34). Der "Verlust an Transzendenz" habe jedoch ein 
"fundamentales Legitimations- und Orientierungsproblem" zu Folge: "Das 

231 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Bezug auf einen gemeinsamen Hintergrund, der dem Gruppenzusammen­
hang seine Stabilität verlieh. Diese Infragestellung der "letzten transzen­
denten Prinzipien" ist jedoch erst möglich, nachdem sich bestimmte 
Formen derart deutlich stabilisiert haben, dass sie als solche in Frage ge­
stellt werden, dass sie also als Objekt angesprochen werden können. Hier ist 
noch einmal einen Schritt zurückzutreten und der Prozess dieser Stabilisie­
rung der Formen erneut ins Auge zu fassen. 

Umfassende Beruhigung der Wahrnehmungsweit 
als Folge der Ausrichtung auf das Heilige 

Die Stabilisierung kultischer Techniken der Vermittlung zwischen Gruppe 
und der idee directrice, dem Heiligen, führt zur sukzessiven Umwertung der 
Bedeutung aller Bereiche; insbesondere das Opfer als Entsagung von der 
unmittelbaren Bedürfnisbefriedigung bedeutet, so Cassirer, ein neues, ver­
ändertes Verhältnis des Selbsts zur Götterschaft Alles wird als Mittel zu ih­
rer Beeinflussung bedeutsam. (vgl. Cassirer 1953a: 266ff.). Das Opfer setzt 
stärker noch als andere kultische Techniken alle Formen- in gegenüber der 
früheren Form des mythischen Denkens veränderter Weise- mit dem Hei­
ligen in Beziehung: Standen sie immer schon vorab jedes Bewusstseins mit 
dem unbestimmten Hintergrund in Verbindung, deuten nun alle Formen 
diese Verbindung zugleich an, sie bringen sie zur Darstellung, ohne dabei 
doch ihr Eigentlichstes zu offenbaren. Ohne dass die Gruppe tatsächlich um 
die Bedeutung des Heiligen wüsste, kann und wird sie nun alle Formen 
immer gezielter auf dieses Fixzentrum ausrichten, während sich die Formen 
von anderen Bedeutungsüberschüssen und aus anderen Zusammenhängen 
befreien. 

Das unbestimmte Heilige wird also zunehmend relativ bestimmter, so 
wie die Techniken zur Beeinflussung des Heiligen, zum Ab gleich der sym­
bolischen Formen mit der ersten Umwelt relativ stabiler werden. Die Ge­
samtheit der symbolischen Formen wird durch immer einheitlichere 
Formen auf diesen zentralen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet. Mittels 
des Opfers als gezielter egozentrischer Technik zur Steigerung der phy-

232 

Problem der Rechtfertigung individuellen wie kollektiven Handeins und das 
Problem der Orientierung auf eine nicht mehr dem unerfindlichen göttlichen 
Heilsplan gehorchende Zukunft machen Ideologien und Aushandlungspro­
zesse zur Bedingung des Handeins wie der sozialen Ordnung. Der Verlust an 
Transzendenz läßt sich dadurch jedoch nicht wettmachen [ ... ]" (ebd.: 16). 
Zwar würden Ideologien an die Stelle der Transzendenz treten und als neue 
Orientierungsgeber fundieren, diese hätten aber "[ ... ] nicht nur kürzere 
Halbwertzeiten als religiöse Ethiken, ihre handlungsorientierende und sozial­
integrative Kraft ist von der Erfüllung der durch sie geweckten Zukunftser­
wartungen abhängig" (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

sisch-magischen Gewalt und Wirksamkeit (vgl. ebd.: 266) wird die gesamte 
Welt der symbolischen Formen überformt, umgedeutet und neu strukturiert, 
alle Formen werden nach ihrer jeweiligen spezifizierten Bedeutung im Be­
zug auf das Heilige gezielt (um-)bewertet. Es entsteht somit erstmals eine 
als solche dem Menschen gegenübertretende umfassende "Hierarchie" aller 
Wahrnehmungsformen, die sich auch als Götterhierarchie auf der Seite des 
Heiligen abbildet: "Die sinnlichen Wünsche und Begierden strömen nicht 
mehr gleichmäßig nach allen Seiten hin aus, sie suchen sich nicht mehr 
unmittelbar und ungehemmt in Wirklichkeit umzusetzen, sondern sie be­
schränken sich an bestimmten Punkten, damit die hier zurückgehaltene und 
gewissermaßen aufgespeicherte Kraft für andere Zwecke frei wird" (ebd.). 
Diese Konzentration auf gesonderte Bereiche lasse dann"[ ... ] das Begeh­
ren seinem Inhalt nach erst zu seiner höchsten intensiven Zusammenfas­
sung und damit zu einerneuen Form der Bewusstheit" ( ebd., Hervorhebung 
im Original gesperrt) kommen, so Cassirer. 

Jede Form wird weiterhin regelmäßig daraufhin überprüft, ob sie mit 
den Ansprüchen des Heiligen, also mit der ersten Umwelt im Einlang steht. 
Für alle anderen Zeiten aber können die Formen nun ganz auf die prakti­
schen alltäglichen Zwecke hin ausgerichtet und die diesen Zwecken adä­
quaten Kausalitätsvektoren immer weiter stabilisiert werden. Im Heiligen 
findet sich also die Form, die der Notwendigkeit der relativen Stabilisierung 
von Formen ebenso sehr entspricht, wie der Notwendigkeit, Bedeutungen 
variabel für notwendige Anpassungsleistungen zu halten. Das Heilige ist 
somit für die Entwicklung zum nun schon fast "modernen" Menschen das 
"ökonomische Prinzip" schlechthin, es ermöglicht relative Stabilität der 
Formen, also Sicherheit, während es die notwendige Unsicherheit noch 
weitgehend aufrechterhält, weshalb schwerwiegende Fehlentwicklungen 
unwahrscheinlich bleiben - Alltagsbildung ist zwar bereits angelegt, sie 
wirkt sich aber doch nur selten bedrohlich aus. 

Diese "Ökonomie" macht somit erst die relative Fixierung der Differenz 
von Objekt und Subjekt möglich, erst jetzt können "Dinge" ebenso wie 
Relationen etc., aber auch das "Ich" des Einzelnen wie das "Du" des ande­
ren immer häufiger und über immer längere Zeiträume hinweg als "objek­
tiv", von Raum und Zeit (relativ) unabhängig beobachtet werden. 
Allmählich klärt sich die Vielfalt der Bedeutungen zu zwei zentralen: Der 
Bedeutung des "objektiven" (i.S. von Gegenständen, auf die sich das Sub­
jekt bezieht), invarianten und instrumentalisierbaren Seins mit all seinen 
(relativ) unabhängig, für sich bestehenden Kausalitätsvektoren und Bedeu­
tungszentren auf der einen und der Bedeutung, die diese selben Objekte im 
Bezug auf das Heilige haben, auf der anderen Seite. Etwas kann nun "Sub­
stanz" sein, das doch zugleich seine "wirkliche" Form erst von etwas 
Transzendentalem, dem Göttlichen her erhält. 

233 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese zentrale Dualität sichert noch lange5
, eben auf höchst ökonomi­

sche Weise, die notwendige, auf zu erbringende Anpassungsleistungen sen­
sibilisierte Variationsbereitschaft der symbolischen Formen. Allerdings 
steigt die Anpassungsschwelle bereits in hohem Maße. Zunehmend wird 
das Gruppenganze bedeutsamer als der Einzelne in ihr, der Verlust einiger 
Gruppenmitglieder als Folge der Alltagsbildung ist bereits zu verkraften, er 
kann durch Rückgriff auf unterschiedliche Götterfiguren "erklärt" werden, 
er führt nicht mehr notwendiger Weise zur radikalen Veränderung der ge­
samten Gruppenorganisation (nicht das Transzendentale schlechthin, nicht 
die Götter sind auf alle zornig, sondern Athene straft die untrainierten 
Kämpfer), solange begrenzte Maßnahmen zur Korrektur des beobachteten 
Misstandes ergriffen werden können (härter trainieren). Aber diese Maß­
nahmen werden ergriffen, damit verändert sich letztlich auch weiterhin das 
gesamte Organisationssystem Geder nimmt an dem Schicksal der Kämpfer 
teil und lehrt es seinen Söhnen und Töchtern), die "materiale Kultur" im 
Sinne Clausens Modell der Katastrophe wird noch weitestgehend von allen 
gemeinsam getragen. Das Heilige wird milde gestimmt, angesichts der er­
griffenen Maßnahmen wird es gerrau auf seine Reaktionen hin beobachtet. 
Die Verbindung stellt das Opfer her, es verbindet weiterhin den Einzelnen 
wie die Gruppe mit dem übergreifenden Ganzen. 

6.2 Die Anfänge des wissenschaftlichen Begriffs 

Das Opfer als objektivierte kultische Beeinflussungsform wertet alle Äuße­
rungen, also alle symbolischen Formen des magisch-mythischen Bewusst­
seins um, alle diese Objektivationen werden nun selbst zum Mittel, besser: 
als Mittel betrachtet. Ihnen wird nun eine relativ bestimmte Bedeutung im 
Bezug auf das Heilige zugeschrieben, die ihnen im Bezug auf die durch das 
Heilige symbolisierte erste Umwelt ja immer schon zukam, ohne dass sie 
diese jedoch offen gezeigt, also zu "Bewusstsein" gebracht hätten. Mit die­
ser Objektivierung einer durchgängigen Bedeutung im Bezug auf einen ge­
meinsamen, jedoch lediglich symbolisch, als idee directrice bestimmten 
Fixpunkt (man könnte wohl auch in Anlehnung an Karrt von einem "Focus 
imaginarius", einer regulativen bzw. transzendentalen Idee sprechen6

), 

verfestigt sich das System der symbolischen Formen so weit, dass sich ein 
"Alltagsbereich" herauskristallisieren kann, in dem die Formen hinsichtlich 

5 Nämlich bis an die Schwelle zur Neuzeit bzw. zur Aufklärung (vgl. dazu 
Imhof/Romano 1996: 33f.), dies wird zentraler Gegenstand auch der folgen­
den Überlegungen in dieser Arbeit sein. 

6 V gl. zum Begriff der regulativen Idee resp. dem "focus imaginarius" bspw. 
Kant 1995, Bd. 2: 565 (B 672, 673) sowie 582ff. (B 697ff.). 

234 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

ihrer alltagsfunktionalen Bedeutung immer geringfügiger variieren. Diese 
immer umfassendere relative Stabilität der Formen lässt dann wiederum in 
konzentrischen Kreisen immer umfassendere Gemeinsamkeiten zwischen 
den "Dingen" erkennen, die sich im Zuge des gesamten Stabilisierungspro­
zesses in diese "eingeschrieben" haben. Mit den Worten Plessners kann, 
nachdem die Wahrnehmungswelt einmal so weit beruhigt ist, jetzt erst der 
Mensch die Muster in den Dingen entdecken, die er selbst zuvor in sie hin­
eingelegt, nach denen er sie zuvor angeordnet hat - nun aber als objektive, 
in den Dingen seiende Ordnungen. Die Welt "ist" durch und durch struktu­
riert, der "glückliche Griff' erweist sich eben darin, dass alles schon so ist, 
wie der Mensch es braucht, die Tatsache, dass alles auf das transzendentale 
Heilige ausgerichtet ist, erscheint ihm als "Harmonie der Sphären"7

• 

Abbau von Bedeutungsüberschüssen 

Die Technik des Kultes als symbolische Form stabilisiert das System der 
symbolischen Formen immer umfassender auf dieses eine symbolische 
Zentrum hin; sie sichert die Anpassung des Organismus an seine Umwelt 
ab, sie produziert dabei aber zugleich die "Objekte", die sich dann immer 
gezielter bearbeiten lassen. Die einheitliche Strukturierung der Wahrneh­
mungswelt bedeutet das allmähliche Verblassen der zahllosen "Bedeu­
tungsinseln", die symbolische Formen zuvor bildeten. Damit schafft der 
Kult zum einen die Grundlage einer alles miteinander in eine einheitliche, 
durchgehende Beziehung setzenden "Rationalität". Mit der Vereinheitli­
chung der Vielzahl magischer Bedeutungen vereinheitlicht sich zum ande­
ren in einem Jahrtausende dauernden Prozess auch die Welt vieler "Götter". 

Gehlen beschreibt den sich vollziehenden Wandel als einen Prozess des 
"Abbaus von Außenweltstützen": Die sich ankündigende neue Epoche des 
"bildlosen Monotheismus" verlegt die letzten Evidenzen der Religion suk­
zessive in das Innere des Menschen (vgl. Gehlen 1986a: 57), der nunmehr 
"glaubt". Dieser Glaube ist freilich hochgradig voraussetzungsvoll, die 
Wahrnehmungswelt, insbesondere das Heilige sowie das Ich des Gläubigen 
müssen dazu bereits hochgradig geformt sein, der Glaube nimmt seine 
Form in dem Zuge an, wie die einheitliche Strukturierung aller Formen auf 
das Heilige hin fortschreitet. Die Vielzahl der mit unterschiedlichsten, für 

jeden Menschen individuell variierenden Bedeutungen aufgeladenen For­
men wird rituell entlang dieses einen zentralen Vektors vereinheitlicht, was 
den Blick für das "objektive Sein" - d.h. das überindividuelle, nämlich für 

alle Gruppenmitglieder bedeutungsvolle Sein - der Formen freigibt. Das 

7 Diese Harmonie entdeckten bereits die Pythagoreer, siehe dazu Gliederungs­
punkt 6.3, S. 239-243. 

235 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"Ganze" der symbolischen Formen verändert grundlegend seine Modalität, 
es verliert, so Cassirer, gewissermaßen sukzessive seine jeweils individuelle 
Seele, seinen Bedeutungsüberschuss, und wird zur "toten Sache" herabge­
setzt (vgl. Cassirer 1953b: 286). 8 Formen waren immer jeweils für den Ein­
zelnen und gemäß der jeweiligen Situation, aus der heraus sie beobachtet 
wurden, bedeutungsvoll. Indem nun aber das "Im-Bezug-auf-das-Heilige­
bedeutend-sein" selbst zur Form wird, sich also objektiviert, kann sich der 
mythische Haushalt "entrümpeln", kann er alljene aus vergangenen Zeiten 
stammenden und ehemals für das individuelle Überleben entscheidenden 
Bedeutungsüberschüsse ablegen, die angesichts der viel ökonomischeren 
neuen Organisationsform-zumindest für den Moment- überflüssig gewor­
den sind. 

Nun erscheinen mehr und mehr Formen derart stabil, dass sie dem 
Menschen als fast nur mehr in der Dimension des Heiligen variierend gege­
nübertreten, in jeder anderen Hinsicht aber geben sie sich "objektiv" nahezu 
stabil. Die tatsächlichen Bedeutungsvariationen verblassen bis ins Un­
kenntliche, die Formen verändern sich nur noch so weit bzw. schon etwas 
weniger, als es die Notwendigkeit unbedingt erfordert, inzwischen ist sogar 
die Stabilität selbst zu einem gleichsam "objektiven" Wert geworden, wes­
halb vorübergehende Infragestellungen der tatsächlichen Beschaffenheit 
von Formen zunehmend ignoriert werden. Es setzen also nun vermehrt Pro­
zesse der Alltagsbildung und des Ausblendens erster einsetzender Neben­
folgen ein. 

8 Für Cassirer konstituiert sich allerdings die Religion in der Abwendung von 
der "mythisch-sinnlichen Direktheit" des Daseins und der religiös-symboli­
schen Aufladung des Daseins. Dies kann hier so nicht geteilt werden, denn 
nach dem hier vertretenen Verständnis symbolischer Formen war keine Form 
jemals sinnlich-direkt, alle Formen werden erst im symbolischen Aufeinan­
der-bezogen-Sein konstituiert, werden also stets vermittelt über andere For­
men wahrgenommen, sie zeigen stets etwas anderes an, das über sie 
hinausweist. Auch die einfachsten Formen sind demnach für einen beobach­
tenden Organismus symbolisch-bedeutungsvoll, diese Eigenschaft kommt ge­
rade nicht erst dem religiösen Denken zu. Der Unterschied liegt allein in der 
einheitlieberen Strukturierung auf ein gemeinsames Zentrum, die das Sein der 
Formen weiter stabilisiert und diese schließlich "objektiv" seiend erscheinen 
lässt. 

236 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Beschleunigte Objektivierung abstrakter 
Verhältniskategorien 

Die umfassende Beruhigung der W ahmehmungswelt ermöglicht auf der 
anderen Seite die Ausbildung immer allgemeinerer Begriffe, denn erst 
durch diese Fixierung werden nun immer umfassendere Zusammenhänge 
ersichtlich. Der Zugewinn an Ordnung und der infolgedessen gewonnenen 
Freiheit der Übersicht über die verwirrende Vielfalt der Einzelerscheinun­
gen und ihrer verwobenen Bedeutungsstrukturen führt zur fortschreitenden 
Objektivierung von abstrakteren Verhältniskategorien. Die Erscheinungs­
welt nimmt immer "objektiveren" Charakter an, immer allgemeinere For­
men, wie die der Stabilität der "objektiven Ordnung", dann Normen, Werte 
usw. objektivieren sich. Damit ist die Schwelle zum wissenschaftlichen 
Begriff erreicht, der sich als Ausdruck dieser Relationen entfaltet. 

Im mythischen Bewusstsein kann noch alles mit allem identisch gesetzt 
werden und sich der Zusammenhang allen Seins somit in allem als Form 
Wahrgenommenen in vielfältiger Variation konkretisieren. Sukzessive bil­
den sich im mythischen Denken, wie oben beschrieben, immer umfassen­
dere Kausalitätsvektoren, bis schließlich das gesamte Sein an dem zentralen 
symbolischen Fluchtpunkt des Heiligen ausgerichtet ist. Beziehungen ob­
jektivieren sich zwischen den ebenfalls in diesem Prozess erst deutlicher 
auseinander tretenden Formen. Die nunmehr nahezu "versteinerten", aber 
doch nach wie vor auf das noch immer nur unbestimmt-bestimmte Ganze 
erster Ordnung ausgerichteten und entsprechend weiterhin auch untereinan­
der, nur eben kaum mehr bemerkbar variierenden Formen werden im wis­
senschaftlichen Begriff noch weiter fixiert. 

Die zwischen den Formen beobachtbaren Relationen und Beziehungen 
erhalten selbst Bezeichnungen und bilden somit sukzessive die "konkrete", 
zu "Objekten" erstarrte Welt in abstrakten Formeln ab, dabei wird jedoch 
die Distanz zu diesen relativ stabilisierten Formen ständig vergrößert. Im­
mer umfassendere Relationen zwischen diesen Formen lassen sich erken­
nen, was sich erst im Nachhinein als Vorteil für das Gruppenganze und also 
viabei oder als Nachteil und daher als zu verwerfen oder umzuorganisieren 
erweisen wird. Tendenziell aber bedeutet die Wahrnehmung immer umfas­
senderer Zusammenhänge einen stetigen, aber noch verkraftbaren Sensibi­
litätsverlust für die kleinen Variationen, die nach wie vor in den konkreten 
symbolischen Formen stattfinden. Der Bedeutungswandel eines einzelnen 
Objektes, etwa eines Kruges, den dieser im Verlauf der Zeit erfährt, wird 
mehr und mehr zu etwas Akzidentiellem, das dem Krug anhaftet, während 
der Krug aber doch dabei mit sich selbst identisch erscheint. Allmählich 
verblasst der Bedeutungswandel - noch immer vor seinem gänzlichen 
"Verschwinden" durch seinen Bezug auf das Heilige geschützt, der alles 

237 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nach wie vor mit einem unbestimmbaren "Mehrwert" auflädt- so sehr, dass 
zwei Seinsweisen immer deutlicher auseinander treten: Das wahre Sein und 
das nur scheinbare, eben akzidentielle Dasein, kündigen sich an. Nur mehr 
die Akzidenzien werden als variierend beobachtet, während sich der tat­
sächlich nach wie vor stattfindende Wandel des Formganzen zunehmend 
der W ahrnehmbarkeit entzieht. Diese sich allmählich andeutende Trennung 
von wahrem Sein und bloß Akzidentiellem bildet dann die Grundlage für 
die modernen wissenschaftlichen Begriffe, die von dem bloß akzidentiellen 
gänzlich abzusehen trachten, um sich nur mehr dem "eigentlichen", dem 
"unveränderlichen" wahren Sein zuzuwenden. 

Der Schritt vom Verblassen des symbolischen Bedeutungsüberschusses 
zur Negation jedes symbolischen Mehrwertes ist jedoch noch immer hoch­
gradig voraussetzungsvoll und insgesamt unwahrscheinlich. Er wird nur im 
Okzident vollzogen, während der Bezug auf ein transzendentes Drittes in 
allen anderen Gesellschaftsformen noch bis heute dafür sorgt, dass alle 
Formen für alle Beobachter stets mehr bedeuten, als sie offen anzeigen. 
Dies ist detaillierter zu begründen, ist es doch dieses - vor dem Hintergrund 
des nunmehr skizzierten Prozesses der Formenkristallisation- vollkommen 
unwahrscheinliche, methodisch (insbesondere durch den Satz vom ausge­
schlossenen Dritten) gesicherte Absehen von sämtlichen Bedeutungsüber­
schüssen der Formen, das, so die zentrale These dieser Arbeit, zur 
sukzessiven und schließlich zur exponentiellen Häufung von Katastrophen­
phänomenen führt. Dazu müssen die Anfänge der griechischen Philosophie 
und der Prozess des Wandels der Transzendenz der Formen bis an die 
Schwelle zur Modeme hin untersucht werden. Obgleich erneut tief in philo­
sophische Fragen eindringend, geht es dabei doch primär um die Genealo­
gie der Modeme, um die Frage, wie sich das philosophische Denken der 
Transzendenz veränderte und welche Folgen dieser Wandel zeitigte, im 
Grunde also weiterhin um eine soziale Anthropologie, nun lediglich mit an­
deren Mitteln. Es geht also gleichsam um eine Soziologie der Philosophie­
geschichte, um die sozialen und zugleich sehr realen Konsequenzen 
philosophischen Denkens für die weitere Entwicklung des Menschen. Die 
Rekonstruktion zum einen der Weise der "praktischen" Auseinandersetzung 
mit der Transzendenz und zum anderen des Wandels der Bedeutung, die der 
Transzendenz im Laufe der okzidentalen Philosophiegeschichte beigemes­
sen wurde, ist entscheidend, wenn es darum geht, die Katastrophe umfas­
send zu begreifen. 

238 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

6.3 Der Wandel der Transzendenz seit den 
Anfängen der okzidentalen Philosophie 

Die Anfänge der griechischen Philosophie kennzeichnen einen bedeutenden 
Wandel, der sich bereits in den obigen Ausführungen zur Herausbildung 
des Erkenntnisbewusstseins aus seinen mythischen Grundlagen heraus an­
kündigte. Es ist dies der Beginn der Reflexion über die Grundlagen der Er­
kenntnis, es sind die Anfänge der Ontologie, die sich nun fragend den 
Bedingungen des Seins zuwendet. Die bereits umfassenden Befriedungs­
leistungen der inneren Umwelt haben derart luxuriöse Bedingungen hervor­
gebracht, dass die Versuchung, den Schleier der Sais, der das Unbestimmte 
bisher verhüllte, zu lüften, immer größer wird. Es ist dies die Geschichte 
des Odysseus, der sich dem Gesang der Sirenen aussetzt. Wie Odysseus 
treffen auch die ersten Philosophen noch allerlei V orsichtsmaßnahmen. Die 
Vorsicht nimmt nach dem "Sündenfall", nachdem die Frage nach dem bis 
dahin unbestimmten Grund allen Seins einmal gestellt ist, jedoch kontinu­
ierlich ab. Dies ist im Folgenden nachzuzeichnen. 

Die vorsichtige Frage nach dem Grund des Seins 
bei den ersten Philosophen 

Die ersten griechischen Philosophen dachten im 6. und 5. Jahrhundert 
v.Chr. darüber nach, wie das Werden als möglich begriffen werden kann. 
Gemein ist den Denkern dieser Zeit, dass sie die Antwort auf diese Frage in 
einem Dritten suchten, das weder vergänglich, noch beständig, sondern un­
entstanden, unveränderlich und unvergänglich, also unbestimmt ist: "Dieser 
Gedanke lag den naturphilosophischeil Überlegungen der ionischen Philo­
sophen über ein Ur-Element zugrunde, er leitete die Spekulation der Eleaten 
und führte schließlich zu Theorien wie der atomistischen Konzeption der 
Materie", so Wolfgang Röd (Röd 2000: 20). 

Der Anfang der Philosophie ist zugleich gekennzeichnet durch die Zu­
wendung zur Frage nach den Bedingungen von Erkenntnis, wie es also 
überhaupt möglich sein kann, Aussagen nicht bloß über diesen unbestimm­
ten Grund, sondern ganz allgemein, also über das Sein als Ganzes machen 
zu können. Die beiden Denkrichtungen, die Thematisierung des Unbe­
stimmten auf der einen und die Suche nach den Bedingungen der Erkennt­
nis, also die Frage nach dem Sein auf der anderen, erscheinen in diesen 
Anfängen noch untrennbar miteinander verwoben. Die meisten Interpreten 
dieser Zeit sehen hier jedoch einen bedeutenden Wandel einsetzen, der all­
mählich das Denken aus seinem "mythischen" Grund in eine "rationale" 
Struktur transformiert. Die verwirrende Vielfalt der mythischen Götterwelt 
wurde nach und nach systematisiert und Begründungen und Erklärungen für 

239 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

bislang Unhirrterfragtes wurden gesucht und gefunden (vgl. ebd.: 35). Doch 
begann diese Suche vor dem Hintergrund des Mythos, eingehüllt in einen 
sympathetischen Schleier. Während bereits der "rationale Geist" sich 
fragend dem Wesen des Seins zuwendet, stand doch noch immer 
unhinterfragt fest, dass alles letztlich seinen Grund in der (unbestimmbaren) 
Götterwelt findet. 

So wird berichtet, dass der als Begründer der griechischen Philosophie 
genannte Mileser Thales (geb. um 620) die Frage nach dem Ursprung der 
Welt gestellt habe (vgl. ebd.: 41). Thales soll die Frage dahingehend beant­
wortetet haben9

, dass alles aus einem bestimmten Stoff entstanden sei: Alles 
sei aus dem Wasser hervorgegangen, doch wie das Wasser wäre auch alles 
andere zugleich voll von Göttern (vgl. Russell 2002: 47). 10 In dieser 
Grundlegung der Philosophie wird gemeinhin noch deutlich das "mythische 
Erbe", identifiziert, alles wird noch anthropozentrisch als belebt gedeutet. 
Man könnte von einem "Panentheismus" sprechen, weil das Göttliche, von 
dem alles ausgeht, das als erste Ursache (causa prima) hinter allem steht, in 
allem zugleich anwesend ist. Bei Thales wird zwar die Frage nach dem 
Grund (Arche) gestellt und mit dem Wasser (dessen letzte Ursache das 
Göttliche ist) beantwortet, zugleich spricht aber aus der physischen Wirk­
lichkeitserfahrung ein Göttliches, von dem alles voll ist. Damit, so Johannes 
Hirschberger, steht Thales symbolisch für den Ursprung der griechischen 
Philosophie, die sich fragend dem "wahren Sein" zuwendet, über dessen 
Eingangstor jedoch der Satz Heraklits stehen könnte: "Tretet ein, auch hier 
sind Götter" (vgl. Hirschherger 1976: 29f). 

Anaximander nahm die Frage nach der Arche ebenfalls auf, beantwortete 
sie jedoch mit keinem bestimmten, sondern durch Einführung eines unbe­
stimmten Stoffes, den er "apeiron" nannte. Apeiron kann sowohl im Sinne 
qualitativer Unbestimmtheit, als auch im Sinne von "grenzenlos" (vgl. Röd 
2000: 42), als das unbestimmt Unendliche oder unendlich Unbestimmte (vgl. 
Hirschherger 1976: 20f.) verstanden werden, ohne dass damit allerdings die 
erste Ursache, also "Gott", direkt thematisiert werden würde. Anaximander 
versucht konsequent alle Ableitungsprobleme dadurch zu überwinden, die 
Arche gänzlich unbestimmt zu denken, um alles Sein aus ihm hervorgehen 
lassen zu können. Das Apeiron wird als etwas Göttliches, Unendliches, 

9 Von Thales sind keinerlei Schriften erhalten, alles, was über ihn und sein 
philosophisches Vermächtnis gesagt wird, ist also späteren Autoren zu ver­
danken und mit entsprechender Skepsis zu betrachten. 

10 Russe! merkt allerdings an, dass angezweifelt werde, ob dieser Spruch 
tatsächlich von Thales stamme (Russe! 2002: 47 FN 2). 

240 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Unsterbliches und Unvergängliches gedacht (vgl. Hirschherger 1976: 21, 
ebenso Röd 2000: 43). 11 

Mit Anaximander setzt zugleich eine Entwicklung ein, die als begin­
nende Mathematisierung des Weltbildes bezeichnet werden kann. Er leistete 
die bedeutende Vorarbeit, an die der Pythagoreismus anschließen konnte. 
Er abstrahierte bereits von der wahrgenommenen Wirklichkeit zu einer geo­
metrischen Konstruktion der Welt: "Die frühen Naturphilosophen waren 
freilich noch nicht imstande, qualitative Bestimmungen tatsächlich auf 
quantitative Verhältnisse zu reduzieren; sie taten aber einen ersten Schritt 
auf einem Wege, der schließlich zur Erklärung von Tatsachen mit Hilfe 
mathematisch formulierter Naturgesetze führte" (Röd 2000: 44), so 
Wolfgang Röd. Doch durchdringt das "Göttliche" noch immer vollkommen 

selbstverständlich alle "Philosophie"; ohne das nunmehr als "Apeiron" be­
zeichnete "Unbestimmte" ließe sich keiner dieser ersten Denker, ließe sich 
die "Mathematisierung des Weltbildes", die nun durch die Pythagoreer vo­
rangetrieben wurde, nicht verstehen. 

Im Pythagoreismus12 kamen einige Motive hinzu, die dem Denken des 
Thales und des Anaximander noch fremd gewesen waren. Neben morali­
schen Lebensregeln (vgl. ebd.: 47) verdankt die Philosophie den Pythagore­
ern vor allem bemerkenswerte Ergebnisse in der Mathematik. Nicht nur der 
vermutlich fälschlicherweise Pythagoras zugeschriebene Lehrsatz ist hier zu 
nennen, von mindestens ebenso großer Bedeutung war wohl die Entdeck­
ung, dass die Intervalle innerhalb einer Tonleiter als Verhältnisse ganzer 
Zahlen ausgedrückt werden können. "Dies veranlaßte die Pythagoreer zu 
einer kühnen Verallgemeinerung: Sie erklärten, die Wirklichkeit als solche 
sei mathematisch bestimmt, ja das Wesen der Dinge bestehe geradezu aus 
Zahlen" (ebd.: 48). So gelangten sie zu der Idee einer umfassenden mathe­
matischen Ordnung der Welt (der "Harmonie der Sphären") und in der 

11 Röd merkt an, dass das Aperion, wenngleich etwas Göttliches bezeichnend, 
nicht als geistiges Prinzip aufgefasst werden dürfe, dass Anaximander es als 
stofflich auffasste (vgl. Röd 2000: 43); der Gegensatz von Materie und Geist 
spielte allerdings zu jener Zeit noch nicht die Rolle, die ihr heute zukommt. 

12 Pythagoras gilt als wesentlich durch den Dichter Orpheus beeinflusst, wobei 
allerdings tatsächlich ungeklärt ist, ob Orpheus tatsächlich ein Dichter war. 
Um seine Erscheinung ranken sich allerlei Geschichten, Bertrand Russen 
nennt ihn daher eine "dunkle und interessante Erscheinung", von der manche 
glaubten, er habe wirklich gelebt (eben als Dichter, Priester oder/und Philo­
soph), andere halten ihn für eine Göttergestalt. Auf jeden Fall wird Orpheus 
zugeschrieben, er habe vieles in die griechische Kultur eingebracht, was einen 
Ursprung in Ägypten gehabt habe, so die Lehre von der Seelenwanderung, 
woraus die Notwendigkeit einer strengen Lebensführung abgeleitet wird (vgl. 
Russe112002: 38-45). 

241 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Folge dieser Idee entwickelte sich die Mathematik zu einer unabhängigen 
Wissenschaft (vgl. ebd.). 

Doch auch hier bleibt festzustellen, dass die Mathematik der Pythago­
reer im Sinne des überzeugenden deduktiven Beweises nicht ohne ihren 
Mystizismus zu verstehen ist (vgl. Russell 2002: 51), denn die Zahl tritt 
nicht voraussetzungslos ihren Siegeszug an, vielmehr tritt sie dem Apeiron 
als notwendiges Komplement gegenüber, das die Ionier vernachlässigt hat­
ten. Während Thales und Anaximander stets von dem allen Dingen gemein­
sam zugrunde Liegenden (Arche) sprachen, dabei aber übersahen, dass auch 
die individuelle Einzelart der Dinge nach Erklärungen verlangt, setzten die 
Pythagoreer dem Unbegrenzten (Apeiron) das Begrenzte (peras) gegenüber: 
"Groß, allvollendend, allwirkend und himmlischen wie menschlichen Le­
bens Urgrund und Führerin, teilhabend an allem, ist die Kraft der Zahl [ ... ] 
ohne diese ist alles unbegrenzt, unklar und unsichtbar", so Aristoteles im 
Bericht über die Pythagoreer (Aristoteles: Metaphysik 44 B II, zitiert nach 
Hirschherger 1976: 25). Die Zahl ist nicht minder mystisch aufgeladen als 
das Apeiron, nur in dieser Opposition sind beide auch bei den Pythagoreem 
zu verstehen. Die Zahl zeigt das in diesem Sinne noch immer "mythisch" zu 
denkende Wesen der Dinge an, das Eigentliche, das wahre Sein, das sich in 
den Formen verbirgt. 

Damit wird der bedeutende Schritt der Trennung von wahrnehmbarer 
und gedachter Wirklichkeit in einer zuvor unbekannten Deutlichkeit getan. 
Die tatsächliche Harmonie der Töne wird nun nicht mehr in ihrem wahr­
nehmbaren Klang, sondern in ihrer mathematischen "Reinheit" gesehen, 
nur mehr der Bereich der vernünftig erfassbaren Gegenstände wird nun als 
die "wahre" Wirklichkeit gehandelt, während alles Wahrnehmbare zur blo­
ßen Erscheinung herabsinkt (vgl. Röd 2000: 49). Das "wahre", von den 
Dingen angezeigte, aber in ihnen verborgene Sein lässt im Pythagoreismus 
erstmals das Apeiron, die Bedeutung des Unbestimmten, deutlich verblas­
sen. War bislang das Unbestimmte unhinterfragt der Hintergrund allen 
Seins, auf das alles Seiende bezogen war, verringert sich die Bedeutung des 
Unbestimmten immer weiter, lassen sich die wahren Eigenschaften nun 
besser "aus den Dingen selbst" heraus erklären, dazu bedarf es nicht mehr 
des ständigen Rückgriffes auf das Apeiron. Doch wird das Göttliche noch 
nicht tatsächlich ausgeblendet, es darf noch immer nicht direkt thematisiert 
werden, was notwendig wäre, um es "abschaffen" zu können. Das Göttliche 
ist noch immer "tabu" und damit vor direkter Infragestellung geschützt13

. 

Dennoch ist dieser Schritt ein inkrementaler Schritt auf dem Weg zur Be-

13 V gl. dazu abermals Imhof und Romano, deren zentrale Aussage die ist, dass 
die Fragilität der Modeme gerade aus der Kritisierbarkeit der letzten trans­
zendenten Gründe resultiert (vgl. Imhof/Romano 1996: insbes. 33ff.). 

242 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

stimmung des Unbestimmten, des Apeiron selbst, ein Schritt, an den Hera­
klit anschließt. 14 

Gegensätzlichkeit und Einheit des Logos bei Heraklit 

Herakleitos von Ephesos, der wohl um 500 v.Chr. lebte, wird nicht zuletzt 
deshalb "der Dunkle" genannt, weil sein Werk, wohl beabsichtigt"[ ... ] un­
systematisch, sich verbergend vor unberufenen Augen [ ... ] das Wahre in 
einer kurzen, paradoxen und tief stoßenden Wendung als plötzliche Ent­
hüllung zum Ausdruck [ ... ]" (Schilling 1951: 87). bringt, so Kurt Schilling. 
Seine Lehre von der die Wirklichkeit beherrschenden Gegensätzlichkeit 
wirkte schon deshalb weit in die Philosophiegeschichte hinein, weil die 
These, dass die Dinge in jedem Augenblick gegensätzliche Bestimmungen 
hätten, ihm etwa die Kritik Platos und Aristoteles' einbrachte, die darin die 
Aufhebung des Widerspruchprinzips sahen (vgl. Röd 2000: 55). Für die 
vorliegende Arbeit von noch größerer Bedeutung aber war Heraklit als 
derjenige, der überhaupt erst die Bedingungen schuf, von denen her sich das 
Denken dem Sein in einer bis dahin nicht da gewesenen Form zuwenden 
konnte. 

Heraklit unterschied zwei "Seinssphären", die des Alltags der Mensch­
en, die "blind und irrtumserfüllt" (vgl. Schilling 1951: 87) ist, und die 
wahre Welt des Seins, dem Logos, der als letzter Sinn der Welt besteht, und 
der nur dem Philosophen zugänglich ist. Zu sämtlichen Erscheinungen 
denkt Heraklit ein logisches Negativ: Wo Tag ist, muss auch Nacht gedacht 
werden, hell gibt es nicht ohne das logische Gegenstück des Dunkels. Keine 
Erscheinung besteht jemals für sich, sie ist stets auf das Andere, auf ihr Ge­
genteil bezogen (vgl. ebd.: 89). Der Sprachgebrauch der gewöhnlichen 
Sterblichen besitzt nicht die Möglichkeit der Einsicht der Einheit, der Koin­
zidenz dieser Gegensätze, 15 hier wird jedes Ding nur mit seinem eigenen, 

14 Nur in einer Hinsicht ist Xenophanes hier zu erwähnen. War bei den bisher 
erwähnten Philosophen die Ablösung des Denkens aus dem Mythos noch er­
folgt, ohne dass dieser Prozess reflektiert worden wäre, war Xenophanes der 
erste, der sich ausdrücklich von den mythischen Göttervorstellungen distan­
zierte. Xenophanes trug zum Verblassen des Apeiron bei, welches die Ver­
schiebung des Aufmerksamkeitsschwerpunktes hin zu der "sauberen" Unter­
scheidung von wahrem und falschem Sein vorbereitet. Doch knüpfte auch 
Xenophanes noch an das Apeiron des Anaximander an, denn Gott ist, so 
vermutet Wolfgang Röd, auch bei ihm unbeweglich, unentstanden und unver­
gänglich, während er zugleich alles bewegt und alles weiß: "Ein einziger Gott, 
unter Göttern und Menschen am größten, weder an Gestalt den Sterblichen 
ähnlich, noch in Gedanken" (Xenophanes, zitiert nach Röd 2000: 50). 

15 An diesen Gedanken der Koinzidenz schließt im 15. Jahrhundert Nikolaus 
von Kues an, siehe dazu S. 258-262. 

243 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

privaten Namen, mit einem vereinzelten Wort angesprochen, ohne zu die­
sem einen Namen immer auch den Gegensatz hinzuzudenken, obwohl erst 
beide Formen zusammen "einen wahren Logos bilden" (vgl. ebd.). 16 Für 
Heraklit ist in diesem Sinne Tag dasselbe wie Nacht, Tod dasselbe wie Le­
ben, weil in jedem der beiden Gegensätze das jeweils Andere mit 
gegenwärtig ist, und indem diese Einheit symbolisch bezeichnet wird, "[ ... ] 
wird der gemeinsame Grund der Welt, das Sein selber, offenbar" (ebd.: 
90)17

, das Heraklit ausdrücklich das Göttliche nennt. Der Logos, das 
Weltgesetz, ist das Göttliche, ist die Natur, im stetigen Wandel und in Ge­
gensätzen hin und her gehend alles regelnd, so auch die allen Menschen 
gemeinsame Vernunft, die die Einheit der Gegensätze zu sehen vermag, 
wenn sie über die Verschiedenartigkeit ihrer Anlagen hinwegsähen, so die 
Interpretation Kurt Schillings. 

Schilling merkt nun aber auch an, dass Heraklit sich des Problems wohl 
bewusst gewesen sei, dass der Logos kein reines Denken sein kann, denn 
dieses reine Denken führt immer nur auf ein ewiges, starres Sein, es vermag 
aber die Einheit der Gegensätze (die Koinzidenz) nicht zu erfassen, als die 
Heraklit den Logos verstanden wissen will. Deshalb bleibt Heraklit nicht 
beim reinen Denken stehen, sondern fügt dem Logos immer wieder nicht­
logische Funktionen hinzu:"[ ... ] teils halbsinnliche, wie das Sehen und Hö­
ren mit V erstand, die Wachheit des Geistes, teils absichtlich irrationale wie 
die wortlose Andeutung, die der Herr des Orakels übt, oder das Finden des 
Unerwarteten, der Einfall oder Symbol und Gleichnis" (ebd.: 91). Um den 
Logos derart zu fassen, löst sich für Heraklit die ganze Natur zu Gleichnis­
sen auf, in denen er das Sein als Werden begriff. Dies aber sei, so Schilling 
weiter, etwas gänzlich anderes, als, wie immer wieder behauptet werde, 
dem Sein das Werden gegenüber zu stellen (vgl. ebd.). Mit Heraklit wird 
das Göttliche zum Logos, zur Einheit der Gegensätze, welche als solche 
unbestimmt bleibt, weil diese Einheit nur unter zur Hilfenahme nichtratio­
naler, eben widersprüchlicher Prinzipien oder einer rein metaphorischen 
Sprache, die sich in Gleichnissen ausdrückt und damit "dunkel" bleibt, 
überhaupt in einer sprachlichen Form ausdrückbar ist. 

Das Apeiron taucht bei Heraklit nicht mehr auf. Er ist damit vielleicht 
der erste Philosoph, der für die Frage nach den Ursprüngen keine eigene 
Form mehr annimmt, mit deren Hilfe noch bei seinen philosophischen Vor-

16 "Deswegen sind die Menschen in ihrem Alltag ohnmächtig der Natur gegen­
über, sie sind wie Schlafende, denn sie vergessen von Stunde zu Stunde, was 
gewesen ist; sie sind, wie das Sprichwort sagt, immer abwesend, obwohl sie 
doch dabei sind mit ihrem Reden und Handeln", so Kurt Schilling (Schilling 
1951: 89, Hervorhebung im Original). Schilling bezieht sich hier auf das 
Fragment 34 des Heraklit. 

17 Hier verweist Schilling auf das Fragment 123 des Heraklit. 

244 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

fahren das Göttliche thematisiert werden konnte, ohne dieses tatsächlich di­
rekt anzusprechen. Während etwa bei den Pythagoreern das Apeiron als das 
Unbegrenzte, Unendliche, Unbestimmte diente, über das gesprochen wer­
den konnte, ohne die Götter direkt ansprechen zu müssen, das das Göttliche 
zwar symbolisierte, ohne jedoch tatsächlich dieses Göttliche zu sein, 
verzichtet Heraklit auf eine solche Unterscheidung. Bei ihm fließt das 
Göttliche zunehmend mit dem Gottesbegriff selbst ineinander, ist der Logos 

nicht mehr nur Symbol für "Gott", sondern "Gott" selbst. Der letzte Grund 
steht damit nicht mehr hinter allem, sondern ist nun unmittelbarer Untersu­
chungsgegenstand, obgleich - und das ist von entscheidender Bedeutung -
doch noch immer nicht ganz unmittelbar, sondern lediglich metaphorisch; 
tatsächlich beschreibbar ist das Göttliche noch immer nicht, es bleibt das, 
was nicht zu beschreiben, was nur eifahrbar ist. Doch führt nun erstmals 
ein Weg, der freilich nur den Philosophen offen steht, von der Einsicht in 
die Beschaffenheit der Substanzen als widersprüchliche auch zur Einsicht in 
das Göttliche selbst, zurück zur ersten Ursache, von der alles ausgeht. 

Wahres Sein, Nichts und Offenbarung: Das Lehrgedicht des 
Parmenides und der dritte Weg 

Etwa zeitgleich mit Heraklit wirkte derjenige Denker, der für viele den An­
fang der Metaphysik im engeren Sinne markiert: Parmenides von Elea (ge­
storben um 460 v.Chr.). Heraklit vermochte jeden einzelnen Vorgang iso­
liert, dabei jedoch zugleich als Verweis auf das mit diesem Vorgang 
symbolisch angezeigte Ganze des Seins, oder mit den Worten Schillings, 
"[ ... ] das Sein in den Symbolen des Seienden zu betrachten" (Schilling 
1951: 92). Das symbolisierte Eine ist für ihn das Wahre, das jenseits aller 
einzelnen Dinge liegt, die Einheit, die Koinzidenz der aufeinander bezoge­
nen Gegensätze in Bewegung. Auch für Parmenides ist Philosophie der 
Rückgang zu einem allein beständigen Grund der Welt, doch ist für diesen 
dieses Ganze gerade nicht Bewegung, sondern starres Sein, und auch die 
Methode, dorthin zu gelangen, ist, so wird zumindest behauptet, eine an­
dere, nämlich eben das von Heraklit vermiedene reine Denken (vgl. ebd.: 
88). 

Für Parmenides ist das "wahre", das "evidente" Sein das Eine, von dem 
die bloße Meinung, die Empirie (doxa) geschieden ist, er weigert sich, diese 
empirisch-physikalische Welt der ionischen Denker einfach als gegeben zu 
akzeptieren. Parmenides widerspricht den Ioniern: Von den Erscheinungen 
her führe kein Weg zum wahren Sein, nur der Weg des Denkens, so wird 
Parmenides gemeinhin interpretiert, eröffne dem Philosophen die Wahrheit 
(vgl. Habermehl 1995). In diesem Sinne ist mit Parmenides die Grundlage 
einer rationalistisch-zweiwertigen Logik gelegt, die nur entweder Wahres, 

245 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

das Sein (das was ist), oder Unwahres, das also nicht Sein ist (das was nicht 

ist), zulässt, ein Drittes aber, also jeglichen symbolischen Bedeutungsüber­

schuss, durch den auch Widersprüchliches am gleichen "Gegenstand" mög­

lich wäre, ausschließt (tertium non datur). Weil es sich um einen für die 

weitere Entwicklung des okzidentalen Denkens, insbesondere für den 

Prozess der umfassenden Stabilisierung der symbolischen Formen so bedeu­

tungsvollen Text handelt, lohnt eine kurze Untersuchung, ob diese Inter­

pretation trifft, ob dieser Urtext der zweiwertig-rationalen Logik tatsächlich 

nur von zwei Werten handelt. 

Die Lehre von den zwei Wegen 
Das Lehrgedicht des Parmenides gibt seit jeher den Philosophen Anlass 

zum erbitterten Streit. 18 Der nur fragmentarisch erhaltene Text wirft etwa 

zeitgleich mit Heraklit die Frage nach dem Sein auf, die Frage also, die am 

Anfang aller Metaphysik steht. 19 Mit Heraklit, deutlicher noch mit 

Parmenides, wendet sich das Denken seinen eigenen Grundlagen zu, es 

fragt nun nach seinen eigenen Voraussetzungen, die bislang (auch noch bei 

den Ioniern) noch weitgehend unreflektiert vorgegeben blieben. Das in der 

Homerischen Form des Hexameters verfasste Lehrgedicht des Parmenides 

beschreibt, in aller Kürze zusammengefasst, die von Pferden gezogene Auf­

fahrt des jungen Parmenides zum "großen Tor der Wege von Tag und 

18 Schon Platon sah die Konfliktträchtigkeit des Parmenides. Im Theaitetos lässt 
er Sokrates zu Theodoros sprechen: "Parmenides [ ... ] ist nach dem Horneros 
,ehrenwert mir' und zugleich ,furchtbar'. Denn ich habe Gemeinschaft mit 
dem Manne gehabt, noch ganz jung, da er schon alt war, und es offenbarte 
sich mir in ihm eine ganz seltene herrliche Tiefe des Geistes. Ich furchte da­
her, daß wir teils, was er gesagt hat, nicht verstehen, teils, was er damit ge­
meint, noch viel weiter dahinten lassen werden[ ... ]" (Platon 1967: 150). Auf 
diese Stelle macht Ernst Heitsch aufmerksam, um damit die Hoffuung gering 
zu stufen, dass sich die Frage nach der Bedeutung, die Parmenides mit dem 
Begriff des Seins verband, überhaupt jemals beantworten ließe, wenn schon 
Platon "[ ... ] von Parmenides durch eine Kluft getrennt gewesen zu sein" 
scheint (Heitsch 1970: 3). 

19 Das Lehrgedicht des Parmenides gilt als einer der "Ur-Texte" der Philosophie 
vor allem deshalb, weil sich eben hier in aller Deutlichkeit das Denken dem 
Denken selbst zuzuwenden beginnt, damit also der Übergang von der Frage 
nach der Bedeutung des Seienden zu der Frage nach seinem "Wesen" vollzo­
gen wird. Homer etwa wandte sich noch ganz der Bedeutung von "Ereignis­
sen", selbst noch von "Naturkatastrophen", wie Überschwemmungen und 
Erdbeben zu, ohne aber deren Sein als von dieser Bedeutung gelöst einer ei­
genständigen Untersuchung zu unterziehen. Zu einer Rekonstruktion dieses 
Wandels von der auf Bedeutung gerichteten Beschreibung in der Versform 
des Epos zu einer "historischen" Betrachtung bei den Griechen siehe die sehr 
gut lesbare und aufschlussreiche Schrift Wolfgang Schadewaldts zu den "An­
fangen der Geschichtsschreibung bei den Griechen" (Schadewaldt 1995, hier 
insbes. 118). 

246 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Nacht" (vgl. Fragment B1 nach Heitsch 1995: 10), das ilnn durch Dike als 

Richterin des Rechten geöffnet wird. Pannenides wird dann von einer na­

mentlich nicht genannten Göttin begrüßt und in die Geheimnisse der Wahr­

heie0 eingeführt: "Du sollst aber alles erfahren, sowohl der überzeugenden 

Evidenz unerschütterliches Herz wie auch die Eindrücke der Menschen, die 

ohne evidenten Beweis sind; gleichwohl wirst Du auch das hören, wie das 

Geltende notwendigerweise gültig sein musste durch alle Zeit hin insgesamt 

[ ... ]"(Fragment B1 nach ebd.: 13). 

Die unbenannte Göttin benennt dem Pannenides sodann zwei Wege des 

Untersuchens, sie gibt ihm seine Aufgabe, was für ihn "das zu Denkende" 

sein wird, das,"[ ... ] was fortan in der Geschichte der Wahrheit das anfäng­

lich zu Denkende bleibt" (Heidegger 1982: 21): 

"Der eine, (der da lautet) ,es ist, und Sein ist notwendig', ist der Weg der Über­
zeugung; denn sie folgt der Evidenz. Der andere, (der da lautet), es ist nicht, und 
Nicht-Sein ist notwendig', der ist, wie ich dir zeige, ein völlig unerfahrbarer Weg; 
denn das Nicht-Seiende kannst Du weder erkennen - denn das lässt sich nicht 

verwirklichen- noch aufzeigen" (Fragment B2 nach Heitsch 1995: 15). 

Damit wird das Sein zum Gegenstand der Philosophie, zum Gegenstand der 

Betrachtung, wie etwa Regel meinte21
. Mit diesen zwei Wegen formuliert 

das Lehrgedicht die Grundlagen aller modernen aristotelisch-zweiwertigen 

Wissenschaft, es formuliert nach einer gängigen Interpretation die Beding­
ungen der Wahrheit: Demzufolge ist der erste Weg wahr, weil nur das, was 

ist, gedacht und ausgesagt werden kann, während der zweite Weg darum 

20 Es mache allerdings noch nicht viel Sinn, so Heidegger, die Göttin, von der 
im Lehrgedicht die Wahrheit gehört wird, einfach zur "Göttin der Wahrheit" 
zu personifizieren (vgl. Heidegger 1982: 14). Das griechische a)dlusta, das in 
der Regel mit "Wahrheit" übersetzt, wörtlich aber als "Unverborgenheit" zu 
übersetzen wäre, erschließe sich in seiner Bedeutung nur, "[ ... ] wenn das 
übersetzende Wort ,Unverborgenheit' uns übersetzt in den Erfahrungsbereich 
und die Erfahrungsart, aus dem das Griechentum und im jetzigen Fall der an­
fangliche Denker Parmenides das Wort aJd1usta sagt" (ebd.: 16). So sind auch 
die Versuche anderer Philosophen, der Göttin ihren Namen zu geben, nur in 
ihrem jeweiligen Interpretationszusammenhang zu verstehen, letztlich aber 
bleibt der Name wohl unbestimmt und gerade darin liegt vielleicht die ideale 
Übersetzung verborgen. Verbreitet ist allerdings die Ansicht, die auch von 
Popper vertreten wird, dass es sich einfach erneut um Dike handelt (vgl. 
Popper 1998: 185). 

21 Bei Hege! heißt es wörtlich: "Wenn bei Xenophanes durch den Satz ,aus 
Nichts wird Nichts' das Entstehen, und was damit zusammenhängt oder dar­
auf zurückgeführt werden kann, überhaupt negiert ist, so tritt bei Parmenides 
der Gegensatz von Sein und Nichtsein bestimmter, obgleich noch ohne Be­
wußtsein auf' (Hege! 1971: 286). 

247 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

notwendig unwahr ist, denn das, was nicht ist, kann notwendig weder 
gedacht noch ausgesagt werden. Allerdings sind beide Wege im mensch­
lichen, alltäglichen "empirischen" Denken und Reden schon immer mitein­
ander verbunden, so Jörg Jantzen, 

"[ ... ]denn indem ein Seiendes bestimmt gedacht und ausgesagt wird, wird es ge­

gen anderes, das es nicht ist, abgegrenzt. Logisch ist die Behauptung von Diffe­
renz (Nicht-Sein) Grundlage der Erfahrungserkenntnis, die das Wirkliche als 

Vieles und Bewegtes sieht und damit schon ein Verhältnis von Sein und Nicht­

Sein als Struktur der Wirklichkeit annimmt" (Jantzen 1988: 514). 

Das Denken des Seins kann also nicht gelingen, ohne das Nicht-Sein zu 
denken, das es somit - logisch - auch gibt. Dieses Problem hatte Heraklit 
noch umgangen, indem er das Sein als Einheit der Gegensätze dachte, wel­
che eben nicht über das reine Denken zu erreichen ist. Wie aber ist das 
wahre Sein, von dem Parrnenides spricht, dann zugänglich? Die Sache wird 
noch schwieriger, weil Parmenides in dem zweiten Teil des Lehrgedichtes 
der bloßen Meinung der "Sterblichen" doch eine Bedeutung eimäumt. Der 
Weg der Benennungen (des Daseins), der in dem tatsächlich ungeteilten, 
undifferenzierten Sein Unterscheidungen vornimmt, ist zwar nicht tatsäch­
lich, wohl aber für die Menschen, die nichts von der tatsächlichen Wahrheit 
wissen, wahr. Dennoch bleibt es bei der Aussage, dass es von dieser Wahr­
heit keinen Übergang zur tatsächlichen Wahrheit des Seins gibt. 

Die Möglichkeit des dritten Weges am Anfang der Philosophie 
Ernst Heitsch zufolge war es zuerst Karl Reinhardt, der zu Beginn des 20. 
Jahrhundert mit der Interpretation hervortrat, dass Parmenides nicht von 
zwei, sondern von drei "Wegen der Forschung" spreche, doch wird, wenn­
schon dieser dritte Weg überhaupt akzeptiert wird, bis heute kontrovers dis­
kutiert, wer oder was mit dem dritten Weg gemeint sei (vgl. dazu Heitsch 
1970: 37 sowie Reinhardt 1916, insbes. 34-36)?2 Diese Diskussion kann 
hier in keiner Weise angemessen dargestellt werden,23 doch bietet Karl-

22 Nach Ernst Heitsch ist dieser dritte Weg in der wissenschaftlichen Diskussion 
sogleich aufgenommen worden, es sei aber bis heute kontrovers geblieben, 
"[ ... ] wer mit dem zweiten und wer mit dem dritten Weg gemeint ist" 
(Heitsch 1970: 37). Hornarm dagegen meint, dass die meisten Gegenwartsfor­
scher bestreiten, dass es einen dritten Weg gäbe (vgl. Rohmann 2002: 19). 
Heitsch gibt in dem Kommentar zu der von ihm übersetzten Version der 
Fragmente des Parmenides explizit Auskunft über die Stellen, an denen sich 
die Hinweise aufzwei bzw. drei Wege finden (vgl. Heitsch 1995: 85ff.). 

23 Einen guten und doch lesbar gehaltenen Überblick zu den zahlreichen, einan­
der oft diametral gegenüberliegenden Positionen, die am Parmenides festge­
macht werden, gibt Christoph Rapp (vgl. Rapp 1997: 101-148). 

248 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Dieter Rohmann (2002) eine Interpretation an, die für diese Arbeit aufge­
nommen werden soll. Die im Lehrgedicht vorgestellte Alternative von zwei 
Wegen ist, wie gesagt, zunächst nur eine scheinbare, denn zu wählen ist an 
sich immer nur der erste der beiden Wege, nämlich der des Seienden (des 
Unverborgenen, das Evidente), weil sich niemand für den zweiten, des 
Nicht-Seins entscheidet. Nur das Sein ist, sonst ist nichts, alles Nicht-Sei­
ende ist bloße doxa, empirische Meinung. Die Menschen aber leben in der 
Welt der Meinungen, denn neben dieser Wahrheit als "göttlichem Weg", 
dem sicheren Wissen, besteht die Möglichkeit des Irrtums, der "Empirie", 
das auf tradierten Ansichten beruht, die daher als wahr gelten. Auch dieser 
Form der "Wahrheit" räumt die unbenannte Göttin eine Bedeutung ein24

, 

weshalb sie dem Parrnenides neben dem ersten Weg auch diesen zweiten 
offenbart: "[ ... ] gleichwohl wirst Du auch das hören, wie das Geltende 
notwendigerweise gültig sein musste durch alle Zeiten und insgesamt [ ... ]" 
(Fragment B1 nach Reitsch 1995: 13).25 Dieser Weg ist also der Weg der 
Menschen, der Weg der "Empirie", oder mit den Worten Reinhardts: "Die 
Menschen haben sich ein Gesetz gemacht, die Welt ist eine Konvention, aus 
einem sanktionierten Irrtum folgerichtig entwickelt"26

, und Rohmann er-

24 Wie Christoph Rapp anmerkt (vgl. Rapp 1997: insbes. 101-104 und 147-149), 
frappiert das Lehrgedicht nicht zuletzt deshalb, weil es sich wohl primär der 
Trennung des "eigentlich Wahren" vom "Falschen", dem Nichtseienden wid­
met, der erste Teil des Lehrgedichtes die Phänomene der wahrnehmbaren 
Welt aber überhaupt nicht belange, während sich der zweite Teil den wahr­
nehmbaren Formen zuwendet, ohne dass aber die Verbindung zum ersten Teil 
eindeutig wäre. Es gäbe die Ansicht, so Rapp, dass das Gedicht zu allererst 
eine Kritik an dem kosmologischen Denken der Vorgänger des Parmenides 
sein sollte, deren Theorien die Entstehung der Welt und der darin enthaltenen 
Einzelphänomene umeflektiert zum Gegenstand haben, und dass das Lehrge­
dicht also "stillschweigend" auf diese Theorien referiere, deren Kenntnis es 
bedarf, um das Lehrgedicht verstehen zu können. Die diesen Theorien 
zugrunde liegenden Annahmen, dass das, was ist, entstanden, diskontinuier­
lich, bewegt usw. sei, seien falsch, wie Parmenides in aller Deutlichkeit zeigt. 
So scheint es, als ginge es in dem Gedicht nicht um eine Bestimmung des 
Verhältnisses von "falschem" und "wahrem" empirischen Wissen, dieses ist 
als solches immer falsch, denn das einzig Wahre ist eben das Sein ohne jegli­
che Unterscheidung. Worum es aber tatsächlich in dem Gedicht geht, bleibt 
wohl Gegenstand der philosophischen Diskussionen. 

25 Hervorhebung hier wie bei Hornarm (Homann 2002: 17), der nach Heitsch 
zitiert. Im Original ohne Hervorhebung. 

26 So legt Reinhardt (Reinhardt 1977: 31) den Schlusssatz des Lehrgedichtes 
aus, der da lautet: "So also sind - nach dem Eindruck (den die Menschen ha­
ben)- diese Dinge geworden und sie sind jetzt und werden von nun an in Zu­
kunft wachsen und vergehen. Die Menschen aber haben ihnen einen Namen 
gegeben, einen bezeichnenden für jedes Ding" (Fragment B 19 nach Heitsch 
1970: 53). 

249 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gänzt: "Neben die Wahrheit tritt die in sich geschlossene konsequente 
Hypothese" (Homann 2002: 21). 

Rohmann schlägt nun die Interpretation vor, die beiden Teile des 
Parmenides als zwei verschiedene Wahrheiten zu interpretieren, die durch 
den Mythos als dritten Weg zusammengehalten werden (vgl. ebd.). Das 
Lehrgedicht sei nicht hinlänglich zu verstehen, wenn man es lediglich- ei­
ner "modernen" Logik folgend - nach der Unterscheidung von Sein und 
Nicht-Sein beurteile (vgl. ebd.: 23). Vielmehr spielte für Parmenides der 
Mythos noch eine ganz entscheidende Rolle, die hier zum Ausdruck 
kommt: Es ist die unbenannte Göttin selbst, die den dritten Wert verkörpert, 
die als Unbenannte selbst unbestimmt und doch Bedingung der Unterschei­
dung von Sein und Nicht-Sein bleibt, die sie dem Parmenides offenbart. 
Heitsch hatte die drei Wege derart interpretiert, dass die Vorgabe der Alter­
native zwei er Wege gerade nicht bedeute, dass der eine der beiden Wege 
der richtige, der andere dagegen der falsche sei (vgl. Heitsch 1995: 89). 
Vielmehr ist die Erkenntnis, dass es beide Wege gäbe, der dritte Weg (in 
dem die Gegensätze wie bei Heraklit und später bei Cusanus koinzidieren), 
den die Göttin offenbart, nicht ohne davor zu warnen, den "dritten Weg" zu 
betreten - hier also verstanden als V ersuch, sie selbst in ihrer Göttlichkeit 
noch zu bestimmen: "Denn zuallererst halte Dich von dem Weg des Su­
chens fern" (Fragment B 6 nach Heitsch 1995: 23). 

Die Göttin selbst bleibt "als Weg" unbestimmt, "tabu", und doch 
zugleich Bedingung der beiden Wege, deren ausgeschlossenes Drittes sie 
ist. Weder der eine, noch der andere Weg ist "falsch" oder "richtig", die Er­
kenntnis der Gabelung beider Wege ist das, was wahr ist, in denen Sein un­
geteiltes, unbestimmbares Sein "erster Ordnung" ist. Nur das ungeteilte 
Sein ist wahr, dies aber kann nur offenbart werden, es zu ergründen ist dem 
Menschen nicht möglich, weil er sich nur auf einem der beiden Wege be­
wegen kann; die Erkenntnis der Gabelung selbst kann dagegen nur in einem 
Dritten gefunden werden.27 Damit aber wäre Parmenides zu Umecht als der 

27 Popper freilich sieht zwar lediglich zwei Wege, von denen der eine die "ratio­
nale" Erkenntnis beschreibt, der andere aber den "falschen" Weg, der von den 
Sinnen, von der Empirie ausgeht: "Der Parmenides, den wir kennen, der Au­
tor der zwei Wege, ist einer der radikalsten Rationalisten die jemals eine Er­
kenntnistheorie hervorbrachten. Sein radikaler Rationalismus könnte als 
Intellektualismus oder sogar Logizismus bezeichnet werden. Er mußte diese 
Haltung fast zwangsweise annehmen, nachdem er seine Ablehnung der Sin­
neserfahrung, der Wahrnehmung [ ... ] verallgemeinert hat" (Popper 1998: 
171 ). Im gleichen Artikel aber stellt auch Popper die Bedeutung der Göttin 
heraus (ohne allerdings ihr den "dritten Weg" zuzusprechen), wenn er sagt: 

250 

"Es gibt keinen logischen Weg von der Widerlegung einer Illusion, einer fal­
schen Ansicht- wie dem Zu- und Abnehmen des Mondes -zu der Enthüllung 
der Wahrheit, zu einer wahren Theorie. Es gibt keine logische Brücke, die von 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Vater emer zweiwertigen Logik bezeichnet, die das Dritte ausschließt, 

vielmehr hätte er das Dritte als notwendige Bedingung der Erkenntnis von 

Wahrheit benannt, wäre er also als der Vater einer "dreiwertigen Logik" an 

erster Stelle zu nennen. 

Noch bis in die Scholastik und an die Grenze zur Modeme heran war 

der Gedanke eines allen zugrunde liegenden Dritten, das sämtliche Formen 

mit einem Bedeutungsüberschuss auflud, omnipräsent. Das unbestimmte 

und unbestimmbare Dritte spielte noch lange Zeit darüber hinaus eine be­

deutende Rolle innerhalb der philosophischen Schulen, zuletzt noch als in 

seinem "Handlungsradius" bereits weitgehend eingeschränkter "Gott" oder 

gar als "Weltgeist"28
. Doch bereits in den Werken Platons und Aristoteles' 

zeichnet sich ein für die weitere Entwicklung bedeutender Wandel ab, in 

dem hier der eigentliche Übergang vom mythischen zum modernen Welt­

bild gesehen wird: Die Philosophie drängt unaufhaltsam auf die Bestim­

mung des bislang Unbestimmten, darauf, den Begriff von etwas, das stets 

mehr ist, als es zu sein scheint, mit dem durch den Begriff Bezeichneten, 
Identischen und Bestimmten gleichzusetzen. 

Platons Begegnung der Krise des Normativen 

Platon war ein Kind der Krise. Angesichts des Peloponnesischen Krieges 

(431-404) mit all seinen Normen zerrüttenden Ereignissen und Folgen 

der empirischen Widerlegung zur Wahrheit fuhrt. Und wie er tatsächlich 
selbst gespürt haben mag, ist das bei jeder Entdeckung der Fall: Die neue Ein­
sicht ist ein Geschenk, eine Offenbarung der Götter" ( ebd.: 169). Popper hätte 
daraus den Schluss ziehen können, dass dieses Nichtlogische - als ein Drittes 
-Teil der Parmenidischen Ontologie ist. 

28 Für Hege! ist das, was nach Aufhebung aller Vermittlung noch vorhanden ist, 
das unmittelbare unbestimmte Sein, das innerhalb der Phänomenologie des 
Geistes erschlossen und als reines Wissen zum Anfang aller Wissenschaft 
werden soll: "Das reine Wissen, als in diese Einheit zusammengegangen, hat 
alle Beziehung auf ein Anderes und auf Vermittlung aufgehoben; es ist das 
Unterschiedslose; dieses Unterschiedslose hört somit selbst auf, Wissen zu 
sein; es ist nur einfache Unmittelbarkeit vorhanden" (Hege! 1928: 72, Her­
vorhebungen im Original gesperrt). Der Anfang aller Wissenschaft könne, so 
Hege!, nicht in der Form eines Satzes oder eines Urteils liegen, weil diese 
immer schon vermittelt seien. "So muß der Anfang absoluter oder, was hier 
gleichbedeutend ist, abstrakter Anfang sein; er darf so nichts voraussetzen, 
muß durch nichts vermittelt sein noch einen Grund haben; er soll vielmehr 
selbst Grund der ganzen Wissenschaft sein. Er muß daher schlechthin ein 
Unmittelbares sein oder vielmehr nur das Unmittelbare selbst. Wie er nicht 
gegen Anderes eine Bestimmung haben kann, so kann er auch keine in sich, 
keinen Inhalt enthalten, denn dergleichen wäre Unterscheidung und Bezie­
hung von Verschiedenem aufeinander, somit eine Vermittlung. Der Anfang ist 
also das reine Sein" (ebd: 73, Hervorhebungen im Original gesperrt). 

251 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

(etwa die Pest von 43029
) für die ethische, noch homerische Tradition, stand 

für Platon, so Jürgen Mittelstraß, die dringliche Aufgabe an, gegen die "Ge­
fahr eines ethischen und erkenntnistheoretischen Relativismus" (Mittelstraß 
1981: 50), der seiner Meinung nach insbesondere von Seiten der Sophisten 
drohte, die Sokratische Frage nach dem Guten zu einer Art ausgleichender 
regulativen Idee auszubauen: "[ ... ] die schwindende Tragfähigkeit morali­
scher Traditionen soll durch den Aufbau eines verläßlichen moralischen 
Wissens anstelle der bloß auf ,Meinung' beruhenden Empfehlungen der 
Sophisten wieder ausgeglichen werden" (ebd.). In vielerlei Hinsicht von 
Parmenides beeinflusst, ja in weiten Teilen des Werkes mit diesem überein­
stimmend, unterscheidet sich Platon in diesem Punkt sehr deutlich von sei­
nem Lehrer: Angesichts des Zerfalles des sich bisher im Zustand der 
Hintergrunderfüllung befindenden, selbstverständlichen und alles durch­
dringenden Wertekanons konnte dieser nun gerade nicht mehr als unhinter­
fragt vorausgesetzt werden. So konnte Platon nicht bei dem parmenidischen 
Einen stehen bleiben, das es nunmehr erst, intellektuell, also kraft der 
menschlichen Vernunft, herzuleiten galt (vgl. Russell 2002: 152). 

Platon ist damit wohl der erste, der der Vernunft mehr zutraut als der 
regulativen Idee des unbestimmten Unbestimmbaren. Für ihn stellte sich 
angesichts erodierender verinnerlichter Normen insbesondere jenes dringli­
che Problem, der Vernunft einerseits eine derart starke Position eimäumen 
zu wollen, dem Menschen damit größere Handlungsgewalt zu verleihen, 
dabei aber zugleich die regulative Idee des unbestimmten Unbestimmbaren 

29 Wie einschneidend die Pest in Athen das Normensystem in Frage stellte, ja 
gänzlich verwarf, zeigt Thukydides beeindruckend: "Diese Krankheitsart war 
furchtbarer, als Worte es beschreiben können; sie befiel jeden mit einer Ge­
walt, die über Menschennatur ging. Auch in Folgendem zeigte es sich deut­
lich, dass sie etwas anderes als die herkömmlichen Krankheiten war: Die 
Vögel und Tiere, die sonst von Leichen fressen, gingen entweder an die vielen 
Unbeerdigten überhaupt nicht heran, oder verendeten, wenn sie davon fraßen" 
(Thukydides 2000: 147f.). Und weiter: "Völlig überwältigt vom Leid und 
ratlos, was aus ihnen werden solle, kehrten sie sich nicht mehr an göttliches 
und menschliches Gebot. Alle Bräuche, an die sie sich früher bei Begräbnis­
sen gehalten hatten, wurden in der allgemeinen Verwirrung erschüttert; jeder 
begrub, wie er konnte. [ ... ] Auf einen fremden Scheiterhaufen legten sie ihren 
Toten, bevor noch die, die ihn aufgeschichtet, dazukamen, und zündeten ihn 
an; andere warfen die Leiche, die sie trugen, auf eine schon brennende oben­
drauf und gingen fort. Auch sonst war die Pest für Athen der Anfang der 
Sittenlosigkeit" (ebd.: 149). "So hielten sie es für recht, das Angenehme mög­
lichst rasch und lustvoll zu genießen, da ihnen ja Leben und Geld gleicherma­
ßen nur für den einen Tag gegeben seien. Sich im Voraus um ein edles Ziel 
abzumühen, war niemand bereit, erschien es ihm doch zu unsicher, ob er 
nicht, ehe er es erreicht, schon ums Leben gekommen sei. Genuss für den Au­
genblick und alles, was dem diente, das galt als schön und nützlich" (ebd: 
150.). 

252 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

m ihrer verbleibenden Kraft nicht noch weiter einschränken zu dürfen. 
Während das eine Ganze auch für ihn etwas Göttliches, als unbewegter 
Beweger Unbestimmtes behalten muss, ist zugleich das Wesen, die Idee 
dieses leitenden Göttlichen der Vernunft zugängig zu machen, wozu das 
Unbenennbare doch benannt werden muss. 

Mit seiner Ideenlehre hatte Platon, so Jürgen Mittelstraß, zunächst vor 
allem dem Missstand zu begegnen versucht, 

"[ ... ] daß mit dem die griechische Idee der Geometrie konstituierenden Übergang 
zu theoretischen Sätzen, die sich auf relevante Eigenschaften geometrischer Figu­
ren beziehen, die Frage bislang unbeantwortet geblieben war, welchen Status die 
geometrischen Gegenstände selbst, d.h. die Rede von geometrischen Eigenschaf­
ten, eigentlich haben. Diese Gegenstände sind keine empirischen Gegenstände; 
was aber sind sie dann?" (Mittelstraß 1981: 46, Hervorhebung im Original) 

Für ihn sind eben die Gegenstände der Geometrie nicht die Gegenstände in 

ihrer Erscheinung, als die sie im Zuge der Mathematisierung des Weltbil­
des zunehmend gedeutet wurden, sondern in ihrem Wesen, in dem, was das 
Dreieck zur allgemeinen Form des Dreieckes macht, wohingegen jedes em­
pirisch vorfindbare Dreieck dieser idealen Form niemals absolut entspricht. 
Wie Parmenides unterscheidet Platon also zunächst zwischen einer sinnli­
chen Welt der konkreten Erscheinungen, der Meinungen, die, wie bei 
Heraklit, jeweils etwas von ihrem Gegenteil in sich tragen und der wahren 
Welt der Erkenntnisse, die allein intellektuell erschaut werden kann. Und 
doch muss, wer von einem Dreieck spricht, sich auf einen Gegenstand be­
ziehen, der, wie Platon folgerte, wenn er kein empirisch wahrnehmbares 
Ding ist, ein nur vernünftig erschaubarer Gegenstand sein muss, eine all­
gemeine Entität (vgl. Röd 2000: 106), also eine Universalie, eine Idee die 
den Gedanken des Dreieckes als solchen in dem Beobachter hervorruft. Nur 
diese Idee, also etwa die Idee einer "universalen Katzenheit" ist der Lehre 
zufolge wirklich, während die Katze, die an dieser universalen Idee teilhat, 
doch dieser Wahrheit immer nur in unvollkommener Weise entspricht, eben 
bloß Schatten ist (vgl. Russel 2002: 143). Die Ideen entsprechen den Be­
dingungen, die Parmenides der wahren Wirklichkeit zugeschrieben hatte, 
auch sie sind nicht dem Werden, der Zeit und dem Raum unterworfen, sie 
sind unwandelbar, unentstanden und unvergänglich (vgl. Röd 2000: 109). 
Platon verlegte die Ideen ebenfalls in einen Bereich jenseits der Erfah­
rungswirklichkeit, dachte also alles Seiende auf etwas ganz Anderes bezo­
gen. 

Zugleich galt sein Interesse aber, so die hier mit Jürgen Mittelstraß ver­
tretende Interpretation, der intellektualistischen Neubegründung einer Idee 
des Guten als normativer Leitidee, als Komplement für die seiner Meinung 

253 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

nach in Auflösung begriffene, unbestimmte und unbestimmbare, transzen­
dentale regulative Idee des "Göttlichen an sich". Dieses Komplement 
musste aber auf das Unbestimmbare rekurrieren, musste dieses also zumin­
dest bedingt, eben als das Gute (hinter dem dann zugleich noch immer das 
Göttliche steht ( vgl. Russel 2002: 151) bestimmen. Um zu zeigen, dass sich 
die geometrischen Ausdrücke nicht auf empirische Objekte, sondern auf 
theoretische Objekte, auf Ideen beziehen, musste Platon eine Vielzahl von 
Ideen annehmen, diese Vielzahl aber musste in der Idee des Guten als ob­
jektives und absolutes Kriterium konvergieren. Während Parmenides wie 
Heraklit die daraus resultierenden Probleme des Verhältnisses von Vielheit 
und Einheit durch das Unbestimmtheitspostulat, also den dritten logischen 
Wert vermieden (eben auf die Bestimmung des Guten und damit auch sei­
nes Verhältnisses zu den empirischen Formen verzichteten), sah sich Platon 
in Folge seines normativ-reformatorischen Anspruches großen begrifflichen 
Schwierigkeiten ausgesetzt. 

Im Parmenides-Dialog (vgl. Platon 1967: 61-102) sieht sich der junge 
Sokrates zunächst gegenüber Parmerndes genötigt, diese Ungereimtheiten 
der Ideenlehre einzuräumen, die sich aus der Frage nach der Teilhabe des 
Einzelnen an der Idee ergaben, ob das Einzelne an der ganzen Idee oder nur 
an einem Teil Anteil habe (vgl. ebd.: 66f.). Dann aber zeigt sich, dass 
Parmenides immer wieder aus den Formen bzw. den Ideen Beispiele ihrer 
selbst, aus der Form der Ähnlichkeit eine verdinglichte Form der Ähnlich­
keit macht, Ähnlichkeit also als empirisches Ding mit allen notwendig zu 
empirischen Dingen gehörenden Eigenschaften interpretiert. In den von ihm 
angeführten Fällen entsteht daher das Problem, dass Teilhabe in der Tat 
Zerstückelung eines Dinges bedeutet, nicht aber die von Platon gemeinte 
Verwirklichung einer Form (vgl. ebd.: 67ff. sowie Suhr 1992: 106). Der 
Fehler liegt also in der Trennung des Einen und Vielen und in ihrer Be­
handlung als Stücke. Im zweiten Teil des Dialoges führt Platon in der Form 
des mündlichen Lehrgespräches praktisch vor, dass das eigentliche Problem 
in der Isolierung von Begriffen, von Ideen liegt, der gekonnte Umgang mit 
den Begriffen diese Probleme dagegen nicht aufkommen ließe (vgl. 
Martens 1995: 685). Formen sind nicht als materiell-empirische Dinge an­
zunehmen, nicht als Einzelnes, sondern als wiederholbare Form, als Allge­
meines, so Martin Suhr. Dieser fragt dann: 

"Aber worin liegt dieses Allgemeine? Wenn das, was ein Tisch ist, dadurch defi­

niert wird, daß er eine bestimmte Funktion für uns hat, daß wir ihn in bestimmter 

Weise für die Befriedigung bestimmter Bedürfuisse gebrauchen, liegt das Allge­
meine offenbar in der wiederholbaren Struktur der Situation, in unseren Gewohn­

heiten, bestimmte Zwecke zu verfolgen, in unserer Reaktion auf bestimmte 

Formen, die diesen Zwecken genügen, in unseren Erwartungen, nach bestimmten 

254 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Formen Ausschau zu halten. Das, was Platon die Form [oder den Begriff, M.V.] 
des Tisches nennt, ist also ein bestimmtes Muster von Aktivitäten auf Seiten des 

Tischlers oder auf Seiten des Benutzers" (Suhr 1992: 110). 

Die Ideen wären demnach für Platon dynamische W esenheiten an sich, die 
ihre Bedeutung zum einen aus den ihnen gegenüberstehenden Substanzen 
beziehen, denen sie selbst Bedeutung verleihen, wie zum anderen aus dem 
transzendental Unbestimmten, zugleich aber als Gutes bestimmten und der 
Vernunft zugänglichen göttlichen Ganzen. Tatsächlich ist also auch die 
platonische Metaphysik auf ein transzendentales Unbestimmtes ausgerich­
tet, das sich in der Idee des Guten und durch dieses in allen Ideen aus­
drückt, damit bleiben Ideen dynamisch auf Anpassung an Umweltvaria­
tionen ausgerichtet. Zugleich steigt jedoch das der Vernunft zugängliche 
Gute nunmehr zur eigentlichen Kraft auf. Gegenüber dieser Kraft kann sich 
das Göttliche dann nicht mehr lange behaupten, ihr ist es auf kurz oder lang 
zwangsläufig ausgesetzt. 

Aristoteles' Trias von Zahl, Grenze und Unbegrenztem 

Selbst für Aristoteles stellte sich nicht die Frage, wie das Sein schlechthin 
intellegibel begriffen werden könne, noch meinte er, Prinzipien allein aus 
der Erfahrung ableiten zu können, die ihm das Sein als Ganzes erschlossen, 
obgleich er gegenüber Platon die Bedeutung der Wahrnehmung hervorhob. 
Auch und gerade Aristoteles fand im Göttlichen die letzte Ursache, in dem 
als unbewegtem Beweger alle Naturphänomene zusammenfielen. Gerade 
Aristoteles lieferte für die christliche Scholastik die bedeutende neue In­
terpretation von "Gott", die diesen nicht mehr in der Abkehr von der 
Erfahrungswelt, sondern gerade "im rationalen Durchgang durch die Er­
fahrungswelt" erkennt, ihn aber zugleich nicht als in der Erfahrung wahr­
nehmbar denkt (vgl. Höffe 198lb: 78) "Gott" wird bei Aristoteles erstmalig 
als Bedingung der Möglichkeit genannt, die Erfahrungswelt als Einheit zu 
denken: "Als erster Beweger alles Bewegten ist er - auf die Weise eines 
höchsten Zwecks allen Begehrens - der haltgebende Grund der gesamten 
Natur" (ebd.). Für Aristoteles ist "Gott" das Unbestimmte, in dem alles 
Daseiende zusammenfließen kann, weil in ihm die Widersprüche, be­
ginnend mit der Frage nach der ersten Bewegung, aufgehoben sind, sie also 
wie bei Heraklit und Parmenides koinzidieren. Erst daran anschließend 
stellt sich für ihn die Aufgabe der Logik, das Sein als das Wahre im Sinne 
des Wißbaren zu erkennen (vgl. ebd.: 81). 

255 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Allerdings entwirft Aristoteles in der Schrift "Kategorien"30 eme 
Klassifizierung alles Seienden, nach der zunächst Substanzen (erste Sub­
stanzen, Einzelsubstanzen) und Nichtsubstanzen (zweite Substanzen, Arten 
und Gattungen) voneinander unterschieden werden. Substanzen sind ge­
genüber den Nicht-Substanzen keiner anderen Sache bedürftig, sie dienen 
vielmehr als Subjekte bzw. Träger für alles andere, das demgegenüber als 
Nicht-Substanz bezeichnet wird, weil es eben eines anderen bedarf, einer 
Substanz, der sie als Eigenschaft zugerechnet werden kann (vgl. Rapp 
2001: 147). So ist der einzelne Mensch Substanz und damit zugleich Träger 
für Nicht-Substanzen wie etwa der Eigenschaft der Klugheit, des Geizes, 
aber auch der Gattung Mensch usw. Das bedeutendste Merkmal der ersten 
Substanzen ist, dass sie kontextual unabhängig sind, dass sie also in jeder 
Situation und zu jedem Zeitpunkt derselbe Gegenstand bleiben, während 
ihre akzidentellen Eigenschaften kommen und gehen (vgl. ebd.: 150). Da­
mit unterscheidet sich Aristoteles, obgleich der Unterschied bei gerrauerer 
Betrachtung seiner und der Lehre Platons wieder verschwimmt31

, für den 
hier interessierenden Gesichtspunkt deutlich von der Ideenlehre Platons, 
dass eben den Substanzen selbst nunmehr unveränderliche Eigenschaften 
zukommen, er dieses Ideale, unabhängig von Zeit und Raum Gleichblei­
bende nicht mehr in einer eigenständigen Realitätsschicht sucht, sondern 
die Ideen sozusagen in den Substanzen selbst findet. Platon stellte den Be­
zug zur alles umfassenden "göttlichen Transzendenz" über die Ideen ver­
mittelt her, das alles einigende transzendentale Transzendente bildete den 
letzten Bezugspunkt alles Seienden und Nichtseienden, aus dem heraus al­
les überhaupt seine Bedeutung erst bezog. Jedes Ding bezieht seine Bedeu­
tung in jedem Augenblick aus etwas Anderem, aus einer Idee. 

Auch für Aristoteles bildet "Gott" als der unbewegte Beweger als Ur­
sprung aller Bewegung den haltgebenden Grund der gesamten Natur, doch 
tritt das Unbestimmte mit ihm32

, spätestens aber in seiner Wirkungsge-

30 Siehe dazu allgemein das Buch Rainer Thiels (2004): "Aristoteles' Katego­
rienschrift in ihrer antiken Kommentierung". 

31 Die Diskussion, ob Aristoteles tatsächlich als der große Widersacher Platons 
bezeichnet werden kann, entzündet sich wohl in erster Linie an der Problema­
tik, dass Aristoteles in der Kategorien-Schrift eine zumindest auf den ersten 
Blick der in der späteren Metaphysik vertretenen Position widersprechende 
Vorstellung von ersten und zweiten Substanzen vertritt, die deren Verhältnis 
gerade umzukehren scheint. Das Problem soll und kann hier nicht abgehandelt 
werden. Hier interessiert allein, wie Aristoteles auf die Geschichte der philo­
sophischen Idee der Transzendenz wirkte. 

32 Man muss wohl besser sagen, dass das Unbestimmte wieder in den Hinter­
grund verlegt wird, aus dem es erst nach Parmenides hervorgetreten war, mit 
dem bedeutenden Unterschied allerdings, dass sich die Form des Unbe­
stimmten nach diesem "Sündenfall" der Nach-Parmenidischen Philosophie, 
die sich dem unbestimmten Transzendenten reflektierend zugewendet hatte, 

256 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

schichte, in den Hintergrund, tritt mit Aristoteles an die Stelle des Unbe­
stimmten die (prinzipiell bestimmbare) Substanz als der gemeinsame 
Bezugspunkt für alle Bedeutungen von "seiend": 

"Von Seiendem spricht man einerseits, weil es sich um Substanzen handelt, ande­

rerseits, weil es sich um Affektionen von Substanzen handelt oder weil es der 

Weg zur Substanz oder Vergehen oder Privation oder Qualität oder Schaffendes 
oder Erzeugendes der Substanz oder von etwas im Bezug auf Substanz Ausge­

sagten ist oder die Vemeinung von etwas von diesem oder von der Substanz 

(deswegen sagen wir ja auch, das Nichtseiende sei nichtseiend)" (Aristoteles: 
Metaphysik 1003b, 6f., zitiert nach Rapp 2001: 155). 

Aristoteles verwirft die Vorstellung Platons, das Allgemeine, die Arten und 
Gattungen, seien gesonderte Ideen als "hybride und überflüssige Konstruk­
tion", so Ottfried Höffe: "Denn [ ... ] allgemeine Gegenstände [seien M.V.] 
zwar denknotwendig. Mit Kants ontologischem Argument vergleichbar, 
ließe sich aber aus dieser Denknotwendigkeit nicht auf die Existenz 
schließen" (Höffe 1981b: 80). Aristoteles erachtete die Ideen als denknot­
wendig, stritt jedoch zugleich deren Existenz als für sich seiende Entitäten 
ab, das Allgemeine lässt sich seiner Ansicht nach vielmehr als Abstraktion 
aus der Wahrnehmung des Seienden begreifen, es ist die Form, die allen Er­
scheinungen einer Art gemeinsam ist (vgl. Röd 2000: 157). Damit verkehrt 
sich die Problematik Platons, von Ideen als Substanzen sprechen zu müs­
sen, dabei aber Teilhabe im oben erläuterten Sinn zu meinen, in ihr Gegen­
teil, zur Problematik Aristoteles', allgemeine Gegenstände annehmen zu 
müssen, ihnen aber zugleich eine tatsächliche Existenz abzusprechen. 
Aristoteles' Weg aber eröffnet dem Logos, verstanden gleichermaßen als 
Vernunft, ihrer Artikulation in der Sprache und deren Sinn, die Möglich­
keit, "[ ... ] das Seiende als das anzusprechen, was es ist und warum es ist" 
(vgl. Höffe 1981b: 81). Die Aufgabe des Logos liegt nunmehr im angemes­
senen Zur-Erscheinung-bringen des Seienden und seiner Gründe, sie liegt in 
der Wahrheit, die sich dem Logos in der Korrespondenz von Denken und 
Sache offenbart. Die Sätze vom Widerspruch und vom ausgeschlossenen 
Dritten sichern dieses Denken gegen Herakliteische oder Platonische 
Relativierungen der Substanz ab.33 Nicht die eigenständig seienden Ideen 

nun für alle Zeiten geändert hatte. Es kann nie wieder zum umeflektierten, 
unbestimmten, transzendenten Hintergrund werden, nachdem es sich der Ver­
nunft einmal gezeigt hat. 

33 Der Satz vom Widerspruch ist nach Aristoteles der fundamentalste und si­
cherste aller Grundsätze, denmach "[ ... ] ist es nicht möglich, daß dasselbe 
demselben in derselben Beziehung zugleich zukommt und nicht zukommt", es 
"[ ... ] ist[ ... ] nicht möglich, daß es ein Mittleres zwischen den beiden Glie-

257 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

richten die Dinge in ihrer Bedeutung auf das allem zugrunde liegende 
unbestimmte Transzendente, auf das göttliche Prinzip aus, das "Telos", das 
diese Verbindung herstellt, die Zweckmäßigkeit eines Organismus etwa, 
liegt nun von Anbeginn an im Organismus selbst. Diese innere Zweckmä­
ßigkeit, die "Entelechie", steuert die Entwicklung des Keimes bis zu seiner 
vollendeten Form (vgl. Röd 2000: 159). So ist auch die aristotelische Natur 
letztlich auf ein göttliches Prinzip als höchsten Zweck bezogen. Schließlich 
bleibt Aristotels Platon nahe: Aristoteles Antwort auf die Frage, wie "Gott" 
bzw. die göttliche Substanz als unbewegter Beweger letztlich diesen Zweck 
setzt, also bewegen kann, ohne selbst bewegt zu sein, bleibt höchst idealis­
tisch: "Gott" bewegt"[ ... ] wie ein Geliebtes", so Rapp, "nicht als mechani­
sche Ursache, sondern als ein Zweck oder Ziel (telos)" (Rapp 2001: 173). 

Mit Platon und Aristoteles hat sich die Bedeutung der Transzendenz der 
Formen in unterschiedlicher Weise gewandelt. Beide Philosophen haben 
aber die Vorarbeit geleistet, dass in ihrer Nachfolge die Formen ihren Be­
deutungsüberschuss, ihren Unbestimmtheitscharakter verlieren konnten, die 
Vorarbeit für einen nie zuvor da gewesenen fundamentalen Paradigmen­
wandel also, waren Formen doch bislang stets mehr als bloßes "Ding". Der 
mit Thales markierte Beginn der Reflexion über die Bedingungen des Seins 
führte unweigerlich in Richtung auf die Bestimmung des unbestimmten 
Transzendenten, das sämtliche Formen mit einem Bedeutungsüberschuss 
auflud und sie davor bewahrte, als bloße für sich objektiv seiende Substan­
zen gedeutet zu werden, die sie niemals waren. Dennoch dauert es nach 
Thales noch etwa zwei Jahrtausende bis das Transzendentale tatsächlich als 
bestimmt gedacht, bis "Gott" tatsächlich für tot erklärt wurde. 

Substanz oder Koinzidenz der Gegensätze: 
Thomas von Aquin und Nikolaus von Kues (Cusanus) 

Thomas von Aquin zählt zumindest auch deshalb zu den bedeutendsten 
Personen innerhalb der abendländischen Philosophiegeschichte, weil er den 
metaphysischen Gehalt der platonischen und auch der aristotelischen Lehre 
mit der des Christentums zusammenführte. In seinem kurzen, zu seinem 
Frühwerk gehörenden Traktat "Über das Seiende und das Wesen" (De ente 
et essentia, entst. etwa 1252-1255, vgl. Elders 1988: 103) unterscheidet 
Thomas zwei Arten von Substanzen, die zusammengesetzte und die einfa­
che Substanz: Das Wesen der zusammengesetzten Substanz umfasse Form 
und Materie, das Wesen der einfachen Substanz jedoch nur Form, woraus 
zwei weitere Unterschiede entstünden. Das Wesen der zusammengesetzten 

258 

dem des Widerspruchs gibt" (Aristoteles: Metaphysik 1005b 19, zitiert nach 
Röd 2000: 157). 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Substanz könne sowohl als Ganzes als auch als Teil bezeichnet werden, 
"[ ... ] bei einem einfachen Dinge aber, welches eben seine Form ist, kann 
als Wesen immer nur das Ganze bezeichnet werden, weil dort außer der 
Form nichts anderes vorfindlieh ist, das gewissermaßen eine Form auf­
nähme" (Aquin 1965: 46). Diese einfache Substanz sei also bloßes Sein, 
ohne dass irgendetwas von diesem Sein verschieden gedacht werden könne, 
dieses Sein vertrüge "[ ... ] keinerlei Beifügung eines unterscheidenden 
Merkmales, weil es dann sofort nicht mehr Sein, sondern ein Sein und 
überdies irgendeine Form wäre [ ... ]" (ebd.: 48). Dieses Sein könne es also 
auch nur einmal geben und so folgert er: "Demnach müssen auch die Geis­
ter aus Form und Sein bestehen und ihr Sein von einem ersten Seienden her 
haben, welches nur Sein ist. Dieses aber ist die erste Ursache, d.h. Gott" 
(ebd.: 50). 

Thomas von Aquin zufolge sind alle Lebewesen beseelt und in ihrer 
Form von "Gott" erschaffen. Die gesamte christliche Lehre wird also von 
ihm, an die aristotelisch-griechische Tradition anknüpfend, auf eine reine 
Idealität (einfache Substanz) transzendental ausgerichtet, deren Wesen von 
allem Wandel frei ist, während der Mensch sich Gottes Ansichten anzunä­
hern vermag. Form und Substanz werden aufeinander in einem Dritten, Un­
bestimmten, transzendenten Transzendentalen (als Bedingung ihrer Mög­
lichkeit) bezogen, ohne ineinander überführbar zu sein, doch führt Thomas 
von Aquin eine deutliche Trennung zwischen "zusammengesetzten Sub­
stanzen" und "einfachen Substanzen" ein, wie sie der christlichen Einheits­
lehre bis dahin unbekannt war. Diese Unterscheidung ist die Voraussetzung 
für eine undogmatische Herangehensweise an die Substanzen, Voraus­
setzung also für die moderne Wissenschaft. 

Dennoch hielt sich die Vorstellung der Unüberführbarkeit von Form 
und Materie, also der Glaube an die Unbestimmbarkeit des Ganzen, mehr 
oder weniger, sich gegenüber allen Angriffen behauptend, noch bis an die 
Schwelle zur Neuzeit. Auch knapp einhundert Jahre nach Thomas galt noch 
für Nikolaus von Kues (auch Cusanus, 1401-1464), dass der Mensch das 
Ganze des Seins zwar in Annäherung, niemals aber vollständig erfassen 
könne. Die Welt als Ganze sei ein Geistesprodukt, so Cusanus: Die Welt 
"an sich" Produkt des unendlichen Geistes Gottes, die Welt "für uns" Pro­
dukt des endlichen menschlichen Geistes (vgl. Stallmach 1989: 44). Die 
Welt der menschlichen Formen ist vom Menschen selbst geformt. Die Welt 
an sich aber habe "Gott" nach dem Vorbild der Zahl erschaffen, weshalb 
der Mensch mittels der von ihm selbst erschaffenen Mathematik und der 
gewöhnlichen Logik als Verstandesmittel sich der göttlichen Welt, der 
Harmonie der Zahlen, annähern (conjectura) könne (vgl. Scheidrake 2002: 
40). "Wie Gott die absolute Seiendheit (entitas absoluta) ist, die alles Sei­
enden Ineinsfaltung ist, so unser Geist jener unendlichen Seienden Bild 

259 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

[ ... ]" (Cusanus: "Ideota de mente", zitiert nach Stallmach 1989: 44.) so 
Cusanus. Doch ist es dem Verstand unmöglich, das Ganze zu erblicken, der 
menschliche Verstand bleibt stets in den Grenzen des menschlichen Geistes 
gefangen (entia rationis): 

"Der Verstand ordnet die sinnlichen Eindrücke, indem er sie bestimmt. Diese Be­

stimmtheiten müssen gegeneinander abgesetzt sein. Die Funktion des Verstandes 
ist daher nur möglich, wenn er Gegensätze schafft und bestehen lässt. Das gegen­

satzlose Unendliche kann er innerhalb seines Gesichtskreises nicht zulassen, weil 

es sich seinem Prinzip des gegensatzbezogenen Bestimmens nicht unterwerfen 
lässt" (vgl. Flasch 1978: 259), 

so fasst Kurt Flasch die Worte Cusanus' zusammen. "In" der Vernunft aber 
kann dem Menschen Einsicht in die Einheit des durch den Verstand Ge­
schiedenen, die "Koinzidenz der Gegensätze" ( coincidentia oppositorum) 
gelingen (vgl. Flasch 2001: 22ff.). In der Vernunft fallen die Gegensätze 
zusammen, die sich aber gerade darin dem Verstand entziehen. Die unend­
liche göttliche Einheit ist dem V erstand unzugänglich, weil sie "einigende 
Einheit" (unitas uniens) ist, eine "dynamisch-komplikative Einheit" (vgl. 
Stallmach 1989: 109), welcher"[ ... ] eigentümlich [ist, M.V.] (unitatis con­
ditio est), das Seiende aus sich zu entfalten (explicare entia), da sie das Sein 
( entitas) ist, das in seiner Einfachheit das Seiende entfaltet ( entia compli­
cans)" (Cusanus: "De coniecturis", zitiert nach Stallmach 1989: 109). Die 
unendliche Einheit sei also für Cusanus, so Kurt Flasch, "[ ... ]nicht die ein­
fache Wurzel der Gegensätze", vielmehr stehe die göttliche Einheit "[ ... ] 
über dem Zusammenfall der Gegensätze" (Flasch 1978: 259, Hervorhebun­
gen im Original), sie ist also nicht mit dem Begriff "Vernunft" zu versehen, 
sondern Voraussetzung der Vernunft. Die Vernunft lässt sich wiederum 
bloß durch den Verstand denken, sie zu denken ist stets schon Differenz, ihr 
Vollzug aber ist Einheit, in ihr ist das Sein als Ganzes ungeteilt. 

Mit der Koinzidenzlehre widersprach Cusanus dem Aristotelischen Satz 
vom ausgeschlossenen Dritten. Gegensätzliche Bestimmungen könnten 
demnach durchaus an einem und demselben Ding vorkommen, doch wären 
diese Gegensätze durch ein gleichberechtigtes drittes Prinzip zu verbinden, 
während sie voneinander getrennt gedacht bleiben müssten (vgl. Flasch 
2001: 1 02): "In diesem dritten Prinzip, in der gleichwesentlichen Verbin­
dung, fallen die Widersprüche (contradictoria), also nicht nur die konträren 
Gegensätze (contraria), zusammen, bevor sie in Zweiheit und Gegensatz 
auseinandertreten" (vgl. ebd.: 104). Vor jeder Verstandestätigkeit besteht 
Einheit der Gegensätze, das unendliche Göttliche ist ohne jede Trennung, 
erst der menschliche Verstand zieht in seine Wahrnehmungswelt jene 
Grenzscheiden ein: 

260 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

"Der Löffel hat außer der Idee in unserem Geist kein weiteres Urbild[ ... ]. Dabei 
ahme ich nämlich nicht die Gestalt irgendeines Naturdinges nach. Solche Formen 
[ ... ] kommen allein durch menschliche Kunst zustande. Meine Kunst besteht 
darum mehr im Zustandebringen als einem (bloßen) Nachahmen geschaffener 
Gestalten, und darin ist sie der unendlichen Kunst ähnlicher" (Cusanus: "Ideota de 
mente", zitiert nach Stallmach 1989: 45). 

Wenngleich der V erstand nicht anders kann als zu trennen, kann doch der 
Bezug auf ein verbindendes Drittes die Einheit des Geschiedenen wieder 
herstellen. Mit dieser Neubestimmung des Verhältnisses von Formen und 
ihrer Verbindung in einem gemeinsamen unbestimmten Ursprung meinte 
Cusanus, die Physik aufvollkommen neue Grundlagen gestellt zu haben, so 
Kurt Flasch: "Das neue Wissen geht davon aus, daß ein metaphysisches 
Prinzip nicht den Teilungsmodi seiner Principiata unterliegt. Es steht vor 
deren Auseinandertreten in die Gegensätzlichkeit" (Flasch 2001: 106). In 
diesem metaphysischen Prinzip fänden diese Gegensätze daher "logisch" 
wieder zusammen, in allen Formen wäre demnach das Unteilbare zugleich 
mit anwesend. Auf diese Weise hoffte Cusanuns, dass sich die seit Platon 
und Aristoteles bestehenden Streitigkeiten um das Verhältnis von Form und 
Substanz überwinden ließen (vgl. ebd.: 132) Die aufeinander prallenden 
Gegensätze versuchte er mit Hilfe mathematischer und geometrischer Er­
kenntnis zu überbrücken. Die mathematischen Gegenstände seien endlich 
und könnten das Unendliche niemals erreichen, doch wären sie Anhalts­
punkte, nach denen das Unendliche "erschlossen" werden könne; die Un­
endlichkeit, also die Formlosigkeit selbst sei zwar nicht zu begreifen, wohl 
aber kann der Geist über diese "belehrt" werden. 

Cusanus steht damit an der Schwelle zur Neuzeit als ein Denker in der 
Parmenidischen und Herakliteischen Tradition, der das Unendliche, das Un­
bestimmte als Einheit der Gegensätze, als das Unbestimmbare schlechthin 
begreift. Doch schon kurze Zeit später setzte Giordano Bruno an die Stelle 
der Unendlichkeit Gottes die "Unendlichkeit der Natur" (vgl. Wemer 1995: 
632). Von der Möglichkeit der Annäherung an das göttliche Unendliche bis 
hin zum festen Glauben an die Bestimmbarkeit der "Natur" war es offenbar 
nur mehr ein kleiner Schritt. In der gesellschaftlichen Situation im 14. und 
15. Jahrhundert war der Glaube ohnehin insgesamt geschwächt. Die über­
kommenen antiken Strukturen waren im Zuge der Völkerwanderungen zer­
stört, die große Pest in Europa zwischen 1347 und 1352, der hunderijährige 
Krieg (1337/39-1453) um die französische Krone verschärften das Theodi­
zeeproblem, Bauernrevolten waren zwischen dem 13. und 15. Jahrhundert 
verbreitet, der Handel, auch der Fernhandel (Hanse) und damit der Aus­
tausch (auch kultureller Art) mit anderen Gesellschaften nahm bedeutend 
zu, selbst die Kirche wurde ökonomisiert (Ablasshandel); alles in allem be-

261 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

fand sich Europa seit dem 12. Jahrhundert in einem umfassenden Wandel, 
ja in einer umfassenden Krise, so Immanuel Wallerstein: "Diese Krise war 
[ ... ] auch auf kulturellen Ebenen spürbar. Die mittelalterliche christliche 
Synthesis erlebte vielfältige Angriffe in all den Formen, die später als die 
ersten Regungen des ,modernen' westlichen Denkens bezeichnet werden 
sollten" (Wallerstein 1986: 46).34 Diese Krise ließ zwei Entwicklungsoptio­
nen einander als gleichwertige gegenübertreten: Restauration, also Wieder­
herstellung der Lehre von der Unantastbarkeit des Göttlichen nach der 
Lehre Cusanus' oder "endgültige" Abwendung von "Gott". Vor dem Hin­
tergrund dieser Krise traten Galileo Galilei und dann Rene Descartes auf die 
Bühne der Wissenschaft. 

Erreichbarkeit der "Natur" und Negation der Transzendenz: 
Galileo Galilei und Rene Descartes 

Galileo Galilei (1564-1642), der die Physik zuerst in der Form der aristote­
lischen Scholastik kennen lernte, wird bald zu deren erbittertem Gegner und 
bricht aus der Denkweise einer allumfassenden Naturphilosophie aus (vgl. 
Heckl 1995: 300). Die Infragestellung der aristotelischen Physik, wohl vor 
allem durch Cusanus, sowie die Aufwertung der Mathematik waren Bedin­
gungen der Möglichkeit dieser Loslösung des Galilei von seinen scholasti­
schen Anfängen. Galilei erscheint nach dieser Betrachtung als "Vollstreck­
er" eines in jeder Hinsicht logisch zu erfolgenden Schrittes. Er ist derjenige, 
der, von der philosophischen Tradition der Untersuchung des Verhältnisses 
von Substanz und Form befreit, die allgemeine Unruhe im wissenschaft­
lichen Diskurs zur grundlegenden Neuformulierung des Heliozentrischen 
Weltbildes nutzen kann, und er ist derjenige, der sie nutzt. Im 14. und 
beginnenden 15. Jahrhundert wurden die überkommenen Weltbilder derart 
gründlich von allen Transzendenzen befreit, bis sie schließlich im Laufe des 
16. Jahrhundert offen für eine neue Synthese waren (vgl. Fischer 1983: 36). 
So lautet denn das berühmte Zitat, das diese Loslösung Galileis von den 
philosophisch-theologischen Altlasten am deutlichsten zu kennzeichnen 
vermag: 

"Die Philosophie steht in jenem großen Buch geschrieben, das uns ständig offen 
vor Augen liegt (ich spreche vom Universum). Aber dieses Buch ist nicht zu ver­

stehen, ehe man nicht gelernt hat, die Sprache zu verstehen, und die Buchstaben 

kennt, in denen es geschrieben ist. Es ist in der Sprache der Mathematik geschrie­

ben, und die Buchstaben sind Dreiecke, Kreise und andere geometrische Figuren. 

34 Siehe dazu bei Wallerstein (1986) auch die ergiebige Analyse der Bedingun­
gen, die zu dieser Krise auf gesellschaftlich- und ökonomischer Ebene geführt 
haben, sowie der Folgen, die die Krise nach sich zog. 

262 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Ohne diese Mittel ist es dem Menschen unmöglich, ein einziges Wort davon zu 
verstehen; ohne sie ist es ein vergebliches Umherirren in einem dunklen Laby­

rinth" (Galilei 1623: 631-632). 

Zwar geht auch bei Galilei die mathematische Ordnung auf "Gott" zurück, 
in diesem Sinne schließt er an Cusanus an und bleibt mit der antik­
christlichen Tradition verbunden. Doch geht der Gedanke der Uner­
reichbarkeit des Absoluten in den dazwischen liegenden gut 150 Jahren 
verloren. Für Galilei ist das Buch der Philosophie von "Gott" in der 
mathematischen Sprache geschrieben, um vom Menschen entziffert werden 
zu können. Nicht die Annäherung an das göttliche Unendliche ist mehr das 
Ziel, sondern die absolute Erkenntnis der (damit auch endlichen) Natur. 
Wieder ist es zunächst nur eine graduelle Verschiebung, die beide Positio­
nen voneinander trennt. So sagt Galilei: 

"Obwohl es zwecklos ist, die wahre Natur der Sonnenflecken erkennen zu wollen, 

können wir doch einige ihrer Eigenschaften erkennen, etwa Ort, Bewegung, Ges­
talt, Größe, Helligkeit, Veränderung, Entstehung und Auflösung. Die Erfassung 

dieser Eigenschaften wiederum versetzt uns in die Lage, auch über andere und 

kontroversere Qualitäten der Natursubstanzen nachzudenken und unseren Blick 
auf das höchste Ziel allunserer Bemühungen zu richten: auf die Liebe zum göttli­

chen Schöpfer. Es bestärkt unsere Hoffuung, daß uns auch das Erfassen aller an­

deren Wahrheiten, die in ihm, der Quelle allen Lichts und der Wahrheit sind, 
vergönnt sein wird" (Galilei 1957: 114). 

"Gott" verblasst damit wieder mehr und mehr zum bloßen Hintergrund35
, 

der kaum einer Erwähnung bedarf. 
Es ist kaum jemals sinnvoll zu sagen, dass der eine oder der andere 

Autor für einen epochalen Umbruch "verantwortlich" gewesen wäre. Stets 
sind die diskursiven Felder der Zeit Bedingung dafür, dass eine Leistung, 
und ist sie auch noch so bedeutsam, überhaupt auf ein interessiertes Publi­
kum trifft, das diese zu würdigen weiß. Viele andere Faktoren spielen eine 
Rolle. Auch verändert sich die Bedeutung von Autoren im Nachhinein, je 
nach dem "Zeitgeist", aus dem heraus sie betrachtet werden. Entsprechend 
könnte Rene Descartes sicher nicht sagen, dass er derjenige gewesen sei, 
mit dem das Mittelalter sein Ende und die Neuzeit ihren Anfang genommen 
hätte. Auch wären, um eine solche Aussage zumindest plausibel werden zu 
lassen, vielfältige ergänzende Erläuterungen notwendig, es wären zudem 

35 Dieser Hintergrund bleibt aber als solcher noch immer selbstverständlich, er 
verschwindet noch immer nicht ganz. 

263 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

weitere bedeutende Personen, etwa Isaac Newton oder Francis Bacon36 oder 
noch andere zu nennen. 

In dieser Arbeit steht jedoch nicht die Bewertung der einzelnen heran­
gezogenen Personen an, sie will auch keine Geschichte der Wissenschaften 
schreiben, es geht ihr lediglich um den exemplarischen Nachweis, dass ein­
setzend mit der antiken Philosophie ein bedeutender Wandel stattgefunden 
hat, ein Wandel der Bedeutung, die der Frage nach dem Verhältnis von Teil 
und Ganzem, von Substanz und Form beigemessen wurde. Diese Diskus­
sion ist keine rein akademische, sondern eine weit in das Denken und Han­
deln ganzer Epochen hineimeichende. Hinter der Diskussion steht die Frage 
nach der Form, in der Gesellschaften sich selbst in ein Verhältnis zum Sein 
setzen, nach der Bedeutung ihrer selbst, nach dem Sinn des Seins, nach ih­
rem Verhältnis zu dem der "V erstandestätigkeit" Unzugänglichen, ihrer ins­
gesamt unbestimmbaren Umwelt. 

Bis in das Denken Cusanus' hinein ist der Gedanke der Teilhabe des 
Teiles an einem unendlichen Ganzen zentral. Das Ganze, das als solches 
niemals abschließend bestimmt ist, steht in einem wie auch immer gearteten 
Verhältnis zum Teil, wodurch das Teil seine Form, seinen Sinn erhält. Ob 
diese Form nun immanent, also als aristotelische Psyche oder von außen, 
als Idee an die Substanz herangetragen wird, bleibt belanglos in Hinsicht 
auf die Sinnfrage, denn in beiden Fällen ist die Transzendenz auf ein Drit­
tes, sinnstiftendes und Formen als symbolische markierendes Moment noch 
gegeben. Die umwälzenden sozialen Veränderungen hatten die Frage nach 
diesem transzendenten Dritten derart grundsätzlich aufgeworfen, dass nun 
auch die Grundlagen selbst zur Diskussion standen. Erstmals zumindest in­
nerhalb der modernen Zeitrechnung stand nicht mehr allein die Frage nach 
dem Verhältnis des Teiles zu seinem Ganzen zur Diskussion, mit Rene 
Descartes (1596-1650) wurde nun zeitgleich zu der Zerstörung des helio-

36 Für Lorraine Daston ist es Bacon, der als radikaler Reformer angetreten sei, 
die "zentralen Lehren der aristotelischen Naturphilosophie zu zerstören", der 
gerade in außernatürlichen Erscheinungen eine Herausforderung für die Wis­
senschaften sah: Die Naturphilosophie müsse sich nicht nur Einzeldingen 
überhaupt, sondern gerade den außernatürlichen Erscheinungen zuwenden 
(vgl. Daston 2003: 49). "Auf diese Weise also fielen im Verlauf des 16. und 
17. Jahrhunderts die außernatürlichen Phänomene sozusagen aus dem fast 
übernatürlichen Extrem des Vorzeichens in das beinahe natürliche Extrem der 
Tatsache im Baconsehen Sinne. Sie hatten ihre Karriere als Inbegriff des Zei­
chens begonnen und wurden schließlich unwiderruflich , bedeutungsfrei'. Der 
entscheidende Schritt auf dem Wege dieser erstaunlichen Verwandlung war 
die Neutralisierung der außernatürlichen Phänomene", so Daston (ebd.: 51). 
Meines Erachtens war diese Neutralisierung allerdings nicht Ursache, sondern 
Teil des andauernden Prozesses, dessen entscheidende Phase bereits in die 
Homerischen Zeit und der klassischen Zeit der griechischen Antike zu datie­
ren ist. 

264 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

zentrischen Weltbildes durch Galilei offen die Frage gestellt, ob dieses Ver­
hältnis überhaupt für die menschliche Existenz von Bedeutung sei. Der ra­
dikale Zweifel des Descartes wendet sich, eimnal aufgeworfen, schon 
innerhalb seines eigenen Schaffens sofort gegen sich selbst, er entfaltet 
noch in seinem eigenen Werk eine eigene Dynamik, von der die nachfol­
gende Philosophie und Sozialgeschichte sich nicht mehr lösen konnte. 

Die Mathematik, die in der Renaissance weiter an Bedeutung gewann, 
erhielt durch die ökonomische Entwicklung zusätzlichen Auftrieb. Der 
Handel, insbesondere in den sich entfaltenden Städten, hier wiederum vor 
allem der Hanse, stellte neue Anforderungen auch an die Wissenschaften. 
Die ersten Universitäten förderten den wissenschaftlichen Austausch und 
trugen - wie der schleichende Bedeutungsverlust der Kirche - zu einer 
grundlegenden Abkehr von der mittelalterlichen Scholastik und einer Hin­
wendung zur antiken Philosophie bei. Schon der Gedanke, dass die Natur 
ihrem Wesen nach mathematischer Struktur sei, wie er zuerst von den Py­
thagoreem, dann für die Modeme von Kepler und Galilei formuliert wurde, 
trug den Keim zur Infragestellung der Notwendigkeit eines anderen ein­
heitlichen Prinzips neben der rationalen Mathematik in sich. Descartes 
führte diesen Gedanken der zentralen und vorrangigen Bedeutung der Ma­
thematik bis an ihr radikalisiertes Ende: Die Struktur der Außenwelt ist 
ihrem Wesen nach mathematischer Art, und zwischen ihr und dem 
mathematischen Denken des menschlichen Geistes besteht eine natürliche 
Harmonie (vgl. Djiksterhuis 1983: 451). 

Doch wird diese Idealisierung der rationalen Mathematik erst durch den 
zweiten Aspekt der Cartesianischen Philosophie umwälzend für die Philo­
sophiegeschichte: durch den radikalen Zweifel ("doute universel"), denn 
erst in dieser Kombination löst sich die Sinntranszendenz grundlegend 
aur,37 Zunächst beabsichtigte Descartes, wie er selbst sagt,"[ ... ] alldas als 
völlig falsch [zu, M.V.] verwerfen, wofür ich mir nur den geringsten Zwei­
fel ausdenken könnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Überzeu­
gung zurückbliebe, die gänzlich unbezweifelbar wäre" (Descartes 1997: 
53). Dieser Zweifel führte, wie Winfried Weier feststellt, Descartes den ent­
scheidenden Schritt über den bereits in der Tradition Ockhams und 
Montaignes angelegten allgemeinen Zweifel an der Wahrhaftigkeit der 
Erscheinungen hinaus (vgl. Weier 1988: 110). Descartes stellte nicht mehr 
allein die Frage, ob die Erscheinungen mit dem übereinstimmen, was sich 
der "naiven" Anschauung darbietet, ob diese von "Gott" gegebenen Ideen 
den Objekten in der Außenwelt direkt korrespondierten. Sein entscheiden-

37 Siehe hierzu und im Folgenden den hervorragenden Text von Winfried Weier 
zur "Grundlegung der Neuzeit" (vgl. Weier 1988, darin insbes. 109ff. zur 
"Auflösung der Sinntranszendenz"). 

265 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

der Schritt liegt in der"[ ... ] grundsätzlichen Annahme der Möglichkeit un­
eingeschränkter Sinnwidrigkeit, d.h. nicht nur Sinnfremdheit, sondern 
Sinngegensätzlichkeit" (ebd.: 111. Im Original kursiv). Er hält es also für 
möglich, dass die bisher unhinterfragt angenommene letzte Instanz, wie 
auch immer sie beschaffen sei, nicht gelte. Diese Radikalität führte schon 
Descartes selbst in große Erklärungsnöte, etwa hinsichtlich der Frage nach 
der Geltung des Zweifels, wenn doch alles grundsätzlich anzweifelbar 
wäre. Doch "[ ... ] alle nachträglichen Bemühungen Descartes ', diesen Ge­
danken wieder zu entschärfen und so in gewisser Weise diesen Schritt wie­
der rückgängig zu machen, ändern [ ... ] nichts daran, daß er nicht mehr wie 
noch Ockham die Möglichkeit absoluter Sinnwidrigkeit ausschließt [ ... ]" 
(ebd.). Damit, so Winfried Weier, rüttelt Descartes in uneingeschränkter 
Weise "[ ... ] an der Metaphysik des Sinndenkens, an der Vorstellung eines 
Denken und Sein übergreifenden Sinnhorizontes, an dem beide Bereiche 
teilhaben[ ... ]" (ebd.: 112). 

Für den hier zu behandelnden Zusammenhang sind die Bemühungen 
Descartes, sich des Sinnhorizontes doch wieder zu vergewissern, den er ja 
benötigt, um doch den Zweifel selbst rechtfertigen zu können, von weniger 
großer Bedeutung. Durchaus ist zu bemerken und festzuhalten, dass der 
"Sinnhorizont" auch mit Descartes nicht auf einen Schlag abhanden kommt, 
dazu ist er, wie alle Denker seiner Zeit, in den überkommenen Seins- und 
damit Denkregionen viel zu tief verankert. Im Cartesianischen Denken 
nehmen die beiden Gottesbeweise eine zentrale Position ein. Dennoch 
kennzeichnet Descartes diese Zäsur des erstmaligen qualitativen Umschlags 
der Fragestellung. Er hat, wie kein anderer vor ihm, 

"[ ... ] den Gedanken an einen Sinn, der sich in den verschiedenen heterogenen 

Seinsbereichen in analoger Weise verwirklicht und an dem die verschiedenen Sei­

enden gemäß ihrer Fassungskraft teilhaben, als Urvoraussetzung des Denkens, als 
Urpostulat des Philosophierens, als nicht beweisbare, eben nur aufweisbare Voraus­

setzung des Denkens zutiefst zu erschüttern und aufzugeben gesucht" (ebd.: 114). 

Der Cartesianische Dualismus von "res cogitans" als denkender und "res 
extensa" als ausgedehnter Sache, formuliert das Geist-Seele Problem unter 
veränderten Vorzeichen neu. Einheit finden beide nun nicht mehr in der 
Transzendenz, sondern in dem Subjekt selbst: "Cogito ergo sum", das "ich 
denke, also bin ich" braucht "Gott" nicht, der - als "Betrüger" entlarvt -
diesen Beweis nicht zu erbringen vermag. Descartes wird damit zum 
"geistigen Vater" des Materialismus, indem er der res extensa jegliche un­
mittelbare Verbindung zur res cogitans abspricht, deren ganzes Wesen es 
auf der anderen Seite ist, zu denken, womit zugleich der moderne Subjekti­
vismus geboren ist. Die bisherige Einheit von Substanz und Form bricht auf 

266 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

in zwei einander gegenüberstehende "Substanzen", deren Zusammenspiel 
zwar wiederum in einer letztlich auf "Gott" zurückgehenden Harmonie be­
gründet liegt. Für die sich abzeichnende Ausdifferenzierung des wissen­
schaftlichen Betriebes und der bereits sich vollziehenden Trennung von 
Kirche und Wissenschaft bedeutet dieser Dualismus jedoch die Trennung 
der Aufgaben. Mechanismus und Subjektivismus erforschen nun je eigene 
Bereiche, und die Frage nach deren Zusammenhang wird der Theologie 
überlassen, während die Frage nach den Bedingungen des Lebendigen da­
mit erstmals überhaupt virulent wird. War das Leben trotz Platon und 
Aristoteles noch mehr oder weniger unhinterfragt als von, in und durch 
"Gott" gegeben gedacht, verlangte es nun nach einer dem neuen Weltbild 
angemessenen, also naturwissenschaftlich begründbaren Erklärung, der sich 
jede Disziplin einzeln zuwendete, ohne mehr die Frage nach dem Ganzen 
zu stellen. Erstmals erschien eine materiale Welt am Horizont der neuen 
Wissenschaften, bestehend aus unveränderlichen, transparenten, nach Ge­
setzen beschreibbaren und nach dem Vorbild der mathematischen Ratio­
nalität geformten Substanzen ohne jeglichen Verweisungsüberschuss. Es 
erschien eine Welt aus Formen, die nicht mehr eingebunden sind in einen 
sie übergreifenden Zusammenhang, denen sich nun die Welt des Sozialen 
als kategorisch Anderes ohne Verbindung gegenübergestellt sieht. 

6.4 Von den Anfängen der okzidentalen 
Philosophie zum Phänomen der Katastrophe 

Bis an die Schwelle zur Neuzeit, dies wurde in diesem Kapitel gezeigt, 
blieben alle bereits hochgradig stabilisierten Formen der menschlichen 
Wahrnehmung eingebunden in einen übergreifenden Zusammenhang. Diese 
Transzendenz der Formen machte es unmöglich, irgendetwas als bloß für 
sich seiend zu behandeln, stets ist das, was sich zeigt, zugleich ein anderes, 
das sich verbirgt. Der sympathetische Zusammenhang aller wahrgenomme­
nen Formen war seit jeher die Bedingung dafür, dass sich nichts dauerhaft 
entgegen dem "Auftrag zum Überleben", der Vorgabe der Grenzerhaltung 
zwischen Form und Umwelt hatte entwickeln können. Schwerwiegende 
Fehlentwicklungen waren unwahrscheinlich, weil sich ständig alles an 
Umweltveränderungen anpasste, während zugleich sich viable Formen ent­
falten und relativ stabilisieren konnten, die insgesamt "Luxurierung der Le­
bensverhältnisse" bedeuteten; Bedingungen entstanden also, welche die 
Entwicklung organischer Formen bis hin zum Menschen ermöglichten. 

Dem Heiligen kam dabei eine ganz besondere Bedeutung zu: Es schuf 
besonders günstige Bedingungen dafür, dass sich weitaus komplexere Zu­
sammenhänge als zuvor entfalten konnten. Höhere Komplexität von Grup-

267 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

pen ist deshalb unwahrscheinlich, weil mehr Organisationsnotwendigkeiten 
dauerhaft gesichert sein müssen, weil also mit steigendem Komplexitäts­
grad ein höheres Maß an Stabilität erforderlich ist, während zugleich doch 
das Organisationsganze ständig mit unvorhersehbaren Umweltveränderun­
gen zu rechnen hat und mit diesen umgehen können muss. Das Heilige 
vermochte diese beiden, auf den ersten Blick unvereinbaren Ansprüche, 
miteinander in insgesamt für die weitere Entwicklung günstiger Weise zu 
vereinbaren. Es ermöglichte die Ausrichtung eines größer werdenden Grup­
penzusammenhanges entlang eines einzigen zentralen Vektors, es verrin­
gerte also die Reibungsflächen innerhalb der Gruppe und es stellte die 
Techniken, mit Hilfe derer die in jedem Gruppenzusammenhang wirkenden 
Zentrifugalkräfte gebändigt werden konnten. Gleichzeitig sicherte es 
sämtliche Formen gegen eine totale Erstarrung ab, welche den Verlust der 
Fähigkeit bedeutet hätte, ständig auf Umweltveränderungen, also auf un­
bestimmte Gefahren in höchstmöglichem Maß eingestellt zu sein. 

Das Heilige als Bezugspunkt aller Formen war die Bedingung der 
Möglichkeit, dass etwas bloß es selbst und zugleich ein anderes sein konnte; 
wahrgenommene Formen können nun für den Alltag Substanz und in der 
Auseinandersetzung mit dem Heiligen Symbol sein, durch das hindurch die 
Umwelt zu dem Menschen spricht, ohne dass die Form dochjemals auf eine 
der beiden Bedeutungen zu reduzieren wäre. Dinge können jetzt umfassen­
der denn je als für sich seiend genommen werden, ohne doch den konkreten 
Umweltbezug, ihre Historizität zu vergessen. Mit der Trennung zwischen 
Wissenschaft und Theologie insbesondere durch Descartes aber wurde es 
erstmals in der Geschichte des Menschen möglich, Formen gänzlich unab­
hängig von ihren konkreten Entstehungsbedingungen zu denken und als 
solche entsprechend zu behandeln. Etwas kann nun bloße Substanz sein, 
klar, rein, unveränderlich, mit sich selbst über die Zeit identisch, durch Ge­
setze beschreibbar, man kann es zerteilen, analysieren, wieder zusammen­
setzen, es bleibt doch dasselbe Objekt, dasselbe Ding; dieses Ding, dieses 
Objekt spricht nicht mehr, es ist nur mehr tote Sache. 

Die Fragilität der frühen wissenschaftlichen Objekte 

Allerdings bleibt diese, nach dem Vorbild der Zahlen und dem Analogie­
schluss auf die Welt der "wahren" Formen gewonnene Vorstellung ein bis 
heute nie wirklich erreichtes Ideal. Zwar folgten auf Descartes zwei Jahr­
hunderte eines positivistischen szientistischen Enthusiasmus, aus dem her­
aus auch die Soziologie sich mit Auguste Comte (1798-1857) konstituierte; 
ein Zeitraum, in dem der Glaube überwiegt, die Welt als Ganze würde sich 
nun immer umfassender positiv bestimmen lassen, je weiter sich der 

268 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Mensch von seinen Idolen befreit, die seine Wahrnehmung trübten.38 Wie 

Steven Shaper und Sirnon Sheffer aber gezeigt haben, war im 17. Jahrhun­

dert alles andere als klar, wie die neue Wissenschaft letztlich aussehen 

würde (vgl. Shapin/Schaffer 1989).39 Immanuel Kants "Kopernikanische 

Revolution" im Jahr 1787 erschütterte dann das sich erst im Entstehen be­

findliche objektive Weltbild bereits wieder in seinen Grundfesten mit der 

Überlegung,"[ ... ] ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit bes­

ser vorankommen, dass wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach 

unserem (sie!) Erkenntnis richten[ ... ], anstelle wie bisher zu versuchen, die 

Erkenntnis nach den Gegenständen zu richten" (Karrt 1995: 25, B XVI­

XVII). 
Die Anfänge der Industrialisierung brachten auch von politisch-gesell­

schaftlicher Seite die auf der Basis der neuen Wissenschaft gewonnenen Er­

rungenschaften wieder in Verruf. Bis zum ausgehenden 19. Jahrhundert 

wurden die auftretenden Widersprüche zwischen den gerade erst gewonne­

nen "Objekten" und "Tatsachen"40 durch Uminterpretation zu retten ver­

sucht (so insbes. Nagel 1991: 122f.).41 Ein Jahrhundert lang rangen so die 

38 Dass der Mensch sich von den die Wahrnehmung trübenden Idolen befreien 
müsse, um zur wahren Erkenntnis zu gelangen (vgl. Bacon 1982), forderte be­
reits Francis Bacon an der Schwelle zum 17. Jahrhundert. Auguste Comte war 
gut zweihundert Jahre später der Meinung, absolute Begriffe im Sinne letzter 
Ursachen würden sich zwar nicht finden lassen, es sei daher sinnlos, den Ur­
sprung des Weltalls ermitteln und die inneren Ursachen erkennen zu wollen. 
"Statt dessen suchen wir, deren Gesetze durch gemeinsamen Gebrauch der 
Vernunft und der Beobachtung zu entdecken [ ... ]", so Comte (Comte 1974: 
2). 

39 Steven Shapin und Sirnon Schaffer (1989) rekonstruieren die Auseinanderset­
zungen zwischen dem Naturphilosophen Boyle und dem politischen Philoso­
phen Hobbes als Kampf um die Erfindung einer Wissenschaft. Im Zuge dieses 
Kampfes konstituiere sich symmetrisch die Welt des Politischen, der Levia­
than, die Macht und auf der anderen Seite die Welt der Natur, der objektiven 
Dinge, der Mechanismen, so Bruno Latour, der die Schrift von Shapin und 
Schaffer in den deutschsprachigen Diskurs eingebracht hat. Dieser Konstituie­
rungszusammenhang aber werde im Verlaufe des 17. Jahrhunderts zuneh­
mend verdeckt, bis schließlich der Ursprung der Welt der Wissenschaften 
unsichtbar werde, Natur also als geschichtslos dem Menschen gegenüber trete 
(vgl. Latour 2002b). 

40 Zur Geschichte von "Objekten" und Tatsachen empfehle ich das Buch "Wun­
der, Tatsachen und Beweise. Zur Geschichte der Rationalität" von Lorraine 
Daston (vgl. Daston 2003). Daston, die ihre eigene Arbeit als eine "histori­
sche Epistemologie" bezeichnet (vgl. ebd.: 15), beschreibt darin sehr detail­
reich und informativ die vielen miteinander wechselwirkenden Faktoren, die 
allesamt den historischen Charakter von "Rationalität" hervorheben. 

41 Es gäbe"[ ... ] viele empirische Brüche, die man wegwerfen muß um ein rei­
nes konstantes Phänomen zu erhalten [ ... ]", so Johann Wolfgang Goethe in 
seinen naturwissenschaftlichen Schriften (vgl. Goethe 1998: 24, vgl. hierzu 

269 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

"objektiven" und die individuell-subjektiven, ja "genialen" Kräfte des 
menschlichen Geistes miteinander um die Vorherrschaft, bis schließlich, 
wie bereits zweihundert Jahre zuvor alles Göttliche, nun alles Subjektive aus 
der Wissenschaft verbannt wurde (vgl. Daston 2003: 116ff.). Die Wissen­
schaft zog sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhundert in das Labor zu­
rück42 im Glauben, dadurch Natur "objektiver" erkennen zu können, befreit 
von den Vernureinigungen subjektiver Wahrnehmung - Lorraine Daston 
spricht diesbezüglich von der "aperspektivischen Objektivität" (vgl. ebd.: 
127ff.).43 

Damit aber erhöht sich zugleich der Legitimationsdruck auf die "objek­
tive", auf die "exakte" Wissenschaft, die nun jeden Fehler und jede Unge­
nauigkeit immer offensichtlicher selbst zu verantworten hat.44 Nun gerät die 
wissenschaftliche Objektivität selbst unter Druck, wovon auch die "harten" 
Naturwissenschaften nicht verschont bleiben. 1905 präsentierte Albert 
Einstein seine berühmten fünf Artikel, mit denen er die Grundlagen nicht 
nur der Relativitätstheorie, mit der das Newtonsehe Weltbild erschüttert 
werden sollte, sondern auch der Quantentheorie legte. Nur wenige Jahre 
später zeigte diese Quantentheorie, dass die folgerichtige Anwendung der 
"Naturgesetze" zu Widersprüchen führte. Max Planck hatte gezeigt, dass 
Energie nur in diskreten Energiequanten emittiert und absorbiert werden 
kann. Dieser Gedanke aber ließ sich nicht in den überlieferten physikalischen 
Rahmen integrieren. (vgl. Reisenberg 1987: 3-5). Wemer Reisenbergs Un­
schärferelation wies nach, dass in einer experimentellen Anordnung nicht 
zugleich der exakte Ortswert und der exakte Impulswert, also die Bewe­
gungsrichtung und Geschwindigkeit eines Teilchens bestimmt werden kön-

auch den Artikel von Lorraine Daston [1999: 22], die diese Stelle bei Goethe 
nennt). 

42 Siehe dazu Peter Weingart (2003: 68): Im Labor erlangt die Wissenschaft des­
halb eine neue Qualität, weil sie die interessierenden Phänomene auswählen, 
variieren und reproduzieren kann -und weil sie alljene Aspekte, die in einem 
gegebenen Augenblick nicht interessieren, ignorieren kann. Dieses reduktio­
nistische Vorgehen, das Abstrahieren von Kontexten (d.h. der ,natürlichen' 
Umwelt), von Zeit und Ort, und die Manipulation der Objekte, erwies sich als 
außerordentlich erfolgreich bei der Suche nach Naturgesetzen. Eine wesent­
liche Voraussetzung und Bedingung des Erfolgs war dabei die Trennung von 
der Gesellschaft [ ... ]". 

43 Die "Geschichte der Objektivität", die Daston (2003) vorgelegt hat, skizziert 
die langen Kämpfe, die unser heutiges Bild von der Wissenschaft ergaben. 

44 Der wissenschaftlichen Objektivität ergeht es damit nicht anders als allen 
"Ideologien", die gerade in der Phase ihrer höchsten Wirksamkeit mit Neben­
effekten konfrontiert wird, die sie nun selbst zu verantworten hat, um schließ­
lich ihre Unfahigkeit dazu eingestehen zu müssen. Dies haben Kurt Imhofund 
Gaetano Romano hervorragend gezeigt (vgl. Imhof/Romano 1996, insbes. 
170ff.). 

270 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

nen. Niels Bohrs Konzept der Komplementarität revolutionierte die Physik 
mit der Hypothese, dass einige Phänomene sich grundsätzlich nicht durch 
einzelne, sondern nur durch zwei einander ausschließende Erklärungen 
zusammen himeichend erklären ließen (vgl. Esfeld 1998 insbes. 284f.). 

Die realen Konsequenzen des "Mythos" vom idealen Objekt 

Alles in allem hat es das eindeutige, bestimmte, von allen kulturellen Ein­
flüssen freie Objekt in den okzidentalen Wissenschaften nie gegeben. Dabei 
unternahm überhaupt nur der Okzident diesen Versuch, irgendetwas auf 
diese ideale Form zu reduzieren, wie Bruno Latour feststellte: 

"Alle anderen, ob Chinesen oder Amerindianer, Azande oder Barouya, können 
dagegen in unseren Augen nicht wirklich trennen zwischen dem, was Erkenntnis, 
und dem, was Gesellschaft ist; zwischen dem, was Zeichen, und dem, was Sache 
ist; zwischen dem, was von der Natur als solcher kommt und dem, was ihre je­
weilige Kultur verlangt" (Latour 2002b: 133f.). 

Doch obwohl es auch dem Okzident nicht gelang, dieses ideale Objekt zu 
entdecken, liegt der Glaube an die reale Existenz solcher Objekte doch der 
Modeme und insbesondere ihrer Wissenschaft als leitendes Paradigma 
zugrunde, so auch der modernen Vorstellung von Natur.45 Nur vor dem 
Hintergrund dieser Idee, dieses Glaubens, konnte sie "Natur" eifznden, vor 
einem Hintergrund, der als solcher unbegründet bleibt. Nur vor diesem 
Hintergrund konnte sie sodann die Materialität erfinden, die dem Sozialen 
unüberführbar als das Andere gegenübersteht. Die Gründe dieses Mythos 
aber verwischen sich zusehends, je mehr man versucht, auch nur eine ein­
zige "wissenschaftliche Tatsache" bis an ihren Anfang zu rekonstruieren. 

Harry Collins und Trevor Pinch kamen in ihrer Untersuchung des Pro­
zesses der Wissensgenese in den Naturwissenschaften zu dem Schluss, dass 
"[ ... ] die Zahl derer, die über jene Art unmittelbarer Erfahrung verfügen, 
die nach dem Ideal der Naturwissenschaften allein zur Wahrheit führen soll, 
sehr klein und ihre soziale Vemetzung schwach ist." Mehr noch, seien sogar 

"[ ... ] für diese wenigen die Dinge komplizierter [ ... ], als sie gewöhnlich darge­
stellt werden. Denn zumindest brauchten sogar sie Zeit, um sich zur Wahrheit der 
Speziellen Relativitätstheorie, und noch mehr Zeit, um sich zur Wahrheit der All-

45 Entsprechend schwer fiel es seit jeher, die auftretenden Unstimmigkeiten zu 
verwischen, die sich ständig wieder bemerkbar machten. Siehe dazu abermals 
Bruno Latour, der die Anstrengungen, die dieses Paradigma den Wissen­
schaften seit jeher abverlangt, detailliert erörtert. (vgl. Latour 2002b, auch 
Latour 2001). 

271 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gemeinen Relativitätstheorie vorzuarbeiten. Dafür mussten sie den Versuchen der 
jeweils anderen vertrauen und sich darauf einigen, bestimmte Interpretationen der 
vorliegenden Daten zu akzeptieren und andere zu verwerfen sowie riesige Men­
gen überlieferten Wissens anzunehmen, in die diese Interpretationen eingebettet 
und die sie ihrerseits gar nicht überprüfen konnten" (Collins/Pinch 1999: 218f.). 

Jede Art wissenschaftlicher Erkenntnis, also auch die der Naturwissenschaf­
ten, hängt von einer Reihe vonVorannahmen ab, die sich ins Unbestimmte 
erstrecken. Es gibt keinen festen Grund, auf dem Wissenschaft ruht. Auch 
scheinbar unmittelbar evidente und unbestreitbare "Tatsachen"- bspw. dass 
tot sei, wer aus einem Flugzeug ohne Fallschirm springt- erweisen sich, je 
tiefer die Suche nach den Gründen dringt, als keineswegs so evident, 
keineswegs als Fakten, die sich selbst erklärten. Das Beispiel fortführend: 
Schon was der Tod bedeutet bis hin zur Frage, ob der Tod ein "reales", vom 
Leben absolut geschiedenes Phänomen ist, wird von Kultur zu Kultur voll­
kommen unterschiedlich beantwortet, möglich gar, dass die Frage selbst auf 
völliges Unverständnis stößt, weil überhaupt nicht verstanden wird, worauf 
sich "Tod" bezieht (vgl. Imhof/Romano 1996: 23). Was also ist ein Stein? 
Was ist ein Gebäude? Was ist eine Regel, was ist ein Gesetz? Was ist also 
Natur? Was unterscheidet Natur von allem anderen, dass der Mensch als 
Teil seiner Umwelt in unendlich langen Wechselwirkungsprozessen geformt 
und mehr oder weniger stark stabilisiert hat? 

Die Antwort, die in dieser Arbeit hergeleitet wurde, muss lauten, dass es 
die Natur nicht tatsächlich, unabhängig von anderen Formen gibt, dass es 
ebenso Substanzen nicht real, sondern nur als Relationen gibt, dass nichts 
ist, das bloß für sich allein besteht, dass alles erst im V erweis auf alle 
anderen Fonnungen Geistes wird, als was es erscheint. Der Glaube an ein 
mit sich selbst identisches und in sich selbst begründetes Objekt ist ein 
Mythos (allerdings gegenüber dem sympathetischen Denken mit umgekehr­
tem Vorzeichen, vgl. dazu auch Latour 2002a und Voss 2006b), der aus der 
Verabsolutierung der Erfahrung hochgradiger Stabilität der Formen resul­
tierte, der seine Macht schließlich durch die augenscheinliche Evidenz 
dieses Denkens in Substanzen erlangte. Die praktischen "Erfolge" des Sub­
stanzdenkens verliehen diesem Mythos jene Kraft, von der er noch immer 
zehrt. Die Modeme vermochte, enthemmt von den bindenden Kräften der 
Transzendenz, all jene Potentiale zu erschließen, die der Mensch im Zuge 
seiner eigenen Entwicklung in seine Umwelt hineinlegte. Die zur Natur 
verdinglichte Umwelt, die er nun wissenschaftlich analysierte, passte lange 
Zeit sehr gerrau auf jene Denkkategorien, über die der Mensch verfügte -
sind sie doch das Ergebnis ein und desselben Formungsprozesses - dieser 
"glückliche Griff' zwang ihm den Eindruck von der Gesetzlichkeit der 
Natur, von der "Harmonie der Sphären" geradezu auf. 

272 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER TRANSZENDENZ DER FORMEN ZUR EXAKTEN WISSENSCHAFT 

Eine zweite Bedingung für den Erfolgszug dieses Mythos war aller­
dings, dass mit "Gott" zugleich die Transzendenz, also der symbolische 
Bedeutungsüberschuss, der "Mehrwert" der Formen schlechthin negiert 
wurde, so dass die logische Alternative zum Substanzdenken kategorisch 
ausgeschlossen wurde. Nur weil diese Alternative kategorisch ausgeschlos­
sen war, vermochte sich der analytische Mythos wirklich ungehemmt zu 
entfalten, obwohl er doch ständig mit Widersprüchen in Konflikt geriet, die 
seine Legitimität in Frage stellten. Von dieser Transzendenz und damit jeg­
licher Möglichkeit zur Kritik grundsätzlich befreit konnte sich die Wissen­
schaft an die "Eliminierung der Qualitäten" (so Theodor W. Adomo und 
Max Horkheimer in der Dialektik der Aufklärung; vgl. Adomo/Horkheimer 
1997: 53) machen. Sie begann die Quantifizierung der Umwelt zum (mo­
dernen) Konstrukt der "Natur", das Herauslösen aller Formen aus ihren Zu­
sammenhängen, die Trennung von allen "immanenten Zwecken" (so 
Herbert Marcuse 1989: 161).46 Um auftretende Widersprüche verarbeiten 
zu können, trennte sie zunächst zwischen einer transparenten Welt der be­
reits "bereinigten" technischen Artefakte auf der einen und einer Welt des 
noch nicht gänzlich objektiv bestimmbaren irrtransparenten Sozialen auf der 
anderen Seite und bot allerlei Mächte auf, diese Trennung bis heute zu er­
halten (vgl. Latour 2002b ). Sie schuf damit die Bedingungen, derer der Ka­
pitalismus bedarf, die "Warenform", die Austauschbarkeit des Unvergleich­
baren.47 Sie kappte damit die selbstregulierende Verbindung zwischen -
erst dadurch tatsächlich zu Substanzen gewordenen- Formen und Umwelt, 
sie unterband die sich der Beobachtung entziehenden Abstimmungsweisen, 
die bis dato noch fundamentale Fehlentwicklungen verhinderten. 

Die Modeme löst seit ihren Anfängen systematisch symbolisch über 
sich hinaus verweisende Formen aus ihren Entstehungszusammenhängen. 
Das Absehen von den Bedeutungsüberschüssen der Formen macht es mög­
lich, im "Material" nur mehr eindimensional bestimmte Eigenschaften zu 
sehen, entlang derer sich dieses Material mit anderem zu neuen Formen zu­
sammenfügen lässt. Nun ist es nicht mehr die konkrete, historische, in der 
ganzen Komplexität der Wechselwirkung zwischen Umwelt und Form ge­
nerierte Bedeutung, welche ständig neu erfasst wird und die somit gemäß 

46 An anderer Stelle heißt es bei Marcuse: "Die beiden Dimensionen des Den­
kens -die der wesentlichen und die der erscheinenden Wahrheiten- wirken 
nicht mehr aufeinander ein, und ihre konkrete dialektische Beziehung wird zu 
einer abstrakten erkenntnistheoretischen oder ontologischen. An die Stelle der 
über die gegebene Wirklichkeit ausgesprochenen Urteile treten Sätze, die die 
allgemeine Form des Denkens und die Beziehungen zwischen dem Denken 
und seinen Gegenständen bestimmen" (ebd.: 151). 

47 Auch der Arbeiter wird zur Ware, doch ist es nicht der Kapitalismus, der ihn 
dazu macht, sondern das diesem selbst zugrunde liegende Denken in Substan­
zen, so ließe sich gegen Marx argumentieren. 

273 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

der jeweils aktuellen Situation symbolisch den Zusammenhang von Form 
und Umwelt herstellt. Nun ist die Bedeutung der materialen Formen auf 
verdinglichte, invariante Eigenschaften reduziert, entlang derer sie sich mit 
anderen zu neuen Legierungen verschmelzen lassen. Die Mehrwertigkeit 
aller Formen reduziert sich auf eine einzige und erst dadurch quantifizierba­
re Dimension. Nun kann etwas nur noch Substanz oder Nicht-Substanz sein 
- tertium non datur - was zuvor zugleich Substanz, als auch unbestimmte 
Nicht-Substanz sein konnte und in dieser Komplementarität48 den Mensch­
en und schließlich komplexe Gesellschaften- transzendental- ermöglichte. 

Die Formen werden aus dem komplexen und keinem Beobachter gänz­
lich zugängigen Abstimmungsprozess der Formen mit Umwelt in bis dahin 
unbekanntem Ausmaß herausgenommen und entgegen den von der Umwelt 
ausgehenden Wandlungsdruck stabilisiert. Diese Stabilisierung gegen den 
umfassenden Wandlungsdruck der Umwelt ermöglicht in begrenzten Ho­
rizonten eine hochgradige Effizienzsteigerung. Das ganz normale Scheitern 
kann lange Zeit unterbunden werden, ja es bleibt in vielen Fällen gänzlich 
aus. Gerade das Ausbleiben dieses Scheiterns aber macht es unmöglich, 
frühzeitig zu erkennen, wo sich Schwachstellen verstärken und von wel­
chen Stellen her das nun umso radikalere Scheitern droht. Allmählich neh­
men die "Nebenfolgen" überhand, mehr und mehr falsifiziert die Umwelt­
variation die umfassend zum Alltag versteinerten Formen der Bewältigung 
der Probleme des Überlebens. Weil aber mit der Negation Gottes zugleich 
jegliche Transzendenz, also jede Mehrwertigkeit der Formen kategorisch 
mit negiert und also "gesperrt" bleibt, wird zur Bewältigung dieser Real­
Falsifikationen dasselbe zweiwertig-rationale Instrumentarium, also die 
instrumentell-systematisierende Technik und die selbst zu Quasi-Substan­
zen geronnenen wissenschaftlich-exakten Begriffe, eingesetzt - und zwar 
ausschließlich, stehen doch schon rein begrifflich keinerlei nicht-ver­
dinglichende Alternativen bereit. Umso katastrophaler kollabieren am Ende 
die umfassend stabilisierten, entlang einer alle gesellschaftlichen Teilberei­
che durchdringenden - nach den Mustern des sich lange Zeit geradezu auf­
dringenden Beherrschbarkeitsideals gestrickten - zweiwertigen Rationalität 
eng verkoppelten Formensysteme49

. 

48 Hier sei noch einmal auf die Fußnote 32 aufS. 26 verwiesen, in welcher der 
Komplementaritätsbegriff nach Hans-Carl Jongebloed, so wie er hier gedacht 
wird, näher bestimmt wurde. 

49 Diesen Prozess beobachtet die OECD gegenwärtig als eine Zunahme "syste­
mischer Risiken" (vgl. OECD 2003). Dabei handelt es sich vor dem Hinter­
grund der Ausführungen der vorliegenden Arbeit eher um die Rückkehr der 
allgegenwärtigen Gefahr, die nur vorübergehend sich ausblenden ließ (vgl. 
hierzu auch Voss 2005a). 

274 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen 

für die Katastrophensoziologie 

Die Real-Falsifikation der Objekte und die Real-Falsifikation der wissen­
schaftlichen Begriffe stehen für ein und denselben Zusammenhang: für den 
Kollaps des Mythos von dem idealen, transparenten, ahistorischen und frü­
her oder später vollständig bestimmbaren Objekt. Die Katastrophe falsifi­
ziert den Glauben an die Beherrschbarkeit einer objektiven, sich dem 
systematisierenden Zugriff fügenden Welt. Sie falsifiziert sowohl die Weise 
des systematisierenden Begreifens als auch die technisch-instrumentelle, 
also systematische Verkoppelung einer insgesamt dynamischen und grund­
sätzlich unbestimmbaren Wahrnehmungswelt Welt ist, was sie zu sein 
scheint, nur in der Relation; Relationalität aber bedeutet Dynamik, bedeutet 
Veränderung, bedeutet Fluss, bedeutet unbestimmbare Systemizität. Syste­
matisch lässt sich das Systemische jedoch nicht himeichend begreifen, noch 
lässt sich der systemische Wandel systematisch gänzlich aufhalten. Doch 
bedeutet dies gerade nicht, handlungsunfähig, dem Systemischen hilf- und 
schutzlos ausgeliefert zu sein. Allein der Glaube, systematisch das Ganze 
begreifen und schließlich kontrollieren zu können, ist es, der sich als katast­
rophenträchtig erweist, dieser Glaube ist es, der einem angemessenen Be­
greifen und einem adäquaten Zugreifen auf Welt zuwiderläuft. Dieser 
Glaube nämlich bedeutet Negation der transzendentalen Transzendenz, er 
bedeutet systematisches Ausblenden aller Bedeutungsüberschüsse, welche 
die Umwelt des Menschen, wie ihn selbst, erst zu dem machen, was sie 
sind. 

Um dies zu zeigen, hat die Untersuchung einen langen Weg zurückge­
legt; dabei waren erkenntnistheoretische Schwierigkeiten aufzuarbeiten, um 
sich dem realen Phänomen der Katastrophe in seiner ganzen Breite zuwen­
den zu können. Der Weg dieser Arbeit führte also in Teilen in die Philoso­
phie hinein, an ihrem Ende aber steht eine durch und durch soziologische 
Diagnose, dass nämlich sämtliche Objekte, denen sich ein Beobachter zu­
wendet, letztlich soziale sind, und dass diesen fundamental sozialen Cha-

275 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

rakter der Formen zu neg1eren, schließlich katastrophale Konsequenzen 
hervorruft. 

Gleich zu Beginn dieser Arbeit wurde das erkenntrristheoretische Prob­
lem aufgeworfen, dass etwas zu untersuchen, stets ein Verständnis dessen 
voraussetzt, was doch erst begriffen werden soll, dass also bereits die bei 
der Untersuchung verwendete Sprache einschränkt, dass sie zahlreiche 
Implikationen einbringt, die den Blick bereits von vornherein einengen. 
Diese Einschränkungen vorab zu thematisieren, half dann aber, mit unbe­
fangenerem und offenerem Blick sich den anschließend erörterten konkre­
ten Problemstellungen des aktuellen katastrophensoziologischen Diskurses 
zu nähern. Dabei wurde behauptet, dass sich die Katastrophensoziologie im 
Wesentlichen an zwei Fronten abarbeitet: Zum einen stellt sich im Ange­
sicht der statistisch angezeigten Zunahme an Katastrophenphänomenen 
dringlicher denn je die Frage nach den Bedingungen, die Katastrophen 
wahrscheinlicher werden lassen - offenbar sind diese Bedingungen bis 
heute nicht angemessen verstanden. Zum anderen fällt es der Katastrophen­
soziologie schwer, ihr Objekt überhaupt in den (Be-)Griff zu bekommen; 
die Sprache scheint ungeeignet, ein so komplexes Phänomen wie die Ka­
tastrophe in Begriffen zu verdichten. Vielmehr versagt die Sprache im An­
gesicht der Katastrophe, die stets mehr ist, als sich begrifflich exakt fassen 
ließe. 

Vor dem Hintergrund dieser Problemstellungen wurden nun zwei ka­
tastrophensoziologische Theorien unter Hinzunahme anderer soziologischer 
Theoreme dargestellt, mit deren Hilfe eine erste Annäherung an ein adä­
quates und doch nicht bereits vorab zu sehr einengendes Verständnis der 
Katastrophe gelang. Das makrosoziologische Modell der Katastrophe 
F AKKEL machte darauf aufmerksam, dass Katastrophen Prozessphäno­
mene sind, die sich keiner einzelnen Ursache kausal zuschreiben lassen und 
dass sie sich über lange Zeiträume hinweg entwickeln. Katastrophen neh­
men dann ihren Lauf, wenn sich ein Alltag zu bilden beginnt, wenn die 
Komplexität der aktuellen Situation zu tradierbaren Mustern gerinnt und die 
reale Komplexität mehr und mehr aus dem Wahrnehmungshorizont ent­
weicht. Die Katastrophe beginnt dort, wo Phänomene in ihrem Sosein als 
bestimmt und als begriffen genommen werden; denn von nun an werden 
nicht mehr sämtliche unbestimmten und unbestimmbaren Gefahren für 
möglich erachtet, man rechnet nur mehr mit dem, was man schon irgendwie 
kennt, nur mehr mit Risiken also. 

Schon deshalb lassen sich Gesellschaften nicht steuern, ließe sich mit 
Walter L. Bühl sagen. Gesellschaften sind komplexe multistabile Systeme; 
Lernen aus Vergangenern ist in ihnen nur begrenzt möglich und es ist nur 
begrenzt vorteilhaft, weil sich die reale Komplexität gesellschaftlicher Sys­
teme nicht erfassen lässt und sich daher kurz- oder langfristig auch die je-

276 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FÜR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE 

nen Lernerfolgen zugrunde liegenden Bedingungen grundlegend ändern. 
Möglich ist daher, dass sich das erlernte Wissen als Chimäre erweist, auf 
das sich zu verlassen umso schwerwiegendere Folgen nach sich zieht. Das 
Dilemma moderner Gesellschaften aber ist, dass sie ihre hochgradige Effi­
zienz gerade dadurch erreichen, dass sie von der ganzen Komplexität mög­
licher Gefahren absehen und dass gerade dies ihnen erst ermöglicht, immer 
längere und engere Verflechtungsketten aufzubauen. Es scheint, als stünden 
sie vor der einzigen Alternative, entweder die zunehmenden Nebenfolgen 
des Ausblendens der realen Komplexität in Kauf nehmen zu müssen, oder 
aber jede rational-technische Verkoppelung per se zu unterlassen, um sich 
der realen Komplexität der Gefahren wieder zu öffnen. Dies aber bedeutete 
im Gegenzug selbst die umfassende Katastrophe, sind doch moderne und 
mit ihnen eng verflochtene Gesellschaften gänzlich abhängig von der in­
dustriellen Produktionsweise. 

Die Suche nach einem Ausweg führte sodann zur Frage, wie es evoluti­
onär überhaupt dazu hat kommen können, dass sich bereits komplexe, aber 
dennoch zumindest mehr oder weniger resiliente Gesellschaften haben 
entfalten können, obwohl sie doch ebenfalls ständig mit dem Problem der 
Alltagsbildung konfrontiert waren. Auch für sie galt, dass eine höhere 
Komplexität des gesellschaftlichen Zusammenhanges nur um den Preis des 
Abbaus der Fähigkeit zur flexiblen Anpassung an "die Natur" möglich sein 
konnte. In einer kurzen Skizze des wissenschaftsgeschichtlichen Hinter­
grundes, vor dem Jakob von Uexküll zu seinem Umweltbegriff gelangte, 
und daran anschließend in der Darstellung der Theorie Helmuth Plessners 
von der "exzentrischen Positionalität" des Menschen wurde dann aber ge­
zeigt, dass es ein Artefakt ist, für unterschiedliche Gesellschaften, ja für 
unterschiedliche Organismen eine einheitliche, eine objektiv gegebene 
"Natur" anzunehmen. Was Umwelt ist, stellt sich für jeden Organismus ab­
solut unterschiedlich dar, kein Mensch erlebt dieselbe Umwelt wie ein an­
derer. Komplexere Formen entwickeln sich demnach nicht vor dem 
Hintergrund einer unveränderlichen, objektiv gegebenen Natur, sondern vor 
dem Hintergrund einer dem Grad der sich entfaltenden Komplexität der 
Form sekundär stets zweckmäßigen Umwelt. Mit der sekundären Zweck­
mäßigkeit ist dabei das zentrale Kriterium benannt, wie diese Evolution 
"funktioniert": Nicht geplante rationale Steuerung passt den Organismus 
einer Natur an, vielmehr entwickeln sich Formen und "testen" dabei aus, 
inwieweit ihre sich in diesem Zuge ebenfalls verändernde Umwelt diesen 
Versuch positiv oder negativ "sanktioniert". Im positiven Fall wird die neue 
Form bestehen bleiben, sie ist viabel, sie passt, im negativen Fall vergeht 
die Form. Auf diese Weise entwickeln sich komplexere Formen, während 
sie ihre Umwelt hervorbringen, wie im gleichen Zuge ihre Umwelt die 
Formen hervorbringt. Form und Umwelt bilden stets eine Einheit: Was die 

277 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Form ist, bestimmt sich erst in der Relation zu ihrer je spezifischen Um­
welt, die Grenze zwischen Form und Umwelt ist also in ständigem Fluss, 
die Grenze dennoch aufrechtzuerhalten, ist Bedingung für die Existenz der 
Form. 

Der damit eingeführte Umweltbegriff warf wiederum Probleme auf, 
denn wie lässt sich überhaupt über irgendetwas sprechen, wenn doch alles 
stets im Werden ist? Das Ganze erster Ordnung lässt sich nicht erfassen, 
dem Menschen sind stets nur seine eigenen Unterscheidungen zugängig, er 
kann dagegen nicht nicht unterscheiden, wie bereits Cusanus feststellte. 
Diese logische Problematik bedeutet, dass nichts, was ein Beobachter beo­
bachtet, jemals vollständig bestimmt sein kann, dass also im Umkehrschluss 
alles, was er beobachtet, letztlich unbestimmt bleibt, weil es eingebettet ist 
in einen insgesamt unbestimmbaren Gesamtzusammenhang. Dennoch stellt 
dies nicht die "reale" Existenz der Formen grundsätzlich in Frage. Behaup­
tet wurde nämlich, dass alle wahrgenommenen, von einem Beobachter 
selbsttätig aus einem unbestimmten Hintergrund hervorgehobenen Formen 
für ihn bedeutungsvoll und im Sinne dieser Bedeutung für ihn durchaus 
"real" sind, dass sie ihre tatsächliche Bedeutung jedoch verbergen. Nicht in 
dem, was sich offen zeigt, liegt ihre Bedeutung, sondern in einem dem Be­
obachter unzugängigen Beitrag, den sie zu dem Erhalt der Unterscheidung 
seiner Form gegenüber der Umwelt leisten. Das Leben erhält sich vorab der 
rationalen Reflexion, die "Ratio" ist ein in einen Gesamtprozess eingebet­
tetes Teil, der ihr insgesamt verschlossen bleibt. Der Verstand muss sich 
Gegensätze schaffen, mittels derer er Welt begreift, so Cusanus, das, was 
sich ihm aber zeigt, ist nicht, was es zu sein scheint. Der Mensch ist durch 
die Symbole des Seienden, oder mit den Worten Georg Simmels: Der "Sinn 
des Seins" zeigt sich in der "Gegenseitigkeit der Verhältnisse", in denen die 
Dinge "schweben" (vgl. Simmel 1996: 136, vgl. dazu auch Gessner 2003: 
85 sowie Reitz 2004). 

Um die Weise des Menschen, sich in einer dauernd wandelnden Um­
welt zu entwickeln, beschreiben zu können, bedurfte es vor dem Hinter­
grund dieser Problematik eines Exempels. Am Beispiel der für die 
geisteswissenschaftliche Anthropologie insgesamt so bedeutungsvollen Stu­
fenlehre Max Schelers wurde gezeigt, dass Formen zu denken, als wären sie 
tatsächlich scharfvon anderen abgrenzbar, zu Fehlschlüssen führt- so etwa 
zu dem Schluss auf die kategorische Sonderstellung des Menschen. Den­
noch musste aber die Beschreibung mit der Verwendung verdinglichender 
Begriffe, wie bspw. des Begriffes vom "Körper", fortfahren, um zeigen zu 
können, wie es dem Menschen vorab aller analytischen Rationalität gelin­
gen konnte, sich zu einem immer komplexeren Wesen zu entwickeln, dabei 
aber doch sich immer wieder von neuem auf seine sich dauernd wandelnde 
Umwelt anzupassen. Diese Ambivalenz, zum einen an Objektbegriffen 

278 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FÜR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE 

festzuhalten, zum anderen deren unscharfen, symbolisch über sich hinaus­
verweisenden und auf etwas Unbestimmbares hinweisenden Charakter zu 
betonen, musste nun bei den weiteren Ausführungen zu grundlegenden und 
für die Entwicklung zum Menschen hin entscheidenden Schritten aufrecht­
erhalten werden, bevor dann im anschließenden fünften Gliederungspunkt 
für diese Ambivalenz ein Begriffbenannt werden konnte. 

Obwohl sich wesentlich an der "Philosophie der symbolischen Formen" 
Ernst Cassirers abarbeitend, wurde der Begriff der symbolischen Form in 
der vorliegenden Arbeit in einer von dessen Erkenntnisinteresse abwei­
chenden Weise verwendet, was vorab zu klären war. Obwohl oftmals nahe 
an der Institutionentheorie Arnold Gehlens argumentierend, wurde dessen 
Begriff der Institution weitestgehend vermieden, was ebenfalls zu begrün­
den war. Vor dem Hintergrund dieser kritischen Distanzierungen konnte 
sodann der Begriff der symbolischen Form dahingehend eingegrenzt wer­
den, dass mit ihm dem Umstand Ausdruck gegeben wurde, dass sämtliche 
wahrgenommenen Formen nicht sind, was sie zu sein scheinen, dass sie 
aber gerade in diesem Nicht-das-sein-was-sie-zu-sein-scheinen sind, was 
der Mensch in ihnen sehen muss, um sich resilient zu entwickeln. Die von 
ihm wahrgenommenen Phänomene sind und sie sind zugleich nicht. Der 
symbolische Charakter seiner Wahrnehmungsformen ermöglichte es dem 
Menschen, sich Objekte gegenüberzustellen, sie also aus ihrem systemi­
schen Hintergrund hervorzuheben, sich damit an ihnen einen "Außenhalt" 
zu schaffen, in welchem er sich am Ende selbst "erkennt" (besser müsste 
man wohl sagen: in welchem er sich zu erkennen glaubt) - einige für die 
Menschheitsentwicklung und somit auch für die Soziologie besonders be­
deutende Formen wurden besprochen. Die längste Zeit dieser Entwick­
lungsgeschichte waren diese Formen dem Menschen jedoch zugleich stets 
mehr, als sie zu sein schienen, er ahnte, dass sie nicht bloß das waren, als 
was er sie aktuell vergegenwärtigte, dass hinter ihnen mehr stand, als er 
hätte begreifen können. Das Gefühl eines sympathetischen Zusammenhan­
ges aller wahrgenommenen Formen ließ ihn auch auf das Unerwartete ge­
fasst sein; denn weil er ahnte, dass er nicht weiß, was die durch ihn selbst 
vergegenständlichten Formen sind, bewertete er sämtliche Formen dauernd 
neu; die "Dinge" hatten gewissermaßen selbst eine Stimme, mit der sie zu 
dem Menschen sprachen. In diesem niemals gänzlich zur Ruhe kommenden 
Prozess schloss der Mensch - wenn man den gesamten Evolutionsprozess 
betrachtd - keine Möglichkeiten kategorisch aus, alles war prinzipiell 
möglich. 

Selbstverständlich gilt hier wie für den gesamten Evolutionsprozess, dass es 
immer wieder umfassende Fehlaupassungen und Rückschläge gegeben hat. 
Auch muss immer bedacht werden, dass auch das Gegenteil dieser hier fokus-

279 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Alle seine Formen blieben insofern provisorisch, doch bot der Gruppen­
bzw. der Insulationsschutz ein derart luxuriöses "Klima", dass sich einige 
"bewährte" bzw. viable Formen in einem langen evolutionären Prozess 
mehr und mehr stabilisierten. Allmählich wird der Gruppenschutz dem 
Menschen auch als eigenständige Form aufgefallen sein, die sich von der 
"ersten Umwelt" unterschied. Die "Funktion" sämtlicher Formen war es 
immer schon, die Grenze zwischen der Form und ihrer Umwelt aufrechtzu­
erhalten, in alle wahrgenommenen Formen ging dieser Bezug auf die erste 
Umwelt als Bedeutungsüberschuss ein. Nun nimmt die Umwelt, zunächst 
als von der Gruppe geschiedene erste Umwelt, dann als das Heilige, selbst 
eine relativ bestimmtere Form an; das Heilige wird zur "idee directrice", 
auf die hin sämtliche Formen mittels kultischer Techniken gezielter ausge­
richtet werden. 

Das Heilige wirkt, dies wurde insbesondere im letzten Kapitel erörtert, 
wie ein doppelter Disziplinierungsmechanismus nach innen und nach au­
ßen. Nach innen wirkt es den Zentrifugalkräften des Gruppenzusammen­
hanges disziplinierend entgegen, nach außen können nun drohende 
Gefahren kollektiv gezielt bearbeitet werden. Das Heilige beruhigt auf diese 
Weise die Wahrnehmungswelt in höchstökonomischer Weise, denn ein ho­
hes Maß an Stabilität bedeutet "Effizienzvorteile", während aber doch 
zugleich sämtliche Formen neben ihrem Alltagssinn noch eine zweite Be­
deutung im Bezug auf das Heilige behalten. Sie können also auf der einen 
Seite für den Alltag immer stabiler als "Ding", als Objekt behandelt wer­
den, ohne dabei doch jemals die Möglichkeit auszuschließen, dass in ihnen 
auch noch etwas "Göttliches" wirkt oder anwesend ist; obwohl bereits 
hochgradig stabilisiert, nimmt der Mensch diese Formen doch niemals bloß 
als das, was sie im Alltag zu sein scheinen. Damit kann sich die Form, 
kaum dass es jemand überhaupt bemerkt, doch dauernd verändern. 

Die Philosophiegeschichte des Okzidents zeugt von dem Ringen mit 
dieser Dualität. Noch bis an die Schwelle zur Neuzeit wird dieser Dualis­
mus beibehalten, bleibt es die allgemeine Vorstellung von den "Dingen", 
dass sie neben ihrer materiellen Beschaffenheit, zu der sie im Alltag erstarrt 
sind, noch etwas anderes bedeuten, das zu begreifen dem Menschen nicht 
vergönnt ist, ja der bloße Versuch steht noch die längste Zeit unter Strafe. 
Noch bis in die Modeme hinein bleiben die Formen unbestimmt, ver­
schwommen, mehrwertig, insgesamt also undurchschaubar, stets zugleich 
Symbol für etwas, von dem man nicht weiß, was es ist. Die Modeme aber 

280 

sierten Entwicklung evolutionär ebenso häufig "Kosten" verursacht haben 
wird, dass nämlich bei unerwarteten Erlebnissen zu Maßnahmen gegriffen 
wurde, die alles andere als angemessen waren, die selbst direkt oder indirekt 
katastrophal sein konnten. Diese Möglichkeit kann in dieser Arbeit nicht hin­
reichend aufgearbeitet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE BEDEUTUNG DES SYMBOLISCHEN FÜR DIE KATASTROPHENSOZIOLOGIE 

beginnt mit der Kampfansage an die die Wahrnehmung trübenden Idole und 
Götzen (Francis Bacon, vgl. 1982), sie beginnt mit der sauberen Trennung 
von klar abgrenzbaren, transparenten und nach Gesetzen beschreibbaren 
Formen auf der einen und unbestimmten, intransparenten, verschwomme­
nen Formen, deren Bestimmung bis aufWeiteres noch aussteht, auf der an­
deren Seite. Die Modeme beginnt mit der systematischen Ausklammerung 
von Formen aus dem dynamischen Beziehungsgeflecht, das evolutionär die 
Entwicklung des Menschen vorab aller Rationalität ermöglichte. Sie stellt 
Formen auf Dauer, sie schafft Bestand (Martin Heidegger, vgl. 1976: 14ff.), 
während sie die Dynamik der Formen negiert. Damit sind die Bedingungen 
gegeben, die totales Scheitern ermöglichen: Nun sind die "Dinge" nur noch 
Substanz, reduziert also auf eine dem V erstand zugängige Bedeutungsdi­
mension, während jeder andere Bedeutungsgehalt, der doch erst den 
Menschen mit seiner Umwelt verklammert, negiert wird. Nun muss der 
Mensch sich notwendig selbst vollständig begreifen, will er nicht katastro­
phal scheitern. Dies aber eifordert, die Mehrwertigkeit der Formen in seine 
Beobachtungen mit einzuschließen. 

Diese Arbeit beschied sich damit, Grundlagen einer Katastrophenso­
ziologie zu besprechen und dabei - gleichsam als Nebenprodukt- einige 
Elemente einer solchen abzuleiten. Ihr ging es darum, die Unmöglichkeit 
aufzuzeigen, die Wahrnehmungsformen allein systematisierend, also mit 
dem Ziel ihrer exakten Bestimmung zwecks besserer Kontrolle von Um­
welt, zu begreifen, wie es ihr darum ging, die vermeintliche Alternative zu 
kritisieren, nämlich die objektivistische durch eine relativistische Beo­
bachtungsweise zu ersetzen. Es ging dieser Arbeit darum, aufzuzeigen, dass 
moderne Gesellschaften sich weder durch die eine, noch die andere Weise 
dieser Weltzugänge angemessen begreifen lassen, dass es erforderlich ist, 
sie zugleich auch in ihrem symbolisch-unbestimmten Charakter zu verste­
hen. Die Katastrophe ist das Resultat der Verabsolutierung einer Weise des 
Umweltzuganges. Der Mensch muss systematisieren, um sich relative Sta­
bilität in einer insgesamt instabilen Umwelt zu verschaffen. Es bedarf rela­
tiv stabilisierter Formen, an denen er sich orientieren kann. Doch müssen 
diese Formen zugleich grundsätzlich korrigierbar sein. Die "reale" Existenz 
der Formen grundsätzlich in Frage zu stellen, ist vor diesem Hintergrund 
ebenso katastrophenträchtig, wie der Glaube, die Dinge in ihrem objektiven 
Sosein begreifen zu können. Jede Verabsolutierung einer Weise des Welt­
zuganges, ob nun relativistisch-subjektivistisch oder szientistisch-objekti­
vistisch, erhöht die Wahrscheinlichkeit der umfassenden Katastrophe. In 
der Komplementarität beider Formen, besser in der in dieser Komplementa­
rität angelegten notwendigen Unschärfe, der prinzipiellen Unbestimmtheit 
allen Seins, liegt die Resilienz von modernen Gesellschaften begründet. 
Beide Formen ergänzen einander, ohne ineinander überführbar zu sein, das 

281 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

eine ist nicht ohne das andere, zusammen aber stimmen sie komplexer wer­
dende Gesellschaften mit ihren jeweils spezifischen Umwelten ab. Gesell­
schaften sind resilient, solange sie gegenüber der sich in den Objekten 
anzeigenden Bedeutung offen sind, diese Offenheit bedeutet Unbestimmt­
heit aushalten zu können. Sich dagegen auf die eine oder die andere Seite 
der Beobachtung zu fixieren, sich also entlang einer spezifischen Matrix 
eng zu koppeln, erhöht die Katastrophenwahrscheinlichkeit Der Begriff der 
symbolischen Form macht diesen komplementären Charakter der wahrge­
nommenen Formen und den in dieser Komplementarität begründeten Be­
deutungsgehalt begreifbar, und er benennt ein Desiderat soziologischer 
Katastrophenforschung. Die Soziologie kann einen Beitrag zur Katastro­
phenforschung leisten, indem sie an diese fundamentale Komplementarität 
erinnert und den symbolischen Charakter der Formen zum Gegenstand ka­
tastrophensoziologischer Forschung macht. 

282 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 

Adomo, Theodor W. (1973): Vorlesung zur Einleitung in die Soziologie, 
Frankfurt/M.: Junius/Hesa-Druck. 

Adomo, Theodor W./Horkheimer, Max (1997): Dialektik der Aufklärung. 
Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden, Bd. 3, Frankfurt/M.: Suhr­
kamp. 

Adomo, Theodor W. (1997a): Gesammelte Schriften in zwanzig Bänden, 
Bd. 6: Negative Dialektik [u.a.], Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Adomo, Theodor W. (1997b): "Spätkapitalismus oder Industriegesell­
schaft?". In: Theodor W.Adomo: Gesammelte Schriften in zwanzig 
Bänden. Bd. 8: Soziologische Schriften I, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 
354-370. 

Aicher, Otl/Greindl, GabrieleNossenkuhl, Wilhelm (1986): Wilhelm von 
Ockham. Das Risiko modern zu denken, München: Callwey. 

Alsberg, Paul (1922): Das MenschheitsrätseL Versuch einer prinzipiellen 
Lösung, Dresden: Sibyllen-Verlag. 

Alsberg, Paul (1975): Der Ausbruch aus dem Gefängnis. Zu den Entste­
hungsbedingungen des Menschen, Gießen: Focus. 

Altner, Günter (1972): "Die Weltoffenheit des Menschen als Sonderprädi­
kat". In: Günter Altner/Helmut Hofer (Hg.), Die Sonderstellung des 
Menschen. Naturwissenschaftliche und geisteswissenschaftliche As­
pekte, Stuttgart: G. Fischer, S. 195-199. 

Amelang, Manfred!Bartussek, Dieter (2001 5
): Differentielle Psychologie 

und Persönlichkeitsforschung, Stuttgart, Berlin, Köln: Kohlhammer". 
Aquin, Thomas von (1965): Über das Sein und das Wesen. Deutsch-Latei­

nische Ausgabe, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Arlt, Gerhard (2001): Philosophische Anthropologie, Stuttgart: Metzler. 
Artus, Helmuth M. (2005): Katastrophen. Ihre soziale & politische Dimen­

sion, Bonn: Informationszentrum Sozialwissenschaften. 
Axelrod, Larry/McDaniels, Tim/Slovic, Paul (1999): "Perceptions of ecolo­

gical risks from natural hazards". Journal of Risk Research 2, S. 31-53. 

283 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Bacon, Francis (1982): Das neue Organon (zuerst 1870), Berlin: Akademie 
Verlag. 

Banse, Gerhard (Hg.) (1996): Risikoforschung zwischen Disziplinarität und 
Interdisziplinarität, Berlin: Ed. Sigma. 

Bartels, Hans-Peter (Hg.) (1995): Menschen in Figurationen. Ein Lesebuch 
zur Einführung in die Prozeß- und Figurationssoziologie von Norbert 
Elias, Opladen: Leske und Budrich. 

Bartelt, Sonja/Fischer, Corinna/Heimichs, Harald/Karmanski, Andreas/ 
Volkens, Annette (Hg.) (2003): Orte nachhaltiger Entwicklung. Trans­
disziplinäre Perspektiven. Tagungsband zum Kongress 20. bis 22. Juni 
in Hamburg, Haus Rissen, Berlin: VÖW Schriftemeihe. 

Bateson, Gregory (1982): Geist und Natur. Eine notwendige Einheit, Frank­
furt/M.: Suhrkamp. 

Becerra, Irma (1995): Relationale Utopie. Über das gegenwärtige Dia­
logpotential der Wissenssoziologie Karl Mannheims in Zeiten der Glo­
balisierung des Antiutopischen, Univ. Diss. Philosophische Fakultät: 
Westphälische Wilhelms-Universität zu Münster (Westf.). 

Bechmann, Gotthard (Hg.) (1993a): Risiko und Gesellschaft. Grundlagen 
und Ergebnisse interdisziplinärer Risikoforschung, Opladen: Westdeut­
scher V erlag. 

Bechmann, Gotthard (1993b): "Einleitung. Risiko- Ein neues Forschungs­
feld?". In: Gotthard Bechmann (Hg.), Risiko und Gesellschaft. Grund­
lagen und Ergebnisse interdisziplinärer Risikoforschung, Opladen: 
Westdeutscher Verlag, S. VII-XXIV. 

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Mo­
deme, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Beck, Ulrich (1996): "Das Zeitalter der Nebenfolgen und die Politisierung 
der Modeme". In: Ulrich Beck/Scott Lash/Anthony Giddens (Hg.), Re­
flexive Modemisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 
19-112. 

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash, Scott (Hg.) (1996): Reflexive Mo­
demisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Becker, Gary S, (1998): Die Ökonomik des Alltags. Von Baseball über 
Gleichstellung zur Einwanderung. Was unser Leben wirklich bestimmt, 
Tübingen: Mohr Siebeck 

Becker, Michael (2003): "Orientierung an Symbolen? Zur Problematik ei­
nes zweidimensionalen Begriffes politischer Institutionen". Bamberger 
Beiträge zur Politikwissenschaft, 5, Nr. I. 

Beckert, Jens (1997): Die Grenzen des Marktes. Die sozialen Grundlagen 
wirtschaftlicher Effizienz, Frankfurt/M., New York: Campus. 

284 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1996): Die gesellschaftliche Kon­
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frank­
furt/M.: Fischer Taschenbuch. 

Bertalanffy, Ludwig von/Beier, Walter/Laue, Reinhard (19772
): Biophysik 

des Fließgleichgewichts, Berlin: Akademie V erlag. 
Betz, Wemer (1966 17

): Woher? Bonn: Ferd. Dümmlers. 
Bickel, Comelius (2003): "Die Cassirer-Rezeption bei Bourdieu". In: 

Joachim Fischer/Hans Joas (Hg.), Kunst, Macht und Institutionen. Stu­
dien zur Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie und 
Kultursoziologie der Modeme. Festschrift für Karl-Siegbert Rehberg, 
Frankfurt/M., New York: Campus, S. 111-118. 

Bödecker, Hans Erich/Reill, Peter Hanns/Schlumbohm, Jürgen (Hg.) 
(1999): Wissenschaft als kulturelle Praxis 1750-1900, Göttingen: Van­
denhoeck & Ruprecht. 

Böhme, Gernot (1986): Philosophieren mit Karrt. Zur Rekonstruktion der 
Karrtischen Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie, Frankfurt/M.: Suhr­
kamp. 

Böhme, Gernot (1998): "Technisierung der Wahrnehmung. Zur Technik­
und Kulturgeschichte der Wahrnehmung". In: Jost Halfmann (Hg.), 
Technische Zivilisation. Zur Aktualität der Technikreflexion in der ge­
sellschaftlichen Selbstbeschreibung, Opladen: Leske und Budrich, S. 
31-47. 

Bohr, Niels (1985): 1885-1962: Der Kopenhagener Geist in der Physik, 
Braunschweig u.a.: Vieweg. 

Bonß, Wolfgang (1995): Vom Risiko. Unsicherheit und Ungewißheit in der 
Modeme, Hamburg: Hamburger Edition. 

Bonß, Wolfgang (1996): "Die Rückkehr der Unsicherheit". In: Gerhard 
Banse (Hg.), Risikoforschung zwischen Disziplinarität und Interdiszi­
plinarität. Von der Illusion der Sicherheit zum Umgang mit Unsicher­
heit, Berlin: Ed. Sigma, S. 165-184. 

Borries, Volker von (1980): Technik als Sozialbeziehung. Zur Theorie in­
dustrieller Produktion, München: Kösel-Verlag. 

Böschen, Stefan (2002): Risikogenese. Metamorphosen von Wissen und 
Nicht-Wissen, Soziale Welt, 53, S. 67-86. 

Böschen, Stefan (2003): "Katastrophe und institutionelle Lernfähigkeit 
Seveso als ambivalenter Wendepunkt der Chemiepolitik". In: Lars 
Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale 
Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: LIT, S. 139-
162. 

Böschen, Stefan!Schulz-Schaeffer, Ingo (Hg.) (2003): Wissenschaft in der 
Wissensgesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

285 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Bourdieu, Pierre (1993 1
): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Bourdieu, Pierre (1994\ Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frank­

furt/M.: Suhrkamp. 
Bourdieu, Pierre (19968

): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaft­
lichen Urteilskraft, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Breuer, Stefan (1992): Die Gesellschaft des Verschwindens. Von der 
Selbstzerstörung der technischen Zivilisation, Hamburg: Junius. 

Bröckling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lernke, Thomas (Hg.) (2001 2
): 

Gouvernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des 
Sozialen, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Brown, Lester R./Gardner, Gary/Halweil, Brian (2000): Wie viel ist zu 
viel? Stuttgart: Balance V erlag. 

Bühl, Walter L. (19882
): Krisentheorien. Politik, Wirtschaft und Gesell­

schaft im Übergang, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
Bühl, Walter L. (1990): Sozialer Wandel im Ungleichgewicht Zyklen, 

Fluktuationen, Katastrophen, Stuttgart: Ferdinand Enke. 
Butler, Judith (20008

): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Butler, Judith (200 13
): Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des 

Geschlechts, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Callon, Michel (1986): "Some Elements of a Sociology of Translation. 

Domestication of the Scallops and the Fishermen of St. Brieuc Bay". In: 
John Law (Hg.), Power, Action and Belief. A New Sociology ofKnow­
ledge? London: Routledge, S. 196-233. 

Callon, Michel/Latour, Bruno (1992): "Don't Throw the Baby Out with the 
Bath School! A Reply to Collins and Yearley". In: Andrew Pickering 
(Hg.), Science as Practice and Culture, Chicago: University of Chicago 
Press, S. 343-368. 

Cannon, Terry (1994): "Vulnerability analysis and the explanation of ,natu­
ral' disasters". In: Ann Varley (Hg.), Disasters, Development and Envi­
ronment, Chichester: John Wiley & Sons, S. 13-30. 

Cassirer, Ernst (1910): Substanzbegriffund Funktionsbegriff. Untersuchun­
gen über die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin: Bruno Cassirer. 

Cassirer, Ernst (1953a): Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil: 
Die Sprache, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Cassirer, Ernst (1953b): Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter 
Teil: Das mythische Denken, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesell­
schaft. 

286 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Cassirer, Ernst (1975): Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil: 
Phänomenologie der Erkenntnis, Darmstadt Wissenschaftliche Buchge­
sellschaft 

Cassirer, Ernst (1985): Der Mythus des Staates. Philosophische Grundlagen 
politischen Verhaltens, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch. 

Cassirer, Ernst (1990): Versuch über den Menschen. Einführung in eine 
Philosophie der Kultur, Frankfurt/M.: S. Fischer. 

Cassirer, Ernst (1993a): Geist und Leben. Schriften zu den Lebensordnun­
gen von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache, Leipzig: Reclam. 

Cassirer, Ernst (1993b [1927]): Erkenntnis, Begriff, Kultur. Darin: Er­
kenntnistheorie nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie, 
Hamburg: Felix Meiner, S. 77-153. 

Christoplos, Ian!Mitchell, John/Liljelund, Anna (2001): "Re-framing Risk. 
The Changing Context of Disaster Mitigation and Preparedness". Di­
sasters, Blackwell Publishers Ltd., 25/3, S. 185-198. 

Claessens, Dieter (19702
): Instinkt, Psyche, Geltung. Zur Legitimation 

menschlichen Verhaltens. Eine soziologische Anthropologie, Opladen: 
Westdeutscher V erlag. 

Claessens, Dieter (1977): Gruppe und Gruppenverbände. Systematische 
Einführung in die Folgen von Vergesellschaftung, Darmstadt Wissen­
schaftliche Buchgesellschaft. 

Claessens, Dieter (1993): Das Konkrete und das Abstrakte. Soziologische 
Skizzen zur Anthropologie, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Claessens, Dieter/Tyradellis, Daniel (1997): Konkrete Soziologie. Eine ver­
ständliche Einführung in soziologisches Denken, Opladen: Westdeut­
scher Verlag. 

Clausen, Lars (1978): Tausch. Entwürfe zu einer soziologischen Theorie, 
München: Kösel-Verlag. 

Clausen, Lars (1983): "Übergang zum Untergang. Skizze eines makrosozio­
logischen Prozeßmodells der Katastrophe". In: Lars Clausen/Wolf R. 
Dombrowsky (Hg.), Einführung in die Soziologie der Katastrophe, 
Bonn: SDV Saarbrücker Druckerei und Verlag (Zivilschutzforschung 
Schriftenreihe der Schutzkommission beim Bundesminister des Innern), 
s. 43-79. 

Clausen, Lars (1988): Produktive Arbeit, destruktive Arbeit. Soziologische 
Grundlagen, Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

Clausen, Lars (1994): Krasser sozialer Wandel, Opladen: Leske und 
Budrich. 

Clausen, Lars (2003): "Reale Gefahren und katastrophensoziologische The­
orie". In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetz­
liche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: 
LIT, S. 51-76. 

287 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Clausen, Lars (2005): Eingedenk alter Verbrechen, Kiel: Sparkassenstiftung 
Schleswig-Holstein. 

Clausen, Lars/Dombrowsky, Wolf R. (Hg.) (1983): Einführung in die So­
ziologie der Katastrophen, Bonn: SDV Saarbrücker Druckerei und 
V erlag (Zivilschutzforschung Schriftemeihe der Schutzkommission 
beim Bundesminister des Innern). 

Clausen, Lars/Möller, Frerk (1993): "Bestandsaufnahme im Bereich der 
Katastrophensoziologie". In: Erich Plate/Lars Clausen/Ulrich de Haar 
[u.a] (Hg.), Naturkatastrophen und Katastrophenvorbeugung. Bericht 
des Wissenschaftlichen Beirats der DFG für das Deutsche Komitee für 
die ,International Decade for Natural Disaster Reduction' (IDNDR), 
Weinheim: VCHVerlagsgesellschaft, S. 108-147. 

Clausen, Lars/Geenen, Elke M./Macamo, Elisio (Hg.) (2003a): Entsetzliche 
soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: LIT. 

Clausen, Lars/Geenen, Elke M./Macamo, Elisio (2003b): "Vorwort". In: 
Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche sozi­
ale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: LIT, S. 
IX-X. 

Collins, Harry/Pinch, Trevor (1999): Der Golem der Forschung. Wie unsere 
Wissenschaft die Natur erfindet, Berlin: Berlin Verlag. 

Comte, Auguste (19742): Die Soziologie. Die positive Philosophie im Aus­
zug, Stuttgart: Kröner. 

Dahrendorf, Ralf (197715
): Homo Sociologicus. Ein Versuch zur Ge­

schichte der Bedeutung und Kritik der Kategorie der sozialen Rolle, 
Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Dannemann, Rüdiger (1987): Das Prinzip Verdinglichung, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Dannemann, Rüdiger (1997): Georg Lukacs zur Einführung, Hamburg: Ju­
mus. 

Daston, Laurraine (1999): "Objectivity versus Truth". In: Hans Erich 
Bödecker/ Peter Hanns Reill/Jürgen Schlumbohm (Hg.), Wissenschaft 
als kulturelle Praxis 1750-1900, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
s. 17-32. 

Daston, Laurraine (20032
): Wunder, Beweise und Tatsachen. Zur Ge­

schichte der Rationalität, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch. 
Deininger-Meyn, Gisela (1986): Philosophische Grundlagen der Wissens­

soziologie Karl Mannheims und Max Schelers, Univ. Diss. Philoso­
phisch-Historische Fakultät, Ruprecht-Karl-Universität in Heidelberg. 

Descartes, Rene (19972
): Von der Methode des richtigen Vernunft­

gebrauchs und der wissenschaftlichen Forschung, Hamburg: Felix 
Meiner. 

288 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Deutschmann, Christoph (1984): "Systemzeit und soziale Zeit". Leviathan, 
1983, s. 494-514. 

Dijksterhuis, Eduard Jan (1983): Die Mechanisierung des Weltbildes, Ber­
lin, Heidelberg, New York: Springer. 

Dilthey, Wilhelm (19975
): Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 

Geisteswissenschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Dlugolecki, Andrew (1996): "An insurer's perspective". In: Jeremy Leggett 

(Hg.), Climate Change and the Financial Sector. The Ernerging Treat­
The Solar Solution, München: Gerling Akademie Verlag, S. 64-81. 

Dombrowsky, Gisela (1976): Sozialwissenschaft und Gesellschaft bei 
Durkheim und Radcliffe-Brown, Berlin: Duncker und Humblot. 

Dombrowsky, Wolf R, (1983): "Soziologische Katastrophenforschung im 
Aufriß". In: Lars Clausen/Wolf R. Dombrowsky (Hg.), Einführung in 
die Soziologie der Katastrophe. Bonn: SDV Saarbrücker Druckerei und 
V erlag (Zivilschutzforschung Schriftemeihe der Schutzkommission 
beim Bundesminister des Innem), S. 11-39. 

Dombrowsky, Wolf R. (1987): "Critical Theory in Sociological Disaster 
Research". In: Russel R. Dynes/Carlo Pelando/Bruna de Marchi (Hg.), 
Sociology of Disasters. Contribution of Sociology to Disaster Research, 
Milano: Franeo Angeli Libri. S. 331-356. 

Dombrowsky, WolfR. (1989): Katastrophe und Katastrophenschutz, Wies­
baden: Deutscher Universitäts-Verlag. 

Dombrowsky, Wolf R. (1996): "Falsche Begriffe, falsches Begreifen, 
schädliches Zugreifen vor Ort". In: RolfHanisch/Peter Moßmann (Hg.), 
Katastrophen und ihre Bewältigung in den Ländern des Südens, Harn­
burg: Deutsches Übersee-Institut, S. 61-72. 

Dombrowsky, Wolf R. (2001): "Die Globale Dimension von Katastro­
phen". In: Erich Plate/Bruno Merz: Naturkatastrophen. Ursachen, Aus­
wirkungen, Vorsorge, Stuttgart: E. Schweizerbartsche, S. 229-246. 

Dombrowsky, Wolf, R./Brauner, Christian (1996): Defizite der Katastro­
phenvorsorge in Industriegesellschaften am Beispiel Deutschlands, 
Bonn: Deutsches IDNDR-Komitee für Katastrophenvorbeutung e.V. 

Dombrowsky, Wolf R./Pasero, Ursula (Hg.) (1995): Wissenschaft, Litera­
tur, Katastrophen. Festschrift zum sechzigsten Geburtstag von Lars 
Clausen, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Dömer, Dietrich (2000 13
): Die Logik des Mißlingens. Strategisches Denken 

in komplexen Situationen, Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 
Douglas, Mary (1985): Reinheit und Gefährdung. Eine Studie zu Vorstel­

lungen von Vernureinigung und Tabu, Berlin: Dietrich Reimer-Verlag. 
Douglas, Mary/Wildavsky, Aaron (1983): Risk and Culture. An Essay on 

the Selection of Technological and Environmental Dangers, Berkeley, 
Los Angel es, London: University of California Press. 

289 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Driesch, Hans (1891): Die mathematisch-mechanische Betrachtung mor­
phologischer Probleme der Biologie, Jena: Fischer. 

Driesch, Hans (1922): Geschichte des Vitalismus, Leipzig: Johann 
Ambrosius Barth. 

Drosdowski, Günther (19972
): Duden in 12 Bänden. Herkunftswörterbuch 

der deutschen Sprache, Mannheim, Leipzig, Wien [u.a.]: Dudenverlag. 
Durkheim, Emile (1984): Die elementaren Formen des religiösen Lebens, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Dux, Günther/Wetzel, Ulrich (Hg.) (1994): Der Prozeß der Geistesge­

schichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Dynes, Russel R./Pelanda, Carlo/de Marchi, Bruna (Hg.) (1987): Sociology 

of disasters. Contribution of Sociology to Disaster Research, Milano: 
Franeo Angeli Libri. 

Eder, Klaus (Hg.) (1973): Seminar: Die Entstehung von Klassengesell­
schaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Eikenberg, Christian (20006
): Journalisten-Handbuch zum Katastrophen­

management, Bonn: Deutsches Komrnitee für Katastrophenvorsorge 
DKKV. 

Elders, Leo J. (1988): "De ente et essentia". In: Franeo Volpi/Julian Nida­
Rümelin (Hg.), Lexikon der philosophischen Werke, Stuttgart: Afred 
Kröner, S. 103. 

Elias, Norbert (19969
): Was ist Soziologie? Weinheim, München: Juventa. 

Elias, Norbert (199721a): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen. Bd. 1: Wandlungen des Verhal­
tens in den weltlichen Oberschichten des Abendlandes, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Elias, Norbert (199721b ): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen. Bd. 2: Wandlungen der Gesell­
schaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt/M.: Suhr­
kamp. 

Elwert, Georg (2003): "Weder irrational noch rationalistisch. Charismati­
sche Mobilisierung und Gewaltmärkte als Basis der Attentäter des 11. 
September". In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), 
Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, 
Münster: LIT, S. 95-123. 

Engelmann, Peter (Hg.) (1990): Postmodeme und Dekonstruktion. Texte 
französischer Philosophen der Gegenwart, Leipzig: Reclam. 

Esfeld, Michael (1998): "Komplementarität von Rationalitätstypen? Apel 
und Bohr". prima philosophia, 11, S. 283-292. 

Eßbach, Wolfgang (1994): "Der Mittelpunkt außerhalb. Helmuth Plessners 
Philosophische Anthropologie". In: Günther Dux/Ulrich Wetzel (Hg.), 
Der Prozeß der Geistesgeschichte, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 15-44. 

290 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Etzioni, Amitai (2001): Der dritte Weg zu einer guten Gesellschaft. Auf der 
Suche nach der neuen Mitte, Hamburg: Mikro-Edition Verlag. 

Evers, Adalbert/Nowotny, Helga (1987): Über den Umgang mit Unsicher­
heit. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Ewald, Franyois (1978): "Einleitung. Foucault - Ein vagabundierendes 
Denken". In: Michel Foucault (Hg.), Dispositive der Macht. Michel 
Foucault über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve. S. 7-20. 

Fechner, Rolf/Clausen, Lars/Bamme, Amo (Hg.) (2005): Öffentliche Mei­
nung zwischen neuer Wissenschaft und neuer Religion. Ferdinand 
Tönnies' ,Kritik der öffentlichen Meinung' in der internationalen Dis­
kussion, München, Wien: Profil-V erlag. 

Fischer, Joachirn/Joas, Hans (Hg.) (2003): Kunst, Macht und Institutionen. 
Studien zur Philosophischen Anthropologie, soziologischen Theorie 
und Kultursoziologie der Modeme. Festschrift für Karl-Siegbert 
Rehberg, Frankfurt/M., New York: Campus. 

Fischer, Klaus (1983): Galileo Galilei, München: Beck. 
Flasch, Kurt (19782

): "Nikolaus von Kues: Die Idee der Koinzidenz". In: 
Joseph Speck (Hg.), Grundprobleme der großen Philosophen, Göttin­
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 221-261. 

Flasch, Kurt (2001): Nikolaus Cusanus, München: Beck. 
Fleck, Ludwik (Hg.) (1983a): Erfahrung und Tatsache. Gesammelte Auf­

sätze Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Fleck, Ludwik (1983b): "Über die wissenschaftliche Beobachtung und die 

Wahrnehmung im allgemeinen (1935)". In: Ludwik Fleck (Hg.), Erfah­
rung und Tatsache. Gesammelte Aufsätze, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 
59-83. 

Flusser, Vilem (19924
): Ins Universum der technischen Bilder, Göttingen: 

European Photography. 
Fohler, Susanne (2003): Techniktheorien. Der Platz der Dinge in der Welt 

des Menschen, München: Wilhelm Fink Verlag. 
Foucault, Michel (1978a): Dispositive der Macht. Michel Foucault über 

Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve. 
Foucault, Michel (1978b): "Ein Spiel um die Psychoanalyse. Gespräch mit 

Angehörigen des Departement de Psychoanalyse der Universität Pa­
risNincennes". In: Michel Foucault (Hg.), Dispositive der Macht. 
Michel Foucault über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin: Merve. 
s. 118-175. 

Foucault, Michel (199911
): Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 

1, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Foucault, Michel (2001 8

): Die Ordnung des Diskurses. Mit einem Essay 
von RalfKonersmann, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch. 

Foucault, Michel (2003): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

291 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Gabriel, Manfred (Hg.) (2004): Paradigmen der akteurszentrierten Soziolo­
gie, Wiesbaden: VS-Verlag. 

Galilei, Galileo (1623 [1980]): Il Saggiatore. Opere die Galileo Galilei a 
cura di Franz Brunetti, Nr. I. Torino: UTET. 

Galilei, Galileo (1957): "Letters on Sunspots". In: Stillman Drake (Hg.), 
Discoveries and Opinions of Galileo, Garden City, New York: Double­
day. 

Geenen, Elke M. (1995a): "FAKKEL". In: Wolf R. Dombrowsky!Ulla 
Pasero (Hg.), Wissenschaft, Literatur, Katastrophen. Festschrift zum 
sechzigsten Geburtstag von Lars Clausen, Opladen: Westdeutscher 
Verlag, S. 176-186. 

Geenen, Elke M. (1995b): Soziologie der Prognose von Erdbeben. Katast­
rophensoziologisches Technology Assessment am Beispiel der Türkei, 
Berlin: Duncker und Humblot. 

Geenen, Elke M. (2003): "Kollektive Krisen. Katastrophe, Terror, Revolu­
tion- Gemeinsamkeiten und Unterschiede". In: Lars Clausen/Elke M. 
Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie 
und Empirie der Katastrophe, Münster: LIT, S. 5-23. 

Geertz, Clifford (19975
): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen 

kultureller Systeme, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Gehlen, Arnold (19555

): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der 
Welt, Bonn: Althenäum-Verlag. 

Gehlen, Arnold (Hg.) (1961a): Anthropologische Forschung. Zur Selbstbe­
gegnung und Selbstentdeckung des Menschen, Reinbek: Rowohlt. 

Gehlen, Arnold (1961 b ): "Zur Geschichte der Anthropologie" (1957). In: 
Amold Gehlen (Hg.), Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegeg­
nung und Selbstentdeckung des Menschen, Reinbek: Rowohlt, S. 7-25. 

Gehlen, Amold (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie, Neu­
wied und Berlin: Luchterhand. 

Gehlen, Arnold (197012
): Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsy­

chologische Probleme in der industriellen Gesellschaft, Hamburg: Ro­
wohlt Taschenbuch Verlag. 

Gehlen, Amold (19865a): Urmensch und Spätkultur. Philosophische Er­
gebnisse und Aussagen, Wiesbaden: AULA-Verlag. 

Gehlen, Amold (1986b): Anthropologische und sozialpsychologische 
Untersuchungen, Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag. 

Gehlen, Arnold (1993): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der 
Welt. Textkritische Edition unter Einbeziehung des gesamten Textes 
der 1. Auflage von 1940. Teilband 1, Frankfurt/M.: Vittorio Kloster­
mann. 

Gessner, Willfried (2003): Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philoso­
phie der Kultur, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

292 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Glasersfeld, Ernst von (1987): Wissen, Sprache und Wirklichkeit. Arbeiten 
zum radikalen Konstruktivismus, Braunschweig: Vieweg. 

Glasersfeld, Ernst von (1997): Wege des Wissens. Konstruktivistische Er­
kundungen durch unser Denken, Heidelberg: Carl-Auer-Systeme Ver­
lag. 

Glasersfeld, Ernst von (2002): "Was im Kopf eines anderen vorgeht können 
wir nie wissen". In: Bernhard Pörksen (Hg.), Die Gewissheit der Unge­
wissheit. Gespräche zum Konstruktivismus, Heidelberg: Carl-Auer­
Systeme Verlag, S. 46-69. 

Godelier, Maurice (1973): "Mythos und Geschichte. Überlegungen über die 
Grundlagen des wilden Denkens". In: Klaus Eder (Hg.), Seminar: Die 
Entstehung von Klassengesellschaften, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 
301-329. 

Goethe, Johann Wolfgang von (19982
): Erfahrung und Wissenschaft. 

Werke Hamburger Ausgabe in 14 Bänden. Band 13: Naturwissen­
schaftliche Schriften I, München: Deutscher Taschenbuch Verlag. 

Goffman, Erving (19976
): Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung 

im Alltag, Zürich, München: Piper. 
Göhler, Gerhard/Lenk, Kurt/Schmalz-Bruhns, Rainer (Hg.) (1990): Die Ra­

tionalität politischer Institutionen. Interdisziplinäre Perspektiven, Ba­
den-Baden: Nomos. 

Gomariz Moraga, Emique (1999): Genero y desastres. Introducci6n con­
ceptual y criterios operativos. La crisis del Huracan Mitch en Centroa­
merica, San Jose [Costa Rica]: Fundaci6n Genero y Sociedad (GESO). 

Graeser, Andreas (1994): Ernst Cassirer, München: Beck. 
Granovetter, Mark (1985): "Economic Action and Social Structure. The 

Problem of Embeddedness". American Journal of Sociology, 91, S. 
481-510. 

Grober, Ulrich (1999): "Der Erfinder der Nachhaltigkeit". In: Die Zeit, 
25.11.1999, Nr. 48, S. 98. 

Gunderson, Lance H./Holling, Crawford S. (Hg.) (2002): Panarchy. Under­
standing transformations and natural systems, Washington, Covelo, 
London: Island Press. 

Habermas, Jürgen (19972
): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1: 

Handlungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Frank­
furt/M.: Suhrkamp. 

Habermehl, Peter (19952
): "Parmenides". In: Bernd Lutz (Hg.), Metzler 

Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philo­
sophen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 652-655. 

Hacking, Ian (1984): Die Bedeutung der Sprache für die Philosophie, 
Königstein/Ts.: Hain. 

293 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Haddow, George D./Bullock, Jane A. (2003): Introduction to Emergency 
Management, Boston: Elsevier. 

Halfmann, Jos, (1996): Die gesellschaftliche ,Natur' der Technik. Eine Ein­
führung in die soziologische Theorie der Technik, Opladen: Leske und 
Budrich. 

Halfmann, Jost (Hg.) (1998a): Technische Zivilisation, Opladen: Leske und 
Budrich. 

Halfmann, Jost (1998b ): "Technische Zivilisation. Einleitung". In: Jost 
Halfmann (Hg.), Technische Zivilisation. Zur Aktualität der Technikre­
flexion in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung, Opladen: Leske 
und Budrich, S. 7-12. 

Hamann, Bruno (19932
): Pädagogische Anthropologie. Theorien, Modelle, 

Strukturen. Eine Einführung, Bad Heilbrunn/Obb.: Julius Klinkhardt. 
Hanisch, Rolf/Moßmann, Peter (Hg.) (1996): Katastrophen und ihre Bewäl­

tigung in den Ländern des Südens, Hamburg: Deutsches Übersee-Insti­
tut. 

Hanke, Gabriele (2004): "40 Millionen Infizierte". In: Die Zeit, 19.02.2004, 
Nr. 9. 

Haraway, Donna (Hg.) (1995a): Die Neuerfindung der Natur. Primaten, 
Cyborgs und Frauen, Frankfurt/M., New York: Campus. 

Haraway, Donna (1995b): "Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im 
Feminismus und das Privileg einer partialen Perspektive". In: Donna 
Haraway (Hg.), Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und 
Frauen, Frankfurt/M., New York: Campus, S. 73-97. 

Hauff, Volker (1987): Unsere gemeinsame Zukunft. Der Brundtland-Be­
richt der Weltkommission für Umwelt und Entwicklung, Greven: Eg­
genkamp. 

Hauskeller, Christirre (2000): Das paradoxe Subjekt. Widerstand und Unter­
werfung bei Judith Butler und Michel Foucault, Tübingen: Edition 
diskord. 

Heckl, Wolfgang M. (19952
): "Galileo Galilei". In: Bemd Lutz (Hg.), 

Metzlers Philosophen Lexikon. Von den V orsokratikem bis zu den 
Neuen Philosophen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 300-305. 

Regel, Georg Wilhelm Friedrich (1971): Vorlesungen über die Geschichte 
der Philosophie I. Werke in zwanzig Bänden, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Regel, Georg Wilhelm Friedrich (1973): Phänomenologie des Geistes, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Regel, Georg Wilhelm Friedrich (1928): Wissenschaft der Logik. Erster 
Teil. Die objektive Logik, Stuttgart: Fr. Frommanns. 

Heidegger, Martin (1976): Die Technik und die Kehre, Pfullingen: Neske. 
Heidegger, Martin (Hg.) (2000a): Gesamtausgabe Bd. 7: Vorträge und Auf­

sätze, Frankfurt/M.: Vittorio Klostermann. 

294 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Heidegger, Martin (2000b): "Was heißt Denken? (1952)". In: Martin 
Heidegger (Hg.), Gesamtausgabe Bd. 7: Vorträge und Aufsätze, Frank­
furt/M.: Vittorio Klostermann, S. 127-143. 

Heisenberg, Werner (1987): Quantentheorie und Philosophie. Vorlesungen 
und Aufsätze, Stuttgart: Reclam. 

Heitsch, Ernst (1970): "Gegenwart und Evidenz bei Parmenides. Aus der 
Problemgeschichte der Aequivokation". Abhandlungen der Geistes- und 
sozialwissenschaftliehen Klasse. Akademie der Wissenschaften und der 
Literatur, Mainz, 4, S. 313-376. 

Heitsch, Ernst (1995): Parmenides. Die Fragmente. Griechisch-deutsch. He­
rausgegeben, übersetzt und erläutert von Ernst Heitsch, Darmstadt 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Hewitt, Kenneth (Hg.) (1983): Interpretations of Calamity. From the View­
point ofHuman Ecology, London: Allen & Unwin. 

Hirschberger, Johannes (197612
): Geschichte der Philosophie. Altertum und 

Mittelalter, Freiburg, Basel, Wien: Herder. 
Höffe, Ottfried (Hg.) (1981a): Klassiker der Philosophie. Erster Band: Von 

den Vorsokratikern bis David Hume, München: Beck. 
Höffe, Ottfried (1981b): "Aristoteles". In: Otfried Höffe (Hg.), Klassiker 

der Philosophie. Von den Vorsokratikern bis David Hume, München: 
Beck, S. 63-94. 

Höffe, Ottfried (20042
): Kants Kritik der reinen Vernunft, München: Beck. 

Holloway, Ailsa (Hg.) (1999): Risk, Sustainible development and Disasters. 
Southern Perspectives, Cape Town: Periperi Publications. 

Homann, Klaus-Dieter (2002): Parmenides und die Drei. Entwurf einer 
neuen Ontologie, Hamburg: K-D. Homann-Verlag. 

Hörning, Karl H./Reuter, Julia (Hg.) (2004): Doing Culture. Neue Positio­
nen zum Verhältnis von Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: Transc­
ript. 

Hörning, Karl Heinz (2001): Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung 
des praktischen Wissens, W eilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Hubig, Christoph/Huning, Alois/Ropohl, Günther (Hg.) (2000): Nachden­
ken über Technik. Die Klassiker der Technikphilosophie, Berlin: edition 
s1gma. 

Humboldt, Wilhelm von (1968 [1907]): Gesammelte Schriften Bd. VII. 
Erste Abteilung: Werke VII. Erste Hälfte, Berlin: W alter de Gruyter. 

Humboldt, Wilhelm von (ca. 1919): Über das vergleichende Sprachstudium 
in Beziehung auf die verschiedenen Epochen der Sprachentwicklung, 
Leipzig: Meiner. 

Husserl, Edmund (Hg.) (1985a): Die phänomenologische Methode. Ausge­
wählte Texte I, Stuttgart: Reclam. 

295 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Husserl, Edmund (1985b): "Die phänomenologische Fundamentalbetrach­
tung". In: Edmund Husserl (Hg.), Die phänomenologische Methode. 
Ausgewählte Texte I, Stuttgart: Reclam, S. 131-195. 

Imhof, Kurt/Romano, Gaetano (1996): Die Diskontinuität der Moderne. Zur 
Theorie des sozialen Wandels, Frankfurt/M., New York: Campus. 

Jäger, Wieland (1977): Katastrophe und Gesellschaft. Grundlegungen und 
Kritik von Modellen der Katastrophensoziologie, Darmstadt, Neuwied: 
Luchterhand. 

James, William (1975): The Meaning of Truth, Cambridge, London: Har­
vard University Press. 

Jantzen, Jörg (1988): "Peri physeos". In: Franeo Volpi (Hg.): Lexikon der 
philosophischen Werke, Stuttgart: Kröner, S. 513-514. 

Japp, Klaus P. (1996): Soziologische Risikotheorie. Funktionale Differen­
zierung, Politisierung und Reflexion, Weinheim, München: Juventa. 

Japp, Klaus P. (1997): "Die Beobachtung von Nichtwissen". Soziale Sys­
teme, Bd. 3, Nr. 2, S. 289-314. 

Japp, Klaus P. (2000): Risiko, Bielefeld: Transcript. 
Japp, Klaus P. (2003): "Zur Soziologie der Katastrophe". In: Lars Clausen/ 

Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzliche soziale Prozesse. 
Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: LIT, S. 77-90. 

Jokisch, Rodrigo (1996): Die Logik der Distinktionen. Zur Protologik einer 
Theorie der Gesellschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Jongebloed, Hans-Carl (1984): Fachdidaktik und Entscheidung. Vorüberle­
gungen zu einer umstrittenen Problematik, Düsseldorf: Verlagsanstalt 
Handwerk. 

Jongebloed, Hans-Carl (Hg.) (1998a): Wirtschaftspädagogik als Wissen­
schaft und Praxis - oder: Auf dem Weg zur Komplementarität als 
Prinzip. Festschrift des Kieler Lehrstuhls für Berufs- und Wirtschaftspä­
dagogik dem vLw-Landesverband Schleswig-Holstein anlässlich seines 
fünfzigjährigen Bestehens im Jahre 1997, Kiel: Bajüsch-Hein Verlag 
für Berufs- und Wirtschaftspädagogik 

Jongebloed, Hans-Carl (1998b ): "Komplementarität als Verhältnis: Lernen 
in dualer Struktur". In: Hans-Carl Jongebloed (Hg.), Wirtschaftspäda­
gogik als Wissenschaft und Praxis- oder: Auf dem Weg zur Komple­
mentarität als Prinzip, Kiel: Bajüsch-Hein Verlag für Berufs- und 
Wirtschaftspädagogik, S. 259-286. 

Jongebloed, Hans-Carl (1998c): "Über die Möglichkeit, Pädagogik als 
,systematische' und ,historische' Disziplin zu betreiben, oder: ,Komple­
mentarität' als methodologisches Prinzip von Ganzheit". In: Manuel 
Schulz/Bodo Stange/Wilhelm Tielker [u.a.] (Hg.), Wege zur Ganzheit. 
Profilbildung einer Pädagogik für das 21. Jahrhundert, Weinheim: Deut­
scher Studienverlag, S. 3-18. 

296 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Jongebloed, Hans-Carl (2002): Über das Verhältnis von beruflicher und 
politischer Bildung. Ein Bestimmungsversuch auf der Grundlage des 
Komplementaritätsprinzips, Hochschultage Berufliche Bildung 2002, 
Unveröffentlichtes Manuskript. 

Jongebloed, Hans-Carl (2003a): ,Komplementarität' als Prinzip beruflicher 
Bildung - oder: Warum der ,Lernfeldansatz' weder dem Grunde nach 
funktionieren noch seine eigenen Ziele erreichen kann: Kritik und Kon­
struktion. Teil II: Konstruktion durch Komplementarität, Unveröffent­
lichtes Manuskript. 

Jongebloed, Hans-Carl (2003b ): Das Prinzip ,Komplementarität' oder: Zur 
argumentativen Rekonstruktion dualer Bildung. Müssen wir Berufsaus­
bildung neu buchstabieren? VL W Akzente, Bd. 1. 

Jongebloed, Hans-Carl (2004): "Bildung. Anmerkungen zur Komplementa­
rität von Erkenntnis und Erfahrung". Philologenverband Schleswig­
Holstein, 2004, 3, S. 2-3. 

Jünger, Ernst (1964): Der Arbeiter, Stuttgart: Ernst Klett Verlag. 
Jungermann, Helmut/Slovic, Paul (1993): "Die Psychologie der Kognition 

und Evaluation von Risiko". In: Gotthard Bechmann (Hg.), Risiko und 
Gesellschaft. Grundlagen und Ergebnisse interdisziplinärer Risikofor­
schung, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 167-207. 

Karrt, Immanuel (1995 13
): Werkausgabe in 12 Bänden. Bd. 3: Kritik der 

reinen Vernunft. 2 Bde, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Kapp, Ernst (1978): Grundlinien einer Philosophie der Technik. Mit einer 

Einleitung von Harrs-Martirr Sass, Düsseldorf: Stern-Verlag Janssen & 
Co. 

Kirschenbaum, Alan (2002): "Disaster Preparedness. A Conceptual and 
Empirical Reevaluation". International Journal of Mass Emergencies 
and Disasters, Bd. 20, Nr. 1, S. 5-28. 

Klagenfurt, Kurt (1995): Technologische Zivilisation und transklassische 
Logik. Eine Einführung in die Technikphilosophie Gotthard Günthers, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Kleiner, Markus S. (Hg.) (2001): Michel Foucault. Eine Einführung in sein 
Denken, Frankfurt/M., New York: Campus. 

Kleinwellfonder, Birgit (1996): Der Risikodiskurs. Zur gesellschaftlichen 
Inszenierung von Risiko, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Kluge, Friedrich (200224
): Ethymologisches Wörterbuch der deutschen 

Sprache, Berlin, New York: Walter de Gruyter. 
Kornwachs, Klaus (Hg.) (1984): Offenheit, Zeitlichkeit, Komplexität. Zur 

Theorie der offenen Systeme, Frankfurt/M., New York: Campus. 
Kotze, Astrid von (1999): "A New Concept of Risk". In: Ailsa Holloway 

(Hg.), Risk, Sustainable development and Disasters. Southern Perspec­
tives, Cape Town: Periperi Publications, S. 23-48. 

297 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Krimsky, Sheldon/Golding, Dominic (Hg.) (1992): Social theories of risk, 
Westport Praeger Publishers. 

Krohn, Wolfgang/Krücken, Georg (1993): "Risiko als Konstruktion und 
Wirklichkeit. Eine Einführung in die sozialwissenschaftliche Risiko­
forschung". In: Wolfgang Krohn/Georg Krücken (Hg.), Riskante 
Technologien. Reflexion und Regulation. Einführung in die sozial­
wissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 9-44. 

Krohn, Wolfgang/Krücken, Georg (Hg.) (1993): Riskante Technologien. 
Reflexion und Regulation. Einführung in die sozialwissenschaftliche 
Risikoforschung, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Kuhn, Thomas S. (1991 11
): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökolo­

gie, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Latour, Bruno (2002a): Die Hoffnung der Pandora. Untersuchungen zur 

Wirklichkeit der Wissenschaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Latour, Bruno (2002b): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer sym­

metrischen Anthropologie, Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch. 
Law, John (Hg.) (1986): Power, Action and Belief. A New Sociology of 

Knowledge? London: Routledge & Kegan Paul. 
Lazo, Jeffrey K/Jason C. Kinnell/Fisher, Arm (2000): "Experts and Layper­

sons Perceptions of Ecosystem Risks". Risk Analysis, Bd. 10, S. 179-
193. 

Leggett, Jeremy (Hg.) (1996): Climate Change and the Financial Sector, 
München: Gerling Akademie Verlag. 

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults 
Analyse der modernen Gouvernementalität, Berlin, Hamburg: Argu­
ment. 

Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Bröckling, Ulrich (200 12
): "Gouver­

nementalität, Neoliberalismus und Selbsttechnologie. Eine Einleitung". 
In: Ulrich Bröckling/Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.), Gou­
vernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozi­
alen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-40. 

Levi-Strauss, Claude (1967): Strukturale Anthropologie I, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Levi-Strauss, Claude (1981): Die elementaren Strukturen der Verwandt­
schaft, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Levi-Strauss, Claude (1987): Die eifersüchtige Töpferin, Nördlingen: Greno 
V erlagsgesellschaft. 

Lorenz, Konrad (1943): "Die angeborenen Formen möglicher Erfahrung". 
Zeitschrift für Tierpsychologie, Nr. 5, S. 235-409. 

298 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Luhmann, Niklas (Hg.) (1990): Soziologische Aufklärung 5. Konstruktivis­
tische Perspektiven, Opladen: Westdeutscher Verlag. 

Luhmann, Niklas (1991): Soziologie des Risikos, Berlin, New York: Walter 
de Gruyter. 

Luhmann, Niklas (Hg.) (1992a): Beobachtungen der Modeme, Opladen: 
Westdeutscher V erlag. 

Luhmann, Niklas (1992b): "Kontingenz als Eigenwert der Modeme". In: 
Niklas Luhmann (Hg.): Beobachtungen der Modeme, Opladen: West­
deutscher Verlag, S. 93-128. 

Luhmann, Niklas (1993): "Risiko und Gefahr". In: Wolfgang Krohn/Georg 
Krücken (Hg.), Riskante Technologien. Reflexion und Regulation. Ein­
führung in die sozialwissenschaftliche Risikoforschung, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp, S. 139-185. 

Luhmann, Niklas (19962
): Die Realität der Massenmedien, Opladen: West­

deutscher V erlag. 
Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bde, Frank­

furt/M.: Suhrkamp. 
Luhmann, Niklas (20004

): Vertrauen. Ein Mechnanismus zur Reduktion 
sozialer Komplexität, Stuttgart: Lucius & Lucius. 

Luhmann, Niklas (20042
): Einführung in die Systemtheorie, Heidelberg: 

Carl-Auer Verlag. 
Lukacs, Georg (1968): Geschichte und Klassenbewußtsein, Neuwied und 

Berlin: Luchterhand. 
Lutz, Bemd (Hg.) (1995): 2. Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorso­

kratikern bis zu den Neuen Philosophen, Stuttgart, Weimar: Metzler. 
Lyotard, Jean-Franyois (1990): "Randbemerkungen zu den Erzählungen". 

In: Peter Engelmann (Hg.), Postmodeme und Dekonstruktion. Texte 
französischer Philosophen der Gegenwart, Leipzig: Reclam. S. 49-53. 

Lyotard, Jean-Franyois (19943
): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht, 

Wien: Passagen-Verlag. 
Maasen, Sabine (1999): Wissenssoziologie, Bielefeld: Transcript. 
Macamo, Elisio (2003): "Nach der Katastrophe ist vor der Katastrophe. Die 

2000er Überschwemmung in der dörflichen W ahmehmung in Mosam­
bik". In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetzli­
che soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: 
LIT, S. 167-184. 

Malzahn, Dörthe/Plapp, Tina (Hg.) (2005): Disasters and Society. From 
Hazard Assessment to Risk Reduction. Proceedings of the International 
Conference, Universität Karlsruhe (TH), Germany, July 26-27, 2004, 
Berlin: Logos. 

Mannheim, Karl (1970): Wissenssoziologie, Neuwied: Luchterhand. 

299 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Mannheim, Karl (1985\ Ideologie und Utopie, Frankfurt/M.: Vittorio 
Klostermann. 

Manstetten, Reiner/Hottinger, Olaf/Faber, Malte (1998): "Zur Aktualität 
von Adam Smith. Homo oeconomicus und ganzheitliches Menschen­
bild". Schriftemeihe des Münchner Instituts für Integrierte Studien, Bd. 
15, Nr. 2, S. 127-168. 

March, James G./Simon, Herbert (1976): Organisation und Individuum. 
Menschliches V erhalten in Organisationen, Wiesbaden: Betriebswirt­
schaftlicherVerlag Dr. Th. Gabler. 

Marcuse, Herbert (1989): Der eindimensionale Mensch. Studien zur 
Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp. 

Martens, Eckehard (1995): "Platon". In: Bemd Lutz (Hg.): Metzler Philo­
sophen Lexikon. Von den Vorsokratikern bis zu den Neuen Philoso­
phen, Stuttgart, Weimar: Metzler, S. 681-685. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1968): Werke Band 40. Ergänzungsband. 
Schriften, Manuskripte, Briefe bis 1844. Erster Teil, Berlin: Dietz. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1970): Werke Band 25. Das Kapital. Kritik 
der politischen Ökonomie. Dritter Band, Buch III: Der Gesamtprozeß 
der kapitalistischen Produktion, Berlin: Dietz. 

Maskrey, Andrew (Hg.) (1993): Los desastres no son naturales, Colombia: 
Red de Estudios Sociales en prevenci6n de Desastres en America Latina 
(La Red). 

Maturana, Humberto R.Nalera, Francisco J. (1987): Der Baum der Er­
kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens, Bem, 
München: Scherz. 

McEntire, David A. (2000): "Sustainability or Irrvulnerable Development? 
Proposals for the current Shift in Paradigms". Australian Journal of 
Emergency Management, Bd. 15, Nr. 1, S. 58-61. 

Mead, George Herbert (19804
): Geist, Identität und Gesellschaft aus der 

Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Mead, George Herbert (198i): Gesammelte Aufsätze. Frankfurt/M.: Suhr­

kamp. 
Metzner, Andreas (2002): Die Tücken der Objekte. Über die Risiken der 

Gesellschaft und ihre Wirklichkeit, Frankfurt/M., New York: Campus. 
Meyer, John W./Rowan, Brian (1983): "Institutionalized Organizations. 

Formal Structure as Myth and Ceremony". In: John W. Meyer/Richard 
W. Scott (Hg.), Organizational Environments. Ritual and Rationality, 
Beverly Hills, London, New Delhi: Sage Publications, S. 21-44. 

Meyer, John W./Scott, Richard W. (Hg.) (1983): Organizational Environ­
ments. Ritual and Rationality, Beverly Hills, London, New Delhi, Sage 
Publications. 

300 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Meyer-Abich, Klaus Michael (1965): Korrespondenz, Individualität und 
Komplementarität. Eine Studie zur Geistesgeschichte der Quantentheo­
rie in den Beiträgen Niels Bohrs, Wiesbaden: Steiner. 

Miller, Hugh (1964): Progress and Decline. The Group in Evolution, Ox­
ford, New York: Pergarnon Press. 

Mittelstraß, Jürgen (1981): "Platon". In: Otfried Höffe (Hg.), Klassiker der 
Philosophie. Erster Band: Von den Vorsokratikern bis David Hume, 
München: Beck, S. 38-62. 

Münchener Rück (2004): Topics geo, München: Münchener Rück. 
Nagel, Thomas (1991): Die Grenzen der Objektvität. Philosophische Vorle­

sungen, Leipzig: Reclam. 
Nicolis, Gregoire/Prigogine, Ilya (1987): Die Erforschung des Komplexen. 

Auf dem Weg zu einem neuen Verständnis der Naturwissenschaften, 
Zürich, München: Piper. 

Noire, Ludwig (1877): Der Ursprung der Sprache, Mainz: Zabem. 
Obermeier, Otto Peter (1990a): "Eine Synopse zum Band 1". In: Matthias 

Schütz (Hg.), Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen der indus­
triellen Welt, Pfullingen: GüntherNeske, S. 296-333. 

Obermeier, Otto Peter (1990b): "Eine Synopse zum Band 2". In: Matthias 
Schütz (Hg.), Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen der indus­
triellen Welt, Pfullingen: Günther Neske, S. 306-350. 

OECD (2003): Ernerging systernic risks in the 21st century. An agenda for 
action, Paris: OECD. 

Oldemeyer, Ernst (2000): "Max Scheler. Probleme einer Soziologie des 
Wissens, 1924". In: Christoph Hubig/Alois Huning/Günther Ropohl 
(Hg.), Nachdenken über Technik. Die Klassiker der Technikphiloso­
phie, Berlin: Edition sigma, S. 325-329 

Ortegay Gasset, Jose (Hg.) (1978a): Gesammelte Werke Bd. 4, Stuttgart: 
Deutsche Verlagsanstalt. 

Ortegay Gasset, Jose (1978b): "Betrachtungen über die Technik (1933)". 
In: Jose Ortega y Gasset (Hg.), Gesammelte Werke Bd. 4, Stuttgart: 
Deutsche Verlagsanstalt, S. 7-69. 

Perrow, Charles (19922
): Normale Katastrophen. Die unvermeidbaren Risi­

ken der Großtechnik Mit einem Vorwort von Klaus Traube, Frank­
furt/M., New York: Campus. 

Piaget, Jean (1969): Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, Stuttgart: 
Klett. 

Pickering, Andrew (Hg.) (1992): Science as Practice and Culture, Chicago: 
University of Chicago Press. 

301 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Plate, Erich/Clausen, Lars/de Haar, Ulrich [u. a] (Hg.) (1993): Naturkatast­
rophen und Katastrophenvorbeugung. Bericht des Wissenschaftlichen 
Beirats der DFG für das Deutsche Komitee für die ,International De­
cade for Natural Disaster Reduction' (IDNDR), Weinheim: VCH Ver­
lagsgesellschaft. 

Plate, Erich J./Merz, Bruno/Eikenberg, Christian (1999): Naturkatastro­
phen. Strategien zur Vorsorge und Bewältigung. Bericht des Deutschen 
IDNDR-Komitees zum Ende der International Decade for Natural Di­
saster Reduction, Bonn: Deutsches IDNDR-Komitee für Katastrophen­
vorbeugung e.V. 

Plate, Erich J./Merz, Bruno (Hg.) (2001): Naturkatastrophen. Ursachen, 
Auswirkungen, Vorsorge, Stuttgart: E. Schweizerbartsche. 

Platon (19677): Sämtliche Werke Bd. 4. Phaidros, Parmenides, Theaitetos, 
Sophistes. Nach der Übersetzung von Friedrich Schleiermacher, Rein­
bek: Rowohlt. 

Pleßner, Helmuth (19652
): Die Stufen des Organischen und der Mensch. 

Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin: De Gruyter. 
Plessner, Helmuth (19722

): Die Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des 
sozialen Radikalismus, Bonn: Bouvier. 

Plessner, Helmuth (1981): Die Stufen des Organischen und der Mensch. 
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Frankfurt/M.: Suhr­
kamp. 

Popper, Karl R. (1994 10
): Logik der Forschung, Tübingen: Mohr Siebeck 

Popper, Karl R. (1998): Die Welt des Parmenides. Der Ursprung des euro­
päischen Denkens, Zürich, München: Piper. 

Pörksen, Bernhard (Hg.) (2002): Die Gewissheit der Ungewissheit, Heidel­
berg: Carl-Auer-Systeme Verlag. 

Portmann, Adolf (19582
): Zoologie und das neue Bild vom Menschen. 

Biologische Fragmente zu einer Lehre vom Menschen, Hamburg: Ro­
wohlt. 

Quarantelli, Emico L. (1987): "A Concluding Commentary". In: Russel R. 
Dynes/Carlo Pelanda/Bruna de Marchi (Hg.), Contribution ofSociology 
to Disaster Research, Milano: Franeo Angeli Libri, S. 403-415. 

Quarantelli, Emico L. (Hg.) (1995a): "What is a disaster? Six views of the 
Problem". International Journal of Mass Emergencies and Disasters, 
Special Issue: Bd. 13, Nr. 3. 

Quarantelli, Emico L. (1995b): "Epilogue". In: Emico L. Quarantelli (Hg.), 
What is a disaster? Six views of the Problem. International Journal of 
Mass Emergencies and Disasters, Special Issue: Bd. 13, Nr. 3, S. 361-
364. 

302 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Quarantelli, Emico L. (Hg.) (1998): What is a disaster? Perspectives on the 
Question. Mit einer Bibliographie und einem Index, London, New 
Y ork: Routledge. 

Quine, Willard van Orman (20042
): Die Wurzeln der Referenz, Frank­

furt/M.: Suhrkamp. 
Radcliffe-Brown, Alfred R. (1931): The Social Organization of Australian 

Tribes, Melbourne, London: Macmillan. 
Rapp, Christoph (1997): Vorsokratiker, München: Beck. 
Rapp, Christoph (2001): Aristoteles zur Einführung, Hamburg: Junius. 
Rath, Norbert (1996): Zweite Natur. Konzepte einer Vermittlung von Kul-

tur und Natur in Anthropologie und Ästhetik um 1800, Münster, New 
Y ork: W axmann. 

Reckwitz, Andreas (2004a): "Die Reproduktion und die Subversion sozialer 
Praktiken. Zugleich ein Kommentar zu Pierre Bourdieu und Judith 
Butler". In: Karl H. Höming/Julia Reuter (Hg.), Doing Culture. Neue 
Positionen zum Verhältnis von Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: 
Transcript, S. 40-54. 

Reckwitz, Andreas (2004b ): "Die Entwicklung des Vokabulars der Hand­
lungstheorien. Von den zweck-und normorientierten Modellen zu den 
Kultur- und Praxistheorien". In: Manfred Gabriel (Hg.), Paradigmen der 
akteurszentrierten Soziologie, Wiesbaden: VS-Verlag, S. 303-328. 

Rehberg, Karl-Siegbert (1990): "Eine Grundlagentheorie der Institutionen: 
Amold Gehlen. Mit systematischen Schlußfolgerungen für eine kriti­
sche Institutionentheorie". In: Gerhard Göhler/ Kurt Lenk/Rairrer 
Schmalz-Bruhns (Hg.), Die Rationalität politischer Institutionen, Ba­
den-Baden: Nomos, S. 115-144. 

Rehfus, Wulff D. (Hg.) (2003): Handwörterbuch Philosophie, Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Reinhardt, Karl (1916): Parmenides und die Geschichte der griechischen 
Philosophie, Bonn: Cohen. 

Reinhardt, Karl (19773
): Parmenides und die Geschichte der griechischen 

Philosophie, Frankfurt/M.: Vittorio Klostermann. 
Reitz, Tilmann (2004): "Simmel und die Formen". Philosophische Rund­

schau. Eine Zeitschrift für philosophische Kritik, Bd. 51, Nr. 2, S. 174-
183. 

Renn, Ortwirr (1992): "Concepts of risk. A classification". In: Sheldon 
Krimsky/Dominic Goiding (Hg.), Social theories of risk, Westport: 
Praeger Publishers, S. 53-79. 

Rescher, Nicholas (1993): Rationalität. Eine philosophische Untersuchung 
über das Wesen und die Rechtfertigung der Vernunft, Würzburg: Kö­
nigshausen & Neumann. 

303 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Ricamr, Paul (1971): Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld II, 
Freiburg, München: Alber. 

Ricamr, Paul (1974): Hermeneutik und Psychoanalyse. Der Konflikt der 
Interpretationen II, München: Kösel-V erlag. 

Röd, Wolfgang (2000): Der Weg der Philosophie. Von den Anfängen bis 
ins 20. Jh. Bd. 1: Altertum, Mittelalter, Renaissance, München: Beck. 

Rowe, Gene/Wright, George (2001): "Differences in Expert and Lay Judg­
ments ofRisk. Myth or Reality?". Risk Analysis, Bd. 21, S. 341-356. 

Russell, Bertrand (20025
): Philosophie des Abendlandes. Ihr Zusammen­

hang mit der politischen und der sozialen Entwicklung, München, 
Wien: Europaverlag. 

Sandkühler, Hans Jörg (2002): Natur und Wissenskulturen. Sorbonne­
Vorlesungen über Epistemologie und Pluralismus, Stuttgart, Weimar: J. 

B. Metzler. 
Saussure, Ferdinand de (200 13

): Grundfragen der allgemeinen Sprachwis­
senschaft, Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

Schadewaldt, Wolfgang (19954
): Die Anfänge der Geschichtsschreibung 

bei den Griechen. Herodot, Thukydides. Tübinger Vorlesungen Bd. 2, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Schatzki, Theodore R. (1996): Social practices. A Wittgensteinian Appro­
ach to Human Activity and the Social, Cambridge: Cambridge Univer­
sity Press. 

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social. A Philosophical Ac­
count of the Constitution of Social Life and Change. University Park: 
The Pennsylvania State University Press 2002. 

Scheler, Max (19602
): Die Wissensformen und die Gesellschaft. Gesam­

melte Werke Bd. 8, Bem, München: Francke. 
Scheler, Max (1976): Späte Schriften. Mit einem Anhang herausgegeben 

von Manfred S. Frings, Bem, München: Francke. 
Schelsky, Helmut (Hg.) (1965a): Auf der Suche nach Wirklichkeit. Ge­

sammelte Aufsätze, Düsseldorf, Köln: Eugen Diederichs Verlag. 
Schelsky, Helmut (1965b ): "Über die Stabilität von Institutionen, besonders 

Verfassungen. Kulturanthropologische Gedanken zu einem rechtsso­
ziologischen Thema". In: Helmut Schelsky (Hg.), Auf der Suche nach 
Wirklichkeit. Gesammelte Aufsätze, Düsseldorf, Köln: Eugen Die­
derichs Verlag, S. 33-55. 

Schilling, Kurt (1951 2
): Geschichte der Philosophie. Die alte Welt. Das 

christlich-germanische Mittelalter, München, Basel: Reinhardt. 
Schopenhauer, Arthur (1999): Die Welt als Wille und Vorstellung. Erster 

Band. Vier Bücher nebst einem Anhange, der die Kritik der Karrtischen 
Philosophie enthält, Zürich: Haffmanns V erlag. 

304 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Schulte, Günther (1993): Der blinde Fleck in Luhmanns Systemtheorie, 
Frankfurt/M., New York: Campus. 

Schulz, Manuel/Stange, Bodo/Tielker, Wilhelrn/Weiß [u.a.] (Hg.) (1998): 
Wege zur Ganzheit. Profilbildung einer Pädagogik für das 21. Jahrhun­
dert, W einheim: Deutscher Studienverlag. 

Schulz-Schaeffer, Ingo (2000): "Akteur-Netzwerk-Theorie. Zur Koevolu­
tion von Gesellschaft, Natur und Technik". In: Johannes Weyer (Hg.), 
Soziale Netzwerke. Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftli­
ehen Netzwerkforschung, München: Oldenbourg, S. 187-209: 

Schütz, Matthias (Hg.) (1990): Risiko und Wagnis. Die Herausforderungen 
der industriellen Welt, Pfullingen: Günther N eske. 

Scott, Richard W. (1992): Organizations. Rational, Naturaland Open Sys­
tems, New Jersey: Prentiece Hall. 

Seier, Andrea (2001): "Macht". In: Markus S. Kleiner (Hg.), Michel 
Foucault. Eine Einführung in sein Denken, Frankfurt/M., New York: 
Campus, S. 90-107. 

Seiffert, Helmut/Radnitzky, Gerard (Hg.) (1989): Handlexikon zur Wissen­
schaftstheorie, München: Ehrenwirth. 

Shapin, Steven/Schaffer, Sirnon (1989): Leviathan and the Air-Pump. 
Hobbes, Boyle and the Experimental Life, Princeton: Princeton Univ. 
Press. 

Sheldrake, Ruper, (200210
): Das Gedächtnis der Natur. Das Geheimnis der 

Entstehung der Formen in der Natur, Bern, München, Wien: Scherz. 
Simmel, Georg (19964

): Philosophie des Geldes, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 
Simmel, Georg (20014

): Soziologie. Untersuchung über die Formen der 
Vergesellschaftung, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Simon, Herbert (1955): Das Verwaltungshandeln, Stuttgart, Köln: W. Kohl­
hammer. 

Slovic, Paul (2000): The Perception of Risk, London: Earthscan Publica­
tions. 

Smith, Adam (2003 10
): Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung 

seiner Natur und seiner Ursachen, München: Deutscher Taschenbuch­
Verlag. 

Sorokin, Pitrim A. (1968): Man and Society in calamity. The Effects of 
War, Revolution, Famine, Pestilence upon Human Mind, Behavior, So­
cial Organization and Cultural Life, New York: Greenwood Press. 

Speck, Joseph (Hg.) (1978): Grundprobleme der großen Philosophen, Göt­
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Spengler, Oswald (1931): Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer 
Philosophie des Lebens, München: Beck. 

305 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Stallings, Robert A. (2003): "Soziologische Theorien und Desaster-Stu­
dien". In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/Elisio Macamo (Hg.), Entsetz­
liche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der Katastrophe, Münster: 
LIT, S. 35-49. 

Stallmach, Josef (1989): Irreinsfall der Gegensätze und Weisheit des Nicht­
wissens. Grundzüge der Philosophie des Nikolaus von Kues, Münster: 
Aschendorff. 

Starr, Chauncey (1993 [1969]): "Sozialer Nutzen versus technisches Ri­
siko". In: Gotthard Bechmann (Hg.): Risiko und Gesellschaft. Grundla­
gen und Ergebnisse interdisziplinärer Risikoforschung, Opladen: 
Westdeutscher Verlag, S. 3-24. Ursprünglich erschienen unter dem Ti­
tel: "Social benefit versus technological risk". In: Science, S. 1232-
1238. 

Stehr, Nico (2000): Die Zerbrechlichkeit moderner Gesellschaften, Wei­
lerswist: Verlbrück Wissenschaft. 

Suhr, Martin (1992): Platon. Frankfurt/M., New York: Campus. 
Tacchi, Emico M. (Hg.) (2005): Sustainability, Development and Environ­

mental Risk, London: FoxweH & Davies UK Ltd. 
Tanz, Karirr (2004): Hurrikan Mitch und seine Folgen in den Ländern Zent­

ralamerikas (1998). Eine Wirksamkeitsanalyse der deutschen staatlich 
unterstützten humanitären Hilfe, Münster: LIT. 

Tetzlaff, Gerd/Trautrnann, Thomas/Radtke, Kai S. (Hg.) (2001): Extreme 
Naturereignisse. Folgen, Vorsorge, Werkzeuge. Zweites Forum Katast­
rophenvorsorge, 24.- 26. September 2001, Leipzig, Bonn: DKKV. 

Thiel, Christian (1989): "Begriff'. In: Helmut Seiffert/Gerhard Radnitzky 
(Hg.), Handlexikon zur Wissenschaftstheorie, München: Ehrenwirth, S. 
9-14. 

Thiel, Rainer (2004): Aristoteles' Kategorienschrift in ihrer antiken Kom­
mentierung, Tübingen: Mohr Siebeck 

Thukydides (2000): Der Peloponnesische Krieg, Stuttgart: Reclam. 
Tönnies, Ferdinand (1998): Geist der Neuzeit. 1932-1936. Schriften, Re­

zensionen, Berlin, N ew Y ork: De Gruyter. 
Tönnies, Ferdinand (2002): Kritik der öffentlichen Meinung, Berlin, New 

Y ork: De Gruyter. 
Uexküll, Jakob von (1983): Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und 

Menschen. Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten, Frankfurt/M.: Fischer 
Taschenbuch. 

Umweltbundesamt, (19982
): Nachhaltiges Deutschland. Wege zu einer 

dauerhaft umweltgerechten Entwicklung, Berlin: E. Schmidt. 
Varley, Ann (Hg.) (1994): Disasters, Development and Environment, 

Chichester: John Wiley & Sons Ltd. 

306 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR 

Voss, Martin (2003a): "Katastrophenschutz angesichtsvon Überkomplexi­
tät? Entwicklungszusammenarbeit und die Beobachtung von Risiken in 
einem guatemaltekischen Dorf'. In: Lars Clausen/Elke M. Geenen/ 
Elisio Macamo: Entsetzliche soziale Prozesse. Theorie und Empirie der 
Katastrophe, Münster: LIT, S. 125-138. 

Voss, Martin (2003b): "Nachhaltigkeit mehrwertig? Plädoyer für eine ka­
tastrophensoziologische Betrachtung". In: Sonja Bartelt/Corinna 
Fischer/Haraid Heinrichs [u.a.] (Hg.), Orte nachhaltiger Entwicklung. 
Transdisziplinäre Perspektiven. Tagungsband zum Kongress 20. bis 22. 
Juni in Hamburg, Haus Rissen, Berlin: VÖW Schriftenreihe, S. 20-25. 

Voss, Martin (2005a): Towards a reopening ofrisk societies. A contribution 
to the debate on risk and danger. Unveröffentlichtes Manuskript zur 
SCARR Launch Conference ,Lerning about Risk', 28.-29. Januar 2005, 
Canterbury. 

Voss, Martin (2005b): "Religion und Öffentliche Meinung vor dem Hinter­
grund einer Theorie symbolischer Formen". In: Rolf Fechner/Lars 
Clausen/Amo Bamme (Hg.), Öffentliche Meinung zwischen neuer Wis­
senschaft und neuer Religion. Ferdinand Tönnies' ,Kritik der öffentli­
chen Meinung' in der internationalen Diskussion, München, Wien: Pro­
fil-Verlag, S. 191-210. 

Voss, Martin/Peuker, Birgit (Hg.) (2006a): Verschwindet die Natur? Die 
Akteur-Netzwerk-Theorie in der umweltsoziologischen Diskussion, 
Bielefeld: Transcript. I.E. 

Voss, Martin (2006b): "Faitiches- Ein Beitrag zur Wiederentdeckung der 
Umwelt". In: Martin Voss/Birgit Peuker (Hg.), Verschwindet die Na­
tur? Die Akteur-Netzwerk-Theorie in der umweltsoziologischen Dis­
kussion, Bielefeld: Transcript. I.E. 

Wallerstein, Immanuel (1986): Das moderne Weltsystem. Die Anfänge ka­
pitalistischer Landwirtschaft und die europäische Weltökonomie im 16. 
Jahrhundert, Frankfurt/M.: Syndikat. 

Watzlawick, Paul (2002): Das Auge des Betrachters, Heidelberg: Carl­
Auer-Systeme Verlag. 

Weber, Max (19846
): Soziologische Grundbegriffe. Mit einer Einführung 

von Johannes Winckelmann, Tübingen: Mohr Siebeck 
Weber, Max (1988\ Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tü­

bingen: Mohr. 
Weichselgartner, Jürgen (2002): "About the Capacitytobe Wounded: The 

Need to Link Disaster Mitigation and Sustainable Development". In: 
Gerd Tetzlaff/Thomas Trautmann/Kai S. Radtke (Hg.), Extreme Natur­
ereignisse. Folgen, Vorsorge, Werkzeuge. Zweites Forum Katastro­
phenvorsorge, 24.- 26. September 2001, Leipzig, Bonn: DKKV, S. 150-
158. 

307 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Weick, Karl E. (1985): Der Prozeß des Organisierens, Frankfurt/M.: Suhr­
kamp. 

Weier, Winfried (1988): Die Grundlegung der Neuzeit. Typologie der Phi­
losophiegeschichte, Darmstadt Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Weingart, Peter (2003): Wissenschaftssoziologie, Bielefeld: Transcript. 
Weizsäcker, Christirre von/Weizsäcker, Ernst Ulrich von (1984): "Fehler­

freundlichkeit". In: Klaus Komwachs (Hg.), Offenheit, Zeitlichkeit, 
Komplexität. Zur Theorie der offenen Systeme, Frankfurt/M., New 
York: Campus, S. 167-201. 

Wenger, Dennis E. (1992): Emergent and Volunteer Behavior during Dis­
asters. Research Findings and Planning Implications, Texas: TAMU, 
College Station. 

Wemer, Reinold (19952): "Nikolaus von Kues". In: Bemd Lutz (Hg.), 
Metzler Philosophen Lexikon. Von den V orsokratikem bis zu den 
Neuen Philosophen, Stuttgart: Metzler, S. 630-633. 

Weyer, Johannes (Hg.) (2000): Soziale Netzwerke. Konzepte und Metho­
den der sozialwissenschaftliehen Netzwerkforschung, München: Olden­
bourg. 

Wildavsky, Aaron (1988): Searching for safety, New Brunswick: Transac­
tion. 

Wildfeuer, Armirr G. (2003): "Vitalismus". In: Wulff D. Rehfus (Hg.), 
Handwörterbuch Philosophie, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 
667-668. 

Wilkinson, I an (200 1): "Social Theories of Risk Perception: At Once Indis­
pensable and Insufficient". Current Sociology, Bd. 49, S. 1-22. 

Wittgenstein, Ludwig (1989\ Bemerkungen über die Farben. Über Ge­
wißheit. Zettel. Vermischte Bemerkungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Wittgenstein, Ludwig (200429
): Tractatus logico-philosophicus, Frank­

furt/M.: Suhrkamp. 

308 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie 

Tatjana Zimenkova 
Die Praxis der Soziologie: 
Ausbildung, Wissenschaft, 
Beratung 
Eine professionstheoretische 
Untersuchung 
Dezember 2006, ca. 300 Seiten, 
kart., ca. 27,80 €, 
ISBN: 3-89942-519-7 

Jochen Dreher, 
Peter Stegmaier (Hg.) 
Zur Unüberwindbarkeit 
kultureller Differenz 
Grundlagentheoretische 
Reflexionen 
Dezember 2006, ca. 260 Seiten, 
kart., ca. 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-477-8 

Susanne Krasmann, 
Michael Volkmer (Hg.) 
Michel Foucaults >>Geschichte 
der Gouvemementalität<< in 
den Sozialwissenschaften 
Internationale Beiträge 
Dezember 2006, ca. 260 Seiten, 
kart., ca. 26,8o €, 
ISBN: 3-89942-488-3 

Ingrid Jungwirth 
Zum Identitätsdiskurs in den 
Sozialwissenschaften 
Eine postkolonial und queer 
informierte Kritik an George H. 
Mead, Erik H. Erikson und 
Erving Gaffman 
Dezember 2006, 412 Seiten, 
kart., 33,80 €, 
ISBN: 3-89942-571-5 

Benjamin Jörissen 
Beobachtungen der Realität 
Die Frage nach der Wirklichkeit 
im Zeitalter der N euen Medien 
November 2006, ca. 232 Seiten, 
kart., ca. 24,80 €, 
ISBN: 3-89942-586-3 

Amalia Barboza, 
Christoph Henning (Hg.) 
Deutsch-jüdische 
Wissenschaftsschicksale 
Studien über Identitätskons­
truktionen in der Sozial­
wissenschaft 
Oktober 2006, ca. 280 Seiten, 
kart., ca. 28,8o €, 
ISBN: 3-89942-502-2 

Lutz Hieber, Paula-Irene Villa 
Images von Gewicht 
Soziale Bewegungen, Queer 
Theory und Kunst in den USA 
Oktober 2006, ca. 150 Seiten, 
kart., ca. 16,8o €, 
ISBN: 3-89942-504-9 

Sebastian Linke 
Darwins Erben in den Medien 
Eine Wissenschafts- und 
mediensoziologische Fallstudie 
zur Renaissance der 
Soziobiologie 
Oktober 2006, ca. 240 Seiten, 
kart., ca. 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-542-1 

Martin Voss, 
Birgit Peuker (Hg.) 
Verschwindet die Natur? 
Die Akteur-Netzwerk-Theorie 
in der umweltsoziologischen 
Diskussion 
Oktober 2006, ca. 260 Seiten, 
kart., ca. 26,8o €, 
ISBN: 3-89942-528-6 

Leseproben und weitere Informationen lmden Sie unter: 
www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie 

Florian Feuser 
Der hybride Raum 
Chinesisch-deutsche 
Zusammenarbeit in der 
VR China 
Oktober 2006, 346 Seiten, 
kart., 29,80 €, 
ISBN: 3-89942-581-2 

MaxMiller 
Dissens 
Zur Theorie diskursiven und 
systemischen Lernens 
Oktober 2006, ca. 280 Seiten, 
kart., ca. 27,80 €, 
ISBN: 3-89942-484-o 

Sacha-Roger Szabo 
Rausch und Rummel 
Attraktionen auf Jahrmärkten 
und in Vergnügungsparks. Eine 
soziologische Kulturgeschichte 
Oktober 2006, ca. 230 Seiten, 
kart., zahlr. Abb., ca. 26,8o €, 
ISBN: 3-89942-566-9 

Ulrike Gerhard 
Global City Washington, D.C. 
Eine politische Stadtgeographie 
Oktober 2006, ca. 280 Seiten, 
kart., ca. 27,80 €, 
ISBN: 3-89942-497-2 

Reiner Keupp, 
Joachim Hohl (Hg.) 
Subjektdiskurse im 
gesellschaftlichen Wandel 
Zur Theorie des Subjekts in 
der Spätmoderne 
September 2006, 232 Seiten, 
kart., 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-562-6 

Reiner Depner 
Transnationale 
Direktinvestitionen und 
kulturelle Unterschiede 
Lieferanten und JointVentures 
deutscher Automobilzulieferer 
in China 
September 2006, 240 Seiten, 
kart., 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-567-7 

Martin Voss 
Symbolische Formen 
Grundlagen und Elemente 
einer Soziologie der 
Katastrophe 
September 2006, 310 Seiten, 
kart., 28,8o €, 
ISBN: 3-89942-547-2 

Christoph Wulf 
Anthropologie kultureller 
Vielfalt 
Interkulturelle Bildung in 
Zeiten der Globalisierung 
September 2006, 164 Seiten, 
kart., 17,80 €, 
ISBN: 3-89942-574-X 

Lutz Leisering, Petra Buhr, 
Ute Traiser-Diop 
Soziale Grundsicherung in 
der Weltgesellschaft 
Monetäre Mindestsicherungs­
systeme in den Ländern des 
Südens und des Nordens. 
Weltweiter Survey und 
theoretische Verortung 
September 2006, 342 Seiten, 
kart., 29,80 €, 
ISBN: 3-89942-460-3 

Leseproben und weitere Informationen f'mden Sie unter: 
www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialtheorie 

Helen Schwenken 
Rechtlos, aber nicht 
ohne Stinune 
Politische Mobilisierungen um 
irreguläre Migration in die 
Europäische Union 
September 2006, 374 Seiten, 
kart., 29,80 €, 
ISBN: 3-89942-516-2 

Andrej Holm 
Die Restrukturierung 
des Raumes 
Stadterneuerung der 9oer Jahre 
in Ostberlin: Interessen und 
Machtverhältnisse 
September 2006, 356 Seiten, 
kart., 29,80 €, 
ISBN: 3-89942-521-9 

Christian Berndt, 
Johannes Glückler (Hg.) 
Denkanstöße zu einer 
anderen Geographie der 
Ökonomie 
August 2006, 172 Seiten, 
kart., 17,80 €, 
ISBN: 3-89942-454-9 

Ivo Massig 
Netzwerke der 
Kulturökonomie 
Lokale Knoten und globale 
Verflechtungen der Film- und 
Fernsehindustrie in 
Deutschland und den USA 
Juli 2006, 228 Seiten, 
kart., 26,8o €, 
ISBN: 3-89942-523-5 

Ulrich Heinze 
Hautkontakt der 
Schriftsysteme 
Japan im Zeichen der 
Globalisierung: Geldflüsse und 
Werbetexte 
Juli 2006, 208 Seiten, 
kart., 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-513-8 

Renate Grau 
Ästhetisches Engineering 
Zur Verbreitung von 
Belletristik im Literaturbetrieb 
Juli 2006, 322 Seiten, 
kart., 32,80 €, 
ISBN: 3-89942-529-4 

Mark Hillebrand, Paula Krüger, Wolf-Andreas Liebert, 
Andrea Lilge, Karen Struve (Hg.) Marc-Denis Weitze (Hg.) 
Willkürliche Grenzen Kontroversen als Schlüssel 
Das Werk Pierre Bourdieus in 
interdisziplinärer Anwendung 
August 2006, 256 Seiten, 
kart., 25,80 €, 
ISBN: 3-89942-540-5 

Christian Kellermann 
Die Organisation des 
Washington Consensus 
Der IWF und seine Rolle 
in der internationalen 
Finanzarchitektur 
Juli 2006, 326 Seiten, 
kart., 28,8o €, 

ISBN: 3-89942-553-7 

zur Wissenschaft? 
Wissenskulturen in 
sprachlicher Interaktion 
Juli 2006, 214 Seiten, 
kart., 24,80 €, ISBN: 3-89942-448-4 

Leseproben und weitere Informationen lmden Sie unter: 
www.transcript-verlag.de 

https://doi.org/10.14361/9783839405475 - am 14.02.2026, 23:03:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Symbolische Formen
	Inhalt
	Danksagung
	1. Einleitung
	2. Katastrophe und Mensch - katastrophensoziologische Grundlagen
	2.1 Das Aktuelle und das sich Verbergende- Vorüberlegungen zur Denknotwendigkeit eines Dritten
	2.2 Zum Stand der katastrophensoziologischen Forschung
	2.3 Theoretische Modelle zur Aunäherung an das Phänomen der Katastrophe
	2.4 Zwischenfazit

	3. Menschen in Umwelten
	3.1 Vom teleologischen Prinzip zur Neubewertung des Verhältnisses von Form und Umwelt
	3.2 Zur Untrennbarkeit von Mensch und Umwelten - das Menschenbild Helmuth Plessners
	3.3 Zwischenfazit

	4. Zur Vorgeschichte des Menschen - Ansätze zu einer symmetrischen Anthropologie
	4.1 Vorüberlegungen zum Verhältnis von Beobachter, Teil und Ganzem
	4.2 Anthropologische Vorannahmen
	4.3 Der Übergang vom Horden- zum Gruppenwesen: Zwei Revolutionen auf dem Weg zur Menschwerdung
	4.4 Die Distanzierung von erster und zweiter Umwelt im Gruppenschutz
	4.5 Zwischenfazit

	5. Die symbolische Formung der Welt
	5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der Philosophie der symbolischen Formen Ernst Cassirers
	5.2 Institutionen und symbolische Formen
	5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen im mythischen Denken
	5.4 Zwischenfazit

	6. Von der Transzendenz der Formen zur exakten Wissenschaft
	6.1 Der große Organisator: das Heilige
	6.2 Die Anfänge des wissenschaftlichen Begriffs
	6.3 Der Wandel der Transzendenz seit den Anfängen der okzidentalen Philosophie
	6.4 Von den Anfängen der okzidentalen Philosophie zum Phänomen der Katastrophe

	7. Fazit: Die Bedeutung des Symbolischen für die Katastrophensoziologie
	Literatur

