Il. Ecritures migratoires en Afrique et
dans le monde arabe

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AHMED CHENIKI

Culture arabe, syncrétisme et altérité

Résumé

Il n’y a pas de culture vierge. Toute culture emprunte a une autre des traits et des
¢léments correspondant a son vécu et a son besoin social. Toute culture reste rede-
vable a d’autres représentations culturelles et subit de plein fouet les transformations
et les changements. Nous sommes en présence d’'une situation d’hétéroculture qui
met souvent cdte a cote les traces et les conduites de schemes culturels différents.
Est-il possible de parler d’indépendance en matiére culturelle ? La culture arabe est
I'espace privilégié de différents métissages, de multiples rencontres voulues ou parfois
imposées et de divers lieux syncrétiques. Uadoption des formes de représentation
européennes par les Arabes correspond a une nécessité sociale et historique et a des
manifestations latentes. Uemprunt est souvent vécu par les peuples dominés comme
une sorte d’excroissance suspecte ou un espace d’aliénation négative. C’est pour
cette raison que les différentes formes artistiques européennes rencontrérent de vives
résistances avant d’étre adoptées par certaines élites urbaines.

Si on examine de plus pres les conditions d’émergence des formes de représentation
« occidentales » dans les pays anciennement colonisés, on comprendra vite que ces
formes furent découvertes et adoptées dans une période de déclin et de décadence.
Lappropriation des structures européennes n’excluait pas la présence de faits cultu-
rels autochtones qui caractérisaient le fonctionnement de la représentation culturelle,
sociologique et politique. Ainsi, des réalités syncrétiques> se faisaient voir dans
'espace social.

Redoutée et suspectée, la représentation occidentale fut finalement adoptée, assimilée
par une partie de I'élite qui trouvait ainsi un moyen d’expression privilégié lui per-
mettant d’entreprendre une communication avec la société et la diffusion de ses idées.
Lemprunt est ainsi imposé par les circonstances et la présence coloniale, non consen-
tie. La découverte de I'Autre s’est faite tragiquement. Ce ne fut donc pas de gaieté de
coeur que les autochtones s’approprierent certaines pratiques culturelles et politiques.
Aujourd’hui, se pose de maniere extraordinaire la relation avec I'Autre, avec I'Occi-
dent. Comment se manifeste cette relation ? Comment est vécue la question de
Ialtérité et du syncrétisme culturel ? La production culturelle arabe nous révele-t-elle
les tensions engendrées par cette double appartenance culturelle ? Quelle(s) image(s)
de nos sociétés est/sont véhiculée(s) par I'expression littéraire ? Comment se mani-
feste cette confusion occidentalisation-modernisation ?

2026, 23:51:31.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Ahmed Cheniki

Zusammenfassung: Arabische Kultur, Synkretismus und Alteritat

Es gibt keme jungfrauliche Kultur. Jede Kultur entlehnt von einer anderen Merk-
male und Elemente, die thren Lebenszusammenhidngen und sozialen Bediirfnissen
entsprechen. Jede Kultur nimmt dankbar andere kulturelle Reprasentationen auf
und ist Transformationen und Anderungen radikal ausgesetzt. Wir befinden uns in
einer Situation der Heterokultur, welche hiufig Spuren und Verhaltensweisen von
unterschiedlichen kulturellen Schemata nebeneinanderstellt. Ist es iberhaupt mog-
lich, in Bezug auf Kultur von Unabhéngigkeit zu sprechen? Die arabische Kultur
ist der priviligierte Ort unterschiedlicher Vermischungen, vielfaltiger gewtinschter
und manchmal auch aufgezwungener Begegnungen und verschiedener Synkretis-
men. Die Aneignung der europdischen Reprisentationsformen durch die Araber
korrespondiert mit einer gesellschaftlichen und historischen Notwendigkeit und mit
latenten Manifestationen. Die Anleithe wird hiufig von den unterworfenen Volkern
als eine Art suspekter Wucherung oder ein Ort negativer Entfremdung erlebt. Aus
diesem Grund sind die verschiedenen européischen Kunstformen auf starken Wi-
derstand gestoflen, bevor gewisse urbane Eliten sie sich angeeignet haben. Wenn
man die Entstehungsbedingungen von >westlichen« Reprisentationsformen in den
chemaligen Kolonialstaaten niher betrachtet, dann begreift man schnell, dass diese
Formen in einer Phase des Niedergangs und der Dekadenz entdeckt und aufge-
nommen wurden.

Die Aneignung europdischer Strukturen schloss nicht die Prasenz autochthoner
Gegebenheiten aus, welche fiir das Funktionieren der kulturellen, soziologischen und
politischen Représentation charakteristisch waren. Somit wurden >synkretistische«
Wirklichkeiten im gesellschaftlichen Raum sichtbar.

Obwohl sie Angste und Misstrauen hervorrief, wurde die westliche Reprisentation
schliellich von einem Teil der Elite aufgenommen und assimiliert, die damit ein
priviligiertes Ausdrucksmedium entdeckte, welches es ihr ermdglichte, mit der Ge-
sellschaft zu kommunizieren und ihre Ideen in Umlauf zu bringen.

Die Anleihe wird somit von den Umstédnden und der nicht freiwillig hingenommenen
kolonialen Wirklichkeit erzwungen. Die Entdeckung des Anderen erfolgte unter
tragischen Umstdanden. Die Autochthonen haben sich bestimmte kulturelle und
politische Praktiken nicht mit freudiger Zustimmung angeeignet.

Heute stellt sich in auBerordentlicher Art und Weise die Frage nach dem Verhiltnis
zum Anderen, zum Westen. Wie duflert sich dieses Verhaltnis? Wie wird die Frage
der Alteritdt und des kulturellen Synkretismus erlebt? Finden wir in der kulturellen
Produktion des arabischen Raumes die Spannungsverhaltnisse wieder, welche von
der doppelten kulturellen Zugehérigkeit bedingt werden? Welches Bild von unseren
Gesellschaften wird durch die literarischen Texte gezeichnet? Wie kommt die durch
Verwestlichung und Modernisierung bedingte Verwirrung zum Ausdruck?

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Culture arabe, syncrétisme et altérité 67

Jamais peut-ctre les questions de I'altérité, du syncrétisme et des jeux mi-
gratoires n’ont connu une telle actualité dans les pays arabes depuis les
indépendances. Le amonde arabe> fait continuellement I'actualité depuis,
au moins, une quarantaine d’années : défaite de juin 1967, Guerre civile
au Liban, violences en Algérie, Intifadha en Palestine, invasions de I'Irak
et de la Libye, printemps arabe>, événements continfiment rapportés sans
aucune distance critique par les médias qui semblent engendrer des effets
structurants sur la maniere dont l'altérité est vécue. La géographie, a elle
seule, ne peut absolument rien expliquer dans cet univers divisé en trois
parties distinctes (Machreq, Maghreb et Golfe) que ni I'Histoire, ni les choix
politiques et idéologiques ne semblent réunir. Certes, 'espace thématique
consensuel demeurerait la Palestine et une forte soif de jeux démocratiques.
Nous essaierons, dans cet exposé, de voir comment est vécue la question
de laltérité et de 'emprunt dans un ensemble arabe vivant des situations
tragiques et des relations trop ambigués avec I'Occident. Partout, dans les
espaces publics et privés, I’Occident est fortement présent, que ce soit dans
le discours ou dans les pratiques ordinaires, administratives, artistiques et
politiques. Il n’est nullement possible d’en parler sans situer la question
dans ses espaces historiques. Nous pourrions, par la suite, voir comment
la production dramatique et littéraire donne a voir 'Autre, qui est fonda-
mentalement présent dans tous les textes littéraires et artistiques dans la
mesure ou la forme de représentation littéraire et artistique actuelle a été
empruntée justement a ’Europe dans des conditions particuliéres. Nous
tenterons d’interroger le rapport qu’entretient 'Occident avec les Arabes,
en explorant quelques espaces littéraires et artistiques. La production cultu-
relle arabe nous révele-t-elle les tensions engendrées par cette situation et
comment travaille-t-elle les jeux identitaires ? C’est autour de ces questions
que s’articule notre communication. Ainsi, nous emprunterons, par endroits,
certaines propositions d’Edward Said,! de Fernando Ortiz et de Frantz Fanon
nous semblant opératoires dans notre lecture.

Il est utile de signaler que le voisinage des Arabes avec ’'Europe est trés
ancien, fait depuis longtemps de heurts, de méfiances et d’accords ponctuels.
Certains orientalistes européens et les néoconservateurs américains, notam-

L Edward Said, L'Orientalisme. L'Orient créé par I'Occident, préface de Tzvetan Todorov, Paris,
Seuil, 1980 ; Edward Said, Culture et impérialisme, Paris, Fayard/Le Monde diplomatique,
2000. Dans ces deux textes, I'auteur tente de déconstruire le regard porté par 'Occident
sur I'Orient, qui ne serait qu'une simple fabrication faite de stéréotypes et de clichés et qui
se caractérise par la manifestation d’une « vue du dehors ».

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Ahmed Cheniki

ment Samuel Huntington? et Bernard Lewis,? ont soutenu I'idée trop peu
sérieuse que la premiére césure entre Occident et Orient datait de 'antiquité
grecque, et pour d’autres, y compris Edward Said, il en est fait mention dans
les textes tragiques grecs, en 'occurrence Les FPerses d’Eschyle et Les Bacchantes
d’Euripide. Mais ce qui est certain, c’est qu'a I'époque, I'Europe n’existait
pas et la Grece vivait une sorte d’hypertrophie du moi. Ce n’est qu’a partir
du Moyen Age que les Arabes ont découvert I'altérité européenne, marquée
par la présence de deux religions monothéistes concurrentes, la Chrétienté et
I'Islam, et 'émergence d’une explication binaire : I'Occident chrétien opposé
aI’Orient musulman. C’est Iére des «croisades>. Certes, la Renaissance et le
XVIIIE siecle vont transformer les reégles en déplagant le débat sur la religion
ailleurs, considérant que I'Islam était fanatique>, selon Voltaire, ou incarnant
le «despotisme oriental, aux dires de Montesquieu, préparant les conquétes
coloniales du XIX¢ siecle. C’est cette période qui nous intéresse le plus
dans notre contribution. Ainsi, la colonisation va imposer, par la force, une
altérité non désirée, du moins dans les pays du Maghreb, et succédant a une
conquéte au Moyen Orient, celle de Napoléon en Egypte (1798-1801). Tout
avait commencé par une sorte d’« hypothéque originelle », pour reprendre
cette belle expression du sociologue tunisien Mohamed Aziza,* qui permit
peut-étre la découverte de I'altérité, mais une altérité fortement imposée,
engendrant de terribles césures.

Si on examine de plus prés les conditions d’émergence des formes de
représentation européennes dans les pays anciennement colonisés, on
comprendra vite que ces structures artistiques et littéraires dites modernes
furent découvertes et adoptées dans une période de déclin et de décadence.
C’est vers la fin des années 1840 et le début des années 1850 que ces formes
firent leur apparition au Proche Orient a la suite de quatre événements
majeurs : expédition de Bonaparte et des troupes européennes ; la Nahda ou
Renaissance (qui n’était qu’une tentative d’appropriation des structures cultu-

2 Samuel Huntington, Le Choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 1997 est un plaidoyer mettant
en opposition les civilisations et mettant en avant les facteurs culturels pouvant engendrer
des conflits.

3 Bernard Lewis, Que s'est-il passé 2 L'lslam, 'Occident et la modernité, Paris, Gallimard, 2002.
Lauteur israélo-britannique, qui a beaucoup travaillé sur les relations de I'Islam a la
«modernité », inventeur du syntagme « choc des civilisations », oppose superficiellement
le monde de I'Islam et la démocratie.

4 Mohamed Aziza, L'Image et I'lslam, Paris, Albin Michel, 1978, p. 7. Cette « hypothé¢que
originelle », terme emprunté au registre religieux, a contribué a la marginalisation des
cultures autochtones et a I'adoption des formes de représentation européennes.

2026, 23:51:31.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Culture arabe, syncrétisme et altérité 69

relles européennes) ; construction d’une armée unie et apparition des pre-
miers embryons d’un Etat national ; départ en France d’étudiants égyptiens
pour s’initier a diverses disciplines scientifiques, techniques et artistiques.
L’Algérie et les autres pays du Maghreb connurent la méme situation sauf
qu’ici, les autochtones n’admirent pas facilement ces nouvelles formes qui
risquaient, selon eux, d’effacer leur propre culture. Si les élites du Machreq
prirent vite en charge, fascinés par 'Europe, les formes artistiques occiden-
tales, les assimilant et les revendiquant, les Maghrébins, trop méfiants, ne
durent accepter ces nouvelles structures que par nécessité, soutient le penseur
algérien Mostefa Lacheraf.®

Mais la représentation associait en quelque sorte les éléments du terroir qui
traversaient toute la société et la nouvelle structure qui apportait de nou-
velles données et imposait sa propre forme et son propre discours. Depuis
I'adoption des formes européennes de représentation, de nombreux traits et
¢éléments appartenant a différentes cultures s’interpellent, s’entrechoquent et
s'interpénetrent dans la représentation dramatique, littéraire et politique. La
rupture totale avec les formes culturelles originelles n’est nullement possible.
Certes, les structures empruntées ou « conquérantes », selon I’anthropo-
logue cubain, Fernando Ortiz,® dominent, mais n’effacent pas de 'imaginaire
collectif les espaces culturels autochtones ou « natifs », qui refont surface
dans toute situation de communication. C’est d’ailleurs dans ces conditions
qu’apparaissent dans les textes littéraires et dramatiques des résidus et des
stigmates d'une mémoire populaire réfractaire a tout embastillement et a
toute fermeture.

Cette situation provoqua inéluctablement la marginalisation des cultures
locales et engendra une profonde césure, espace de périls futurs. Il n’y eut
nullement une analyse sérieuse des formes de représentation européennes
qui auraient di se préter a un examen critique et a une adaptation en dou-
ceur dans les pays du Moyen Orient, fascinés par 'Europe, confondant
francisation et modernisation. Au Maghreb, les choses se déroulérent autre-
ment. Il est vrai que les conjonctures socio-historiques étaient différentes. Les
pays d’Afrique du Nord étaient sous domination frangaise. Les populations
et une partie des élites rejetaient toute forme de représentation occidentale
vite assimilée a une sorte de trahison. Il faut attendre le début du XX¢ si¢cle

5 Mostefa Lacheraf, LAlgérie. Nation et société, Paris, Maspero, 1965.

6 Fernando Ortiz, Controverse cubaine entre le tabac et le sucre, Paris, Mémoire d’encrier, 2011.
C’est lui qui est a I'origine de la notion de transculturation plaidant pour une traversée
des cultures.

2026, 23:51:31.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Ahmed Cheniki

pour voir les élites de ces pays accepter, souvent par nécessité, la culture de
I'Autre. C’est ainsi que commencerent a se constituer les premiéres structures
politiques, les premiers embryons d'une intelligentsia de type moderne et a
voir le jour les premiers écrits romanesques, dramatiques et historiques.
Lappareil, par excellence, qui fait fonction de propagateur de la parole de
I’Autre est sans aucun doute la structure scolaire. Celle-ci va étre le vecteur
de la diffusion d’un discours double, marqué par les références aux valeurs
des Lumieres et de 1789 et les jeux répressifs de la colonisation. Double atti-
tude ; discours ambivalent engendrant deux entités discursives différentes,
marquées par des attitudes conflictuelles. Le discours assimilationniste au
Machreq et au Maghreb va marquer profondément le territoire, a cdté d’'une
littérature de combat. Dans deux romans algériens parus en 1949, Axza
de Djamila Debbéche et Bou El Nouar, le jeune algérien de Rabah Zenati,
I’école francaise est célébrée tandis que les établissements autochtones sont
vigoureusement attaqués, caricaturant, péjorant les idées nationalistes et
célébrant le « rapprochement des races » et les « bienfaits » de la colonisation.
La désillusion et le désenchantement viendront par la suite, ce qui va donner
lieu a I'apparition d'un discours de combat.

La question de I'emprunt traverse la représentation culturelle et marque
profondément I'univers culturel. Tous les textes empruntent leur substance
originelle a la culture dite occidentale. La source européenne est primordiale.
Lunique source de référence demeure la Gréce antique, comme si les autres
cultures étaient mineures, incapables de donner vie a des formes culturelles
miires et accomplies. Cette exclusion volontaire correspond au discours
dominant sur les pratiques culturelles et {’'universalité>, qui consideére que
toute forme culturelle savante doit impérativement prendre comme point de
départ les signes culturels de I'Occident> (il faudrait redéfinir cette notion
trop ambigué, nous paraissant trop flasque) et prendre comme point de
départ la Grece, comme espace initiatique, d’ailleurs dnventée>, selon nous,
par ’Europe pour des raisons de légitimation historique et idéologique alors
que sa découverte fut trop tardive.

Comment ainsi, dans ces conditions ot la mémoire est marquée par la
perte de I'’Andalousie, les défaites de 1948 et de 1967, I'agression contre le
Canal de Suez en 1956, les tragédies coloniales et les derniéres escapades
de I'Trak et de la Libye, I'Arabe>, qui n’est nullement singulier, mais pluriel,
contrairement a I'imagerie médiatique et littéraire véhiculée par de nombreux
auteurs européens et américains, fabriquant leur Arabe (cruel, lache, fou,
peureux, hostile a la démocratie et misogyne), a sa mesure, réagit-il a tout
ce fatras de situations négatives ? I/Arabe est présenté comme singulier,

2026, 23:51:31.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Culture arabe, syncrétisme et altérité 71

identifié au sable et au désert, dans I'imagerie dominante européenne. Le
désert serait ainsi le signe distinctif, par excellence, de I’Arabe. Dans sa these
de doctorat, Les Arabes et ULslam vus par les manuels scolaires _frangais (1986 et
1997),” Marléne Nasr arrive a la conclusion que l'identification de I’Arabe et
du désert (d’ailleurs inhabité) est un stéréotype dominant du discours, d’ail-
leurs manichéen et binaire, donnant a voir des « Arabes, des Maures et des
Bédouins », peureux et laches, confrontés aux vaillants et courageux Fran-
cais. Dominique Maingueneau, qui a travaillé sur les manuels scolaires de
la troisiéme République, constate la méme chose : « Les Arabes sont décrits
endormis dans les rues, une immense torpeur recouvre ’Algérie, univers de
la paresse qui exige I'intervention d’un agent, d'une efficacité intacte, pour
mettre au travail énergies et richesses léthargiques ».8 LUArabe est souvent
présenté comme dénué d’Histoire. Gest ainsi qu’étaient décrits les Algériens
dans la littérature coloniale et les discours des politiques. Meursault dans
L’Etranger, dans le prolongement de la littérature algérianiste (Randau et
Bertrand), tue I’Arabe, d’ailleurs sans identité, indigne d’exister. Gérard de
Nerval, qui n’est pas le seul (on peut citer entre autres auteurs, Lamartine,
Chateaubriand, Renan, Flaubert, Delacroix...), reprend a son compte la
théorie de Montesquieu sur le despotisme oriental : « J’avais peut-étre un peu
cédé au désir de faire de I'effet sur ces gens tour a tour insolents ou serviles,
toujours a la merci d’impressions vives et passageres, et qu’il faut connaitre
pour comprendre a quel point le despotisme est le gouvernement normal
de I'Orient ».9 Jules Ferry ne disait-il pas a propos de 'Algérie qu'’il fallait
réduire ce peuple a néant : « Si nous avons le droit d’aller chez ces barbares,
c’est parce que nous avons le devoir de les civiliser [...]. I faut non plus les
traiter en égaux, mais se placer au point de vue d'une race supérieure qui
conquiert » (& la Chambre, en mars 1884).1 Son discours est d’actualité. Il
faudrait tout simplement substituer au mot « civiliser » le verbe un peu plus
récent, « démocratiser ».

C’est en réponse a ce discours truffé de clichés et de stéréotypes que va réagir
Iélite des pays dits arabes en plongeant dans les origines, donnant & voir une
autre culture, une autre civilisation, sans rejeter certains acquis de 1'école.

Marléne Nasr, Les Arabes et Ulslam vus par les manuels scolaires frangais (1986 et 1997), Paris,
Karthala, 2001.
Dominique Maingueneau, Les Livres d école de la République, 1870-1914, Paris, Le Sycomore,
1979, p. 89.

9 Gérard de Nerval, Voyage en Orient, t. 1, Paris, Charpentier, 1851, p. 51.
10 Gy d’aprés Jean Foucambert, L'Ecole de fules Ferry, un mythe qui a la vie dure, Paris, Retz,
1986, p. 32.

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Ahmed Cheniki

C’est la méme réalité qu’a connue I’Afrique noire avec la négritude, grace
a Césaire, Senghor et Damas. La relation avec ’Autre ne pouvait étre que
négative, oppositionnelle, donnant a voir un Occident arrogant et injuste.
Certains romans arabes et pieces de théatre s’inscrivent dans une sorte de
réaction au discours <occidental>, donnant a voir une logique inversée, intru-
sion de traces intertextuelles extrémement prégnantes. Comme chez Kateb
Yacine quand un personnage autochtone gifle en connaissance de cause
Ernest, le Francais, contrairement a Meursault de L'Etranger de Camus qui
tue ’Arabe, mais soutient qu’il ne sait pas. Le Syrien Saadallah Wannous
dans Moughamarat ra’s mamelouk FJaber (Les Aventures de la téte du mamelouk
Jaber) convoque I'Histoire, donnant & voir des Européens massacrant leurs
propres populations (la Commune de Paris), ou 'Egyptien Mahmoud Diab,
dont le personnage principal de sa piéce n’arréte pas de parler des dizaines
de millions absurdement tués lors des deux guerres mondiales dans une
confrontation entre Européens. C’est le cas également du texte du Syrien
Mustapha El Hallaj, Cérémonie officielle particuliere a Dresde. De nombreux textes
romanesques, dramatiques et filmiques convoquent I'Histoire pour mettre
en scéne les horreurs coloniales (films de cinéastes algériens et de I'Egyptien
Youssef Chahine). Souvent, dans de nombreux textes, nous avons I'impres-
sion que s’amorce un dialogue polémique avec des textes européens qui
fabriquent une image figée et immuable de I’Arabe, une sorte de réponse a
ce regard péjorant et dévalorisant (cf. L'Orentalisme d’Edward Said).

Dans de nombreux textes sortis aux Etats Unis et en Europe, notamment
apres le 11 septembre 2001, ’Arabe est décrit comme un fieffé terroriste de
naissance, un monde inconnu, présenté comme étrange et étranger. Les textes
de I’écrivain américain Don DeLillo montrent trés bien cette réalité, notam-
ment Mao2 mettant en scéne un Arabe terroriste, du nom de Abu Rashid, un
Libanais extrémement dangereux, comme le sont d’ailleurs ses congénéres.
Cette image d'une identité présentée comme figée, contrastant avec la réa-
lité complexe des sociétés arabes et des relations et des échanges continus
entre les cultures, trés différentes, vivant des situations tout a fait distinctes,
gommant les multiples brassages et les emprunts successifs, travaillant le
discours médiatique et littéraire, provoque une réaction des intellectuels
arabes qui tentent de démonter les mécanismes de ce discours et d’interroger
et de déconstruire les espaces épistémologiques européens, per¢us comme
trop marqués par une suspecte subjectivité et des orientations idéologiques
précises héritées du discours des orientalistes ayant accompagné et 1égitimé
la colonisation. G’est dans ce sens qu’ont travaillé ou travaillent aujourd’hui

des auteurs comme Edward Said, les Marocains Abed el Jabiri et Abdellah

2026, 23:51:31. [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Culture arabe, syncrétisme et altérité 73

Laroui, les Algériens Mostefa Lacheraf et Mohamed Arkoun, I’Egyptien
Mahmoud Amine el Alem ou le Syrien Tayeb Tizini et bien d’autres, qui,
n’excluant nullement les apports européens, ni le savoir grec, convoquent les
savoirs des penseurs de I'dge d’or arabe, proposant une lecture du monde
et de l'altérité qui ne serait pas binaire, mais ouverte et nourrie par d’autres
savoirs et d’autres traces intellectuelles, tout en déconstruisant les discours
critiques européens dont ils ne refusent pas I’hospitalité dans leurs analyses.
Ce discours critique est relayé par la production littéraire et artistique.

Les Arabes qui cherchent a réoccuper une place perdue, a travers une entre-
prise de « restauration de soi par des moyens inspirés de I’Autre »,'* pour reprendre
Jacques Berque, n’hésitent pas a plonger dans les origines. C’est du moins
ce qui ressort du discours de nombreux personnages romanesques, égarés,
vivant dans un monde qui les étouffe, mais préts a en découdre. Clest le
cas de Mustapha Said dans le roman du Soudanais Tayib Salah, Saison de
magration vers le Nord, de Zayni Barakat de 'Egyptien Jamal El Ghittani ou de
Nedjma de Kateb Yacine. Ainsi, le personnage est-il marqué par de nombreux
¢léments appartenant a plusieurs cultures et sous-cultures, engendrant des
postures hybrides faites de mégociations> et de réappropriations identitaires,
fonctionnant comme un tout sans jamais se départir de sa position opposi-
tionnelle, conflictuelle. Le colonisé est condamné a se battre, en usant des
armes de 'Autre qui le considére comme incapable de parole.

Ces auteurs remettent ainsi en cause la conception essentialiste de 'identité
et de I'altérité. Chez le Syrien Saadallah Wannous, le personnage, produit
de multiples péripéties historiques, fondamentalement marqué par une pro-
fonde blessure mémorielle et politique, va en guerre contre le pouvoir en
place tout en n’oubliant nullement d’affirmer une identité plurielle, mais en
promettant d’agir contre 'Autre, lieu de '’humiliation, mais jamais décrit
comme Un, singulier. Soirée de gala a loccasion du 5 juin (Haflat Samar min ajli
khamsa howxairane) de Saadallah Wannous, interdite juste aprés sa sortie, cri-
tique séverement, a travers la représentation d’une piece de théatre sur le 5
juin, les véritables responsables de cette catastrophe incarnés par les hommes
du pouvoir qui n’agissent que par I'usage de 'arme de la répression contre
leur peuple et qui sont otages de I'Occident capitaliste. Dans les textes des
Egyptiens Alfred Faraj (Souleymane el Halabi) ou Youcef Idriss (Les sapins),
le personnage de I'Européen ou de ’Américain est certes négatif, rejeté,
incarnant les pouvoirs en place, mais présenté plutét comme une victime

1 Jacques Berque, Les Arabes d’hier & demain, Paris, Seuil, 1960.

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 Ahmed Cheniki

d’un systeme qui le dépasse. Cette vision est surtout claire chez Kateb Yacine
dans ses pieces, Mohamed prends ta valise ou Le roi de I'Ouest et méme le Bourgeots
sans culotte ou le spectre du parc Monceau, ot 1l est question d’un dépassement
de la situation binaire, Orient-Occident, donnant a voir des personnages
assumant et revendiquant un discours internationaliste ot la communarde
Louise Michel, le Vietnamien Giap et ’Algérien Larbi Ben M’hidi se battent
pour le méme idéal. Ainsi peut-on parler de processus transculturel,? selon
la formule du Cubain Fernando Ortiz, engendrant de constantes transmu-
tations, suscitant un ébranlement des frontiéres, sans pour autant exclure
la dimension conflictuelle. Nous assistons a une reterritorialisation dans un
univers marqué par les jeux de solidarité et a des déplacements identitaires
engendrés par l'altérité dépassant largement toute relation binaire.
L'Histoire est fortement présente dans les textes. C’est une sorte d’appel a
un passé en contrepoint de 'Histoire européenne. Frantz Fanon I'explique
ainsi : « La passion mise par les auteurs arabes contemporains a rappeler
a leurs peuples les grandes pages de 'Histoire arabe est une réponse aux
mensonges de 'Occupant ».1? Le colonisé, pour reprendre Frantz Fanon,
plonge dans une sorte de repli identitaire, cherchant 2 montrer a 'Autre
qu’il est tout a fait différent. C’est ce qui fait dire a Kateb qu’il avait écrit
en francais pour dire aux Francais qu’il n’était pas Francais. Ici, la notion
d’hybridité telle que proposée par Homi Bhabha dans Les lieux de la culture ne
semble pas résister, en temps colonial, aux jeux de I'Histoire. Le colonisé est
aussi un acteur, il prend son destin en main. C’est ce que nous retrouvons
dans les textes de Kateb Yacine, de Malek Haddad, de Boudia, de Chraibi
et de bien d’autres écrivains maghrébins et moyen orientaux comme le pocte
palestinien Mahmoud Darwish, qui se définit comme un homme-valise en
perpétuelle migration. I définit ainsi I'identité : « Et I'identité ? je dis. 1I
répond : Autodéfense... Uidentité est fille de la naissance. Mais elle est en
fin de compte 'ceuvre de celui qui la porte, non le legs d’un passé ».14
Laltérité est, au méme titre que le langage, une affaire de rapports de force.
Les élites, notamment celles qui allaient s’exercer au métier d’écrivain en
langue francaise, découvraient 'ambiguité de leur fonction, condamnés a
user d’une langue qui ne leur appartenait pas et qui était, de surcroit, trop

12 Fernando Ortiz, Controverse cubaine entre le tabac et le sucre, p- 13.
3 Frantz Fanon, Les Damnés de la terre, Paris, Maspero, 1961, p. 95.
14 Mahmoud Darwish, Comme des flewrs d amandier ou plus loin, poémes traduits de I'arabe par
Elias Sanbar, Arles, Actes Sud, 2007. Citation tirée de « Po¢éme, Contrepoint (Pour Edward
Said) ».

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Culture arabe, syncrétisme et altérité 75

marquée historiquement et socialement, et se voyaient prendre une distance
avec leur société, au départ peuplée d’'une écrasante majorité d’analphabeétes.
Ce n’est pas pour rien qu'un des personnages de Nedjma de Kateb Yacine
ne s’était pas empéché de faire ce douloureux constat : chaque mot francais
que j’'apprenais m’éloignait davantage de ma meére. Ainsi, étaient en présence
deux formations discursives, deux entités idiomatiques. La langue devait,
selon Kateb Yacine, se transformer en « butin de guerre » du moment que
I’Algérie était dans « la gueule du loup ».15 Le choix d’emprunter la langue
et la culture de I’Autre était conscient, il pouvait peut-étre permettre, a coté
d’autres instances, la mise en branle d'un discours de la libération, pour
emprunter des mots a Fanon qui insiste sur la plongée dynamique dans les
origines qui n’est nullement une quéte d’une identité perdue, telle que déve-
loppée par de nombreux critiques, mais une réponse au déni de culture et
de civilisation du colonisateur. G’est le cas dans de nombreuses productions
littéraires et artistiques.

La «ulture arabe> est, comme toutes les autres cultures, plurielle, marquée
par la présence de multiples emprunts, complexe et variée, se nourrissant
constamment de ’hospitalité des autres espaces intellectuels et culturels, des
différents pans mémoriels et des ruptures historiques, fonctionnant comme
une identité-rhizome, selon Edouard Glissant, dans un monde ot les sciences
sociales tendent a devenir des instruments idéologiques aux mains des gou-
vernements, contribuant a la fabrication des images de I’Autre. Le sociologue
Denis-Constant Martin explique ainsi cette notion de Glissant empruntée a
Deleuze et Guattari : « Uidentité-rhizome est la conception de la culture sur
laquelle elle s’appuie, elle réaffirme simplement que les cultures [...] sont
ouvertes les unes aux autres et évoluent par le jeu de leurs relations, cepen-
dant qu’on ne peut les confondre et qu’elles ne se diluent pas les unes dans
les autres ».1% Des auteurs comme Assia Djebar, Jamal el Ghittani, Youssef
Idriss, Mahmoud Darwish n’ont jamais cessé de dénoncer les constructions
binaires et manichéennes et les représentations fantasmatiques des person-
nages féminins. Bourdieu et Derrida I'ont fait a plusieurs reprises.

15 Citations reprises de I'écrivain algérien Kateb Yacine, prononcées en 1966 lors d’'un entre-
tien.

16 Denis Constant-Martin, LTdentité en jeux. Powvoirs, identifications, mobilisations, Paris, CERI/
Karthala, 2010, p. 156.

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Ahmed Cheniki

Textes cités

Mohamed Aziza, L'nage et ['Islam, Paris, Albin Michel, 1978.

Jacques Berque, Les Arabes d’hier a demain, Paris, Seuil, 1960.

Denis Constant-Martin, L'ldentité en jeux. Pouvotrs, identifications, mobilisations, Paris,
CERI/Karthala, 2010.

Mahmoud Darwish, Comme des fleurs damandier ou plus loin, poémes traduits de
'arabe par Elias Sanbar, Arles, Actes Sud, 2007.

Frantz Fanon, Les Damnés de la terre, Paris, Maspero, 1961.

Jean Foucambert, L'Ecole de fules Ferry, un mythe qui a la vie dure, Paris, Retz, 1986.

Samuel Huntington, Le Choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 1997.

Mostefa Lacheraf, LAlgére. Nation et société, Paris, Maspero, 1965.

Bernard Lewis, Que s est-il passé 2 L'Islam, "Occident et la modernité, Paris, Gallimard,
2002.

Dominique Maingueneau, Les Livres d’école de la République, 1870-1914, Paris,
Le Sycomore, 1979.

Fernando Ortiz, Controverse cubaine entre le tabac et le sucre, Paris, Mémoire d’encrier,
2011.

Edward Said, L'Orentalisme. L'Orient créé par I’ Occident, préface de Tzvetan Todorov,
Paris, Seuil, 1980.

Edward Said, Culture et impérialisme, Paris, Fayard/Le Monde diplomatique, 2000.

2026, 23:51:31.



https://doi.org/10.5771/9783988580917-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

