Reserias Methodus N° 4 (2009)

Elena Ficara, Die Ontologie in der ,Kritik der reinen Vernunft®.

Konigshausen & Neumann, 2006. 208 pp. ISBN 3-8260-3231-4.

LA INVESTIGACION SOBRE KANT experimenté en las primeras décadas
del siglo pasado una fuerte renovacion a través de una interpreta-
cion metafisica de la filosofia trascendental. Las obras de Heidegger,
Heimsoeth y Wundt entre otras fueron responsables de esa nueva
perspectiva. En los ultimos tiempos tal perspectiva parece recobrar
nueva fuerza, como lo atestiguan algunas recientes publicaciones es-
pecializadas. Tal es el caso del libro de Elena Ficara, quien se centra
en la cuestion de la relacion entre ontologia y filosofia trascendental.
La autora pretende establecer las bases de una interpretacion ontolé-
gica de la filosofia trascendental de Kant siguiendo una perspectiva
heideggeriana, pero no sin al mismo tiempo criticarla. A diferencia de
Heidegger, Ficara argumenta a favor de una relacion entre la logica
general y la filosofia trascendental, a partir de la cual se desarrollaria
el aspecto propiamente ontoldgico de la filosofia kantiana (vd. p. 11).
En el trasfondo de tal afirmacion se encuentra la tesis principal de la
autora, segun la cual por medio de una re-significacion de la “gene-
ralidad” (Allgemeinheit) de los conceptos a priori Kant ofrece una
nueva teoria de los objetos (vd. p. 52) desarrollada explicitamente
a través del concepto de “objeto trascendental”. La teoria del juicio
es el lugar donde se ancla entonces la intrincada relaciéon entre la
objetividad, la l6gica formal y la filosofia trascendental. Partiendo
de un supuesto tal, la autora divide su libro en tres partes: “Filosofia
trascendental”, “Ontologia” y “Ldgica”.

La primera parte, dedicada a la filosofia trascendental, ofrece
en sus primeras paginas una serie de conceptos aclaratorios, que pre-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

tenden determinar lo especificamente kantiano del término “trascen-
dental”. La autora, a diferencia de Hinske, sostiene la tesis de que
el concepto de “trascendental”, a pesar de su ambigiiedad, adquiere
un nuevo aspecto que ha de diferenciarse claramente del dado por
Wolff y Baumgarten (vd. p. 35). Para ello, recurre al concepto de
objeto trascendental y lo presenta en sus distintas etapas histOricas.
A pesar de algunas afirmaciones discutibles — resultado sobre todo de
cuestiones relativas a su desarrollo historico — se encuentra en estas
paginas un valioso aporte sobre el significado del concepto de objeto
trascendental. Ficara muestra como este concepto, en razon de su ge-
neralidad, se encuentra a la base de la distincion entre lo sensible y lo
suprasensible y por tanto trasciende lo meramente empirico, siendo
fundamento de tal distincion. Luego atribuye al objeto trascendental
una funcionalidad ontolégica, similar a la que le fue dada en la tradi-
cién racionalista de Wolff y Baumgarten, es decir, como objeto de una
ciencia del ente en general. La filosofia trascendental es en ese sentido
una Grundwissenschaft y tiene por finalidad la fundamentacion de
un sistema metafisico (vd. p. 65). A partir de esta afirmacién, la auto-
ra — ya en el segundo capitulo — ofrece un desarrollo de las distintas
etapas del concepto kantiano de ontologia.

La segunda parte de la obra se concentra en una apreciacion
historica del concepto de ontologia partiendo de los origenes del
término en el siglo XVII, siguiendo con Wolff y Baumgarten, para
arribar al Kant precritico, critico y postcritico. Los andlisis sobre el
concepto de ontologia de Wolff y Baumgarten, aunque valiosos, no
dejan de tener un caracter general, que hace poco informativos estos
pasajes del texto. Lo mismo puede afirmarse de lo expuesto en rela-
cién al periodo critico de Kant. Mds atin, si se tiene en cuenta el titulo
del libro, podria reprocharse a la autora la falta de una especificacion
del concepto de ontologia en la Critica de la razén pura (KrV), que
finalmente no aparece expuesto sino en solo tres pdginas. Asi por
ejemplo, no aparece mayor detalle, sino solo una breve exposicion,
sobre el capitulo de la “Arquitecténica de la razén pura”, en donde
Kant ofrece una serie de conceptos aclaratorios acerca de su idea so-
bre la organizacion de las disciplinas de la metafisica, entre ellas la de
la ontologia (vd. KrV A 845-46/B 873-74). En vez de ello, Ficara elige
dedicar una parte amplia de su argumentacion a la etapa postcritica,
particularmente a la de los Progresos de la metafisica. Alli desarro-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

lla la tesis segun la cual, la filosofia trascendental, en razon de su
funcién, puede equipararse a la ontologia. La filosofia trascendental
como ontologia cumple, segun Ficara, un rol que en los Progresos de
la metafisica se desarrolla en un doble sentido: por un lado en rela-
cién a lo sensible y por otro como la condicién del transito hacia lo
suprasensible (vd. p. 133-134). Lo propiamente metafisico es enton-
ces solo posible sobre la base de una disciplina primera, que contenga
los fundamentos de la distincion entre lo sensible y lo suprasensible
y pueda preparar el camino para el transito de lo uno hacia lo otro.
Aunque el argumento sea valioso, la autora no nota que Kant en los
Progresos no habla de transito (Ubergang), tema propio del Opus
postumum kantiano, sino de salto (Uberschritt), el cual tiene lugar
en tanto no hay una continuidad de principios entre las diferentes
disciplinas de la metafisica. En este sentido, la mentada generalidad
de los conceptos a priori no podria valer entonces para todos los
entes, sino solo para los sensibles. De tal modo, la generalidad de los
conceptos, que la autora interpreta como lo propiamente ontologico
de la filosofia critica, se veria restringida y por tanto podria ponerse
en cuestion su mentada funcionalidad ontologica.

La tercera parte de la obra, dedicada al concepto de ldgica,
intenta reforzar la tesis inicial que afirmaba la dependencia directa
entre la logica del juicio y la teoria de la objetividad. Para ello co-
mienza el texto con una afirmacién controversial, segun la cual la
logica general — en tanto es una légica amplia — comprende la l6gica
trascendental, haciendo que pueda deducirse la una de la otra (vd. p.
151). La logica trascendental es definida entonces como un tipo espe-
cial de la logica general. La autora no ofrece argumentos detallados
a favor de esta tesis, sino solo afirma, por una parte, que en caso de
que la logica trascendental no fuera un tipo especifico de la logica
general, Kant no podria haber dado el nombre de “logica” a la l6gica
trascendental. Por otra parte, argumenta que de no seguirse su pro-
puesta interpretativa, entonces no podria explicarse como a través de
la tabla de los juicios pueda establecerse una deduccion de la tabla de
las categorias, tal como Kant lo hace en la “Analitica trascendental”.
En lugar de ampliar estos dos argumentos, Ficara, luego de presentar
algunos aspectos referidos a las 16gicas general y trascendental, desa-
rrolla una serie de apartados, que no se corresponden estrictamente
con el tema elegido para este capitulo de la obra. Es asi, que la auto-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

ra presenta una serie misceldnea de explicaciones generales sobre la
ontologia, el método, la deduccion transcendental, la concepcién del
objeto y del entendimiento en Kant, mediante las cuales, podria pen-
sarse, intenta integrar lo expuesto en las dos partes anteriores de la
obra sobre la filosofia trascendental y la ontologia con esta tltima y
tercera sobre la logica. La exposicion variada y breve de tales temas,
aunque correcta, hace que la argumentacion no represente un fuerte
aporte a la defensa de la propuesta interpretativa pretendida por la
autora, a saber: la posibilidad de comprender la filosofia trascenden-
tal kantiana como una ontologia. A ello se suma que en esta parte del
texto faltan algunas consideraciones de tipo historicas acerca del de-
sarrollo del concepto kantiano de la l16gica trascendental y su posible
vinculacion con la légica general, como por ejemplo a través de las
Reflexionen de principios de los afios setenta, en donde Kant separa
decididamente el procedimiento metafisico del de la 16gica general y
senala con ello el origen propiamente independiente de la logica tras-
cendental (vd. AA XVII). Por estas razones, bien podria decirse que
esta tercera parte es la mas criticable del texto, en tanto no elabora de
manera exhaustiva el tema elegido para esta parte de la obra.

En términos generales, el libro de Elena Ficara representa sin
lugar a dudas un valioso aporte a la investigacion sobre la filosofia
teorica de Kant, en tanto trata sobre un concepto hasta ahora poco
analizado en la bibliografia especializada. Hay que notar, sin embar-
go, que el texto carece de algunas especificaciones, tanto historicas
como sistemadticas, que lo hacen criticable en sus tesis principales.

Victor Gabriel Rivero
Johannes Gutenberg-Universitit Mainz

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Carlos Pérez Soto, Desde Hegel. Para una critica radical de las ciencias

sociales. Itaca, México D.F. 2008, 206 pp. ISBN 978-968-9325-11-6.

LA F1iLOosOFiA DE HEGEL tiene algo de intemporal. Cada tantos afios
alguien registra que nos encontramos ante un “renovado interés” en
su obra. Estos tiempos no son la excepcion. La dialéctica, la perspec-
tiva sistematica del idealismo absoluto y la aparente culminacién de
la filosofia moderna en la ldgica hegeliana parecen servir cada cierto
tiempo para ser aplicados a diversos campos de la actualidad y apor-
tar nuevas perspectivas para sus respectivas problematicas.

Una manera de pensar esta permanente actualidad que no la
refiera simplemente al estatuto de “clasico” del pensamiento de He-
gel podemos hallarla en el libro Desde Hegel de Carlos Pérez Soto.
Bajo el subtitulo “Para una critica radical de las ciencias sociales”
encontramos un riguroso examen de los fundamentos que acom-
panan a la constitucion de las ciencias sociales a partir de la mitad
del siglo XIX. La hegemonia de éstas en las humanidades se habria
construido sobre la base de una reaccion neo-ilustrada contra la fi-
losofia moderna de su época, tildando de “metafisica” toda la linea
filos6fica que va de Fichte a Hegel. Por otro lado, el pensamiento
que no cayo bajo el encanto del neokantismo (que enfatiza sobre
todo el lado epistemoldgico de Kant, abandonando su proyecto éti-
co y su programa estético) reaccion6 con la misma fuerza pero en
direccion a una filosofia existencial desesperada, como neo-roman-
ticismo. Estas tendencias son representadas hoy por los metodolo-
gismos de las ciencias sociales y el postestructuralismo en filosofia,
respectivamente, ambos incapaces de sobreponerse a una lectura
pre-kantiana de Kant, y por lo tanto, ajenas al sentido radical de

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

la re-ordenacion y re-elaboracion kantiana de los problemas filos6-
ficos de la modernidad. Los inagotables problemas que surgen de
cuestiones como la cosa en si, el formalismo epistemologico y moral
o la construccion subjetiva de la objetividad se presentan como ca-
llejones sin salida para una comunidad académica cuya productivi-
dad bibliografica es, en apariencia, directamente proporcional con
su discapacidad para resolver de manera exitosa el problema de los
fundamentos filoséficos de su trabajo.

La intemporalidad del pensamiento hegeliano tiene que ver
con aquel rechazo a las categorias filosoficas de la modernidad, en
pos de una vuelta a las cosas mismas (positivismo y fenomenolo-
gia), rechazo que se hallaria en la base de la fundacion de las cien-
cias sociales (psicologia, antropologia, sociologia) desde mediados
del siglo XIX, bajo el influjo del neokantismo. Las nuevas ciencias
humanas, animadas por un optimismo metodoldgico positivista y
por la pretension de que la investigacion deje de estar confundida
por la bruma metafisica, reemplazan el proyecto critico kantiano
por una version epistemologica reducida, y dejan como fundamento
incuestionado tanto al empirismo como al racionalismo cartesiano,
cimientos conceptuales de la modernidad. Lo que hace que Hegel
vuelva cada cierto tiempo es lo que se le adeuda, a saber, el recono-
cimiento de la capacidad que tiene su pensamiento para presentar
otros fundamentos, es decir, otra operacion del pensar, que permita
ir mds alla de las cldsicas aporias de la operacién moderna del pen-
samiento. Este libro es uno de esos retornos a Hegel para avanzar
en la critica de la crisis actual del pensamiento. Para Pérez Soto, las
categorias que Hegel desarrolla en la Ciencia de la Légica permiten
superar las limitaciones de las ciencias sociales y de la filosofia, en
la medida en que se ubicarian mas alla de la modernidad. Se trata
de una concepcion hegeliana de las categorias, que pretende superar
la fijeza y el uso meramente discursivo de las categorias aristotéli-
cas, integrando la nocién kantiana de categoria como estructura
de los juicios, una concepcidon que a juicio del autor supone una
transformacion de las categorias aristotélicas en la medida en que
las pone en movimiento. Se trataria de una estructura, pero de una
estructura movil, de unas categorias como operaciones. Una vez
que se avanza hacia la identificacién hegeliana entre pensamiento
y ser, las categorias ya no son sélo formas de lo pensable, no sélo

_140_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

hacen posible ordenar el discurso o conocer objetos, sino que son
las actividades que hacen ser al ser. Mediante una revision de las
categorias (en el ya mencionado sentido de “operaciones del pen-
samiento”) de Racionalismo, Realismo, Reduccionismo, Relacion,
Determinacion, Necesidad, Historia, Sustancia, Nada y Sujeto, el
autor va mostrando los atolladeros del pensamiento moderno y las
implicancias cientificas, éticas y politicas que estos tienen. Resulta
crucial la idea de que la estructura de las categorias del pensamien-
to sea una estructura histérica, que se circunscribe a una época de-
terminada, y que es por lo tanto susceptible de ser superada una vez
que se modifican las condiciones histéricas que la hicieron surgir o
bajo las cuales tuvo sentido.

Al mismo tiempo, Pérez Soto intenta dispersar los mitos que
recayeron sobre Hegel durante todo el siglo XX (que lo ubican
como filosofo de la Restauracion, filosofo del totalitarismo, etc.),
algo que ya habia hecho, mds sucintamente, en Sobre Hegel (Pali-
nodia, 2005). Del mismo modo, prosigue consistentemente con una
interesante exposicion de las falencias conceptuales de la corriente
filos6fica que ha orbitado principalmente en torno al pensamiento
francés del siglo XX, mostrando con claridad y agudeza polémica
las razones por las que estas filosofias asi llamadas post-modernas
estarian internamente vinculadas a posiciones éticas y politicas ni-
hilistas. Esta empresa de dialéctica hegeliana y critica de las filoso-
fias hegeménicas es comparable con la de Juan Rivano (por ejem-
plo, en Introduccion al pensamiento dialéctico, El punto de vista de
la miseria y De Hegel a Marx). A lo largo del libro de Pérez Soto
uno puede encontrarse con argumentos que el Rivano de los afios
sesenta aprobaria plenamente.

Este es el libro mas filoséfico de Pérez Soto, profesor de Estado
en Fisica. En la linea de otros de sus libros como Sobre la condicion
social de la psicologia (Lom, 1996) o Sobre un concepto histérico de
ciencia (1* ed., Lom, 1998), la critica y las propuestas de superacion
del horizonte moderno de las ciencias forma parte central de Desde
Hegel. Una de las diferencias radica quizd en que éste libro no es
una compilacion de articulos, ni una transcripcion revisada de sus
clases, sino un libro trabajado como tal de principio a fin, elevan-
do la argumentacion didéctica a la refinacion de los conceptos. Sus
analisis incluyen breves, pero interesantisimas notas sobre conceptos

_141_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

cientificos relevantes para cada problematica, lo que pone a este libro
en un interesante cruce entre filosofia de las ciencias, epistemologia
y ontologia.

En cualquier caso, Pérez no abandona su habilidad polémica y
de este libro deberiamos esperar lecturas y discusiones utiles y nece-
sarias para el desarrollo de la filosofia y las ciencias sociales.

Pablo Abufom Silva

Universidad Academia de Humanismo Cristiano, Chile

_142_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Helmut Seidel, Johann Gottlieb Fichte zur Einfiihrung. Junius Verlag,
Hamburgo. 1997. 160 pp. ISBN: 978-3885069577.

DENTRO DE LA LITERATURA INTRODUCTORIA a los autores mas
relevantes del pensamiento filosofico occidental, es sabido que la
coleccion de Junius Verlag no pretende entregar al publico meros
manuales de introduccion, sino mas bien ensayos introductorios.
Esto es, obras breves de especialistas en el tema que intentan
graficar aspectos esenciales del autor a tratar, con plena conciencia,
por parte del que escribe, de estar tomando partido por una cierta
interpretacion. El texto de Seidel es un buen ejemplo de los resultados
que se pueden obtener de esta manera de ofrecer introducciones. El
libro se distribuye en cinco capitulos: (1) “Raices”, con aspectos
histérico — biograficos como también de la formacion intelectual
de Fichte; (2) Fundamentacion, que recoge los primeros principios
absolutos del pensamiento fichteano; (3) “Primado de la Filosofia
Practica”, en el que se desarrollan parcelas de su pensamiento ético y
politico; (4) “Discursos”, en el cual se discute el sentido, significado
filosofico y contexto historico de las alocuciones —sobre todo en vistas
al uso de éstas por parte del “tercer reich” —; (5) “Consecuencias”,
comentando muy brevemente algunos aspectos de la recepcion
de Fichte. Cabe mencionar desde ya que los capitulos de mayor
provecho, a mi juicio, son el (2) y (3) y en ellos concentraré la mayor
parte de mi comentario.

El profesor Seidel, hacia el final de su estudio, reprocha a los
historiadores el haber siempre considerado unilateralmente a Fichte,
ya sea como seguidor de Kant, ya sea como un antecesor de Hegel
(cf. pp. 135-137). Sin embargo y a su pesar, podemos detectar un

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

gesto bastante similar en este mismo libro. Sin ir mas lejos, se dedica
una parte importante de los primeros capitulos a tratar tematicas
abiertamente kantianas, en particular en torno a las nociones de giro
copernicano y libertad, en exposiciones correctas, pero breves. Por
otra parte, CoOmo espero exponer acd, las aproximaciones a Fichte
propuestas por Seidel tienden a ser interpretaciones hegelianizadas,
en las que no queda del todo claro hasta donde estamos discutiendo
a Fichte o a Hegel, o bien, si en efecto hay una clara identidad en
algunos aspectos de ambos autores.

El punto de partida que Seidel decide tomar para presentar a
Fichte es la oposicion entre dogmatismo, entendido como la actitud
filosofica que se basa en las determinaciones que el sujeto recibe
por parte de una exterioridad, y el idealismo, concebido como la
autodeterminacion del sujeto y de su realidad. Siguiendo con cierto
detalle la linea de argumentacion de la Erste Einleitung (primera
introduccion) de la Wissenschaftslehre (doctrina de la ciencia)
(1797), se muestra como la filosofia fichteana debe necesariamente
tomar partido por el idealismo, en funcion del hilo conductor de
la libertad y la autonomia del sujeto, que no es otra cosa que su
propia actividad préctica. El dogmatico cae en el fatalismo y en el
materialismo, y por lo mismo, es la antipoda del verdadero filosofar.
En este sentido, Seidel destaca como este antagonismo se encarna,
para Fichte, en la figura de Spinoza, quien afirmaria el “caricter
de ya-determinado (Determiniertheit) de todo acontecer, tanto en
el mundo extenso como en el del pensamiento” (p. 50). Sélo una
oposicién sin concesiones ante este tipo de filosofias puede ser
garante de la conservacion de la libertad, por lo que Fichte criticara,
como igualmente lo hardn Schelling y Hegel, la pérdida del sujeto que
acontece en la consideracion spinozista de Dios como sustancia. La
discusion y didlogo que desarrolla el profesor Seidel — quien ademas
ha publicado estudios sobre el pensamiento de Spinoza — es lucida
y sensata, pues presenta las lineas generales de confrontacion, sin
adentrarse en una exposicion que pudiese desanimar al lector no
especialista en la materia.

Ahora bien, esta primera opciéon tomada también ha de
convertirse, sigue Seidel, en una radicalizacion a la vez continuista
y critica del pensamiento kantiano, que llevé al mismo Kant a
rechazar toda vinculacion de su pensamiento con el de Fichte. Segun

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

nuestro autor, Fichte tendria razones mds bien estratégicas para
aparecer vinculado a Kant, mds que tener un especial sentimiento de
admiracion personal y, por lo mismo, no tiene problemas en poner
de relieve las contradicciones del sistema kantiano. El principal
punto sin resolver es, para Fichte, la imposibilidad de conciliar el
ambito de la necesidad con el de la libertad. El rol fundador de la
subjetividad no puede quedar limitado s6lo al aspecto moral, sino
que también debe ser el fundamento ultimo de la filosofia tedrica,
que no puede reconocer una necesidad externa al sujeto. El reconocer
cosas existentes como externas al sujeto es una vuelta al dogmatismo
fatalista, que restringe la autonomia de la conciencia.

La seccion mas interesante del libro, a mi juicio, es la que
aborda los principios fundamentales de la doctrina de la ciencia
(Grundsdtze der Wissenschaftslehre) y las categorias. El punto de
partida del sistema del saber debe ser indemostrable y certisimo para
el saber mismo: la afirmacién de la misma autoconciencia del yo.
La formulacion fichteana busca mostrarse formalmente equivalente
al principio de identidad yo = yo (Ich = Ich). Pero, a diferencia
de Descartes o de Kant, la identidad de la autoconciencia no es
un mero hecho (Tatsache) a constatar, sino la operaciéon o accién
(Tathandlung) fundamental del yo, que estd presupuesta en todo
hecho que se presente ulteriormente a la conciencia empirica. Los
hechos son resultados de acciones y no al revés. De esta forma se
configura “un absoluto y exorbitante activismo del sujeto” (p. 63).
En el principio de la autoconciencia se encuentra la identidad radical
entre acto y resultado; produccion y producto: el yo se pone (setzt)
a si mismo. Asimismo, como considera Seidel, este primer principio
es incondicionado, tanto del aspecto de la forma (identidad) como
del contenido (autoconciencia). Constituye la primera categoria:
realidad (Realitdit), que se vincula al principio logico de identidad.

Frente a este primer momento, la conciencia empirica constata
el contraste necesario del yo con algo diverso de si, un no-yo que, no
obstante, s6lo puede ser puesto por el mismo yo fundante de toda
actividad. Asi, se encuentra el segundo principio del sistema, en la
alteridad del yo en el no-yo, que en términos formales sigue siendo
incondicionado — es decir, de X = X se sigue sin mediacion X #no-X —,
pero respecto al contenido, el no-yo surge como un término deudor del
yo, del mismo modo cémo sélo puede existir no-A una vez que se ha

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

puesto A. Esta alteridad absoluta determina la categoria de negacion
(Negation), expresandose en el principio l6gico de contradiccion. En
ambos casos, la validez de los principios ldgicos no es algo dado o
recibido exteriormente, sino mds expresiones del pensamiento que se
subordinan a la auto-posicion fundamental del yo.

Estos dos principios se enfrentan dialécticamente: la posicion
del no-yo es la superacion, eliminacion (Aufhebung) del yo, pero
éste ultimo es condicion de posibilidad del no-yo. La tension entre
ambos momentos debe resolverse dando un “salto desde lo absoluto
a lo relativo” (p. 66) entrando en el tercer y tltimo de los principios
fundamentales de la Wissenschaftslebre: 1a limitacion (Einschrinken,
Limitation) completando asi una correspondencia con las tres
categorias de la doctrina kantiana del juicio de cualidad. Toda
oposicion involucra una identidad parcial y una diferencia parcial. De
esta forma, yo y no-yo comparten identidad y marcan diferencias, ya
no absolutas como en el segundo momento, sino relativas o parciales.
Si bien la limitacién es reciproca, deben distinguirse dos momentos.
El yo parcialmente puesto es parcialmente determinado por el no-yo,
y viceversa, constituyendo asi las dos dimensiones del sistema: teoria
y praxis. El sentido direccional de la limitacion o determinacion —
desde el yo al no-yo o a la inversa — es la que conforma dos ambitos
distintos del saber. Pero en ningtn caso esto debe interpretarse, segtin
Seidel, como un equilibro de fuerzas, sino que, siguiendo a Kant, la
primacia es llevada por la praxis.

Esta primacia de lo practico es el motivo sistematico por el
cual Seidel considera pertinente dedicar sélo unas pocas paginas
a la filosofia tedrica fichteana (pp. 71-76), lo que, naturalmente,
es una opcion metodoldgica e interpretativa valida, aunque resulte
ser una ausencia lamentable para un texto introductorio de estas
caracteristicas. Esta decision obliga a ver demasiado rapido
temas fundamentales: la necesidad de postular una “actividad
independiente” del sujeto para explicar la materia y la exterioridad; las
relaciones entre actividad y pasividad en la determinacién reciproca
(causalidad); el conocimiento tedrico como el desenvolvimiento en
la conciencia de lo inconscientemente puesto por el yo, entre otros.

A su vez, Seidel si desarrolla con mayor amplitud las tres partes
de la filosofia practica de Fichte: la doctrina del derecho natural
(Naturrechtslebre), la doctrina de las costumbres (Sittenlebre)

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

y la filosofia de la religion (Religionsphilosophie). El derecho
natural deducido desde la misma actividad del yo como posicién
fundamental se basa en la auto-posicion del yo, ya no como primer
principio absoluto sino como un agente libre, efectivo y determinante
del no-yo. Esto implica a su vez la aceptacion de su opuesto: otros
agentes igualmente racionales y efectivos, y en consecuencia, libres.
Este derecho originario se desplaza desde el fundamento de la
autoconciencia libre a la movilidad corporal, como también a la
transformacion del mundo por medio del trabajo y, en consecuencia,
a la propiedad (cf. pp. 84-90). Este derecho originario (Urrecht) y su
extension, exigen un tercero que lo proteja: el Estado. La vinculaciéon
contractual del individuo con el estado es condicion de posibilidad de
su reconocimiento en cuanto tal y de su propiedad.

Si en el caso del derecho, el problema a resolver es el ejercicio
de la libertad entre varios individuos libres, en el caso de la moral es
la posibilidad de actuar libremente dentro de un solo sujeto empirico,
en el cual se encuentran “dos almas”: una racional que puja por la
libertad y una natural que lucha por la satisfaccion sensorial (cf. pp.
100-105). El énfasis en la racionalidad y la autonomia del obrar es
otro de los puntos, segun destaca Seidel, en los que se nota claramente
su dependencia del pensamiento kantiano.

El reporte de Seidel en relacion a la filosofia fichteana de la
religion se concentra en la disputa en torno al ateismo de Fichte.
Seidel — aunque no desarrolla las posturas teéricas del autor — toma
partido, negando que Fichte sea ateo, pues si bien se muestra critico
respecto de una vision personalista y antropomorfica de Dios, posee
un claro concepto de lo divino, expresado en la radicalidad absoluta
de la auto-posicion del yo. Como destaca kantianamente Seidel, la
religion solo cobra sentido como una linea de orientaciones morales
que corrigen el comportamiento, es decir, una reduccion de la religion
a la moralidad (vd. pp. 114-115).

El texto de Seidel tiene la gran virtud de la claridad respecto
de un autor que ha sido dificil de comprender desde sus comienzos,
muestra de ello es la cantidad de veces que intentd exponer su sistema
en diversos escritos, i.e., la “Exposicion clara como el sol dirigida al
gran publico sobre el cardcter propio de la nueva filosofia”. En este
sentido, es un texto fluido y que permite una lectura adecuada para
quienes no han tenido contacto anterior con Fichte. Ahora bien, como

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

hemos ido mostrando, en la exposicion hay un constante ir y venir
entre la comparacion de Fichte con Kant y con Hegel. Tal alternativa
es legitima, bajo el riesgo, empero, de no poder llegar a determinar
con claridad, hasta qué punto Seidel estd desarrollando propiamente
un argumento fichteano que se asemeje mucho al de alguno de estos
autores, o si mds bien, estd interpretando kantiana o hegelianamente
ese punto. Por ejemplo, uno de los puntos que genera sospecha, es
la aplicacion de la 16gica (sc. dialéctica) hegeliana para comprender
la derivacion de los principios fundamentales. ¢Es Hegel fichteano o
el Fichte de Seidel es hegeliano? Otro aspecto que juega en contra,
sobre todo en (2), es la escasez de referencias textuales que permitan
contrastar la interpretacion, defecto remediado en los capitulos
ulteriores. Ahora, si bien resultan tremendamente iluminadoras las
referencias a Spinoza como el filésofo antipoda — o al menos en
algunos aspectos centrales — al pensamiento fichteano, la exposicion
no dialoga con otros autores, con excepcion de algunas referencias
fugaces a Schelling, Marx y Feuerbach. Probablemente por el cardcter
introductorio del texto, no hay una dedicacién a la discusion actual
sobre Fichte: carece de un indice de estudios especializados y de
referencias a distintas lineas interpretativas actuales. Y a pesar de que
algunos podrian echar de menos un intento de didlogo con filosofias
posteriores, o al menos, que escapen al idealismo aleman, estamos
en presencia de un trabajo s6lido de reconstruccién, muy centrado y
valorable, que cumple bien su funcién introductoria, entusiasmando
al estudio ya mds detallado de los textos de este desatendido autor.

Cristian Rodriguez R.
Universidad de los Andes, Chile

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Juan Andrés Mercado, David Hume: Las bases de la moral. Cuadernos
de Anuario Filos6fico — Serie Universitaria N°172. Pamplona. 2004.

59 pp.

EN ESTE BREVE LIBRO titulado David Hume: Las bases de la moral,
el profesor mexicano Juan Andrés Mercado (1967-) pretende intro-
ducir a sus lectores a los argumentos éticos del filsofo escocés David
Hume (1711-1776). Claramente no es un libro erudito ni complejo y
su intencion no es resolver los problemas planteados por el fildsofo,
sino mds bien exponer de manera sencilla y sobre todo didactica la
ética humeana. Es por esto que el libro se divide en una introduccion,
diecisiete pardgrafos o apartados cortos y tres apéndices textuales.

Del pardgrafo 1 al 8, Mercado expone los principios desde los
cuales, posteriormente, podrd entenderse la ética de Hume: la asimi-
lacion ockhamista de la fisica de Newton y el intento del filésofo por
aplicar el método experimental a su filosofia, la antropologia natu-
ralista a la que llega Hume a partir de los principios de su teoria del
conocimiento, el empirismo del Tratado de la Naturaleza Humana,
la obra mds importante del escocés, y la distincién entre ideas e im-
presiones expuesta constantemente — ad nauseam dira Mercado — a
lo largo de su filosofia; las ideas y cualidades secundarias y el papel
de la subjetividad, las relaciones, que son las que conectan las ideas,
la conexion entre el libro I (Del entendimiento) y II (De las pasiones)
del Tratado y finalmente dos puntos esenciales: el escepticismo y la
creencia.

Después de exponer los principios de la filosofia del conocimiento
que servirdn para comprender mejor las propuestas de Hume acerca de
la moral, Mercado entrara de lleno, en el paragrafo 9, en el plano de la

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

moral, al hacer una comparacién entre las dos obras mas importantes
en las que el fildsofo expone su teoria de la moralidad: el libro IIT (De la
moral) del Tratado de la Naturaleza Humana (1740) y la Investigacion
acerca de la moral (1751). Esta comparacion se debe a que, a pesar de
ser la Investigacién un intento de Hume por exponer de una manera mas
concisa y didactica lo que habia propuesto en su juventud en el Tratado,
se pueden encontrar en ella algunas diferencias sugerentes. A pesar de
que en ambas obras, dird Mercado, se conservan los principios del pla-
cer y el dolor como criterio fundamental para distinguir el bien y el mal
(paragrafo 9), en el Tratado sera la simpatia la protagonista del orden
social, ya que ella es “una predisposicion natural a sentir como propias
las emociones de los demds” (p. 29). Por el contrario, en la Investigacion
el rol protagonico lo tendrd la benevolencia, elemento que Hume toma
de las posiciones del sentido comun cercanas a la de Hutcheson y que
intentan contrastar las propuestas de Mandeville, Hobbes y Shaftesbury
sobre el egoismo y el interés personal (cf. p. 31).

En el paragrafo 14 Mercado expone brevemente la posicion de
Hume acerca de los juicios morales y de lo que significa que para el
filosofo el papel fundamental lo tenga el sentimiento y no la razoén,
ya que es por él por el que los seres humanos podriamos distinguir
entre el bien y el mal moral. Es a raiz este sentimiento moral que, en el
paragrafo 15, Mercado expone brevemente sobre el utilitarismo que
surge a partir de este “subjetivismo” y que permearia toda su doctrina
ética. El utilitarismo habria tenido lugar, comenta el profesor, gracias
al desarrollo econémico de Escocia en el siglo XVIII y esta utilidad, en-
tendida como el interés de la sociedad, se convertiria en un parametro
objetivo de moralidad y de la condicion de la fundamentacion tedrica
de la justicia y del establecimiento de las leyes (cf. p. 36).

En el paragrafo 16, Mercado intenta aclarar por qué para
Hume su teoria del sentimiento moral no seria un subjetivismo de
caracter relativista y por lo tanto aplicable no sélo al ser humano
particular sino a toda una sociedad. Esto lo logra teniendo en cuenta
el principio de simpatia que seria ese “mirar mas alld de uno mismo
al obrar” y que posteriormente Adam Smith llamara en su obra “el
espectador imparcial”. Mediante este principio se lograrian corregir
las apariencias momentaneas, llevando a la imaginacion a adherirse,
automdticamente, a la perspectiva general, que nos impediria confun-
dirnos ante situaciones pasionales momentaneas. Para Hume, desde

_ISO_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

esta posicion se superaria todo individualismo y haria posible esta-
blecer leyes, como la de justicia, a una sociedad.

El paragrafo 17 es el mas largo e interesante del opusculo y pre-
tende, ademas, ser la conclusion del trabajo. Se titula “La Herencia
Humeana” y en él ya no sélo se exponen los argumentos de Hume
acerca de la moralidad, sino que también el autor pone de manifiesto
algunos problemas que se presentan en la obra del filésofo y que
representan todo un estilo de pensamiento. Es en este pardgrafo en
el cual Mercado ofrece al lector una pequefia discusion bibliografica
exponiendo, ademas, su propio punto de vista sobre varias cuestio-
nes problemadticas como lo que significaria, en la polémica frase de
Hume, que la razén sea esclava de las pasiones. Algunos autores con
los que dialoga Mercado son Capaldi, Moore, Maclntyre, Baier, Da
Re, Taylor y Abba.

Al final del pardgrafo y del opusculo, Mercado atisba algunas di-
ferencias entre Hume y Aristoteles cuando habla de la distincion entre
las propuestas éticas de la primera y de la tercera persona, adscribien-
do a Aristoteles a la primera y recalcando el papel que cumple en su
filosofia la razén practica y sobre todo las virtudes, tema que Hume
deja arrinconado. Es por esta razon, que finalmente Mercado seguira
a Charles Taylor al decir que una diferencia importante entre la racio-
nalidad ética propuesta por Aristoteles y las posiciones sobre el senti-
miento moral que se desarrollaron en el siglo XVIII, es que el estagirita
ofrece un marco ético “articulado”. Esto supone — dird Mercado — que
la percepcion de los bienes y su asimilacion por parte del sujeto, impli-
can una jerarquia, y, gracias a ésta, se pueden ordenar, 0 mejor, coor-
dinar, los distintos bienes disponibles o deseables. No se propone una
solucion fécil, sino una racionalidad mas amplia, que trata de integrar
lo que el mismo Hume, como se ha visto, no puede negar: que la razon
calculadora y la afectividad tienen que convivir constructivamente.

Al final del libro, Mercado presenta tres apéndices con los pa-
rrafos mas importantes del Tratado libro 11, parte I, seccion primera
titulada “Las distinciones morales no se derivan de la razén”, de la sec-
cion II llamada “Las distinciones morales se derivan de un sentimiento
moral” y del Apéndice 1 de la Investigacion sobre los principios de
la moralidad titulado “Sobre el sentimiento moral”. Siguiendo con el
cardcter introductorio del opusculo, Mercado pretende guiar la lectura
de la obra de Hume desde los pasajes mas emblematicos de su obra.

_ISI_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

Este pequefio libro es practico en cuanto introductorio, ya que
tiene la virtud de poder guiar, a quien quiera conocer los plantea-
mientos éticos de Hume, de una manera sencilla y clara y sin requerir
de conocimientos previos. Sin embargo, no es un libro de grandes
pretensiones ya que sus exposiciones sobre los 17 puntos a tratar son
breves y, en ocasiones, pobres. Por ejemplo, el pardgrafo 14 dedicado
al sentimiento moral y juicio moral, tema esencial de la ética humea-
na, esta tratado de manera poco sistematica y con mas ejemplos que
explicaciones. Mercado no expone con claridad, tomando en cuenta
el caracter del opusculo, por qué Hume finalmente le otorga al senti-
miento el papel fundamental dentro de su teoria de la acciéon moral y
menos explica cual es el papel que el escocés le deja a la razén. Si bien
es cierto que cita el Tratado y la Investigacion, la constitucion moral
de las acciones y posteriormente la distincion entre virtudes natura-
les y artificiales, que ocuparan la gran parte del libro III del Tratado,
son apenas mencionadas y por lo mismo, es dificil vislumbrar como
Hume ordena la moralidad no sélo en vistas al propio sujeto sino
a la sociedad. Su explicacion de la simpatia y de la benevolencia es
tan breve, que apenas queda una idea vaga de su forma de actuar en
cuanto impulsoras del bien comtn y no sélo del bien particular.

Otro aspecto que se echa de menos es la distincion que hace
Hume entre las pasiones calmadas y las violentas mediante las cuales,
a falta de una razon practica de finalidad, se ordenan las acciones
de modo de superar los conflictos de deseo. Esta distincion, tomada
de Hutcheson, es clave para entender porqué Hume insiste en que
los seres humanos debemos seguir nuestras pasiones calmadas y no
las violentas de manera de que el sentimiento, responsable del movi-
miento, se ordene en funcion de lo que nos proporcione mds placer
no solo ahora sino también en el futuro.

Lo mds interesante de este opusculo se encuentra en el pard-
grafo final. Lamentablemente, al igual que el resto de la obra, los
problemas que plantea son apenas mencionados, por lo que, por
una parte, el lector poco especializado en las obras de Hume puede
no seguir con claridad lo que ahi se propone vy, por la otra, el lector
que conoce un poco mas de las obras no descubrird nada nuevo ni
interesante sino que simplemente se enfrentara a una pincelada de
algunos de los temas que hasta hoy se discuten de la filosofia moral
del escocés.

_152_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Este libro de poca extension no plantea mayores dificultades
para ser leido y por ello es ideal para quienes quieran introducirse
en la obra humeana sobre moralidad. Sin embargo, es un libro que
no pretende mucho mas que presentar brevemente el pensamiento de
Hume sobre temas éticos, por lo cual no es una obra especializada
ni que pueda aportar grandes ideas acerca de lo propuesto por el
filésofo escocés.

Paulina Castellon
Universidad de los Andes, Chile

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

Spinoza. Oeuvres I. Premiers écrits. Edition publieé sous la direction
de Pierre Francois Moreau. Presses Universitaires de France. Paris.
2009. 478 pp. ISBN 978-2130527183.

EL TEXTO QUE SE PRESENTA AQUI corresponde al primer volumen de una serie
que pretende entregar en edicion critica de caracter bilingiie (originales latinos
u holandés cuando corresponda, con una traduccion al francés a fronte), una
nueva edicion de las obras completas de Spinoza. En el tomo a comentar aqui
se presentan los asi llamados “primeros escritos™ del filosofo holandés, sc. el
Tratado de la reforma del entendimiento (TIE) y el Tratado breve (KV), ambos
editados por el célebre estudioso italiano de la obra de Spinoza F. Mignini y
en traduccion francesa de M. Beyssade y Joel Ganaut, respectivamente. No
obstante ser este volumen el correspondiente al primer tomo de la edicion,
se han publicado con anterioridad ya dos tomos de esta nueva version de la
obra completa de Spinoza, correspondientes a los nimeros 111 (publicado en
1999) y V (publicado en 2005) de la serie. Ellos contienen respectivamente al
Tractatus theologico-politicus (TTP') con texto establecido por F. Akkerman, y
traduccion francesa y notas de Jaqueline Lagrée y Pierre Frangois Moreau, y el
Tractatus politicus (TP), con texto establecido por Omero Proietti y traduccion
francesa, introduccion y notas de Charles Ramond. Al primer volumen que
presento aca se le agrega la introduccion general del editor responsable del
conjunto de la serie, el muy reputado especialista Pierre Frangois Moreau.
Todo el material que acompana a los textos (introducciones, notas, etc.) esta
presentado en lengua francesa.

Esta nueva edicion viene a satisfacer un antiguo anhelo de muchos
scholars espinocistas (v. gr: los ya mencionados F. Akkerman, P. F. Moreau,
F. Mignini) que hace tiempo venian advirtiendo acerca de la necesidad
de que la investigacion espinocista contara con una edicion que reflejara
el estado actual de la investigacion en torno a ese autor. En efecto, hace

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

tiempo que varios de ellos reclamaban la necesidad de una nueva edicion
critica de la obra de Spinoza, que fuera alternativa al texto hoy mas usado,
sc. la version que editara en los afos 20 del siglo pasado el connotado
especialista aleman Carl Gebhardt'. Para poder comprender por qué la
edicion cuyo primer volumen aqui se presenta fue considerada necesaria por
varios autores, es menester tener en mente algunos breves datos acerca de la
historia de las ediciones completas del filésofo holandés. Dado que Spinoza
publico solo una muy pequefia parte de su obra en vida, sc. 1) la exposicion
de los Principios de filosofia de Descartes, acompafiada de los Cogitata
metaphysica (1663) y 2) el Tratado teologico politico ([1670] publicado
este ultimo sin nombre de autor y con datos de imprenta falsos); podemos
entonces aseverar que la mayor parte de la obra del filésofo holandés se hizo
conocida al gran publico al editarse el mismo afio de la muerte de Spinoza
(1677) la Opera posthuma (OP editada por J. Rieuwertsz)* y al publicarse
poco tiempo después (el mismo 1677) la traduccion al holandés de las obras
contenidas en la recién mencionada OP, bajo el titulo de Nagelate Schriften
(NS). Dado que los manuscritos de Spinoza no llegaron hasta nosotros la
OP y la NS fungen entonces como las fuentes mas cercanas que tenemos
a los originales de Spinoza. No obstante estas ediciones poseen muchas
veces variantes que nadie hasta la edicion de Gebhardt se habia tomado el
trabajo de constatar, y menos de explicar. Gebhardt fue entonces el primero
en realizar esta tarea y en establecer un texto tomando en cuenta esas dos
fuentes, haciendo notar las variaciones entre ambas. En consecuencia,
podemos decir que Gebhardt es el primer editor de Spinoza que se da el
trabajo de fijar un texto genuinamente critico®.

No obstante, pese al brillante y preciso trabajo del erudito aleman; y
al excelente aparato de notas de su edicion, es sabido ya desde hace tiempo
en la comunidad de estudiosos de Spinoza que la edicion de Gebhardt
presenta mas de algun problema, especialmente en algunos textos centrales
de la obra del filosofo holandés*. Ahora bien, los principales aspectos que

! C. Gebhardt (ed.) Spinoza Opera 4 vols. Carl Winter. Heidelberg. 19235.

2 La OP contiene: 1) la Ethica, 2) la correspondencia de Spinoza, 3) el
Tratado politico, 4) el Tratado de la reforma del entendimiento.

3 Es claro, no obstante, que antes de Gebhardt, con mayor o menor seriedad,
existian ediciones completas de la obra de Spinoza (asi por ejemplo aquel-
las de Paulus, Bruder y Vloten & Land, que se cuentan entre las mas co-
nocidas). Algunas de estas ediciones poseen de hecho gran mérito, mas son
inutilizables desde la perspectiva de los canones actuales de investigacion.

4 Cfr. especialmente la obra de E Akkerman Studies in the Posthumous

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

pretende mejorar esta edicion, en relacion a la de Gebhardt (segtn indica
el editor general de la nueva edicion, P. F. Moreau, en la introduccion
general de la misma) son los siguientes: 1) reflejar de mejor manera el
conocimiento de la filosofia de Spinoza que tenemos hoy, 2) realizar
una labor mas acuciosa y menos intervencionista en lo concerniente a
las correcciones del latin de Spinoza, aprovechando la mayor cantidad
de estudios que poseemos respecto de este tema y 3) reportar elementos
relativos al contexto de la obra de Spinoza que permitan una mejor
comprension de la obra del filosofo (cfr. pp. 14-15).

En relacion a 1), Moreau sostiene en la introduccion general a esta
nueva edicion, que dado que, seglin su opinion, conocemos mejor el sistema
espinocista hoy que en 1925 (afio de la edicion de Gebhardt), especialmente
gracias al trabajo de los grandes comentaristas de la filosofia espinocista (p.
14), se hacia necesaria la existencia de una nueva edicion que reflejara ese
aspecto. Pese a lo anterior, el lector no hallara ni en este volumen de la edicion
de Moreau, ni en los restantes volumenes editados hasta hoy, un comentario
filosdfico en el que se discutan a fondo las tesis de Spinoza. Normalmente
mas bien, las anotaciones de indole no filologico-textual tienen el caracter
de breves indicaciones a otras obras de Spinoza en que un tema determinado
esta tratado o bien a la obra de otros autores (cft. v.gr: nn. 22, 96, 100, al
TIE), o bien, tienen esas notas por objeto el llamar la atencion del lector
en relacion a ciertos usos lingiiisticos de Spinoza o a palabras que resultan
particularmente llamativas (cfr. v.gr: en el mismo texto las nn 89, 113, 137).
En este sentido, la anotacion de interés filosofico-sistematico no difiere
mayormente del trabajo realizado en otras ediciones de textos aislados’, y
en comparacion con algunos de ellos se puede decir incluso que es de menor
rendimiento. No obstante, es de destacar que en el plano referente al estudio
genético de la obra de Spinoza, los dos textos presentados en este volumen
I encuentran una presentacion extremadamente erudita y cuidada de parte F.

Works of Spinoza, on style, earliest translation and reception, and
modern edition of some texts. Krips Repro Meppel. Groningen. 1980,
que documenta, por ejemplo, una serie de enmiendas que él consideraria
necesarias a la edicion de la Ethica que se encuentra en el texto de
Gebhardt.

En el caso del Tractatus de intellectus emendatione, por ejemplo, el trabajo
de notas no parece ser divergente en mayor medida de lo ya realizado
(por nombrar sélo dos textos) en W. Bartuschat, Abhandlung iiber die
Verbesserung des Verstandes. F. Meiner. Hamburg. 2003 o en A. Koyré,
Traité de la réforme de I'entedement. Vrin. Paris. 1938.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Mignini. Como es de sospechar, en la introduccion al 7/E, Mignini desarrolla
principalmente sus argumentos para tratar de discutir la tesis, tradicional
hasta los afios 80 del siglo pasado, segun la cual el T/E debia ser interpretado
como una “introduccion metodoldgica” a la ética, y que en cuanto tal, debia
ser tratado como mas cercano temporal y sistematicamente a la Ethica que
el KV (pp. 22 y ss., especialmente pp. 28-44). Como el lector especialista ya
sabra, Mignini mismo ha dedicado una larga serie de trabajos al combate de
esa interpretacion®. Mignini también cuestiona la tesis por medio de la cual
Gebhardt intenta explicar las variantes entre la OP y la NS en el caso del
TIE. Segin esta tesis la traduccion holandesa del T/E habria sido establecida
a partir de un texto latino mas temprano que el que se presenta en la OP.
Mignini rechaza esta tesis principalmente bajo el argumento que sostiene
que el T7E fue desconocido para la mayoria de los integrantes del circulo
espinocista hasta 1667, en concreto en los meses que fueron desde la muerte
de Spinoza hasta la publicacion de la OP (p. 34). Por el contrario, Mignini
es de la opinién de que el 7T7E fue traducido rapidamente para la publicacion
de la NS, luego “las variantes entre el texto latino y la traduccion holandesa
pueden ser explicadas si se las restituye a las modalidades de la traduccion y
la preparacion para la impresion de dos ediciones, en latin y en holandés. La
traduccion holandesa fue hecha a partir del manuscrito de Spinoza, mientras
que el texto latino de Spinoza fue revisado en su forma literaria por una
multiplicidad de editores que lo han preparado para su impresion”. En la
introduccion al KV (que es sustantivamente mas breve), Mignini muestra
de modo muy interesante las diferentes interpretaciones de las que ha sido
objeto este texto y las diferentes ediciones del mismo (pp. 159-177).

En lo concerniente al punto 2) es claro efectivamente que hoy
disponemos de mayor cantidad de estudios acerca del latin de la época
de Spinoza y acerca del latin de Spinoza mismo’. Y también me parece

¢ Cfr. “Per la datazione e l'interpretazione del Tractatus de intellectus
emendatione di Spinoza”. La cultura 17, 1979 pp. 87-160, E Mignini
“Nuovi contributi per la datazione e l'interpretazione del Tractatus de
intellectus emendatione”. En E. Giancotti Spinoza nel 350 anniversario della
nascita. Bibliopolis. Napoles. 1985, pp. 515-525, F. Mignini Introduzione a
Spinoza. Editori Laterza. Bari-Roma. 1990. pp. 6-13. “Le texte du Tractatus
de intellectus emendatione et sa transmission”. En E Akkerman & P.
Steenbakkers (2005) pp. 189-207. Una vision diferente a la de Mignini se
puede ver el ya citado trabajo de Bartuschat (2003) p. viii y Herman De Dijn
The way to wisdom. Purdue University Press. Indiana. 1996. p. 5.

Para esto han sido fundamentales, segiin Moreau, los trabajos recopilados en E.

7

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

claro que la edicion ofrecida por Mignini del 7/E posee un grado de
intervencion menor en el texto que la que hacia Gebhardt, al menos en
lo concerniente a las enmiendas que alteran los “errores” del latin de
Spinoza (cfr. v.gr. Las enmiendas de Gebhardt en los §§ 4, 7, 10, que el
texto de Mignini no sigue). No obstante, me parece que estos pasajes, asi
como la mayoria de aquellos en que Gebhardt corrige el latin de Spinoza,
pueden ser “bien comprendidos” con independencia de la variante que
se acepte. Resulta ademas curioso que en el complejo pasaje del §46, en
el cual muchos autores (al menos desde la edicion de Paulus en 1802)
han argumentado de manera sélida la necesidad de suponer al menos una
negacion en el texto, Mignini no corrija el texto en ninguna direccion y
ademas sin dar argumentos para ello (de hecho en el aparato de notas sobre
el establecimiento del texto latino no hay si quiera mencion al respecto).

En lo tocante al tercer punto el objetivo esta bastante bien logrado
(aunque claramente en los textos presentados en esta edicion se requiere
menos de este aspecto que, por ejemplo, en el TTP). El cuerpo de notas
ayuda bastante en esta direccion, como ya lo hacia en las ediciones del
TTP y del TP. Este cuerpo de notas se haya dividido en este primer
volumen en dos grupos (notas del editor del texto latino, normalmente de
indole filologica, que constatan variantes entre la NS'y la OP, explicando
normalmente la lectio del editor, etc.) y notas a la traduccion (estas tienen
un alcance mas vinculado a la elucidacion de los contenidos del texto, por
medio de referencia a otras obras de Spinoza y obras de otros autores).

El presente volumen constituye sin duda un aporte a la investigacion
espinocista, al igual que el conjunto de la edicion. Mas alla del hecho
de que este volumen de la edicion presenta un conjunto de aspectos a
mi juicio discutibles (como por ejemplo, aquellos que estan vinculados
a la defensa de la tesis de Mignini), ¢l es sin duda de un altisimo nivel
técnico, al igual que las entregas anteriores de la misma. Es de esperar que
la edicion se complete pronto, especialmente con la salida de la Ethica.

Luis Placencia Garcia
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg

Akkerman & P. Steenbakkers (ed.) Spinoza to the letter: Studies in Works, texts
and books. Brill. Leiden. 2005 (Véase respecto a esta obra la resefia de Boris
Eremiev en “Methodus” 2007 pp. 114-116). Es de notar, de todos modos,
que ya algunos trabajos de esa antologia (como por ejemplo, el brillante texto
de Leopold “La langue de Spinoza et sa practique de discours™), ya estaban
disponibles al momento en que Gebhardt hizo su edicion.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

Claudia Jauregui, Sentido interno y subjetividad. Un andlisis del
problema del auto-conocimiento en la filosofia trascendental de Kant.
Prometeo libros, Buenos Aires, 2008. 176 pp. ISBN: 9875741868.

EL PROPOSITO DE ESTE LIBRO, muy bien escrito y claro en la presen-
tacion de sus argumentos, se enmarca dentro de la respuesta a dos
cuestiones fundamentales en relacién con el auto-conocimiento: en
primer lugar, (i) la posibilidad de que el yo fenoménico pueda refe-
rirse a si mismo como objeto, esto es, bajo las condiciones de la ob-
jetividad; y habiendo aclarado esto, (if) el modo de articulacion entre
sentido interno (temporalidad) y sentido externo (espacialidad). Si
bien Claudia Jauregui presenta el orden de estas cuestiones en sen-
tido inverso (cf. pp. 18-19), su exposicion comienza abordando pri-
mero (i) y luego (ii), probablemente porque el punto de fondo que le
interesa tratar consiste en un auto-conocimiento empirico del sujeto
humano. Y en este sentido, (i) se ordena a (ii).

Estos dos problemas generales se distribuyen en ocho capitulos,
dentro de los cuales los primeros tres estan dedicados mayormente a
mostrar el trasfondo tedrico en el que debe interpretarse la manera
en que el sujeto se conoce a si mismo. Los restantes ahondaran la re-
lacion existente entre el sentido interno y el externo, y los problemas
que esta mutua referencia acarrea y sus posibles soluciones. Con res-
pecto a (i), la autora considera necesario, con razén, explicar el modo
en que entendimiento y sensibilidad cooperan para la posibilidad de
la experiencia, puesto que esto determinara el tipo de conocimiento
que el sujeto tendrad de si mismo. En la medida que las condiciones
de la sensibilidad sean las condiciones del aparecer de los objetos,
es decir, de los objetos en cuanto que son dados, el sujeto tendra

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

que aparecerse a si mismo, entonces, bajo esas condiciones también.
Dicho de otro modo, el sujeto no podra conocerse tal como es en si
mismo mediante una intuicién intelectual, sino sélo como es para
si mediante una intuicion sensible hacia la que tiene que dirigirse el
entendimiento.

Con respecto a lo anterior, el primer tema al que se enfrenta la
autora es a la concepcion del sentido interno presente en la llamada
doctrina de la triple sintesis, aparecida en la primera edicion (A) de
la ‘Deduccion de los conceptos puros’ de la Critica de la razén pura
(KrV). El capitulo primero del libro (‘La doctrina del sentido inter-
no en la “Deduccién trascendental de las categorias” (A)’) tiene a la
vista la importancia de la sintesis de aprehension y la multiplicidad
en ella contenida para la constitucién de una experiencia en general.
La multiplicidad a priori dada en el sentido interno (cf. A 99), en el
tiempo, es una condicion necesaria pero no suficiente para la unidad
de la experiencia. Aunque esto sea asi, el caracter multiple temporal
del sentido interno funciona como una precondicién para la sintesis
del entendimiento, y su sintesis en la aprehension, como un “enlace
no categorial de representaciones en el sentido interno” (p. 40). Esta
es la misma idea, segtiin Jauregui, que estd presente en la distincién
entre juicios de percepcion y juicios de experiencia del pardgrafo 18
de Prolegomena. Hasta este punto, es posible diferenciar dos formas
de enlace de representaciones: por una parte, la sintesis de aprehen-
sion, que ordena la multiplicidad del sentido interno de manera con-
tingente y subjetiva, y por otra, la sintesis a priori, que confiere a las
representaciones realidad objetiva y las introduce en el campo de la
universalidad y necesidad (cf. p. 54). El segundo capitulo, titulado
‘Sentido interno y juicios de percepcion’, tratard de mostrar que la di-
vision de los juicios en de percepcion y de experiencia, se corresponde
con aquella diferencia entre los dos tipos de sintesis que ya distinguia
la primera edicion de la KrV. En este sentido, los dos tipos de juicio
son dos modos de conciencia respecto de las cosas, cuya diferencia
podria manifestarse a través de los dos tipos de objetos distinguidos
por Prauss en Erscheinung bei Kant (1971), a saber, los objetos ob-
jetivos (objektiver Gegenstand) y los objetos subjetivos (subjektiver
Gegenstand).

Sin embargo, esta manera de plantear la cuestion trae consigo
el siguiente problema: si es posible colocar al mismo nivel de con-

—I60—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

ciencia la sintesis de aprehension y el juicio de percepcion, como pre-
rrequisitos para la formacion de la unidad de la experiencia, no se
entiende en qué sentido habra que comprender la existencia de algo
asi como un ‘enlace precategorial’. En un primer momento, la posi-
cion de Claudia Jauregui frente a este tema puede resultar ambigua,
porque en varias ocasiones se refiere a esta precondicion de modo
positivo, es decir, como si fuese efectivamente necesario algo allen-
de la facultad de representacion misma, una especie de ‘dato bruto’
en relacion con la posibilidad del conocimiento (cf. pp. 40, 50-51,
58, 67-68 n. 25, por dar algunos ejemplos). Pero hacia el final del
capitulo dos, la autora se refiere a la autonomia que pareciera tener
este enlace precategorial como algo inexplicable a la luz de las tesis
sostenidas por la KrV (cf. p. 70). Y de manera mds contundente, en el
capitulo tres (‘Sentido interno y autoafeccion’), Jauregui afirma que
las Erscheinungen no constituyen un material intuitivo independien-
te sobre el cual, luego, deba aplicarse una sintesis intelectual, que es
en definitiva desde donde surge toda sintesis y enlace (cf. pp. 85-87).
Esta conclusion, que aparece con toda su fuerza en este punto, podria
haber sido al menos mencionada explicitamente en la introduccion
para evitar lecturas confusas, como podria suceder sobre todo a lo
largo del capitulo primero.

El capitulo tres me parece ser especialmente relevante si se atien-
de a la totalidad del libro y a la que parece ser su ultima intencion,
porque presenta el punto de inflexion desde (i) hacia (ii). Teniendo
a la vista el trasfondo tedrico de la relacion entre entendimiento y
sensibilidad, la autora considera que la autoafeccion consiste exclu-
sivamente “en el acto de volvernos sobre las operaciones que realiza
nuestra mente, tomando las representaciones no ya como represen-
taciones de objetos, sino como meros estados internos de conciencia
a través de los cuales se hace presente nuestro yo fenoménico” (p.
78), lo cual implica que el conocimiento de nosotros mismos es solo
empirico. En este sentido, la posibilidad de que el autoconocimiento
pueda ser analizado a nivel trascendental, esto es, como esquematis-
mo, queda desechada, pues no seria posible dar cuenta del sentido
interno en cuanto tal.

Creo que esta justificacion pone de manifiesto un compromiso
importante a la hora de tener que dar cuenta de la que podria ser
la parte mas importante de la KrV, la ‘Deduccion de los conceptos

—I61—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

puros’. En efecto, Claudia Jdauregui piensa que la produccién de
esquemas entendida como una conciencia trascendental del yo, es
decir, como determinacion categorial de la sensibilidad temporal,
no deja ver la posibilidad del origen del contenido empirico del
sentido interno (cf. p. 80). Sin embargo, no es claro, o al menos es
discutible, en mi opinién, que las condiciones de posibilidad del
conocimiento objetivo tengan que dar cuenta de ello, porque es-
tas s6lo podrian pretender explicar las condiciones universales del
contenido empirico de la conciencia en cuanto que este contenido
forma parte de un ordenamiento posible universal y necesario que
no depende de él como contenido empirico. De cualquier manera, y
sin entrar a detallar este punto, lo que este planteamiento revela es
una caracterizacion del sentido interno como lo subjetivo y privado
del yo empirico, y del sentido externo como lo objetivo y publico
de las relaciones existentes entre sujetos empiricos, que serd funda-
mental para interpretar y dar justificacion a la relacion entre ambos
sentidos.

El comienzo de un tratamiento mas especifico de esta corres-
pondencia se encuentra en el capitulo cuarto, ‘La “Refutacion del
idealismo™’ (RI). Acd Jauregui mostrara cudl es la estrategia kantia-
na para refutar la posicion del idealismo empirico, segtin la cual lo
tunico existente es el yo con sus representaciones, pero sus correlatos
externos son incognoscibles. Por lo tanto, el acceso derivado que se
podria establecer a una realidad externa no es suficiente para de-
mostrar que esta, en cuanto derivada, exista de la misma manera a
como existe el yo. La prueba de la “Refutacion del idealismo™ (RI)
apuntara principalmente a confirmar todo lo contrario, a saber, que
lo mas inmediato a la conciencia es la experiencia externa, en tanto
lo mediato, la experiencia interna. Sin embargo, a juicio de la autora,
si bien el argumento desarrollado en el cuarto paralogismo (edicion
A) establece una perfecta simetria entre ambos tipos de experiencia,
la RI (edicién B) viene a corregir este punto y retomar la asimetria
del cartesiano, pero en sentido inverso (cf. p. 101).

Esta idea es especialmente relevante, porque abre la posibili-
dad de mostrar la experiencia interna como un ambito no objetivo
y absolutamente privado, lo cual es fundamental para la coherencia
del argumento de la RI. Ciertamente, si es verdad que el flujo de
las representaciones internas requiere de algo permanente (esto es,

—I62—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

espacial) para que puedan constituirse como un conocimiento ob-
jetivo, entonces es necesario que la multiplicidad misma del sentido
interno sea insuficiente para conformar un conocimiento objetivo. El
capitulo quinto, “El caracter subjetivo de la ‘experiencia’ externa”,
sostiene incluso que esta idea del criticismo, conforme a la cual la
permanencia no puede ser algo en mi (en el sentido interno), es el
nucleo de la prueba de la RI, y s6lo en torno a ella se puede formar
el dicho argumento. El conocimiento objetivo, entonces, solo existe
en la formacion de una realidad espaciotemporal, y no solamente
temporal. La distincion entre el yo empirico y la realidad que lo cir-
cunda podria ser mostrada, respectivamente, en el contenido de los
juicios de percepcion, por una parte, y de experiencia, por otra (cf.
pp. 117 - 121).

Hasta aqui creo que ya puede deslindarse lo que parece ser el
objetivo central del texto, a saber, mostrar que la conformacién del
ambito del sentido interno, que es en definitiva donde se da el auto-
conocimiento, es secundaria a la del sentido externo y no objetiva. La
linea directriz que impone esta idea es la justificacion de que el capi-
tulo sexto, titulado “El caracter no sustancial del yo”, aborde los tres
primeros paralogismos, pues es necesario mostrar que cualquier tipo
de objetivacion en el yo (empirico), como lo pretende la psicologia
racional, resulta ajena a las intenciones de la filosofia critica.

Los capitulos séptimo y octavo, cuyos titulos son respectiva-
mente “La primacia de la experiencia externa” y “Sobre la posibili-
dad del auto-conocimiento”, amplian de cierto modo algunas con-
secuencias de lo que se habia venido diciendo hasta ahora. Por una
parte, el apartado séptimo, sobre la base de que en el yo empirico no
hay objetividad, se enfrenta a las dificultades de aplicacion de algu-
nas categorias en €l solo, como es el caso, segun la autora, de las cate-
gorias de relacion, y a la consiguiente necesidad de que la conciencia
del contenido del yo empirico s6lo es posible en la medida en que esté
conectada con la experiencia externa espacial. Por otra, el capitulo
octavo, teniendo a la vista la dependencia del sentido interno respec-
to del externo, mostrada en los capitulos anteriores, profundiza en
la llamada “Reflexion de Leningrado”, un texto encontrado recien-
temente y publicado por primera vez en 1986, y que aunque no fue
elaborado para su publicacion, entrega ciertas luces para enfrentar
dicha relacion.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

Finalmente, a pesar de contener algunas erratas (cf. p. 19, 20,
69, 143, 163), no resta sino agradecer a Claudia Jauregui la publi-
cacion de este trabajo vy, sobre todo, el claro esfuerzo por presentar
conclusiones no s6lo documentadas, sino razonadas y argumentadas
de una manera muy precisa.

Mario Molina Maydl
Universidad de los Andes, Chile

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

P. J. E. Kail, Projection and Realism in Hume’s Philosophy. Oxford
University Press. Oxford. 2007. xxxvi + 264 pp. ISBN 978-
0199229505.

PJ.E. Kaw’s Projection and Realism in Hume's Philosophy surveys
several aspects of Hume’s philosophy of human nature, in the context
of what is now known as ‘The New Hume Debate’, that is, a renewed
interpretative reflection on the possibility that Hume might have been a
realist concerning beliefs in causes and physical objects. Kail does not
limit himself to Hume’s account of belief in causation and the external
world, but also analyzes his theory of religious belief, moral and aesthetic
evaluation. For each one of Hume’s analysanda, he assays a different
conception of realism: for instance, Kail may contend that Hume should
have assumed the existence of the questioned items (cf. his analysis of
Hume’s account of the causal belief); that Hume legitimated a belief on
practical grounds (cf. his account of Hume’s theory of the external world
belief); or even that Hume simply rejected the belief in question (cf. his
reading of Hume on religious belief). So, although Kail tends to read
Hume as a realist — i.e. as a philosopher who defended the legitimacy,
epistemic or otherwise, of our belief in causation, the external world, inter
al. —, the notion of realism presented in his study is not a univocal one, but
rather depends on the debated context.

There are two key pairs of concepts in Kail’s study: (i) realism as
opposed to anti-realism, and (i1) detection as opposed to projection. In
broad lines, pair (i) denotes two mutually-excluding stances towards
the content (e.g. the external world, necessary connections, inter al.) of
certain fundamental beliefs: a realist endorses such beliefs or takes their
respective contents as true; an anti-realist, in turn, challenges such beliefs

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

on the basis that there might be no grounds for the truth of their respective
contents, or more dramatically, that there might be evidence against them.
Pair (ii), meanwhile, refers to two opposite forms of cognition by means of
which ‘beliefs, concepts or experiences’ may be justified. “In the broadest
outlines”, Kail says, “we take a thinker’s beliefs, experiences and concepts
to be properly responsive to the features that those beliefs, experiences
and concepts purport to represent. We think of beliefs as responsive to
truth, facts or evidence, experiences to the character of their objects,
concepts to properties and rational linkages.” (p. 4) Thus, in the case of
belief justification, a subject justifies a given belief in B detecting the
objects that B refer to, or projecting certain features which inclines her
endorsing the belief in B. The second chapter of this study is exclusively
reserved to spell out the idea of explanatory detection: Kail’s account
of the Humean faculties of sense and reason describes how subjects of
experiences, beliefs, and concepts would be responsive to aspects of the
world in Hume’s philosophy.

Now, realism is closely related to detection, since the latter mode of
cognition tends to justify the content of the belief in question; while anti-
realism and projection usually come together because a projective account
of a given belief normally entails that there is nothing in the world — that is,
nothing ‘out there’—that grounds the belief at stake. Kail acknowledges that
there are realist as well as projective insights cutting across Hume’s theory
of human nature, and this, in turn, rises two crucial questions: (a) what
kind of cognitive acts underlie Hume’s realist intuitions; and (b) whether
the Humean anti-realism which thus emerges from Humean projectivism
is compatible with the previous realist intuitions. For instance, is Hume’s
projective account of causal necessity compatible with his belief that there
are “ultimate principles” in nature? In this study, Kail aims to provide
answers to such questions.

The previous distinctions are greatly appreciated, since they draw
attention to two notions of projection in Hume’s philosophy, namely,
explanatory and feature projection. According to the former, “something
‘in here’ is attributed to something ‘out there’.” (p. 3); while, according
to the latter, “something in here —a feature of mentality—explains why the
thinker takes the world to be the way she takes it.”” (p. 3) The projection/
detection distinction particularly concerns the explanatory, rather than the
feature, sense of projection. Furthermore, Kail stresses the importance of
explanatory projection, insofar as a projective account of a given belief

—I166—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Reserias Methodus N° 4 (2009)

does not necessarily undermine the epistemic legitimacy of such a belief.
As he puts it: “The explanation of how we come to believe in, say, causal
powers is one thing, their existence quite another...” (p.5) Even if the
explanatory account of a certain belief is projective, the content of such
a belief could nonetheless be true. Thus, Kail’s emphasis on the realist
dimension of Hume’s skeptical philosophy may be restated as an attempt
to show to what extent Hume’s (both feature and explanatory) projective
account of several beliefs (e.g. belief in necessary connections, in the
external world, etc.) is compatible with detective accounts of the contents
of such beliefs.

On the other hand, Kail’s treatment of certain issues is less fine-
grained. The most relevant example of this corresponds to his understand-
ing of Hume’s account of perceptions with a theory of tropes (pp. 28-29).
A right understanding of Hume’s account of impressions is crucial for
Kail’s undertaking, since such an account defines what Hume took to be
our immediate objects of perceptual experiences, and a fortiori, to what
extent our sensory faculties are detective or responsive to the ‘external
world’. But here Kail’s strokes are too broad. He distinguishes an account
of perceptions that reifies perceptual experience from one that takes per-
ceptions to be intentional or representational items. He downplays the in-
tentional reading of Humean perceptions just in a few lines and by means
of a controversial argument: Hume’s admission that perceptions might
exist unperceived (cf. T 1.4.2.40; SBN 208), Kail concludes that inter-
preting Humean impressions as intentional contents would be contradic-
tory. (cf. p. 28) In my opinion, even if we interpret T 1.4.2.40; SBN 208
so (which is already controversial), Kail does not make explicit how the
mere possibility of unperceived perceptions would clash with a reading
of Humean impressions as representational contents. Furthermore, Kail
wraps this up claiming that Humean impressions are trope-like — to be fair,
he claims that “Hume’s view of experiences as reified objects fits this ac-
count best.” (p. 29) He does not state explicitly why Hume’s view “fits this
account best”, or why other accounts would be less fitting. And lastly, he
seems to state one hypothesis when he is actually saying two subtly diffe-

' A Treatise of Human Nature (T). Cited according to the traditional
edition of Sellby-Bigge/Nidditch (SBN) followed by the number of the
page, and according to the new critical edition of Oxford Philosophical
Texts (D. Norton & M Norton Eds.) T plus four numbers: book, part,
section and paragraph.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

rent things, namely, that Hume reifies experience, on the one hand, and, on
the other, that such a reification would take the form of a theory of tropes.
This vagueness transpires again in Kail’s later restatement of the same
point. “Hume, recall, reifies experiences (s. 2.2.1)”. Perhaps, even though
one might doubt whether an intentional reading of Humean impressions
is so easily refutable. But then: “Phenomenal difference or difference in
appearance is determined by their being independent objects that are bun-
dles of tropes.” (p. 137) This is a further quite different claim which one
might deny in spite of agreeing with the former statement: you might, for
instance, claim that Hume reified perceptual experience by means of a
‘naive realist’ theory of sense-perception — an unorthodox, but nonetheless
possible tenet. However this may be, I do not think that these shortco-
mings affect the core of Kail’s more general points.

In order to show how realism and projection are related throughout
the different levels of Hume’s philosophy this book is divided into three
parts. In Part I, Kail compares Hume’s account of the belief in an invisible
intelligent power (i.e. God) with that of the belief in continuous and distinct
bodies. The etiology of both beliefs would be explanatorily projective:
that is, their respective contents are not detected by senses or by reason;
rather, mental processes explain why we posit such features ‘out there’ in
reality. The parallel breaks, however, when it comes to decide whether
Hume is a realist concerning both beliefs. For, according to Kail, the
external world belief is practically justified in a way that the religious
belief is not: Hume thinks that there is a special “Propensity of the Mind”
(cf.p. 66) which drags us to assent to the former but not to the latter belief;
and this motive, even if practical instead of speculative, would justify
the external world belief. Here Kail endorses a popular position among
interpreters: in Hume’s philosophy “if psychological propensity (i.e. a
“Propensity of the Mind”) is a practical necessity or practically useful,
its products have default good standing.” (p. 68) Hume seems to follow
this rule in his assessment of beliefs, and in particular, of the belief in the
external world. And hence, since Hume finds such a propensity operating
in this belief, Kail concludes that Hume considered the latter belief as
epistemically legitimate. Part II is concerned with Hume’s theory of causal
necessity: Kail again combines an explanatory projective reading of the
causal necessity belief with a realist view of its legitimacy. A key element
of this realist reading is that Hume’s theory of causation and the self give
reasons to think that he assumed the existence of causal relations. Finally,

—I68—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Resefias Methodus N° 4 (2009)

Part III unfolds a projective-realist reading concerning Hume’s account
of moral and aesthetic evaluation. According to Kail, Hume would be a
realist on moral and aesthetic values: the latter are one and the same with
pleasures and pain. But furthermore, he would also implement feature as
well as explanatory projection into this account: even though moral and
aesthetic values are identical with the subject’s sentiments of pleasure
and pain, the subject would project the latter sentiments upon objects of
the external world. This view is also called a “mitigated” or “naturalistic
realism”, an account according to which Hume would contend that “moral
properties are identical to natural properties, and moral sentiments are the
way by which such properties are detected by us.” ( pp. 204-5) This is the
most tentative part of the whole study — thus, although it is stimulating as
areading of Hume’s theory of morals, it will also be subject to serious and
critical examination.

The book under review has several merits. First, Kail’s interpretative
insights are numerous: if they are not simply innovative as readings
of Hume’s philosophy, they do clarify what were until now obscure
aspects in the interpretative landscape — for instance, the double sense of
projection in Hume’s philosophy. Secondly, the arguments are rendered
plausible by strong textual support: Kail’s command of Hume’s key texts
and of the relevant background literature (in special, of Malebranche
and Hutcheson’s works) is manifest. This is evidenced by the several
parallels and comparisons Kail draws between Hume’s different accounts,
or between Hume and other philosophers’ accounts. Another symptom:
Kail is quite explicit about the conjectural nature of interpretative claims
which go beyond Hume’s texts — Part I1I’s defense of a Humean moral and
aesthetic realism is a case in point. This token of intellectual honesty also
reveals Kail’s self-awareness of the limits between his own speculative
tenets and Hume’s. Thirdly, Kail bears in mind the threat of anachronism
in the interpretation of Hume’s philosophy: even though it is sometimes
attractive to read Hume as a realist or an anti-realist, he stresses that the
realism/anti-realism debate is a creature of the twentieth-century, and
might not have been Hume’s primary concern. Accordingly, it is possible
to find in Kail’s study a genuine effort for letting Hume speak for himself.

Now, whether Kail succeeds avoiding anachronism is quite another
issue. Of course, my point comes down to whether the Humean theory
could hold any robust form of realism. This aspect is not especially
troubling in Kail’s treatment of Hume’s accounts of religious belief and

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

evaluation, since he endorses here, respectively, an agnostic view or a
very moderate form of realism. However, Kail still contends that Hume’s
account of the external world belief, as well as his account of the belief
in causality, are compatible with a robust form of realism. And no matter
how moderate Kail’s tenet be, its exegetical legitimacy depends not only
on whether Hume’s theory of human nature is logically compatible with
any sort of metaphysical realism, but also on whether Hume himself
allowed that kind of metaphysical speculation. And this is, I think, an open
interpretative question that Kail does not fully address.

Such concerns apart, Kail’s Projection and Realism in Hume's
Philosophy is a valuable book. It is certainly one of the most stimulating
interpretative contributions of the latest years; and, for this reason, it should
be taken into account by every serious student of Hume’s philosophy.

Sebastian Sanhueza Rodriguez
University of Glasgow

_170_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Resefias Methodus N° 4 (2009)

Louis Althusser, Politica e historia. De Maquiavelo a Marx. Katz
Editores, Buenos Aires. 2007. 384 pp. ISBN: 9788496859036.

EL TRABAJO DE Lours ALTHUSSER es conocido por su influyente lec-
tura de Marx durante los afios sesenta, asi como por su herencia en
la reelaboracion teérica del marxismo realizada por discipulos de la
talla de Alain Badiou, Jacques Ranciére y Ettiene Balibar. Mas recien-
temente sus lecturas de la filosofia politica moderna han comenzado
a ser editadas, lo que permite tanto una mejor comprension de su
obra como de esa época del pensamiento politico. Ya que tales lec-
turas resultan interesantes vias de entrada a pensadores analizados
tanto epocalmente como desde la particularidad de cada obra, en
un movimiento riesgoso que no deja de ser sugerente. En los afios
noventa, fueron publicados en Francia dos libros sobre Maquiavelo
y una larga coleccion de sus escritos filosoficos y politicos, al cual se
suma el 2006 la edicion francesa del libro que aqui presentamos en
espafol —el cual acompafia, en la misma lengua, la recopilacion de
otros de sus textos en Para un materialismo aleatorio (Arena, 2002).

El libro en cuestion presenta textos inéditos en espafiol, surgidos
de clases y emisiones radiales, encontradas en los archivos del mismo
Althusser o en apuntes de quienes asistieron. Aquello explica el cardc-
ter fragmentario de largos pasajes del texto, los cuales evidentemente
no fueron escritos para ser publicados, al menos, en esa forma. Pero
la dispersion que alli se encuentra puede ser integrada a las tematicas
generales que atraviesan el texto, relativas a la concepcion de historia
presupuesta en los mas importantes autores de la filosofia politica mo-
derna. El primer curso presentado, “Los Problemas de la filosofia de la
historia”, es el mas largo del libro. Recorre desde la constitucion de la

_171_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

problematica historica en el siglo XVII hasta la filosofia de Marx. Para
aquello, parte comentando el racionalismo cartesiano, las polémicas re-
ligiosas (fundamentalmente, en torno a Bayle y Bossuet), el pesimismo
practico de Pascal y las polémicas politicas, econémicas y juridicas como
componentes teéricos de los que surge tal discusion. Tras ello, presenta
la filosofia de Montesquieu como elemento histérico de una corriente
“feudal liberal”, la de Voltaire como quien funda el método historico en
torno a criterios positivos separados de la naturaleza y la de Condorcet
como la de quien concibe la razén como motor de una historia conce-
bida linealmente. Posteriormente, comenta el trabajo de Helvetius — lo
que resefiaremos mas adelante en torno al exclusivo trabajo sobre dicho
autor, el cual presenta una lectura similar a la del curso en cuestion —.
Luego se lee a Rousseau como un enemigo interno de la Ilustracion,
dada su ambivalente posicion ante tal proceso. El tercer apartado reco-
rre la preocupacion hegeliana, desde la distincion entre historia origina-
ria, historia reflexionante e historia filoséfica hasta el concepto de motor
de la historia, pasando por su esencia y por los “medios del Espiritu” y
su encarnacion estatal. Aquello es contrapuesto a la concepcion de la
historia en las primeras obras marxianas y la concepcion materialista
y cientifica alli desarrollada, mediado por la afirmacion de Feuerbach
de la esencia humana como realidad de la religion. Marx rechazaria
cualquier figura clasica de la filosofia de la historia, suplantidndola por
la explicacion cientifica que devuelve el concepto de historia al estudio
de la historia misma, pues en ella resulta pensable y verificable cientifica-
mente, mas alla de la pura coherencia entre sus enunciados. Su verdad se
juega en la comprension del presente y las practicas alli mentadas, hacia
la construccion de cierto futuro. Finalmente, se inserta la ya mencionada
exposicion sobre Helvetius. Dicho fildsofo es contrapuesto a Rousseau
por su radical concepcion del cardcter mutable de la humanidad, en vir-
tud de sus cambios en el orden politico y educativo. Esto no impedird,
por cierto, que Althusser sefiale que su filosofia derive politicamente en
un reformismo algo chato.

Poco mas de sesenta paginas sobre Maquiavelo suceden tal cur-
so. El autor florentino es pensado desde su solitaria y paradojica ubi-
cacion como tedrico de la politica de escaso alcance tedrico, la que
serd descrita en torno a una atenta lectura de El Principe. El trabajo
de esa figura seria el de dar una emergente forma a la materia exis-
tente, insertando asi un plan politico desde la radical contingencia

_172_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Resefias Methodus N° 4 (2009)

de lo que lo posibilita. Desde alli se piensa el proyecto de construir
un Estado de caricter nacional y popular, gracias a la articulacion
de buenos elementos militares y juridicos. La bullada justificacion
magquiavélica de la violencia sélo se comprende en tal contexto, en
tanto justificacion de un buen fin: el de la emergencia y conserva-
cion del Estado. La lectura de Althusser otorga importante espacio
a la consideracion de lo pensado como plano de las apariencias, en
el cual la accién seria tan importante como en el plano real para
rearticular la relacion entre el Principe y el pueblo. Por otra parte,
la dispersa antropologia de Maquiavelo identificaria al hombre con
su deseo, pero nada de alli se deduce politicamente. Antes que cierto
concepto de lo humano, lo importante para él seria el analisis de
situaciones concretas en las que actian los hombres pluralmente. Su
obra construye implicitamente una teoria de la historia antes que de
la naturaleza humana, pues lo que Maquiavelo mostraria es el ciclo
de los distintos 6rdenes politicos, y la necesidad del presente de inte-
rrumpir tal movimiento degenerativo para fundar, concretamente, el
olvidado problema de la posibilidad practica del Estado moderno. En
ello, Maquiavelo se revela como tedrico de los comienzos. Aquello es
asociado a una figura de la violencia fundadora, necesaria pero no
suficiente, para constituir el nuevo orden politico.

La siguiente seccion corresponde al curso “Rousseau y sus pre-
decesores. La filosofia politica en el siglo XVIL y en el siglo XVIII”, el
cual traza distintas lecturas considerando la implicita epistemologia
existente en la constitucion de los objetos tedricos del pensar politico.
La filosofia politica moderna buscaria exponer la génesis de las rela-
ciones sociales desde un sistema tedrico que reposa en los conceptos
de estado de naturaleza, estado civil/politico e interrupcion del con-
trato. Los primeros capitulos parten reseiiando la filosofia politica de
Hobbes y Locke. En el primero, el estado de naturaleza es pensado
como un estado de libertad e igualdad. Es propio del reino del dere-
cho natural, el cual desemboca tanto en una guerra de todos, como
en un estado de temor, miseria y muerte universal. Su interrupcion
surge de la ley natural, en la cual las pasiones son sustituidas por
una razéon cuyo cdlculo supera la inmediatez al buscar la paz en un
contrato cuyo limite es la muerte de quien pacta. Se requiere de cierto
cinismo practico, ya que quien alcanza la racionalidad la mantiene
mientras el resto de los hombres asi lo haga. Esta se interioriza desde

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

la tension entre el universalismo moral de la ley natural y su aplica-
cion concreta, necesitada de su hipotética extension mas alla de la ra-
z6n individual. El caricter paradoéjico de una ley natural inmanente a
cierto contexto es solucionado por el concepto hobbesiano de estado
civil, el cual realiza tales leyes en el asimétrico contrato del que emer-
ge un poder comprendido absolutamente. Aquello no sélo garantiza
el orden politico, sino también el despliegue liberal de la economia.

Esta ultima operacion también caracteriza al pensamiento de
Locke. Pero desde una concepcion contraria en lo referente a la esen-
cia de lo social. Parte desde la identificacion de la ley natural con la
razén, dandole asi a ésta un cardcter necesariamente vinculante que
elude el problema de Hobbes. El estado natural permite pensar un
fundamento no violento del orden politico. Pues alli no sélo existe el
peligro de recibir la muerte de parte de otro hombre, sino también un
orden ético cifrado en la igualdad de pertenencia a la especie humana
y la incipiente fraternidad cifrada en la justicia y la caridad. Pues la
ley natural no sélo es la de la conservacion de si, sino también de los
otros. Ella es respetada en el estado de naturaleza, pero podria deri-
var en cierto estado de guerra si tal principio se ignorase. A diferencia
de Hobbes, se distingue entre la violencia mala del que ataca rom-
piendo tal orden, y la violencia buena de quien se defiende legitima-
mente. Esta tltima no so6lo defiende justamente la vida, sino también
la propiedad surgida del trabajo depositado en ella, ya existente en
el estado de naturaleza, pues en este estado ya hay sociabilidad, mas
se carece de quien genere y ejecute sus leyes positivamente, lo que se
garantizara por la transferencia de tal poder desde una comunidad
preexistente que trasciende tal encarnacion.

Esto tultimo es hiperbolizado en la filosofia rousseauniana. El
pensador francés aparentemente parte desde conceptos sobre esta-
do de naturaleza y civilidad similares a los pensadores ingleses, mas
desde una logica de la discontinuidad que impide considerarlos idén-
ticamente. El estado de guerra es pensado aqui como una problema-
tica final de un estado de naturaleza que inicialmente desconoce tal
belicosidad. El problema de la anterior filosofia es su justificacion
del presente al identificarlo como natural, olvidando los verdaderos
origenes que el pensamiento debiese rescatar. En el estado de pura na-
turaleza el hombre resulta simultdneamente animal y no animal. Pues
opera sélo por su instinto, pero éste se halla indeterminado. No existe

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Resefias Methodus N° 4 (2009)

necesidad alli de otro hombre, lo que contradice tanto la concepcion
aristotélica de sociabilidad natural como una concepcidn utilitarista
de los vinculos establecidos. Mas ciertos accidentes movilizan la his-
toria, lo que modifica entonces las practicas del hombre en torno a la
naturaleza. De alli surgird la razén, la propiedad, los contratos y las
naciones. Los hombres comienzan a mirarse, vincularse y asentarse
colectivamente, en una irreversible separacion del originario terreno
selvdtico. Aparecen las diferencias de riqueza, fuerza y dominacion,
lo que derivara en un estado de guerra que interrumpira un contrato
civil nacido de la voluntad de los ricos. Este sera corrompido, pero
no para volver al previo estado de naturaleza, lo que tornara impura
toda solucién politica.

Desde alli surge la tentativa del contrato social, el cual debera
superar los Obices propios de las relaciones sociales imperantes para
desplegar un nuevo orden. Esto requiere un cambio en el modo de
ser de quienes pactardn, fundamentalmente, en lo que concierne a
sus intereses particulares. Para ello se introduce un fuerte concepto
de libertad, cuya renuncia resta al hombre de su humanidad. El pacto
se da entre cada individuo y la comunidad, en un extrafio acuerdo
entre cada hombre y un ente que se constituye en tal contrato, al
cual el hombre se cede completamente para garantizar su libertad.
El nuevo 6rgano constituye el unanime ser del pueblo, encarnado
soberanamente como poder legislativo que se da a si sus emergentes
leyes fundamentales. Este es complementado por un poder ejecutivo
cuya constitucion democratica lo hace coincidir con la institucion
legislativa. Pues la ley es un acto de la voluntad general, contrapuesta
al decreto que surge del interés particular. Este ultimo concepto resul-
ta ambivalente, ya que de ella surge la voluntad general. De alli que
pueda ser bueno si de él nace el interés general, y malo si se orienta al
amor propio. Para que se ejerza la voluntad general es necesaria una
discusion sobre alguna preocupacion comun, decidida mediante los
sufragios que la representaran y en un despliegue en el que ésta pueda
responder, lo que requiere un pueblo ilustrado y ausente de facciones.
Segtn Althusser, tal concepcion del interés general no resulta sino
un mito ideoldgico cuyo caracter ilusorio no deja de reflejar la real
existencia de clases sociales y sus intereses objetivos. Tal tension se
manifiesta en la dificultad de decidir si la supresiéon de la voluntad
particular apunta hacia una huida ideoldgica en torno a las costum-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

Methodus N° 4 (2009) Resefias

bres, u otra real, hacia la desigualdad econdmica, lo que resulta poco
posible segtin considera el mismo Rousseau, al igual, por cierto, que
la construccion del contrato ante la precariedad de la historia que no
deja de senalar.

Finalmente se halla una breve transcripcion de un curso sobre
Hobbes, considerado como el primer tedrico de la arbitrariedad del
signo dada su consideracion del lenguaje como artificialidad. Alli se
expone nuevamente la distincion entre estado de naturaleza y estado
civil, asi como el trasfondo agonistico de un pensar que expresa
la necesidad de anticipar la chance de la violencia, con la muerte
como posibilidad final. Tal temor fundamenta un contrato inmanen-
te, constituyente de un poder soberano surgido de la multitud de si-
multdneos contratos en el que cada hombre particular es totalmente
alienado para donar su voluntad a la ficticia persona que lo repre-
senta. Se trata de una racionalidad del poder absoluto cifrada en la
idea de representacion y el poder absoluto alli existente, primando
asi lo politico sobre el derecho. Tal poder resulta irrevocable, indivi-
sible y perpetuo, conciliando absolutismo y liberalismo. A través del
primero, se garantiza el segundo desplegando asi las condiciones de
seguridad necesarias para la burguesia emergente.

La falta de precision en los apuntes existentes es balanceada por
la originalidad de varias de las tesis althusserianas, las que poco se
contentan con resumir o describir a los autores expuestos. Al contra-
rio, indaga lo alli presupuesto inquisidora y detallistamente en dis-
tintos textos cuya lectura ofrece un interesante panorama de la rela-
cién entre politica e historia en la época estudiada. En tal sentido, la
publicacion en espafiol de tales textos resulta una saludable noticia,
tras la cual no resta sino esperar un proximo aumento en la emer-
gente preocupacion por publicar variados textos de Althusser que,
inmerecidamente, no recibieron la necesaria atencién en el momento
en que fueron producidos.

Alejandro Fielbaum S.
Universidad de Chile

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

