
—135—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Elena Ficara, Die Ontologie in der „Kritik der reinen Vernunft“. 
Königshausen & Neumann, 2006. 208 pp. ISBN 3-8260-3231-4.

La investigación sobre Kant experimentó en las primeras décadas 
del siglo pasado una fuerte renovación a través de una interpreta-
ción metafísica de la filosofía trascendental. Las obras de Heidegger, 
Heimsoeth y Wundt entre otras fueron responsables de esa nueva 
perspectiva. En los últimos tiempos tal perspectiva parece recobrar 
nueva fuerza, como lo atestiguan algunas recientes publicaciones es-
pecializadas. Tal es el caso del libro de Elena Ficara, quien se centra 
en la cuestión de la relación entre ontología y filosofía trascendental. 
La autora pretende establecer las bases de una interpretación ontoló-
gica de la filosofía trascendental de Kant siguiendo una perspectiva 
heideggeriana, pero no sin al mismo tiempo criticarla. A diferencia de 
Heidegger, Ficara argumenta a favor de una relación entre la lógica 
general y la filosofía trascendental, a partir de la cual se desarrollaría 
el aspecto propiamente ontológico de la filosofía kantiana (vd. p. 11). 
En el trasfondo de tal afirmación se encuentra la tesis principal de la 
autora, según la cual por medio de una re-significación de la “gene-
ralidad” (Allgemeinheit) de los conceptos a priori Kant ofrece una 
nueva teoría de los objetos (vd. p. 52) desarrollada explícitamente 
a través del concepto de “objeto trascendental”. La teoría del juicio 
es el lugar donde se ancla entonces la intrincada relación entre la 
objetividad, la lógica formal y la filosofía trascendental. Partiendo 
de un supuesto tal, la autora divide su libro en tres partes: “Filosofía 
trascendental”, “Ontología” y “Lógica”. 

La primera parte, dedicada a la filosofía trascendental, ofrece 
en sus primeras páginas una serie de conceptos aclaratorios, que pre-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—136—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

tenden determinar lo específicamente kantiano del término “trascen-
dental”. La autora, a diferencia de Hinske, sostiene la tesis de que 
el concepto de “trascendental”, a pesar de su ambigüedad, adquiere 
un nuevo aspecto que ha de diferenciarse claramente del dado por 
Wolff y Baumgarten (vd. p. 35). Para ello, recurre al concepto de 
objeto trascendental y lo presenta en sus distintas etapas históricas. 
A pesar de algunas afirmaciones discutibles – resultado sobre todo de 
cuestiones relativas a su desarrollo histórico – se encuentra en estas 
páginas un valioso aporte sobre el significado del concepto de objeto 
trascendental. Ficara muestra cómo este concepto, en razón de su ge-
neralidad, se encuentra a la base de la distinción entre lo sensible y lo 
suprasensible y por tanto trasciende lo meramente empírico, siendo 
fundamento de tal distinción. Luego atribuye al objeto trascendental 
una funcionalidad ontológica, similar a la que le fue dada en la tradi-
ción racionalista de Wolff y Baumgarten, es decir, como objeto de una 
ciencia del ente en general. La filosofía trascendental es en ese sentido 
una Grundwissenschaft y tiene por finalidad la fundamentación de 
un sistema metafísico (vd. p. 65). A partir de esta afirmación, la auto-
ra – ya en el segundo capítulo – ofrece un desarrollo de las distintas 
etapas del concepto kantiano de ontología.

La segunda parte de la obra se concentra en una apreciación 
histórica del concepto de ontología partiendo de los orígenes del 
término en el siglo XVII, siguiendo con Wolff y Baumgarten, para 
arribar al Kant precrítico, crítico y postcrítico. Los análisis sobre el 
concepto de ontología de Wolff y Baumgarten, aunque valiosos, no 
dejan de tener un carácter general, que hace poco informativos estos 
pasajes del texto. Lo mismo puede afirmarse de lo expuesto en rela-
ción al período crítico de Kant. Más aún, si se tiene en cuenta el título 
del libro, podría reprocharse a la autora la falta de una especificación 
del concepto de ontología en la Crítica de la razón pura (KrV), que 
finalmente no aparece expuesto sino en solo tres páginas. Así por 
ejemplo, no aparece mayor detalle, sino solo una breve exposición, 
sobre el capítulo de la “Arquitectónica de la razón pura”, en donde 
Kant ofrece una serie de conceptos aclaratorios acerca de su idea so-
bre la organización de las disciplinas de la metafísica, entre ellas la de 
la ontología (vd. KrV A 845-46/B 873-74). En vez de ello, Ficara elige 
dedicar una parte amplia de su argumentación a la etapa postcrítica, 
particularmente a la de los Progresos de la metafísica. Allí desarro-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—137—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

lla la tesis según la cual, la filosofía trascendental, en razón de su 
función, puede equipararse a la ontología. La filosofía trascendental 
como ontología cumple, según Ficara, un rol que en los Progresos de 
la metafísica se desarrolla en un doble sentido: por un lado en rela-
ción a lo sensible y por otro como la condición del tránsito hacia lo 
suprasensible (vd. p. 133-134). Lo propiamente metafísico es enton-
ces solo posible sobre la base de una disciplina primera, que contenga 
los fundamentos de la distinción entre lo sensible y lo suprasensible 
y pueda preparar el camino para el tránsito de lo uno hacia lo otro. 
Aunque el argumento sea valioso, la autora no nota que Kant en los 
Progresos no habla de tránsito (Übergang), tema propio del Opus 
postumum kantiano, sino de salto (Überschritt), el cual tiene lugar 
en tanto no hay una continuidad de principios entre las diferentes 
disciplinas de la metafísica. En este sentido, la mentada generalidad 
de los conceptos a priori no podría valer entonces para todos los 
entes, sino sólo para los sensibles. De tal modo, la generalidad de los 
conceptos, que la autora interpreta como lo propiamente ontológico 
de la filosofía crítica, se vería restringida y por tanto podría ponerse 
en cuestión su mentada funcionalidad ontológica.

La tercera parte de la obra, dedicada al concepto de lógica, 
intenta reforzar la tesis inicial que afirmaba la dependencia directa 
entre la lógica del juicio y la teoría de la objetividad. Para ello co-
mienza el texto con una afirmación controversial, según la cual la 
lógica general – en tanto es una lógica amplia – comprende la lógica 
trascendental, haciendo que pueda deducirse la una de la otra (vd. p. 
151). La lógica trascendental es definida entonces como un tipo espe-
cial de la lógica general. La autora no ofrece argumentos detallados 
a favor de esta tesis, sino sólo afirma, por una parte, que en caso de 
que la lógica trascendental no fuera un tipo específico de la lógica 
general, Kant no podría haber dado el nombre de “lógica” a la lógica 
trascendental. Por otra parte, argumenta que de no seguirse su pro-
puesta interpretativa, entonces no podría explicarse cómo a través de 
la tabla de los juicios pueda establecerse una deducción de la tabla de 
las categorías, tal como Kant lo hace en la “Analítica trascendental”. 
En lugar de ampliar estos dos argumentos, Ficara, luego de presentar 
algunos aspectos referidos a las lógicas general y trascendental, desa-
rrolla una serie de apartados, que no se corresponden estrictamente 
con el tema elegido para este capítulo de la obra. Es así, que la auto-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—138—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

ra presenta una serie miscelánea de explicaciones generales sobre la 
ontología, el método, la deducción transcendental, la concepción del 
objeto y del entendimiento en Kant, mediante las cuales, podría pen-
sarse, intenta integrar lo expuesto en las dos partes anteriores de la 
obra sobre la filosofía trascendental y la ontología con esta última y 
tercera sobre la lógica. La exposición variada y breve de tales temas, 
aunque correcta, hace que la argumentación no represente un fuerte 
aporte a la defensa de la propuesta interpretativa pretendida por la 
autora, a saber: la posibilidad de comprender la filosofía trascenden-
tal kantiana como una ontología. A ello se suma que en esta parte del 
texto faltan algunas consideraciones de tipo históricas acerca del de-
sarrollo del concepto kantiano de la lógica trascendental y su posible 
vinculación con la lógica general, como por ejemplo a través de las 
Reflexionen de principios de los años setenta, en donde Kant separa 
decididamente el procedimiento metafísico del de la lógica general y 
señala con ello el origen propiamente independiente de la lógica tras-
cendental (vd. AA XVII). Por estas razones, bien podría decirse que 
esta tercera parte es la más criticable del texto, en tanto no elabora de 
manera exhaustiva el tema elegido para esta parte de la obra.

En términos generales, el libro de Elena Ficara representa sin 
lugar a dudas un valioso aporte a la investigación sobre la filosofía 
teórica de Kant, en tanto trata sobre un concepto hasta ahora poco 
analizado en la bibliografía especializada. Hay que notar, sin embar-
go, que el texto carece de algunas especificaciones, tanto históricas 
como sistemáticas, que lo hacen criticable en sus tesis principales.

Víctor Gabriel Rivero
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—139—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Carlos Pérez Soto, Desde Hegel. Para una crítica radical de las ciencias 
sociales. Ítaca, México D.F. 2008, 206 pp. ISBN 978-968-9325-11-6.

La filosofía de Hegel tiene algo de intemporal. Cada tantos años 
alguien registra que nos encontramos ante un “renovado interés” en 
su obra. Estos tiempos no son la excepción. La dialéctica, la perspec-
tiva sistemática del idealismo absoluto y la aparente culminación de 
la filosofía moderna en la lógica hegeliana parecen servir cada cierto 
tiempo para ser aplicados a diversos campos de la actualidad y apor-
tar nuevas perspectivas para sus respectivas problemáticas. 

Una manera de pensar esta permanente actualidad que no la 
refiera simplemente al estatuto de “clásico” del pensamiento de He-
gel podemos hallarla en el libro Desde Hegel de Carlos Pérez Soto. 
Bajo el subtítulo “Para una crítica radical de las ciencias sociales” 
encontramos un riguroso examen de los fundamentos que acom-
pañan a la constitución de las ciencias sociales a partir de la mitad 
del siglo XIX. La hegemonía de éstas en las humanidades se habría 
construido sobre la base de una reacción neo-ilustrada contra la fi-
losofía moderna de su época, tildando de “metafísica” toda la línea 
filosófica que va de Fichte a Hegel. Por otro lado, el pensamiento 
que no cayó bajo el encanto del neokantismo (que enfatiza sobre 
todo el lado epistemológico de Kant, abandonando su proyecto éti-
co y su programa estético) reaccionó con la misma fuerza pero en 
dirección a una filosofía existencial desesperada, como neo-roman-
ticismo. Estas tendencias son representadas hoy por los metodolo-
gismos de las ciencias sociales y el postestructuralismo en filosofía, 
respectivamente, ambos incapaces de sobreponerse a una lectura 
pre-kantiana de Kant, y por lo tanto, ajenas al sentido radical de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—140—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

la re-ordenación y re-elaboración kantiana de los problemas filosó-
ficos de la modernidad. Los inagotables problemas que surgen de 
cuestiones como la cosa en sí, el formalismo epistemológico y moral 
o la construcción subjetiva de la objetividad se presentan como ca-
llejones sin salida para una comunidad académica cuya productivi-
dad bibliográfica es, en apariencia, directamente proporcional con 
su discapacidad para resolver de manera exitosa el problema de los 
fundamentos filosóficos de su trabajo.

La intemporalidad del pensamiento hegeliano tiene que ver 
con aquel rechazo a las categorías filosóficas de la modernidad, en 
pos de una vuelta a las cosas mismas (positivismo y fenomenolo-
gía), rechazo que se hallaría en la base de la fundación de las cien-
cias sociales (psicología, antropología, sociología) desde mediados 
del siglo XIX, bajo el influjo del neokantismo. Las nuevas ciencias 
humanas, animadas por un optimismo metodológico positivista y 
por la pretensión de que la investigación deje de estar confundida 
por la bruma metafísica, reemplazan el proyecto crítico kantiano 
por una versión epistemológica reducida, y dejan como fundamento 
incuestionado tanto al empirismo como al racionalismo cartesiano, 
cimientos conceptuales de la modernidad. Lo que hace que Hegel 
vuelva cada cierto tiempo es lo que se le adeuda, a saber, el recono-
cimiento de la capacidad que tiene su pensamiento para presentar 
otros fundamentos, es decir, otra operación del pensar, que permita 
ir más allá de las clásicas aporías de la operación moderna del pen-
samiento. Este libro es uno de esos retornos a Hegel para avanzar 
en la crítica de la crisis actual del pensamiento. Para Pérez Soto, las 
categorías que Hegel desarrolla en la Ciencia de la Lógica permiten 
superar las limitaciones de las ciencias sociales y de la filosofía, en 
la medida en que se ubicarían más allá de la modernidad. Se trata 
de una concepción hegeliana de las categorías, que pretende superar 
la fijeza y el uso meramente discursivo de las categorías aristotéli-
cas, integrando la noción kantiana de categoría como estructura 
de los juicios, una concepción que a juicio del autor supone una 
transformación de las categorías aristotélicas en la medida en que 
las pone en movimiento. Se trataría de una estructura, pero de una 
estructura móvil, de unas categorías como operaciones. Una vez 
que se avanza hacia la identificación hegeliana entre pensamiento 
y ser, las categorías ya no son sólo formas de lo pensable, no sólo 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—141—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

hacen posible ordenar el discurso o conocer objetos, sino que son 
las actividades que hacen ser al ser. Mediante una revisión de las 
categorías (en el ya mencionado sentido de “operaciones del pen-
samiento”) de Racionalismo, Realismo, Reduccionismo, Relación, 
Determinación, Necesidad, Historia, Sustancia, Nada y Sujeto, el 
autor va mostrando los atolladeros del pensamiento moderno y las 
implicancias científicas, éticas y políticas que estos tienen. Resulta 
crucial la idea de que la estructura de las categorías del pensamien-
to sea una estructura histórica, que se circunscribe a una época de-
terminada, y que es por lo tanto susceptible de ser superada una vez 
que se modifican las condiciones históricas que la hicieron surgir o 
bajo las cuales tuvo sentido. 

Al mismo tiempo, Pérez Soto intenta dispersar los mitos que 
recayeron sobre Hegel durante todo el siglo XX (que lo ubican 
como filósofo de la Restauración, filósofo del totalitarismo, etc.), 
algo que ya había hecho, más sucintamente, en Sobre Hegel (Pali-
nodia, 2005). Del mismo modo, prosigue consistentemente con una 
interesante exposición de las falencias conceptuales de la corriente 
filosófica que ha orbitado principalmente en torno al pensamiento 
francés del siglo XX, mostrando con claridad y agudeza polémica 
las razones por las que estas filosofías así llamadas post-modernas 
estarían internamente vinculadas a posiciones éticas y políticas ni-
hilistas. Esta empresa de dialéctica hegeliana y crítica de las filoso-
fías hegemónicas es comparable con la de Juan Rivano (por ejem-
plo, en Introducción al pensamiento dialéctico, El punto de vista de 
la miseria y De Hegel a Marx). A lo largo del libro de Pérez Soto 
uno puede encontrarse con argumentos que el Rivano de los años 
sesenta aprobaría plenamente. 

Éste es el libro más filosófico de Pérez Soto, profesor de Estado 
en Física. En la línea de otros de sus libros como Sobre la condición 
social de la psicología (Lom, 1996) o Sobre un concepto histórico de 
ciencia (1ª ed., Lom, 1998), la crítica y las propuestas de superación 
del horizonte moderno de las ciencias forma parte central de Desde 
Hegel. Una de las diferencias radica quizá en que éste libro no es 
una compilación de artículos, ni una transcripción revisada de sus 
clases, sino un libro trabajado como tal de principio a fin, elevan-
do la argumentación didáctica a la refinación de los conceptos. Sus 
análisis incluyen breves, pero interesantísimas notas sobre conceptos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—142—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

científicos relevantes para cada problemática, lo que pone a este libro 
en un interesante cruce entre filosofía de las ciencias, epistemología 
y ontología. 

En cualquier caso, Pérez no abandona su habilidad polémica y 
de este libro deberíamos esperar lecturas y discusiones útiles y nece-
sarias para el desarrollo de la filosofía y las ciencias sociales.

Pablo Abufom Silva
Universidad Academia de Humanismo Cristiano, Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—143—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Helmut Seidel, Johann Gottlieb Fichte zur Einführung. Junius Verlag, 
Hamburgo. 1997. 160 pp. ISBN: 978-3885069577. 

Dentro de la literatura introductoria a los autores más 
relevantes del pensamiento filosófico occidental, es sabido que la 
colección de Junius Verlag no pretende entregar al público meros  
manuales de introducción, sino más bien ensayos introductorios. 
Esto es, obras breves de especialistas en el tema que intentan 
graficar aspectos esenciales del autor a tratar, con plena conciencia, 
por parte del que escribe, de estar tomando partido por una cierta 
interpretación. El texto de Seidel es un buen ejemplo de los resultados 
que se pueden obtener de esta manera de ofrecer introducciones. El 
libro se distribuye en cinco capítulos: (1) “Raíces”, con aspectos 
histórico – biográficos como también de la formación intelectual 
de Fichte; (2) Fundamentación, que recoge los primeros principios 
absolutos del pensamiento fichteano; (3) “Primado de la Filosofía 
Práctica”, en el que se desarrollan parcelas de su pensamiento ético y 
político; (4) “Discursos”, en el cual se discute el sentido, significado 
filosófico y contexto histórico de las alocuciones – sobre todo en vistas 
al uso de éstas por parte del “tercer reich” –; (5) “Consecuencias”, 
comentando muy brevemente algunos aspectos de la recepción 
de Fichte. Cabe mencionar desde ya que los capítulos de mayor 
provecho, a mi juicio, son el (2) y (3) y en ellos concentraré la mayor 
parte de mi comentario.

El profesor Seidel, hacia el final de su estudio, reprocha a los 
historiadores el haber siempre considerado unilateralmente a Fichte, 
ya sea como seguidor de Kant, ya sea como un antecesor de Hegel 
(cf. pp. 135-137). Sin embargo y a su pesar, podemos detectar un 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—144—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

gesto bastante similar en este mismo libro. Sin ir más lejos, se dedica 
una parte importante de los primeros capítulos a tratar temáticas 
abiertamente kantianas, en particular en torno a las nociones de giro 
copernicano y libertad, en exposiciones correctas, pero breves. Por 
otra parte, como espero exponer acá, las aproximaciones a Fichte 
propuestas por Seidel tienden a ser interpretaciones hegelianizadas, 
en las que no queda del todo claro hasta dónde estamos discutiendo 
a Fichte o a Hegel, o bien, si en efecto hay una clara identidad en 
algunos aspectos de ambos autores.

El punto de partida que Seidel decide tomar para presentar a 
Fichte es la oposición entre dogmatismo, entendido como la actitud 
filosófica que se basa en las determinaciones que el sujeto recibe 
por parte de una exterioridad, y el idealismo, concebido como la 
autodeterminación del sujeto y de su realidad. Siguiendo con cierto 
detalle la línea de argumentación de la Erste Einleitung (primera 
introducción) de la Wissenschaftslehre (doctrina de la ciencia) 
(1797), se muestra cómo la filosofía fichteana debe necesariamente 
tomar partido por el idealismo, en función del hilo conductor de 
la libertad y la autonomía del sujeto, que no es otra cosa que su 
propia actividad práctica. El dogmático cae en el fatalismo y en el 
materialismo, y por lo mismo, es la antípoda del verdadero filosofar. 
En este sentido, Seidel destaca cómo este antagonismo se encarna, 
para Fichte, en la figura de Spinoza, quien afirmaría el “carácter 
de ya-determinado (Determiniertheit) de todo acontecer, tanto en 
el mundo extenso como en el del pensamiento” (p. 50). Sólo una 
oposición sin concesiones ante este tipo de filosofías puede ser 
garante de la conservación de la libertad, por lo que Fichte criticará, 
como igualmente lo harán Schelling y Hegel, la pérdida del sujeto que 
acontece en la consideración spinozista de Dios como sustancia. La 
discusión y diálogo que desarrolla el profesor Seidel – quien además 
ha publicado estudios sobre el pensamiento de Spinoza – es lúcida 
y sensata, pues presenta las líneas generales de confrontación, sin 
adentrarse en una exposición que pudiese desanimar al lector no 
especialista en la materia.

Ahora bien, esta primera opción tomada también ha de 
convertirse, sigue Seidel, en una radicalización a la vez continuista 
y crítica del pensamiento kantiano, que llevó al mismo Kant a 
rechazar toda vinculación de su pensamiento con el de Fichte. Según 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—145—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

nuestro autor, Fichte tendría razones más bien estratégicas para 
aparecer vinculado a Kant, más que tener un especial sentimiento de 
admiración personal y, por lo mismo, no tiene problemas en poner 
de relieve las contradicciones del sistema kantiano. El principal 
punto sin resolver es, para Fichte, la imposibilidad de conciliar el 
ámbito de la necesidad con el de la libertad. El rol fundador de la 
subjetividad no puede quedar limitado sólo al aspecto moral, sino 
que también debe ser el fundamento último de la filosofía teórica, 
que no puede reconocer una necesidad externa al sujeto. El reconocer 
cosas existentes como externas al sujeto es una vuelta al dogmatismo 
fatalista, que restringe la autonomía de la conciencia.

La sección más interesante del libro, a mi juicio, es la que 
aborda los principios fundamentales de la doctrina de la ciencia 
(Grundsätze der Wissenschaftslehre) y las categorías. El punto de 
partida del sistema del saber debe ser indemostrable y certísimo para 
el saber mismo: la afirmación de la misma autoconciencia del yo. 
La formulación fichteana busca mostrarse formalmente equivalente 
al principio de identidad yo = yo (Ich = Ich). Pero, a diferencia 
de Descartes o de Kant, la identidad de la autoconciencia no es 
un mero hecho (Tatsache) a constatar, sino la operación o acción 
(Tathandlung) fundamental del yo, que está presupuesta en todo 
hecho que se presente ulteriormente a la conciencia empírica. Los 
hechos son resultados de acciones y no al revés. De esta forma se 
configura “un absoluto y exorbitante activismo del sujeto” (p. 63). 
En el principio de la autoconciencia se encuentra la identidad radical 
entre acto y resultado; producción y producto: el yo se pone (setzt) 
a sí mismo. Asimismo, como considera Seidel, este primer principio 
es incondicionado, tanto del aspecto de la forma (identidad) como 
del contenido (autoconciencia). Constituye la primera categoría: 
realidad (Realität), que se vincula al principio lógico de identidad.

Frente a este primer momento, la conciencia empírica constata 
el contraste necesario del yo con algo diverso de sí, un no-yo que, no 
obstante, sólo puede ser puesto por el mismo yo fundante de toda 
actividad. Así, se encuentra el segundo principio del sistema, en la 
alteridad del yo en el no–yo, que en términos formales sigue siendo 
incondicionado – es decir, de X = X se sigue sin mediación X ≠ no-X –, 
pero respecto al contenido, el no-yo surge como un término deudor del 
yo, del mismo modo cómo sólo puede existir no-A una vez que se ha 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—146—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

puesto A. Esta alteridad absoluta determina la categoría de negación 
(Negation), expresándose en el principio lógico de contradicción. En 
ambos casos, la validez de los principios lógicos no es algo dado o 
recibido exteriormente, sino más expresiones del pensamiento que se 
subordinan a la auto-posición fundamental del yo. 

Estos dos principios se enfrentan dialécticamente: la posición 
del no-yo es la superación, eliminación (Aufhebung) del yo, pero 
éste último es condición de posibilidad del no-yo. La tensión entre 
ambos momentos debe resolverse dando un “salto desde lo absoluto 
a lo relativo” (p. 66) entrando en el tercer y último de los principios 
fundamentales de la Wissenschaftslehre: la limitación (Einschränken, 
Limitation) completando así una correspondencia con las tres 
categorías de la doctrina kantiana del juicio de cualidad. Toda 
oposición involucra una identidad parcial y una diferencia parcial. De 
esta forma, yo y no-yo comparten identidad y marcan diferencias, ya 
no absolutas como en el segundo momento, sino relativas o parciales. 
Si bien la limitación es recíproca, deben distinguirse dos momentos. 
El yo parcialmente puesto es parcialmente determinado por el no-yo, 
y viceversa, constituyendo así las dos dimensiones del sistema: teoría 
y praxis. El sentido direccional  de la limitación o determinación – 
desde el yo al no-yo o a la inversa – es la que conforma dos ámbitos 
distintos del saber. Pero en ningún caso esto debe interpretarse, según 
Seidel, como un equilibro de fuerzas, sino que, siguiendo a Kant, la 
primacía es llevada por la praxis.

Esta primacía de lo práctico es el motivo sistemático por el 
cual  Seidel considera pertinente dedicar sólo unas pocas páginas 
a la filosofía teórica fichteana (pp. 71-76), lo que, naturalmente, 
es una opción metodológica e interpretativa válida, aunque resulte 
ser una ausencia lamentable para un texto introductorio de estas 
características. Esta decisión obliga a ver demasiado rápido 
temas fundamentales: la necesidad de postular una “actividad 
independiente” del sujeto para explicar la materia y la exterioridad; las 
relaciones entre actividad y pasividad en la determinación recíproca 
(causalidad); el conocimiento teórico como el desenvolvimiento en 
la conciencia de lo inconscientemente puesto por el yo, entre otros.

A su vez, Seidel sí desarrolla con mayor amplitud las tres partes 
de la filosofía práctica de Fichte: la doctrina del derecho natural 
(Naturrechtslehre), la doctrina de las costumbres (Sittenlehre) 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—147—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

y la filosofía de la religión (Religionsphilosophie). El derecho 
natural deducido desde la misma actividad del yo como posición 
fundamental se basa en la auto-posición del yo, ya no como primer 
principio absoluto sino como un agente libre, efectivo y determinante 
del no-yo. Esto implica a su vez la aceptación de su opuesto: otros 
agentes igualmente racionales y efectivos, y en consecuencia, libres. 
Este derecho originario se desplaza desde el fundamento de la 
autoconciencia libre a la movilidad corporal, como también a la 
transformación del mundo por medio del trabajo y, en consecuencia, 
a la propiedad (cf. pp. 84-90). Este derecho originario (Urrecht) y su 
extensión, exigen un tercero que lo proteja: el Estado. La vinculación 
contractual del individuo con el estado es condición de posibilidad de 
su reconocimiento en cuanto tal y de su propiedad.

Si en el caso del derecho, el problema a resolver es el ejercicio 
de la libertad entre varios individuos libres, en el caso de la moral es 
la posibilidad de actuar libremente dentro de un solo sujeto empírico, 
en el cual se encuentran “dos almas”: una racional que puja por la 
libertad y una natural que lucha por la satisfacción sensorial (cf. pp. 
100-105). El énfasis en la racionalidad y la autonomía del obrar es 
otro de los puntos, según destaca Seidel, en los que se nota claramente 
su dependencia del pensamiento kantiano.

El reporte de Seidel en relación a la filosofía fichteana de la 
religión se concentra en la disputa en torno al ateísmo de Fichte. 
Seidel – aunque no desarrolla las posturas teóricas del autor – toma 
partido, negando que Fichte sea ateo, pues si bien se muestra crítico 
respecto de una visión personalista y antropomórfica de Dios, posee 
un claro concepto de lo divino, expresado en la radicalidad absoluta 
de la auto-posición del yo. Como destaca kantianamente Seidel, la 
religión sólo cobra sentido como una línea de orientaciones morales 
que corrigen el comportamiento, es decir, una reducción de la religión 
a la moralidad (vd. pp. 114-115).

El texto de Seidel tiene la gran virtud de la claridad respecto 
de un autor que ha sido difícil de comprender desde sus comienzos, 
muestra de ello es la cantidad de veces que intentó exponer su sistema 
en diversos escritos, i.e., la “Exposición clara como el sol dirigida al 
gran público sobre el carácter propio de la nueva filosofía”. En este 
sentido, es un texto fluido y que permite una lectura adecuada para 
quienes no han tenido contacto anterior con Fichte. Ahora bien, como 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—148—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

hemos ido mostrando, en la exposición hay un constante ir y venir 
entre la comparación de Fichte con Kant y con Hegel. Tal alternativa 
es legítima, bajo el riesgo, empero, de no poder llegar a determinar 
con claridad, hasta qué punto Seidel está desarrollando propiamente 
un argumento fichteano que se asemeje mucho al de alguno de estos 
autores, o si más bien, está interpretando kantiana o hegelianamente 
ese punto. Por ejemplo, uno de los puntos que genera sospecha, es 
la aplicación de la lógica (sc. dialéctica) hegeliana para comprender 
la derivación de los principios fundamentales. ¿Es Hegel fichteano o 
el Fichte de Seidel es hegeliano? Otro aspecto que juega en contra, 
sobre todo en (2), es la escasez de referencias textuales que permitan 
contrastar la interpretación, defecto remediado en los capítulos 
ulteriores. Ahora, si bien resultan tremendamente iluminadoras las 
referencias a Spinoza como el filósofo antípoda – o al menos en 
algunos aspectos centrales – al pensamiento fichteano, la exposición 
no dialoga con otros autores, con excepción de algunas referencias 
fugaces a Schelling, Marx y Feuerbach. Probablemente por el carácter 
introductorio del texto, no hay una dedicación a la discusión actual 
sobre Fichte: carece de un índice de estudios especializados y de 
referencias a distintas líneas interpretativas actuales. Y a pesar de que 
algunos podrían echar de menos un intento de diálogo con filosofías 
posteriores, o al menos, que escapen al idealismo alemán, estamos 
en presencia de un trabajo sólido de reconstrucción, muy centrado y 
valorable, que cumple bien su función introductoria, entusiasmando 
al estudio ya más detallado de los textos de este desatendido autor.

Cristián Rodriguez R.
Universidad de los Andes, Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—149—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Juan Andrés Mercado, David Hume: Las bases de la moral. Cuadernos 
de Anuario Filosófico – Serie Universitaria N°172. Pamplona. 2004. 
59 pp. 

En este breve libro titulado David Hume: Las bases de la moral, 
el profesor mexicano Juan Andrés Mercado (1967-) pretende intro-
ducir a sus lectores a los argumentos éticos del filósofo escocés David 
Hume (1711-1776). Claramente no es un libro erudito ni complejo y 
su intención no es resolver los problemas planteados por el filósofo, 
sino más bien exponer de manera sencilla y sobre todo didáctica la 
ética humeana. Es por esto que el libro se divide en una introducción, 
diecisiete parágrafos o apartados cortos y tres apéndices textuales. 

Del parágrafo 1 al 8, Mercado expone los principios desde los 
cuales, posteriormente, podrá entenderse la ética de Hume: la asimi-
lación ockhamista de la física de Newton y el intento del filósofo por 
aplicar el método experimental a su filosofía, la antropología natu-
ralista a la que llega Hume a partir de los principios de su teoría del 
conocimiento, el empirismo del Tratado de la Naturaleza Humana, 
la obra más importante del escocés, y la distinción entre ideas e im-
presiones expuesta constantemente – ad nauseam dirá Mercado – a 
lo largo de su filosofía; las ideas y cualidades secundarias y el papel 
de la subjetividad, las relaciones, que son las que conectan las ideas, 
la conexión entre el libro I (Del entendimiento) y II (De las pasiones) 
del Tratado y finalmente dos puntos esenciales: el escepticismo y la 
creencia. 

Después de exponer los principios de la filosofía del conocimiento 
que servirán para comprender mejor las propuestas de Hume acerca de 
la moral, Mercado entrará de lleno, en el parágrafo 9, en el plano de la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—150—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

moral, al hacer una comparación entre las dos obras más importantes 
en las que el filósofo expone su teoría de la moralidad: el libro III (De la 
moral) del Tratado de la Naturaleza Humana (1740) y la Investigación 
acerca de la moral (1751). Esta comparación se debe a que, a pesar de 
ser la Investigación un intento de Hume por exponer de una manera más 
concisa y didáctica lo que había propuesto en su juventud en el Tratado, 
se pueden encontrar en ella algunas diferencias sugerentes. A pesar de 
que en ambas obras, dirá Mercado, se conservan los principios del pla-
cer y el dolor como criterio fundamental para distinguir el bien y el mal 
(parágrafo 9), en el Tratado será la simpatía la protagonista del orden 
social, ya que ella es “una predisposición natural a sentir como propias 
las emociones de los demás” (p. 29). Por el contrario, en la Investigación 
el rol protagónico lo tendrá la benevolencia, elemento que Hume toma 
de las posiciones del sentido común cercanas a la de Hutcheson y que 
intentan contrastar las propuestas de Mandeville, Hobbes y Shaftesbury 
sobre el egoísmo y el interés personal (cf. p. 31). 

En el parágrafo 14 Mercado expone brevemente la posición de 
Hume acerca de los juicios morales y de lo que significa que para el 
filósofo el papel fundamental lo tenga el sentimiento y no la razón, 
ya que es por él por el que los seres humanos podríamos distinguir 
entre el bien y el mal moral. Es a raíz este sentimiento moral que, en el 
parágrafo 15, Mercado expone brevemente sobre el utilitarismo que 
surge a partir de este “subjetivismo” y que permearía toda su doctrina 
ética. El utilitarismo habría tenido lugar, comenta el profesor, gracias 
al desarrollo económico de Escocia en el siglo XVIII y esta utilidad, en-
tendida como el interés de la sociedad, se convertiría en un parámetro 
objetivo de moralidad y de la condición de la fundamentación teórica 
de la justicia y del establecimiento de las leyes (cf. p. 36). 

En el parágrafo 16, Mercado intenta aclarar por qué para 
Hume su teoría del sentimiento moral no sería un subjetivismo de 
carácter relativista y por lo tanto aplicable no sólo al ser humano 
particular sino a toda una sociedad. Esto lo logra teniendo en cuenta 
el principio de simpatía que sería ese “mirar más allá de uno mismo 
al obrar” y que posteriormente Adam Smith llamará en su obra “el 
espectador imparcial”. Mediante este principio se lograrían corregir 
las apariencias momentáneas, llevando a la imaginación a adherirse, 
automáticamente, a la perspectiva general, que nos impediría confun-
dirnos ante situaciones pasionales momentáneas. Para Hume, desde 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—151—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

esta posición se superaría todo individualismo y haría posible esta-
blecer leyes, como la de justicia, a una sociedad. 

El parágrafo 17 es el más largo e interesante del opúsculo y pre-
tende, además, ser la conclusión del trabajo. Se titula “La Herencia 
Humeana” y en él ya no sólo se exponen los argumentos de Hume 
acerca de la moralidad, sino que también el autor pone de manifiesto 
algunos problemas que se presentan en la obra del filósofo y que 
representan todo un estilo de pensamiento. Es en este parágrafo en 
el cual Mercado ofrece al lector una pequeña discusión bibliográfica 
exponiendo, además, su propio punto de vista sobre varias cuestio-
nes problemáticas como lo que significaría, en la polémica frase de 
Hume, que la razón sea esclava de las pasiones. Algunos autores con 
los que dialoga Mercado son Capaldi, Moore, MacIntyre, Baier, Da 
Re, Taylor y Abbà. 

Al final del parágrafo y del opúsculo, Mercado atisba algunas di-
ferencias entre Hume y Aristóteles cuando habla de la distinción entre 
las propuestas éticas de la primera y de la tercera persona, adscribien-
do a Aristóteles a la primera y recalcando el papel que cumple en su 
filosofía la razón práctica y sobre todo las virtudes, tema que Hume 
deja arrinconado. Es por esta razón, que finalmente Mercado seguirá 
a Charles Taylor al decir que una diferencia importante entre la racio-
nalidad ética propuesta por Aristóteles y las posiciones sobre el senti-
miento moral que se desarrollaron en el siglo XVIII, es que el estagirita 
ofrece un marco ético “articulado”. Esto supone – dirá Mercado – que 
la percepción de los bienes y su asimilación por parte del sujeto, impli-
can una jerarquía, y, gracias a ésta, se pueden ordenar, o mejor, coor-
dinar, los distintos bienes disponibles o deseables. No se propone una 
solución fácil, sino una racionalidad más amplia, que trata de integrar 
lo que el mismo Hume, como se ha visto, no puede negar: que la razón 
calculadora y la afectividad tienen que convivir constructivamente.

Al final del libro, Mercado presenta tres apéndices con los pá-
rrafos más importantes del Tratado libro III, parte I, sección primera 
titulada “Las distinciones morales no se derivan de la razón”, de la sec-
ción II llamada “Las distinciones morales se derivan de un sentimiento 
moral” y del Apéndice I de la Investigación sobre los principios de 
la moralidad titulado “Sobre el sentimiento moral”. Siguiendo con el 
carácter introductorio del opúsculo, Mercado pretende guiar la lectura 
de la obra de Hume desde los pasajes más emblemáticos de su obra.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—152—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

Este pequeño libro es práctico en cuanto introductorio, ya que 
tiene la virtud de poder guiar, a quien quiera conocer los plantea-
mientos éticos de Hume, de una manera sencilla y clara y sin requerir 
de conocimientos previos. Sin embargo, no es un libro de grandes 
pretensiones ya que sus exposiciones sobre los 17 puntos a tratar son 
breves y, en ocasiones, pobres. Por ejemplo, el parágrafo 14 dedicado 
al sentimiento moral y juicio moral, tema esencial de la ética humea-
na, está tratado de manera poco sistemática y con más ejemplos que 
explicaciones. Mercado no expone con claridad, tomando en cuenta 
el carácter del opúsculo, por qué Hume finalmente le otorga al senti-
miento el papel fundamental dentro de su teoría de la acción moral y 
menos explica cuál es el papel que el escocés le deja a la razón. Si bien 
es cierto que cita el Tratado y la Investigación, la constitución moral 
de las acciones y posteriormente la distinción entre virtudes natura-
les y artificiales, que ocuparán la gran parte del libro III del Tratado,  
son apenas mencionadas y por lo mismo, es difícil vislumbrar cómo 
Hume ordena la moralidad no sólo en vistas al propio sujeto sino 
a la sociedad. Su explicación de la simpatía y de la benevolencia es 
tan breve, que apenas queda una idea vaga de su forma de actuar en 
cuanto impulsoras del bien común y no sólo del bien particular.

Otro aspecto que se echa de menos es la distinción que hace 
Hume entre las pasiones calmadas y las violentas mediante las cuales, 
a falta de una razón práctica de finalidad, se ordenan las acciones 
de modo de superar los conflictos de deseo. Esta distinción, tomada 
de Hutcheson, es clave para entender porqué Hume insiste en que 
los seres humanos debemos seguir nuestras pasiones calmadas y no 
las violentas de manera de que el sentimiento, responsable del movi-
miento, se ordene en función de lo que nos proporcione más placer 
no sólo ahora sino también en el futuro.

Lo más interesante de este opúsculo se encuentra en el pará-
grafo final. Lamentablemente, al igual que el resto de la obra, los 
problemas que plantea son apenas mencionados, por lo que, por 
una parte, el lector poco especializado en las obras de Hume puede 
no seguir con claridad lo que ahí se propone y, por la otra, el lector 
que conoce un poco más de las obras no descubrirá nada nuevo ni 
interesante sino que simplemente se enfrentará a una pincelada de 
algunos de los temas que hasta hoy se discuten de la filosofía moral 
del escocés. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—153—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Este libro de poca extensión no plantea mayores dificultades 
para ser leído y por ello es ideal para quienes quieran introducirse 
en la obra humeana sobre moralidad. Sin embargo, es un libro que 
no pretende mucho más que presentar brevemente el pensamiento de 
Hume sobre temas éticos, por lo cual no es una obra especializada 
ni que pueda aportar grandes ideas acerca de lo propuesto por el 
filósofo escocés. 

Paulina Castellón
Universidad de los Andes, Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—154—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

Spinoza. Oeuvres I. Premiers écrits. Édition publieé sous la direction 
de Pierre François Moreau. Presses Universitaires de France. Paris. 
2009. 478 pp. ISBN 978-2130527183. 

El texto que se presenta aquí corresponde al primer volumen de una serie 
que pretende entregar en edición crítica de carácter bilingüe (originales latinos 
u holandés cuando corresponda, con una traducción al francés a fronte), una 
nueva edición de las obras completas de Spinoza. En el tomo a comentar aquí 
se presentan los así llamados “primeros escritos” del filósofo holandés, sc. el 
Tratado de la reforma del entendimiento (TIE) y el Tratado breve (KV), ambos 
editados por el célebre estudioso italiano de la obra de Spinoza F. Mignini y 
en traducción francesa de M. Beyssade y Joel Ganaut, respectivamente. No 
obstante ser este volumen el correspondiente al primer tomo de la edición, 
se han publicado con anterioridad ya dos tomos de esta nueva versión de la 
obra completa de Spinoza, correspondientes a los números III (publicado en 
1999) y V (publicado en 2005) de la serie. Ellos contienen respectivamente al 
Tractatus theologico-politicus (TTP ) con texto establecido por F. Akkerman, y 
traducción francesa y notas de Jaqueline Lagrée y Pierre François Moreau, y el 
Tractatus politicus (TP), con texto establecido por Omero Proietti y traducción 
francesa, introducción y notas de Charles Ramond. Al primer volumen que 
presento acá se le agrega la introducción general del editor responsable del 
conjunto de la serie, el muy reputado especialista Pierre François Moreau. 
Todo el material que acompaña a los textos (introducciones, notas, etc.) está 
presentado en lengua francesa.

Esta nueva edición viene a satisfacer un antiguo anhelo de muchos 
scholars espinocistas (v. gr. los ya mencionados F. Akkerman, P. F. Moreau, 
F. Mignini) que hace tiempo venían advirtiendo acerca de la necesidad 
de que la investigación espinocista contara con una edición que reflejara 
el estado actual de la investigación en torno a ese autor. En efecto, hace 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—155—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

tiempo que varios de ellos reclamaban la necesidad de una nueva edición 
crítica de la obra de Spinoza, que fuera alternativa al texto hoy más usado, 
sc. la versión que editara en los años 20 del siglo pasado el connotado 
especialista alemán Carl Gebhardt1. Para poder comprender por qué la 
edición cuyo primer volumen aquí se presenta fue considerada necesaria por 
varios autores, es menester tener en mente algunos breves datos acerca de la 
historia de las ediciones completas del filósofo holandés. Dado que Spinoza 
publicó sólo una muy pequeña parte de su obra en vida, sc. 1) la exposición 
de los Principios de filosofía de Descartes, acompañada de los Cogitata 
metaphysica (1663) y 2) el Tratado teológico político ([1670] publicado 
este último sin nombre de autor y con datos de imprenta falsos); podemos 
entonces aseverar que la mayor parte de la obra del filósofo holandés se hizo 
conocida al gran público al editarse el mismo año de la muerte de Spinoza 
(1677) la Opera posthuma (OP editada por J. Rieuwertsz)2 y al publicarse 
poco tiempo después (el mismo 1677) la traducción al holandés de las obras 
contenidas en la recién mencionada OP, bajo el título de Nagelate Schriften 
(NS). Dado que los manuscritos de Spinoza no llegaron hasta nosotros la 
OP y la NS fungen entonces como las fuentes más cercanas que tenemos 
a los originales de Spinoza. No obstante estas ediciones poseen muchas 
veces variantes que nadie hasta la edición de Gebhardt se había tomado el 
trabajo de constatar, y menos de explicar. Gebhardt fue entonces el primero 
en realizar esta tarea y en establecer un texto tomando en cuenta esas dos 
fuentes, haciendo notar las variaciones entre ambas. En consecuencia, 
podemos decir que Gebhardt es el primer editor de Spinoza que se da el 
trabajo de fijar un texto genuinamente crítico3. 

No obstante, pese al brillante y preciso trabajo del erudito alemán; y 
al excelente aparato de notas de su edición, es sabido ya desde hace tiempo 
en la comunidad de estudiosos de Spinoza que la edición de Gebhardt 
presenta más de algún problema, especialmente en algunos textos centrales 
de la obra del filósofo holandés4. Ahora bien, los principales aspectos que 
1	 C. Gebhardt (ed.) Spinoza Opera 4 vols. Carl Winter. Heidelberg. 1925. 
2	 La OP contiene: 1) la Ethica, 2) la correspondencia de Spinoza, 3) el 

Tratado político, 4) el Tratado de la reforma del entendimiento.    
3	 Es claro, no obstante, que antes de Gebhardt, con mayor o menor seriedad, 

existían ediciones completas de la obra de Spinoza (así por ejemplo aquel-
las de Paulus, Bruder y Vloten & Land, que se cuentan entre las más co-
nocidas). Algunas de estas ediciones poseen de hecho gran mérito, mas son 
inutilizables desde la perspectiva de los cánones actuales de investigación. 

4	 Cfr. especialmente la obra de F. Akkerman Studies in the Posthumous 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—156—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

pretende mejorar esta edición, en relación a la de Gebhardt (según indica 
el editor general de la nueva edición, P. F. Moreau, en la introducción 
general de la misma) son los siguientes: 1) reflejar de mejor manera el 
conocimiento de la filosofía de Spinoza que tenemos hoy, 2) realizar 
una labor más acuciosa y menos intervencionista en lo concerniente a 
las correcciones del latín de Spinoza, aprovechando la mayor cantidad 
de estudios que poseemos respecto de este tema y 3) reportar elementos 
relativos al contexto de la obra de Spinoza que permitan una mejor 
comprensión de la obra del filósofo (cfr. pp. 14-15). 

En relación a 1), Moreau sostiene en la introducción general a esta 
nueva edición, que dado que, según su opinión,  conocemos mejor el sistema 
espinocista hoy que en 1925 (año de la edición de Gebhardt), especialmente 
gracias al trabajo de los grandes comentaristas de la filosofía espinocista (p. 
14), se hacía necesaria la existencia de una nueva edición que reflejara ese 
aspecto. Pese a lo anterior, el lector no hallará ni en este volumen de la edición 
de Moreau, ni en los restantes volúmenes editados hasta hoy, un comentario 
filosófico en el que se discutan a fondo las tesis de Spinoza. Normalmente 
más bien, las anotaciones de índole no filológico-textual tienen el carácter 
de breves indicaciones a otras obras de Spinoza en que un tema determinado 
está tratado o bien a la obra de otros autores (cfr. v.gr. nn. 22, 96, 100, al 
TIE), o bien, tienen esas notas por objeto el llamar la atención del lector 
en relación a ciertos usos lingüísticos de Spinoza o a palabras que resultan 
particularmente llamativas (cfr. v.gr. en el mismo texto las nn 89, 113, 137). 
En este sentido, la anotación de interés filosófico-sistemático no difiere 
mayormente del trabajo realizado en otras ediciones de textos aislados5, y 
en comparación con algunos de ellos se puede decir incluso que es de menor 
rendimiento. No obstante, es de destacar que en el plano referente al estudio 
genético de la obra de Spinoza, los dos textos presentados en este volumen 
I encuentran una presentación extremadamente erudita y cuidada de parte F. 

Works of Spinoza, on style, earliest translation and reception, and 
modern edition of some texts. Krips Repro Meppel. Groningen. 1980, 
que documenta, por ejemplo, una serie de enmiendas que él consideraría 
necesarias a la edición de la Ethica que se encuentra en el texto de 
Gebhardt.  

5	 En el caso del Tractatus de intellectus emendatione, por ejemplo, el trabajo 
de notas no parece ser divergente en mayor medida de lo ya realizado 
(por nombrar sólo dos textos) en W. Bartuschat, Abhandlung über die 
Verbesserung des Verstandes. F. Meiner. Hamburg. 2003 o en A. Koyré, 
Traité de la réforme de l'entedement. Vrin. Paris. 1938.   

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—157—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Mignini. Como es de sospechar, en  la introducción al TIE, Mignini desarrolla 
principalmente sus argumentos para tratar de discutir la tesis, tradicional 
hasta los años 80 del siglo pasado, según la cual el TIE debía ser interpretado 
como una “introducción metodológica” a la ética, y que en cuanto tal, debía 
ser tratado como más cercano temporal y sistemáticamente a la Ethica que 
el KV (pp. 22 y ss., especialmente pp. 28-44). Como el lector especialista ya 
sabrá, Mignini mismo ha dedicado una larga serie de trabajos al combate de 
esa interpretación6. Mignini también cuestiona la tesis por medio de la cual 
Gebhardt intenta explicar las variantes entre la OP y la NS en el caso del 
TIE. Según esta tesis la traducción holandesa del TIE habría sido establecida 
a partir de un texto latino más temprano que el que se presenta en la OP. 
Mignini rechaza esta tesis principalmente bajo el argumento que sostiene 
que el TIE fue desconocido para la mayoría de los integrantes del círculo 
espinocista hasta 1667, en concreto en los meses que fueron desde la muerte 
de Spinoza hasta la publicación de la OP (p. 34). Por el contrario, Mignini 
es de la opinión de que el TIE fue traducido rápidamente para la publicación 
de la NS, luego “las variantes entre el texto latino y la traducción holandesa 
pueden ser explicadas si se las restituye a las modalidades de la traducción y 
la preparación para la impresión de dos ediciones, en latín y en holandés. La 
traducción holandesa fue hecha a partir del manuscrito de Spinoza, mientras 
que el texto latino de Spinoza fue revisado en su forma literaria por una 
multiplicidad de editores que lo han preparado para su impresión”. En la 
introducción al KV (que es sustantivamente más breve), Mignini muestra 
de modo muy interesante las diferentes interpretaciones de las que ha sido 
objeto este texto y las diferentes ediciones del mismo (pp. 159-177).    

En lo concerniente al punto 2) es claro efectivamente que hoy 
disponemos de mayor cantidad de estudios acerca del latín de la época 
de Spinoza y acerca del latín de Spinoza mismo7. Y también me parece 

6	 Cfr. “Per la datazione e l'interpretazione del Tractatus de intellectus 
emendatione di Spinoza”. La cultura 17, 1979 pp. 87-160, F. Mignini 
“Nuovi contributi per la datazione e l'interpretazione del Tractatus de 
intellectus emendatione”. En E. Giancotti Spinoza nel 350 anniversario della 
nascita. Bibliopolis. Napoles. 1985, pp. 515-525, F. Mignini Introduzione a 
Spinoza. Editori Laterza. Bari-Roma. 1990. pp. 6-13.  “Le texte du Tractatus 
de intellectus emendatione et sa transmission”. En F. Akkerman & P. 
Steenbakkers (2005) pp. 189-207. Una visión diferente a la de Mignini se 
puede ver el ya citado trabajo de Bartuschat (2003) p. viii y Herman De Dijn 
The way to wisdom. Purdue University Press. Indiana. 1996. p. 5.     

7	 Para esto han sido fundamentales, según Moreau, los trabajos recopilados en F. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—158—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

claro que la edición ofrecida por Mignini del TIE posee un grado de 
intervención menor en el texto que la que hacía Gebhardt, al menos en 
lo concerniente a las enmiendas que alteran los “errores” del latín de 
Spinoza (cfr. v.gr. Las enmiendas de Gebhardt en los §§ 4, 7, 10, que el 
texto de Mignini no sigue). No obstante, me parece que estos pasajes, así 
como la mayoría de aquellos en que Gebhardt corrige el latín de Spinoza, 
pueden ser “bien comprendidos” con independencia de la variante que 
se acepte. Resulta además curioso que en el complejo pasaje del §46, en 
el cual muchos autores (al menos desde la edición de Paulus en 1802) 
han argumentado de manera sólida la necesidad de suponer al menos una 
negación en el texto, Mignini no corrija el texto en ninguna dirección y 
además sin dar argumentos para ello (de hecho en el aparato de notas sobre 
el establecimiento del texto latino no hay si quiera mención al respecto).   

En lo tocante al tercer punto el objetivo está bastante bien logrado 
(aunque claramente en los textos presentados en esta edición se requiere 
menos de este aspecto que, por ejemplo, en el TTP). El cuerpo de notas 
ayuda bastante en esta dirección, como ya lo hacía en las ediciones del 
TTP y del TP. Este cuerpo de notas se haya dividido en este primer 
volumen en dos grupos (notas del editor del texto latino, normalmente de 
índole filológica, que constatan variantes entre la NS y la OP, explicando 
normalmente la lectio del editor, etc.) y notas a la traducción (estas tienen 
un alcance más vinculado a la elucidación de los contenidos del texto, por 
medio de referencia a otras obras de Spinoza y obras de otros autores).    

El presente volumen constituye sin duda un aporte a la investigación 
espinocista, al igual que el conjunto de la edición. Más allá del hecho 
de que este volumen de la edición presenta un conjunto de aspectos a 
mi juicio discutibles (como por ejemplo, aquellos que están vinculados 
a la defensa de la tesis de Mignini), él es sin duda de un altísimo nivel 
técnico, al igual que las entregas anteriores de la misma. Es de esperar que 
la edición se complete pronto, especialmente con la salida de la Ethica. 

Luis Placencia García
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

Akkerman & P. Steenbakkers (ed.) Spinoza to the letter: Studies in Works, texts 
and books. Brill. Leiden. 2005 (Véase respecto a esta obra la reseña de Boris 
Eremiev en “Methodus” 2007 pp. 114-116). Es de notar, de todos modos, 
que ya algunos trabajos de esa antología (como por ejemplo, el brillante texto 
de Leopold “La langue de Spinoza et sa practique de discours”), ya estaban 
disponibles al momento en que Gebhardt hizo su edición. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—159—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Claudia Jáuregui, Sentido interno y subjetividad. Un análisis del 
problema del auto-conocimiento en la filosofía trascendental de Kant. 
Prometeo libros, Buenos Aires,  2008. 176 pp. ISBN: 9875741868.

El propósito de este libro, muy bien escrito y claro en la presen-
tación de sus argumentos, se enmarca dentro de la respuesta a dos 
cuestiones fundamentales en relación con el auto-conocimiento: en 
primer lugar, (i) la posibilidad de que el yo fenoménico pueda refe-
rirse a sí mismo como objeto, esto es, bajo las condiciones de la ob-
jetividad; y habiendo aclarado esto, (ii) el modo de articulación entre 
sentido interno (temporalidad) y sentido externo (espacialidad). Si 
bien Claudia Jáuregui presenta el orden de estas cuestiones en sen-
tido inverso (cf. pp. 18-19), su exposición comienza abordando pri-
mero (i) y luego (ii), probablemente porque el punto de fondo que le 
interesa tratar consiste en un auto-conocimiento empírico del sujeto 
humano. Y en este sentido, (i) se ordena a (ii).

Estos dos problemas generales se distribuyen en ocho capítulos, 
dentro de los cuales los primeros tres están dedicados mayormente a 
mostrar el trasfondo teórico en el que debe interpretarse la manera 
en que el sujeto se conoce a sí mismo. Los restantes ahondarán la re-
lación existente entre el sentido interno y el externo, y los problemas 
que esta mutua referencia acarrea y sus posibles soluciones. Con res-
pecto a (i), la autora considera necesario, con razón, explicar el modo 
en que entendimiento y sensibilidad cooperan para la posibilidad de 
la experiencia, puesto que esto determinará el tipo de conocimiento 
que el sujeto tendrá de sí mismo. En la medida que las condiciones 
de la sensibilidad sean las condiciones del aparecer de los objetos, 
es decir, de los objetos en cuanto que son dados, el sujeto tendrá 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—160—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

que aparecerse a sí mismo, entonces, bajo esas condiciones también. 
Dicho de otro modo, el sujeto no podrá conocerse tal como es en sí 
mismo mediante una intuición intelectual, sino sólo como es para 
sí mediante una intuición sensible hacia la que tiene que dirigirse el 
entendimiento.

Con respecto a lo anterior, el primer tema al que se enfrenta la 
autora es a la concepción del sentido interno presente en la llamada 
doctrina de la triple síntesis, aparecida en la primera edición (A) de 
la ‘Deducción de los conceptos puros’ de la Crítica de la razón pura 
(KrV). El capítulo primero del libro (‘La doctrina del sentido inter-
no en la “Deducción trascendental de las categorías” (A)’) tiene a la 
vista la importancia de la síntesis de aprehensión y la multiplicidad 
en ella contenida para la constitución de una experiencia en general. 
La multiplicidad a priori dada en el sentido interno (cf. A 99), en el 
tiempo, es una condición necesaria pero no suficiente para la unidad 
de la experiencia. Aunque esto sea así, el carácter múltiple temporal 
del sentido interno funciona como una precondición para la síntesis 
del entendimiento, y su síntesis en la aprehensión, como un “enlace 
no categorial de representaciones en el sentido interno” (p. 40). Esta 
es la misma idea, según Jáuregui, que está presente en la distinción 
entre juicios de percepción y juicios de experiencia del parágrafo 18 
de Prolegomena. Hasta este punto, es posible diferenciar dos formas 
de enlace de representaciones: por una parte, la síntesis de aprehen-
sión, que ordena la multiplicidad del sentido interno de manera con-
tingente y subjetiva, y por otra, la síntesis a priori, que confiere a las 
representaciones realidad objetiva y las introduce en el campo de la 
universalidad y necesidad (cf. p. 54). El segundo capítulo, titulado 
‘Sentido interno y juicios de percepción’, tratará de mostrar que la di-
visión de los juicios en de percepción y de experiencia, se corresponde 
con aquella diferencia entre los dos tipos de síntesis que ya distinguía 
la primera edición de la KrV. En este sentido, los dos tipos de juicio 
son dos modos de conciencia respecto de las cosas, cuya diferencia 
podría manifestarse a través de los dos tipos de objetos distinguidos 
por Prauss en Erscheinung bei Kant (1971), a saber, los objetos ob-
jetivos (objektiver Gegenstand) y los objetos subjetivos (subjektiver 
Gegenstand).

Sin embargo, esta manera de plantear la cuestión trae consigo 
el siguiente problema: si es posible colocar al mismo nivel de con-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—161—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

ciencia la síntesis de aprehensión y el juicio de percepción, como pre-
rrequisitos para la formación de la unidad de la experiencia, no se 
entiende en qué sentido habrá que comprender la existencia de algo 
así como un ‘enlace precategorial’. En un primer momento, la posi-
ción de Claudia Jáuregui frente a este tema puede resultar ambigua, 
porque en varias ocasiones se refiere a esta precondición de modo 
positivo, es decir, como si fuese efectivamente necesario algo allen-
de la facultad de representación misma, una especie de ‘dato bruto’ 
en relación con la posibilidad del conocimiento (cf. pp. 40, 50-51, 
58, 67-68 n. 25, por dar algunos ejemplos). Pero hacia el final del 
capítulo dos, la autora se refiere a la autonomía que pareciera tener 
este enlace precategorial como algo inexplicable a la luz de las tesis 
sostenidas por la KrV (cf. p. 70). Y de manera más contundente, en el 
capítulo tres (‘Sentido interno y autoafección’), Jáuregui afirma que 
las Erscheinungen no constituyen un material intuitivo independien-
te sobre el cual, luego, deba aplicarse una síntesis intelectual, que es 
en definitiva desde donde surge toda síntesis y enlace (cf. pp. 85-87). 
Esta conclusión, que aparece con toda su fuerza en este punto, podría 
haber sido al menos mencionada explícitamente en la introducción 
para evitar lecturas confusas, como podría suceder sobre todo a lo 
largo del capítulo primero.

El capítulo tres me parece ser especialmente relevante si se atien-
de a la totalidad del libro y a la que parece ser su última intención, 
porque presenta el punto de inflexión desde (i) hacia (ii). Teniendo 
a la vista el trasfondo teórico de la relación entre entendimiento y 
sensibilidad, la autora considera que la autoafección consiste exclu-
sivamente “en el acto de volvernos sobre las operaciones que realiza 
nuestra mente, tomando las representaciones no ya como represen-
taciones de objetos, sino como meros estados internos de conciencia 
a través de los cuales se hace presente nuestro yo fenoménico” (p. 
78), lo cual implica que el conocimiento de nosotros mismos es solo 
empírico. En este sentido, la posibilidad de que el autoconocimiento 
pueda ser analizado a nivel trascendental, esto es, como esquematis-
mo, queda desechada, pues no sería posible dar cuenta del sentido 
interno en cuanto tal. 

Creo que esta justificación pone de manifiesto un compromiso 
importante a la hora de tener que dar cuenta de la que podría ser 
la parte más importante de la KrV, la ‘Deducción de los conceptos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—162—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

puros’. En efecto, Claudia Jáuregui piensa que la producción de 
esquemas entendida como una conciencia trascendental del yo, es 
decir, como determinación categorial de la sensibilidad temporal, 
no deja ver la posibilidad del origen del contenido empírico del 
sentido interno (cf. p. 80). Sin embargo, no es claro, o al menos es 
discutible, en mi opinión, que las condiciones de posibilidad del 
conocimiento objetivo tengan que dar cuenta de ello, porque es-
tas sólo podrían pretender explicar las condiciones universales del 
contenido empírico de la conciencia en cuanto que este contenido 
forma parte de un ordenamiento posible universal y necesario que 
no depende de él como contenido empírico. De cualquier manera, y 
sin entrar a detallar este punto, lo que este planteamiento revela es 
una caracterización del sentido interno como lo subjetivo y privado 
del yo empírico, y del sentido externo como lo objetivo y público 
de las relaciones existentes entre sujetos empíricos, que será funda-
mental para interpretar y dar justificación a la relación entre ambos 
sentidos.

El comienzo de un tratamiento más específico de esta corres-
pondencia se encuentra en el capítulo cuarto, ‘La “Refutación del 
idealismo”’ (RI). Acá Jáuregui mostrará cuál es la estrategia kantia-
na para refutar la posición del idealismo empírico, según la cual lo 
único existente es el yo con sus representaciones, pero sus correlatos 
externos son incognoscibles. Por lo tanto, el acceso derivado que se 
podría establecer a una realidad externa no es suficiente para de-
mostrar que esta, en cuanto derivada, exista de la misma manera a 
como existe el yo. La prueba de la “Refutación del idealismo” (RI) 
apuntará principalmente a confirmar todo lo contrario, a saber, que 
lo más inmediato a la conciencia es la experiencia externa, en tanto 
lo mediato, la experiencia interna. Sin embargo, a juicio de la autora, 
si bien el argumento desarrollado en el cuarto paralogismo (edición 
A) establece una perfecta simetría entre ambos tipos de experiencia, 
la RI (edición  B) viene a corregir este punto y retomar la asimetría 
del cartesiano, pero en sentido inverso (cf. p. 101). 

Esta idea es especialmente relevante, porque abre la posibili-
dad de mostrar la experiencia interna como un ámbito no objetivo 
y absolutamente privado, lo cual es fundamental para la coherencia 
del argumento de la RI. Ciertamente, si es verdad que el flujo de 
las representaciones internas requiere de algo permanente (esto es, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—163—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

espacial) para que puedan constituirse como un conocimiento ob-
jetivo, entonces es necesario que la multiplicidad misma del sentido 
interno sea insuficiente para conformar un conocimiento objetivo. El 
capítulo quinto, “El carácter subjetivo de la ‘experiencia’ externa”, 
sostiene incluso que esta idea del criticismo, conforme a la cual la 
permanencia no puede ser algo en mí (en el sentido interno), es el 
núcleo de la prueba de la RI, y sólo en torno a ella se puede formar 
el dicho argumento. El conocimiento objetivo, entonces, sólo existe 
en la formación de una realidad espaciotemporal, y no solamente 
temporal. La distinción entre el yo empírico y la realidad que lo cir-
cunda podría ser mostrada, respectivamente, en el contenido de los 
juicios de percepción, por una parte, y de experiencia, por otra (cf. 
pp. 117 – 121).

Hasta aquí creo que ya puede deslindarse lo que parece ser el 
objetivo central del texto, a saber, mostrar que la conformación del 
ámbito del sentido interno, que es en definitiva donde se da el auto-
conocimiento, es secundaria a la del sentido externo y no objetiva. La 
línea directriz que impone esta idea es la justificación de que el capí-
tulo sexto, titulado “El carácter no sustancial del yo”, aborde los tres 
primeros paralogismos, pues es necesario mostrar que cualquier tipo 
de objetivación en el yo (empírico), como lo pretende la psicología 
racional, resulta ajena a las intenciones de la filosofía crítica. 

Los capítulos séptimo y octavo, cuyos títulos son respectiva-
mente “La primacía de la experiencia externa” y “Sobre la posibili-
dad del auto-conocimiento”, amplían de cierto modo algunas con-
secuencias de lo que se había venido diciendo hasta ahora. Por una 
parte, el apartado séptimo, sobre la base de que en el yo empírico no 
hay objetividad, se enfrenta a las dificultades de aplicación de algu-
nas categorías en él solo, como es el caso, según la autora, de las cate-
gorías de relación, y a la consiguiente necesidad de que la conciencia 
del contenido del yo empírico sólo es posible en la medida en que esté 
conectada con la experiencia externa espacial. Por otra, el capítulo 
octavo, teniendo a la vista la dependencia del sentido interno respec-
to del externo, mostrada en los capítulos anteriores, profundiza en 
la llamada “Reflexión de Leningrado”, un texto encontrado recien-
temente y publicado por primera vez en 1986, y que aunque no fue 
elaborado para su publicación, entrega ciertas luces para enfrentar 
dicha relación.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—164—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

Finalmente, a pesar de contener algunas erratas (cf. p. 19, 20, 
69, 143, 163), no resta sino agradecer a Claudia Jáuregui la publi-
cación de este trabajo y, sobre todo, el claro esfuerzo por presentar 
conclusiones no sólo documentadas, sino razonadas y argumentadas 
de una manera muy precisa.

Mario Molina Maydl
Universidad de los Andes, Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—165—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

P. J. E. Kail, Projection and Realism in Hume’s Philosophy. Oxford 
University Press. Oxford. 2007.  xxxvi + 264 pp. ISBN 978-
0199229505.

P.J.E. Kail’s Projection and Realism in Hume’s Philosophy surveys 
several aspects of Hume’s philosophy of human nature, in the context 
of what is now known as ‘The New Hume Debate’, that is, a renewed 
interpretative reflection on the possibility that Hume might have been a 
realist concerning beliefs in causes and physical objects. Kail does not 
limit himself to Hume’s account of belief in causation and the external 
world, but also analyzes his theory of religious belief, moral and aesthetic 
evaluation. For each one of Hume’s analysanda, he assays a different 
conception of realism: for instance, Kail may contend that Hume should 
have assumed the existence of the questioned items (cf. his analysis of 
Hume’s account of the causal belief); that Hume legitimated a belief on 
practical grounds (cf. his account of Hume’s theory of the external world 
belief); or even that Hume simply rejected the belief in question (cf. his 
reading of Hume on religious belief). So, although Kail tends to read 
Hume as a realist – i.e. as a philosopher who defended the legitimacy, 
epistemic or otherwise, of our belief in causation, the external world, inter 
al. –, the notion of realism presented in his study is not a univocal one, but 
rather depends on the debated context.   

There are two key pairs of concepts in Kail’s study: (i) realism as 
opposed to anti-realism, and (ii) detection as opposed to projection. In 
broad lines, pair (i) denotes two mutually-excluding stances towards 
the content (e.g. the external world, necessary connections, inter al.) of 
certain fundamental beliefs: a realist endorses such beliefs or takes their 
respective contents as true; an anti-realist, in turn, challenges such beliefs 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—166—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

on the basis that there might be no grounds for the truth of their respective 
contents, or more dramatically, that there might be evidence against them. 
Pair (ii), meanwhile, refers to two opposite forms of cognition by means of 
which ‘beliefs, concepts or experiences’ may be justified. “In the broadest 
outlines”, Kail says, “we take a thinker’s beliefs, experiences and concepts 
to be properly responsive to the features that those beliefs, experiences 
and concepts purport to represent. We think of beliefs as responsive to 
truth, facts or evidence, experiences to the character of their objects, 
concepts to properties and rational linkages.” (p. 4) Thus, in the case of 
belief justification, a subject justifies a given belief in B detecting the 
objects that B refer to, or projecting certain features which inclines her 
endorsing the belief in B. The second chapter of this study is exclusively 
reserved to spell out the idea of explanatory detection: Kail’s account 
of the Humean faculties of sense and reason describes how subjects of 
experiences, beliefs, and concepts would be responsive to aspects of the 
world in Hume’s philosophy. 

Now, realism is closely related to detection, since the latter mode of 
cognition tends to justify the content of the belief in question; while anti-
realism and projection usually come together because a projective account 
of a given belief normally entails that there is nothing in the world – that is, 
nothing ‘out there’ – that grounds the belief at stake. Kail acknowledges that 
there are realist as well as projective insights cutting across Hume’s theory 
of human nature, and this, in turn, rises two crucial questions: (a) what 
kind of cognitive acts underlie Hume’s realist intuitions; and (b) whether 
the Humean anti-realism which thus emerges from Humean projectivism 
is compatible with the previous realist intuitions. For instance, is Hume’s 
projective account of causal necessity compatible with his belief that there 
are “ultimate principles” in nature? In this study, Kail aims to provide 
answers to such questions.

The previous distinctions are greatly appreciated, since they draw 
attention to two notions of projection in Hume’s philosophy, namely, 
explanatory and feature projection. According to the former, “something 
‘in here’ is attributed to something ‘out there’.” (p. 3); while, according 
to the latter, “something in here –a feature of mentality–explains why the 
thinker takes the world to be the way she takes it.” (p. 3) The projection/
detection distinction particularly concerns the explanatory, rather than the 
feature, sense of projection. Furthermore, Kail stresses the importance of 
explanatory projection, insofar as a projective account of a given belief 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—167—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

does not necessarily undermine the epistemic legitimacy of such a belief. 
As he puts it: “The explanation of how we come to believe in, say, causal 
powers is one thing, their existence quite another…” (p.5) Even if the 
explanatory account of a certain belief is projective, the content of such 
a belief could nonetheless be true. Thus, Kail’s emphasis on the realist 
dimension of Hume’s skeptical philosophy may be restated as an attempt 
to show to what extent Hume’s (both feature and explanatory) projective 
account of several beliefs (e.g. belief in necessary connections, in the 
external world, etc.) is compatible with detective accounts of the contents 
of such beliefs.     

On the other hand, Kail’s treatment of certain issues is less fine-
grained. The most relevant example of this corresponds to his understand-
ing of Hume’s account of perceptions with a theory of tropes (pp. 28-29). 
A right understanding of Hume’s account of impressions is crucial for 
Kail’s undertaking, since such an account defines what Hume took to be 
our immediate objects of perceptual experiences, and a fortiori, to what 
extent our sensory faculties are detective or responsive to the ‘external 
world’. But here Kail’s strokes are too broad. He distinguishes an account 
of perceptions that reifies perceptual experience from one that takes per-
ceptions to be intentional or representational items. He downplays the in-
tentional reading of Humean perceptions just in a few lines and by means 
of a controversial argument: Hume’s admission that perceptions might 
exist unperceived (cf. T 1.4.2.40; SBN 208)1, Kail concludes that inter-
preting Humean impressions as intentional contents would be contradic-
tory. (cf. p. 28) In my opinion, even if we interpret T 1.4.2.40; SBN 208 
so (which is already controversial), Kail does not make explicit how the 
mere possibility of unperceived perceptions would clash with a reading 
of Humean impressions as representational contents. Furthermore, Kail 
wraps this up claiming that Humean impressions are trope-like – to be fair, 
he claims that “Hume’s view of experiences as reified objects fits this ac-
count best.” (p. 29) He does not state explicitly why Hume’s view “fits this 
account best”, or why other accounts would be less fitting. And lastly, he 
seems to state one hypothesis when he is actually saying two �������������subtly diffe-

1	 A Treatise of Human Nature (T). Cited according to the traditional 
edition of Sellby-Bigge/Nidditch (SBN) followed by the number of the 
page, and according to the new critical edition of Oxford Philosophical 
Texts (D. Norton & M Norton Eds.) T plus four numbers: book, part, 
section and paragraph.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—168—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

rent things, namely, that Hume reifies experience, on the one hand, and, on 
the other, that such a reification would take the form of a theory of tropes. 
This vagueness transpires again in Kail’s later restatement of the same 
point. “Hume, recall, reifies experiences (s. 2.2.1)”. Perhaps, even though 
one might doubt whether an intentional reading of Humean impressions 
is so easily refutable. But then: “Phenomenal difference or difference in 
appearance is determined by their being independent objects that are bun-
dles of tropes.” (p. 137) This is a further quite different claim which one 
might deny in spite of agreeing with the former statement: you might, for 
instance, claim that Hume reified perceptual experience by means of a 
‘naïve realist’ theory of sense-perception – an unorthodox, but nonetheless 
possible tenet. However this may be, I do not think that these shortco-
mings affect the core of Kail’s more general points. 

In order to show how realism and projection are related throughout 
the different levels of Hume’s philosophy this book is divided into three 
parts. In Part I, Kail compares Hume’s account of the belief in an invisible 
intelligent power (i.e. God) with that of the belief in continuous and distinct 
bodies. The etiology of both beliefs would be explanatorily projective: 
that is, their respective contents are not detected by senses or by reason; 
rather, mental processes explain why we posit such features ‘out there’ in 
reality. The parallel breaks, however, when it comes to decide whether 
Hume is a realist concerning both beliefs. For, according to Kail, the 
external world belief is practically justified in a way that the religious 
belief is not: Hume thinks that there is a special “Propensity of the Mind” 
(cf.p. 66) which drags us to assent to the former but not to the latter belief; 
and this motive, even if practical instead of speculative, would justify 
the external world belief. Here Kail endorses a popular position among 
interpreters: in Hume’s philosophy “if psychological propensity (i.e. a 
“Propensity of the Mind”) is a practical necessity or practically useful, 
its products have default good standing.” (p. 68) Hume seems to follow 
this rule in his assessment of beliefs, and in particular, of the belief in the 
external world. And hence, since Hume finds such a propensity operating 
in this belief, Kail concludes that Hume considered the latter belief as 
epistemically legitimate. Part II is concerned with Hume’s theory of causal 
necessity: Kail again combines an explanatory projective reading of the 
causal necessity belief with a realist view of its legitimacy. A key element 
of this realist reading is that Hume’s theory of causation and the self give 
reasons to think that he assumed the existence of causal relations. Finally, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—169—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Part III unfolds a projective-realist reading concerning Hume’s account 
of moral and aesthetic evaluation. According to Kail, Hume would be a 
realist on moral and aesthetic values: the latter are one and the same with 
pleasures and pain. But furthermore, he would also implement feature as 
well as explanatory projection into this account: even though moral and 
aesthetic values are identical with the subject’s sentiments of pleasure 
and pain, the subject would project the latter sentiments upon objects of 
the external world. This view is also called a “mitigated” or “naturalistic 
realism”, an account according to which Hume would contend that “moral 
properties are identical to natural properties, and moral sentiments are the 
way by which such properties are detected by us.” ( pp. 204-5) This is the 
most tentative part of the whole study – thus, although it is stimulating as 
a reading of Hume’s theory of morals, it will also be subject to serious and 
critical examination.  

The book under review has several merits. First, Kail’s interpretative 
insights are numerous: if they are not simply innovative as readings 
of Hume’s philosophy, they do clarify what were until now obscure 
aspects in the interpretative landscape – for instance, the double sense of 
projection in Hume’s philosophy. Secondly, the arguments are rendered 
plausible by strong textual support: Kail’s command of Hume’s key texts 
and of the relevant background literature (in special, of Malebranche 
and Hutcheson’s works) is manifest. This is evidenced by the several 
parallels and comparisons Kail draws between Hume’s different accounts, 
or between Hume and other philosophers’ accounts. Another symptom: 
Kail is quite explicit about the conjectural nature of interpretative claims 
which go beyond Hume’s texts – Part III’s defense of a Humean moral and 
aesthetic realism is a case in point. This token of intellectual honesty also 
reveals Kail’s self-awareness of the limits between his own speculative 
tenets and Hume’s. Thirdly, Kail bears in mind the threat of anachronism 
in the interpretation of Hume’s philosophy: even though it is sometimes 
attractive to read Hume as a realist or an anti-realist, he stresses that the 
realism/anti-realism debate is a creature of the twentieth-century, and 
might not have been Hume’s primary concern. Accordingly, it is possible 
to find in Kail’s study a genuine effort for letting Hume speak for himself. 

Now, whether Kail succeeds avoiding anachronism is quite another 
issue. Of course, my point comes down to whether the Humean theory 
could hold any robust form of realism. This aspect is not especially 
troubling in Kail’s treatment of Hume’s accounts of religious belief and 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—170—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

evaluation, since he endorses here, respectively, an agnostic view or a 
very moderate form of realism. However, Kail still contends that Hume’s 
account of the external world belief, as well as his account of the belief 
in causality, are compatible with a robust form of realism. And no matter 
how moderate Kail’s tenet be, its exegetical legitimacy depends not only 
on whether Hume’s theory of human nature is logically compatible with 
any sort of metaphysical realism, but also on whether Hume himself 
allowed that kind of metaphysical speculation. And this is, I think, an open 
interpretative question that Kail does not fully address.  

Such concerns apart, Kail’s Projection and Realism in Hume’s 
Philosophy is a valuable book. It is certainly one of the most stimulating 
interpretative contributions of the latest years; and, for this reason, it should 
be taken into account by every serious student of Hume’s philosophy. 

Sebastian Sanhueza Rodriguez
University of Glasgow

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—171—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

Louis Althusser, Política e historia. De Maquiavelo a Marx. Katz 
Editores, Buenos Aires. 2007. 384 pp. ISBN: 9788496859036.

El trabajo de Louis Althusser es conocido por su influyente lec-
tura de Marx durante los años sesenta, así como por su herencia en 
la reelaboración teórica del marxismo realizada por discípulos de la 
talla de Alain Badiou, Jacques Ranciére y Ettiene Balibar. Mas recien-
temente sus lecturas de la filosofía política moderna han comenzado 
a ser editadas, lo que permite tanto una mejor comprensión de su 
obra como de esa época del pensamiento político. Ya que tales lec-
turas resultan interesantes vías de entrada a pensadores analizados 
tanto epocalmente como desde la particularidad de cada obra, en 
un movimiento riesgoso que no deja de ser sugerente. En los años 
noventa, fueron publicados en Francia dos libros sobre Maquiavelo 
y una larga colección de sus escritos filosóficos y políticos, al cual se 
suma el 2006 la edición francesa del libro que aquí presentamos en 
español –el cual acompaña, en la misma lengua, la recopilación de 
otros de sus textos en Para un materialismo aleatorio (Arena, 2002). 

El libro en cuestión presenta textos inéditos en español, surgidos 
de clases y emisiones radiales, encontradas en los archivos del mismo 
Althusser o en apuntes de quienes  asistieron. Aquello explica el carác-
ter fragmentario de largos pasajes del texto, los cuales evidentemente 
no fueron escritos para ser publicados, al menos, en esa forma. Pero 
la dispersión que allí se encuentra puede ser integrada a las temáticas 
generales que atraviesan el texto, relativas a la concepción de historia 
presupuesta en los más importantes autores de la filosofía política mo-
derna. El primer curso presentado, “Los Problemas de la filosofía de la 
historia”, es el más largo del libro. Recorre desde la constitución de la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—172—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

problemática histórica en el siglo XVII hasta la filosofía de Marx. Para 
aquello, parte comentando el racionalismo cartesiano, las polémicas re-
ligiosas (fundamentalmente, en torno a Bayle y Bossuet), el pesimismo 
práctico de Pascal y las polémicas políticas, económicas y jurídicas como 
componentes teóricos de los que surge tal discusión. Tras ello, presenta 
la filosofía de Montesquieu como elemento histórico de una corriente 
“feudal liberal”, la de Voltaire como quien funda el método histórico en 
torno a criterios positivos separados de la naturaleza y la de Condorcet 
como la de quien concibe la razón como motor de una historia conce-
bida linealmente. Posteriormente, comenta el trabajo de Helvetius – lo 
que reseñaremos más adelante en torno al exclusivo trabajo sobre dicho 
autor, el cual presenta una lectura similar a la del curso en cuestión –. 
Luego se lee a Rousseau como un enemigo interno de la Ilustración, 
dada su ambivalente posición ante tal proceso. El tercer apartado reco-
rre la preocupación hegeliana, desde la distinción entre historia origina-
ria, historia reflexionante e historia filosófica hasta el concepto de motor 
de la historia, pasando por su esencia y por los “medios del Espíritu” y 
su encarnación estatal. Aquello es contrapuesto a la concepción de la 
historia en las primeras obras marxianas y la concepción materialista 
y científica allí desarrollada, mediado por la afirmación de Feuerbach 
de la esencia humana como realidad de la religión. Marx rechazaría 
cualquier figura clásica de la filosofía de la historia, suplantándola por 
la explicación científica que devuelve el concepto de historia al estudio 
de la historia misma, pues en ella resulta pensable y verificable científica-
mente, más allá de la pura coherencia entre sus enunciados. Su verdad se 
juega en la comprensión del presente y las prácticas allí mentadas, hacia 
la construcción de cierto futuro. Finalmente, se inserta la ya mencionada 
exposición sobre Helvetius. Dicho filósofo es contrapuesto a Rousseau 
por su radical concepción del carácter mutable de la humanidad, en vir-
tud de sus cambios en el orden político y educativo. Esto no impedirá, 
por cierto, que Althusser señale que su filosofía derive políticamente en 
un reformismo algo chato.

Poco más de sesenta páginas sobre Maquiavelo suceden tal cur-
so. El autor florentino es pensado desde su solitaria y paradójica ubi-
cación como teórico de la política de escaso alcance teórico, la que 
será descrita en torno a una atenta lectura de El Príncipe. El trabajo 
de esa figura sería el de dar una emergente forma a la materia exis-
tente, insertando así un plan político desde la radical contingencia 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—173—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

de lo que lo posibilita. Desde allí se piensa el proyecto de construir 
un Estado de carácter nacional y popular, gracias a la articulación 
de buenos elementos militares y jurídicos. La bullada justificación 
maquiavélica de la violencia sólo se comprende en tal contexto, en 
tanto justificación de un buen fin: el de la emergencia y conserva-
ción del Estado. La lectura de Althusser otorga importante espacio 
a la consideración de lo pensado como plano de las apariencias, en 
el cual la acción sería tan importante como en el plano real para 
rearticular la relación entre el Príncipe y el pueblo. Por otra parte, 
la dispersa antropología de Maquiavelo identificaría al hombre con 
su deseo, pero nada de allí se deduce políticamente. Antes que cierto 
concepto de lo humano, lo importante para él sería el análisis de 
situaciones concretas en las que actúan los hombres pluralmente. Su 
obra construye implícitamente una teoría de la historia antes que de 
la naturaleza humana, pues lo que Maquiavelo mostraría es el ciclo 
de los distintos órdenes políticos, y la necesidad del presente de inte-
rrumpir tal movimiento degenerativo para fundar, concretamente, el 
olvidado problema de la posibilidad práctica del Estado moderno. En 
ello, Maquiavelo se revela como teórico de los comienzos. Aquello es 
asociado a una figura de la violencia fundadora, necesaria pero no 
suficiente, para constituir el nuevo orden político. 

La siguiente sección corresponde al curso “Rousseau y sus pre-
decesores. La filosofía política en el siglo XVII y en el siglo XVIII”, el 
cual traza distintas lecturas considerando la implícita epistemología 
existente en la constitución de los objetos teóricos del pensar político. 
La filosofía política moderna buscaría exponer la génesis de las rela-
ciones sociales desde un sistema teórico que reposa en los conceptos 
de estado de naturaleza, estado civil/político e interrupción del con-
trato. Los primeros capítulos parten reseñando la filosofía política de 
Hobbes y Locke. En el primero, el estado de naturaleza es pensado 
como un estado de libertad e igualdad. Es propio del reino del dere-
cho natural, el cual desemboca tanto en una guerra de todos, como 
en un estado de temor, miseria y muerte universal. Su interrupción 
surge de la ley natural, en la cual las pasiones son sustituidas por 
una razón cuyo cálculo supera la inmediatez al buscar la paz en un 
contrato cuyo límite es la muerte de quien pacta. Se requiere de cierto 
cinismo práctico, ya que quien alcanza la racionalidad la mantiene 
mientras el resto de los hombres así lo haga. Ésta se interioriza desde 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—174—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

la tensión entre el universalismo moral de la ley natural y su aplica-
ción concreta, necesitada de su hipotética extensión más allá de la ra-
zón individual. El carácter paradójico de una ley natural inmanente a 
cierto contexto es solucionado por el concepto hobbesiano de estado 
civil, el cual realiza tales leyes en el asimétrico contrato del que emer-
ge un poder comprendido absolutamente. Aquello no sólo garantiza 
el orden político, sino también el despliegue liberal de la economía.

Esta última operación también caracteriza al pensamiento de 
Locke. Pero desde una concepción contraria en lo referente a la esen-
cia de lo social. Parte desde la identificación de la ley natural con la 
razón, dándole así a ésta un carácter necesariamente vinculante que 
elude el problema de Hobbes. El estado natural permite pensar un 
fundamento no violento del orden político. Pues allí no sólo existe el 
peligro de recibir la muerte de parte de otro hombre, sino también un 
orden ético cifrado en la igualdad de pertenencia a la especie humana 
y la incipiente fraternidad cifrada en la justicia y la caridad. Pues la 
ley natural no sólo es la de la conservación de sí, sino también de los 
otros. Ella es respetada en el estado de naturaleza, pero podría deri-
var en cierto estado de guerra si tal principio se ignorase. A diferencia 
de Hobbes, se distingue entre la violencia mala del que ataca rom-
piendo tal orden, y la violencia buena de quien se defiende legítima-
mente. Esta última no sólo defiende justamente la vida, sino también 
la propiedad surgida del trabajo depositado en ella, ya existente en 
el estado de naturaleza, pues en este estado ya hay sociabilidad, mas 
se carece de quien genere y ejecute sus leyes positivamente, lo que se 
garantizará por la transferencia de tal poder desde una comunidad 
preexistente que trasciende tal encarnación.

Esto último es hiperbolizado en la filosofía rousseauniana. El 
pensador francés aparentemente parte desde conceptos sobre esta-
do de naturaleza y civilidad similares a los pensadores ingleses, mas 
desde una lógica de la discontinuidad que impide considerarlos idén-
ticamente. El estado de guerra es pensado aquí como una problemá-
tica final de un estado de naturaleza que inicialmente desconoce tal 
belicosidad. El problema de la anterior filosofía es su justificación 
del presente al identificarlo como natural, olvidando los verdaderos 
orígenes que el pensamiento debiese rescatar. En el estado de pura na-
turaleza el hombre resulta simultáneamente animal y no animal. Pues 
opera sólo por su instinto, pero éste se halla indeterminado. No existe 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—175—

Methodus Nº 4 (2009)Reseñas

necesidad allí de otro hombre, lo que contradice tanto la concepción 
aristotélica de sociabilidad natural como una concepción utilitarista 
de los vínculos establecidos. Mas ciertos accidentes movilizan la his-
toria, lo que modifica entonces las prácticas del hombre en torno a la 
naturaleza. De allí surgirá la razón, la propiedad, los contratos y las 
naciones. Los hombres comienzan a mirarse, vincularse y asentarse 
colectivamente, en una irreversible separación del originario terreno 
selvático. Aparecen las diferencias de riqueza, fuerza y dominación, 
lo que derivará en un estado de guerra que interrumpirá un contrato 
civil nacido de la voluntad de los ricos. Éste será corrompido, pero 
no para volver al previo estado de naturaleza, lo que tornará impura 
toda solución política.

Desde allí surge la tentativa del contrato social, el cual deberá 
superar los óbices propios de las relaciones sociales imperantes para 
desplegar un nuevo orden. Esto requiere un cambio en el modo de 
ser de quienes pactarán, fundamentalmente, en lo que concierne a 
sus intereses particulares. Para ello se introduce un fuerte concepto 
de libertad, cuya renuncia resta al hombre de su humanidad. El pacto 
se da entre cada individuo y la comunidad, en un extraño acuerdo 
entre cada hombre y un ente que se constituye en tal contrato, al 
cual el hombre se cede completamente para garantizar su libertad. 
El nuevo órgano constituye el unánime ser del pueblo, encarnado 
soberanamente como poder legislativo que se da a sí sus emergentes 
leyes fundamentales. Éste es complementado por un poder ejecutivo 
cuya constitución democrática lo hace coincidir con la institución 
legislativa. Pues la ley es un acto de la voluntad general, contrapuesta 
al decreto que surge del interés particular. Este último concepto resul-
ta ambivalente, ya que de ella surge la voluntad general. De allí que 
pueda ser bueno si de él nace el interés general, y malo si se orienta al 
amor propio. Para que se ejerza la voluntad general es necesaria una 
discusión sobre alguna preocupación común, decidida mediante los 
sufragios que la representarán y en un despliegue en el que ésta pueda 
responder, lo que requiere un pueblo ilustrado y ausente de facciones. 
Según Althusser, tal concepción del interés general no resulta sino 
un mito ideológico cuyo carácter ilusorio no deja de reflejar la real 
existencia de clases sociales y sus intereses objetivos. Tal tensión se 
manifiesta en la dificultad de decidir si la supresión de la voluntad 
particular apunta hacia una huida ideológica en torno a las costum-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135


—176—

Methodus Nº 4 (2009) Reseñas

bres, u otra  real, hacia la desigualdad económica, lo que resulta poco 
posible según considera el mismo Rousseau, al igual, por cierto, que 
la construcción del contrato ante la precariedad de la historia que no 
deja de señalar.

Finalmente se halla una breve transcripción de un curso sobre 
Hobbes, considerado como el primer teórico de la arbitrariedad del 
signo dada su consideración del lenguaje como artificialidad. Allí se 
expone nuevamente la distinción entre estado de naturaleza y estado 
civil, así como  el trasfondo agonístico de un pensar que expresa 
la necesidad de anticipar la chance de la violencia, con la muerte 
como posibilidad final. Tal temor fundamenta un contrato inmanen-
te, constituyente de un poder soberano surgido de la multitud de si-
multáneos contratos en el que cada hombre particular es totalmente 
alienado para donar su voluntad a la ficticia persona que lo repre-
senta. Se trata de una racionalidad del poder absoluto cifrada en la 
idea de representación y el poder absoluto allí existente, primando 
así lo político sobre el derecho. Tal poder resulta irrevocable, indivi-
sible y perpetuo, conciliando absolutismo y liberalismo. A través del 
primero, se garantiza el segundo desplegando así las condiciones de 
seguridad necesarias para la burguesía emergente.

La falta de precisión en los apuntes existentes es balanceada por 
la originalidad de varias de las tesis althusserianas, las que poco se 
contentan con resumir o describir a los autores expuestos. Al contra-
rio, indaga lo allí presupuesto inquisidora y detallístamente en dis-
tintos textos cuya lectura ofrece un interesante panorama de la rela-
ción entre política e historia en la época estudiada. En tal sentido, la 
publicación en español de tales textos resulta una saludable noticia, 
tras la cual no resta sino esperar un próximo aumento en la emer-
gente preocupación por publicar variados textos de Althusser  que, 
inmerecidamente, no recibieron la necesaria atención en el momento 
en que fueron producidos.

Alejandro Fielbaum S.
Universidad de Chile

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:39:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-135

