
T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Arnold, Gütekraft

150 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Sharp, Gene (2005), Waging Nonviolent Struggle. Boston MA, 
Porter Sargent.

Zunes, Stephen (1999), The Origins of People Power in the 
Philippines, in Zunes, et al, Nonviolent Social Movements: A 
Geographical Perspective, Oxford Blackwell, pp. 129-57.

Schock, Kurt (2005), Unarmed Uprisings: People Power 
Movements in Nondemocracies, Minneapolis MN, University 
of Minnesota Press.

Sharp, Gene (2003), From Dictatorship to Democracy: A 
Conceptual Framework for Liberation, Boston MA, The Albert 
Einstein Institution.

1.	Einleitung

Als Mohandas K. Gandhi das Kunstwort Satyagraha1 
prägte, nahm er an, dass die Sache, um die es geht, so 
alt sei „wie die Menschheit“ (Gandhi 1999, 9: 361). 

Dennoch sah er sich zu dieser begrifflichen Neuschöpfung 
veranlasst. Mit ihr überführte er auch eine uralte Praxis in ein 
elaboriertes Handlungskonzept zum Abbau gesellschaftlicher 
und politischer Missstände, mit dem er vier Jahrzehnte 
öffentlich experimentierte.

Satyagraha begann am 11. September 1906 (Gandhi 1999, 34: 
87): Zusammen mit Gandhi verpflichteten sich 3.000 Inder im 
Johannesburger Theater feierlich, die gegen die indische Min­
derheit gerichtete rassistische Gesetzgebung in Südafrika nicht 
länger hinzunehmen und für ihre Abschaffung notfalls ihr 
Leben einzusetzen.2 Ihnen gegenüber stand die geballte Macht 
des Regierungschefs General Jan Christiaan Smuts. Bei ihren 
vielfältigen Aktionen zivilen Ungehorsams (z.B. Verbrennung 
von Pässen) hatten die engagierten Inder und Inderinnen in 
der Folge schwer unter dem Einsatz des staatlichen Zwangsap­
parats zu leiden: Tausende kamen in Gefängnisse, es gab Tote 
und Verletzte. Doch nach acht Jahren erwies sich Satyagraha 

*	 Dr. Martin Arnold war bis 2010 Pfarrer der Evangelischen Kirche im Rhein-
land. Er arbeitet seit 1997 ehrenamtlich am Institut für Friedensarbeit und 
gewaltfreie Konfliktaustragung sowie seit 1998 in der Arbeitsgruppe Güte-
kraft. Er ist Trainer für Gewaltfreie Aktion und wirkte vielfach an solchen 
Aktionen mit. 1997 bis 2005 lehrte er an der Universität Marburg im Stu-
diengang Friedens- und Konfliktforschung.

1	 Sprich: Satjagrah (zweite Silbe lang).
2	 Vgl. Arnold 2011a.

als stärker: Die Gesetze wurden zurückgenommen.3 Damit war 
die Grundlage für weitere Anwendungen dieser Streitkunst ge­
schaffen. Dazu gehörte auch der weltberühmte Salzmarsch in 
Indien 1930, der das Ende der englischen Kolonialherrschaft 
einläutete.

Im Englischen gab Gandhi Satyagraha meist als non-violence 
wieder, was zu den deutschen Bezeichnungen ‚Gewaltfreiheit‘ 
oder ‚Gewaltlosigkeit‘ führte. Bei ‚non-violence‘ handelt es 
sich aber genau genommen um die Übersetzung eines anderen 
indischen Begriffs mit Jahrtausende alter Tradition: Ahimsa, 
Nicht-Gewalt. Mit ihr sah Gandhi Satyagraha sachlich zwar 
eng verbunden. Das Wort ‚non-violence‘ erwies sich aber den­
noch als irreführend. Denn die verneinenden Bezeichnungen 
vermögen die indische Tradition nicht angemessen abzubil­
den. Gandhi selbst legte besonderen Wert auf den Aspekt 
der Kraft. Deshalb sprach er häufiger auch von „love-force“, 
„truth-force“ und „soul-force“.4 ‚Gewaltlos‘ oder ‚gewaltfrei‘ 
suggeriert in der westlichen Welt jedoch das Gegenteil. Dort 
lässt es eher an Schwäche denken: an die Verneinung von et­
was, das als stark gilt (Gewalt). Gandhis Verständnis verkehrt 
sich mithin in sein Gegenteil.

Allerdings gab es auch im westlichen Sprachraum Versuche, 
die Bedeutung von Satyagraha angemessener wiederzugeben: 
„Festhalten an der Wahrheit“ (Sternstein 2008: 59) ist zwar 
nicht falsch, bleibt aber ebenfalls missverständlich. Satya be­

3	 Vgl. Tendulkar 1961-1963, Vol. 1: 149; Gandhi 1972.
4	 Siehe Wörterstatistik in http://wp.martin-arnold.eu/wp-content/

uploads/2012/02/2011-1030.-G%C3%BCtekraft-Gesamtstudie_002.pdf, 
ab S. 520. Stand: 29.3.2013.

Gütekraft: Grundlage der Arbeit für Freiheit, 
Gerechtigkeit und Menschlichkeit
Martin Arnold*

Abstract: With the term ‘goodness-force’ an ideal typical model is presented. It is based on different approaches developed and 
successfully implemented by three protagonists: the Catholic Hildegard Goss-Mayr, the Hindu Mohandas K. Gandhi, and the 
atheist Bart de Ligt. The synthetized model is an attempt to describe the common core of the various traditions of nonviolence, 
namely the conception of how nonviolent action typically works. Three manifestations can be differentiated: goodness-force as 
a pattern of interaction, a concept for behavior, and a human potential. This concept can be practiced on six levels including 
steps of escalation. The chief elements of impact are action by committed individuals, ‘contagion’, and mass non-cooperation 
built on these two.

Keywords: ‚Goodness-force‘, Satyagraha, nonviolence, nonviolent action, civil conflict-management
Gütekraft, Satyagraha, Gewaltlosigkeit, gewaltfreie Aktion, zivile Konfliktbearbeitung

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 151

Arnold, Gütekraft | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

unterschiedliche kulturelle Hintergründe und religiöse Auf­
fassungen. Damit wird deutlich: Gütekraft ist weder an einen 
bestimmten Kulturkreis noch an eine bestimmte religiöse 
Überzeugung gekoppelt. Wie haben die drei ‚Baumeister‘ sich 
die Wirkungsweise ihres Ansatzes in der praktischen Konflikt­
bearbeitung vorgestellt?

2.1	 Hildegard Goss-Mayrs christliches Gütekraft-
Konzept

Nach Hildegard Gross-Mayr9 besteht der Anfangsimpuls in der 
Entdeckung der Gütekraft im Eigenen, als eigene Möglichkeit. 
Wer sich der eigenen Gütekraftpotenz bewusst sei, werde dazu 
angeregt, anderen Menschen mit Güte zu begegnen. Mit die­
ser Haltung verbindet sich das Ziel eines „Lebens in Fülle für 
alle“10 (Goss-Mayr 2002: 16). Dessen Verwirklichung werde 
durch Gütekraft – die Kraft der Wahrheit, der Gerechtigkeit 
und der Liebe – ermöglicht. Sie komme von Gott, die ihr ent­
sprechende Einstellung könne jedoch durch Persönlichkeits­
bildung entwickelt und gestärkt werden: „Es kommt darauf 
an, wie viel Raum man der Liebe in sich gibt und dass man sie 
in sich wachsen lässt“ (Goss-Mayr im Interview mit M.A. am 
3.8.2004, unveröffentlicht).

Größere Missstände gütekräftig abzubauen erfordert nach 
Goss-Mayr Handeln mit Konzept. Demnach muss zur Hal­
tung der Güte Methodenkompetenz hinzukommen, die sich 
durch Schulung und Erfahrung erwerben lässt. Methodische 
Hilfsmittel erleichtern die Zusammenarbeit der Engagierten, 
die Situationsanalyse, den Dialog mit anderen Beteiligten 
oder auch die selbstkritische Auswertung der Aktivitäten. Das 
Ziel bestehe darin, die ‚ansteckende‘ Interaktionsdynamik 
Gütekraft in Gang zu setzen. Dies geschehe vor allem durch 
den eigenen Beitrag der Engagierten: Durch konstruktives 
Handeln sowie durch Nichtzusammenarbeit bauen sie ihren 
eignen Anteil am Missstand ab, indem sie ihn nicht länger 
dulden oder gar unterstützen. Dieser Beitrag rege andere zur 
Mitwirkung an, er ‚stecke an‘. Ein derartiger Effekt lasse sich 
verbal oder auch durch Aktionen verstärken, die andere Be­
teiligte in ihrem Gewissen ansprechen. Lassen sich mächtige 
Schlüsselpersonen dennoch nicht zur Mitwirkung anregen, 
könne der Einsatz intensiviert werden: Massenhafte Nichtzu­
sammenarbeit gilt als äußerste Aktionsform. Sie könne zum 
Abbau des Missstands führen, weil Machtausübung auf die 
Zusammenarbeit von Machtinhabern und Machtunterwor­
fenen angewiesen sei. Unterstützungsentzug führe daher zu 
Machtverlust, der seinerseits die Erfolgschancen der Enga­
gierten erhöhe. Anhand eines Beispiels: Auf den Philippinen 
hoben nach Bekanntgabe eines falschen Wahlergebnisses tau­
sende Menschen ihr Geld von Banken ab, die dem Diktator 
nahestanden. Das Volk stellte sich massenhaft den Panzern 
entgegen, die die abtrünnigen Militärs töten sollten – und die 
Panzer stoppten. Marcos‘ Macht war geschwunden, er verließ 
das Land. Für diese Zusammenhänge prägten die Philippinen 
die Ausdrücke ‚Würde anbieten‘ und ‚People Power‘.

9	 Vgl. Goss-Mayr 1981 und Arnold 2011c.
10	 Der Ausdruck ist nach Joh. 10,10 (Jerusalemer Übersetzung) gebildet.

deutet für Gandhi etwas anderes, als das Wort ‚Wahrheit‘ aus­
drückt. Dies zeigt sich an seiner Aussage, „Wahrheit (satya) 
bedeutet auch Liebe“ (Gandhi 1999, 34: 93). Die Übertragung 
‚Gütekraft‘ erscheint folglich zutreffender.

‚Gütekraft‘ findet im Folgenden zweifache Verwendung: Zum 
einen fungiert es als spezielle Bezeichnung für Gandhis An­
satz.5 Zum anderen dient es als allgemeiner Konzeptname für 
jene bislang ‚gewaltfrei’ oder ‚gewaltlos’ genannte Tradition, 
die sich teilweise unabhängig von Gandhi entwickelte.6 Die 
Bezeichnung ‚Gütekraft‘ scheint gut geeignet, den gemein­
samen Kern der verschiedenen Varianten einschließlich der 
‚zivilen Konfliktbearbeitung‘ – insbesondere die typische Wir­
kungsweise gewaltfreien Vorgehens – auszudrücken.

Ausgehend von den Überlegungen dreier ‚Baumeister’ unter­
schiedlicher Ansätze soll ein Idealtypus synthetisiert werden. 
Dabei leiten folgende Fragen die Rekonstruktion an: Erstens: 
Wie bzw. warum ist es möglich, Personen oder auch Gruppen, 
die zur Gewalt entschlossen scheinen, ohne Androhung oder 
Einsatz von Gewalt wirksam entgegenzutreten? Und zweitens: 
Wie ist demgemäß gewaltfreies Vorgehen zu konzipieren, da­
mit es auch in Konflikten gegen gewaltbereite Gegner funk­
tionieren kann?

2.	Drei Baumeister und drei Baupläne zur 
Gütekraft

Als Ausgangspunkte der Rekonstruktion eines idealtypischen 
Gütekraftkonzepts dienen die Pläne dreier ‚Baumeister‘: 
Dazu zählen erstens die österreichische Katholikin Hildegard 
Goss-Mayr (geb. 1930), die mehrmals für den Nobelpreis 
vorgeschlagene Ehrenpräsidentin des Internationalen Ver­
söhnungsbunds. Zweitens handelt es sich um den indischen 
Hindu Mohandas K. Gandhi (1869-1948), genannt Mahatma: 
die Große Seele. Hinzu kommt drittens der niederländische 
Atheist Bart de Ligt (1883-1938), den Zeitgenossen als „Gan­
dhi des Westens“ (Dungen 1990: 43) würdigten.

Für die Auswahl dieser drei ‚Baumeister‘ sprechen zwei Grün­
de. Zum einen sind ihre Konzepte wenigstens einmal nach­
weislich mit Erfolg zum Einsatz gekommen:7 Goss-Mayrs 
Ansatz lag der „Rosenkranz-Revolution“ auf den Philippinen 
1986 zugrunde, die die Marcos-Diktatur beendete (Goss-Mayr 
1986, Zunes 1999). Die Anwendung von Gandhis Satyagraha 
führte, wie bereits erwähnt, 1914 in Südafrika zur Rücknahme 
der gegen die indische Minderheit gerichteten rassistischen 
Gesetze.8 Und die Umsetzung von Bart de Ligts Konzept trug 
in den Niederlanden 1923 zur gesetzlichen Anerkennung der 
Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen bei (Dungen 
1989: xvi). Zum anderen besitzen die drei Personen jeweils 

5	 Sprachliches zu Satyagraha ausführlich bei Blume 1987: passim und Arnold 
2011d: 91-104.

6	 Einen detaillierten Vergleich von ‚Gewaltfreiheit‘ und ‚Gütekraft‘ bietet 
Arnold 2013.

7	 Die Erfolgszuschreibung ist nicht monokausal gemeint, denn letztlich tra­
gen immer viele Ursachen zu den Ergebnissen bei. Vgl.: Arnold 2011b: 61f., 
36ff., 153f., 199.

8	 Weil Gandhis Beitrag zur Befreiung Indiens von der Kolonialherrschaft 
durchaus umstritten ist, wird hier auf den eindeutigen Erfolg in Südafrika 
verwiesen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Arnold, Gütekraft

152 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Was aber, wenn Satyagraha bei den Adressaten zur Verhärtung 
der Position oder gar zur Einleitung von Gegenaktionen führt? 
Gandhis Antwort lautet: Satyagraha im engeren Sinne ist bis 
zur Behebung des Missstands weiter zu praktizieren. Die En­
gagierten sollen darin fortfahren, die eigene Beteiligung am 
Missstand abzubauen. Indem sie hierbei stärker, als es die bis­
herigen oder zu erwartenden Gegenaktionen verlangen wür­
den, Furchtlosigkeit, Selbstdisziplin und Leidensbereitschaft 
gegebenenfalls bis zum Tod zeigen, fordern sie die Angespro­
chenen solange unüberwindbar heraus, bis auch sie ihren Teil 
zur Beseitigung des Missstands beitragen.

2.3	 Bart de Ligts Gütekraft-Konzept Geestelijke 
Weerbaarheid

Bart de Ligts Ausdruck ‚Geestelijke Weerbaarheid‘ bedeutet geis­
tig-sittliche Streitbarkeit.12 „Geistig-sittlich“ verweist auf Poten­
ziale der Menschheit. Das Geistige, die Vernunft, ermögliche es, 
Wahrheit zu erkennen. Und Sittlichkeit, das moralische Gefühl, 
führe zu Menschlichkeit. Wahrheit und Menschlichkeit wirken 
seines Erachtens als „Kräfte, mit denen […] gerechnet werden 
muss“ (Ligt 1928, 109). Sie verstärken sich gegenseitig: Beide 
drängen zum Aufbau menschenwürdiger gesellschaftlicher Ver­
hältnisse in Gerechtigkeit, Freiheit und Menschlichkeit sowie 
zum Abbau entsprechender Missstände. Dies geschehe sowohl 
bei Einzelpersonen als auch bei Kollektiven durch Betätigung 
der eigenen geistig-sittlichen Potenz. Wahrheit und Menschlich­
keit bilden die Grundlage sowohl für das Handeln der Engagier­
ten als auch für dessen Wirkung, da sie in der Vernunft und im 
moralischen Gefühl der anderen Beteiligten Resonanz hervorzu­
rufen vermögen. Arbeit für Freiheit, Gerechtigkeit und Mensch­
lichkeit heißt für de Ligt, selbst frei, gerecht und menschlich zu 
handeln. Dazu gehören vier Aktivitäten:

a)	Bei sich selbst anfangen: Die Grundlage sieht de Ligt in der 
Bereitschaft zur Selbstverbesserung. Sie beginne mit dem 
Erkennen zunächst der eigenen geistig-sittlichen Kräfte, ge­
folgt von der Einsicht in die Möglichkeit, selbst Teil des 
Missstands bzw. des ihn produzierenden Systems zu sein. 
Dem schließe sich die Bewusstwerdung der eigenen Anteile 
an. Dem Erkennen folge das Handeln: Dies beginne damit, 
eigene Anteile am jeweiligen Missstand abzubauen – etwa 
durch Verweigerung unwürdiger Arbeit, des Kriegsdienstes 
oder unmenschlicher Befehle. Die ‚Zusammenarbeit mit 
dem Missstand‘ werde aufgekündigt. Das Handeln samt 
der dahinterstehenden inneren Haltung strahle auf andere 
Menschen aus, bei denen ähnliche Impulse geweckt oder 
gestärkt würden. Ein Nachahmungseffekt führe dazu, dass 
auch andere bei sich selbst beginnen. So lasse sich manches 
Übel beheben. Bei größeren Missständen gehöre jedoch 
auch Vorbereitung dazu.

b)	Sich und andere vorbereiten: Vielfältige Aktivitäten dienen der 
kurz- oder langfristigen Stärkung der geistig-sittlichen Po­
tenz – und zwar sowohl bei sich selbst, in der eigenen Ge­
meinschaft, als auch in der breiteren Öffentlichkeit und bei 
der Gegenseite. Mögliche ‚Verstärker‘ werden angesprochen. 

12	 Vgl. Ligt 1925, S. 213-233, Ligt 1989, Arnold 2011e und Jochheim 1977.

2.2	 Mohandas K. Gandhis Gütekraft-Konzept 
Satyagraha

Mohandas K. Gandhi erklärte Satyagraha11 als „die Kraft, die 
aus Wahrheit und Liebe geboren wird“ (Gandhi 1999, 34: 93). 
Das Konzept basiert auf der Annahme, jeder Mensch neige aus 
innerer Verbundenheit mit allen Menschen zu Wohlwollen 
und Gerechtigkeit. Diese könnten daher bei jedem geweckt 
und entwickelt werden. Das Wertvollste am Menschen sei sein 
Potenzial zur Selbstlosigkeit. Das schließe den Einsatz von Sa­
tyagraha für eigene Interessen aus.

Dabei lassen sich zwei Bedeutungen unterscheiden: Satyagraha 
im weiteren Sinne besteht im Einsatz für Wohlwollen und Gerech­
tigkeit – sei es durch Abbau des eigenen Anteils am Missstand, 
sei es durch Hilfe oder durch konstruktive Arbeit. Bliebe der ge­
wünschte Erfolg aus, hält Gandhi möglicherweise Satyagraha im 
engeren Sinne für erforderlich. Dies kann „Satyagraha gegen uns 
selbst“ (Gandhi 1999, 17: 412) sein. Sie wirkt seines Erachtens 
wie folgt: Die Inkaufnahme eines Verzichts, eines Verlusts oder 
von Leiden (z.B. durch Fasten) stärke Selbstdisziplin und Selbst­
losigkeit sowie die Neigung zu allumfassendem Wohlwollen.

Sollte zur Behebung des Missstands die Mitwirkung anderer 
Menschen nötig sein, wären diese Personen Gandhi zufolge auf 
eine Weise anzusprechen, die sie anregt, aus innerer Neigung zu 
Wohlwollen und Gerechtigkeit zu handeln. Nicht nur die Hoff­
nung auf diesen gewünschten Effekt, sondern auch die Achtung 
ihrer Würde verbiete es, die Angesprochenen persönlich oder 
öffentlich herabzusetzen oder auf andere Weise zu schädigen. 
Zunächst gelte es jedoch die Frage zu klären, ob die anderen 
den Missstand überhaupt als solchen erkennen und sich als 
daran Beteiligte sehen. Sollte dies nicht der Fall sein, müsse 
die Meinungsdifferenz gewissenhaft bearbeitet werden. Dabei 
biete es sich an, eine allseits anerkannte Instanz hinzuzuziehen, 
die z.B. die unklare Faktenlage untersucht. Käme es dabei zu 
einer Bestätigung sowohl des Missstands als auch der eigenen 
Beteiligung, dann würden die Betroffenen mitwirken, wenn ihr 
Wohlwollen und ihre Selbstlosigkeit bereits groß genug seien. 
Bleibe ihr Engagement weiter aus, so sollen speziell an diese Per­
sonen gerichtete Satyagraha-Aktionen im engeren Sinne ihren 
Gerechtigkeitssinn, ihr Wohlwollen und ihre Selbstlosigkeit an­
sprechen und stärken. Dies geschieht nach Gandhi, indem die 
bereits Engagierten ihre eigene Beteiligung am Missstand – etwa 
den Gehorsam gegenüber einem ungerechten Gesetz – (weiter) 
abbauen. Dies gelte sogar dann, wenn das für sie mit erheb­
lichen Kosten oder Risiken (z.B. Festnahmen) verbunden wäre. 
Der Abbau eigener Beteiligung könne auch durch Verzicht auf 
bestimmte Produkte – etwa Speisen (Gandhi 1977: 276f) – er­
folgen, aber auch durch Streik und Boykott als Formen der 
Nichtzusammenarbeit geschehen. Gerade durch diese Leiden 
soll der innere Zwiespalt bei den anderen Beteiligten herbeige­
führt oder verstärkt werden, der dann den Druck erhöht, dem 
eigenen Wohlwollen zu folgen und ebenfalls zum Abbau des 
Missstands beizutragen. Dieser Impuls lasse sich auf indirektem 
Weg verstärken – etwa durch Öffentlichkeitsarbeit, Gewinnung 
von Autoritäten oder Anrufung von Gott durch Gebet.

11	 Vgl. Blume 1987 und Arnold 2011d.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 153

Arnold, Gütekraft | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

‚gewaltfreien‘) Vorgehens. Damit schafft er auch Grundlagen 
für Anleitungen und Evaluationen ‚gewaltfreier Aktionen‘ – 
besser formuliert: von ‚Gütekraft-Aktionen‘.14

3.1	 Zwei Wortbestandteile: ‚Güte‘ und ‚Kraft‘

Warum eignet sich ‚Gütekraft‘ in besonderer Weise als Kon­
zeptname? Oder anders gefragt: Welche Inhalte transportiert 
diese Bezeichnung? Sie vereinbart zwei Wortbestandteile, de­
ren Bedeutung in der Regel nicht zusammengedacht werden, 
die aber zusammengehören: Güte hat Kraft. Sprachlich lei­
tet sich Güte von ‚gut‘ ab, das ursprünglich „in ein Gefüge 
passend“15 bedeutet. Das Wort besitzt eine intersubjektive 
und eine subjektive Komponente: Zum einen bezeichnet es 
eine (intersubjektive) Qualität (z.B. Gütesiegel), zum anderen 
meint es eine (subjektive) menschliche Einstellung oder Hal­
tung.16 Inhaltlich liegt bei beiden Aspekten das Bedeutungs­
feld von ‚Kraft‘ nicht fern:

–	 Güte als Qualität: Bereits die Art und Weise des Handelns, 
das die gewünschte Verbesserung schon in Gang setzt, lässt 
erkennen, dass der erstrebte Zustand besser ist als der zu 
überwindende Zustand. Gandhis den Gegner schonende 
Vorgehensweise steht nicht nur moralisch höher als Gegner 
schädigende Vorgehensweisen. Sie verfügt auch durch den 
Umstand über eine höhere Qualität, dass sie bei geringeren 
Schäden direkter und oft auch schneller zum Ziel führt. 
Höhere Qualität besitzt die Kraft, geringere Qualität zu ver­
drängen, wie bereits der Volksmund weiß: „Das Bessere ist 
der Feind des Guten“.

–	 Güte als menschliche Haltung: In diesem Sinne äußert sich 
Güte als Wohlwollen und Gerechtigkeit. Sie zeigt sich im 
Ziel, eine ‚Fülle des Lebens für alle‘ zu erreichen. Handeln 
aus dieser Haltung kann durch ‚Ansteckung‘ Kraft nach au­
ßen entfalten.

Diese Bedeutungsinhalte des Worts Güte und die Vorstellung 
damit verbundener Kraft findet in allen drei Einzelkonzepten 
ihre Entsprechung: Goss-Mayr sieht ‚Gütekraft‘ als ‚Kraft der 
Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Liebe‘. Gandhi verweist 
auf die ‚Kraft, die aus Wahrheit und Liebe geboren wird‘. Und 
de Ligt spricht von den ‚Kräften Wahrheit und Menschlich­
keit‘. ‚Gütekraft‘ bietet sich also als gemeinsamer Name an, 
der sowohl die intersubjektiven als auch die subjektiven Be­
deutungskomponenten umfasst.

3.2	 Drei Erscheinungsformen

Gütekraft zeigt sich als Interaktionsmuster, als Begegnungs- 
bzw. Handlungskonzept und als menschliche Potenz.

14	 Die folgenden Beschreibungen basieren auf einem detaillierten Vergleich 
der drei Konzepte und der Ausarbeitung der Gemeinsamkeiten. Aus 
Raumgründen werden hier weder die einzelnen Arbeitsschritte noch genaue 
Bezüge zu den drei Konzepten dargelegt, sondern nur die Ergebnisse präsen­
tiert. Ausführlicher in Arnold 2011b, S. 97-113, vgl. auch Arnold 2011b, S. 7 
Anm. 1.

15	 http://www.duden.de/rechtschreibung/gut Stand: 4.3.2013.
16	 http://www.duden.de/rechtschreibung/Guete Stand: 4.3.2013.

Dazu zählen z.B. angesehene Persönlichkeiten, potenziell 
sympathisierende Organisationen und Medien. Insgesamt 
gehe es zum einen um Bewusstseinsarbeit einschließlich Öf­
fentlichkeitsarbeit, aber auch um Wissenschaft und Bildung. 
Zum anderen bedürfe es organisatorischer Vorbereitungen 
etwa von Streiks, Boykott, zivilem Ungehorsam oder anderen 
Massenaktionen. Aber auch auf erwartete Gegenreaktionen 
gelte es sich entsprechend einzustellen.

c)	Mit der gegnerischen Seite kommunizieren: Nach de Ligt gilt 
es, das Geistig-Sittliche, die moralischen Werte, bei der 
gegnerischen Seite zunächst zu erkennen, um dann daran 
anschließend bei ihr entsprechende Impulse zu wecken 
bzw. zu stärken. Dazu gehöre es, Bande der geistig-sitt­
lichen Sympathie zu knüpfen. Die Engagierten appellieren 
mit Worten und Taten an Vernunft und sittliches Gefühl. 
Sie streben an, immer mit der Gegenseite im moralischen 
Kontakt zu bleiben. Die erwartete Folge: Die gegnerische 
Seite, bei einem Kollektiv anfangs oft nur ein Teil davon, 
fühlt sich innerlich derart zur Zusammenarbeit für mehr 
Freiheit, Gerechtigkeit und Menschlichkeit gedrängt, dass 
sie am Abbau des Missstands mitwirkt. Sollte sie jedoch 
zunächst ablehnen oder gar mit Gewalt reagieren, indem 
sie etwa den staatlichen Unterdrückungsapparat einsetzt, 
rät de Ligt dazu, die Aktivitäten in starker geistig-sittlicher 
Haltung fortzusetzen, um den möglicherweise bei Teilen der 
gegnerischen Seite bereits vorhandenen inneren Drang zu 
Wahrheit und Menschlichkeit auf eine Weise zu stärken, die 
z.B. bei Polizisten oder Soldaten zur Befehlsverweigerung 
führen könne. Infolgedessen nehme die Gegenseite sowohl 
ihr Eigeninteresse als auch ihre geistig-sittliche Verantwor­
tung neu wahr und sie trage ihrerseits zu mehr Freiheit, 
Gerechtigkeit und Menschlichkeit sowie zur Überwindung 
des Missstands bei. Wenn dies noch nicht genügt, hält de 
Ligt eine weitere Aktivität für angezeigt.

d)	Gesellschaftliche Verstärker von Wahrheit und Menschlichkeit 
mobilisieren: Nun appellieren die Engagierten direkt an die 
möglichen ‚Verstärker‘,13 aber auch an die ‚Massen‘, selbst 
aktiver zu werden – sei es als vom Missstand Betroffene, 
sei es aus Solidarität. Die Resonanz in ihrer Vernunft und 
ihrem sittlichen Gefühl führt nach de Ligts Überzeugung 
dazu, dass sie das geistig-sittliche Moment und den ur­
sprünglichen Appell der Engagierten weiter verstärken – 
eventuell durch eigene öffentliche Aktivitäten (z.B. Massen­
veranstaltungen). Dadurch könne der Impuls zu Wahrheit 
und Menschlichkeit eine Eigendynamik entwickeln. Falle 
er nicht stark genug aus, so sei der Einsatz so lange fortzu­
setzen, bis die Zusammenarbeit für Freiheit, Gerechtigkeit 
und Menschlichkeit den Missstand überwindet.

3.	Idealtypus Gütekraft

Aus der Darstellung der drei Baupläne wird nun ein gedank­
liches Modell synthetisiert. Dabei handelt es sich um einen 
Idealtypus im Sinne Max Webers (Weber 1968: 55). Er be­
schreibt die typischen Wirkungselemente ‚gütekräftigen‘ (oder 

13	 Siehe oben.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Arnold, Gütekraft

154 | S+F (31. Jg.)  3/2013

3.3	 Sechs Entfaltungsstufen

Das Gütekraftkonzept hat sich in unterschiedlichen Konflikt­
lagen bewährt.21 Dementsprechend lassen sich unterschied­
liche Entfaltungsstufen identifizieren. Für die jeweils nächsten 
bleiben alle vorherigen wichtig. Keine wird übersprungen. Al­
lenfalls lassen sich mehrere gleichzeitig nehmen.

1.	Sich selbst erkennen und risikobereit handeln: Gütekräftiges 
Handeln bedeutet zuerst, sich nach eigenen Anteilen am 
Missstand zu befragen und diese abzubauen oder konstruk­
tiv zu handeln. Dies schließt die Bereitschaft ein, Kosten 
oder Risiken auf sich zu nehmen. Oft gelingt es bereits auf 
dieser ersten Stufe – eventuell auch durch unaufgeforderte 
Mitwirkung anderer Personen  – Missstände abzutragen. 
Wenn nicht, geht es auf der zweiten Stufe weiter.

2.	Aktivitäten auswerten und eigene Handlungsmöglichkeiten ver­
bessern: Dies geschieht etwa durch Ausbildung, einschließ­
lich Persönlichkeitsbildung. Der Abbau des Missstands kann 
die Mitwirkung weiterer Personen und damit Aktivitäten 
der dritten Stufe erfordern.

3.	Mit anderen gemeinsam den Missstand abbauen: Alle irgend­
wie Beteiligten werden als potenzielle Verbündete angespro­
chen. Daher gilt es, abwertende Äußerungen oder andere 
Schädigungen zu vermeiden (‚Gewaltfreiheit‘). Erkennen 
die Angesprochenen die Lage nicht als Missstand oder se­
hen sie sich an ihm nicht beteiligt, bedarf diese Frage der 
Klärung. In Respekt der jeweiligen Person werden im Dialog 
gegebenenfalls Folgen destruktiver Handlungen verdeutli­
cht und Kritik geübt. Genügen solches Ansprechen und 
gemeinsame Aktionen nicht zur Behebung des Missstands, 
beginnt mit der vierten Stufe die gütekräftige Eskalation.

4.	Verbreiterung und Intensivierung des Einsatzes (Eskalation I): 
Appelle oder auch dramatisierende Aktionen sollen die An­
gesprochenen zur Unterstützung bewegen. Auf diese Weise 
wird der Dialog gegebenenfalls in der Öffentlichkeit fort­
gesetzt. Wohlwollend-gerechtes Streiten regt andere, noch 
nicht Engagierte zum Handeln an (‚Mitschwingen‘). Je 
mehr Personen sich beteiligen, desto stärker dürfte sich bei 
den vorrangig Verantwortlichen der innere Druck erhöhen, 
zur Behebung des Missstands beizutragen. Wenn sich diese 
Gruppe jedoch nicht nur gegen die erforderlichen Verände­
rungen sperrt, sondern auch massiv gegen die Engagierten 
oder deren Aktivitäten vorgeht, setzt sich der Einsatz auf der 
nächsten Eskalationsstufe fort.

5.	Ausdauer, Vorbereitung und Erhöhung des Einsatzes (Eskala­
tion II): Persönlichkeitsbildende und methodische Vorbe­
reitung hilft dabei, unter erschwerten Bedingungen, d.h. 
auch bei Schmerzen und Schädigungen, Wohlwollen und 
Dialogbereitschaft aufrechtzuerhalten. Wenn die vorrangig 
Verantwortlichen zu extrem schädigenden Gegenmaßnah­
men greifen, zeigen die Engagierten durch freiwillige und 
gut vorbereitete Gütekraft-Aktionen offensiv, dass sie sich 
nicht einschüchtern lassen und einen hohen Preis zu zah­
len bereit sind. So werden die vorrangig Verantwortlichen 
in ihrem Drang zu Wahrheit und Menschlichkeit intensiv 

21	 Vgl. „Gütekraftberichte“ in www.guetekraft.net Stand: 1.3.2013.

–	 Interaktionsmuster Gütekraft: Friedrich Glasl (2011) be­
schreibt die destruktive Abwärtsspirale gewaltsamer 
Konfliktaustragung. Gütekraft wirkt in die Gegenrichtung: 
Sie setzt eine ‚Engelsspirale‘ in Gang.17 Das Interaktionsmu­
ster Gütekraft zeigt sich dann, wenn bislang nicht engagier­
te Menschen auf eine wohlwollende und gerechte Anspra­
che mit ebenfalls wohlwollend-gerechtem (‚gütekräftigem‘) 
Handeln reagieren. Dies kommt auf der Mikroebene, z.B. 
in Familien oder unter Freundinnen und Freunden, häufig 
vor: Egon Spiegel spricht hier von der  „Gewaltfreiheit in 
alltäglichen Beziehungen“ (2008: 129ff.). Je nach Komple­
xität des Missstands bzw. der Konfliktlage sind jedoch auch 
Kompetenz und Beharrlichkeit18 nötig.

–	 Begegnungs- oder Handlungskonzept Gütekraft: Gütekräftiges 
Handeln wird durch Wohlwollen und Gerechtigkeitssinn 
geprägt. Familie und Freundschaften wie auch Kulturen und 
Religionen formen und tradieren entsprechende Einstel­
lungen. Die Haltung der Güte kann unbewusst vorhanden 
sein oder durch Persönlichkeitsbildung und Methodenkom­
petenz bewusst entwickelt und eingeübt werden. Wo Güte 
in Verbindung mit Kompetenz im Zusammentreffen mit 
anderen Menschen oder im Abbau bestehender Missstände 
praktisch wird, liegt das Begegnungs- und Handlungskon­
zept Gütekraft vor. Alle drei Konzept-Baumeister unterschei­
den zwischen Personen, die sich für die Verbesserung der 
Verhältnisse durch den Abbau eines Missstands engagieren, 
und anderen, die dies noch nicht tun. Zu letzteren gehören 
zu Beginn der Aktivitäten auch die Hauptverantwortlichen 
oder Verursacher des Missstands, die also möglicherweise 
Gegner in der Sache sind. Sie werden wie andere mehr oder 
weniger Beteiligte als potenzielle Verbündete angespro­
chen. Die Anwendung eines gütekräftigen Begegnungs- und 
Handlungskonzepts erhöht die Wahrscheinlichkeit, das In­
teraktionsmuster der Gütekraft freizusetzen.

–	 Gütekraftpotenz: Der Mensch vermag vom frühen Kindes­
alter an spontan wohlwollend und gerecht zu handeln.19 
Diese ansprechbare und aktivierbare Fähigkeit stellt die an­
thropologische Grundannahme des Gütekraftkonzepts dar. 
Sie lautet: ‚Alle Menschen – auch Konfliktgegner – möch­
ten wohlwollend und gerecht behandelt werden; sie nei­
gen nicht nur bewusst oder unbewusst zu Wohlwollen und 
Gerechtigkeit, sondern sind auch zu einem entsprechenden 
Handeln prinzipiell in der Lage.‘ Durch die Entdeckung der 
Gütekraftpotenz im Eigenen vermögen wir sowohl unser 
Selbstbild als auch das Bild, das wir uns von anderen Men­
schen machen, zu verbessern.20 Wir können sie dann be­
wusst verwirklichen und auf sie – zwar ohne Erfolgsgaran­
tie, aber mit guten Gründen – vertrauen.

17	 Bereits bei Dieter Senghaas und Johan Galtung finden sich ähnliche 
Wortschöpfungen, wenn sie – in anderen Kontexten – dem ‚Teufelskreis‘ 
einen ‚Engelskreis‘ oder ‚Tugendkreis‘ gegenüberstellen (zit. nach Brücher 
2011: 312).

18	 Dieser Gedanke findet sich in der lateinamerikanischen Bezeichnung für 
gütekräftiges Vorgehen: firmeza permanente, dauerhafte Festigkeit.

19	 Vgl. Tomasello 2010. 
20	 Vgl. „beziehungszentrisches Selbstbild“ in Arnold 2011b: 164-193.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 155

Arnold, Gütekraft | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Drucks weigern, am Abbau des Missstands mitzuwirken, 
regen die Engagierten immer mehr Menschen zu organisier­
tem, gegebenenfalls massenhaftem ‚Mitschwingen‘ in Form 
von Nichtzusammenarbeit an, sodass die Macht untergra­
ben und die Aufrechterhaltung des Missstands unmöglich 
wird.

4.	Fazit

Die vornehmlich empirischen und quantitativen Studien von 
Schock (2005), Chenoweth & Stephan (2011) und Nepstad 
(2011) haben gezeigt: Erfolge gewaltfreien Handelns hängen 
nicht von der Gewaltbereitschaft der Gegner ab. Dieser Be­
fund wirft die Frage nach den Erfolgsfaktoren auf. Als beson­
ders wichtig gelten in der Literatur gemeinhin: Einheit der 
Bewegung, Vielfalt der Aktionsformen, hohe Zahl der Aktiven, 
Nichtschädigung von Personen, Gewinnen von Polizei bzw. 
Militär (Chenoweth & Stephan 2011: 50f., 58,195f. sowie 
Nepstad 2011: 136). Die Untersuchungen zur Gütekraft bie­
ten hierzu einen anthropologisch fundierten Erklärungsan­
satz. Dieser integriert auch beide Seiten der bislang gängigen 
Unterscheidung in eine ‚prinzipielle‘, ‚ethische‘, ‚spirituelle‘ 
Gewaltfreiheit und eine ‚pragmatische‘, ‚strategische‘ Ge­
waltfreiheit.22 Diese unfruchtbare, wenn nicht gar kontrapro­
duktive Dichotomisierung erweist sich als überflüssig, da der 
Gütekraft-Ansatz den Fokus auf den Kraftaspekt sowie die Wir­
kungsweise des Vorgehens richtet. Darüber hinaus erscheinen 
Bezeichnungen wie ‚gewaltfreier Widerstand‘ dem Konzept 
aus mehreren Gründen nicht angemessen: Erstens dient gü­
tekräftiges Vorgehen auch dem Abbau von Missständen ohne 
konkreten Gegner, dem mit Widerstand begegnet werden 
könnte. Zweitens widerspricht Widerstand gegen Personen 
ohnehin dem Konzept. Drittens schließt der Ansatz der Gü­
tekraft einen Missbrauch zu rein egoistischen Zwecken (auch 
von Kollektiven) zwar nicht aus, er schiebt ihm aber einen 
stärkeren Riegel vor als einige Konzepte der gewaltfreien Akti­
on.23 Und last but not least nimmt die konstruktive Arbeit ei­
nen zentralen Stellenwert ein. Um mit Birgit Berg zu sprechen: 
„Die überzeugendste Form des NEIN zum Unzumutbaren ist 
das JA zu den reiferen Möglichkeiten.“24

Literatur

Arnold, Martin (2011a): Nine-eleven 1906 »Der Be­
ginn von Satjāgrah«  – historisch wichtiger als 9/11 2001. 
http://www.guetekraft.net/ffone/ffLibrary/downloads/dl­
files/2011-0709%20nineeleven1906.pdf – Stand: 21.2.2013.

Arnold, Martin (2011b): Gütekraft. Ein Wirkungsmodell ak­
tiver Gewaltfreiheit nach Hildegard Goss-Mayr, Mohandas K. 
Gandhi und Bart de Ligt. Mit einem Geleitwort von Johan 
Galtung. Baden-Baden: Nomos.

Arnold, Martin (2011c): Gütekraft – Hildegard Goss-Mayrs 
christliche Gewaltfreiheit. Overath: Bücken & Sulzer.

22	 Vgl. z.B. Burrowes 1996: 100.
23	 Z. B. das Konzept von Gene Sharp (1973).
24	 Plakat der „Wortwerkstatt Poesie und Politik“.

angesprochen. Dies soll und kann dazu führen, dass einzel­
ne Personen oder auch Gruppen den Missstand nicht weiter 
stützen wollen – beispielsweise könnten sich sogenannte 
Ordnungskräfte ganz oder teilweise weigern, gegen die En­
gagierten vorzugehen. Falls Schlüsselpersonen auch nach 
weiteren Gütekraft-Aktionen unzugänglich bleiben und 
den Abbau des Missstands blockieren, gehen die Aktiven 
zur letzten Eskalationsstufe über.

6.	Massenhafte Nicht-Zusammenarbeit (Eskalation III): Diese 
Stufe basiert auf der Annahme, dass Unrechtssysteme oder 
auch einzelne Missstände nur dann überdauern, wenn Men­
schen sie stützen. Nichtzusammenarbeit hat zum Ziel, dem 
Missstand bzw. dem System die Unterstützung zu entzie­
hen. Dazu zählen z.B. Ämterrückgabe, Boykott, Streik bzw. 
Generalstreik, massenhafte Befehls-, Kriegsdienst- und Steu­
erverweigerung. Hinzu kommen konstruktive Maßnahmen 
wie etwa die Besetzung und Umwidmung von Gebäuden 
und Einrichtungen oder der Entwurf einer neuen Verfas­
sung. Nichtzusammenarbeit kann gesteigert und die Macht 
von Schlüsselpersonen damit so weit untergraben werden, 
dass sie entweder einlenken oder ihre Macht aufgeben. 
Allerdings birgt diese Stufe auch Risiken für gütekräftiges 
Handeln: Sympathisierende, aber auch Agents Provocateurs 
könnten zur Gewalt greifen und so die Bewegung schwä­
chen. Deshalb achten die gütekräftig Engagierten stets da­
rauf, den Appellcharakter und die Dialogbereitschaft in den 
Vordergrund zu stellen, damit sich das Handlungsmotiv des 
Machtentzugs nicht verselbständigt.

3.4	 Drei Hauptwirkungselemente

Die in den sechs Stufen erkennbaren Wirkungselemente las­
sen sich auf drei wesentliche zurückführen: Eigentätigkeit, 
‚Ansteckung‘ und darauf aufbauende massenhafte Nichtzu­
sammenarbeit.

–	 Eigentätigkeit: Gütekraft erfasst die ganze Person, die sich 
entsprechend verändert bzw. weiterentwickelt. Sie animiert 
dazu, eigenes Handeln in diesem Sinne zu gestalten. Wer 
gütekräftig agiert, setzt mit den verwendeten Methoden 
bereits Verbesserungen in Richtung auf das jeweilige Ziel in 
Gang. Das bekannte Handlungsmotto ‚Der Weg ist das Ziel‘ 
wird ergänzt durch den umgekehrten Leitspruch ‚Das Ziel 
ist der Weg‘.

–	 ‚Ansteckung‘: Da es sich hier weder um physiologische noch 
psychologische Erklärungsversuche handelt, dienen im Fol­
genden Bezeichnungen wie ‚Ansteckung‘ – oder auch ‚Mit­
schwingen‘ und ‚Kraft‘  – eher als Metaphern. Demnach 
sprechen die Engagierten andere Menschen durch gütekräf­
tiges Handeln auf eine Weise an, die deren eigene, vielleicht 
kaum bewusste Neigung zu Wohlwollen und Gerechtigkeit 
so mitschwingen lässt, dass sie sich ebenfalls zu einem der­
artigen Handlungsmodus verstehen.

–	 Nichtzusammenarbeit: Die dritte Wirkungsweise der Nicht-
zusammenarbeit schließt an die zuvor genannten Kom­
ponenten Eigentätigkeit und ‚Ansteckung‘ an: Wenn sich 
mächtige Schlüsselpersonen trotz starken öffentlichen 

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Arnold, Gütekraft

156 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Jochheim, Gernot (1977): Antimilitaristische Aktionstheorie, 
soziale Revolution und soziale Verteidigung. Zur Entwicklung 
der Gewaltfreiheitstheorie in der europäischen antimilitaristi­
schen und sozialistischen Bewegung 1890-1940, unter beson­
derer Berücksichtigung der Niederlande. Frankfurt am Main /
Assen /Amsterdam: Haag und Herchen /Van Gorcum.

Ligt, Bart de (1925): Kerk, cultuur en samenleving. Tien jaren 
strijd. Arnheim: Van Loghum Slaterus en Visser.

Ligt, Barthélemy de (1928): Contre la guerre nouvelle. Paris: 
Rivière.

Ligt, Bart de: The Conquest of Violence (1989). An Essay on 
War and Revolution. London: Pluto Press (Libertarian critique) 
(1. Aufl. 1937).

Nepstad, Sharon Erickson (2011): Nonviolent Revolutions. 
Civil Resistance in the Late 20th Century. Oxford: Oxford 
University Press.

Schock, Kurt (2005): Unarmed Insurrections. People Power 
Movements in Nondemocracies. Minneapolis: Univ. of Min­
nesota Press.

Sharp, Gene (1973): The Politics of Nonviolent Action. 3 Bän­
de. Boston: Porter Sargent. 

Spiegel, Egon (2008): Ohne Gewalt leben. Spiritualität und 
Praxis gewaltfreier Weltgestaltung. In: Nagler, Michael; Spie­
gel, Egon (Hg.): Politik ohne Gewalt. Prinzipien, Praxis und 
Perspektiven der Gewaltfreiheit. Berlin: Lit (Friedenswissen­
schaft, 1), S. 55-136.

Sternstein, Wolfgang (2008): Gandhi und der Westen – eine 
Geschichte der Missverständnisse. In: Wissenschaft und Frie­
den 1/2008, 59-62.

Tendulkar, D. G. (1961-1963): Mahatma. Life of Mohandas 
Karamchand Gandhi. 8 Bände. Bombay: Vithalbhai K. Jhaveri 
& D.G. Tendulkar.

Tomasello, Michael (2010): Warum wir kooperieren. Berlin: 
Suhrkamp.

Weber, Max (1968): Methodologische Schriften. Studienausga­
be. Mit einer Einführung besorgt von Johannes Winckelmann. 
Frankfurt am Main: S. Fischer.

Zunes, Stephen (1999): The Origins of the People Power in the 
Philippines. In: Zunes, Stephen; Lurtz, Lester R.; Asher, Sarah 
Beth (Hg.): Nonviolent social movements. A geographical 
perspective. Malden, Oxford: Blackwell Publishers, S. 129-157.

Arnold, Martin (2011d): Gütekraft – Gandhis Satyagraha. Ove­
rath: Bücken & Sulzer.

Arnold, Martin (2011e): Gütekraft – Bart de Ligts humani­
stische Geestelijke Weerbaarheid. Overath: Bücken & Sulzer.

Arnold, Martin (2013): Von der Gewaltfreiheit zur Gü­
tekraft. http://www.martin-arnold.eu/wp-content/up­
loads/2013/05/2013__Gewaltfreiheit_Guetekraft.pdf.

Blume, Michael (1987): Satyagraha. Wahrheit und Gewalt­
freiheit, Yoga und Widerstand bei M.K. Gandhi. Gladenbach: 
Hinder + Deelmann.

Brücher, Gertrud (2011): Gewaltspiralen. Zur Theorie der Es­
kalation. Wiesbaden: VS-Verlag.

Burrowes, Robert (1996): The strategy of nonviolent defense. 
A Gandhian approach. Albany (US): State University of New 
York Press.

Chenoweth, Erica; Stephan, Maria J. (2011): Why Civil Resis­
tance Works. The Strategic Logic of Nonviolent Conflict. New 
York: Colombia University Press. Kurzfassung online: http://
belfercenter.ksg.harvard.edu/files/IS3301_pp007-044_Ste­
phan_Chenoweth.pdf.

Dungen, Peter van den (1989): Introduction to the 1989 Edi­
tion. In: Ligt, Bart de: The Conquest of Violence. An Essay 
on War and Revolution. London: Pluto Press (Libertarian cri­
tique), S. ix–xxvii.

Dungen, Peter van den (1990): Bart de Ligt, Aldous Huxley 
and the Conquest of Violence. Notes on the publication of a 
peace classic and an appreciation of De Ligt in Great Britain 
and the United States of America. In: Dungen, Peter van den; 
Noordegraaf, Herman; Robben, Wim (Hg.): Bart de Ligt (1883-
1938) Peace Activist and Peace Researcher. Zwolle, NL: Bart 
de Ligt-Fonds; Stichting Voorlichting Aktieve Geweldloosheid, 
S. 27-47.

Gandhi, Mohandas K. (1972): Satyagraha in South Africa. Ah­
medabad: Navajivan Publishing House.

Gandhi, Mohandas Karamchand (1977): Eine Autobiographie 
oder Die Geschichte meiner Experimente mit der Wahrheit. 
Gladenbach: Hinder + Deelmann.

Gandhi, Mahatma (1999): The Collected Works of Mahatma 
Gandhi (Electronic Book). (CD-ROM, vgl. www.gandhiserve.
org). Publications Division (Hg.). New Delhi: Icon Softec.

Glasl, Friedrich (2011): Konfliktmanagement. Ein Handbuch 
für Führungskräfte, Beraterinnen und Berater. Bern: Haupt.

Goss-Mayr, Hildegard (1981): Der Mensch vor dem Unrecht. 
Spiritualität und Praxis gewaltloser Befreiung. Wien [u.a.]: Eu­
ropaverlag.

Goss-Mayr, Hildegard (1986): AKKAPKA – die gewaltfreie Be­
wegung auf den Philippinen. Dokumente, zusammengestellt 
von Hildegard Goss-Mayr. In: gewaltfreie aktion, Jg. 17-18, 
H. 65/66/67 3. u. 4. Quartal 1985, 1. Quartal 1986, S. 28-31.

Goss-Mayr, Hildegard (2002): Elemente der Gütekraft. Anhand 
von Beispielen erklärt. In: gewaltfreie aktion, Jg. 34, H. 131, 
S. 16-25.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:12:04. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

