THEMENSCHWERPUNKT | Arnold, Gutekraft

Schock, Kurt (2005), Unarmed Uprisings: People Power
Movements in Nondemocracies, Minneapolis MN, University
of Minnesota Press.

Sharp, Gene (2003), From Dictatorship to Democracy: A
Conceptual Framework for Liberation, Boston MA, The Albert
Einstein Institution.

Sharp, Gene (2005), Waging Nonviolent Struggle. Boston MA,
Porter Sargent.

Zunes, Stephen (1999), The Origins of People Power in the
Philippines, in Zunes, et al, Nonviolent Social Movements: A
Geographical Perspective, Oxford Blackwell, pp. 129-57.

Gutekraft: Grundlage der Arbeit fiir Freiheit,
Gerechtigkeit und Menschlichkeit

Martin Arnold*

Abstract: With the term ‘goodness-force’ an ideal typical model is presented. It is based on different approaches developed and
successfully implemented by three protagonists: the Catholic Hildegard Goss-Mayr, the Hindu Mohandas K. Gandhi, and the
atheist Bart de Ligt. The synthetized model is an attempt to describe the common core of the various traditions of nonviolence,
namely the conception of how nonviolent action typically works. Three manifestations can be differentiated: goodness-force as
a pattern of interaction, a concept for behavior, and a human potential. This concept can be practiced on six levels including
steps of escalation. The chief elements of impact are action by committed individuals, ‘contagion’, and mass non-cooperation

built on these two.

Keywords: ,Goodness-force’, Satyagraha, nonviolence, nonviolent action, civil conflict-management
Gtitekraft, Satyagraha, Gewaltlosigkeit, gewaltfreie Aktion, zivile Konfliktbearbeitung

1. Einleitung

Is Mohandas K. Gandhi das Kunstwort Satyagraha'

pragte, nahm er an, dass die Sache, um die es geht, so

alt sei ,wie die Menschheit” (Gandhi 1999, 9: 361).
Dennoch sah er sich zu dieser begrifflichen Neuschdpfung
veranlasst. Mit ihr tiberfiihrte er auch eine uralte Praxis in ein
elaboriertes Handlungskonzept zum Abbau gesellschaftlicher
und politischer Missstande, mit dem er vier Jahrzehnte
offentlich experimentierte.

Satyagraha begann am 11. September 1906 (Gandhi 1999, 34:
87): Zusammen mit Gandhi verpflichteten sich 3.000 Inder im
Johannesburger Theater feierlich, die gegen die indische Min-
derheit gerichtete rassistische Gesetzgebung in Stidafrika nicht
langer hinzunehmen und fir ihre Abschaffung notfalls ihr
Leben einzusetzen.? Thnen gegeniiber stand die geballte Macht
des Regierungschefs General Jan Christiaan Smuts. Bei ihren
vielfdltigen Aktionen zivilen Ungehorsams (z.B. Verbrennung
von Pédssen) hatten die engagierten Inder und Inderinnen in
der Folge schwer unter dem Einsatz des staatlichen Zwangsap-
parats zu leiden: Tausende kamen in Gefdngnisse, es gab Tote
und Verletzte. Doch nach acht Jahren erwies sich Satyagraha

*  Dr. Martin Arnold war bis 2010 Pfarrer der Evangelischen Kirche im Rhein-
land. Er arbeitet seit 1997 ehrenamtlich am Institut fiir Friedensarbeit und
gewaltfreie Konfliktaustragung sowie seit 1998 in der Arbeitsgruppe Gite-
kraft. Er ist Trainer fiir Gewaltfreie Aktion und wirkte vielfach an solchen
Aktionen mit. 1997 bis 2005 lehrte er an der Universitat Marburg im Stu-
diengang Friedens- und Konfliktforschung.

1  Sprich: Satjagrah (zweite Silbe lang).

2 Vgl. Arnold 2011a.

150 | S+F (31.]g.) 3/2013

als starker: Die Gesetze wurden zuriickgenommen.? Damit war
die Grundlage fiir weitere Anwendungen dieser Streitkunst ge-
schaffen. Dazu gehorte auch der weltberithmte Salzmarsch in
Indien 1930, der das Ende der englischen Kolonialherrschaft
einldutete.

Im Englischen gab Gandhi Satyagraha meist als non-violence
wieder, was zu den deutschen Bezeichnungen ,Gewaltfreiheit’
oder ,Gewaltlosigkeit fiihrte. Bei ,non-violence’ handelt es
sich aber genau genommen um die Ubersetzung eines anderen
indischen Begriffs mit Jahrtausende alter Tradition: Ahimsa,
Nicht-Gewalt. Mit ihr sah Gandhi Satyagraha sachlich zwar
eng verbunden. Das Wort ,non-violence’ erwies sich aber den-
noch als irrefithrend. Denn die verneinenden Bezeichnungen
vermogen die indische Tradition nicht angemessen abzubil-
den. Gandhi selbst legte besonderen Wert auf den Aspekt
der Kraft. Deshalb sprach er hdufiger auch von ,love-force,
Jtruth-force” und ,soul-force”.* ,Gewaltlos’ oder ,gewaltfrei’
suggeriert in der westlichen Welt jedoch das Gegenteil. Dort
lasst es eher an Schwiche denken: an die Verneinung von et-
was, das als stark gilt (Gewalt). Gandhis Verstindnis verkehrt
sich mithin in sein Gegenteil.

Allerdings gab es auch im westlichen Sprachraum Versuche,
die Bedeutung von Satyagraha angemessener wiederzugeben:
,Festhalten an der Wahrheit” (Sternstein 2008: 59) ist zwar
nicht falsch, bleibt aber ebenfalls missverstandlich. Satya be-

3 Vgl. Tendulkar 1961-1963, Vol. 1: 149; Gandhi 1972.

4 Siehe Worterstatistik in http://wp.martin-arnold.eu/wp-content/
uploads/2012/02/2011-1030.-G%C3%BCtekraft-Gesamtstudie_002.pdf,
ab S. 520. Stand: 29.3.2013.

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

deutet fiir Gandhi etwas anderes, als das Wort ,Wahrheit‘ aus-
driickt. Dies zeigt sich an seiner Aussage, ,Wahrheit (satya)
bedeutet auch Liebe” (Gandhi 1999, 34: 93). Die Ubertragung
,Glitekraft’ erscheint folglich zutreffender.

,Glitekraft’ findet im Folgenden zweifache Verwendung: Zum
einen fungiert es als spezielle Bezeichnung fiir Gandhis An-
satz.® Zum anderen dient es als allgemeiner Konzeptname fiir
jene bislang ,gewaltfrei’ oder ,gewaltlos’ genannte Tradition,
die sich teilweise unabhiangig von Gandhi entwickelte.® Die
Bezeichnung ,Giitekraft’ scheint gut geeignet, den gemein-
samen Kern der verschiedenen Varianten einschliefilich der
,zivilen Konfliktbearbeitung’ — insbesondere die typische Wir-
kungsweise gewaltfreien Vorgehens — auszudriicken.

Ausgehend von den Uberlegungen dreier ,Baumeister’ unter-
schiedlicher Ansétze soll ein Idealtypus synthetisiert werden.
Dabei leiten folgende Fragen die Rekonstruktion an: Erstens:
Wie bzw. warum ist es moglich, Personen oder auch Gruppen,
die zur Gewalt entschlossen scheinen, ohne Androhung oder
Einsatz von Gewalt wirksam entgegenzutreten? Und zweitens:
Wie ist demgemaf} gewaltfreies Vorgehen zu konzipieren, da-
mit es auch in Konflikten gegen gewaltbereite Gegner funk-
tionieren kann?

2. Drei Baumeister und drei Baupldane zur
Giitekraft

Als Ausgangspunkte der Rekonstruktion eines idealtypischen
Giitekraftkonzepts dienen die Pldne dreier ,Baumeister”:
Dazu zdhlen erstens die Osterreichische Katholikin Hildegard
Goss-Mayr (geb. 1930), die mehrmals fiir den Nobelpreis
vorgeschlagene Ehrenprédsidentin des Internationalen Ver-
sohnungsbunds. Zweitens handelt es sich um den indischen
Hindu Mohandas K. Gandhi (1869-1948), genannt Mahatma:
die Grofie Seele. Hinzu kommt drittens der niederldndische
Atheist Bart de Ligt (1883-1938), den Zeitgenossen als ,,Gan-
dhi des Westens” (Dungen 1990: 43) wiirdigten.

Fiir die Auswahl dieser drei ,Baumeister’ sprechen zwei Griin-
de. Zum einen sind ihre Konzepte wenigstens einmal nach-
weislich mit Erfolg zum Einsatz gekommen:” Goss-Mayrs
Ansatz lag der ,Rosenkranz-Revolution” auf den Philippinen
1986 zugrunde, die die Marcos-Diktatur beendete (Goss-Mayr
1986, Zunes 1999). Die Anwendung von Gandhis Satyagraha
fiihrte, wie bereits erwdhnt, 1914 in Stidafrika zur Riicknahme
der gegen die indische Minderheit gerichteten rassistischen
Gesetze.® Und die Umsetzung von Bart de Ligts Konzept trug
in den Niederlanden 1923 zur gesetzlichen Anerkennung der
Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgriinden bei (Dungen
1989: xvi). Zum anderen besitzen die drei Personen jeweils

5  Sprachliches zu Satyagraha ausfiihrlich bei Blume 1987: passim und Arnold
2011d: 91-104.

6 Einen detaillierten Vergleich von ,Gewaltfreiheit’ und ,Giitekraft’ bietet
Arnold 2013.

7 Die Erfolgszuschreibung ist nicht monokausal gemeint, denn letztlich tra-
gen immer viele Ursachen zu den Ergebnissen bei. Vgl.: Arnold 2011b: 61f.,
36ff., 153f., 199.

8  Weil Gandhis Beitrag zur Befreiung Indiens von der Kolonialherrschaft
durchaus umstritten ist, wird hier auf den eindeutigen Erfolg in Stidafrika
verwiesen.

Arnold, Gutekraft [ THEMENSCHWERPUNKT

unterschiedliche kulturelle Hintergriinde und religiose Auf-
fassungen. Damit wird deutlich: Giitekraft ist weder an einen
bestimmten Kulturkreis noch an eine bestimmte religiose
Uberzeugung gekoppelt. Wie haben die drei ,Baumeister’ sich
die Wirkungsweise ihres Ansatzes in der praktischen Konflikt-
bearbeitung vorgestellt?

2.1 Hildegard Goss-Mayrs christliches Giitekraft-
Konzept

Nach Hildegard Gross-Mayr?® besteht der Anfangsimpuls in der
Entdeckung der Gitekraft im Eigenen, als eigene Moglichkeit.
Wer sich der eigenen Giitekraftpotenz bewusst sei, werde dazu
angeregt, anderen Menschen mit Giite zu begegnen. Mit die-
ser Haltung verbindet sich das Ziel eines , Lebens in Fiille fiir
alle“1% (Goss-Mayr 2002: 16). Dessen Verwirklichung werde
durch Giitekraft — die Kraft der Wahrheit, der Gerechtigkeit
und der Liebe — ermdglicht. Sie komme von Gott, die ihr ent-
sprechende Einstellung konne jedoch durch Personlichkeits-
bildung entwickelt und gestarkt werden: ,Es kommt darauf
an, wie viel Raum man der Liebe in sich gibt und dass man sie
in sich wachsen ldsst” (Goss-Mayr im Interview mit M.A. am
3.8.2004, unveroffentlicht).

Grofere Missstande giitekrdftig abzubauen erfordert nach
Goss-Mayr Handeln mit Konzept. Demnach muss zur Hal-
tung der Giite Methodenkompetenz hinzukommen, die sich
durch Schulung und Erfahrung erwerben ldsst. Methodische
Hilfsmittel erleichtern die Zusammenarbeit der Engagierten,
die Situationsanalyse, den Dialog mit anderen Beteiligten
oder auch die selbstkritische Auswertung der Aktivitidten. Das
Ziel bestehe darin, die ,ansteckende’ Interaktionsdynamik
Giutekraft in Gang zu setzen. Dies geschehe vor allem durch
den eigenen Beitrag der Engagierten: Durch konstruktives
Handeln sowie durch Nichtzusammenarbeit bauen sie ihren
eignen Anteil am Missstand ab, indem sie ihn nicht linger
dulden oder gar unterstiitzen. Dieser Beitrag rege andere zur
Mitwirkung an, er ,stecke an’. Ein derartiger Effekt lasse sich
verbal oder auch durch Aktionen verstdarken, die andere Be-
teiligte in ihrem Gewissen ansprechen. Lassen sich machtige
Schliisselpersonen dennoch nicht zur Mitwirkung anregen,
konne der Einsatz intensiviert werden: Massenhafte Nichtzu-
sammenarbeit gilt als dulerste Aktionsform. Sie konne zum
Abbau des Missstands fithren, weil Machtaustibung auf die
Zusammenarbeit von Machtinhabern und Machtunterwor-
fenen angewiesen sei. Unterstiitzungsentzug fithre daher zu
Machtverlust, der seinerseits die Erfolgschancen der Enga-
gierten erh6he. Anhand eines Beispiels: Auf den Philippinen
hoben nach Bekanntgabe eines falschen Wahlergebnisses tau-
sende Menschen ihr Geld von Banken ab, die dem Diktator
nahestanden. Das Volk stellte sich massenhaft den Panzern
entgegen, die die abtriinnigen Militars toten sollten — und die
Panzer stoppten. Marcos’ Macht war geschwunden, er verlief3
das Land. Fir diese Zusammenhinge prigten die Philippinen
die Ausdriicke ,Wiirde anbieten’ und ,People Power".

9 Vgl Goss-Mayr 1981 und Arnold 2011c. B
10 Der Ausdruck ist nach Joh. 10,10 (Jerusalemer Ubersetzung) gebildet.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 151

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

THEMENSCHWERPUNKT |Arn0|d, Gutekraft

2.2 Mohandas K. Gandhis Giitekraft-Konzept
Satyagraha

Mohandas K. Gandhi erkldrte Satyagraha'! als ,die Kraft, die
aus Wahrheit und Liebe geboren wird” (Gandhi 1999, 34: 93).
Das Konzept basiert auf der Annahme, jeder Mensch neige aus
innerer Verbundenheit mit allen Menschen zu Wohlwollen
und Gerechtigkeit. Diese konnten daher bei jedem geweckt
und entwickelt werden. Das Wertvollste am Menschen sei sein
Potenzial zur Selbstlosigkeit. Das schlief3e den Einsatz von Sa-
tyagraha fiir eigene Interessen aus.

Dabei lassen sich zwei Bedeutungen unterscheiden: Satyagraha
im weiteren Sinne besteht im Einsatz fiir Wohlwollen und Gerech-
tigkeit — sei es durch Abbau des eigenen Anteils am Missstand,
sei es durch Hilfe oder durch konstruktive Arbeit. Bliebe der ge-
wiinschte Erfolg aus, hilt Gandhi moglicherweise Satyagraha im
engeren Sinne fiir erforderlich. Dies kann ,Satyagraha gegen uns
selbst” (Gandhi 1999, 17: 412) sein. Sie wirkt seines Erachtens
wie folgt: Die Inkaufnahme eines Verzichts, eines Verlusts oder
von Leiden (z.B. durch Fasten) starke Selbstdisziplin und Selbst-
losigkeit sowie die Neigung zu allumfassendem Wohlwollen.

Sollte zur Behebung des Missstands die Mitwirkung anderer
Menschen nétig sein, wéren diese Personen Gandhi zufolge auf
eine Weise anzusprechen, die sie anregt, aus innerer Neigung zu
Wohlwollen und Gerechtigkeit zu handeln. Nicht nur die Hoff-
nung auf diesen gewtinschten Effekt, sondern auch die Achtung
ihrer Wiirde verbiete es, die Angesprochenen personlich oder
offentlich herabzusetzen oder auf andere Weise zu schadigen.
Zundchst gelte es jedoch die Frage zu kldren, ob die anderen
den Missstand iiberhaupt als solchen erkennen und sich als
daran Beteiligte sehen. Sollte dies nicht der Fall sein, miisse
die Meinungsdifferenz gewissenhaft bearbeitet werden. Dabei
biete es sich an, eine allseits anerkannte Instanz hinzuzuziehen,
die z.B. die unklare Faktenlage untersucht. Kdme es dabei zu
einer Bestatigung sowohl des Missstands als auch der eigenen
Beteiligung, dann wiirden die Betroffenen mitwirken, wenn ihr
Wohlwollen und ihre Selbstlosigkeit bereits grof3 genug seien.
Bleibe ihr Engagement weiter aus, so sollen speziell an diese Per-
sonen gerichtete Satyagraha-Aktionen im engeren Sinne ihren
Gerechtigkeitssinn, ihr Wohlwollen und ihre Selbstlosigkeit an-
sprechen und stdrken. Dies geschieht nach Gandhi, indem die
bereits Engagierten ihre eigene Beteiligung am Missstand — etwa
den Gehorsam gegentiber einem ungerechten Gesetz — (weiter)
abbauen. Dies gelte sogar dann, wenn das fiir sie mit erheb-
lichen Kosten oder Risiken (z.B. Festnahmen) verbunden waére.
Der Abbau eigener Beteiligung konne auch durch Verzicht auf
bestimmte Produkte — etwa Speisen (Gandhi 1977: 276f) — er-
folgen, aber auch durch Streik und Boykott als Formen der
Nichtzusammenarbeit geschehen. Gerade durch diese Leiden
soll der innere Zwiespalt bei den anderen Beteiligten herbeige-
fiihrt oder verstarkt werden, der dann den Druck erh6éht, dem
eigenen Wohlwollen zu folgen und ebenfalls zum Abbau des
Missstands beizutragen. Dieser Impuls lasse sich auf indirektem
Weg verstirken — etwa durch Offentlichkeitsarbeit, Gewinnung
von Autoritidten oder Anrufung von Gott durch Gebet.

11 Vgl. Blume 1987 und Arnold 2011d.

152 | S+F (31.]g.) 3/2013

Was aber, wenn Satyagraha bei den Adressaten zur Verhdrtung
der Position oder gar zur Einleitung von Gegenaktionen fiihrt?
Gandhis Antwort lautet: Satyagraha im engeren Sinne ist bis
zur Behebung des Missstands weiter zu praktizieren. Die En-
gagierten sollen darin fortfahren, die eigene Beteiligung am
Missstand abzubauen. Indem sie hierbei starker, als es die bis-
herigen oder zu erwartenden Gegenaktionen verlangen wiir-
den, Furchtlosigkeit, Selbstdisziplin und Leidensbereitschaft
gegebenenfalls bis zum Tod zeigen, fordern sie die Angespro-
chenen solange uniiberwindbar heraus, bis auch sie ihren Teil
zur Beseitigung des Missstands beitragen.

2.3 Bart de Ligts Giitekraft-Konzept Geestelijke
Weerbaarheid

Bart de Ligts Ausdruck ,Geestelijke Weerbaarheid’ bedeutet geis-
tig-sittliche Streitbarkeit.!? ,Geistig-sittlich” verweist auf Poten-
ziale der Menschheit. Das Geistige, die Vernunft, ermogliche es,
Wahrheit zu erkennen. Und Sittlichkeit, das moralische Gefiihl,
fithre zu Menschlichkeit. Wahrheit und Menschlichkeit wirken
seines Erachtens als ,Kradfte, mit denen [...] gerechnet werden
muss” (Ligt 1928, 109). Sie verstdrken sich gegenseitig: Beide
dringen zum Aufbau menschenwiirdiger gesellschaftlicher Ver-
héltnisse in Gerechtigkeit, Freiheit und Menschlichkeit sowie
zum Abbau entsprechender Missstinde. Dies geschehe sowohl
bei Einzelpersonen als auch bei Kollektiven durch Betdtigung
der eigenen geistig-sittlichen Potenz. Wahrheit und Menschlich-
keit bilden die Grundlage sowohl fiir das Handeln der Engagier-
ten als auch fiir dessen Wirkung, da sie in der Vernunft und im
moralischen Gefiihl der anderen Beteiligten Resonanz hervorzu-
rufen vermogen. Arbeit fiir Freiheit, Gerechtigkeit und Mensch-
lichkeit heif3t fiir de Ligt, selbst frei, gerecht und menschlich zu
handeln. Dazu gehoren vier Aktivitdten:

a) Bei sich selbst anfangen: Die Grundlage sieht de Ligt in der
Bereitschaft zur Selbstverbesserung. Sie beginne mit dem
Erkennen zundchst der eigenen geistig-sittlichen Kréfte, ge-
folgt von der Einsicht in die Moglichkeit, selbst Teil des
Missstands bzw. des ihn produzierenden Systems zu sein.
Dem schliefe sich die Bewusstwerdung der eigenen Anteile
an. Dem Erkennen folge das Handeln: Dies beginne damit,
eigene Anteile am jeweiligen Missstand abzubauen - etwa
durch Verweigerung unwiirdiger Arbeit, des Kriegsdienstes
oder unmenschlicher Befehle. Die ,Zusammenarbeit mit
dem Missstand’ werde aufgekiindigt. Das Handeln samt
der dahinterstehenden inneren Haltung strahle auf andere
Menschen aus, bei denen dhnliche Impulse geweckt oder
gestarkt wiirden. Ein Nachahmungseffekt fiihre dazu, dass
auch andere bei sich selbst beginnen. So lasse sich manches
Ubel beheben. Bei grofleren Missstinden gehore jedoch
auch Vorbereitung dazu.

b) Sich und andere vorbereiten: Vielfdltige Aktivitdten dienen der
kurz- oder langfristigen Stirkung der geistig-sittlichen Po-
tenz — und zwar sowohl bei sich selbst, in der eigenen Ge-
meinschaft, als auch in der breiteren Offentlichkeit und bei
der Gegenseite. Mogliche ,Verstarker’ werden angesprochen.

12 Vgl. Ligt 1925, S. 213-233, Ligt 1989, Arnold 2011e und Jochheim 1977.

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

Dazu zdhlen z.B. angesehene Personlichkeiten, potenziell
sympathisierende Organisationen und Medien. Insgesamt
gehe es zum einen um Bewusstseinsarbeit einschlietlich Of-
fentlichkeitsarbeit, aber auch um Wissenschaft und Bildung.
Zum anderen bediirfe es organisatorischer Vorbereitungen
etwa von Streiks, Boykott, zivilem Ungehorsam oder anderen
Massenaktionen. Aber auch auf erwartete Gegenreaktionen
gelte es sich entsprechend einzustellen.

c) Mit der gegnerischen Seite kommunizieren: Nach de Ligt gilt
es, das Geistig-Sittliche, die moralischen Werte, bei der
gegnerischen Seite zundchst zu erkennen, um dann daran
anschlieflend bei ihr entsprechende Impulse zu wecken
bzw. zu stirken. Dazu gehore es, Bande der geistig-sitt-
lichen Sympathie zu kniipfen. Die Engagierten appellieren
mit Worten und Taten an Vernunft und sittliches Gefiihl.
Sie streben an, immer mit der Gegenseite im moralischen
Kontakt zu bleiben. Die erwartete Folge: Die gegnerische
Seite, bei einem Kollektiv anfangs oft nur ein Teil davon,
fihlt sich innerlich derart zur Zusammenarbeit fiir mehr
Freiheit, Gerechtigkeit und Menschlichkeit gedrdangt, dass
sie am Abbau des Missstands mitwirkt. Sollte sie jedoch
zundchst ablehnen oder gar mit Gewalt reagieren, indem
sie etwa den staatlichen Unterdriickungsapparat einsetzt,
rat de Ligt dazu, die Aktivitdten in starker geistig-sittlicher
Haltung fortzusetzen, um den moglicherweise bei Teilen der
gegnerischen Seite bereits vorhandenen inneren Drang zu
Wahrheit und Menschlichkeit auf eine Weise zu starken, die
z.B. bei Polizisten oder Soldaten zur Befehlsverweigerung
fiithren konne. Infolgedessen nehme die Gegenseite sowohl
ihr Eigeninteresse als auch ihre geistig-sittliche Verantwor-
tung neu wahr und sie trage ihrerseits zu mehr Freiheit,
Gerechtigkeit und Menschlichkeit sowie zur Uberwindung
des Missstands bei. Wenn dies noch nicht gentigt, halt de
Ligt eine weitere Aktivitdt fiir angezeigt.

d) Gesellschaftliche Verstirker von Wahrheit und Menschlichkeit
mobilisieren: Nun appellieren die Engagierten direkt an die
moglichen ,Verstarker’,'3 aber auch an die ,Massen’, selbst
aktiver zu werden - sei es als vom Missstand Betroffene,
sei es aus Solidaritdt. Die Resonanz in ihrer Vernunft und
ihrem sittlichen Gefiihl fithrt nach de Ligts Uberzeugung
dazu, dass sie das geistig-sittliche Moment und den ur-
spriinglichen Appell der Engagierten weiter verstarken —
eventuell durch eigene 6ffentliche Aktivitdten (z.B. Massen-
veranstaltungen). Dadurch kénne der Impuls zu Wahrheit
und Menschlichkeit eine Eigendynamik entwickeln. Falle
er nicht stark genug aus, so sei der Einsatz so lange fortzu-
setzen, bis die Zusammenarbeit fiir Freiheit, Gerechtigkeit
und Menschlichkeit den Missstand tiberwindet.

3. Idealtypus Giitekraft

Aus der Darstellung der drei Baupldne wird nun ein gedank-
liches Modell synthetisiert. Dabei handelt es sich um einen
Idealtypus im Sinne Max Webers (Weber 1968: 55). Er be-
schreibt die typischen Wirkungselemente ,giitekriftigen’ (oder

13 Siehe oben.

Arnold, Gutekraft [ THEMENSCHWERPUNKT

,gewaltfreien’) Vorgehens. Damit schafft er auch Grundlagen
fiir Anleitungen und Evaluationen ,gewaltfreier Aktionen’ —
besser formuliert: von ,Giitekraft-Aktionen’.1#

3.1 Zwei Wortbestandteile: ,Giite’ und ,Kraft’

Warum eignet sich ,Giitekraft’ in besonderer Weise als Kon-
zeptname? Oder anders gefragt: Welche Inhalte transportiert
diese Bezeichnung? Sie vereinbart zwei Wortbestandteile, de-
ren Bedeutung in der Regel nicht zusammengedacht werden,
die aber zusammengehoren: Giite hat Kraft. Sprachlich lei-
tet sich Giite von ,gut’ ab, das urspriinglich ,in ein Gefiige
passend”!S bedeutet. Das Wort besitzt eine intersubjektive
und eine subjektive Komponente: Zum einen bezeichnet es
eine (intersubjektive) Qualitdt (z.B. Giitesiegel), zum anderen
meint es eine (subjektive) menschliche Einstellung oder Hal-
tung.'¢ Inhaltlich liegt bei beiden Aspekten das Bedeutungs-
feld von ,Kraft’ nicht fern:

— Giite als Qualitit: Bereits die Art und Weise des Handelns,
das die gewtinschte Verbesserung schon in Gang setzt, ldsst
erkennen, dass der erstrebte Zustand besser ist als der zu
iiberwindende Zustand. Gandhis den Gegner schonende
Vorgehensweise steht nicht nur moralisch hoher als Gegner
schddigende Vorgehensweisen. Sie verfiigt auch durch den
Umstand tiber eine hohere Qualitit, dass sie bei geringeren
Schidden direkter und oft auch schneller zum Ziel fiihrt.
Hohere Qualitét besitzt die Kraft, geringere Qualitédt zu ver-
drdangen, wie bereits der Volksmund weif3: ,Das Bessere ist
der Feind des Guten”.

— Giite als menschliche Haltung: In diesem Sinne duflert sich
Giite als Wohlwollen und Gerechtigkeit. Sie zeigt sich im
Ziel, eine ,Fiille des Lebens fiir alle’ zu erreichen. Handeln
aus dieser Haltung kann durch ,Ansteckung’ Kraft nach au-
Ren entfalten.

Diese Bedeutungsinhalte des Worts Giite und die Vorstellung
damit verbundener Kraft findet in allen drei Einzelkonzepten
ihre Entsprechung: Goss-Mayr sieht ,Giitekraft’ als ,Kraft der
Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Liebe’. Gandhi verweist
auf die ,Kraft, die aus Wahrheit und Liebe geboren wird‘. Und
de Ligt spricht von den ,Krdften Wahrheit und Menschlich-
keit’. ,Glitekraft’ bietet sich also als gemeinsamer Name an,
der sowohl die intersubjektiven als auch die subjektiven Be-
deutungskomponenten umfasst.

3.2 Drei Erscheinungsformen

Gttekraft zeigt sich als Interaktionsmuster, als Begegnungs-
bzw. Handlungskonzept und als menschliche Potenz.

14 Die folgenden Beschreibungen basieren auf einem detaillierten Vergleich
der drei Konzepte und der Ausarbeitung der Gemeinsamkeiten. Aus
Raumgriinden werden hier weder die einzelnen Arbeitsschritte noch genaue
Beziige zu den drei Konzepten dargelegt, sondern nur die Ergebnisse prasen-
tiert. Ausfiihrlicher in Arnold 2011b, S. 97-113, vgl. auch Arnold 2011b, S. 7
Anm. 1.

15 http://www.duden.de/rechtschreibung/gut Stand: 4.3.2013.

16 http://www.duden.de/rechtschreibung/Guete Stand: 4.3.2013.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 153

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

THEMENSCHWERPUNKT |Arn0|d, Gutekraft

— Interaktionsmuster Giitekraft: Friedrich Glasl (2011) be-

schreibt die destruktive Abwirtsspirale gewaltsamer
Konfliktaustragung. Giitekraft wirkt in die Gegenrichtung:
Sie setzt eine ,Engelsspirale’ in Gang.!” Das Interaktionsmu-
ster Giitekraft zeigt sich dann, wenn bislang nicht engagier-
te Menschen auf eine wohlwollende und gerechte Anspra-
che mit ebenfalls wohlwollend-gerechtem (,giitekraftigem’)
Handeln reagieren. Dies kommt auf der Mikroebene, z.B.
in Familien oder unter Freundinnen und Freunden, hidufig
vor: Egon Spiegel spricht hier von der ,Gewaltfreiheit in
alltaglichen Beziehungen” (2008: 129ff.). Je nach Komple-
xitdt des Missstands bzw. der Konfliktlage sind jedoch auch
Kompetenz und Beharrlichkeit!® notig.

Begegnungs- oder Handlungskonzept Giitekraft: Guitekraftiges
Handeln wird durch Wohlwollen und Gerechtigkeitssinn
gepragt. Familie und Freundschaften wie auch Kulturen und
Religionen formen und tradieren entsprechende Einstel-
lungen. Die Haltung der Giite kann unbewusst vorhanden
sein oder durch Personlichkeitsbildung und Methodenkom-
petenz bewusst entwickelt und eingeiibt werden. Wo Gite
in Verbindung mit Kompetenz im Zusammentreffen mit
anderen Menschen oder im Abbau bestehender Missstinde
praktisch wird, liegt das Begegnungs- und Handlungskon-
zept Glitekraft vor. Alle drei Konzept-Baumeister unterschei-
den zwischen Personen, die sich fiir die Verbesserung der
Verhiltnisse durch den Abbau eines Missstands engagieren,
und anderen, die dies noch nicht tun. Zu letzteren gehoren
zu Beginn der Aktivitdten auch die Hauptverantwortlichen
oder Verursacher des Missstands, die also moglicherweise
Gegner in der Sache sind. Sie werden wie andere mehr oder
weniger Beteiligte als potenzielle Verblindete angespro-
chen. Die Anwendung eines giitekraftigen Begegnungs- und
Handlungskonzepts erhdht die Wahrscheinlichkeit, das In-
teraktionsmuster der Giitekraft freizusetzen.

Giitekraftpotenz: Der Mensch vermag vom frithen Kindes-
alter an spontan wohlwollend und gerecht zu handeln.!®
Diese ansprechbare und aktivierbare Fihigkeit stellt die an-
thropologische Grundannahme des Giitekraftkonzepts dar.
Sie lautet: ,Alle Menschen - auch Konfliktgegner — moch-
ten wohlwollend und gerecht behandelt werden; sie nei-
gen nicht nur bewusst oder unbewusst zu Wohlwollen und
Gerechtigkeit, sondern sind auch zu einem entsprechenden
Handeln prinzipiell in der Lage.’ Durch die Entdeckung der
Gitekraftpotenz im Eigenen vermogen wir sowohl unser
Selbstbild als auch das Bild, das wir uns von anderen Men-
schen machen, zu verbessern.?’ Wir kénnen sie dann be-
wusst verwirklichen und auf sie — zwar ohne Erfolgsgaran-
tie, aber mit guten Griinden - vertrauen.

17

18

19
20

Bereits bei Dieter Senghaas und Johan Galtung finden sich dhnliche
Wortschépfungen, wenn sie — in anderen Kontexten — dem ,Teufelskreis’
einen ,Engelskreis’ oder ,Tugendkreis’ gegentiberstellen (zit. nach Briicher
2011: 312).

Dieser Gedanke findet sich in der lateinamerikanischen Bezeichnung fiir
glitekraftiges Vorgehen: firmeza permanente, dauerhafte Festigkeit.

Vgl. Tomasello 2010.

Vgl. ,beziehungszentrisches Selbstbild” in Arnold 2011b: 164-193.

154|S+F (31.)g.) 3/2013

3.3 Sechs Entfaltungsstufen

Das Giitekraftkonzept hat sich in unterschiedlichen Konflikt-
lagen bewihrt.?! Dementsprechend lassen sich unterschied-
liche Entfaltungsstufen identifizieren. Fiir die jeweils ndachsten
bleiben alle vorherigen wichtig. Keine wird tibersprungen. Al-
lenfalls lassen sich mehrere gleichzeitig nehmen.

1. Sich selbst erkennen und risikobereit handeln: Guitekraftiges
Handeln bedeutet zuerst, sich nach eigenen Anteilen am
Missstand zu befragen und diese abzubauen oder konstruk-
tiv zu handeln. Dies schlie3t die Bereitschaft ein, Kosten
oder Risiken auf sich zu nehmen. Oft gelingt es bereits auf
dieser ersten Stufe — eventuell auch durch unaufgeforderte
Mitwirkung anderer Personen — Missstdande abzutragen.
Wenn nicht, geht es auf der zweiten Stufe weiter.

2. Aktivititen auswerten und eigene Handlungsmaglichkeiten ver-
bessern: Dies geschieht etwa durch Ausbildung, einschlief3-
lich Personlichkeitsbildung. Der Abbau des Missstands kann
die Mitwirkung weiterer Personen und damit Aktivititen
der dritten Stufe erfordern.

3. Mit anderen gemeinsam den Missstand abbauen: Alle irgend-
wie Beteiligten werden als potenzielle Verbiindete angespro-
chen. Daher gilt es, abwertende AuRerungen oder andere
Schidigungen zu vermeiden (,Gewaltfreiheit’). Erkennen
die Angesprochenen die Lage nicht als Missstand oder se-
hen sie sich an ihm nicht beteiligt, bedarf diese Frage der
Kldrung. In Respekt der jeweiligen Person werden im Dialog
gegebenenfalls Folgen destruktiver Handlungen verdeutli-
cht und Kritik getibt. Gentigen solches Ansprechen und
gemeinsame Aktionen nicht zur Behebung des Missstands,
beginnt mit der vierten Stufe die giitekraftige Eskalation.

4. Verbreiterung und Intensivierung des Einsatzes (Eskalation I):
Appelle oder auch dramatisierende Aktionen sollen die An-
gesprochenen zur Unterstiitzung bewegen. Auf diese Weise
wird der Dialog gegebenenfalls in der Offentlichkeit fort-
gesetzt. Wohlwollend-gerechtes Streiten regt andere, noch
nicht Engagierte zum Handeln an (,Mitschwingen’). Je
mehr Personen sich beteiligen, desto starker diirfte sich bei
den vorrangig Verantwortlichen der innere Druck erhdhen,
zur Behebung des Missstands beizutragen. Wenn sich diese
Gruppe jedoch nicht nur gegen die erforderlichen Verande-
rungen sperrt, sondern auch massiv gegen die Engagierten
oder deren Aktivitdten vorgeht, setzt sich der Einsatz auf der
ndchsten Eskalationsstufe fort.

5. Ausdauer, Vorbereitung und Erhohung des Einsatzes (Eskala-
tion II): Personlichkeitsbildende und methodische Vorbe-
reitung hilft dabei, unter erschwerten Bedingungen, d.h.
auch bei Schmerzen und Schadigungen, Wohlwollen und
Dialogbereitschaft aufrechtzuerhalten. Wenn die vorrangig
Verantwortlichen zu extrem schddigenden Gegenmafinah-
men greifen, zeigen die Engagierten durch freiwillige und
gut vorbereitete Giitekraft-Aktionen offensiv, dass sie sich
nicht einschiichtern lassen und einen hohen Preis zu zah-
len bereit sind. So werden die vorrangig Verantwortlichen
in ihrem Drang zu Wahrheit und Menschlichkeit intensiv

21 Vgl. ,Gitekraftberichte” in www.guetekraft.net Stand: 1.3.2013.

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

angesprochen. Dies soll und kann dazu fiithren, dass einzel-
ne Personen oder auch Gruppen den Missstand nicht weiter
stiitzen wollen — beispielsweise konnten sich sogenannte
Ordnungskrifte ganz oder teilweise weigern, gegen die En-
gagierten vorzugehen. Falls Schliisselpersonen auch nach
weiteren Giitekraft-Aktionen unzuganglich bleiben und
den Abbau des Missstands blockieren, gehen die Aktiven
zur letzten Eskalationsstufe tiber.

6. Massenhafte Nicht-Zusammenarbeit (Eskalation III): Diese
Stufe basiert auf der Annahme, dass Unrechtssysteme oder
auch einzelne Missstande nur dann tiberdauern, wenn Men-
schen sie stiitzen. Nichtzusammenarbeit hat zum Ziel, dem
Missstand bzw. dem System die Unterstiitzung zu entzie-
hen. Dazu zihlen z.B. Amterriickgabe, Boykott, Streik bzw.
Generalstreik, massenhafte Befehls-, Kriegsdienst- und Steu-
erverweigerung. Hinzu kommen konstruktive Mainahmen
wie etwa die Besetzung und Umwidmung von Gebduden
und Einrichtungen oder der Entwurf einer neuen Verfas-
sung. Nichtzusammenarbeit kann gesteigert und die Macht
von Schliisselpersonen damit so weit untergraben werden,
dass sie entweder einlenken oder ihre Macht aufgeben.
Allerdings birgt diese Stufe auch Risiken fiir giitekraftiges
Handeln: Sympathisierende, aber auch Agents Provocateurs
konnten zur Gewalt greifen und so die Bewegung schwa-
chen. Deshalb achten die giitekraftig Engagierten stets da-
rauf, den Appellcharakter und die Dialogbereitschaft in den
Vordergrund zu stellen, damit sich das Handlungsmotiv des
Machtentzugs nicht verselbstindigt.

3.4 Drei Hauptwirkungselemente

Die in den sechs Stufen erkennbaren Wirkungselemente las-
sen sich auf drei wesentliche zurtickfithren: Eigentatigkeit,
,Ansteckung’ und darauf aufbauende massenhafte Nichtzu-
sammenarbeit.

— Eigentitigkeit: Gtuitekraft erfasst die ganze Person, die sich
entsprechend verandert bzw. weiterentwickelt. Sie animiert
dazu, eigenes Handeln in diesem Sinne zu gestalten. Wer
gltekraftig agiert, setzt mit den verwendeten Methoden
bereits Verbesserungen in Richtung auf das jeweilige Ziel in
Gang. Das bekannte Handlungsmotto ,Der Weg ist das Ziel’
wird ergdnzt durch den umgekehrten Leitspruch ,Das Ziel
ist der Weg'.

— ,Ansteckung’: Da es sich hier weder um physiologische noch
psychologische Erklarungsversuche handelt, dienen im Fol-
genden Bezeichnungen wie ,Ansteckung’ — oder auch ,Mit-
schwingen’ und ,Kraft’ — eher als Metaphern. Demnach
sprechen die Engagierten andere Menschen durch giitekraf-
tiges Handeln auf eine Weise an, die deren eigene, vielleicht
kaum bewusste Neigung zu Wohlwollen und Gerechtigkeit
so mitschwingen lisst, dass sie sich ebenfalls zu einem der-
artigen Handlungsmodus verstehen.

— Nichtzusammenarbeit: Die dritte Wirkungsweise der Nicht-
zusammenarbeit schlieft an die zuvor genannten Kom-
ponenten Eigentatigkeit und ,Ansteckung’ an: Wenn sich
machtige Schliisselpersonen trotz starken oOffentlichen

Arnold, Gutekraft [ THEMENSCHWERPUNKT

Drucks weigern, am Abbau des Missstands mitzuwirken,
regen die Engagierten immer mehr Menschen zu organisier-
tem, gegebenenfalls massenhaftem ,Mitschwingen’ in Form
von Nichtzusammenarbeit an, sodass die Macht untergra-
ben und die Aufrechterhaltung des Missstands unmaoglich
wird.

4. Fazit

Die vornehmlich empirischen und quantitativen Studien von
Schock (2005), Chenoweth & Stephan (2011) und Nepstad
(2011) haben gezeigt: Erfolge gewaltfreien Handelns hingen
nicht von der Gewaltbereitschaft der Gegner ab. Dieser Be-
fund wirft die Frage nach den Erfolgsfaktoren auf. Als beson-
ders wichtig gelten in der Literatur gemeinhin: Einheit der
Bewegung, Vielfalt der Aktionsformen, hohe Zahl der Aktiven,
Nichtschddigung von Personen, Gewinnen von Polizei bzw.
Militdr (Chenoweth & Stephan 2011: 50f., 58,195f. sowie
Nepstad 2011: 136). Die Untersuchungen zur Giitekraft bie-
ten hierzu einen anthropologisch fundierten Erklarungsan-
satz. Dieser integriert auch beide Seiten der bislang gidngigen
Unterscheidung in eine ,prinzipielle’, ,ethische’, ,spirituelle’
Gewaltfreiheit und eine ,pragmatische’, ,strategische’ Ge-
waltfreiheit.?? Diese unfruchtbare, wenn nicht gar kontrapro-
duktive Dichotomisierung erweist sich als tiberfliissig, da der
Giitekraft-Ansatz den Fokus auf den Kraftaspekt sowie die Wir-
kungsweise des Vorgehens richtet. Dartiber hinaus erscheinen
Bezeichnungen wie ,gewaltfreier Widerstand’ dem Konzept
aus mehreren Griinden nicht angemessen: Erstens dient gi-
tekréftiges Vorgehen auch dem Abbau von Missstinden ohne
konkreten Gegner, dem mit Widerstand begegnet werden
konnte. Zweitens widerspricht Widerstand gegen Personen
ohnehin dem Konzept. Drittens schlief3t der Ansatz der G-
tekraft einen Missbrauch zu rein egoistischen Zwecken (auch
von Kollektiven) zwar nicht aus, er schiebt ihm aber einen
starkeren Riegel vor als einige Konzepte der gewaltfreien Akti-
on.?® Und last but not least nimmt die konstruktive Arbeit ei-
nen zentralen Stellenwert ein. Um mit Birgit Berg zu sprechen:
,Die tiberzeugendste Form des NEIN zum Unzumutbaren ist
das JA zu den reiferen Moglichkeiten. 24

Literatur

Arnold, Martin (2011a): Nine-eleven 1906 »Der Be-
ginn von Satjagrah« — historisch wichtiger als 9/11 2001.
http://www.guetekraft.net/ffone/ffLibrary/downloads/dl-
files/2011-0709%20nineeleven1906.pdf — Stand: 21.2.2013.

Arnold, Martin (2011b): Giitekraft. Ein Wirkungsmodell ak-
tiver Gewaltfreiheit nach Hildegard Goss-Mayr, Mohandas K.
Gandhi und Bart de Ligt. Mit einem Geleitwort von Johan
Galtung. Baden-Baden: Nomos.

Arnold, Martin (2011c¢): Giitekraft — Hildegard Goss-Mayrs
christliche Gewaltfreiheit. Overath: Biicken & Sulzer.

22 Vgl. z.B. Burrowes 1996: 100.
23 Z.B. das Konzept von Gene Sharp (1973).
24 Plakat der ,Wortwerkstatt Poesie und Politik”.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 155

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

THEMENSCHWERPUNKT | Arnold, Gutekraft

Arnold, Martin (2011d): Guitekraft - Gandhis Satyagraha. Ove-
rath: Biicken & Sulzer.

Arnold, Martin (2011e): Giitekraft — Bart de Ligts humani-
stische Geestelijke Weerbaarheid. Overath: Biicken & Sulzer.

Arnold, Martin (2013): Von der Gewaltfreiheit zur Gii-
tekraft. http://www.martin-arnold.eu/wp-content/up-
loads/2013/05/2013__Gewaltfreiheit_Guetekraft.pdf.

Blume, Michael (1987): Satyagraha. Wahrheit und Gewalt-
freiheit, Yoga und Widerstand bei M.K. Gandhi. Gladenbach:
Hinder + Deelmann.

Briicher, Gertrud (2011): Gewaltspiralen. Zur Theorie der Es-
kalation. Wiesbaden: VS-Verlag.

Burrowes, Robert (1996): The strategy of nonviolent defense.
A Gandhian approach. Albany (US): State University of New
York Press.

Chenoweth, Erica; Stephan, Maria J. (2011): Why Civil Resis-
tance Works. The Strategic Logic of Nonviolent Conflict. New
York: Colombia University Press. Kurzfassung online: http://
belfercenter.ksg.harvard.edu/files/IS3301_pp007-044_Ste-
phan_Chenoweth.pdf.

Dungen, Peter van den (1989): Introduction to the 1989 Edi-
tion. In: Ligt, Bart de: The Conquest of Violence. An Essay
on War and Revolution. London: Pluto Press (Libertarian cri-
tique), S. ix—xxvii.

Dungen, Peter van den (1990): Bart de Ligt, Aldous Huxley
and the Conquest of Violence. Notes on the publication of a
peace classic and an appreciation of De Ligt in Great Britain
and the United States of America. In: Dungen, Peter van den;
Noordegraaf, Herman; Robben, Wim (Hg.): Bart de Ligt (1883-
1938) Peace Activist and Peace Researcher. Zwolle, NL: Bart
de Ligt-Fonds; Stichting Voorlichting Aktieve Geweldloosheid,
S.27-47.

Gandhi, Mohandas K. (1972): Satyagraha in South Africa. Ah-
medabad: Navajivan Publishing House.

Gandhi, Mohandas Karamchand (1977): Eine Autobiographie
oder Die Geschichte meiner Experimente mit der Wahrheit.
Gladenbach: Hinder + Deelmann.

Gandhi, Mahatma (1999): The Collected Works of Mahatma
Gandhi (Electronic Book). (CD-ROM, vgl. www.gandhiserve.
org). Publications Division (Hg.). New Delhi: Icon Softec.

Glasl, Friedrich (2011): Konfliktmanagement. Ein Handbuch
fiir Fihrungskréfte, Beraterinnen und Berater. Bern: Haupt.

Goss-Mayr, Hildegard (1981): Der Mensch vor dem Unrecht.
Spiritualitdt und Praxis gewaltloser Befreiung. Wien [u.a.]: Eu-
ropaverlag.

Goss-Mayr, Hildegard (1986): AKKAPKA - die gewaltfreie Be-
wegung auf den Philippinen. Dokumente, zusammengestellt
von Hildegard Goss-Mayr. In: gewaltfreie aktion, Jg. 17-18,
H. 65/66/67 3. u. 4. Quartal 1985, 1. Quartal 1986, S. 28-31.

Goss-Mayr, Hildegard (2002): Elemente der Giitekraft. Anhand
von Beispielen erkldrt. In: gewaltfreie aktion, Jg. 34, H. 131,
S. 16-25.

156 | S+F (31.]g.) 3/2013

Jochheim, Gernot (1977): Antimilitaristische Aktionstheorie,
soziale Revolution und soziale Verteidigung. Zur Entwicklung
der Gewaltfreiheitstheorie in der europdischen antimilitaristi-
schen und sozialistischen Bewegung 1890-1940, unter beson-
derer Beriicksichtigung der Niederlande. Frankfurt am Main /
Assen /Amsterdam: Haag und Herchen /Van Gorcum.

Ligt, Bart de (1925): Kerk, cultuur en samenleving. Tien jaren
strijd. Arnheim: Van Loghum Slaterus en Visser.

Ligt, Barthélemy de (1928): Contre la guerre nouvelle. Paris:
Riviere.
Ligt, Bart de: The Conquest of Violence (1989). An Essay on

War and Revolution. London: Pluto Press (Libertarian critique)
(1. Aufl. 1937).

Nepstad, Sharon Erickson (2011): Nonviolent Revolutions.
Civil Resistance in the Late 20th Century. Oxford: Oxford
University Press.

Schock, Kurt (2005): Unarmed Insurrections. People Power
Movements in Nondemocracies. Minneapolis: Univ. of Min-
nesota Press.

Sharp, Gene (1973): The Politics of Nonviolent Action. 3 Bin-
de. Boston: Porter Sargent.

Spiegel, Egon (2008): Ohne Gewalt leben. Spiritualitdt und
Praxis gewaltfreier Weltgestaltung. In: Nagler, Michael; Spie-
gel, Egon (Hg.): Politik ohne Gewalt. Prinzipien, Praxis und
Perspektiven der Gewaltfreiheit. Berlin: Lit (Friedenswissen-
schaft, 1), S. 55-136.

Sternstein, Wolfgang (2008): Gandhi und der Westen - eine
Geschichte der Missverstandnisse. In: Wissenschaft und Frie-
den 1/2008, 59-62.

Tendulkar, D. G. (1961-1963): Mahatma. Life of Mohandas
Karamchand Gandhi. 8 Binde. Bombay: Vithalbhai K. Jhaveri
& D.G. Tendulkar.

Tomasello, Michael (2010): Warum wir kooperieren. Berlin:
Suhrkamp.

Weber, Max (1968): Methodologische Schriften. Studienausga-
be. Mit einer Finfithrung besorgt von Johannes Winckelmann.
Frankfurt am Main: S. Fischer.

Zunes, Stephen (1999): The Origins of the People Power in the
Philippines. In: Zunes, Stephen; Lurtz, Lester R.; Asher, Sarah
Beth (Hg.): Nonviolent social movements. A geographical
perspective. Malden, Oxford: Blackwell Publishers, S. 129-157.

1P 21673.216.36,
T

312,04, ©
mit, for oder In

Erlaubnis untersagt,



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-150

