232

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

Skulptur ist hier so stark erweitert, so heif3t es bei Beuys, »dafy man auf diesen anthro-
pologischen Punkt kommt, wo Denken bereits eine Kreation und ein Kunstwerk ist,
also plastischer Vorgang«*

Plastik wird in diesem Sinne als Verschrinkung von kérperlichem und gesellschaft-
lichem Denken verstanden. Der Mensch mit seinem kreativen Potential wird in den
vorgestellten Ansitzen ganzheitlich als kiinstlerisches sich selbst formendes Material
und Organismus gesehen, in dem Geist und Kérper in psychosomatischer Wechselbe-
ziehung stehen und eine funktionelle Einheit bilden. Analog zum Papier, das >sprichts,
bekommt der Mensch hier eine Stimme, er wird modelliert und transformiert. Dabei
geht es auch um die Etablierung einer eigenen Sprache, sei es im Sinne von gespro-
chener Sprache wihrend der Handlung oder der Kunstsprache anschliefend in den
WZ, die die Vorginge kommunizierbar machen. Walther verwendet in den Zeichnun-
gen Sprache »wie etwa ein Bildhauer Stein und Eisen<®*. Die (letztlich immaterielle)
Plastik, die Walther hier schafft, ist erweitert: Sie setzt sich aus Zeit, Raum, Korper,
Geschichte, Erinnerung, Sprache, Bewegung und anderen Komponenten zusammen.

3.3 Blindobjekt (# 12, 1966)

Kommen wir auf Walthers Schliisselerlebnis Anfang der 6oer-Jahre im Stidelmuseum
zuriick. Die Quintessenz dieses Ereignisses bestand in der Relation zwischen der Besu-
cherin und dem Gegenstand (dem Rechteck als Tafelbild). Walther schenkt dem Inhalt
des Gemaldes, der Blendung Simsons, keine weitere Beachtung. Er bemerkt, dass ein Bild
an und fir sich nicht sehr viel aussagt, erst vor dem Hintergrund der Geschichte, die es
erzahlt und die man kennen muss, erlangt es Bedeutung. Bei der Rezeption taucht das
Sehen in Korrelation mit dem Wissen auf und beide werden in ein Verhiltnis gesetzt.
Jappe wagt einen historischen Riickgriff, um die Thematik des Sehens/Wissens niher
zu beleuchten:

Aristoteles sagte: »alle Menschen streben ihrer Natur nach, gesehen zu haben< und
dieses Passiv [..] ist im Griechischen zugleich aktives Verbum fiir swissenc. [..] Ande-
rerseits sagte Goethe:»ich sehe erst, was ich weif’.<In dieser Widerspruchszone siedelt
sich doch irgendwie dein Werk an?*®

Walther nimmt dazu Stellung: Anfangs habe er einen Widerspruch empfunden zum
Anspruch der Kunst, weitgehend tiber das Auge erfahren zu werden. Fiir ihn habe es
mindestens genauso wichtige andere Krifte gegeben, die an der Erfahrung von Formen
und Bildern beteiligt sind. Uber das Optische allein sei das nicht méglich gewesen, da-
her wolle er auf die Wahrnehmung tiber das Auge verzichten und stattdessen auf Wis-
sen (von realen Verhiltnissen im Umraum oder von Verhiltnissen, die jeder Mensch in
sich selbst trage) zuriickgreifen. Wissen bedeutet fiir Walther gleichzeitig das Nachden-

93  Beuysin: Harlan 1986, S. 81.
94  Waltherin: Lingner198s, S. 43.
95  Jappein: Bott1977, S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

ken tiber die Beschaffenheit der Dinge. Mit welchem Formmaterial wird die Erfahrung
befestigt?*®

Diese Erkenntnisse und Fragen mogen einen Einfluss auf Walthers Werkstiicke ge-
habt haben, insbesondere jene, die das Optische ausschalten. Doch zunichst, ange-
sichts des imposant epochalen Werkes von Rembrandt, geht Walther einem ikonoklas-
tischen Reflex nach: Die Bildfliche wird imaginir leer gerdumt, analog zu der Annah-
me, »dass dort eigentlich nichts ist«”, um darauf zu projizieren. Es findet sozusagen
eine doppelte Blendung statt, einmal bildinhaltlich®®, einmal metaphorisch. Betrachtet
man die tatsichlich dargestellte Szene in der Blendung Simsons, kann man eine Brii-
cke zwischen dem Inhalt des Bildes und dem Blindobjekt schlagen. Das Gemilde stellt
eine Episode der Geschichte des Richters Simson dar.”® Wie schon der Titel besagt,
handelt es sich um den Moment, in dem der Hauptperson das Sehvermogen gewalt-
sam genommen wird. Dieses grofdformatige Historienbild sticht buchstiblich ins Au-
ge — durch seine unverbliimte Darstellung physischer Brutalitit. Im Zentrum sehen wir
Simsons Fuf3, seine Zehen verkrampfen sich vor Schmerz, wihrend im Vordergrund ein
Soldat der Philister ihm einen Dolch ins Auge st68t. Mit dem Blindobjekt nimmt Walt-
her seinerseits dem Handelnden das Augenlicht: Eine braune oder alternativ auch grau-
griine Stofthiille wird ihm iiber den Korper gestiilpt, wihrend der Bodenausschnitt zum
Herumlaufen offen bleibt (Abb. 65). Das Werkstiick enthilt noch zwei weitere Einschrin-
kungen, sowohl der Tast- als auch der Gehérsinn werden

durch die Polsterung des Sacks abgeschwacht. Die Teilnehmerin entbehrt insofern jeg-
licher Vorausschau. Sie wird in einen Zustand versetzt, in dem sie isoliert, orientie-
rungslos ist. Der erblindete Blick ist nicht mehr in der Lage zu fassen, im wortwortli-
chen Sinne wahrzunehmen. Auch die Hinde werden daran gehindert, sich nach vorne
zustrecken, um Hindernisse zu sondieren, Dinge zu beriihren, zu greifen, festzuhalten
und zu behalten.'®

Alle Werkstiicke >blenden« den Betrachter im tibertragenen Sinn: indem sie die Orientie-
rungs- und Wahrnehmungshoheit des Auges beenden. Durch die enge Eingebunden-
heit l4sst sich kein Objekt mehr im nétigen Abstand betrachten. Der Distanzcharakter
des Sehens wird unterlaufen, der Handelnde ist Teil des Werks, er sieht, spricht und
begreift mit dem Korper. »Die Fiifde werden zu Hinden und Augen«, wie Schwerzmann
dies ausdriickt.

[Sie] tragen nicht nur, sondern tasten den Boden ab, wihrend die Arme so gut wie
moglich zur Wahrung des Gleichgewichts und Vermeidung eventueller Hindernisse
dienen. Die raumliche Hierarchisierung des Kdrpers, dank derer der Kopf gewdhnlich

96  Vgl. Walther in: Bott 1977, S. 50.

97  Ders. zit. in: Jappe 1979, S.141.

98  Gregor Weber spricht von einer doppelten Blendung (im Sinne der sprichwértlichsblind<machen-
den Liebe): »Simson wird geblendet, weil er [..] Delila aus dem Lager der Feinde Israels so abgot-
tisch liebte, daf er ihr das Geheimnis seiner Kraft verriet.« Weber 2005, S. 74.

99  Vgl. Bockemiihl 2001, S. 18f.

100 Schwerzmann 2020, S.135. Vgl. auch zu Walthers »blinden Formen«: Ebd., S.135-141.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

233


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

die >Oberhandc« hat, kehrt sich ganz um, so dass der Kérper zum Appendix der Fiifke
wird. Die Augen verlieren den Vorrang tiber die anderen Sinne.'”

Beim Blindobjekt wird diese Umkehrung am deutlichsten. Die dazugehdrigen WZ zei-
gen, dass der Zeichner genauso wenig vorhersehen kann, was seine

Zeichnung werden wird, wie der erblindete Kérper, der sich in [dem Werkstiick] be-
wegt, vorhersehen kann, wo er mit der alleinigen Hilfe seiner Fiif3e, seines Gleichge-
wichtssinnes und seines Gedachtnisses hinlduft. Diese Unberechenbarkeit schreibt in
die Zeichnung ein Ereignishaftes ein, das den dessein als regulatives Prinzip und bere-

chenbaren Zweck der Zeichnung durchkreuzt.'®

Hier spricht Schwerzmann einen wichtigen Punkt an, an dem ich ankniipfen méchte.
Die Ereignishaftigkeit und Unberechenbarkeit der WZ sind meines Erachtens ihre Stir-
ke und begiinstigen ihre kiinstlerische Autonomie. Sie entziehen sich letztlich der Kon-

19 und éffnen sich einmal mehr fiir die In-

trolle und dem Wissen des Kiinstlersubjekts
terpretationsmoglichkeiten des Rezipienten. Die WZ zum Blindobjekt driicken beispiel-
haft einen Konflikt aus, ihre starke Bildlichkeit steht im Kontrast zur Einschrinkung
der Visualitit wihrend der Handlungen. Die Tatsache, dass diesem Werkstiick vermut-
lich die meisten Zeichnungen zugeordnet sind, ist wohl auch dem potenzierten Sehen
im Zuge der >Blindheit< geschuldet. Unter programmatischem Blickwinkel verwundert
dieser Umstand nicht, da der Benutzer bildlich gesprochen >erblindet« — es ergeht ihm
metaphorisch wie Simson. Vor diesem Hintergrund bekommt das Schliisselerlebnis ei-
ne symbolische Pointe: Die Idee, die Handeln versus Sehen setzt, wird von einer Szene
ausgelost, in der Walther eine Person beobachtet, die ihrerseits die Darstellung einer
Blendung betrachtet. Der Moment verleitet ihn dazu, dariiber zu spekulieren, ob die
Dame von dem Bildhintergrund weif3 oder diesem >blind« gegeniibersteht. Als Essenz
dieses Erlebnisses bleibt ein Denkbild iibrig.

Durch den bewussten Verzicht auf das Auge wihrend der Werkhandlung mit dem
Blindobjekt soll die Konzentration auf das korperliche Begreifen insgesamt gelenkt wer-
den. Der Blick ist nach innen gerichtet. Das Erbe Duchamps und seiner Kritik an einer
rein retinalen Kunst wird deutlich, wenn Walther sagt: »Das Werk muss auf anderer
Ebene denn der Gesichtsebene zusammengesetzt werden. Schau- und Reprisentati-
onscharakter entfillt«'**. Bei der klassischen Werkisthetik steht das Auge im Zentrum
der Rezeption, als Organ par excellence der Distanznahme. Im WS gerdt dieser Zentra-
lismus aus den Fugen.

Das Blindobjekt ist das radikalste Beispiel im Werk Walthers, das zeigt (indem es
eben gerade nichts zeigt), wie mit der eingangs beschriebenen >Problematik« des Zu-
schauers (vgl. 2.1.9) im Werk des Kiinstlers umgegangen werden kann. Auch dem exter-
nen Betrachter, der sich nicht in der Hiille befindet und die Arbeit am und im Blindob-
jekt von auflen verfolgen will, wird durch die Verhiillung die Sicht genommen. Es wird

101 Ebd.S.136.

102 Schwerzmann 2020, S.179.

103 Die Selbstprasenz des Subjekts wird auch bei Derrida und Didi-Huberman infrage gestellt. Vgl.
ebd., Anm. 9, S.114-115.

104 Walther1976, S. 25-26.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

der Bezug zu dem anderen Menschen in dem Objekt unterbrochen. Blindheit erweist
sich insofern — so kann man es mit Michael Wetzel formulierten — als Schutz, »als Pan-
zerung, die im Franzosischen nicht von ungefihr blindage heif3t, abgeleitet von dem
Verb blinder, das mit dem deutschen Wort blenden die Konnotation des Verkleidens (mit
einem schiitzenden Material, vgl. Blende oder Verblendung) und Bedeckens einer ge-
fihrdeten BloRe teilt«’®. So fungiert auch das Blindobjekt als eine Art Tarnkappe, die die
Handelnden vor den Blicken der Zuschauer >schiitzt« und unsichtbar werden lisst. Der
Kinstler macht es sich zur Aufgabe, seine Zuschauer »die Mittel und Wege zu lehren,
aufzuhoéren Zuschauer zu sein, und Handelnde [..] einer kollektiven Praxis zu wer-
den.«'*® Um die Erfahrung am Werkstiick im Nachhinein auszuwerten, muss Distanz
geschaffen werden, durch einen inneren Blick kann die eigene Tatigkeit nachvollzogen
werden. Indem Walther die WZ den Werkhandlungen gegeniiberstellt wird der Kontakt
zum Auge wieder rehabilitiert. Es entsteht ein Kreislauf zwischen Auge und Hand, der
beide Sinne in ein neues Verhiltnis zueinander bringt. Vor diesem Hintergrund kann
man abschlieflend feststellen, dass Walthers Intentionen durchaus Ranciéres Kritik na-
hekommen:

Diese Gegenliiberstellungen—Sehen/Wissen, Erscheinung/Wirklichkeit, Aktivitat/
Passivitit—sind ganz und gar nicht logische Cegensdtze zwischen klar umgrenzten
Begriffen. Sie definieren vielmehr eine Aufteilung des Sinnlichen, eine apriorische
Verteilung von Positionen'®’.

Ranciéres Vorschlag zur Uberwindung dieser Dichotomien lautet Emanzipation. Die-
se »beginnt dann, wenn man den Gegensatz zwischen Sehen und Handeln in Frage
stellt«'®®. Die WZ sind der sichtbare Beweis dafiir, dass bei Walther Auge und Hand
miteinander sehen, denken und handeln und andere Gegensatzpaare zusammenwir-
ken. Sie sind weiterhin Ausdruck der Emanzipation der Zeichnung in Walthers (Euvre,
wie sich im folgenden Abschnitt konkreter herausstellen wird.

3.3.1 Werkzeichnungen zum Blindobjekt

Die WZ zum Blindobjekt sind im Vergleich zu Zeichnungen, die sich auf andere Werkstii-
cke beziehen, im Spiel ihrer scheinbar autonom entwickelten Farbformen als besonders
bildhaft-malerisch zu charakterisieren. Der Betrachter erfihrt geradezu impressionis-
tische Anmutungen, gegeben durch die farbigen Formulierungen mit weichen Rindern,
ornamentalen Schriftziigen und subtilen zwischentonreichen Abstufungen und Trans-
parenzen.

In der zeichnerischen Darstellung wird das grafisch-analytische Moment zuriickge-
nommen, Farbriumlichkeit, die als Entsprechung innerer emotionaler Kérperzustinde
gelesen werden kann, tritt dagegen in den Vordergrund. Dieser Umstand, in dem das

105 Wetzel 1997, S.137.
106 Ranciére 2010, S.18.
107 Ebd,S. 22.

108 Ebd,S. 23.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

235


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

Bildnerische in seiner Eigenwertigkeit auftritt, fillt mit der Reduzierung der Visualitit
in der Handlung zusammen.

Die Verschrinkung von Schrift und Bild, die ein besonderes Kennzeichen der WZ ist
und die Vorstellung unserer geistigen Innenrdumlichkeit aus Bildern und Begriffen her-
vorruft, tritt besonders in der WZ Lischen und Errichten zugleich von 1967/69 (Abb. 66a—-b)
in Erscheinung. Der Titel suggeriert wieder einmal die Vereinigung alter Gegensitze,
der gleichzeitigen Destruktion (Attentiter) und Konstruktion (Klassiker). Aus dem Pa-
pier der Zeichnung sind acht schmale Streifen ausgeschnitten und so Riume geschaf-
fen. An diesen Stellen stand auf der Riickseite untereinander und riickwirts jeweils
das Wort Handlung geschrieben. Wir miissen die Zeichnung drehen, also handeln, um
die Worter zu entziffern. Manche von ihnen sind durch Schraffuren verdeckt, wodurch
die Lesbarkeit beeintrichtigt und der Leser provoziert wird, zu erginzen. Wie bei den
Schnittzeichnungen appelliert Walther hier an die Imagination; es entstehen Leerriume,
die Rezipienten werden zu geistigem Handeln aufgerufen, um die unleserlichen Wort-
fragmente im Kopf zu rekonstruieren. So wird die Idee der Projektion, die auch beim
blinden Gehen eine Rolle spielt, versinnbildlicht.

Die WZ sind Schriftbilder, Worter werden in der Zeichnung verbildlicht, wihrend in
der Werkhandlung der Versuch unternommen wird, innere Bilder, die durch die Um-
gebung evoziert werden, zu verbalisieren. Die Schnitte greifen nicht nur Worter an,
auch das Bild wird attackiert. Die Reste der Bildausschnitte wurden neben die frei-
en Felder geklebt. Durch Schnitt, Klebung und die Verwendung von Ol bekommt die
Zeichnung auch hier einen plastischen Charakter. Gerlach hilt diesen Werktyp, der
das Verhiltnis von Fragment und Ganzheit betont, bei Walther fiir essentiell."*® Sowohl
Walthers Werkhandlungen als auch die einzelnen Zeichnungen sind konzeptionell be-
trachtet Fragmente. Nun gilt es den Begriff der Unvollstindigkeit von der negativen
Anmutung zu befreien. André Leroi-Gourhan schreibt: »Im Gegensatz zum Gesichts-
sinn, dessen Wahrnehmung vornehmlich synthetisch funktioniert, analysiert der Tast-
sinn; er rekonstruiert die ertasteten Kérper aufgrund von Bewegungen der Hand und
der Finger«"®. Indem das Blindobjekt speziell an die Hinde und den Tastsinn adressiert
ist, stehen sie in besonderer Weise fiir das Fragmentarische im Werk Walthers. Im Dia-
log von analysierender Ratio und verbindender Emotion ertasten sie jeweils nur Teile,
folgen dabei jedoch immer dem Entwurf eines iibergeordneten Ganzen.

Der Weyg ist Zeichnung heifdt es programmatisch in roter Aquarellschrift in der WZ
Handlungsmanifest von 1966/70 (Abb. 67a-b). Damit wird das Gehen als schopferische
Leistung gleichwertig neben die kiinstlerische Zeichnung gestellt. Eine rote gebogene
quer durch das Bild verlaufende Linie kennzeichnet den zuriickgelegten Weg. Die Li-
nie ist von einem Olfarbfeld umgeben, das diffus nach auflen zu strahlen scheint. Dies
konnte die Projektion nach aufden, in die nicht gesehene Landschaft, kenntlich machen.
Am oberen Bildrand kann man in roter Farbe lesen: Ortist in jedem Schritt. Anders gesagt:
Der Weg ist das Ziel. Bei jedem Schritt realisiert sich das Kunstwerk in seiner Gesamt-
heit. Beim Blindobjekt entsteht die Skulptur im raumgreifenden Gehen, der Sockel ist

109 Vgl. CGerlach 1997, S. 28.
110 Leroi-Gourhan 1995, S. 368.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

feldartig ausgedehnt und umfasst den Ort, an dem gehandelt wird. Der Begriff Ort ist
in vielen WZ zu finden. Walther bemerkt hierzu:

Doch wie stelle ich eine starke Erfahrung, den Aufbau eines Ortes etwa, der eine Rich-
tung entwickelt, dar, wenn ich es nicht beschreiben kann und trotzdem dicht an dem
Ereignis dranbleiben will? Ich begann, darauf zu vertrauen, dafd einzelne Worte in rich-
tiger Weise platziert, auch ein bestimmter Schrifttypus, von der Idee, der Vorstellung
mehr wiedergeben kann, als eine Beschreibung. Also werde ich beispielsweise auf ei-
nem Blatt Papier den Begriff ORT in einer Antiqua einzeichnen und auch die darin lie-
gende Richtung. Wenn der Ort oder die Vorstellung von Ort eher fliichtig war, werde
ich ihn nur notationshaft wiedergeben.

Der Ort wird beim Blindobjekt ohne den Sehsinn beschritten, der Ort entsteht hier in der
Vorstellung, bleibt aber vage. Weiterhin sind griine und beige amorphe Flichen auf der
WZ verteilt, bildnerische Entsprechungen von Gefiihls- und Handlungsriumen. Auf der
oberen Hilfte des Blattes kann man lesen: die innere Modellierung ist Material die dufSere
Modellierung ist Form. Dieser Satz beschreibt in einer Variation den alten Gegensatz: Der
Handelnde ist skulpturales, modellierbares Material. Die dulere Modellierung kann in
Gestalt der WZ verbildlicht werden und den Handlungserfahrungen Form geben. Dabei
entsteht eine Ahnung von dem in der Zeit agierenden Material, d.h. der inneren Mo-
dellierung. Von der Riickseite des Blattes scheint der manifesthafte, gelb-rote Antiqua-
satz HANDLUNG WIRD FORM durch, der sich unterhalb der roten Linie befindet. Diese
Aussage erginzt den Formgedanken auf der Vorderseite und konkretisiert sich hier. Die
durchscheinenden farbigen Stellen werden auf der Riickseite mit kurzen unterbroche-
nen Bleistiftlinien umsaumt. Die WZ materialisiert sozusagen die Korperzeichnung im
Rahmen der Werkhandlung.

Die rote Linie, die den Weg mit dem Blindobjekt kennzeichnet, kann auch aus Wor-
tern bestehen, wie etwa bei der WZ Der Korper begrenzt von 1969 (Abb. 68a-b): In der
Bewegung entwickelt der Korper d [hier muss das Blatt gewendet werden] ie Spur. Das Au-
ge wird dabei nicht gebraucht. Auch in diesem Fall muss der Betrachter handeln, der Satz
kann nur durch das Umdrehen der Zeichnung vollstindig erfasst werden. Die Wortlinie
trennt zwei Farbflichen voneinander: eine gelbe opake, die méglicherweise das innere
Feld veranschaulicht, und eine diffusere, mit Ol bearbeitete Fliche, die das Auflen, das
Projektionsfeld, darzustellen scheint. Hier kontrastieren zwei verschiedene Wahrneh-
mungsfelder, die jedoch nicht mehr mit dem Augensinn erfasst werden.

Auch die WZ Feld der Projektionen von 1966/67 (Abb. 69a-b) zeigt, was es bedeutet,
wenn der Korper zeichnet. Auf der Vorderseite sieht man kleine rote Striche, die das
Werkstiick in Aufsicht darstellen und bestimmte Positionen im Raum markieren. Auf der
Riickseite werden die durch das Blatt scheinenden Striche durch gebogene Linien mit-
einander verbunden, sie zeichnen so einen Weg durch das Feld. Dieses wird mit einer
Bleistift- und Wortlinie begrenzt: die plastische Bewegung baut das Feld. der Kirper entwi-
ckelt die Vorstellung des Raumes innen und den AufSenraum. die Zeit proportioniert und modelliert
den Bewegungsraum. SchrittmafSe. In der Bewegung entsteht die Skulptur, oder, wie es der

111 Waltherin: Richardt 1997, S.134.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

237


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

"> Dabei sind Schritte mafigebend. Die Dauer

der Handlung schafft Proportion, begreift man den Handlungsort als zu modellieren-

Kiinstler ausdriickt: »Wege sind Figuren«

den plastischen Raum. Die Berithrung von nicht definierbaren Gegenstinden lisst ima-
ginire Riume entstehen. Spiirbare Anstofle verweisen auf das Aufien und kénnen die
Richtung des Gehenden beeinflussen. In der Schichtung, sowohl wihrend der Hand-
lung (Ereignisse, Anstof3e, Erinnerungen) als auch in der Zeichnung, wird der Zeitfaktor
versinnbildlicht. An dieser Stelle lisst sich Dewey einbringen, demzufolge wird »die Na-
tur des Subjekts durch Widerstinde, auf die es trifft, entdeckt. Das Subjekt wird durch
die Interaktion mit der Umgebung zugleich gebildet und zur Bewusstheit gebracht.«™
Diese duale Relation bringt Verinderungen und Wechsel, d.h. Bewegung hervor. Hin-
dernisse fithren dazu, dass der Mensch sich seiner Absichten bewusst wird, weil er sich
mit den Dingen, die seinem Tun im Wege stehen, auseinandersetzen muss, um sein
Ziel zu erreichen.™ Auch in dieser WZ wird das Blatt mit Ol bearbeitet, wodurch zu-
fallige Formen entstehen. So kann bildlich der Unvorhersehbarkeit der Richtung beim
Gehen wihrend der Handlung Ausdruck verliehen werden. Die gezeichnete Linie auf
dem Olfarbfeld wirkt zégerlich und ziellos, suchend und priifend. Auf diese Weise wird
moglicherweise die Orientierung verbildlicht, die beim blinden Tasten gefordert wird.

Die beiden exemplarischen letztgenannten WZ sprechen ein sich durchziehendes
Phinomen in Walthers Arbeit an: Der Handelnde zeichnet im (Landschafts-)Raum wie
auf einem Blatt Papier. Eine Beschreibung Draxlers zu einer anderen Zeichnung von
1966/69 lasst sich auch auf diese beiden iibertragen: Es »werden die Begriffe selbst zur
Form, ihre Reihung ergibt aber auch einen Weg, eine Denkspur gewissermafien, die
ihre Trasse quer durch die materialbestimmte Struktur des Kaffeesudes zieht.« Die WZ
seien

Konstrukte des Denkens, die den kategorialen Rahmen véllig neuer Erfahrungsformen
abstecken wollen. Aus Typoskript und fast manischer Handschrift entstehen Wort-
kaskaden, worin etwa die einzelnen Stadien eines >immateriellen Werkprozesses«<als
graphisch-diagrammhafte Strukturen sichtbar werden. Spontane Systematisierungen
und kalkulierte Graphismen, klinische Konstruktionszeichnungen, die gleichzeitig
Durchstreichungen und Uberlagerungen darstellen, schaffen ein vielwertiges, aber
unmittelbar visuelles Ineinander von Prozef und Struktur.

So kimen die WZ »dem Ideal ganzheitlicher, fast schon spiritueller Integration von Kor-

5 nahe.

per und Raum, Bild und Betrachter im Akt von Wahrnehmung und Erkenntnis«
Draxler hat die passenden Worte dafiir gefunden, was es heifdt, wenn die Hand denkt.
Es wird noch einmal klar, dass die WZ eine Familie sind und jede einzelne Interpreta-
tionsstimme Teil eines komplexen Ensembles ist.

Neben dem Verfahren, Wérter durch Schnitte zu >verletzen< bzw. ihrer durch die

Licken gedenkt, gibt es die Idee, mit den Wortern als Bildmaterial zu arbeiten. Die WZ

112 Ders. zit. in: Winkler 1990, S.105.
113 Dewey 1980, S. 329f.
114 Vgl. Zug 2007, S. 53.
115 Draxler1990, S. 281.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

Fragile Plastik von 1966/70 (Abb. 70a-b) versammelt wichtige Werkkonzepte, die wih-
rend der Handlung mit dem Blindobjekt auftauchen. Es fillt auf, dass bei Werkstiicken,
in denen die Sicht in hohem MafRe eingeschrinkt ist, in der Zeichnung verstarkt Wor-
ter erscheinen. Sie bieten einen Anker, um uns, um mit Fiedler zu sprechen, »aus dem
dunkeln und wogenden Elemente unserer inneren Bewuf3tseinsvorginge gleichsam auf
festes Land zu retten.«® Der Sprache und der Schrift wird in den WZ eine bildnerische
Dimension verliehen, die weitliufig mit der konkreten Poesie oder dem Lettrismus ver-
wandt sein konnte. Dies sieht man hier, wenn z.B. Worter durch ein griines Farbfeld,
das sich in Grofle und Form an die Wortreihen anpasst, hervorgehoben werden. Bei
der Konstituierung eines inneren Bildes spielt einmal mehr die Erinnerung (einer der
untersockelten Termini) des jeweiligen Benutzers eine Rolle. Diese kann durch das Ge-
horte oder Getastete beim Fortbewegen mit dem Blindobjekt angeregt werden. In der
WZ Projektion von 1969/71 (Abb. 71a-b) heif’t es dazu: DIE SKULPTUR WIRD IN DER ER-
INNERUNG BEWAHRT.

Ein immer wiederkehrendes Motiv in den WZ zum Blindobjekt ist ein diffuses or-
ganisch anmutendes Farbbiindel, das mittig auf dem Papier platziert ist. Oft ist diese
abstrakte gehiuseartige Gestalt in dunklen Tonen gehalten und deutet damit auf den
Ausblendungsgestus hin, der der nichtvisuellen Rezeption neuen Raum gibt. Es fillt
weiterhin auf, dass die Farbsubstanzen zerflief3en, teilweise durch das Papier dringen.
Dies deutet auf das ungeformte Eigensein der Materie hin und darauf, dass sich, wie
schon erwihnt, eine innere Modellierung vollzieht.

So verhilt es sich auch in der Modellierung im Raum von 1966/71 (Abb. 72a-b). Die
WZ enthilt auf der Riickseite ein diffuses (Linien-)Knduel. Die Form liegt in der oberen
Blatthilfte auf der Mittelvertikale, wo sie in ihrer Farbigkeit, einer Mischung aus lich-
tem Ocker und mittlerem Grau, die Farben der linken und rechten Bildhilfte vereint.
Das Kniuel ist mit einer Schriftkette umgrenzt, die mit gelblicher Farbe unterlegt ist:
die Schritte sind BedeutungsSein « der Raum dem Gebrauch entzogen « Festigkeit der plastischen
Aktion « Orte « den Korper in ein Verhiltnis zum Raum gesetzt. Die blinden Schritte im Raum
konstituieren Bedeutung. Sie vermessen den Raum und zeichnen in diesen. Auf der an-
deren Seite schimmert das anatomisch aussehende Gebilde durch das Papier. Am Um-
riss seiner linken Seite kann man in roten Buchstaben lesen: OHNE DEN KORPER KANN
ICH DIE SKULPTUR NICHT DENKEN. An dieser Stelle kommt wieder die Kérper-Geist-
Verschrinkung zum Ausdruck mit der Walther die klassische Dichotomie iiberwindet.
Das Dunkle steht méglicherweise fiir die intuitive Tiefe des Kérpers und das Helle als
Aquivalent fiir den Geist und die Ideen. Das Denken wird aus dem Kérper geboren. Die-
se Veranschaulichung macht Walthers starke Leibverankerung deutlich, eine Haltung,
mit der er sich von der >Leibvergessenheit« vieler Konzeptkiinstler abgrenzt (vgl. 2.2.9).
Das Blatt wird an der linken Bildkante von einem gelben Schriftzug, der einen anderen
iiberlagert, gewissermafien geschient. Dieses Moment der Festigung wird dadurch ver-
starke, dass der Schriftzug das Ocker-Gelb der rechten Bildhilfte aufnimmt und beide
Hilften miteinander verbindet. Man kann entziffern: IM RAUM DIE ENTWICKLUNG
DER GEGENWART - INNENAKT. Besonders beim Blindobjekt wird deutlich, dass die
Werkhandlungen in grofRem Maf3e auf die Innerlichkeit ausgerichtet sind. Es geht um

116 Fiedler1991, S.120.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

239


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

taktile Erlebnisse, d.h. der Handelnde begegnet sich selbst, von aufien ist die im inne-
ren erlebte Skulptur nicht wahrnehmbar. Dies weist noch einmal hin auf den in Kapi-
tel 2.1.14 beschriebenen Konflikt zwischen Auflenbild via Fotografie und der Fahigkeit
der WZ, den Innenakt der Handlungen darzustellen. Hier lisst sich ein Statement Walt-
hers anhingen, anlisslich Richardts Frage, ob es denn auch »ein Innen und Aufden« in

seiner Sprache gebe."”

Das AUSSEN war fiir mich immer die Beschreibung der dufReren Situation, also bei-
spielsweise wie in der Betrachtung der Kérper im Raum aussah, wie dessen Lage war,
wo der Ort des Aufenthalts war, die Beziehung der Kérper zueinander und wie die Rich-
tung war. Das alles kann ich ja mit meinen Mitteln darstellen und allein daraus kann
ein duflerst suggestives Bild entstehen. Wenn ich aber beschreibe, wie denn die Lage
dieser Korper als Empfindung und als Vorstellung ist, so ist das eine Projektion und
die kannja nurvon INNEN kommen. Dabei gibt es auch keinen Betrachter mehr, es sei
denn, ich bin mein eigener Betrachter, mein eigenes Publikum, aber das ist ja auch In-
nen. Und dann kam diese Beobachtung hinzu: In dem Moment, wo ich mich im Raum
befinde, ist der Raum um mich herum selbstverstindlich der dufiere Raum. Das kann
ein gebauter Raum sein, der durch Abmessungen definiertist oder aber ein offener Na-
turraum, den ich dann als >Feld< bezeichnet habe. Meine Empfindung beschreibe ich
als INNENRAUM —also ich habe einen Raum in mir, der in bestimmten Situationen in
den dufderen Raum projiziert wird. Und in diesem Moment wird der AUSSENRAUM,
egal ob gebauter Raum oder Landschaftsraum, zu einem Projektionsraum. Ich habe
dann immer in diesem Bewufstsein von INNEN und AUSSEN gehandelt. Und was ist
dabei die Grenze? Ist es die Haut? Oder das Vorstellungsvermdgen? Oder das, was ich
sehe? Das wird in den jeweiligen Handlungen definiert. In der einen Werksituation ist
das Vorstellungsvermégen die Grenze, in einer anderen dann tatsachlich die Haut oder
der Ort, an dem ich stehe. Es gibt bestimmte Begriffe, die nur im Innenraum auftau-
chen kénnen und solche, die nur im Aussenraum oder an der Grenze zwischen Innen
und Aussen auftreten. Wenn sie an beiden Polen erscheinen kénnten, also im Innen-
als auch im Aussenraum, so wiirden sie eine unscharfe Bedeutung entwickeln.”®

Diese Aussage lisst sich ganz allgemein auf alle Werkstiicke und WZ tibertragen, aber
auch auf spezifische Objekte und Zeichnungen, in denen es explizit um diese Grenz-
bzw. Schwellenerfahrungen geht. Beim Blindobjekt, wo die Grenze zwischen Innen und
Aufden durch die Sackform definiert wird, aber auch am eigenen Kérper durch die blin-
de Handlung zu spiiren ist, bietet sich die Auslotung der Bereiche innen und auflen
besonders an und wird sich im Folgenden noch weiter konkretisieren. Die WZ visuali-
sieren die Grenzbereiche schriftbildlich.

3.3.2 Asthetik der Blindheit und Taktilitat

Die Erforschung einer haptischen Ausrichtung von Kunst hat seit dem Ende der 6oer-
Jahre zugenommen. Das kiinstlerische wie gesellschaftliche Interesse am kérperlichen

117 Vgl. Richardt1997, S.134.
118  Vgl. Walther in: Richardt 1997, S.135-136.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

Erfahren von Kunst hat sich im Zuge der Body Art und der Performance verstirkt.™ Vor
diesem Hintergrund erweist sich das Blindobjekt als einzigartiges Studienobjekt zum
Thema Taktilitit und Blindheit. Werke, die explizit die Ausblendung des Gesichtssinnes
anpreisen, sind in den 6oer-Jahren allerdings eher auflergewdhnlich.”°

Natiirlich handelt es sich bei den Begriffen des Sehens und der Blindheit in der kul-
tur- und geistesgeschichtlichen Betrachtung nicht (allein) um die physiologische Funk-
tion des Organs, sondern mehr um die kulturelle, sich wandelnde Wertung der Sehleis-
tung und ihre Integration in das menschliche Selbstbild. Die allgemeine Einsicht, dass
es Tastraum und taktiler Grund sind, die bereits im Kleinkindalter die menschlichen
Begriffsgrundlagen legen, regt viele Denker dazu an, das Sehen als die beherrschende
Form der Weltaneignung und seine kulturellen Implikationen zu kritisieren. Elkins z.B.
erklirt die Belange des Modernismus als obsolet:

Creenberg’s high-modernist trust in eyesight is no longer viable, now that works
of visual art are so often also textual, olfactory, tactile, or auditory. Synesthesia,
Einfilhlung, empathy and sympathy, immersion, performance, and embodied en-
counters are now central to the art experience. Art [..] has become attentive to the
physical stuff, the presence, the material of the artwork, its bulk, its human scale,
and even its >base materiality<. [...] Seeing is embodied, and it should no longer be
separated from touching, feeling, and from the full range of somatic response. [...]
Philosophical discourse has a great deal to say about the shift from opticality to

embodied seeing, from vision to touch, from the intellectual [..] to the physical™'.

Der von Elkins angesprochene Shift vom Sehen zum Beriithren und damit eine Asthetik
der Blindheit und Taktilitit soll im Folgenden in den Blick genommen werden. Dabei
steht die Dekonstruktion der neuzeitlichen Visualititskultur im Vordergrund. Die Kri-

22 Dievon Stefan

tik intendiert eine Verkehrung der okzidentalen »optischen Tyrannei«
Neuner zusammengetragenen Essays zur Thematik Taktilitit - Sinneserfahrung als Grenz-
erfahrung beleuchten die »Sinnesordnungen und -hierarchisierungen« sowie die »Be-
deutungszuweisungen anhand der Taktilitit«**. Neuner geht von einer konventionel-

len Polarisierung der Sinne aus: Dem Gesichtssinn seien Distanz, Geist, Idealismus und

119  In diesem Zusammenhang macht Williams auf den Artikel »Tactility: The Interrogation of Medi-
um in Art of the 1960s« von Alexander Potts aufmerksam. Vgl. Potts 2004, S. 286. Potts erwdhnt
Walthers Arbeit jedoch nicht, sondern konzentriert sich auf Beuys, Hesse, Oldenburg und andere.
Williams beurteilt jedoch Walthers Arbeiten in den frithen 60er-Jahren im Cegensatz zu Beuys’
Beschéaftigung mit Taktilitat, als »more radical in its attack on medium-specificity through the in-
corporation of touch« (Williams 2016, S. 55).

120 Ausnahmen: Lygia Clark (Mascara sensorial, Mascara-abismo, beide 1967), Giuseppe Penone (Ro-
vesciare i propri occhi, 1970), Vito Acconci (Pryings, 1971), Robert Morris (Blind Time Drawings ab
1973), Dietrich Helms (Blindzeichnungen, 1975-1982) u.a.

121 Elkins 2008, S. 26.

122 Sonnemann 1987, S. 287. Siehe hierzu auch den Aufsatz »Das Auge. Motiv und Selbstthematisie-
rung des Sehens in der Kunst der Moderne«von Sabine Flach, in dem sie die kulturgeschichtliche
Sonderstellung des Auges hervorhebt. Vgl. Flach 2001, S. 49-65.

123 Neuner 2008, S. 3.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

241


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

Kultur zugeordnet, dem Tastsinn Nihe, Korper, Sexualitit, Animalismus und Materia-
litdt.” In den Kiinsten wird Jérg Huber zufolge gemeinhin der Fernsinn (Sehen) iiber
den Nahsinn (Taktilitdt) gestellt. Nah und fern sind mit begrifflichen Gegensatzen kon-
notiert: »konkret/abstrakt, singulir/allgemein, sinnlich/rational, empirisch/systema-

25 Diese oder dhnli-

tisch, affektiv/reflexiv, unmittelbar/vermittelt, prisent/abwesend«
che Gegensatzpaare walten auch im Werk Walthers, die unterschiedlichen Werkformen
beanspruchen abwechselnd den Seh- oder Tastsinn. Der Kiinstler hat die Hierarchie des
Sehsinns nach und nach dekonstruiert, der Tastsinn wurde spitestens mit den Mate-
rialprozessen sowie der Verwendung des Materials Stoff zum wichtigsten Rezeptions-
werkzeug. Da sich Walthers Werk vornehmlich mit dem >Materialc Mensch befasst, ist
es nicht verwunderlich, dass der Tastsinn eine besondere Rolle spielt, denn dieser steht,
wie Dolar verdeutlicht, direkt mit dem Korper in Verbindung: »The proper medium of
touch is not detached from the body as in other senses, but is part of the body itself, the
flesh which connects the surface, the skin, with interiority, with the inner sense«'°.
Trotz oder vielleicht sogar wegen dieser engen Verbundenheit und der Schwierig-
keit der Distanzbildung erinnert Niklaus Largier daran, dass das Gefiihl, wie die taktile
und haptische Sphire noch im 18. Jh. genannt wird, zusammen mit dem Geschmack
und dem Geruch eine niedrige Stellung einnimmt: »Wo Sehen und Héren — platonisch,
christlich und aufklirerisch — mit Wort und Licht assoziiert werden, sind Schmecken,
Riechen und Berithren mit dem Dunkel und der Verworrenheit des Korperlichen ge-
paart«. Die Bindung an das Materielle wird der Freiheit des Geistes, dem »Bereich klarer

7 gegeniibergestellt. Largier misst jedoch der Taktilitit ei-

visueller Perspektivierung«
ne fundamentale Rolle zu. »Wo immer die Sinne titig werden, folgen sie zunichst dem
Modell des Beriihrens, der Affizierbarkeit, in der Innen und Auflen, Oben und Unten,
Objekt und Subjekt nicht prinzipiell unterscheidbar sind«*?®. Diese Fihigkeit zur Kon-
fusion wird der Taktilitit zugeschrieben, wenn sie als ein Medium beschrieben wird,
das »die Ordnungen der Sinne durchkreuzt und die Denk- und Sinnesfiguren des Bipo-
laren auf ein Drittes hin 6ffnet«***. Diese Definition ist im Zusammenhang mit Walther
von Interesse, da sich das Austarieren der Gegensitze von den kiinstlerischen Anfin-
gen bis heute als das unterschwellige Programm des Kiinstlers erwiesen hat. Auch bei
Walther taucht in einem dichotomischen Streit immer ein Drittes als Vermittler auf,

das die starren Frontstellungen auflgst.
Reflexive Wahrnehmung - Innerlichkeit und Erinnerung

Die bereits beschriebene Szene vor Rembrandts Blendung Simsons verweist in besonde-
rer Weise auf die Dialektik von Sehen und Nicht-Sehen und nimmt damit ein Grund-

124 Vgl.ebd, S.s.

125 Vgl. Huber 2008, S. 3. Ranciére spricht von einer Aufteilung des Sinnlichen, gemeint sind die Funkti-
onsbestimmungen, die den verschiedenen Sinnen zugewiesen werden. Vgl. Ranciére 2006.

126 Dolar 2008, S.63.

127 Llargier 2008, S.44.

128 Ebd., S.4s.

129 Huber 2008, S.3.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

muster der Walther’'schen Arbeit vorweg. Die Dame ist Augenzeugin der faktischen
Blendung im Bild. Nun ist aber auch sie selbst im iibertragenen Sinn blind dem Moment
gegeniiber, in dem Walther sie beobachtet, da sie in die eigene Kontemplation vertieft
ist. Das Blindobjekt steht exemplarisch fiir eine Anti-Zuschauer-Haltung, die den Seh-
kontakt mit dem Publikum aufhebt. Der Handelnde soll selbstversunken agieren, so als
wire er blind fir die Blicke der Betrachter, es findet sozusagen eine doppelte dufere
Blendung statt, die zum inneren Sehen und Begreifen fithren soll*°: Auch der Zuschau-
er erblindet, er kann nichts mehr beobachten aufier einer geheimnisvollen Stofthiille,
die im Auflenraum wandelt und in ihren Bewegungen einen bedeutsamen Innenraum
erahnen lisst.

Die Diskussion um die Blindheit bzw. Taktilitit ist stark philosophisch geprigt und
hat, so Dolar, mit einer Serie von Konzepten zu tun:

the limit, the difference, the inside and the outside, the nutshell of a self, the
body, affecting and being affected, materiality, the other, otherness, immediacy,
mediation, distance, reciprocity, split, the very notion of space, of contiguity, of
contact, of the limited and the unlimited. Touching [..] touches upon metaphysics
[..] [and] is the touchstone of philosophy.™

Alle zitierten Konzepte sind Merkmale des Blindobjekts. Im Folgenden sollen einige der
genannten Motive anhand einer Auswahl von Theoretikern untersucht werden, die dem
Themenfeld nahestehen.

Kai Nonnenmacher zufolge lisst sich schon bei Alexander Gottlieb Baumgarten Mit-
te des 18. Jh.s eine Asthetik der Blindheit (»Typhlophilie«'**) erkennen. Hier gelte die
Blindheit als modernisierungsfeindliche »Gegenmetapher der [lichten] Aufklirung«™?,
als deren dunkler Kontrapunkt. Die Einbildungskraft gestalte innere Bilder, heif3t es bei
Baumgarten.”* Die Blindheit bzw. das Ausblenden der unmittelbaren sozialen Umge-
bung konfrontiert den Betrachter (sei es inner- oder auferbildlich) mit sich selbst und
versetzt ihn damit in einen anderen Modus der Erkenntnis. Nonnenmacher bemerkt,
dass sich die philosophische Beschiftigung mit der Blindheit implizit immer neu

auf die abendlandisch-platonische Tradition der Metaphysik [beziehe], die das Licht
mit der philosophischen Wahrheit gleichsetzt. Die dunkle Welt sinnlicher Wahrneh-
mung mufd in dieser Denktradition (iberwunden werden, um zur Welt der Ideen zu
gelangen. Daraus wird auch verstandlich, dafd die Aufklarung [..] den Blinden als Un-

miindigen per se zum Licht der Vernunft fithren will.”*®

130 Siehe hierzu auch die WZ Wey iiberzeichnet Erinnerung, die den programmatischen Satz enthilt:
»ohne Augensicht sieht man mehr, vgl. Schwerzmann 2020, S. 135-136. Zur ausfiihrlichen Analyse
einer weiteren Zeichnung zum Blindobjekt, vgl. dies., S.135,187—188.

131 Dolar 2008, S. 60.

132 Nonnenmacher 2006, S.1.

133 Ebd,S. 2.

134 Vgl. Baumgarten 1983, S. 28.

135 Nonnenmacher 2006, S. 4f.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

243


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

Am Anfang des abendlindischen Denkens steht in Platons Phaidon die Forderung, jeg-
lichen Kontakt mit dem Leib zu unterbinden™®, »um sich einer ungetriibten Schau des
eldog (in dem sich die Bedeutungen Idee und Aussehen iiberkreuzen) zuwenden zu
kénnen.«™ Hier kristallisiert sich eine Denktradition heraus, in der Taktilitit in einen
dichotomischen Gegensatz zum Gesichtssinn gebracht wird. Platons Hohlengleichnis
steht fiir diese Tradition.”® Das Gleichnis ist fruchtbar fiir die Frage nach der wahrneh-
mungstheoretischen Bedeutung von Walthers Umgang mit der Blindheit: Die Betrach-
ter der Schattenspiele sind blind, weil sie sich vom Schein der Dinge tiuschen lassen.
Anders als bei Platon bekommt die Blindheit bei Walther eine positive Konnotation,
der Kiinstler fithrt den Handelnden aus dem Licht in die Dunkelheit. Wenn er die Be-
trachter erblinden ldsst, geht es ihm auch darum, sie von ihrem Sehsinn, vom Schein
zu befreien und damit auch von der Erwartung, einem finalen Kunstobjekt gegeniiber-
zustehen.

Nonnenmacher stellt fest, dass die Abwesenheit des Sehens als Opposition gegen
das Visuelle fundamental fir die dsthetische Diskussion der Moderne geworden ist.
Seine Problematisierungen der Blindheit erzihlen vom »Obsoletwerden der >alten Au-
gen« [...]. Die »neuen Augen« des modernen Subjekts miissen von alldem absehen [...].
Sie miissen erblinden, um zu sehen.« Der Autor sieht ab Mitte des 18. Jh.s die Ent-
wicklung einer parallelen Asthetik:

Im Ubergang von der reproduktiven zur produktiven Einbildungskraft bestimmt die Fi-
gurdes Blinden [..] die romantische Abkehrvon der klassischen Nachahmungstheorie.
[..] [Bei der] Ausbildung einer selbstreflexiven Kunst [...] wird die Inversion des Blicks
beschworen.'+°

Das Blindobjekt beschwort diese Umkehrung des Blicks auf seine Weise. Letztlich wird
der Handelnde auf sich selbst zuriickgeworfen. Der Tastsinn werde, so Neuner,

zur Leitkategorie der Subjektheorie und fiir das Ganzheitsgefiihl des Selbst verant-
wortlich gemacht. Berithren und Berithrt-werden sind die Erfahrungen, in denen sich
Innerlichkeit konstituiert und die Grenze gezogen wird, die das private Selbst mona-

disch ab- und in einem Innenraum einschlie3t.'*

Beim Blindobjekt wird dieser Einschluss in einen Innenraum durch die Stofthiille spiir-

bar, die eine Grenze zum Auflen bildet. Indem es auf die dufleren Reize verzichtet,

142

schult es das innere Auge."** Wenn Walther hier eine (Selbst-)Blendung vornimmt, soll

136 Dolar bemerkt dazu humorvoll: »Plato is not in touch with touch« (Dolar 2008, S.63).
Man kann aber auch bei Platon ein taktiles Vokabular finden. Im Phaidon und auch in der Politeia
spricht er davon, dass die Seele an die Wahrheit »riihre, sie »anfasse« oder auch »ergreife«. Vgl.
Neuner 2008, Anm. 20, S. 9.

137  Vgl. Platon zit. in: Neuner 2008, S. 6.

138 Vgl. Byung-Chul 2012, S. 63f.

139 Nonnenmacher 2006, S. 3f.

140 Ebd,S. 4.

141 Neuner 2008, S. 8.

142 Hierldsstsich Victor Hugo anfithren, der in seinem Gedicht an einen blinden Dichter sagt: »Wenn
das Auge des Korpers erlischt, wird das Auge des Geistes entziindet.« Hugo zit. in: Nonnenma-

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

der Handelnde sich bewusst werden, dass es allein um ihn selbst und seine Wahrneh-
mung geht. Das Werkstiick aktiviert seine Erinnerung an Gesehenes und Erlebtes und
thematisiert somit auch ex negativo das Sehen. Die dazugehdrigen WZ richten sich
nicht auf eine duflere Wirklichkeit, sondern auf das innere Erleben des Handelnden.
Sie verdufRerlichen diese Innerlichkeit und machen das blinde Sehen sichtbar. Walther
steht damit in der Geisteslinie von Diderot, Herder und Rousseau, die »am Blinden die

Abkehr von der cartesianisch-rationalistischen Visualitit«*

zeigen. Wihrend sich der
Tastsinn nach innen richte, zerstreue sich der Gesichtssinn und konzentriere sich nach
auflen.'*

In seiner Ausstellung Aufzeichnungen eines Blinden beschiftigt Derrida 1990 der Be-
zug zwischen Blindheit, Gedidchtnis und innerer Anschauung. Die »lidlose[n] Auge[n]
an der Spitze der Finger«* vertrauen auf die Erinnerung, tasten sich langsam an das
Bild heran, lenken den Verlauf der Linien. Mit Walthers Blindobjekt werden die Ein-
bildungskraft und Erinnerung geschirft, da die duflere Ablenkung wegfillt. Es wird
buchstiblich er- und be-griffen. Durch das blinde Gehen bildet sich eine Spur, die in
den WZ zur Bewegungsfigur wird. Walthers Aufzeichnungen sind gewissermaflen die
eines Blinden, da er dem blinden Tasten wihrend der Handlung erinnernd nachemp-
findet. Durch die Fokussierung auf das Innere wird beim Blindobjekt der Intuition ein
hoéherer Stellenwert gegeben als der Ratio. Der Intuition entspringt aus einem Gespiir
fiir das Wesentliche spontan ein zielgenaues Handeln. Das Blindobjekt driickt eine tie-
fe Skepsis gegeniiber der seit der Renaissance dominierenden isthetischen Privilegie-
rung des Auges in der Kunst aus. Es blendet den Betrachter sozusagen, um ihn fir
seine Korperwahrnehmung und Einbildungskraft zu sensibilisieren, in der Spanne von
kinasthetischem Empfinden, Tastsinn und Reflexion. Platon hingegen denunziert das
innere Erleben als »Fantom, Illusion und Liige gegeniiber der Sonne als auflen gelege-
ner Wahrheit des Seins«**¢. Der Kulturwissenschaftler Byung-Chul spricht sich jedoch
gegen eine platonische Polarisierung von Licht und Schatten aus:

Die Metapherdes Lichtes, die von der Antike ilbers Mittelalter bis in die Aufklarung den
philosophischen und theologischen Diskurs beherrscht, [...] entwickelt [..] eine Nega-

cher 2006, Anm. 66, S. 287. (eigene Ubersetzung). Auch Schelling sieht das traditionelle Organ der
Philosophen »auf die ssinnlichen Augen verborgene [..], nur dem Ceiste zugangliche Wahrheit
gerichtet«.« Schelling zit. in: ebd., Anm. 5, S.136. Fichtes »idealistische Auge<ist wiederum in sich
selbst hell und geschlossen. Er fordert zur>Selbstblendung«der Philosophie auf: »[K]ehre deinen
Blick von allem, was dich umgiebt, ab, und in dein Inneres« (Fichte zit. in: ebd., S.145). Das von
Hugo, Schelling und Fichte dhnlich konnotierte geistige Auge wird auch wihrend der Handlung
mit dem Blindobjekt metaphorisch gesprochen geo6ffnet.

143 Nonnenmacher 2006, S. 5.

144 Vgl. ebd., S.124. Diderot differenziert in seiner Encyclopédie die »sens externes, also den Sehsinn,
und die »sens internes«, d.h. die Einbildungskraft und das Gedachtnis bzw. die Erinnerung. Vgl.
Diderotzit.in:ebd., S. 73. Er geht mit Rousseau d’accord, wenn er den Blinden»dank ihrer fehlenden
Zerstreuung durch die dueren Sinne eine starkere Einbildungskraft« (Ebd.) zuschreibt.

145 Derrida 1997, S.11.

146 Wetzel 1997, S. 53.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

245


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

tivitdt, die polarisierend wirkt und Gegensatze erzeugt. [Doch das] Licht der Vernunft
und das Dunkel des Irrationalen oder des blof Sinnlichen bringen einander hervor."”

Bei Walther sind Gegensitze als dialektische Gegenbilder im Verbund zu denken. Zwar
steht der Kanstler im Einklang mit Platons Kritik an der Sinnestiuschung (insbeson-
dere durch das Auge), aber er sieht auch in extremo die Gefahr der (intellektuellen) Ver-
blendung. Er wendet sich wie der griechische Philosoph gegen einen passiven Zuschau-
er, warnt jedoch vor der Hierarchisierung der korperlosen Idee, die er den >unsinnli-
chen« Konzeptkiinstlern vorwirft (vgl. 2.2.9). Uberspitzt gesagt haben sich die (dogma-
tischen) Konzeptkiinstler an der »Sonne des Idealismus« verbrannt. Moglicherweise hat
dieser idealistische Sturz auch zu mehr Sinnlichkeit im Anschluss an die 6oer- und
70er-Jahre gefiihrt. Bei Walther hebt der Betrachter geistig nicht ab, er setzt dem ent-
materialisierten Intellekt als ausgleichendes Gewicht die Schwerkraft des Korpers ent-
gegen, der mit all seinen Sinnen zum grundlegenden Vektor wird. Hier kommen seine

informellen, Materie bezogenen Wurzeln zum Ausdruck.**®

Vom Auge zur antizipierenden Hand

Bei den Handlungen mit den Werkstiicken des 1. WS wird die raumliche Ausdehnung
durch das tastende Agieren erlebbar. Der Wirklichkeitsbezug bildet sich von der Erfah-
rung des eigenen Leibes ausgehend, dabei kann der Tastsinn als einziger Sinn Rium-
lichkeit vermitteln."® Hierin lisst sich Diderots Qualifizierung des Tastsinns als ma-
terialistischer Sinn und analog zu Rousseau als wirklichkeitsnichster, tiuschungsre-
sistentester Sinn erkennen.’°
Goethes Briefwechsel finden. Einem »an den Augen erkrankten Studenten schreibt« der

Dichter: »Man sagt, Democrit habe sich geblendet, um durch diesen gefihrlichen Sinn

Das gebrochene Vertrauen ins Visuelle lisst sich auch in

nicht zerstreut zu werden, [...]; ich gibe manchmal was drum blind zu seyn.«®" Der
Ausspruch erinnert an Herder, der blind und fithlend werden méchte, um den Tastsinn
zu erforschen. Der Zugang zur Welt erfolge durch das wortwortliche Begreifen:

Ein Kérper, den wir nie durchs Gefiihl als Kérper erkannt hitten, [..] bliebe uns ewig
[..] Phianomenon, Erscheinung. Der Ophtalmit mit tausend Augen, ohne Cefiihl, ohne
tastende Hand, bliebe Zeitlebens in Platons Héle [sic!], und hitte von keiner einzigen
Korpereigenschaft, als solcher, eigentlichen Begrif [sic!].

147 Byung-Chul 2012, S.é65.

148 In der von Bois und Krauss organisierten Ausstellung informe (1996) wird die vertikale, d.h. Augen
und Denken privilegierende Kunst angeprangert und der horizontale bas materialisme, der Kontakt
zum Boden, gepriesen: »Vertikal hat der Mensch biologisch gesehen nur Sinn indem er die Sonne
betrachtet und seine Augen daran verbrennt oder indem er seine FiiRe im Schlamm betrachtet«
(Bois, Krauss 1996. S. 24 [eigene Ubersetzung]). In Walthers CEuvre ist die Passage vom Vertikalen
ins Horizontale, von der Wand in den Raum, zu beobachten.

149 Vgl. Miihleis 2005, S.196.

150 Vgl. Nonnenmacher 20086, S. 75.

151 Goethe zit. in: Wetzel 1997, S.142.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

In Bezug auf die Erkenntnisfihigkeit des Blinden wird Descartes’ cogito ergo sum nun

52 umformuliert. Im Namen der Plas-

von Herder zu einem »Ich fithle mich! Ich bin!«
tik fordert er »eine aisthesis im ganzheitlichen Sinne auch taktiler Natur«. So wird der
Blinde im 18. Jh. zur Leitfigur eines Sensualismus, der iiber eine reichhaltige Palette
von Empfindungen verfiigt: »Begreifen, Realisieren im Medium der Héinde als Uberfiih-
rung — mit Heidegger gesprochen — der weltlich obsoleten Vorhandenheit in Zuhan-
denheit.«*** Die (sehende) Hand stellt ein zentrales Instrument des Weltverhiltnisses
dar.”* Hinde stehen fiir Selbstreflexion, da sie sich »gleichzeitig als aktiv berithrend
und im Berithrtwerden empfinden kénnen.«"** Im Zusammenspiel der Hinde kann die
Zweideutigkeit des Eigenen und Fremden exemplarisch erlebt werden. Die Hand wird
in der »hapto-metaphysischen« Tradition nicht zufillig immer als Beispiel verwendet,
nimlich »weil sie ein intelligibles und aktives Organ ist, geeignet, dem Willen Ausdruck
zu verleihen.«**® Herder postuliert dementsprechend ein Betasten von Skulpturen mit
geschlossenen Augen, die Gestaltwahrnehmung vollziehe sich auf diese Weise in der
inneren Anschauung.’

Beim Blindobjekt entsteht Werk ebenso durch das blinde Tasten, mit dem Unter-
schied, dass keine fertige Skulptur ertastet wird, sondern dass sie sich durch Suchen
und Tasten erst modelliert. In den WZ schilen sich sichtbare Gestalten heraus, die
die innere Anschauung und die Erinnerung auf unterschiedliche Weise verdufRerlichen.
Hierbei treten malerische und zeichnerische Qualititen, Gesehenes und Gefiihltes zu-
sammen auf, was an Heinrich Wolfflin denken lasst. Dieser geht von »einem Geflecht
sinnlicher Wahrnehmung« aus, »welches Berithren, Sehen und Empfinden vereint«s®.
Im Impressionismus sieht er das Malerische, im zeichnerischen Stil erkennt er Tastqua-
lititen. Jede Kontur verweise auf Plastizitit, Tatsichlichkeit, Greifbarkeit.® So fithrt
er als kiinstlerische Antipoden Rembrandt fiir das Malerische und Diirer fiir das Li-
neare ein. Der linear-flichenhaften Renaissanceform sagt Wolfflin »ein Streben nach
unbedingter Klarheit, der malerisch-tiefenhaften Barockform ein Spielen mit der Un-
klarheit nach.«**° Die klare Begrenzung der Kérper durch Linien »gibt dem Beschauer
eine Sicherheit, als ob er sie mit den Fingern abtasten kénnte«*®'. Die spielerische Mas-

152  Herder zit. in: Miihleis 2005, S.131.

153 Wetzel 1997, S. 142f.

154 Vgl. Wetzel 1997, Anm. 89, S. 76.

155  Vgl. Waldenfels 2000, S. 36. Selbst Kant, der als Verachter des Tastsinns gilt, spricht von der Selbst-
reflexion der Hande, »welche den Menschen [..] zum Denken fithre.« Kant zit. in: Miihleis 2005,
Anm. 322, S.166f.

156 Neuner 2008, S.9.

157 Max Raphael greift die Betrachtungen Herders auf und erméglicht damit eine Thematisierung
des Haptischen fiir die Kunstgeschichte. Vgl. Raphael 1985, S.127.1m19.]h. fiihrt Alois Riegl als
Erster eine Terminologie des Sehens im Abgleich mit dem Tasten in die Kunstgeschichte ein. Vgl.
Riegl zit. in: Miihleis 2005, S.146-147. Im 20. Jh. untersucht Rudolf Arnheim die Moglichkeiten
einer haptischen Kunst. Vgl. Arnheim in: ebd., S.183.

158  Miihleis 2005, S. 75.

159 Vgl. Wolfflin 1915, S. 20ff.

160 Schmitz 1966, S.292.

161 Wolfflin191s, S. 23.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

247


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

se expandiert, das malerische Auge visiert Bewegung.'> Wolfflin sieht das Ideal der
italienischen Hochrenaissance in einer neuen Empfindung des Kérpers und in einer
anderen »Art ihn zu tragen und zu bewegen«'® begriindet. Als Menschen »mit einem
Leibe, der uns kennen lehrt, was Schwere, Kontraktion, Kraft usw. ist, sammeln wir
an uns die Erfahrungen, die uns erst die Zustinde fremder Gestalten mitzuempfinden
befihigen.«'** Wolfflins Gegensatzpaare sind in der Auseinandersetzung mit Walther
von Interesse, zumal sich in den WZ regelmiflige geschlossene Formen, die mit Lini-
en oder sprachlich begrenzt werden, oder aber offene, den Rahmen sprengende, nach
aufen strahlende Formen erkennen lassen.

Der Tastsinn wird auch seit den 20er-Jahren am Bauhaus, in den Vorkursen von Jo-
hannes Itten und seinem Nachfolger Lizl6 Moholy-Nagy'® kultiviert. Beide sehen ihn
»als Grundlage zur Herausbildung des >ganzen Menschen«'®® und lassen ihre Schii-
ler Materialstudien anfertigen, die sie bei geschlossenen Augen erfithlen sollen.’*” An-
schliefdend werden Empfindungswerte in Diagrammen dargelegt. Bei Walther funktio-
niert es dhnlich: Mit seinen Werkstiicken setzt er die Benutzer ihrer Umwelt und ihrer
eigenen Korper aus. Im Eigenexperiment zeichnet er diese Tastqualititen, aber auch
geistigen Erfahrungen auf und lidt die Handelnden dazu ein, ihre Erlebnisse selbst
zeichnerisch auszuwerten.

Seit den spiten 9oer-Jahren bis heute widmet sich vornehmlich Didi-Huberman
Fragen der Taktilitit in der Kunst. Um die besondere Eigenheit des blinden Tastens
oder Vorwirtsschreitens im Raum zu beschreiben, bezieht er sich auf den Psychologen
Erwin Straus:

Die Tastbewegung beginnt mit der Anndherung aus dem Leeren und endet mit einem
Weitergreifen in das Leere. [..] Der Widerstand unterbricht die ins Leere greifende
[Hand]. [..] In jedem Tasteindruck ist das Andere, das Ferne als Leere, von dem sich
der Gegenstand abhebt, mitgegeben.'®®

Eine dhnliche Idee findet sich auch bei Derrida, der iiber die Hand eines Blinden sagt,
sie bewege sich durch einen unbestimmten Raum und schreibe sich in diesen tastend
ein, so als wiren die Fingerspitzen die zusitzlichen Augen.'® Die mit Walthers Blind-
objekt Handelnden, so konnte man es mit dem Philosophen erkliren, miissen

vordringen, d.h. sich exponieren, (in) den Raum laufen wie man (in) eine Gefahr lauft.
Sie begreifen furchtsam den Raum mitihren [...] umherirrenden Hinden, sie zeichnen

162 Ebd.,S. 21.

163 Ders. 1948, S. 235.

164 Ders.1999, S.9.

165 Dieser beziehtsich aufRerdem auf Marinetti, der1921 ein Manifest iiber den Taktilismus (Tastwert-
gestaltung) verdffentlicht. Vgl. Moholy-Nagy 1929, S. 24.

166 Vgl. Miihleis 2005, S.167.

167 Vgl. ebd., S.169.

168 Didi-Huberman zit. in: ebd., S. 247.

169 Vgl. Derrida 1997, S.11.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

darin [..]. [...] Sie erkunden und forschen — und versuchen dort, wo sie nicht sehen, [...]
vorherzusehen.”°

Das Motiv der Blindheit verweist auch an dieser Stelle auf Spekulation und Intuiti-
on. Mit dem Griff ins Leere werden Widerstand und Materie erfasst.””” Und selbst
wenn Walthers Zeichnungen riickwirtsgewandt sind und ihren Blick auf die erlebte
Handlung richten, ist Schreiben und Zeichnen ebenso ein Antizipieren, ein Vorausei-
len, »im voraus (ante) nehmen (capere).« Die Zeichnung »unternimmt einen Vorstof in
den Raum, [..] in einer Bewegung der >Nahme, des Berithrens oder des furchtsamen
72 Vor diesem Hintergrund kann Kosuths Argument der
vermeintlich altmodischen WZ (vgl. 2.2.11) entkriftet werden. Auch sie werfen den Ball

Begreifens [appréhension]«
nach vorne und antizipieren, testen ihre eigenen Moglichkeiten und Grenzen.
Blindheit der Zeichnung

Merleau-Ponty schreibt vom Auge, dass es abtastet, d.h. wir vermégen die Dinge »nie-
mals >ganz nackt« zu sehen [...], weil der Blick selbst sie umhiillt und sie mit seinem
Fleisch bekleidet.«” Das Umschlagen des Sehens in ein blickendes Tasten und — um-
gekehrt — des Tastens in begreifendes Sehen erinnert an die Verflochtenheit beider Sin-
ne."7* Die Werkstiicke und WZ stellen auf ihre Weise Fragen beziiglich unserer Wahrneh-
mung und handeln die Polarititen Sicht- und Unsichtbarkeit, Auge und Hand, Denken
und Tasten u.a. spielerisch aus. Damit sind sie dem nahe, was Merleau-Ponty in Das
Sichtbare und das Unsichtbare (1964) schreibt: »Wenn ich nun sage, jedes Sichtbare sei
unsichtbar, die Wahrnehmung sei Nicht-Wahrnehmung, [...] so darf man dies nicht
im Sinne einer Widerspriichlichkeit verstehen.«'”. Von diesen Paradoxien handelt auch
Derridas Ausstellung. Letzterer geht an den Ursprung des Zeichnens zuriick, das zwin-
gende Absehen des Malers vom Gegenstand: »Muf man nicht fiir das eine oder andere
blind sein? Sich immer mit der Erinnerung an das andere zufriedengeben?«”® Damit
thematisiert Derrida

die konstitutive Blindheit, die dem Graphischen [..] eingeschrieben ist. Denn im Au-
genblick der Konzentration auf den Vollzug des Strichs sieht der Kiinstler nicht, was er
zeichnet. Es ist seine Einbildungskraft, die im Ziehen der Linie die Feder fiihrt; [..] ein
Ungesehenes bricht sich dabei —notwendig — Bahn.'””

So handelt die Metapher des Blinden auch von den Grenzen der Reprisentation. Walt-
hers nachtrigliche WZ haben von Grund auf bereits eine Distanz zu ihrem Gegenstand,

170 Ebd,, S.12f.

171 Vgl. Mihleis 2005, S. 75.
172 Derrida1997, S.12

173 Merleau-Ponty 2004, S.173.
174 Vgl. Wetzel 1997, S. 146.

175 Merleau-Ponty 2004, S. 311f.
176  Derrida 1997, S.41.

177 Kramer 2012, S. 85.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

249


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Das Papier spricht - Der Kérper zeichnet - Die Hand denkt

da sie aus der Erinnerung heraus entstehen. Insofern kénnen sie als Instrumente an-
gesehen werden, die zugleich auch das Medium ihrer Aufzeichnung reflektieren. Um
tiber das Wesen der Zeichnung nachzudenken, so Dolar, »one has to gain
distance from mere touch, [..], from the contamination of the most im-
mediate and enveloping of senses.«'”® Durch ihren Selbstbezug emanzipieren sich
die WZ von ihrem Gegenstand. Somit wird ein weiteres Mal die These gestiitzt, dass
die WZ nicht mehr allein in Abhingigkeit zum WS zu denken sind, sondern eigene
produktive Wege gehen. Trotz ihrer Bildhaftigkeit weisen sie iiber das Erscheinende
hinaus. Sie enthalten eine Art »transzendentale Blindheit«'’*. Das Zeichnen einer Blindsi-
tuation ist also gewissermaflen auch eine Zeichnung der Zeichnung, die sich ihrerseits
durch Blindheit auszeichnet: »>Im Moment des Ab-Bildens schligt Wahrnehmung schon
in Erinnerung um, Sehen in Aufzeichnen, Perzeption in Apperzeption«’*°. So ist die
Erinnerung nicht nur Thema des Blindobjekts und der WZ, sondern auch im Wesen der
Zeichnung selbst enthalten.

Liminalitat des Tastsinns - Begrifflichkeit

Der Tastsinn kann als liminaler Sinn bestimmt werden, »der sich an den Grenzen des
Leibes und der anderen Sinne lokalisiert [...] und nur von seinen Rindern her zu fas-
18 Der Korper begrenzt hief eine schon besprochene WZ. Dies lisst an Derrida
denken, der in der Auseinandersetzung mit Jean-Luc Nancy den Gedanken entwickelt,

sen ist«

dass Berithren bedeutet, eine Grenze zu fithlen, eine Fliche, eine Kante, eine Kontur.'s?
Die Linie als Zwitterwesen ist daher pridestiniert, diese Liminalitit auszudriicken. Die
Zeichnung deute »stets auf diese Unerreichbarkeit hin, auf die Schwelle, wo nur er-
scheint, was den Strich umgibt, das, was er verriumlicht, indem er abgrenzt«'®. Das
Wesen der Linie charakterisiert sich sozusagen durch seine Bipolaritit, es weist auf ein
Innen und Auflen.

Im Blindobjekt gibt es einen vergleichbaren Gegensatz, nimlich den durch die Stoff-
hiille definierten eingegrenzten Innenraum und den unendlichen Aufienraum. Wenn
Letzterer aber als Ort der Imagination verstanden wird, greifen diese Abgrenzungen
schon nicht mehr, denn so gesehen kann die Fantasie die physische Begrenzung des
Innenraums sprengen. So kénnen die (Wort-)Linien in den WZ auf die fir die Tak-
tilitdt charakeeristische Grenzerfahrung hindeuten. Dolar geht auf diese Grenz- und
Differenzphinomene selbst ein: »There is an inside and [...] an outside, [...]. To touch
is to limit«'®. Die Grenzerfahrung betrifft auch den eigenen Korper, so Robin Curtis:
Die Haut gilt »als spiirbare und sichtbare Grenze, die imstande ist, Auskunft z.B. iiber

178 Dolar 2008, S. 61.

179 Wetzel 1997, S.132.

180 Wetzel 1997, S.134. Schon Baudelaire wies den Ursprung der Zeichnung dem Gedachtnis zu. Vgl.
Baudelaire 1989, S.229. Zum Ursprungsmythos der Malerei/Plastik/Zeichnung und das Absehen
vom Gegenstand, siehe auch die Geschichte von Dibutades. Vgl. Gombrich 1995, S. 30.

181 Neuner 2008 S.11.

182 Vgl. Derrida 2000, S.121.

183 Ders.1997, S. 57f.

184 Dolar 2008, S. 60.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Hand denkt

Nihe und Distanz, Selbst und Andere [...] zu geben.« Curtis geht davon aus, dass »ein
Individuum bei der taktilen Erfahrung primir an der Bestitigung von Grenzen, an der
Differenzierung zwischen Eigen- und Fremdkérper interessiert ist«'®.

In den Werkhandlungen werden sowohl die eigenen Korpergrenzen, als auch die
der anderen Teilnehmer spiirbar, aufierdem diejenigen, die die Stoffe setzen. Schlief3-
lich stofRen auch die WZ immer wieder an die eigenen Grenzen der Darstellung, was
Gelegenheit zum Nachdenken iiber das Medium der Zeichnung gibt. Der Strich ver-
steckt sich hier nicht hinter einem Gegenstand, er wird im Gegenteil sichtbar, grenzt
Bereiche ab oder markiert eine Schwelle. Eine Kontur visualisiert meistens einen Wi-
derstand beim Gehen und zeichnet eine Spur im Raum. Beim Blindobjekt ist es der Kor-
per, der im Raum einen Weg zeichnet. In den WZ wird dieser Linie mit der kérperlichen
Gebirde der Hand einfithlsam nachgegangen. Das Spiel mit den Grenzen und Schwel-
len ist ein Motiv, das sich durch Walthers Arbeit zieht, insofern bietet sich der Tastsinn
zum wortlichen Begreifen seines Kunstbegriffs an. Taktilitit wird im WS und in den WZ
kinstlerisch auf den Begriff, ins Bild, in den Raum gebracht. So lisst sich mit Neuner
sagen: »Wer etwas im Griff hat, hat es wohl schon auch begriffen.«'*® Oder, wie es
Dolar formuliert:

concept, as well as Begriff, stem from con-capio, begreifen, i.e. to grasp, to grab,
to seize, to capture, so the conceptual edifice has to be probed by touching, it has
to test its validity [...], with something that presents its counterpart, [..] the line
where concepts and ideas touch upon their other—their real?"®’

In dieser Aussage mag wohl einer der Schliissel zu Walthers sinnlichem Konzeptua-
lismus liegen: Fir ihn korrelieren korperliches und begriffliches Handeln. Durch die
Hinde wird ein direkter Bezug zur Welt hergestellt und Raum im wortlichen wie abs-
trakten Sinn erfasst. Auf der Ebene der WZ wird dies anhand der Begriffe, aber auch
durch die Moglichkeit der Handhabung gewahrleistet. Doch dabei kommt ein Schis-
mus zum Ausdruck: Bild und Sprache schaffen Distanz zum Objekt. Das Wort macht
die Sache gerade nicht greif bar. Im Zusammenhang mit Walther kann man die The-
se aufstellen, dass nur durch echtes Greifen, d.h. korperliches Handeln, etwas begriffen
werden kann. Die Essenz dieser Erkenntnis wird im Anschluss auf die WZ iibertragen,
um es fir andere kommunizierbar zu machen. Das nichste Werkbeispiel soll zeigen,
wie die Korrelation zwischen Wort und Bild direkt in den WZ verhandelt, und wie auf
unterschiedlichen Ebenen begriffen wird.

3.4 Kopf Leib Glieder (# 26, 1967)

Wie sich bereits mehrfach gezeigt hat, misstraut Walther dem festen und in sich ge-
schlossenen Format des Kunstwerks. Ein Beispiel fiir dieses instabile Werk, das Form-
lose bzw. die Fragilitit der Form, stellt das Werkstiick Kopf Leib Glieder (Abb. 73) dar. Es

185  Curtis 2008, S. 78.
186 Neuner 2008, S.11.
187 Dolar 2008, S. 61.

https://dol.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ixmm=

251


https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

