
232 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Skulptur ist hier so stark erweitert, so heißt es bei Beuys, »daß man auf diesen anthro-

pologischen Punkt kommt, wo Denken bereits eine Kreation und ein Kunstwerk ist,

also plastischer Vorgang«93

Plastik wird in diesem Sinne als Verschränkung von körperlichem und gesellschaft-

lichem Denken verstanden. Der Mensch mit seinem kreativen Potential wird in den

vorgestellten Ansätzen ganzheitlich als künstlerisches sich selbst formendes Material

und Organismus gesehen, in dem Geist und Körper in psychosomatischer Wechselbe-

ziehung stehen und eine funktionelle Einheit bilden. Analog zum Papier, das ›spricht‹,

bekommt der Mensch hier eine Stimme, er wird modelliert und transformiert. Dabei

geht es auch um die Etablierung einer eigenen Sprache, sei es im Sinne von gespro-

chener Sprache während der Handlung oder der Kunstsprache anschließend in den

WZ, die die Vorgänge kommunizierbar machen. Walther verwendet in den Zeichnun-

gen Sprache »wie etwa ein Bildhauer Stein und Eisen«94. Die (letztlich immaterielle)

Plastik, die Walther hier schafft, ist erweitert: Sie setzt sich aus Zeit, Raum, Körper,

Geschichte, Erinnerung, Sprache, Bewegung und anderen Komponenten zusammen.

3.3 Blindobjekt (# 12, 1966)

Kommen wir auf Walthers Schlüsselerlebnis Anfang der 60er-Jahre im Städelmuseum

zurück. Die Quintessenz dieses Ereignisses bestand in der Relation zwischen der Besu-

cherin und dem Gegenstand (dem Rechteck als Tafelbild). Walther schenkt dem Inhalt

des Gemäldes, der Blendung Simsons, keine weitere Beachtung. Er bemerkt, dass ein Bild

an und für sich nicht sehr viel aussagt, erst vor demHintergrund der Geschichte, die es

erzählt und die man kennen muss, erlangt es Bedeutung. Bei der Rezeption taucht das

Sehen in Korrelation mit dem Wissen auf und beide werden in ein Verhältnis gesetzt.

Jappe wagt einen historischen Rückgriff, um die Thematik des Sehens/Wissens näher

zu beleuchten:

Aristoteles sagte: ›alle Menschen streben ihrer Natur nach, gesehen zu haben‹ und

dieses Passiv […] ist im Griechischen zugleich aktives Verbum für ›wissen‹. […] Ande-

rerseits sagte Goethe: ›ich sehe erst, was ich weiß.‹ In dieserWiderspruchszone siedelt

sich doch irgendwie dein Werk an?95

Walther nimmt dazu Stellung: Anfangs habe er einen Widerspruch empfunden zum

Anspruch der Kunst, weitgehend über das Auge erfahren zu werden. Für ihn habe es

mindestens genauso wichtige andere Kräfte gegeben, die an der Erfahrung von Formen

und Bildern beteiligt sind. Über das Optische allein sei das nicht möglich gewesen, da-

her wolle er auf die Wahrnehmung über das Auge verzichten und stattdessen auf Wis-

sen (von realen Verhältnissen im Umraum oder von Verhältnissen, die jeder Mensch in

sich selbst trage) zurückgreifen.Wissen bedeutet fürWalther gleichzeitig das Nachden-

93 Beuys in: Harlan 1986, S. 81.

94 Walther in: Lingner 1985, S. 43.

95 Jappe in: Bott 1977, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 233

ken über die Beschaffenheit der Dinge. Mit welchem Formmaterial wird die Erfahrung

befestigt?96

Diese Erkenntnisse und Fragen mögen einen Einfluss auf Walthers Werkstücke ge-

habt haben, insbesondere jene, die das Optische ausschalten. Doch zunächst, ange-

sichts des imposant epochalen Werkes von Rembrandt, geht Walther einem ikonoklas-

tischen Reflex nach: Die Bildfläche wird imaginär leer geräumt, analog zu der Annah-

me, »dass dort eigentlich nichts ist«97, um darauf zu projizieren. Es findet sozusagen

eine doppelte Blendung statt, einmal bildinhaltlich98, einmal metaphorisch. Betrachtet

man die tatsächlich dargestellte Szene in der Blendung Simsons, kann man eine Brü-

cke zwischen dem Inhalt des Bildes und dem Blindobjekt schlagen. Das Gemälde stellt

eine Episode der Geschichte des Richters Simson dar.99 Wie schon der Titel besagt,

handelt es sich um den Moment, in dem der Hauptperson das Sehvermögen gewalt-

sam genommen wird. Dieses großformatige Historienbild sticht buchstäblich ins Au-

ge – durch seine unverblümte Darstellung physischer Brutalität. Im Zentrum sehen wir

Simsons Fuß, seine Zehen verkrampfen sich vor Schmerz, während im Vordergrund ein

Soldat der Philister ihm einen Dolch ins Auge stößt. Mit dem Blindobjekt nimmt Walt-

her seinerseits demHandelnden das Augenlicht: Eine braune oder alternativ auch grau-

grüne Stoffhülle wird ihmüber den Körper gestülpt, während der Bodenausschnitt zum

Herumlaufen offen bleibt (Abb. 65). DasWerkstück enthält noch zwei weitere Einschrän-

kungen, sowohl der Tast- als auch der Gehörsinn werden

durch die Polsterung des Sacks abgeschwächt. Die Teilnehmerin entbehrt insofern jeg-

licher Vorausschau. Sie wird in einen Zustand versetzt, in dem sie isoliert, orientie-

rungslos ist. Der erblindete Blick ist nicht mehr in der Lage zu fassen, im wortwörtli-

chen Sinne wahrzunehmen. Auch die Hände werden daran gehindert, sich nach vorne

zu strecken, umHindernisse zu sondieren, Dinge zu berühren, zu greifen, festzuhalten

und zu behalten.100

AlleWerkstücke ›blenden‹ den Betrachter im übertragenen Sinn: indem sie die Orientie-

rungs- und Wahrnehmungshoheit des Auges beenden. Durch die enge Eingebunden-

heit lässt sich kein Objekt mehr im nötigen Abstand betrachten. Der Distanzcharakter

des Sehens wird unterlaufen, der Handelnde ist Teil des Werks, er sieht, spricht und

begreift mit dem Körper. »Die Füße werden zu Händen und Augen«, wie Schwerzmann

dies ausdrückt.

[Sie] tragen nicht nur, sondern tasten den Boden ab, während die Arme so gut wie

möglich zur Wahrung des Gleichgewichts und Vermeidung eventueller Hindernisse

dienen. Die räumliche Hierarchisierung des Körpers, dank derer der Kopf gewöhnlich

96 Vgl. Walther in: Bott 1977, S. 50.

97 Ders. zit. in: Jappe 1979, S. 141.

98 GregorWeber spricht von einer doppelten Blendung (im Sinne der sprichwörtlich ›blind‹ machen-

den Liebe): »Simson wird geblendet, weil er […] Delila aus dem Lager der Feinde Israels so abgöt-

tisch liebte, daß er ihr das Geheimnis seiner Kraft verriet.« Weber 2005, S. 74.

99 Vgl. Bockemühl 2001, S. 18f.

100 Schwerzmann 2020, S. 135. Vgl. auch zu Walthers »blinden Formen«: Ebd., S. 135-141.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

die ›Oberhand‹ hat, kehrt sich ganz um, so dass der Körper zum Appendix der Füße

wird. Die Augen verlieren den Vorrang über die anderen Sinne.101

Beim Blindobjekt wird diese Umkehrung am deutlichsten. Die dazugehörigen WZ zei-

gen, dass der Zeichner genauso wenig vorhersehen kann, was seine

Zeichnung werden wird, wie der erblindete Körper, der sich in [dem Werkstück] be-

wegt, vorhersehen kann, wo er mit der alleinigen Hilfe seiner Füße, seines Gleichge-

wichtssinnes und seines Gedächtnisses hinläuft. Diese Unberechenbarkeit schreibt in

die Zeichnung ein Ereignishaftes ein, das den dessein als regulatives Prinzip und bere-

chenbaren Zweck der Zeichnung durchkreuzt.102

Hier spricht Schwerzmann einen wichtigen Punkt an, an dem ich anknüpfen möchte.

Die Ereignishaftigkeit und Unberechenbarkeit derWZ sindmeines Erachtens ihre Stär-

ke und begünstigen ihre künstlerische Autonomie. Sie entziehen sich letztlich der Kon-

trolle und demWissen des Künstlersubjekts103 und öffnen sich einmal mehr für die In-

terpretationsmöglichkeiten des Rezipienten. DieWZ zum Blindobjekt drücken beispiel-

haft einen Konflikt aus, ihre starke Bildlichkeit steht im Kontrast zur Einschränkung

der Visualität während der Handlungen. Die Tatsache, dass diesemWerkstück vermut-

lich die meisten Zeichnungen zugeordnet sind, ist wohl auch dem potenzierten Sehen

im Zuge der ›Blindheit‹ geschuldet. Unter programmatischem Blickwinkel verwundert

dieser Umstand nicht, da der Benutzer bildlich gesprochen ›erblindet‹ – es ergeht ihm

metaphorisch wie Simson. Vor diesem Hintergrund bekommt das Schlüsselerlebnis ei-

ne symbolische Pointe: Die Idee, die Handeln versus Sehen setzt, wird von einer Szene

ausgelöst, in der Walther eine Person beobachtet, die ihrerseits die Darstellung einer

Blendung betrachtet. Der Moment verleitet ihn dazu, darüber zu spekulieren, ob die

Dame von dem Bildhintergrund weiß oder diesem ›blind‹ gegenübersteht. Als Essenz

dieses Erlebnisses bleibt ein Denkbild übrig.

Durch den bewussten Verzicht auf das Auge während der Werkhandlung mit dem

Blindobjekt soll die Konzentration auf das körperliche Begreifen insgesamt gelenkt wer-

den. Der Blick ist nach innen gerichtet. Das Erbe Duchamps und seiner Kritik an einer

rein retinalen Kunst wird deutlich, wenn Walther sagt: »Das Werk muss auf anderer

Ebene denn der Gesichtsebene zusammengesetzt werden. Schau- und Repräsentati-

onscharakter entfällt«104. Bei der klassischen Werkästhetik steht das Auge im Zentrum

der Rezeption, als Organ par excellence der Distanznahme. Im WS gerät dieser Zentra-

lismus aus den Fugen.

Das Blindobjekt ist das radikalste Beispiel im Werk Walthers, das zeigt (indem es

eben gerade nichts zeigt), wie mit der eingangs beschriebenen ›Problematik‹ des Zu-

schauers (vgl. 2.1.9) imWerk des Künstlers umgegangen werden kann. Auch dem exter-

nen Betrachter, der sich nicht in der Hülle befindet und die Arbeit am und im Blindob-

jekt von außen verfolgen will, wird durch die Verhüllung die Sicht genommen. Es wird

101 Ebd. S. 136.

102 Schwerzmann 2020, S. 179.

103 Die Selbstpräsenz des Subjekts wird auch bei Derrida und Didi-Huberman infrage gestellt. Vgl.

ebd., Anm. 9, S. 114-115.

104 Walther 1976, S. 25-26.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 235

der Bezug zu dem anderen Menschen in dem Objekt unterbrochen. Blindheit erweist

sich insofern – so kann man es mit Michael Wetzel formulierten – als Schutz, »als Pan-

zerung, die im Französischen nicht von ungefähr blindage heißt, abgeleitet von dem

Verb blinder, das mit dem deutschenWort blenden die Konnotation des Verkleidens (mit

einem schützenden Material, vgl. Blende oder Verblendung) und Bedeckens einer ge-

fährdeten Blöße teilt«105. So fungiert auch das Blindobjekt als eine Art Tarnkappe, die die

Handelnden vor den Blicken der Zuschauer ›schützt‹ und unsichtbar werden lässt. Der

Künstler macht es sich zur Aufgabe, seine Zuschauer »die Mittel und Wege zu lehren,

aufzuhören Zuschauer zu sein, und Handelnde […] einer kollektiven Praxis zu wer-

den.«106 Um die Erfahrung am Werkstück im Nachhinein auszuwerten, muss Distanz

geschaffen werden, durch einen inneren Blick kann die eigene Tätigkeit nachvollzogen

werden. IndemWalther dieWZ denWerkhandlungen gegenüberstellt wird der Kontakt

zum Auge wieder rehabilitiert. Es entsteht ein Kreislauf zwischen Auge und Hand, der

beide Sinne in ein neues Verhältnis zueinander bringt. Vor diesem Hintergrund kann

man abschließend feststellen, dassWalthers Intentionen durchaus Rancières Kritik na-

hekommen:

Diese Gegenüberstellungen – Sehen/Wissen, Erscheinung/Wirklichkeit, Aktivität/

Passivität – sind ganz und gar nicht logische Gegensätze zwischen klar umgrenzten

Begriffen. Sie definieren vielmehr eine Aufteilung des Sinnlichen, eine apriorische

Verteilung von Positionen107.

Rancières Vorschlag zur Überwindung dieser Dichotomien lautet Emanzipation. Die-

se »beginnt dann, wenn man den Gegensatz zwischen Sehen und Handeln in Frage

stellt«108. Die WZ sind der sichtbare Beweis dafür, dass bei Walther Auge und Hand

miteinander sehen, denken und handeln und andere Gegensatzpaare zusammenwir-

ken. Sie sind weiterhin Ausdruck der Emanzipation der Zeichnung in Walthers Œuvre,

wie sich im folgenden Abschnitt konkreter herausstellen wird.

3.3.1 Werkzeichnungen zum Blindobjekt

DieWZ zum Blindobjekt sind im Vergleich zu Zeichnungen, die sich auf andereWerkstü-

cke beziehen, im Spiel ihrer scheinbar autonom entwickelten Farbformen als besonders

bildhaft-malerisch zu charakterisieren. Der Betrachter erfährt geradezu impressionis-

tische Anmutungen, gegeben durch die farbigen Formulierungenmit weichen Rändern,

ornamentalen Schriftzügen und subtilen zwischentonreichen Abstufungen und Trans-

parenzen.

In der zeichnerischen Darstellung wird das grafisch-analytischeMoment zurückge-

nommen, Farbräumlichkeit, die als Entsprechung innerer emotionaler Körperzustände

gelesen werden kann, tritt dagegen in den Vordergrund. Dieser Umstand, in dem das

105 Wetzel 1997, S. 137.

106 Rancière 2010, S. 18.

107 Ebd., S. 22.

108 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Bildnerische in seiner Eigenwertigkeit auftritt, fällt mit der Reduzierung der Visualität

in der Handlung zusammen.

Die Verschränkung von Schrift und Bild, die ein besonderes Kennzeichen derWZ ist

und die Vorstellung unserer geistigen Innenräumlichkeit aus Bildern und Begriffen her-

vorruft, tritt besonders in derWZ Löschen und Errichten zugleich von 1967/69 (Abb. 66a–b)

in Erscheinung. Der Titel suggeriert wieder einmal die Vereinigung alter Gegensätze,

der gleichzeitigen Destruktion (Attentäter) und Konstruktion (Klassiker). Aus dem Pa-

pier der Zeichnung sind acht schmale Streifen ausgeschnitten und so Räume geschaf-

fen. An diesen Stellen stand auf der Rückseite untereinander und rückwärts jeweils

das Wort Handlung geschrieben. Wir müssen die Zeichnung drehen, also handeln, um

die Wörter zu entziffern. Manche von ihnen sind durch Schraffuren verdeckt, wodurch

die Lesbarkeit beeinträchtigt und der Leser provoziert wird, zu ergänzen. Wie bei den

Schnittzeichnungen appelliert Walther hier an die Imagination; es entstehen Leerräume,

die Rezipienten werden zu geistigem Handeln aufgerufen, um die unleserlichen Wort-

fragmente im Kopf zu rekonstruieren. So wird die Idee der Projektion, die auch beim

blinden Gehen eine Rolle spielt, versinnbildlicht.

DieWZ sind Schriftbilder,Wörter werden in der Zeichnung verbildlicht, während in

der Werkhandlung der Versuch unternommen wird, innere Bilder, die durch die Um-

gebung evoziert werden, zu verbalisieren. Die Schnitte greifen nicht nur Wörter an,

auch das Bild wird attackiert. Die Reste der Bildausschnitte wurden neben die frei-

en Felder geklebt. Durch Schnitt, Klebung und die Verwendung von Öl bekommt die

Zeichnung auch hier einen plastischen Charakter. Gerlach hält diesen Werktyp, der

das Verhältnis von Fragment und Ganzheit betont, bei Walther für essentiell.109 Sowohl

Walthers Werkhandlungen als auch die einzelnen Zeichnungen sind konzeptionell be-

trachtet Fragmente. Nun gilt es den Begriff der Unvollständigkeit von der negativen

Anmutung zu befreien. André Leroi-Gourhan schreibt: »Im Gegensatz zum Gesichts-

sinn, dessen Wahrnehmung vornehmlich synthetisch funktioniert, analysiert der Tast-

sinn; er rekonstruiert die ertasteten Körper aufgrund von Bewegungen der Hand und

der Finger«110. Indem das Blindobjekt speziell an die Hände und den Tastsinn adressiert

ist, stehen sie in besondererWeise für das Fragmentarische imWerkWalthers. Im Dia-

log von analysierender Ratio und verbindender Emotion ertasten sie jeweils nur Teile,

folgen dabei jedoch immer dem Entwurf eines übergeordneten Ganzen.

Der Weg ist Zeichnung heißt es programmatisch in roter Aquarellschrift in der WZ

Handlungsmanifest von 1966/70 (Abb. 67a–b). Damit wird das Gehen als schöpferische

Leistung gleichwertig neben die künstlerische Zeichnung gestellt. Eine rote gebogene

quer durch das Bild verlaufende Linie kennzeichnet den zurückgelegten Weg. Die Li-

nie ist von einem Ölfarbfeld umgeben, das diffus nach außen zu strahlen scheint. Dies

könnte die Projektion nach außen, in die nicht gesehene Landschaft, kenntlichmachen.

Am oberen Bildrand kannman in roter Farbe lesen:Ort ist in jedemSchritt. Anders gesagt:

Der Weg ist das Ziel. Bei jedem Schritt realisiert sich das Kunstwerk in seiner Gesamt-

heit. Beim Blindobjekt entsteht die Skulptur im raumgreifenden Gehen, der Sockel ist

109 Vgl. Gerlach 1997, S. 28.

110 Leroi-Gourhan 1995, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 237

feldartig ausgedehnt und umfasst den Ort, an dem gehandelt wird. Der Begriff Ort ist

in vielenWZ zu finden. Walther bemerkt hierzu:

Doch wie stelle ich eine starke Erfahrung, den Aufbau eines Ortes etwa, der eine Rich-

tung entwickelt, dar, wenn ich es nicht beschreiben kann und trotzdem dicht an dem

Ereignis dranbleibenwill? Ich begann, darauf zu vertrauen, daß einzelneWorte in rich-

tiger Weise platziert, auch ein bestimmter Schrifttypus, von der Idee, der Vorstellung

mehr wiedergeben kann, als eine Beschreibung. Also werde ich beispielsweise auf ei-

nem Blatt Papier den Begriff ORT in einer Antiqua einzeichnen und auch die darin lie-

gende Richtung. Wenn der Ort oder die Vorstellung von Ort eher flüchtig war, werde

ich ihn nur notationshaft wiedergeben.111

Der Ort wird beim Blindobjekt ohne den Sehsinn beschritten, der Ort entsteht hier in der

Vorstellung, bleibt aber vage.Weiterhin sind grüne und beige amorphe Flächen auf der

WZ verteilt, bildnerische Entsprechungen von Gefühls- undHandlungsräumen. Auf der

oberen Hälfte des Blattes kann man lesen: die innere Modellierung ist Material die äußere

Modellierung ist Form. Dieser Satz beschreibt in einer Variation den alten Gegensatz: Der

Handelnde ist skulpturales, modellierbares Material. Die äußere Modellierung kann in

Gestalt derWZ verbildlicht werden und den Handlungserfahrungen Form geben. Dabei

entsteht eine Ahnung von dem in der Zeit agierenden Material, d.h. der inneren Mo-

dellierung. Von der Rückseite des Blattes scheint der manifesthafte, gelb-rote Antiqua-

satzHANDLUNGWIRD FORM durch, der sich unterhalb der roten Linie befindet. Diese

Aussage ergänzt den Formgedanken auf der Vorderseite und konkretisiert sich hier. Die

durchscheinenden farbigen Stellen werden auf der Rückseite mit kurzen unterbroche-

nen Bleistiftlinien umsäumt. DieWZmaterialisiert sozusagen die Körperzeichnung im

Rahmen der Werkhandlung.

Die rote Linie, die den Weg mit dem Blindobjekt kennzeichnet, kann auch aus Wör-

tern bestehen, wie etwa bei der WZ Der Körper begrenzt von 1969 (Abb. 68a–b): In der

Bewegung entwickelt der Körper d [hier muss das Blatt gewendet werden] ie Spur. Das Au-

ge wird dabei nicht gebraucht. Auch in diesem Fall muss der Betrachter handeln, der Satz

kann nur durch das Umdrehen der Zeichnung vollständig erfasst werden. DieWortlinie

trennt zwei Farbflächen voneinander: eine gelbe opake, die möglicherweise das innere

Feld veranschaulicht, und eine diffusere, mit Öl bearbeitete Fläche, die das Außen, das

Projektionsfeld, darzustellen scheint. Hier kontrastieren zwei verschiedene Wahrneh-

mungsfelder, die jedoch nicht mehr mit dem Augensinn erfasst werden.

Auch die WZ Feld der Projektionen von 1966/67 (Abb. 69a–b) zeigt, was es bedeutet,

wenn der Körper zeichnet. Auf der Vorderseite sieht man kleine rote Striche, die das

Werkstück in Aufsicht darstellen und bestimmte Positionen imRaummarkieren. Auf der

Rückseite werden die durch das Blatt scheinenden Striche durch gebogene Linien mit-

einander verbunden, sie zeichnen so einen Weg durch das Feld. Dieses wird mit einer

Bleistift- und Wortlinie begrenzt: die plastische Bewegung baut das Feld. der Körper entwi-

ckelt die Vorstellung des Raumes innen und den Außenraum. die Zeit proportioniert undmodelliert

den Bewegungsraum. Schrittmaße. In der Bewegung entsteht die Skulptur, oder, wie es der

111 Walther in: Richardt 1997, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Künstler ausdrückt: »Wege sind Figuren«112. Dabei sind Schrittemaßgebend.Die Dauer

der Handlung schafft Proportion, begreift man den Handlungsort als zu modellieren-

den plastischen Raum.Die Berührung von nicht definierbaren Gegenständen lässt ima-

ginäre Räume entstehen. Spürbare Anstöße verweisen auf das Außen und können die

Richtung des Gehenden beeinflussen. In der Schichtung, sowohl während der Hand-

lung (Ereignisse, Anstöße, Erinnerungen) als auch in der Zeichnung,wird der Zeitfaktor

versinnbildlicht. An dieser Stelle lässt sich Dewey einbringen, demzufolge wird »die Na-

tur des Subjekts durch Widerstände, auf die es trifft, entdeckt. Das Subjekt wird durch

die Interaktion mit der Umgebung zugleich gebildet und zur Bewusstheit gebracht.«113

Diese duale Relation bringt Veränderungen und Wechsel, d.h. Bewegung hervor. Hin-

dernisse führen dazu, dass der Mensch sich seiner Absichten bewusst wird, weil er sich

mit den Dingen, die seinem Tun im Wege stehen, auseinandersetzen muss, um sein

Ziel zu erreichen.114 Auch in dieser WZ wird das Blatt mit Öl bearbeitet, wodurch zu-

fällige Formen entstehen. So kann bildlich der Unvorhersehbarkeit der Richtung beim

Gehen während der Handlung Ausdruck verliehen werden. Die gezeichnete Linie auf

dem Ölfarbfeld wirkt zögerlich und ziellos, suchend und prüfend. Auf diese Weise wird

möglicherweise die Orientierung verbildlicht, die beim blinden Tasten gefordert wird.

Die beiden exemplarischen letztgenannten WZ sprechen ein sich durchziehendes

Phänomen in Walthers Arbeit an: Der Handelnde zeichnet im (Landschafts-)Raum wie

auf einem Blatt Papier. Eine Beschreibung Draxlers zu einer anderen Zeichnung von

1966/69 lässt sich auch auf diese beiden übertragen: Es »werden die Begriffe selbst zur

Form, ihre Reihung ergibt aber auch einen Weg, eine Denkspur gewissermaßen, die

ihre Trasse quer durch die materialbestimmte Struktur des Kaffeesudes zieht.« DieWZ

seien

Konstrukte des Denkens, die den kategorialen Rahmen völlig neuer Erfahrungsformen

abstecken wollen. Aus Typoskript und fast manischer Handschrift entstehen Wort-

kaskaden, worin etwa die einzelnen Stadien eines ›immateriellen Werkprozesses‹ als

graphisch-diagrammhafte Strukturen sichtbar werden. Spontane Systematisierungen

und kalkulierte Graphismen, klinische Konstruktionszeichnungen, die gleichzeitig

Durchstreichungen und Überlagerungen darstellen, schaffen ein vielwertiges, aber

unmittelbar visuelles Ineinander von Prozeß und Struktur.

So kämen dieWZ»dem Ideal ganzheitlicher, fast schon spiritueller Integration von Kör-

per und Raum, Bild und Betrachter im Akt vonWahrnehmung und Erkenntnis«115 nahe.

Draxler hat die passenden Worte dafür gefunden, was es heißt, wenn die Hand denkt.

Es wird noch einmal klar, dass dieWZ eine Familie sind und jede einzelne Interpreta-

tionsstimme Teil eines komplexen Ensembles ist.

Neben dem Verfahren, Wörter durch Schnitte zu ›verletzen‹ bzw. ihrer durch die

Lücken gedenkt, gibt es die Idee, mit denWörtern als Bildmaterial zu arbeiten. DieWZ

112 Ders. zit. in: Winkler 1990, S. 105.

113 Dewey 1980, S. 329f.

114 Vgl. Zug 2007, S. 53.

115 Draxler 1990, S. 281.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 239

Fragile Plastik von 1966/70 (Abb. 70a–b) versammelt wichtige Werkkonzepte, die wäh-

rend der Handlung mit dem Blindobjekt auftauchen. Es fällt auf, dass bei Werkstücken,

in denen die Sicht in hohem Maße eingeschränkt ist, in der Zeichnung verstärkt Wör-

ter erscheinen. Sie bieten einen Anker, um uns, um mit Fiedler zu sprechen, »aus dem

dunkeln und wogenden Elemente unserer inneren Bewußtseinsvorgänge gleichsam auf

festes Land zu retten.«116 Der Sprache und der Schrift wird in denWZ eine bildnerische

Dimension verliehen, die weitläufigmit der konkreten Poesie oder dem Lettrismus ver-

wandt sein könnte. Dies sieht man hier, wenn z.B. Wörter durch ein grünes Farbfeld,

das sich in Größe und Form an die Wortreihen anpasst, hervorgehoben werden. Bei

der Konstituierung eines inneren Bildes spielt einmal mehr die Erinnerung (einer der

untersockelten Termini) des jeweiligen Benutzers eine Rolle. Diese kann durch das Ge-

hörte oder Getastete beim Fortbewegen mit dem Blindobjekt angeregt werden. In der

WZ Projektion von 1969/71 (Abb. 71a–b) heißt es dazu: DIE SKULPTURWIRD IN DER ER-

INNERUNG BEWAHRT.

Ein immer wiederkehrendes Motiv in den WZ zum Blindobjekt ist ein diffuses or-

ganisch anmutendes Farbbündel, das mittig auf dem Papier platziert ist. Oft ist diese

abstrakte gehäuseartige Gestalt in dunklen Tönen gehalten und deutet damit auf den

Ausblendungsgestus hin, der der nichtvisuellen Rezeption neuen Raum gibt. Es fällt

weiterhin auf, dass die Farbsubstanzen zerfließen, teilweise durch das Papier dringen.

Dies deutet auf das ungeformte Eigensein der Materie hin und darauf, dass sich, wie

schon erwähnt, eine innere Modellierung vollzieht.

So verhält es sich auch in der Modellierung im Raum von 1966/71 (Abb. 72a–b). Die

WZ enthält auf der Rückseite ein diffuses (Linien-)Knäuel. Die Form liegt in der oberen

Blatthälfte auf der Mittelvertikale, wo sie in ihrer Farbigkeit, einer Mischung aus lich-

tem Ocker und mittlerem Grau, die Farben der linken und rechten Bildhälfte vereint.

Das Knäuel ist mit einer Schriftkette umgrenzt, die mit gelblicher Farbe unterlegt ist:

die Schritte sind BedeutungsSein • der Raum dem Gebrauch entzogen • Festigkeit der plastischen

Aktion • Orte • den Körper in ein Verhältnis zum Raum gesetzt. Die blinden Schritte im Raum

konstituieren Bedeutung. Sie vermessen den Raum und zeichnen in diesen. Auf der an-

deren Seite schimmert das anatomisch aussehende Gebilde durch das Papier. Am Um-

riss seiner linken Seite kannman in roten Buchstaben lesen:OHNEDENKÖRPERKANN

ICHDIE SKULPTURNICHTDENKEN. An dieser Stelle kommt wieder die Körper-Geist-

Verschränkung zum Ausdruck mit der Walther die klassische Dichotomie überwindet.

Das Dunkle steht möglicherweise für die intuitive Tiefe des Körpers und das Helle als

Äquivalent für den Geist und die Ideen.Das Denkenwird aus demKörper geboren.Die-

se Veranschaulichung macht Walthers starke Leibverankerung deutlich, eine Haltung,

mit der er sich von der ›Leibvergessenheit‹ vieler Konzeptkünstler abgrenzt (vgl. 2.2.9).

Das Blatt wird an der linken Bildkante von einem gelben Schriftzug, der einen anderen

überlagert, gewissermaßen geschient. Dieses Moment der Festigung wird dadurch ver-

stärkt, dass der Schriftzug das Ocker-Gelb der rechten Bildhälfte aufnimmt und beide

Hälften miteinander verbindet. Man kann entziffern: IM RAUM DIE ENTWICKLUNG

DER GEGENWART – INNENAKT. Besonders beim Blindobjekt wird deutlich, dass die

Werkhandlungen in großem Maße auf die Innerlichkeit ausgerichtet sind. Es geht um

116 Fiedler 1991, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

taktile Erlebnisse, d.h. der Handelnde begegnet sich selbst, von außen ist die im inne-

ren erlebte Skulptur nicht wahrnehmbar. Dies weist noch einmal hin auf den in Kapi-

tel 2.1.14 beschriebenen Konflikt zwischen Außenbild via Fotografie und der Fähigkeit

derWZ, den Innenakt derHandlungen darzustellen.Hier lässt sich ein StatementWalt-

hers anhängen, anlässlich Richardts Frage, ob es denn auch »ein Innen und Außen« in

seiner Sprache gebe.117

Das AUSSEN war für mich immer die Beschreibung der äußeren Situation, also bei-

spielsweise wie in der Betrachtung der Körper im Raum aussah, wie dessen Lage war,

wo derOrt des Aufenthaltswar, die Beziehung der Körper zueinander undwie die Rich-

tung war. Das alles kann ich ja mit meinen Mitteln darstellen und allein daraus kann

ein äußerst suggestives Bild entstehen. Wenn ich aber beschreibe, wie denn die Lage

dieser Körper als Empfindung und als Vorstellung ist, so ist das eine Projektion und

die kann ja nur von INNEN kommen. Dabei gibt es auch keinen Betrachter mehr, es sei

denn, ich bin mein eigener Betrachter, mein eigenes Publikum, aber das ist ja auch In-

nen. Und dann kam diese Beobachtung hinzu: In demMoment, wo ich mich im Raum

befinde, ist der Raum ummich herum selbstverständlich der äußere Raum. Das kann

ein gebauter Raumsein, der durchAbmessungendefiniert ist oder aber ein offenerNa-

turraum, den ich dann als ›Feld‹ bezeichnet habe. Meine Empfindung beschreibe ich

als INNENRAUM – also ich habe einen Raum in mir, der in bestimmten Situationen in

den äußeren Raum projiziert wird. Und in diesem Moment wird der AUSSENRAUM,

egal ob gebauter Raum oder Landschaftsraum, zu einem Projektionsraum. Ich habe

dann immer in diesem Bewußtsein von INNEN und AUSSEN gehandelt. Und was ist

dabei die Grenze? Ist es die Haut? Oder das Vorstellungsvermögen? Oder das, was ich

sehe? Das wird in den jeweiligen Handlungen definiert. In der einenWerksituation ist

das Vorstellungsvermögendie Grenze, in einer anderen dann tatsächlich dieHaut oder

der Ort, an dem ich stehe. Es gibt bestimmte Begriffe, die nur im Innenraum auftau-

chen können und solche, die nur im Aussenraum oder an der Grenze zwischen Innen

und Aussen auftreten. Wenn sie an beiden Polen erscheinen könnten, also im Innen-

als auch im Aussenraum, so würden sie eine unscharfe Bedeutung entwickeln.118

Diese Aussage lässt sich ganz allgemein auf alle Werkstücke und WZ übertragen, aber

auch auf spezifische Objekte und Zeichnungen, in denen es explizit um diese Grenz-

bzw. Schwellenerfahrungen geht. Beim Blindobjekt, wo die Grenze zwischen Innen und

Außen durch die Sackform definiert wird, aber auch am eigenen Körper durch die blin-

de Handlung zu spüren ist, bietet sich die Auslotung der Bereiche innen und außen

besonders an und wird sich im Folgenden noch weiter konkretisieren. DieWZ visuali-

sieren die Grenzbereiche schriftbildlich.

3.3.2 Ästhetik der Blindheit und Taktilität

Die Erforschung einer haptischen Ausrichtung von Kunst hat seit dem Ende der 60er-

Jahre zugenommen. Das künstlerische wie gesellschaftliche Interesse am körperlichen

117 Vgl. Richardt 1997, S. 134.

118 Vgl. Walther in: Richardt 1997, S. 135-136.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 241

Erfahren von Kunst hat sich im Zuge der Body Art und der Performance verstärkt.119 Vor

diesem Hintergrund erweist sich das Blindobjekt als einzigartiges Studienobjekt zum

Thema Taktilität und Blindheit.Werke, die explizit die Ausblendung des Gesichtssinnes

anpreisen, sind in den 60er-Jahren allerdings eher außergewöhnlich.120

Natürlich handelt es sich bei den Begriffen des Sehens und der Blindheit in der kul-

tur- und geistesgeschichtlichen Betrachtung nicht (allein) um die physiologische Funk-

tion des Organs, sondern mehr um die kulturelle, sich wandelndeWertung der Sehleis-

tung und ihre Integration in das menschliche Selbstbild. Die allgemeine Einsicht, dass

es Tastraum und taktiler Grund sind, die bereits im Kleinkindalter die menschlichen

Begriffsgrundlagen legen, regt viele Denker dazu an, das Sehen als die beherrschende

Form derWeltaneignung und seine kulturellen Implikationen zu kritisieren. Elkins z.B.

erklärt die Belange des Modernismus als obsolet:

Greenberg’s high-modernist trust in eyesight is no longer viable, now that works

of visual art are so often also textual, olfactory, tactile, or auditory. Synesthesia,

Einfühlung, empathy and sympathy, immersion, performance, and embodied en-

counters are now central to the art experience. Art […] has become attentive to the

physical stuff, the presence, the material of the artwork, its bulk, its human scale,

and even its ›base materiality‹. […] Seeing is embodied, and it should no longer be

separated from touching, feeling, and from the full range of somatic response. […]

Philosophical discourse has a great deal to say about the shift from opticality to

embodied seeing, from vision to touch, from the intellectual […] to the physical121.

Der von Elkins angesprochene Shift vom Sehen zum Berühren und damit eine Ästhetik

der Blindheit und Taktilität soll im Folgenden in den Blick genommen werden. Dabei

steht die Dekonstruktion der neuzeitlichen Visualitätskultur im Vordergrund. Die Kri-

tik intendiert eine Verkehrung der okzidentalen »optischen Tyrannei«122. Die von Stefan

Neuner zusammengetragenen Essays zurThematik Taktilität – Sinneserfahrung als Grenz-

erfahrung beleuchten die »Sinnesordnungen und -hierarchisierungen« sowie die »Be-

deutungszuweisungen anhand der Taktilität«123. Neuner geht von einer konventionel-

len Polarisierung der Sinne aus: DemGesichtssinn seien Distanz, Geist, Idealismus und

119 In diesem Zusammenhang macht Williams auf den Artikel »Tactility: The Interrogation of Medi-

um in Art of the 1960s« von Alexander Potts aufmerksam. Vgl. Potts 2004, S. 286. Potts erwähnt

Walthers Arbeit jedoch nicht, sondern konzentriert sich auf Beuys, Hesse, Oldenburg und andere.

Williams beurteilt jedoch Walthers Arbeiten in den frühen 60er-Jahren im Gegensatz zu Beuys’

Beschäftigung mit Taktilität, als »more radical in its attack on medium-specificity through the in-

corporation of touch« (Williams 2016, S. 55).

120 Ausnahmen: Lygia Clark (Mascara sensorial, Mascara-abismo, beide 1967), Giuseppe Penone (Ro-

vesciare i propri occhi, 1970), Vito Acconci (Pryings, 1971), Robert Morris (Blind Time Drawings ab

1973), Dietrich Helms (Blindzeichnungen, 1975–1982) u.a.

121 Elkins 2008, S. 26.

122 Sonnemann 1987, S. 287. Siehe hierzu auch den Aufsatz »Das Auge. Motiv und Selbstthematisie-

rung des Sehens in der Kunst der Moderne« von Sabine Flach, in dem sie die kulturgeschichtliche

Sonderstellung des Auges hervorhebt. Vgl. Flach 2001, S. 49-65.

123 Neuner 2008, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Kultur zugeordnet, dem Tastsinn Nähe, Körper, Sexualität, Animalismus und Materia-

lität.124 In den Künsten wird Jörg Huber zufolge gemeinhin der Fernsinn (Sehen) über

den Nahsinn (Taktilität) gestellt. Nah und fern sind mit begrifflichen Gegensätzen kon-

notiert: »konkret/abstrakt, singulär/allgemein, sinnlich/rational, empirisch/systema-

tisch, affektiv/reflexiv, unmittelbar/vermittelt, präsent/abwesend«125. Diese oder ähnli-

che Gegensatzpaare walten auch imWerkWalthers, die unterschiedlichenWerkformen

beanspruchen abwechselnd den Seh- oder Tastsinn.Der Künstler hat die Hierarchie des

Sehsinns nach und nach dekonstruiert, der Tastsinn wurde spätestens mit den Mate-

rialprozessen sowie der Verwendung des Materials Stoff zum wichtigsten Rezeptions-

werkzeug. Da sich Walthers Werk vornehmlich mit dem ›Material‹ Mensch befasst, ist

es nicht verwunderlich, dass der Tastsinn eine besondere Rolle spielt, denn dieser steht,

wie Dolar verdeutlicht, direkt mit dem Körper in Verbindung: »The proper medium of

touch is not detached from the body as in other senses, but is part of the body itself, the

flesh which connects the surface, the skin, with interiority, with the inner sense«126.

Trotz oder vielleicht sogar wegen dieser engen Verbundenheit und der Schwierig-

keit der Distanzbildung erinnert Niklaus Largier daran, dass das Gefühl, wie die taktile

und haptische Sphäre noch im 18. Jh. genannt wird, zusammen mit dem Geschmack

und dem Geruch eine niedrige Stellung einnimmt: »Wo Sehen und Hören – platonisch,

christlich und aufklärerisch – mit Wort und Licht assoziiert werden, sind Schmecken,

Riechen und Berühren mit dem Dunkel und der Verworrenheit des Körperlichen ge-

paart«.Die Bindung an dasMaterielle wird der Freiheit des Geistes, dem »Bereich klarer

visueller Perspektivierung«127 gegenübergestellt. Largier misst jedoch der Taktilität ei-

ne fundamentale Rolle zu. »Wo immer die Sinne tätig werden, folgen sie zunächst dem

Modell des Berührens, der Affizierbarkeit, in der Innen und Außen, Oben und Unten,

Objekt und Subjekt nicht prinzipiell unterscheidbar sind«128. Diese Fähigkeit zur Kon-

fusion wird der Taktilität zugeschrieben, wenn sie als ein Medium beschrieben wird,

das »die Ordnungen der Sinne durchkreuzt und die Denk- und Sinnesfiguren des Bipo-

laren auf ein Drittes hin öffnet«129. Diese Definition ist im ZusammenhangmitWalther

von Interesse, da sich das Austarieren der Gegensätze von den künstlerischen Anfän-

gen bis heute als das unterschwellige Programm des Künstlers erwiesen hat. Auch bei

Walther taucht in einem dichotomischen Streit immer ein Drittes als Vermittler auf,

das die starren Frontstellungen auflöst.

Reflexive Wahrnehmung – Innerlichkeit und Erinnerung

Die bereits beschriebene Szene vor Rembrandts Blendung Simsons verweist in besonde-

rer Weise auf die Dialektik von Sehen und Nicht-Sehen und nimmt damit ein Grund-

124 Vgl. ebd., S. 5.

125 Vgl. Huber 2008, S. 3. Rancière spricht von einer Aufteilung des Sinnlichen, gemeint sind die Funkti-

onsbestimmungen, die den verschiedenen Sinnen zugewiesen werden. Vgl. Rancière 2006.

126 Dolar 2008, S. 63.

127 Largier 2008, S. 44.

128 Ebd., S. 45.

129 Huber 2008, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 243

muster der Walther’schen Arbeit vorweg. Die Dame ist Augenzeugin der faktischen

Blendung imBild.Nun ist aber auch sie selbst im übertragenen Sinn blind demMoment

gegenüber, in dem Walther sie beobachtet, da sie in die eigene Kontemplation vertieft

ist. Das Blindobjekt steht exemplarisch für eine Anti-Zuschauer-Haltung, die den Seh-

kontakt mit dem Publikum aufhebt. Der Handelnde soll selbstversunken agieren, so als

wäre er blind für die Blicke der Betrachter, es findet sozusagen eine doppelte äußere

Blendung statt, die zum inneren Sehen und Begreifen führen soll130: Auch der Zuschau-

er erblindet, er kann nichts mehr beobachten außer einer geheimnisvollen Stoffhülle,

die im Außenraum wandelt und in ihren Bewegungen einen bedeutsamen Innenraum

erahnen lässt.

Die Diskussion um die Blindheit bzw. Taktilität ist stark philosophisch geprägt und

hat, so Dolar, mit einer Serie von Konzepten zu tun:

the limit, the difference, the inside and the outside, the nutshell of a self, the

body, affecting and being affected, materiality, the other, otherness, immediacy,

mediation, distance, reciprocity, split, the very notion of space, of contiguity, of

contact, of the limited and the unlimited. Touching […] touches upon metaphysics

[…] [and] is the touchstone of philosophy.131

Alle zitierten Konzepte sind Merkmale des Blindobjekts. Im Folgenden sollen einige der

genanntenMotive anhand einer Auswahl vonTheoretikern untersucht werden, die dem

Themenfeld nahestehen.

Kai Nonnenmacher zufolge lässt sich schon bei Alexander Gottlieb BaumgartenMit-

te des 18. Jh.s eine Ästhetik der Blindheit (»Typhlophilie«132) erkennen. Hier gelte die

Blindheit als modernisierungsfeindliche »Gegenmetapher der [lichten] Aufklärung«133,

als deren dunkler Kontrapunkt. Die Einbildungskraft gestalte innere Bilder, heißt es bei

Baumgarten.134 Die Blindheit bzw. das Ausblenden der unmittelbaren sozialen Umge-

bung konfrontiert den Betrachter (sei es inner- oder außerbildlich) mit sich selbst und

versetzt ihn damit in einen anderen Modus der Erkenntnis. Nonnenmacher bemerkt,

dass sich die philosophische Beschäftigung mit der Blindheit implizit immer neu

auf die abendländisch-platonische Tradition der Metaphysik [beziehe], die das Licht

mit der philosophischen Wahrheit gleichsetzt. Die dunkle Welt sinnlicher Wahrneh-

mung muß in dieser Denktradition überwunden werden, um zur Welt der Ideen zu

gelangen. Daraus wird auch verständlich, daß die Aufklärung […] den Blinden als Un-

mündigen per se zum Licht der Vernunft führen will.135

130 Siehe hierzu auch die WZ Weg überzeichnet Erinnerung, die den programmatischen Satz enthält:

»ohne Augensicht siehtmanmehr«, vgl. Schwerzmann 2020, S. 135-136. Zur ausführlichen Analyse

einer weiteren Zeichnung zum Blindobjekt, vgl. dies., S. 135, 187–188.

131 Dolar 2008, S. 60.

132 Nonnenmacher 2006, S. 1.

133 Ebd., S. 2.

134 Vgl. Baumgarten 1983, S. 28.

135 Nonnenmacher 2006, S. 4f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Am Anfang des abendländischen Denkens steht in Platons Phaidon die Forderung, jeg-

lichen Kontakt mit dem Leib zu unterbinden136, »um sich einer ungetrübten Schau des

εἶδος (in dem sich die Bedeutungen Idee und Aussehen überkreuzen) zuwenden zu

können.«137 Hier kristallisiert sich eine Denktradition heraus, in der Taktilität in einen

dichotomischen Gegensatz zum Gesichtssinn gebracht wird. Platons Höhlengleichnis

steht für diese Tradition.138 Das Gleichnis ist fruchtbar für die Frage nach der wahrneh-

mungstheoretischen Bedeutung von Walthers Umgang mit der Blindheit: Die Betrach-

ter der Schattenspiele sind blind, weil sie sich vom Schein der Dinge täuschen lassen.

Anders als bei Platon bekommt die Blindheit bei Walther eine positive Konnotation,

der Künstler führt den Handelnden aus dem Licht in die Dunkelheit. Wenn er die Be-

trachter erblinden lässt, geht es ihm auch darum, sie von ihrem Sehsinn, vom Schein

zu befreien und damit auch von der Erwartung, einem finalen Kunstobjekt gegenüber-

zustehen.

Nonnenmacher stellt fest, dass die Abwesenheit des Sehens als Opposition gegen

das Visuelle fundamental für die ästhetische Diskussion der Moderne geworden ist.

Seine Problematisierungen der Blindheit erzählen vom »Obsoletwerden der ›alten Au-

gen‹ […]. Die ›neuen Augen‹ des modernen Subjekts müssen von alldem absehen […].

Sie müssen erblinden, um zu sehen.«139 Der Autor sieht ab Mitte des 18. Jh.s die Ent-

wicklung einer parallelen Ästhetik:

ImÜbergang von der reproduktiven zur produktiven Einbildungskraft bestimmt die Fi-

gur des Blinden […] die romantische Abkehr von der klassischenNachahmungstheorie.

[…] [Bei der] Ausbildung einer selbstreflexiven Kunst […] wird die Inversion des Blicks

beschworen.140

Das Blindobjekt beschwört diese Umkehrung des Blicks auf seine Weise. Letztlich wird

der Handelnde auf sich selbst zurückgeworfen. Der Tastsinn werde, so Neuner,

zur Leitkategorie der Subjektheorie und für das Ganzheitsgefühl des Selbst verant-

wortlich gemacht. Berühren und Berührt-werden sind die Erfahrungen, in denen sich

Innerlichkeit konstituiert und die Grenze gezogen wird, die das private Selbst mona-

disch ab- und in einem Innenraum einschließt.141

Beim Blindobjekt wird dieser Einschluss in einen Innenraum durch die Stoffhülle spür-

bar, die eine Grenze zum Außen bildet. Indem es auf die äußeren Reize verzichtet,

schult es das innere Auge.142 Wenn Walther hier eine (Selbst-)Blendung vornimmt, soll

136 Dolar bemerkt dazu humorvoll: »Plato is not in touch with touch« (Dolar 2008, S. 63).

Man kann aber auch bei Platon ein taktiles Vokabular finden. Im Phaidon und auch in der Politeia

spricht er davon, dass die Seele an die Wahrheit »rühre«, sie »anfasse« oder auch »ergreife«. Vgl.

Neuner 2008, Anm. 20, S. 9.

137 Vgl. Platon zit. in: Neuner 2008, S. 6.

138 Vgl. Byung-Chul 2012, S. 63f.

139 Nonnenmacher 2006, S. 3f.

140 Ebd., S. 4.

141 Neuner 2008, S. 8.

142 Hier lässt sich Victor Hugo anführen, der in seinem Gedicht an einen blinden Dichter sagt: »Wenn

das Auge des Körpers erlischt, wird das Auge des Geistes entzündet.« Hugo zit. in: Nonnenma-

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 245

der Handelnde sich bewusst werden, dass es allein um ihn selbst und seine Wahrneh-

mung geht. Das Werkstück aktiviert seine Erinnerung an Gesehenes und Erlebtes und

thematisiert somit auch ex negativo das Sehen. Die dazugehörigen WZ richten sich

nicht auf eine äußere Wirklichkeit, sondern auf das innere Erleben des Handelnden.

Sie veräußerlichen diese Innerlichkeit und machen das blinde Sehen sichtbar. Walther

steht damit in der Geisteslinie von Diderot, Herder und Rousseau, die »am Blinden die

Abkehr von der cartesianisch-rationalistischen Visualität«143 zeigen. Während sich der

Tastsinn nach innen richte, zerstreue sich der Gesichtssinn und konzentriere sich nach

außen.144

In seiner Ausstellung Aufzeichnungen eines Blinden beschäftigt Derrida 1990 der Be-

zug zwischen Blindheit, Gedächtnis und innerer Anschauung. Die »lidlose[n] Auge[n]

an der Spitze der Finger«145 vertrauen auf die Erinnerung, tasten sich langsam an das

Bild heran, lenken den Verlauf der Linien. Mit Walthers Blindobjekt werden die Ein-

bildungskraft und Erinnerung geschärft, da die äußere Ablenkung wegfällt. Es wird

buchstäblich er- und be-griffen. Durch das blinde Gehen bildet sich eine Spur, die in

denWZ zur Bewegungsfigur wird. Walthers Aufzeichnungen sind gewissermaßen die

eines Blinden, da er dem blinden Tasten während der Handlung erinnernd nachemp-

findet. Durch die Fokussierung auf das Innere wird beim Blindobjekt der Intuition ein

höherer Stellenwert gegeben als der Ratio. Der Intuition entspringt aus einem Gespür

für das Wesentliche spontan ein zielgenaues Handeln. Das Blindobjekt drückt eine tie-

fe Skepsis gegenüber der seit der Renaissance dominierenden ästhetischen Privilegie-

rung des Auges in der Kunst aus. Es blendet den Betrachter sozusagen, um ihn für

seine Körperwahrnehmung und Einbildungskraft zu sensibilisieren, in der Spanne von

kinästhetischem Empfinden, Tastsinn und Reflexion. Platon hingegen denunziert das

innere Erleben als »Fantom, Illusion und Lüge gegenüber der Sonne als außen gelege-

ner Wahrheit des Seins«146. Der Kulturwissenschaftler Byung-Chul spricht sich jedoch

gegen eine platonische Polarisierung von Licht und Schatten aus:

DieMetapher des Lichtes, die vonderAntikeübersMittelalter bis in dieAufklärungden

philosophischen und theologischen Diskurs beherrscht, […] entwickelt […] eine Nega-

cher 2006, Anm. 66, S. 287. (eigene Übersetzung). Auch Schelling sieht das traditionelle Organ der

Philosophen »auf die ›sinnlichen Augen verborgene […], nur dem Geiste zugängliche Wahrheit

gerichtet‹.« Schelling zit. in: ebd., Anm. 5, S. 136. Fichtes ›idealistische Auge‹ ist wiederum in sich

selbst hell und geschlossen. Er fordert zur ›Selbstblendung‹ der Philosophie auf: »[K]ehre deinen

Blick von allem, was dich umgiebt, ab, und in dein Inneres« (Fichte zit. in: ebd., S. 145). Das von

Hugo, Schelling und Fichte ähnlich konnotierte geistige Auge wird auch während der Handlung

mit dem Blindobjektmetaphorisch gesprochen geöffnet.

143 Nonnenmacher 2006, S. 5.

144 Vgl. ebd., S. 124. Diderot differenziert in seiner Encyclopédie die »sens externes«, also den Sehsinn,

und die »sens internes«, d.h. die Einbildungskraft und das Gedächtnis bzw. die Erinnerung. Vgl.

Diderot zit. in: ebd., S. 73. Er gehtmit Rousseau d’accord, wenner denBlinden »dank ihrer fehlenden

Zerstreuung durch die äußeren Sinne eine stärkere Einbildungskraft« (Ebd.) zuschreibt.

145 Derrida 1997, S. 11.

146 Wetzel 1997, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

tivität, die polarisierend wirkt und Gegensätze erzeugt. [Doch das] Licht der Vernunft

und das Dunkel des Irrationalen oder des bloß Sinnlichen bringen einander hervor.147

Bei Walther sind Gegensätze als dialektische Gegenbilder im Verbund zu denken. Zwar

steht der Künstler im Einklang mit Platons Kritik an der Sinnestäuschung (insbeson-

dere durch das Auge), aber er sieht auch in extremo die Gefahr der (intellektuellen) Ver-

blendung. Er wendet sich wie der griechische Philosoph gegen einen passiven Zuschau-

er, warnt jedoch vor der Hierarchisierung der körperlosen Idee, die er den ›unsinnli-

chen‹ Konzeptkünstlern vorwirft (vgl. 2.2.9). Überspitzt gesagt haben sich die (dogma-

tischen) Konzeptkünstler an der ›Sonne des Idealismus‹ verbrannt. Möglicherweise hat

dieser idealistische Sturz auch zu mehr Sinnlichkeit im Anschluss an die 60er- und

70er-Jahre geführt. Bei Walther hebt der Betrachter geistig nicht ab, er setzt dem ent-

materialisierten Intellekt als ausgleichendes Gewicht die Schwerkraft des Körpers ent-

gegen, der mit all seinen Sinnen zum grundlegenden Vektor wird. Hier kommen seine

informellen, Materie bezogenen Wurzeln zum Ausdruck.148

Vom Auge zur antizipierenden Hand

Bei den Handlungen mit den Werkstücken des 1. WS wird die räumliche Ausdehnung

durch das tastende Agieren erlebbar. Der Wirklichkeitsbezug bildet sich von der Erfah-

rung des eigenen Leibes ausgehend, dabei kann der Tastsinn als einziger Sinn Räum-

lichkeit vermitteln.149 Hierin lässt sich Diderots Qualifizierung des Tastsinns als ma-

terialistischer Sinn und analog zu Rousseau als wirklichkeitsnächster, täuschungsre-

sistentester Sinn erkennen.150 Das gebrochene Vertrauen ins Visuelle lässt sich auch in

Goethes Briefwechsel finden. Einem »an den Augen erkrankten Studenten schreibt« der

Dichter: »›Man sagt, Democrit habe sich geblendet, um durch diesen gefährlichen Sinn

nicht zerstreut zu werden, […]; ich gäbe manchmal was drum blind zu seyn.‹«151 Der

Ausspruch erinnert an Herder, der blind und fühlend werden möchte, um den Tastsinn

zu erforschen. Der Zugang zur Welt erfolge durch das wortwörtliche Begreifen:

Ein Körper, den wir nie durchs Gefühl als Körper erkannt hätten, […] bliebe uns ewig

[…] Phänomenon, Erscheinung.Der Ophtalmit mit tausend Augen, ohne Gefühl, ohne

tastende Hand, bliebe Zeitlebens in Platons Höle [sic!], und hätte von keiner einzigen

Körpereigenschaft, als solcher, eigentlichen Begrif [sic!].

147 Byung-Chul 2012, S. 65.

148 In der von Bois und Krauss organisierten Ausstellung informe (1996) wird die vertikale, d.h. Augen

undDenken privilegierende Kunst angeprangert und der horizontale basmaterialisme, der Kontakt

zum Boden, gepriesen: »Vertikal hat der Mensch biologisch gesehen nur Sinn indem er die Sonne

betrachtet und seine Augen daran verbrennt oder indem er seine Füße im Schlamm betrachtet«

(Bois, Krauss 1996. S. 24 [eigene Übersetzung]). In Walthers Œuvre ist die Passage vom Vertikalen

ins Horizontale, von der Wand in den Raum, zu beobachten.

149 Vgl. Mühleis 2005, S. 196.

150 Vgl. Nonnenmacher 2006, S. 75.

151 Goethe zit. in: Wetzel 1997, S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 247

In Bezug auf die Erkenntnisfähigkeit des Blinden wird Descartes’ cogito ergo sum nun

von Herder zu einem »Ich fühle mich! Ich bin!«152 umformuliert. Im Namen der Plas-

tik fordert er »eine aisthesis im ganzheitlichen Sinne auch taktiler Natur«. So wird der

Blinde im 18. Jh. zur Leitfigur eines Sensualismus, der über eine reichhaltige Palette

von Empfindungen verfügt: »Begreifen, Realisieren imMedium derHände als Überfüh-

rung – mit Heidegger gesprochen – der weltlich obsoleten Vorhandenheit in Zuhan-

denheit.«153 Die (sehende) Hand stellt ein zentrales Instrument des Weltverhältnisses

dar.154 Hände stehen für Selbstreflexion, da sie sich »gleichzeitig als aktiv berührend

und im Berührtwerden empfinden können.«155 Im Zusammenspiel der Hände kann die

Zweideutigkeit des Eigenen und Fremden exemplarisch erlebt werden. Die Hand wird

in der »hapto-metaphysischen« Tradition nicht zufällig immer als Beispiel verwendet,

nämlich »weil sie ein intelligibles und aktives Organ ist, geeignet, demWillen Ausdruck

zu verleihen.«156 Herder postuliert dementsprechend ein Betasten von Skulpturen mit

geschlossenen Augen, die Gestaltwahrnehmung vollziehe sich auf diese Weise in der

inneren Anschauung.157

Beim Blindobjekt entsteht Werk ebenso durch das blinde Tasten, mit dem Unter-

schied, dass keine fertige Skulptur ertastet wird, sondern dass sie sich durch Suchen

und Tasten erst modelliert. In den WZ schälen sich sichtbare Gestalten heraus, die

die innere Anschauung und die Erinnerung auf unterschiedlicheWeise veräußerlichen.

Hierbei treten malerische und zeichnerische Qualitäten, Gesehenes und Gefühltes zu-

sammen auf, was an Heinrich Wölfflin denken lässt. Dieser geht von »einem Geflecht

sinnlicher Wahrnehmung« aus, »welches Berühren, Sehen und Empfinden vereint«158.

Im Impressionismus sieht er dasMalerische, im zeichnerischen Stil erkennt er Tastqua-

litäten. Jede Kontur verweise auf Plastizität, Tatsächlichkeit, Greifbarkeit.159 So führt

er als künstlerische Antipoden Rembrandt für das Malerische und Dürer für das Li-

neare ein. Der linear-flächenhaften Renaissanceform sagt Wölfflin »ein Streben nach

unbedingter Klarheit, der malerisch-tiefenhaften Barockform ein Spielen mit der Un-

klarheit nach.«160 Die klare Begrenzung der Körper durch Linien »gibt dem Beschauer

eine Sicherheit, als ob er sie mit den Fingern abtasten könnte«161. Die spielerische Mas-

152 Herder zit. in: Mühleis 2005, S. 131.

153 Wetzel 1997, S. 142f.

154 Vgl. Wetzel 1997, Anm. 89, S. 76.

155 Vgl.Waldenfels 2000, S. 36. Selbst Kant, der als Verächter des Tastsinns gilt, spricht von der Selbst-

reflexion der Hände, »welche den Menschen […] zum Denken führe.« Kant zit. in: Mühleis 2005,

Anm. 322, S. 166f.

156 Neuner 2008, S. 9.

157 Max Raphael greift die Betrachtungen Herders auf und ermöglicht damit eine Thematisierung

des Haptischen für die Kunstgeschichte. Vgl. Raphael 1985, S. 127. Im 19. Jh. führt Alois Riegl als

Erster eine Terminologie des Sehens im Abgleich mit dem Tasten in die Kunstgeschichte ein. Vgl.

Riegl zit. in: Mühleis 2005, S. 146-147. Im 20. Jh. untersucht Rudolf Arnheim die Möglichkeiten

einer haptischen Kunst. Vgl. Arnheim in: ebd., S. 183.

158 Mühleis 2005, S. 75.

159 Vgl. Wölfflin 1915, S. 20ff.

160 Schmitz 1966, S. 292.

161 Wölfflin 1915, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

se expandiert, das malerische Auge visiert Bewegung.162 Wölfflin sieht das Ideal der

italienischen Hochrenaissance in einer neuen Empfindung des Körpers und in einer

anderen »Art ihn zu tragen und zu bewegen«163 begründet. Als Menschen »mit einem

Leibe, der uns kennen lehrt, was Schwere, Kontraktion, Kraft usw. ist, sammeln wir

an uns die Erfahrungen, die uns erst die Zustände fremder Gestalten mitzuempfinden

befähigen.«164 Wölfflins Gegensatzpaare sind in der Auseinandersetzung mit Walther

von Interesse, zumal sich in den WZ regelmäßige geschlossene Formen, die mit Lini-

en oder sprachlich begrenzt werden, oder aber offene, den Rahmen sprengende, nach

außen strahlende Formen erkennen lassen.

Der Tastsinn wird auch seit den 20er-Jahren am Bauhaus, in den Vorkursen von Jo-

hannes Itten und seinem Nachfolger Lázló Moholy-Nagy165 kultiviert. Beide sehen ihn

»als Grundlage zur Herausbildung des ›ganzen Menschen‹«166 und lassen ihre Schü-

ler Materialstudien anfertigen, die sie bei geschlossenen Augen erfühlen sollen.167 An-

schließend werden Empfindungswerte in Diagrammen dargelegt. Bei Walther funktio-

niert es ähnlich: Mit seinen Werkstücken setzt er die Benutzer ihrer Umwelt und ihrer

eigenen Körper aus. Im Eigenexperiment zeichnet er diese Tastqualitäten, aber auch

geistigen Erfahrungen auf und lädt die Handelnden dazu ein, ihre Erlebnisse selbst

zeichnerisch auszuwerten.

Seit den späten 90er-Jahren bis heute widmet sich vornehmlich Didi-Huberman

Fragen der Taktilität in der Kunst. Um die besondere Eigenheit des blinden Tastens

oder Vorwärtsschreitens im Raum zu beschreiben, bezieht er sich auf den Psychologen

Erwin Straus:

Die Tastbewegung beginnt mit der Annäherung aus dem Leeren und endet mit einem

Weitergreifen in das Leere. […] Der Widerstand unterbricht die ins Leere greifende

[Hand]. […] In jedem Tasteindruck ist das Andere, das Ferne als Leere, von dem sich

der Gegenstand abhebt, mitgegeben.168

Eine ähnliche Idee findet sich auch bei Derrida, der über die Hand eines Blinden sagt,

sie bewege sich durch einen unbestimmten Raum und schreibe sich in diesen tastend

ein, so als wären die Fingerspitzen die zusätzlichen Augen.169 Die mit Walthers Blind-

objekt Handelnden, so könnte man es mit dem Philosophen erklären, müssen

vordringen, d.h. sich exponieren, (in) den Raum laufen wie man (in) eine Gefahr läuft.

Sie begreifen furchtsam den Raummit ihren […] umherirrenden Händen, sie zeichnen

162 Ebd., S. 21.

163 Ders. 1948, S. 235.

164 Ders. 1999, S. 9.

165 Dieser bezieht sich außerdem aufMarinetti, der 1921 einManifest über den Taktilismus (Tastwert-

gestaltung) veröffentlicht. Vgl. Moholy-Nagy 1929, S. 24.

166 Vgl. Mühleis 2005, S. 167.

167 Vgl. ebd., S. 169.

168 Didi-Huberman zit. in: ebd., S. 247.

169 Vgl. Derrida 1997, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 249

darin […]. […] Sie erkunden und forschen – und versuchen dort, wo sie nicht sehen, […]

vorherzusehen.170

Das Motiv der Blindheit verweist auch an dieser Stelle auf Spekulation und Intuiti-

on. Mit dem Griff ins Leere werden Widerstand und Materie erfasst.171 Und selbst

wenn Walthers Zeichnungen rückwärtsgewandt sind und ihren Blick auf die erlebte

Handlung richten, ist Schreiben und Zeichnen ebenso ein Antizipieren, ein Vorausei-

len, »im voraus (ante) nehmen (capere).« Die Zeichnung »unternimmt einen Vorstoß in

den Raum, […] in einer Bewegung der ›Nahme‹, des Berührens oder des furchtsamen

Begreifens [appréhension]«172. Vor diesem Hintergrund kann Kosuths Argument der

vermeintlich altmodischenWZ (vgl. 2.2.11) entkräftet werden. Auch sie werfen den Ball

nach vorne und antizipieren, testen ihre eigenen Möglichkeiten und Grenzen.

Blindheit der Zeichnung

Merleau-Ponty schreibt vom Auge, dass es abtastet, d.h. wir vermögen die Dinge »nie-

mals ›ganz nackt‹ zu sehen […], weil der Blick selbst sie umhüllt und sie mit seinem

Fleisch bekleidet.«173 Das Umschlagen des Sehens in ein blickendes Tasten und – um-

gekehrt – des Tastens in begreifendes Sehen erinnert an die Verflochtenheit beider Sin-

ne.174 DieWerkstücke undWZ stellen auf ihreWeise Fragen bezüglich unsererWahrneh-

mung und handeln die Polaritäten Sicht- und Unsichtbarkeit, Auge und Hand, Denken

und Tasten u.a. spielerisch aus. Damit sind sie dem nahe, was Merleau-Ponty in Das

Sichtbare und das Unsichtbare (1964) schreibt: »Wenn ich nun sage, jedes Sichtbare sei

unsichtbar, die Wahrnehmung sei Nicht-Wahrnehmung, […] so darf man dies nicht

im Sinne einer Widersprüchlichkeit verstehen.«175. Von diesen Paradoxien handelt auch

Derridas Ausstellung. Letzterer geht an den Ursprung des Zeichnens zurück, das zwin-

gende Absehen des Malers vom Gegenstand: »Muß man nicht für das eine oder andere

blind sein? Sich immer mit der Erinnerung an das andere zufriedengeben?«176 Damit

thematisiert Derrida

die konstitutive Blindheit, die dem Graphischen […] eingeschrieben ist. Denn im Au-

genblick der Konzentration auf den Vollzug des Strichs sieht der Künstler nicht, was er

zeichnet. Es ist seine Einbildungskraft, die im Ziehen der Linie die Feder führt; […] ein

Ungesehenes bricht sich dabei – notwendig – Bahn.177

So handelt die Metapher des Blinden auch von den Grenzen der Repräsentation. Walt-

hers nachträglicheWZ haben von Grund auf bereits eine Distanz zu ihremGegenstand,

170 Ebd., S. 12f.

171 Vgl. Mühleis 2005, S. 75.

172 Derrida 1997, S. 12

173 Merleau-Ponty 2004, S. 173.

174 Vgl. Wetzel 1997, S. 146.

175 Merleau-Ponty 2004, S. 311f.

176 Derrida 1997, S. 41.

177 Krämer 2012, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

da sie aus der Erinnerung heraus entstehen. Insofern können sie als Instrumente an-

gesehen werden, die zugleich auch das Medium ihrer Aufzeichnung reflektieren. Um

über das Wesen der Zeichnung nachzudenken, so Dolar, »one has to gain

distance from mere touch, […], from the contamination of the most im-

mediate and enveloping of senses.«178 Durch ihren Selbstbezug emanzipieren sich

die WZ von ihrem Gegenstand. Somit wird ein weiteres Mal die These gestützt, dass

die WZ nicht mehr allein in Abhängigkeit zum WS zu denken sind, sondern eigene

produktive Wege gehen. Trotz ihrer Bildhaftigkeit weisen sie über das Erscheinende

hinaus. Sie enthalten eine Art »transzendentale Blindheit«179. Das Zeichnen einer Blindsi-

tuation ist also gewissermaßen auch eine Zeichnung der Zeichnung, die sich ihrerseits

durch Blindheit auszeichnet: »Im Moment des Ab-Bildens schlägt Wahrnehmung schon

in Erinnerung um, Sehen in Aufzeichnen, Perzeption in Apperzeption«180. So ist die

Erinnerung nicht nur Thema des Blindobjekts und derWZ, sondern auch im Wesen der

Zeichnung selbst enthalten.

Liminalität des Tastsinns – Begrifflichkeit

Der Tastsinn kann als liminaler Sinn bestimmt werden, »der sich an den Grenzen des

Leibes und der anderen Sinne lokalisiert […] und nur von seinen Rändern her zu fas-

sen ist«181. Der Körper begrenzt hieß eine schon besprochene WZ. Dies lässt an Derrida

denken, der in der Auseinandersetzung mit Jean-Luc Nancy den Gedanken entwickelt,

dass Berühren bedeutet, eine Grenze zu fühlen, eine Fläche, eine Kante, eine Kontur.182

Die Linie als Zwitterwesen ist daher prädestiniert, diese Liminalität auszudrücken. Die

Zeichnung deute »stets auf diese Unerreichbarkeit hin, auf die Schwelle, wo nur er-

scheint, was den Strich umgibt, das, was er verräumlicht, indem er abgrenzt«183. Das

Wesen der Linie charakterisiert sich sozusagen durch seine Bipolarität, es weist auf ein

Innen und Außen.

Im Blindobjekt gibt es einen vergleichbaren Gegensatz, nämlich den durch die Stoff-

hülle definierten eingegrenzten Innenraum und den unendlichen Außenraum. Wenn

Letzterer aber als Ort der Imagination verstanden wird, greifen diese Abgrenzungen

schon nicht mehr, denn so gesehen kann die Fantasie die physische Begrenzung des

Innenraums sprengen. So können die (Wort-)Linien in den WZ auf die für die Tak-

tilität charakteristische Grenzerfahrung hindeuten. Dolar geht auf diese Grenz- und

Differenzphänomene selbst ein: »There is an inside and […] an outside, […]. To touch

is to limit«184. Die Grenzerfahrung betrifft auch den eigenen Körper, so Robin Curtis:

Die Haut gilt »als spürbare und sichtbare Grenze, die imstande ist, Auskunft z.B. über

178 Dolar 2008, S. 61.

179 Wetzel 1997, S. 132.

180 Wetzel 1997, S. 134. Schon Baudelaire wies den Ursprung der Zeichnung dem Gedächtnis zu. Vgl.

Baudelaire 1989, S. 229. Zum Ursprungsmythos der Malerei/Plastik/Zeichnung und das Absehen

vom Gegenstand, siehe auch die Geschichte von Dibutades. Vgl. Gombrich 1995, S. 30.

181 Neuner 2008 S. 11.

182 Vgl. Derrida 2000, S. 121.

183 Ders. 1997, S. 57f.

184 Dolar 2008, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 251

Nähe und Distanz, Selbst und Andere […] zu geben.« Curtis geht davon aus, dass »ein

Individuum bei der taktilen Erfahrung primär an der Bestätigung von Grenzen, an der

Differenzierung zwischen Eigen- und Fremdkörper interessiert ist«185.

In den Werkhandlungen werden sowohl die eigenen Körpergrenzen, als auch die

der anderen Teilnehmer spürbar, außerdem diejenigen, die die Stoffe setzen. Schließ-

lich stoßen auch die WZ immer wieder an die eigenen Grenzen der Darstellung, was

Gelegenheit zum Nachdenken über das Medium der Zeichnung gibt. Der Strich ver-

steckt sich hier nicht hinter einem Gegenstand, er wird im Gegenteil sichtbar, grenzt

Bereiche ab oder markiert eine Schwelle. Eine Kontur visualisiert meistens einen Wi-

derstand beim Gehen und zeichnet eine Spur im Raum. Beim Blindobjekt ist es der Kör-

per, der im Raum einenWeg zeichnet. In denWZwird dieser Liniemit der körperlichen

Gebärde der Hand einfühlsam nachgegangen. Das Spiel mit den Grenzen und Schwel-

len ist ein Motiv, das sich durch Walthers Arbeit zieht, insofern bietet sich der Tastsinn

zum wörtlichen Begreifen seines Kunstbegriffs an. Taktilität wird imWS und in denWZ

künstlerisch auf den Begriff, ins Bild, in den Raum gebracht. So lässt sich mit Neuner

sagen: »Wer etwas im Griff hat, hat es wohl schon auch begriffen.«186 Oder, wie es

Dolar formuliert:

concept, as well as Begriff, stem from con-capio, begreifen, i.e. to grasp, to grab,

to seize, to capture, so the conceptual edifice has to be probed by touching, it has

to test its validity […], with something that presents its counterpart, […] the line

where concepts and ideas touch upon their other – their real?187

In dieser Aussage mag wohl einer der Schlüssel zu Walthers sinnlichem Konzeptua-

lismus liegen: Für ihn korrelieren körperliches und begriffliches Handeln. Durch die

Hände wird ein direkter Bezug zur Welt hergestellt und Raum im wörtlichen wie abs-

trakten Sinn erfasst. Auf der Ebene der WZ wird dies anhand der Begriffe, aber auch

durch die Möglichkeit der Handhabung gewährleistet. Doch dabei kommt ein Schis-

mus zum Ausdruck: Bild und Sprache schaffen Distanz zum Objekt. Das Wort macht

die Sache gerade nicht greif bar. Im Zusammenhang mit Walther kann man die The-

se aufstellen, dass nur durch echtes Greif en, d.h. körperliches Handeln, etwas begriffen

werden kann. Die Essenz dieser Erkenntnis wird im Anschluss auf dieWZ übertragen,

um es für andere kommunizierbar zu machen. Das nächste Werkbeispiel soll zeigen,

wie die Korrelation zwischen Wort und Bild direkt in denWZ verhandelt, und wie auf

unterschiedlichen Ebenen begriffen wird.

3.4 Kopf Leib Glieder (# 26, 1967)

Wie sich bereits mehrfach gezeigt hat, misstraut Walther dem festen und in sich ge-

schlossenen Format des Kunstwerks. Ein Beispiel für dieses instabile Werk, das Form-

lose bzw. die Fragilität der Form, stellt das Werkstück Kopf Leib Glieder (Abb. 73) dar. Es

185 Curtis 2008, S. 78.

186 Neuner 2008, S. 11.

187 Dolar 2008, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019 - am 14.02.2026, 22:11:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

