
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

82

     Zusammenfassung | Der Beitrag unter-
sucht die Bedeutung und die anthropologischen 
Grundlagen des Glücksbegriffs unter einer phi-
losophisch-phänomenologischen Fragestellung 
und stellt die hierbei gewonnenen Thesen in 
den Zusammenhang der Anforderungen prakti-
scher Sozialer Arbeit. 

     Abstract | The article explores the meaning 
and the anthropological principals of happiness 
using philosophical-phenomenological methods. 
The thus generated thesis is reflected by the 
needs of practical social work.

Schlüsselwörter  Lebensqualität  Mensch 
 Emotion  Zufriedenheit  Selbstverständnis 

 Sozialarbeit  Glück 

     Einleitung | Im Folgenden geht es nicht darum, 
einen neuen, mit Tipps und Tricks prall gefüllten 
Glücksratgeber im komprimierten Westentaschenfor-
mat zu präsentieren, sondern eine Grundfrage in ihrer 
Fragwürdigkeit zu erschließen. Nämlich die, welches 
Verständnis von Glück der Frage des Menschen nach 
sich selbst entspricht. Denn fragt der Mensch nach 
sich selbst, so begegnet er sich unweigerlich als Frage 
nach dem (seinem) Glück, ist er sich selbst in seinem 
mehr oder weniger geglückten Leben „gegeben“, das 
heißt er ist sich selbst in seinem faktischen Lebens-
entwurf offen und fraglich zugleich. 

     Betrachten wir die Frage nach dem Glück als Frage 
nach uns selbst, so zeigt sich, dass im Grunde genom
men nicht wir es sind, die diese Frage in beliebiger 
Weise stellen, sondern dass dort, wo diese Frage in 
ihrem ganzen Ernst und tiefer Fragwürdigkeit auf-
bricht, wir es sind, die sich selbst als in Frage gestellt 
erfahren. Sie ist deshalb eine Grundfrage, weil sie 
den abgründigen Grund unserer Existenz berührt. Als 
solche ist sie einerseits eine, die so alt ist wie das 
Denken der Menschen, und sie wurde über die Jahr-
tausende hinweg vor allem in einer Disziplin, der 
praktischen Philosophie, besser bekannt als Ethik, 

Glück haben – glücklich 
sein | Eine anthropologische 
Grundfrage im Kontext Sozialer 
Arbeit
     Johannes Vorlaufer

diskutiert. Andererseits begegnet sie in manchen 
Berufsfeldern, etwa in der Sozialen Arbeit, in einer 
besonderen und besonders intensiven Weise. Und 
überdies steht sie in einem geschichtlich-gesellschaft-
lichen Zusammenhang, das heißt die Frage nach dem 
Glück wurde immer wieder anders gefragt, der Inhalt 
und die Bedeutung des Wortes sind einem steten 
Wandel unterworfen. Dass etwa gegenwärtig in un-
serem Alltag Glück vielfach mit dem Haben von Glück 
im Sinne eines glücklichen Zufalls oder mit dem 
Glücksgefühl gleichgesetzt wird, ist ein Ausdruck der 
gesellschaftlichen Verhältnisse ebenso wie des aktu-
ellen anthropologischen Reflexionsniveaus, das heißt 
der Möglichkeit, wie sich der Mensch gegenwärtig 
selbst zu begreifen vermag. Die Differenzen in den 
unterschiedlichen Glücksbegriffen herauszuarbeiten 
und die Frage nach einer möglichen ursprünglichen 
Erfahrung von Glück zu entwerfen, ist eine je immer 
neue Aufgabe nicht nur, aber vor allem des philoso-
phischen Denkens (vgl. zum Beispiel Thomä 2003). 
Denn diesem geht es von seinem Selbstverständnis 
her um den Menschen als um ein Wesen, das in ei-
nem eigentümlichen Bezug auf sich selbst, auf das 
Ganze und den Grund seines Daseins hin existiert. 

     Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter reden nun 
auffallend selten vom Glück, auch Sozialarbeitswis-
senschaftlerinnen und -wissenschaftler thematisieren 
es nur marginal. Vielleicht auch deshalb, weil sie oft-
mals mit dem Unglück von Menschen zu tun haben 
und schon glücklich sind, wenn sie das Unglück mini-
mieren können. Wird hier die Frage nach Glück und 
Unglück auch nur selten als theoretische, das heißt 
explizit thematische diskutiert, so ist sie doch dem 
Handeln der Sozialarbeit immanent und zentral. Denn 
nicht selten treffen Sozialarbeiter und Sozialarbeite-
rinnen auf Menschen, die aus einer bedrückenden 
Realität zu flüchten suchen und, getrieben von ihrer 
Not, glücklich sein zu wollen, in einem Glücksgefühl 
des Rausches beziehungsweise im Rausch von Glücks
gefühlen versinken. Es scheint nun aber, dass das Un
glücklich-Sein dieser Menschen eher größer wird, je 
mehr sie sich im Glücksrausch der Realität verweigern. 
Diese Klientinnen und Klienten der Sozialen Arbeit 
agieren aber nicht anders als die Mehrzahl jener Zeit-
genossinnen und Zeitgenossen, die im Stress des vor-
herrschenden Glücksstrebens kein Glücksversprechen 
auslassen wollen, ja können, denn der gesellschaft
liche Zwang, glücklich zu sein, ist mindestens so 
stark wie das je eigene Bedürfnis nach Glück.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

DZ
I K

O
LU

M
NE

83

     In der Fraglichkeit der Frage nach dem Glück und 
dem Unglück des Menschen vermischen sich somit 
Professionelles und Persönliches, begegnen einander 
verschiedenste Wissenschaften, Weltanschauungen, 
Kulturen und kulturelle Überbauten, und so auch die 
Wissenschaft der Sozialen Arbeit und die Philoso-
phie, so unterschiedlich ihre Wege auch sein mögen. 
Ist die Disziplin der Sozialarbeit nicht nur, aber doch 
wesentlich daran orientiert, Menschen zu helfen, 
dass ihr Leben gelinge, so ist die Philosophie der in 
die Anfänge menschlicher Kultur reichende Versuch 
von Menschen, sich selbst zu verstehen, menschli-
ches Leben in seiner Tiefendimension zu begreifen.

     Suchen wir der Frage nach dem Glück nachzuge-
hen, fragen wir „Was ist das eigentlich, das Glück?“, 
so melden sich zahlreiche weitere Fragen, etwa „Ist 
Glück im weitesten Sinn des Wortes machbar, das 
heißt können wir es durch eine gezielte Intervention 
herstellen?“ Oder reicht es vielleicht schon, Unglück 
zu beseitigen, um glücklich zu sein? Oder genügt es, 
sich glücklich zu fühlen? Bescheidener noch: Reicht 
es, wenn wir es schaffen, uns ein bisschen wohlzu-
fühlen? Und nicht zuletzt: „Das“ Glück, ist das nicht 
überhaupt nur eine Hypostasierung eines Gefühls, 
ein „Seelenzustand“ unter vielen? Oder aber ist es 
umgekehrt: Ist vielleicht alles Sich-glücklich-Fühlen, 
alles Haben eines Glücksgefühls die Oberfläche einer 
Tiefenerfahrung, welche gegenwärtig aus vielerlei 
Gründen verschüttet, aber doch möglich ist?

     Speziell auf letztere Frage zielen die folgenden 
Überlegungen ab und suchen in drei Gedanken-
schritten, jene Tiefendimension freizulegen, der sich 
auch noch der marktkonformste Glückskonsum im 
Grunde verdankt: Zunächst wird nach dem gegen-
wärtig vorherrschenden Verständnishorizont der 
Erfahrung von Glück gefragt. Dieser scheint mit 
Zufallsglück und mit Wohlfühlglück (vgl. zu dieser 
Unterscheidung auch ähnlich Schmidt 2007a und 
2007b, vor allem die Seiten 407 ff.) umrissen zu sein. 
Anschließend wird versucht, den Ansatz einer mög
lichen Ideologiekritik aus dem Erfahrungskontext 
der Sozialen Arbeit zu entwickeln, um dann unser 
menschliches Glücklich-Sein zur Sprache zu bringen 
und nach der anthropologisch entscheidenden Tie-
fenerfahrung von Glück als der Voraussetzung auch 
des gegenwärtig vorherrschenden Verständnisses zu 
fragen. Abschließend wird der Gedankengang zur 
Praxis der Sozialen Arbeit zurückgeführt.

Halleluja
     Vor fast einem Vierteljahrhundert nahmen zwei 
Revolutionen ihren Lauf. Die eine, der Zusammen-
bruch der kommunistischen Diktaturen Osteuropas, 
erfasste Menschen und Geschichte mit einer augen-
blicklichen Urgewalt, die allen, die sie unmittelbar 
miterlebten, noch heute ein Gänsehautgefühl ver-
mittelt. Die andere, die „Erschaffung“ des World 
Wide Web durch Tim Berners-Lee im Jahr 1990, ent-
faltete ihre Wirkung etwas langsamer, aber umso 
nachhaltiger. 

     Inzwischen wird uns wohl allmählich klar, wel-
che der beiden Revolutionen der Gegenwart die 
historisch bedeutsamere ist. Das Internet hat nicht 
nur unsere Weise, uns mit Informationen zu versor-
gen, uns zu zerstreuen und miteinander zu kommu-
nizieren erneuert – es etablierte auch eine neue 
Generationenrechnung: Die aus den Digital Natives 
bestehende „Generation Internet“ grenzt sich mehr 
oder weniger nachdrücklich gegen ihre älteren 
Geschwister, Eltern und Großeltern ab, die bei aller 
Technik-Aufgeschlossenheit nicht über den Status 
der Digital Immigrants hinauskommen. Ein beliebtes 
geflügeltes Wort der Digital Natives beschreibt mit 
Blick auf das Internet das so genannte Baumhaus
prinzip: Wer zu alt ist, um ohne Hilfe reinzukommen, 
sollte uns darin auch keine Vorschriften machen. 

     Gegen diese digitale Neuauflage des Sozial-
Darwinismus ist kein Kraut gewachsen. Das Baum
hausprinzip blockt Bedenken gegen den Datenexhi-
bitionismus auf Facebook ebenso wirksam ab wie 
Kritik am kommerziellen Datensammeleifer von 
Google & Co. oder Versuche, das Urheberrecht auch 
im Internet wirksam durchzusetzen. Und wer meint, 
mit rationalen Argumenten gegen die grenzenlose 
Internet-Freiheit dennoch punkten zu können, wird 
durch eine Nachricht aus Schweden nun endgültig 
schachmatt gesetzt: Die dortige Regierung hat 
Anfang Januar 2012 die „Kirche der Kopimisten“ 
formell als religiöse Gemeinschaft anerkannt. Der 
freie Datenaustausch im Internet ist ihr Credo. 
Gründer der neuen Kirche ist ein 19-Jähriger Philo-
sophie-Student aus Uppsala, der zugleich der 
schwedischen Piratenpartei angehört. „Kopimist“ 
kommt von „copy me“. Die Befehle „Strg c“ und 
„Strg v“ für Kopieren und Einfügen sind für die 
Anhänger der Gruppe heilige Symbole. Halleluja!

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82
mailto:wilke@dzi.de


84

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

     Zufallsglück und Wohlfühlglück – der ge-
genwärtig vorherrschende Verständnishori-
zont der Erfahrung von Glück | Wenden wir uns 
zuerst dem alltäglich vorherrschenden Verständnis-
horizont der Erfahrung von Glück zu. Wünschen wir 
zum Beispiel jemandem Glück, so hoffen wir Positives 
für ihn; sagen wir zu ihm „Da hast du aber noch 
einmal Glück gehabt“, so meinen wir damit, dass ein 
guter Zufall eingetreten ist, der ihn vor etwas Nega-
tivem bewahrt hat. Und in der Formulierung „Glück 
im Unglück“ wird dies Positive, dass nicht noch 
Schlimmeres passiert ist, sogar noch deutlicher be-
tont. Solche Glücksfälle sind nicht nur angenehme, 
sondern für unser Leben oft gar nicht unwichtige Zu-
fälle. Glück in diesem Sinne fällt uns zu: Es ist eben-
so unverdient wie unverfügbar, dass sich in unserem 
Leben etwas günstig fügt. Unser Beitrag zu dieser 
Fügung ist ein bescheidener, wenn auch wesentli-
cher: Wir müssen diesem Glück einen Raum geben, 
müssen glückliche Fügungen zulassen. Dies zu lernen 
und zu lehren, kann durchaus eine wichtige Aufgabe 
etwa der Sozialen Arbeit sein und ist auch einer der 
Gründe, warum die Frage nach dem Glück eine zent-
ral ethische ist.

     Wer etwa nie Lotto spielt, hat wenig Aussicht auf 
einen Lottogewinn. Wer aber das Glück hat, einen 
Lottotreffer zu landen, ist deshalb allein noch lange 
nicht glücklich. Empirisch belegt ist eher das Gegen-
teil: Manche Glücksfälle erweisen sich oft langfristig 
als Unglück, sowie sich auch manches Unglück um-
gekehrt langfristig als Glück erweisen kann. Wir soll-
ten daher unsere Hoffnung auf ein geglücktes Leben 
nicht an einen Lottogewinn oder ein anderes Zufalls-
glück heften. Sehen wir daher auf der Suche nach 
unseren alltäglichen Glückserfahrungen weiter.

     Machen wir in unserem Leben positive Erfahrun-
gen, so sind die damit verbundenen Gefühle oftmals 
geeignet, dass wir dieses Wohlfühlglück schlicht als 
Glück identifizieren. Sich wohl fühlen, Spaß haben, 
Erfolg haben, gute Laune haben, Anerkennung finden 
etc. generieren ein Lebensgefühl, das im Englischen 
mit dem Wort happiness bezeichnet wird, im Franzö-
sischen dem Wort bonheur entspricht und früher im 
klassischen Griechisch als makariótes beziehungsweise 
im Lateinischen als felicitas benannt wurde. Im 17. 
Jahrhundert hat sich mit dem englischen Philosophen 
John Locke diese Glücksauffassung als vorherrschen-
de durchgesetzt, wonach das Streben nach Glück im 

Sinne einer pursuit of happiness die Natur des Men-
schen ausmache. Dieses Glücksverständnis hat sogar 
in die Verfassung der Vereinigten Staaten von Amerika 
Eingang gefunden. Die moderne Gesellschaft mit 
ihren Erlebnis- und Wellnessangeboten, wie sie sich 
etwa in den Freizeit- und Urlaubsformen manifestie-
ren, ist vor dem Hintergrund dieses Glücksverständ-
nisses verstehbar. Dieses Glück ist in einem gewissen 
Ausmaß machbar, planbar, herstellbar, konsumierbar. 
Wer sich selbst kennt, weiß, was er zum Wohlfühl-
glück braucht, und kann sich seine Glückshäppchen 
organisieren. Der Manager seines Glücks zu sein, 
verheißt ein hohes Maß an Autonomie. Es beginnt 
damit, dass ich morgens den Kaffee genieße, mich 
mit liebenswerten Menschen treffe, nach wissen-
schaftlicher Erkenntnis suche oder mir in einer Well-
nessabteilung etwas Gutes gönne. Und es ist natur-
wissenschaftlich interessant, weil der Pegelstand der 
Glücksgefühle auch von Neurobiologen gemessen 
werden kann.

     Zum Management dieses Glücks gehört es aber 
auch, sich nicht gedankenlos ein Maximum davon zu 
gönnen. Denn die körpereigenen Drogen, die Glücks-
gefühle verursachen, bringen ähnliche Probleme mit 
sich wie andere Drogen auch. Wer nun seine Sehn-
sucht nach Glück mit dem Haben von Glücksgefüh-
len identifiziert, ist nur scheinbar autonom, denn er 
unterwirft sich einem chemischen Prozess, der zwei-
felsfrei unter gewissen Bedingungen gut tut. Zu die-
sen Bedingungen, dass er gut tut, gehört nämlich, 
dass die unreflektierte Maximierung in eine Optimie-
rung umgewandelt wird, dass das Wohlfühlglück als 
ein Teil des Lebensglücks erkannt, aber nicht mit die-
sem selbst verwechselt wird. Nur unter dieser Bedin-
gung ist die sich im Laufe des Lebens immer wieder 
einstellende Abwesenheit des Wohlfühlglücks kein 
Grund, unglücklich zu sein. Im Gegenteil: Der Stress 
einer permanenten Überschwemmung mit Glücks-
hormonen, die ein permanentes Wohlfühlglück her-
vorrufen würde, ist auf Dauer nicht nur langweilig, 
sondern auch aus gesundheitlichen Gründen nicht 
erstrebenswert.

     Voraussetzung für diese Optimierung ist, zu er-
kennen, dass das Wohlfühlglück nur ein Moment von 
Glück, nicht aber dieses selbst ist. Wird das Glück des 
gesamten Lebens nämlich mit dem Wohlfühlglück 
verwechselt, so bedeutet dies wissenschaftstheore-
tisch gesehen einen Reduktionismus, das heißt ein 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


85

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

vielschichtiges Phänomen wird in einen scheinbar 
selbstverständlichen alltäglichen Verständnishorizont 
eingeengt und auf dieses verengte Vorverständnis 
hin reduziert. Die Breite und Tiefe menschlicher Erfah-
rung wird dadurch übersprungen und zu einer Idee 
und einer Lehre von Ideen, das heißt einer Ideologie, 
verkürzt. Gegen solche Verkürzungen suchen Ideolo-
giekritiken, ursprüngliche Zugänge und Erfahrungs-
dimensionen wieder freizulegen.

     Ideologiekritische Anmerkungen aus dem 
Erfahrungskontext der Sozialen Arbeit | Die 
Menschen „streben nach dem Glück, sie wollen 
glücklich werden und so bleiben“, schreibt Sigmund 
Freud 1930 (Freud 1982, S. 208). Im Konflikt zwischen 
Lust- und Realitätsprinzip ist dieses Verlangen für 
Freud aber unerfüllbar: „[...] man möchte sagen, die 
Absicht, daß der Mensch ‚glücklich’ sei, ist im Plan 
der ‚Schöpfung’ nicht enthalten“ (ebd.). Was im Kon-
text der Kulturentwicklung als Glück erfahrbar ist, ist 
lediglich ein „episodisches Phänomen“, der Glücks-
fall einer „eher plötzlichen Befriedigung hoch aufge-
stauter Bedürfnisse“ (ebd.). 

     Weit weniger Schwierigkeiten macht es dem Ana-
lytiker Freud, Unglück zu erfahren. Doch, so können 
wir gegenwärtig mutmaßen, ist dieses Unglück zu-
nächst und zumeist verborgen und äußert sich nicht 
nur in erkennbaren neurotischen Erkrankungen, son-
dern mehr noch in der alltäglichen Hoffnungslosig-
keit, getarnt als Glück: Wie unglücklich müssen die 
Menschen sein, wenn sie allwöchentlich ihre Hoff-
nungen in Glücks-„Spiele“ setzen? Wird mit ihrer 
Hoffnung gespielt? Wer hat ein Interesse daran, dass 
immer nur Wenigen „Glück“ zufällt? Und sind diese 
Wenigen, die dann tatsächlich Glück haben, glück-
lich? Die Vermutung liegt nahe, dass Illusionen, 
phantastische Vertröstungen nötig sind, um zu be-
schwichtigen, das heißt um von der Hoffnungslosig-
keit abzulenken: Glücksspiele sind, was Marx von der 
Religion sagte: Der „Seufzer der bedrängten Kreatur, 
das Gemüt einer herzlosen Welt, [...] der Geist geist-
loser Zustände“ (Marx 1983, S. 378).

     Was Freud in seiner Kulturkritik nicht bedenkt, sind 
die gesellschaftlichen Mechanismen, durch die wir uns 
am Haben des glücklichen Zufalls orientieren, danach, 
dass Glück uns in Gestalt der Waren zufällt, so dass 
wir uns an ihr Glücksversprechen klammern, dadurch 
aber in den Kreislauf hineingezwungen werden, der 

uns nicht loslässt zu uns selbst, sondern uns der Mög-
lichkeit eigensten Seins entfremdet. Am Haben ori-
entiert, sind wir eingepasst in jene Leerläufe, deren 
Leere uns ängstigt und die wir vergeblich aufzufüllen 
trachten. Wir wollen dann Glück haben, gerade weil 
wir im Grunde unseres Existierens unglücklich sind.

     Dass Menschen sich glücklich fühlen, ist nun nicht 
nur ein Bedürfnis des Einzelnen, sondern es ist auch 
eine der Voraussetzungen für das Funktionieren der 
gesamtgesellschaftlichen Produktions- und Repro-
duktionsprozesse. Glückliche Menschen sind schließ-
lich wesentlich produktiver und leichter zu Höchst-
leistungen zu motivieren als unglückliche, sie sind wie 
Öl im Getriebe des Kapitals. Ein gewisser Druck lastet 
daher auf jedem von uns, sich glücklich zu fühlen, 
denn nur so sind wir auf dem Arbeitsmarkt gefragt 
und nur so dürfen wir uns auch als normal und inte-
griert fühlen. Niemand, vor allem dann, wenn man 
etwa Karriere machen will, kann es sich schließlich 
leisten, im Rennen um das Glück innezuhalten und 
sich vielleicht sogar einzugestehen, unglücklich zu 
sein. Zumindest den Schein einer glücklichen Existenz 
gilt es zu wahren, sonst sinkt der Marktwert der eige-
nen Arbeitskraft. Entscheidend ist, dass man einem 
das Unglücklich-Sein nicht ansieht. 

     Buchhandlungen quellen daher über mit Glücks-
ratgebern, die dieses Bedürfnis und diese Not mit 
zahllosen Empfehlungen und Expertentipps befrie
digen. Deshalb auch werden zahlreiche Mittel ange-
boten, um Glücksgefühle zu erzeugen. Es müssen 
ja nicht gleich illegale Drogen sein, auf die man zu-
greift, unsere Gesellschaft erlaubt und forciert legale 
Glücksbringer in großer Zahl. Jeder von uns kann da-
her auf bewährte Hausmittel zurückgreifen. Alkohol 
etwa ist, wie wir wissen, nicht nur für Erwachsene 
eine Quelle des Glücksgefühls. Aber auch geförderte 
Suchtmittel wie Shopping, Entertainment, Infotain-
ment oder die Jagd nach Ansehen, Karriere, Macht 
etc. sind zugleich ein immanentes Moment des ge-
sellschaftlichen Glücksmanagements und des Funk
tionierens jedes Einzelnen. Der Konsum dieser Mittel 
löst ja tatsächlich die erwünschten chemischen Pro-
zesse in unserem Körper aus, so dass wir in einer 
gewissen Weise sagen können: Wir haben Glück. Je-
denfalls haben wir Glücksgefühle, meinen, Glück zu 
verspüren. Schließlich können wir es ja mit moderner 
Technik sogar messen und in bestimmten Gehirnre-
gionen lokalisieren.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


86

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

     Im Haben dieser wohligen Gefühle steckt aber ein 
kleines Problem: Wir müssen uns selbst in unserem 
Selbstverständnis als Menschen allererst in einer be-
stimmten Weise entsprechend zurichten, so dass wir 
uns dann in dieser Weise glücklich fühlen können. Wir 
müssen zwischen uns und unserem abgrundtiefen 
Bedürfnis, glücklich zu sein, etwas dazwischen setzen. 
Wir müssen zum Beispiel unsere leibhaftige Existenz 
uminterpretieren in ein in sich selbst gespaltenes 
Ding: ein Körperding und ein unkörperliches, geistiges 
Ding. Haben wir es geschafft, uns selbst in dieser 
verdinglichten Weise vorzustellen, dann erst können 
wir unseren sogenannten Körper entsprechend bear-
beiten, damit er Glückshormone produziere und dem 
Ich mitteile, dass er sich glücklich fühlt (zu dieser 
Deutung von Leiblichkeit vergleiche Vorlaufer 2010, 
vor allem S. 35-60).

     Das Ganze fundiert also im Geschick, sich selbst 
auszutricksen und sich selbst als ein Wesen zu begrei-
fen, das als gedoppeltes Körperding und „Ich-Ding“ 
existiert. Dieser Versuch einer Selbstverdinglichung 
läuft als Totalexperiment seit rund einem halben Jahr-
tausend und durchzieht die Epoche der sogenannten 
Neuzeit wie ein roter Faden. Der Dualismus von Geist 
und Körper, von res extensa und res cogitans, ist das 
Fundament von Naturbeherrschung ebenso wie von 
Selbstbeherrschung. Es hat bis ins 20. Jahrhundert 
gedauert, bis diese Dialektik der Herrschaft von Phi-
losophen wie Adorno oder Heidegger als Selbstzer-
störung erfahren und gedacht wurde. Trotz dieser Er-
kenntnis geht der blinde Prozess weiter. 

     Im Kontext dieses dualistischen Selbst- und Welt-
entwurfs wandelt sich die ontologische Struktur der 
Frage nach dem Glück von einem ganzheitlichen Ver-
ständnis zu einem partiellen. Die Frage nach dem 
Glücklich-Sein wird reduziert einerseits auf das Glück-
Haben im Sinne eines glücklichen Zufalls, anderseits 
auf Glück-Haben im Sinne eines seelisch-chemischen 
Zustandes von etwas in uns. Damit ist der Glücksbe-
griff nicht nur ein bescheidener (geworden), sondern 
erfährt insgeheim eine Abwertung. Glück fungiert auf 
der einen Seite als Gegenbegriff zu Leistung, der die 
eigentliche Wertschätzung entgegengebracht wird. 
Dass einem Menschen das Glück zuteil geworden 
ist, ist dann weniger Anlass zum Dank, sondern eher 
zur Geringschätzung, wenn nicht gar zur Verachtung. 
Wenn Glück weiters mit dem Haben chemischer Ver-
hältnisse identifiziert wird, wird es zu etwas Frem-

dem, das in uns ist, das wir technologisch beherr-
schen wollen. Aber es funktioniert tatsächlich: Wir 
können uns selbst in weiten Bereichen technologisch 
interpretieren, um uns dann mithilfe von Techniken 
zu steuern. Allerdings ist nicht auszuschließen, dass 
diese gewaltsame Uminterpretation unser selbst 
ihrerseits eine Quelle von Unglück ist.

     Der fortgeschrittene Kapitalismus schafft und be-
friedigt Bedürfnisse. Auch das Glück kann als Ware 
behandelt, das heißt als Bedürfnis immer neu gene-
riert und als Konsumgut angeboten werden. Wenn 
wir in unseren Körper investieren, wird dieser einen 
entsprechenden Output in Form von Glückshormonen 
liefern. So wie wir es schon seit Langem gewohnt 
sind, unsere Freizeit nicht mehr als Freizeit, sondern 
als Arbeitsvorbereitungszeit zu erfahren und zu ge-
stalten. So wie wir schon seit Langem gewohnt sind, 
uns als Moment der Freizeitindustrie im Amüsierbe-
trieb zu erholen und Amüsement als Flucht vor dem 
Denken zu praktizieren. So haben wir auch analog 
unsere Hoffnungsstruktur den gesellschaftlichen 
Verhältnissen angepasst und neigen dazu, die Tiefen-
dimension von Hoffnung mit dem Glücksspiel zu 
verwechseln. 

     Man mag ein Sich-glücklich-Fühlen und Sich-
wohl-Fühlen ja durchaus positiv bewerten. Und es 
gibt viele Lebenssituationen, in denen dies genügt. 
Es mag aber auch sein, dass sich im Bedürfnis, sich 
glücklich zu fühlen, ein gesellschaftlicher Schein spie-
gelt. Ein trügerischer Schein, der uns betrügt und in 
dem wir um unser Glück betrogen werden bezie-
hungsweise uns selbst betrügen. Es wird keineswegs 
behauptet, Glück hätte mit einem Sich-Wohlfühlen 
oder einem lustbetonten Zustand nichts zu tun. Al-
lein die fraglose Identifizierung von Glück mit dem 
Sich-Wohlfühlen ist einer der Gründe, warum so vie-
le unglücklich sind und die Flucht aus der Realität 
um sich greift. Von Heraklit aus Ephesus stammt das 
Wort: „Bestände das Glück in körperlichen Lustge-
fühlen, so müßte man die Ochsen glücklich nennen, 
wenn sie Erbsen zu fressen finden“ (Heraklit 1961). 
Sind aber glückliche Ochsen und, um ein moderneres 
Beispiel anzuführen, glückliche Hühner wirklich das 
Maß, um das Glück des Menschen zu fassen?

     Die bisherigen Überlegungen zusammenfassend 
und den nächsten Gedankenschritt vorbereitend kann 
man nun sagen: In dem Maß, wie wir realisieren, dass 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


87

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

glücklich zu sein jener Anspruch ist, dem wir in unse-
rem Existieren zu entsprechen suchen, werden wir 
dessen gewahr, dass die kulturindustrielle Verwertung 
des Glücks den Begriff dessen erfüllt, was der junge 
Marx Entfremdung genannt hat. Wer es sich leisten 
kann, seinen Körper mit Glückshormonen zu bearbei-
ten und auf diesem Weg mit gesellschaftlicher Aner-
kennung und Erfolg belohnt wird, bezahlt diese mit 
einer Entfremdung, das heißt Zerrissenheit, mit einer 
Form schizophrenen Existierens. Da Entfremdung we-
der gefühlt wird noch gemessen werden kann, ist sie 
einem verdinglichten Bewusstsein nicht präsent. Unter 
den Bedingungen einer Normalität von Selbstverding-
lichung entfremdet sich menschliches Dasein somit 
auch von seinem Entfremdungsprozess, lässt also ein 
Bedürfnis nach Aufhebung seiner Entfremdung nicht 
zu. Die sich als offen verstehende moderne Industrie-
gesellschaft zeigt sich darin aber als in sich geschlos-
sene. Und ihre Geschlossenheit sträubt sich gegen ein 
Zulassen einer Tiefenerfahrung von Glück. Dem steht 
Georg Trakls Aphorismus entgegen: „Nur dem, der 
das Glück verachtet, wird Erkenntnis“ (Trakl 1979, 
S. 255). In der Kraft der Negation, des Widerstands 
gegen die herrschenden Glücksangebote, leuchtet 
anderes auf: Erkenntnis des Anderen als Vorausset-
zung von Glückseligkeit. Diesen Gedanken sucht 
der nächste Abschnitt zu entfalten.

     Jenseits des Glücksmanagements – vom 
abgründigen Grund des Glücks | Suchen wir diese 
Wendung des Blicks sorgfältig zu vollziehen: Es mag 
sein, dass sich jemand glücklich fühlt, weil er Glück 
hat. Doch das bedeutet eo ipso noch nicht, dass er 
auch glücklich ist. Glück zu haben ist aber nicht nur 
ein Oberflächenphänomen, sondern es partizipiert an 
einer radikaleren Erfahrung von Glück. Wenn Adorno 
sagt „Glück ist überholt: unökonomisch“ (Adorno 
1980, S. 248), so meint er gerade nicht das Wohlfühl-
glück, denn dieses ist ja gerade optimal geeignet, sich 
vermarkten zu lassen. Das Glück aber, das alle im 
Grunde erstreben, das Glück im eigentlichen Sinn, ist 
jenseits des herrschenden Verständnisses, somit jen-
seits des Ökonomischen, und es ist in diesem Sinne 
„unökonomisch“. In der vorherrschenden Rede von 
Glücksgefühlen spricht sich daher auch eine Sprach-
losigkeit aus, von Glück angemessen zu sprechen. 
Diese Sprachlosigkeit ist aber nichts Negatives, was 
einfach zu beseitigen wäre, sondern ihr entspricht eine 
Radikalität unserer Existenz, die sich hier meldet. Viel-
leicht lässt sich ja das Glück selbst, an dem alle un-

terschiedlichen Glückserfahrungen partizipieren, gar 
nicht auf den Begriff bringen, analog der Erfahrung, 
dass Glück sich nicht ohne Weiteres managen lässt.

     Das Bedürfnis, sich glücklich zu fühlen und Glück 
zu haben, verweist so in eine Tiefendimension unserer 
Existenz, in die Frage nach unserem Glücklich-Sein, 
das heißt in die nach dem Grund des Sich-glücklich-
Fühlens, genauer noch: Es weist in die Frage, wer wir 
Menschen denn überhaupt sind, so dass Glück uns 
zum Bedürfnis werden kann. Das Bedürfnis nach 
Glück ist in diesem Sinne ein radikales Bedürfnis. 
Radikal, vom lateinischen Begriff radix abgeleitet, 
bedeutet „Wurzel“: das, worin etwas gründet. Glück 
als radikales Bedürfnis bedeutet jenes, worin unser 
Existieren gründet. Es kann daher nicht im Horizont 
einer Warenproduktion befriedigt werden: Es trans-
zendiert, das heißt übersteigt die Möglichkeiten des 
Habens und des Sich-Fühlens. Es übersteigt damit 
auch die Möglichkeiten einer kapitalistischen Gesell-
schaft, weil sie all unserem Tun, Hoffen, Glauben und 
Lieben zugrunde liegt. Das Bedürfnis nach Glück ist 
so ein „apriorisches“ Bedürfnis: Es ist früher, das heißt 
grundlegend für unser Existieren. Und in allem, was 
wir tun, antworten wir dem Geheiß, unter dem unser 
Dasein steht: glücklich zu sein. 

     In diesem Sinn streben wir Menschen alle nach 
Glück. Wer möchte nicht aus tiefstem Herzen glück-
lich sein? Die beiden Bedeutungen des Wortes 
„Glück“ – Glück haben und glücklich sein – weisen 
uns den Weg, das Glück als Gabe und vielleicht sogar 
als Geschenk zu verstehen. Denn genau das haben 
wir im Grunde erfahren, als wir uns glücklich fühlen 
durften. Trotz allen Managements und aller Techni-
sierung von Glücksgefühlen erschließen sie sich in 
einer ihnen eigenen Unverfügbarkeit: Sofern wir vor 
lauter Gefühlen nicht völlig betäubt und berauscht 
sind, bleibt jegliche Glückserfahrung eine, die sich so 
erfährt, dass sie sich selbst gerade nicht als anthro-
pologischer Aufputz genügt, sondern dass es uns ge-
währt ist, glücklich zu sein, und dass wir mit unse-
rem Dasein begabt sind, die Nicht-Selbstverständ-
lichkeit unseres Sich-selbst-gegeben-Seins in den ge-
glückten Augenblicken als kostbar erfahren zu dürfen. 
Der innere Grund des Glücks liegt deshalb in der 
Gegenwart positiver Realität und ist nicht die Folge 
einer Realitätsflucht. Im Grunde benennt Glück die 
der Wirklichkeit selbst zukommende Kostbarkeit, die 
uns beglückt.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


88

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

     Im herrschenden ökonomisch durchtränkten Be-
dürfnis, sich glücklich zu fühlen, liegt daher auch noch 
etwas Anderes und Entscheidenderes als ein solipsis-
tisches Sich-Fühlen: Dieses Bedürfnis ist nicht nur 
Schein, sondern auch der fahle Widerschein der Sehn-
sucht, glücklich zu sein. Zwischen einem Sich-glück-
lich-Fühlen und der Erfahrung, glücklich zu sein, 
waltet eine qualitative Differenz. Diese zeigt sich im 
Grund: Ein grundloses Sich-glücklich-Fühlen mag 
die Quelle eines tiefen Unglücklich-Seins sein. 

     Die mit dem Menschen als solchem mitgegebene 
Frage ist also eine Grundfrage: Haben wir Grund, 
glücklich zu sein? Die anthropologische Frage ver-
weist in die Dimension des Grundes, in dem wir 
selbst gründen. Unser ganzes Dasein scheint ein 
einziger Verweis auf diese Grundfrage zu sein. Denn 
alles, was wir tun, tun wir umwillen eines anderen. 
Letztlich umwillen dessen, dass es gut um uns stehen 
möge, dass wir das Ganze unseres Daseins bejahen 
können. Anders gesagt: Alles, was wir tun, tun wir 
im Grunde darum, dass wir glücklich sind. Dies ist 
zugleich unsere Freiheit wie unsere Unfreiheit. Glück
lich sein selbst aber wollen wir nicht um etwas ande-
ren willen, sondern um seiner selbst willen: Es ist 
nicht mehr rückführbar, ist irreduzibel.

     Der Soziologe und Philosoph Theodor W. Adorno 
schreibt in Minima Moralia: „Mit dem Glück ist es 
nicht anders als mit der Wahrheit: Man hat es nicht, 
sondern ist darin. Ja, Glück ist nichts anderes als das 
Umfangensein, Nachbild der Geborgenheit in der 
Mutter. Darum aber kann kein Glücklicher je wissen, 
daß er es ist. Um das Glück zu sehen, müßte er aus 
ihm heraustreten: er wäre wie ein Geborener. Wer 
sagt, er sei glücklich, lügt, indem er es beschwört, 
und sündigt so an dem Glück. Treue hält ihm bloß, 
der spricht: ich war glücklich. Das einzige Verhältnis 
des Bewußtseins zum Glück ist der Dank: das macht 
dessen unvergleichliche Würde aus“ (Adorno 1980, 
S. 126).

     Diese Textpassage sei in Ansätzen kommentiert: 
Adorno vergleicht eingangs Glück mit Wahrheit: Bei-
des kann man nicht haben. Von Menschen, die hin-
gegen meinen, die Wahrheit zu besitzen, wissen wir, 
dass dieser Glaube oftmals in Gewalt endet, denn 
der vermeintliche Besitz der Wahrheit wird ängstlich 
gehütet, verteidigt und zu Herrschaftszwecken ins
trumentalisiert. Wer hingegen versteht, dass Wahrheit 

jenes Geschehen ist, in das wir eingelassen sind so, 
dass uns in der Wahrheit Wahres aufgeht, der muss 
dieses Inne-Sein in der Wahrheit nicht gegen andere 
einsetzen, sondern kann den Dialog mit anderen als 
bereichernd und beglückend, schlicht als welteröff-
nend erfahren. Analog ist es mit der Erfahrung des 
Glücks. Wer meint, Glück gegenständlich zu haben, 
muss sich erst aus dem Inne-Sein im Glück lösen und 
jenes hypostasieren, was aber nur ungegenständlich 
zu erfahren ist. Glück können wir nicht intentional, 
das heißt direkt anstreben. Es ist nicht ein Gegen-
stand, den wir haben können, sondern es ist uns un-
gegenständlich mitgegeben. Ein geglücktes Leben 
muss daher nicht vollgefüllt mit Glücksgefühlen sein. 
Es muss auch nicht nur aus glücklichen Zufällen be-
stehen. Eine wesentliche Bedingung, sein Leben als 
geglücktes zu empfangen, mag vielmehr sein, dass 
wir uns nicht von jenem gesellschaftlichen Sog mit-
reißen lassen, der uns zu einer unendlich unglücklich 
machenden Jagd auf die konsummäßig präparierten 
Glücksgefühle zwingt. Wenn Adorno den Dank als das 
entsprechende Verhältnis des Menschen zum Glück 
benennt, so auch deshalb, weil wir Glück nicht her-
stellen, aber in höchster Offenheit unseres Wesens 
empfangen können. Dank ist ein antwortendes Ver-
hältnis auf das Unverfügbare, das uns Tragende.

     Wo und wie erfahren wir Glück? Wenn und so-
lange wir glücklich sind, besitzen wir dies Glück nicht, 
können es nicht objektivieren, bewerten, vergleichen, 
messen. Erst rückblickend begreifen wir ein Ereignis 
als glücksstiftend. Es war wohl Begegnung im „Spiel“: 
nicht bloß nach einer Wahrscheinlichkeitsformel „zu-
fällig“, sondern „zugespielt“ war uns dies, dass wir 
unvermutet, und doch erhofft, nicht vorausberechnet, 
und doch erwartet, im Blick der Augen einander be-
gegneten, dass in aller Differenz Identität aufleuch-
tete. Unfassbar erfuhr uns dies, selbst zu sein – eine 
Erfahrung, die sich uns gewährte, indem wir sie ein-
ander gewährten: Ereignis des Lassens. Das Wort ge-
bricht, wo Wesentliches sich uns zeigt. Empfangend-
lassend sind wir eingelassen in dies Ereignis, das sich 
jedem Festhalten entzieht, und doch als Ermögli-
chungsgrund da und erfahrbar ist, wenn wir das 
Glück-haben-Wollen lassen. Im Glück sind wir die 
Empfangenden und Gebenden zumal. Und so sind 
wir als Dankende: Nur indem wir den Gebenden – 
ihm Raum gewährend – sein lassen, sind wir die Emp-
fangenden; und nur indem wir die Empfangenden 
sind, sind wir die Gebenden. Beide müssen „etwas“ 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


89

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

geben, Glück als das gerade nicht Tauschbare, nicht 
Einklagbare, aber solches Geben ist untrennbar vom 
Nehmen. Und beide wissen sich verdankt dem, was 
sich allem Haben entzieht, und was uns so uns selbst 
sein lässt. Glückserfahrung ist Verheißung: Was war 
– meiner und deiner Vergangenheit –, wird Zukunft 
zugesprochen. Wir stehen im Anspruch des Anderen.

     Kann ein Huhn glücklich sein? Es mag sein, dass 
es sich glücklich fühlt. Um aber glücklich zu sein, muss 
dieses Huhn sich als Wesen begreifen, dem sein eige-
nes Existieren in all seiner Abgründigkeit offenbar ist, 
das zum Ganzen seines Daseins in einem Verhältnis 
zu stehen vermag. Vermutlich unterscheiden wir uns 
im Dank von glücklichen Hühnern. Mögen wir viel-
leicht ähnliche Glückshormone etc. haben, das ab-
gründige Glück und Unglück des Daseins zu erfahren 
vermögen vermutlich nur wir Menschen. Denn uns 
ist es Gabe und Aufgabe, unser Leben nicht nur zu 
leben, sondern in einer unauslotbaren Abgründigkeit 
zu existieren. Entgegen einer technologischen Selbst-
interpretation des Menschen, der sich in alter Tradition 
nicht als Menschenwesen versteht, sondern als animal 
rationale, als Lebewesen mit spezifischen Merkmalen, 
könnte man pointiert formulieren: Wir sind nicht 
glücklich, weil wir Glückshormone haben, sondern 
wir haben Glückshormone, weil wir glücklich sein 
können.

     Schlussbemerkung: Vom Glück Sozialer 
Arbeit | Glück im eigentlichen Sinn ist ein Prinzip 
analog dem Prinzip Hoffnung. Als Prinzip liegt es all 
unserem Tun als Ermöglichungsgrund zugrunde. Jeder 
Versuch, es zu objektivieren, muss scheitern, weil es 
prinzipiell kein Objekt sein kann. Immer wenn wir 
etwas als Glück identifizieren wollen, entzieht es sich 
daher. Als Prinzip unseres Daseins ist es uns deshalb 

nur als Verborgenes zugänglich, als jenes, dem wir uns 
zwar denkend nähern können, aber begrifflich nicht 
zu fassen vermögen. Als Prinzip ist es das Woraufhin 
unseres Existierens. Aber so wie uns unser Woher und 
Wohin gegenwärtig, aber zugleich entzogen sind – 
denn der Anfang unserer Existenz ist nicht einfach ver-
gangen und das Ende ist nicht erst in der Zukunft – 
so ist Glück jenes, was unsere Gegenwart und unseren 
Alltag durchscheint als Sehnsucht und Verheißung.

     Die eigentliche Grundfrage des Glücks ist daher 
nicht die, ob wir Glück haben, sondern ob unser Le-
ben glückt. Dies meint die Rede vom Glücklich-Sein, 
in der wir die Tiefendimension unserer Existenz zwar 
nicht begreifen, aber berühren: die Abgründigkeit un-
seres Seins. Im Da unseres Gegenwärtig-Seins können 
wir dessen gewahr werden, dass es uns jeden Augen
blick neu gewährt ist, zu sein. Diese Nichtselbstver-
ständlichkeit ist uns alltäglich meist selbstverständ-
lich, aber in diesem Sich-selbst-gegeben-Sein und 
Sich-selbst-geschenkt-Sein können wir erfahren, was 
Glücklich-Sein heißen könnte.

     Ein historisches Bild erwacht und könnte wieder 
aktuell werden: Vor rund zweieinhalb Jahrtausenden 
erzählte Platon ein bis heute unvergessenes Gleichnis 
von Menschen, die gefesselt in einer Höhle leben, im 
Licht eines Feuers nur Schatten von Menschen und 
Dingen wahrnehmen, diese Schatten aber als wahre 
Welt begreifen und vor allem: die sich darin glücklich 
fühlen. So lange, bis sie von ihren Fesseln befreit wer-
den, um nicht nur im Licht des Feuers Schattenwesen 
zu begegnen, sondern im Licht der Sonne den Dingen 
selbst. Diese Befreiung wurde von ihnen nicht ohne 
Weiteres als Erlösung erfahren, sondern als Irritation, 
und veranlasste sie zur Flucht zurück in die Höhle. 
Erst ein Bildungsprozess machte sie dann fähig, sich 

� Onlinezugang in über 200 Hoch- und Fachhochschulbibliotheken

� Individuelle Beratung und Recherche mit Dokumentenlieferung

DZI SoLit

Über 30 Jahre dokumentierte Fachdiskussion
Über 30 Jahre Sozialwissenschaftliche Literaturdokumentation

www.dzi.de
Deutsches Zentralinstitut für soziale Fragen/DZI    

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82


90

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
12

den wahren Dingen zu öffnen und nicht mehr den 
Schein in der Höhle zu suchen. Dieses Gleichnis er-
zählt nicht einfach nur eine vergangene Situation von 
Menschen, sondern auch unsere eigene. Sich dem An-
spruch des Glücks zu öffnen bedeutete, die Normali-
tät des Scheins zu überwinden und sich der Realität 
zu öffnen.

     Es ist Begabung und Gabe der Sozialen Arbeit, 
Menschen die unterschiedlichen Dimensionen der 
Erfahrung des Glücks zu eröffnen: Sozialarbeit kann 
lernen helfen, sich dem Zufallsglück nicht zu verschlie-
ßen; Sozialarbeit kann beitragen, dass Menschen sich 
in einem umfassenden Sinn wohlfühlen; und Sozial-
arbeit kann schließlich einen kritisch-emanzipatori-
schen Bildungsprozess initiieren, der Menschen befä-
higt, sich selbst in ihrer Tiefendimension gewahr zu 
werden und gegen die allgegenwärtige Tendenz einer 
Realitätsflucht eine Selbsterfahrung zuzulassen, die 
Voraussetzung und Vorahnung eines geglückten 
Lebens ist.

Literatur
Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus 
dem beschädigten Leben. In: ders.: Gesammelte Schriften, 
Band 4. Frankfurt am Main 1980
Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur. In: ders.: 
Studienausgabe, Band 9. Frankfurt am Main 1982
Heraklit: Fragment 22 B4. In: Diels, Hermann; Kranz, Wal-
ter (Hrsg.): Die Fragmente der Vorsokratiker. Berlin 1961
Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. 
In: Marx Engels Werke, Band 1. Berlin 1983
Schmidt, Wilhelm: Glück: Alles, was Sie darüber wissen 
müssen, und warum es nicht das Wichtigste im Leben ist. 
Frankfurt am Main 2007a
Schmidt, Wilhelm: Mit sich selbst befreundet sein. Von der 
Lebenskunst im Umgang mit sich selbst. Frankfurt am Main 
2007b
Thomä, Dieter: Vom Glück in der Moderne. Frankfurt am 
Main 2003
Trakl, Georg: Das dichterische Werk. München 1979
Vorlaufer, Johannes: Personales Selbstsein. Phänomenolo-
gische Versuche zum Wesen menschlichen Daseins. Ham-
burg 2010

     Zusammenfassung | Der Beitrag beschreibt 
die Beziehungen zwischen Schule und Elternhaus 
aus der Perspektive der Schulsozialarbeit am 
Beispiel einer Grundschule im Berliner „Brenn-
punktbezirk“ Neukölln. Der Artikel beschäftigt 
sich mit Formen der Elternarbeit auf individuel-
ler und institutioneller Ebene. Dabei wird von 
der Annahme ausgegangen, dass eine gute 
Kommunikationskultur zwischen Elternhaus 
und Schule für die persönliche und schulische 
Entwicklung von Kindern essenziell ist.

     Abstract | The article describes the relation-
ship between school and family from a school 
social worker’s point of view. A primary school 
in one of Berlin‘s „problem areas“ serves as an 
example. The focus lies on various forms of 
parental involvement on an individual as well 
as on an institutional level. The article bases on 
the presumption that a good culture of commu-
nication between parents and school is essen-
tial for the personal and academic growth of 
children.

Schlüsselwörter  Schulsozialarbeit 
 interkulturell  Stadtteil  Elternarbeit 

 Lehrer  Kommunikation 

     Aufwachsen in Nord-Neukölln | Wenn ich im 
Laufe einer Unterhaltung erwähne, dass ich an einer 
Schule in Berlin-Neukölln arbeite, horchen die meisten 
Zuhörenden auf. Manche geben sich beeindruckt, an-
dere nicken, als wüssten sie genau, wovon ich rede. 
Berlin-Neukölln ist jedem Zeitungsleser ein Begriff: 
der Rütli-Skandal, tätliche Auseinandersetzungen zwi-
schen Schülerinnen beziehungsweise Schülern und 
Lehrern beziehungsweise Lehrerinnen sowie Fotos 
uniformierter Wachmänner vor Schultoren.

     Die Berichte und Kurzreportagen werden der viel-
fältigen Realität meist nicht gerecht. Man sollte über 
längere Zeit hier gewesen sein oder besser hier gelebt 
haben, um sich ein Bild von diesem Bezirk zu machen. 

Schulsozialarbeit in 
einem multikulturellen 
Stadtteil | Eltern und Lehrer 
an einem Tisch?
     Anke Bartholomä

Prof. Dr. Johannes Vorlaufer ist Philosoph und 
lehrt Sozialphilosophie, Ethik, Wissenschafts
theorie, Sozialinformatik und Interdisziplinäre 
Fallanalyse an der Fachhochschule Campus Wien, 
Diplomstudiengang Sozialarbeit im städtischen 
Raum, Favoritenstraße 226, 1100 Wien/Öster-
reich, E-Mail: johannes.vorlaufer@fh-campus
wien.ac.at

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:28:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-3-82
mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at

