5. Philosophie

hitps//dol.org/10.5771/9783485860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37.

- [ C—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps//dol.org/10.5771/9783485860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otto Poggeler
Geschichte — Philosophie — Dogmatik

Wer in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts geboren wurde,
sah sich in grofle Umstiirze und Krisen der deutschen und der européi-
schen Geschichte, ja der Weltgeschichte verstrickt. Konnte die altiiber-
lieferte Philosophie ihm helfen, oder musste er neue Wege suchen, sich
dabei immer wieder selbst korrigieren? Kurt Hiibner hat mit seinen
Arbeiten der gestellten Aufgabe zu entsprechen versucht. So kann sein
Weg reprisentativ sein fiir die wissenschaftliche und philosophische
Selbstbesinnung und Neuorientierung.

Hiibner selbst hat die Stationen seines Weges herausgehoben, so
in dem Aufsatz Wissenschaftstheorie und Theologie (2007 in der Zeit-
schrift der deutschen Jesuiten erschienen).! Dort verortet er die Wis-
senschaftstheorie in der ersten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts, in
der die empirischen Wissenschaften wie noch nie zuvor die Welt des
Menschen verwandelten. Hiibners oft aufgelegte Kritik der wissen-
schaftlichen Vernunft (1978ff.) sucht diesen Wandel philosophisch
aufzuarbeiten. Doch ging Hiibner weiter, als er 1985 das Buch Die
Wahrheit des Mythos vorlegte. Religion und Kunst wurden nach ihrer
Bedeutung fiir die Geschichte befragt. Das zusammenfassende Werk
Glaube und Denken von 2001 erdrterte die leitenden dogmatischen
Thesen und fiihrte vom Logos der Metaphysik und seinem Zerfall hin
zum Logos der Offenbarung. Diesem Werk gab Hiibner 2003 ein Buch
Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen bei. Dabei macht er
einen grundsitzlichen Unterschied: Da wissenschaftliche Ansitze hy-
pothetisch blieben, konne der eine Ansatz durch den anderen ersetzt
werden; Toleranz sei selbstverstandlich Forderung. Mythos und Reli-
gion suchten dagegen einen Zugang zum Absoluten! Wie Toleranz aus
christlicher Sicht dennoch moglich sei, fragt das letzte Kapitel tiber das

! Vgl. Kurt Hiibner: Wissenschaftstheorie und Theologie, in: Theologie und Philosophie
82 (2007), S. 46f.

331

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otto Poggeler

Verhiltnis des Christentums zu den Hauptreligionen. Hiibner ist ein-
verstanden mit der Erklirung des Zweiten Vatikanischen Konzils
(1961-65) iiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Re-
ligionen (S. 137)

Ein Buch von 2006 hebt die Wege der Theologie von ihren Irr-
wegen ab. Hiibner ist der Auffassung, dass die Kirchenvéter mit ihrer
philosophischen Aufarbeitung den Glauben erst zur Klarheit fithrten.
Ignatius von Antiochien und Irendus von Lyon hitten die Lehre von
der Jungfrauengeburt als gerechtfertigt ausgewiesen: Der Sohn Gottes
konne nicht der kontingenten irdischen Kausalitit verhaftet sein.?

Es zeichnet den christlichen Glauben aus, dass er sich nicht mehr
auf eine nationale Tradition bezieht, sondern auf die Menschheit als
ganze. Im zwanzigsten Jahrhundert nihrte der Sieg des freiheitlichen
Westens iiber den Faschismus und den Kommunismus die Hoffnung,
dass die Selbstbestimmung der Menschen und Vélker sich durchsetze.
Doch wurde die Hoffnung zerstort durch den symboltrachtigen Angriff
auf die Tiirme des Welthandelszentrums in New York am 11. Septem-
ber 2001. Wie 1755 das Erdbeben von Lissabon den Optimismus der
Aufklirung obsolet machte, so fithrte dieser 11. September zu einer
Hermeneutik des Terrors, die viele Ansitze zeigt.?

Hiibners Buch Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne
stellt den Wegen die Irrwege voraus, auf denen Schleiermacher, Kier-
kegaard und Bultmann die Gehalte des Glaubens in Subjektivitit auf-
losten. Den gesuchten Weg findet Hiibner auch noch nicht bei Karl
Rahner und Wolfhart Pannenberg, aber in der Theologischen Prinzi-
pienlehre von Joseph Ratzinger (jetzt Papst Benedikt XVI.). Hiibners
Verbindung eines Philosophierens, das wissenschaftstheoretisch, libe-
ral und pluralistisch begann, mit hochster theologischer Autoritit
muss iiberraschen. Joseph Ratzinger hatte auch die sog. Theologie der
Befreiung (1972 in Salamanca von G. Gutierrez vorgelegt) kritisiert.
Dabei berief er sich auf Martin Kriele, nach dem die Volkskirche in
Mittel- und Siidamerika nicht im Volk verwurzelt sei, sondern bei In-
tellektuellen, etwa aus Deutschland. Dem Weg zur Diktatur von Fidel
Castro stellte Kriele die Uberwindung der Armut in freiheitlichen Zu-

2 Vgl. Kurt Hiibner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006,
S.289f.

3> Vgl. Werner Theobald: Der 11. September und die Philosophie. Versuch einer Herme-
neutik des Terrors, in: Philotheos 4 (2004), S. 14ff. oder Information Philosophie 2001
(5) und 2002 (1).

332

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte — Philosophie — Dogmatik

stinden und in der Absicherung durch die Menschenrechte und die
Gewaltenteilung in der Demokratie gegeniiber.*

Ist also das Neue, das manche Intellektuelle in den mittel- und
stidamerikanischen Freiheitsbewegungen fanden, nicht lingst als Irr-
weg entlarvt?

Gegeniiber dieser Verbindung des Geschichtlichen mit der Phi-
losophie und der theologischen Dogmatik soll hier kurz gefragt wer-
den, ob die exegetischen Bemiihungen nicht schon vor der genannten
Verbindung auf neue Wege verweisen. Sicherlich konnte im Jahr 2007
James M. Robinson durch sein Biichlein Jesus und die Suche nach dem
urspriinglichen Evangelium nicht mit dem Weltbestseller Jesus von
Nazareth konkurrieren, den Papst Benedikt XVI. vorlegte. Doch bringt
Robinson neue Motive in die exegetischen und dogmatischen Erorte-
rungen ein. In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg hatte man in
Qumran, in Hohlen iiber dem Toten Meer, Texte gefunden, in denen
Mitglieder einer judischen Sekte das Ende der Welt erwarteten. Sie
hatten sich dem korrupten Tempeldienst in Jerusalem entzogen und
wollten als Schne des Lichts das Bose bekaimpfen. Die Medien der eu-
ropiisch-amerikanischen Presse und der Journalismus fanden in diesen
Texten eine Sensation: Jakobus, der gerechte Lehrer aus Qumran, sei
identisch mit dem Bruder Jesu, und so sei auch fiir Jesus der Gesetzes-
eifer entscheidend gewesen. Die christliche Kirche, die aus dem Hei-
denchristentum erwuchs, sei auf einem falschen Wege! Robinson
konnte diese Geschichtsklitterung zuriickweisen. Er betreute dann fiir
die Unesco die Publikation der Codices, die in Nag Hammadi, im siid-
lichen Agypten, gefunden worden waren. So konnte er jenes »Spruch-
Evangelium« rekonstruieren, das mit dem Text von Markus im Mat-
thius- und Lukas-Evangelium vorausgesetzt wird. Damit war die Frage
neu gestellt, welche Worte Jesus selbst zugewiesen werden konnen.

Fiir Robinson ist Jesus der Dorfbewohner aus Galilda, der Gott aus
der Schopfung erkennt: Végel und Lilien, die nichts vorsorgend tun,
verweisen darauf, dass Gott fiir uns sorgt. Der schriftkundige Jesus,
der schon als Zwolfjahriger im Tempel lehrt, gehort dagegen zum Je-
susbild der Generation, die auf die Jiinger folgte und die Evangelien auf
griechisch niederschrieb. Die Rede vom »Menschensohn« meint nach
Robinson einfach den Menschen. Sie diirfe nicht verkniipft werden mit

+ Vgl. Joseph Ratzinger: Politik und Erlésung. Zum Verhiltnis von Glube, Rationalitit
und Irrationalem in der sogenannten Theologie der Befreiung, Opladen 1986.

333

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otto Poggeler

der Weise, wie das Buch Daniel sie als apokalyptischen Titel gebrauche.
(Das tat noch Hegel, wenn er die vier weltgeschichtlichen Reiche auf
das Kommen Jesu als des Christus bezog.) Das Spruch-Evangelium
stelle den Tod Jesu als Hohepunkt in die Reihe der verfolgten Prophe-
ten, spreche aber das Kreuz nicht (wie Paulus) als Heilsereignis an.
Hier gibt es bei Robinson eine Parallele zur Polemik Nietzsches (oder
zu jenem nordfriesischen Pfarrer, der das Kreuz beiseite riickte, um die
Wellness suchenden Touristen nicht zu verstdren).

James M. Robinson war 1949 nach Deutschland gekommen, weil
er herausfinden wollte, wie in der »dialektischen Theologie« die Wege
von Karl Barth und Rudolf Bultmann schliefilich auseinandergehen
konnten: zu einer neuen Dogmatik oder zur »Entmythologisierung«.
Es waren Schiiler Bultmanns wie Heinrich Schlier und Ernst Kise-
mann, die iiber die Konfessionsgrenzen hinweg gemeinsam fragten,
wie die »Gerechtigkeit« Gottes als reines Geschenk sowohl Gabe wie
Aufgabe oder Gabe wie Seinsmacht sei. Als Pfarrer in Gelsenkirchen
hatte Kdsemann erfahren miissen, wie die Grubenungliicke immer
wieder an die Unsicherheit des Lebens erinnerten. Unter Hitler brachte
sein Widerstand gegen die Gleichschaltung ihn ins Gefingnis. Nach
dem Kriege galt sein Widerstand weiteren politischen Entwicklungen;
das Engagement war selbstverstandlich. Bekanntlich fand seine Tochter
als Sozialarbeiterin in Mittel- und Stidamerika den Tod. Wenn Kise-
mann nach dem »historischen Jesus« fragte, dann sollte Jesus anders als
bei Bultmann nicht nur als Jude genommen, im Kerygma der Urge-
meinde zum Christus werden und so die abendldndische Geschichte
tragen. Er sollte sich durch sein »Ich aber sage euch« abgrenzen von
der jiidischen Tradition. »Denn der Jude, der tut, was hier geschieht,
hat sich aus dem Verband des Jiidischen geldst oder — er bringt die
messianische Thora und ist der Messias.«’

Nicht nur die Tochter Kisemanns, sondern die Schiiler der Schiiler
Rudolf Bultmanns iiberhaupt wollten im eigenen Leben wie in der Po-
litik verwirklichen, was sie aus der Theologie aufgenommen hatten.
Hier sei nur verwiesen auf Thomas Sheehan, der die Dokumente iiber
Heideggers frithe Lehrveranstaltungen und tiber seine spateren politi-
schen Verwicklungen sammelte, sich an den Befreiungsbewegungen
beteiligte und 1986 in seinem Buch The First Coming. How the King-

5> Vgl. Ernst Kdsmann: Exegetische Aufsitze und Besinnungen, Gottingen 1960, S. 7,
206, 208.

334

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschichte — Philosophie — Dogmatik

dom of God became Christianity den Riickbezug der Theologie auf
Leben und Geschichte thematisierte. Sheehan glaubt, dass Jesus, his-
torisch gesehen, alle Hoheitstitel ablegte, die sich mit seiner Auszeich-
nung als Messias oder Christus verbunden hatten. Mit seinem sozial-
revolutiondren Wirken rufe er zu diesem auf, doch sei (wie schon Loisy
gesagt hatte) das verkiindete Reich Gottes zur Christenheit geworden
und damit verfalscht worden.

Als Jiirgen Habermas und Jacques Derrida iiber den Terrorismus
diskutierten, wurde der Einsturz der beiden Tiirme des Welthandels-
zentrums in New York fiir Derrida zum »archaischen Theater der Ge-
walt«. LiefSen sich nicht auch die Netzwerke jener Informationssyste-
me angreifen, von denen die politischen Méchte abhidngen? Derrida
setzte seine Hoffnung auf internationale Organisationen, vor allem
auf eine neue Entfaltung des Politischen in Europa. In schmerzlichen
Erfahrungen habe Europa gelernt, das Verhiltnis von Politik und Reli-
gion neu zu reflektieren.®Lief3 sich bei dieser Frage nach den europii-
schen Erfahrungen nicht ankniipfen an Joachim Ritter, der mit Schii-
lern wie Ernst-Wolfgang Bockenforde und Hermann Liibbe einen
neuen Bezug zu den Wegen entfaltet hatte, die Carl Schmitt so wir-
kungsmichtig gegangen war?

Carl Schmitt ist fiir die Erdrterung des Wesens von Politik wichtig
geworden, seit er 1922 seine Politische Theologie und seit 1927 die
Schrift Der Begriff des Politischen veroffentlichte. Zur zweiten Auflage
der letzten Schrift stellte Schmitt Anmerkungen, die von Leo Strauf3
stammten. Auch Straufl hat einen Weg mit Briichen und Umschwiin-
gen zuriickgelegt. Im Vorwort zur amerikanischen Ausgabe seines Spi-
noza-Buches verband er Martin Bubers »absolute Erfahrung«, Rudolf
Ottos Rede vom Heiligen als dem »ganz Anderen« und Heideggers Ruf
des Gewissens. Er sagte dann abwehrend: »Jede Behauptung iiber die
absolute Erfahrung, die mehr sagt, als dass das, was erfahren wird, die
Prisenz oder der Ruf ist, dass es nicht der Erfahrende ist, dass es nicht
Fleisch und Blut ist, dass es das Ganz Andere ist, dass es der Tod oder
das Nichts ist, ist ein >Bild« oder Interpretation; dass irgendeine Inter-
pretation die schlichtweg wahre Interpretation ist, wird nicht gewusst,
sondern >blof8 geglaubt<.«”
¢ Vgl. Jiirgen Habermas/Jacques Derrida: Philosophie in Zeiten des Terrors, Berlin/
Wien 2004.

7 Vgl. zum vielschichtigen Zusammenhang Otto Ploggeler: Philosophie und hermeneu-
tische Theologie, Miinchen 2009, S. 216f.

335

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Otto Poggeler

Leo Straufl hat zuriickgewiesen, wie Heidegger das Vorlaufen
zum Tod und damit die Endlichkeit des Daseins als Mitte eines Philoso-
phierens nahm, das iiber sich hinaus verwies auf Sittlichkeit und Glau-
ben. Dabei hat Leo Straufi die formal anzeigende Hermeneutik Heideg-
gers und Bultmanns verkannt. Diese zeigt die Motive des Daseins
»formal« an, damit in ihre Form die Gehalte des Glaubens eingebettet,
gegebenenfalls auch auf das Verstindliche hin korrigiert werden kon-
nen. Diese existenziale Interpretation von der Geschichtlichkeit des
Daseins her musste aber eingefiigt werden in die Geschichte, in der
das mannigfache »es ist« oder »Sein« seit den Griechen gefasst wurde.
Hier blieb iiber Heidegger hinaus die Aufgabe, nicht nur die klassische
Ontologie der Griechen oder des Mittelalters mit Kant kritisch vom
transzendentalen Zugang her aufzunehmen, sondern auch die neue
Sicht der vorderasiatischen und der agyptischen Geschichte einzube-
ziehen.

Damit muss neu reflektiert werden, was Kurt Hiibner in seinem
Buch Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne aufgewiesen
hat. Indem wir Hiibners Analysen durch weitere historische Arbeiten
erginzen, werden wir eingewiesen in die Fragen, die auch das zukiinf-
tige Denken leiten miissen.

336

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theodor Oizerman

Uber den Sinn der Frage »Was ist Philosophiel«

Philosophie als philosophisches Problem

In der Philosophie gibt es unzihlige verschiedene Antworten auf die
Frage: Was ist Philosophie? Diese Antworten lassen sich weder als rich-
tig noch als falsch charakterisieren, weil jede Antwort wiederum eine
Antwort auf eine andere Frage von speziellerem Charakter ist. So ist
die Aristotelische Definition der Philosophie im wesentlichen eine De-
finition der Philosophie des Aristoteles. Bis zu welchem Grade aber ist
die Philosophie des Aristoteles (wie auch die jedes anderen Philoso-
phen) der authentische Ausdruck des Wesens der Philosophie, das sich
bekanntlich historisch wandelt? Wie die Geschichte der Philosophie
zeigt, waren fast alle Philosophen davon iiberzeugt, dass ihre philoso-
phischen Lehren der wahre Ausdruck des unveranderlichen Wesens
der Philosophie seien.

Somit kann, wenn es auf die Frage »Was ist Philosophie?« viele
Antworten gibt, ihre Losung nicht auf die Auswahl der richtigen Ant-
wort beschrinkt werden. Man muss diese Vielfalt untersuchen. Dabei
wird sich wahrscheinlich zeigen, dass sowohl die Frage wie auch die
zahlreichen Antworten uns zwingen, uns jener vielfaltigen Wirklich-
keit zuzuwenden, die von der Philosophie erfasst wird. Dann ist fiir die
Beantwortung der Frage, die infolge ihrer zu hdufigen Wiederholung
fiir die Philosophie unerquicklich wird, weniger ein Vergleich der
bereits vorhandenen Antworten erforderlich, als vielmehr die Unter-
suchung des Verhdltnisses des philosophischen Bewusstseins zum
gewohnlichen Bewusstsein und zur historischen Erfahrung der Men-
schen, zu den sogenannten Einzelwissenschaften, zu den sozialen Be-
diirfnissen und Interessen. Denn nur die Erforschung dieses historisch
sich wandelnden Verhiltnisses kann sowohl den fundamentalen Cha-
rakter der Frage selbst, als auch die Unvereinbarkeit von verschiedenen
auf sie gegebenen Antworten erkléren.

337

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theodor Oizerman

Wenn man die Frage »Was ist Konsistenz?« stellt, dann geht es
wahrscheinlich um den Sinn des Terminus. Fragt man »Was ist das?«,
dann weist man gewdhnlich auf den Gegenstand hin, der die Frage aus-
geldst hat, und dann kann die Antwort miihelos gegeben werden, na-
tiirlich sofern wir eine Vorstellung von dem betreffenden Gegenstand
haben.

Allerdings kann die Frage »Was ist das?« auch rhetorischen Cha-
rakter haben, aber dann driickt sie eher einen emotionalen Zustand des
Fragenden aus und bedarf deshalb kaum der Antwort. In einigen Fillen
bezieht sich die Frage »Was ist das?« auf eine Erscheinung, die ent-
deckt, aber noch nicht erforscht ist. In dem Mafe, in dem diese Erschei-
nung beobachtet wird, kann ihre Beschreibung als Antwort auf unsere
Frage dienen. Ist aber eine solche nicht moglich oder sagt sie nichts
Wesentliches aus, dann bleibt die Frage offen, weil wir nicht iiber die
erforderlichen empirischen Daten fiir eine zufriedenstellende Antwort
verfiigen.

Anders ist es in der Philosophie. Der Sinn der Frage »Was ist Phi-
losophie?« ist offensichtlich mit dem Sinn aller philosophischen Fragen
schlechthin verkniipft, ferner mit der Situation, in der sich die Philoso-
phie im Verlaufe der Jahrtausende befand, mit einer Situation, mit der
sie sich bis zu einem gewissen Grade auch heute noch konfrontiert
sieht.

Natiirlich kann die Frage »Was ist Philosophie?« wie jede andere
Frage ein so geringes Interesse ausdriicken, dass sich der Fragende mit
einer beliebigen bestimmten Antwort begniigt. So fragt zum Beispiel
ein Tourist nach einem zufillig in sein Blickfeld geratenes Gebdude. Er
bekommt eine Antwort, notiert sich den Namen und geht weiter. Unter
dem gleichen Aspekt wird die Frage nicht selten von gebildeten Men-
schen gestellt, die Philosophie hauptsichlich deshalb interessiert, weil
von ihr gesprochen wird. Manche Gebildete erwarten kurze Antworten
auf alle Fragen, die in den Unterhaltungen gestreift werden. Wenn sich
aber die Philosophen selber die Frage »Was ist Philosophie?« stellen,
dann unterliegt es keinem Zweifel, dass sie nach dem Sinn ihres eige-
nen intellektuellen Lebens, ja sogar danach fragen, ob es einen solchen
Sinn gibt. Deshalb driickt sich darin, dass die Philosophen selber die
uns interessierende Frage aufwerfen, zu einem betrichtlichen Mafe
das Bewusstsein aus, dass es notwendig ist, die Existenz der Philosophie
zu rechtfertigen, ihre wirkliche raison d’étre zu beweisen. Es bestehen
also Zweifel an der Rechtmifigkeit und Begriindetheit wenn nicht der

338

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber den Sinn der Frage »Was ist Philosophiel«

Philosophie schlechthin, so doch in jedem Falle an den meisten ihrer
frither oder heute existierenden Spielarten. Es ist erforderlich, die Ent-
stehung der verschiedenen Stromungen in der Philosophie zu unter-
suchen. Die Tatsache, dass sie historisch entstanden sind, ist durch Fak-
ten bewiesen. Sind diese Unterschiede nicht aber unverginglich?
Solange das Gegenteil nicht bewiesen ist, klingt die Frage »Was ist Phi-
losophie?« ungefahr so wie die berithmte Frage des Pontius Pilatus
»Was ist Wahrheit?«

Es ist nicht schwierig, auf die Frage »Was verstehen Schelling,
Nietzsche oder Sartre unter Philosophie?« zu antworten. Nicht des-
halb, weil es eine einfache Frage ist, sondern weil ihr Inhalt streng
fixiert werden kann. Ubrigens ist es, um auf die Frage »Was ist Phi-
losophie?« zu antworten, erforderlich, von dem, was Schelling, Nietz-
sche, Sartre und viele andere Philosophen voneinander unterscheidet,
zu abstrahieren. Was bleibt aber nach einer solchen Abstraktion, die die
Unterschiede der einzelnen philosophischen Richtungen unbeachtet
ldsst? Eine abstrakte Identitdt? Doch diese ist nur das Moment einer
konkreten Identitit, deren Wesen in direkter Beziehung zum Wesen
des in ihr enthaltenen Unterschiedes steht.

Das Bestehen einer Vielfalt miteinander unvereinbarer philoso-
phischer Richtungen kompliziert die Losung der Frage »Was ist Philoso-
phie?« Aber gerade dieser Umstand zeugt davon, dass die Schwierigkeit,
auf diese Frage zu antworten, um so grofSer ist, je mehr faktische An-
gaben fiir ihre Losung vorliegen. Die Philosophen verfiigen im Unter-
schied zu den philosophischen Laien iiber diese faktischen Angaben.
Deshalb wird fiir sie die Beantwortung der Frage »Was ist Philoso-
phie?« besonders schwierig. Mithin hat diese Frage einen vollig ande-
ren Gehalt fiir Menschen, die das Studium der Philosophie aufnehmen,
als fiir die Philosophen, die sich die Frage selber stellen und denen
bewusst ist, dass man die Antwort nicht einfach einem Buch entneh-
men kann.

Manche gebildete Leute, die die Philosophie fiir eine zu ernsthafte
(und ermiidende) Beschiftigung ansehen, um dafiir Freizeit zu opfern,
sie aber zugleich fiir eine ungeniigend seriose Sache halten, um dafiir
Arbeitszeit aufzuwenden, erregt es, dass viele Vorstellungen, Anschau-
ungen, Begriffe, Wahrheiten, die sie niemals anzweifelten, sich als un-
klar und zweifelhaft darstellen, sobald sie Gegenstand einer qualifizier-
ten philosophischen Diskussion werden. Sie fiihlen sich betrogen, da
man ihnen die kein Nachdenken erfordernde Gewissheit dessen ge-

339

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theodor Oizerman

nommen hat, was fiir sie vollig evident war. In der Geschichte der Phi-
losophie, wo jeder hervorragende Denker anstatt das folgende Stock-
werk zu errichten, aufs neue beginnt, das Fundament zu legen, gibt es
indessen im Grunde genommen keine Vorstellungen, Begriffe und
Wahrheiten, die keine Einwidnde hervorrufen. Hier werden Fragen,
die als geldst galten (und nicht selten auch wirklich gelést waren), stan-
dig zu neuen Problemen. Wird die Frage »Was ist Philosophie?« nicht
deshalb in der Philosophie seit der Zeit ihrer Entstehung bis in unsere
Tage diskutiert?

Alle bedeutenden philosophischen Lehren — das ist eine empiri-
sche Tatsache, von der die philosophiegeschichtliche Wissenschaft aus-
geht — lehnen einander ab. Diese Ablehnung kann abstrakt, oder aber
konkret sein, doch gerade diese Ablehnung charakterisiert jedes phi-
losophische System und infolgedessen auch die Spezifik einer jeden
Philosophie — ungeachtet dessen, dass die Ablehnung unmittelbar nur
auf den zwischen den einzelnen philosophischen Systemen bestehen-
den Unterschied hinweist. Diese auf den ersten Blick »antagonisti-
schen« Beziehungen der philosophischen Lehren zueinander haben
stindig den Gedanken der Einheit der philosophischen Wissenschaft
in Frage gestellt. Wenn es aber nur Philosophien gibt, aber nicht die
Philosophie — verliert dann nicht die Frage, was Philosophie ist, jeden
Sinn? Ist in diesem Falle Philosophie als Wissenschaft iberhaupt mog-
lich? Die Bedeutung dieser Fragen wuchs historisch — zusammen mit
den sich verstirkenden Divergenzen zwischen den philosophischen
Systemen. Die Tatsache, dass die philosophischen Systeme der Vergan-
genheit stindig wiederbelebt und neu entwickelt werden, verleiht die-
sen Fragen noch groflere Schirfe, da sich auf diese Weise nicht nur die
philosophischen Lehren der betreffenden historischen Epoche gegen-
iiberstehen, sondern alle Philosophien, die es irgendwann einmal ge-
geben hat.

In der Philosophie gibt es keine allgemeingiiltige Definition der
Begriffe, einschliefilich des Begriffs der Philosophie selbst. Bekannt ist,
dass Ludwig Feuerbach mehrmals erklirte, seine Philosophie sei tiber-
haupt keine Philosophie. Doch niemand kommt es in den Sinn zu be-
haupten, Feuerbach wire kein Philosoph.

In den positiven Wissenschaften besiegt die Wahrheit gewohnlich
stets den Irrtum im Laufe einer bestimmten historischen Periode, die
fiir ihre Erfassung, fiir zusitzliche Uberpriifungen, neue Bestitigun-
gen usw. erforderlich ist. Der philosophiehistorische Prozess kennt kei-

340

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber den Sinn der Frage »Was ist Philosophiel«

ne solche GesetzmifSigkeit. Es ist unméglich zu sagen, wie viel Zeit
dafiir gebraucht wird, damit eine philosophische Wahrheit iiber einen
Irrtum triumphiert — einige philosophische Wahrheiten, die vor vielen
hundert Jahren aufgestellt wurden, haben bis heute noch nicht das Di-
ckicht der philosophischen Vorurteile durchbrechen kénnen.

Es lasst sich zeigen, dass die Unvereinbarkeit der meisten bedeu-
tenden philosophischen Lehren, der verschiedenen Interpretationen
des Begriffs »Philosophie«, es duflerst schwierig macht, philosophische
und nichtphilosophische Fragen voneinander abzugrenzen. Indessen
stimmen extrem entgegengesetzten Richtungen angehérende Philoso-
phen gewohnlich darin iiberein, welche Fragen wirklich philosophische
Fragen sind und welche nicht. Niemand wird Lamarck fiir einen Phi-
losophen halten, weil er das Buch »Philosophie zoologique« geschrie-
ben hat, obwohl in diesem Werk auch philosophische Fragen behandelt
werden. Und nicht nur die Philosophen, sondern auch andere philoso-
phisch gebildete Menschen wissen sehr wohl zwischen philosophischen
und nichtphilosophischen Ideen zu unterscheiden.

Es diirfte leichter sein, Philosophisches von Nichtphilosophischem
zu unterscheiden als Chemisches von Physikalischem. Erkennungs-
merkmale philosophischer Erwidgungen sind fast immer vorhanden,
da eine negative Definition der Philosophie (das heifit ein Hinweis da-
rauf, was nicht Philosophie ist) gewohnlich keine Miihe erfordert.
Doch die Spezifik der Philosophie bleibt nach wie vor ein Problem.
Deshalb muss man die Frage »Was ist Philosophie?« zu den philoso-
phischen Grundfragen zihlen. Sie wird nicht von denen diskutiert, die
die Philosophie nicht kennen, sondern von jenen, die sie griindlich stu-
diert haben und fiir die die Philosophie Forschungsgegenstand ist. Das
ist eine Frage, die die Philosophen weniger anderen als sich selber stel-
len. Diese Fragestellung ist ein Zeugnis fiir die Entwicklung des Selbst-
bewusstseins der Philosophie und eine notwendige Erscheinungsform
ihrer kritischen Haltung zu sich selbst.

So unterscheidet sich die Philosophie von anderen Wissenssyste-
men insbesondere dadurch, dass sie stindig nach ihrem Wesen, nach
ihrem Gegenstand und nach ihrer Bestimmung fragt. Diese Besonder-
heit der Philosophie trat bereits in vollem Umfange im alten Griechen-
land zutage, als Sokrates den Spruch des Delphischen Orakels »Erken-
ne dich selbst!« zum philosophischen Kredo erklirte. Wie Platons
Dialoge bezeugen, fiihrte diese Aufgabe stindig zur Diskussion iiber

den Sinn der Philosophie.

341

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theodor Oizerman

Hegel wies darauf hin, dass die sokratischen Schulen, die dem
Aufruf des Sokrates »Erkenne dich selbst!« folgten, »die Beziehung
des Denkens auf das Seyn« untersuchten, indem sie danach strebten,
die subjektive Seite des menschlichen Wissens zu enthiillen. Dabei war
fiir sie der »Gegenstand der Philosophie« die Philosophie »als erken-
nende Wissenschaft selbst«'. Die Entwicklung der Philosophie in der
Neuzeit hat noch deutlicher gezeigt, dass das Selbstbewusstsein der
Philosophie, die Verwandlung der Philosophie in einen Gegenstand
spezieller philosophischer Forschung, eine conditio sine qua non fiir
ihre fruchtbringende Entwicklung bildet?.

Man darf jedoch nicht glauben, dass der Inhalt der Frage, was Phi-
losophie ist, bei jedem Philosophen der gleiche ist und sich darin nur
Unzufriedenheit mit den vorliegenden Antworten ausdriickt. In Wirk-
lichkeit ist die faktische Voraussetzung fiir das Aufwerfen dieser Frage
durch die Philosophen nicht das Streben nach einer vollkommenen De-
finition, sondern die neue philosophische Problematik, die der alten
gegeniibergestellt wird. Man verkiindet, sie sei von relevanter Bedeu-
tung und sie bestimme eigentlich das Wesen des Begriffs Philosophie?.

1 G. W. E. Hegel: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 2. Bd, in: Samtliche
Werke. Jubildumsausgabe, 18. Bd., S. 124.

2 Nach Schelling, der mit der folgenden Feststellung durchaus recht hatte, »ist ... die
Idee von der Philosophie nur das Resultat der Philosophie selbst, welche als eine unend-
liche Wissenschaft zugleich die Wissenschaft von sich selbst ist«. (F. W.J. v. Schelling:
Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft.
In: Werke. Hrsg. v. M. Schroter, 1. Hauptbd., Miinchen 1927, S. 661.) Allerdings ist die
Philosophie nicht deshalb »Wissenschaft von sich selbst«, weil sie die »unendliche Wis-
senschaft« ist, die alles umfasst. Das von Schelling richtig ausgedriickte Wesen der Sa-
che liegt darin, dass die Idee der Philosophie Resultat ihrer historischen Entwicklung
und der widerspruchsvolle Inhalt dieser Idee die Reflexion der wirklichen Widerspriiche
der Philosophieentwicklung und alles dessen ist, was sowohl den Inhalt wie die Form
dieser Entwicklung bestimmt.

3> Als Fichte mit Entschiedenheit erklirte, dass »man sogar unter den wirklichen phi-
losophischen Schriftstellern vielleicht nicht ein halbes Dutzend finden diirfte, die es
wissen, was die Philosophie eigentlich sey« (E G. Fichte: Sonnenklarer Bericht an das
grofere Publicum {iber das eigentliche Wesen der neuesten Philosophie, in: Samtliche
Werke, 2. Bd., S.325.), meinte er natiirlich jene philosophischen Probleme, die seine
eigene Philosophie aufwarf und deren Losung seines Erachtens die Philosophie zu einer
echten Wissenschaft gemacht haben wiirde, geeignet, einer verniinftigen Umgestaltung
des gesellschaftlichen Lebens zu dienen. Zur ersten Aufgabe des philosophischen For-
schens erklirt Fichte die Entscheidung der Frage: Worin besteht die Bestimmung des
Menschen iiberhaupt? Die »letzte (abschlieSende — d. Verf.) Aufgabe fiir alles philoso-
phische Forschen« sei die Beantwortung der Frage, »welches ist die Bestimmung des

342

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber den Sinn der Frage »Was ist Philosophiel«

Auf diese Weise dufert sich in der Erdrterung der Frage »Was ist
Philosophie?« ein sich stindig bereichernder Inhalt der Philosophie,
eine Erneuerung ihrer Problematik durch die Geschichte der Mensch-
heit. Deshalb hat diese Frage ihre Bedeutung durch die Jahrhunderte
hindurch bewahrt. In unseren Tagen besitzt sie besondere Aktualitit,
da die Menschheit sich machtige Naturkrifte dienstbar gemacht hat
und diese nicht nur als Wohl, sondern auch als eine unerhort grofe
Bedrohung der Existenz der Menschheit erweisen.

Der heutige Kampf der Ideen, die den Verlauf der geschichtlichen
Ereignisse wesentlich bestimmt, stellt immer wieder die alten, aber
ewig neuen Fragen nach dem Sinn des menschlichen Lebens und dem
»Sinn der Geschichte«, nach dem Wesen des Menschen, seiner Bezie-
hung zur Natur und zu sich selber, nach der Willensfreiheit, der Ver-
antwortung und der dufleren Determiniertheit, nach dem Fortschritt
usw. Jene, die behaupten, dass die Philosophie eine historisch tiberlebte
Methode sei, die empirische Wirklichkeit zu erfassen, erkldren diese
und analoge Fragen selbstverstindlich zu Scheinproblemen. Eine sol-
che Haltung erweist sich in der heutigen Philosophie nicht selten als
indirekte Apologetik der »traditionellen«, das heif3t: der kapitalisti-
schen Verhiltnisse. Die Denker jedoch, die um eine positive Entschei-
dung dieser philosophischen Fragen bemiiht sind, gelangen letzten
Endes zu dem Bewusstsein, dass die sozialen Probleme einer grund-
legenden Losung bediirfen. Fiir sie deckt sich die Frage »Was ist Phi-
losophie?« bis zu einem gewissen Grade mit dem Problem der rationa-
len Umgestaltung des gesellschaftlichen Lebens.

Der wissenschaftlich-technische Fortschritt, seine beeindrucken-
den Leistungen, Perspektiven, Widerspriiche und sozialen Folgen rufen
seinem Wesen nach philosophische Fragen hervor. Der heutige philoso-
phische Irrationalismus schitzt die wissenschaftlich-technischen Er-

Gelehrten — oder was eben soviel heisst, wie sich zu seiner Zeit ergeben wird — die
Bestimmung des hochsten wahrsten Menschen?« (J. G. Fichte: Einige Vorlesungen iiber
die Bestimmung des Gelehrten, in: Samtliche Werke, 6. Bd., S. 294.) Diese Auffassung
der Philosophie als Wissenschaft vom Menschen und die Auffassung des Menschen als
eines Wesens, das seine verniinftige soziale Wesenheit am adiquatesten in der Wissen-
schaft realisiert, bedeutet aus Fichtes Sicht, dass die Philosophie Wissenschaftslehre, die
Losung von Fragen ist, die bereits Kant gestellt hatte. Es ist klar, dass diese neue Auf-
fassung vom Sinn der Philosophie und ihren Aufgaben zugleich in neuer Weise die
Frage, was Philosophie ist, stellt.

343

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theodor Oizerman

rungenschaften unserer Tage in pessimistischer Weise als »ungeheuer-
lich« ein. Die philosophische Jeremiade vom »Ende der technischen
Zivilisation«, vom »Ende des Fortschritts«, von der Unvermeidlichkeit
einer weltgeschichtlichen Katastrophe, sind aufs engste mit der Frage
»Was ist Philosophie?« verkniipft; denn es geht um die Einschitzung
der menschlichen Vernunft, der Wissenschaft. So miindet die bewusste
Frage, die in ihrer urspriinglichen Form aus dem empirischen Konsta-
tieren der Vielfalt miteinander unvereinbarer philosophischer Systeme
entstanden ist (und als solche hauptsichlich die Philosophen interes-
siert), in unserer Zeit in die Frage nach dem historischen Schicksal der
Menschheit und wird dadurch zu einem sozialen Problem, das jeden
denkenden Menschen bewegt. Es geht darum, in welchem Mafle die
Menschheit fihig ist, sich selber zu begreifen, ihre eigene Entwicklung
zu lenken, Herr ihres Schicksals zu werden und die objektiven Folgen
ihrer Erkenntnis und schépferischen Tatigkeit zu meistern®.

Kurt Hiibner verneint die Mdglichkeit einer positiven Abgren-
zung zwischen der Wissenschaft und den mythischen Formen des Den-
kens®. Das gilt selbstverstandlich auch fiir die Philosophie. Es gibt na-
tiirlich philosophische Lehren, die sich vom mythologischen Denken

* Des sozialen Sinns der Frage »Was ist Philosophie?« ist sich Martin Heidegger in der
ihm eigenen Weise bewusst. Seine Uberlegungen sind ungefahr folgende: Das Atom-
zeitalter, die Atomenergie — das innere Wesen der Materie, das eine unfassbare Bezie-
hung zum Sein alles Seienden hat — bestimmt unsere Zukunft. Urquell der Wissenschaft
aber ist die Philosophie. Philosophie als ein Bewusstwerden der Unbegreiflichkeit des
Seins »steht gleichsam auf der Geburtsurkunde unserer eigenen Geschichte, wir diirfen
sogar sagen: auf der Geburtsurkunde der gegenwirtigen weltgeschichtlichen Epoche, die
sich Atomzeitalter nennt«. (Martin Heidegger: Was ist das — die Philosophie? Pfullin-
gen 1956, S. 15.) AufSer Betracht lasst Heidegger, wie das hiufig bei ihm der Fall ist, den
realen Geschichtsprozess, die antagonistischen gesellschaftlichen Verhiltnisse, die die
Ursache dafiir bilden, dass die Entdeckung der Atomenergie ihre praktische Realisierung
in der Atombombe fand. Die Bedrohung, die die thermonuklearen Waffen fiir die
Menschheit darstellen, resultiert Heidegger zufolge aus der Entwicklung der Philoso-
phie, aus dem Bestreben, das Sein des Seienden zu begreifen. Aus dieser Sicht, die in
verhiillter Form eine im Grunde obskurantische Interpretation des wissenschaftlich-
technischen Fortschritts und der Erkenntnis schlechthin einschliefSt, siecht Heidegger
die Frage »Was ist Philosophie?« als Vorwegnahme des tragischen Schicksals der
Menschheit. Das ist »keine historische Frage, die sich dafiir interessiert auszumachen,
wie das, was man >Philosophie< nennt, begonnen und sich entwickelt hat. Die Frage ist
eine geschichtliche, d. h. geschickliche Frage«. (Ebenda, S. 18.)

5 Kurt Hiibner: Mythische und wissenschaftliche Denkformen / Philosophie und My-
thos. Hrsg. v. H. Poser, Berlin 1979, S. 90.

344

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber den Sinn der Frage »Was ist Philosophiel«

nicht entscheiden. Ich bin aber der Uberzeugung, dass die meisten
(oder: manche?!) philosophische(n) Lehren (darunter auch die philoso-
phische Theorie des sehr verehrten Kurt Hiibner) nichts zu tun haben
mit jeglicher Mythologie.

345

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - [E—


https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ilya Kasavin

Das historische apriori als
erkenntnistheoretisches Problem

1. Historizismus, Relationismus und Reprisentation

Am 13. April 1796 kam Kapitin James Cook nach Tahiti, um einen
wichtigen Teil der wissenschaftlichen Aufgabe seiner Expedition zu er-
fiillen. Die Astronomen, die dabei waren, hatten zum Ziel, den Durch-
gang der Venus durch die Sonne zu beobachten. Das gab ihnen Hoff-
nung, ein sog. »absolutes Mafs« berechnen zu konnen — d.h. eine
genaue mathematische Berechnung der planetaren Umlaufbahn. Dies
sollte dazu beitragen, ein letztes Argument fiir das Newtonsche Welt-
bild zu gewinnen — sozusagen auf der Grundlage eines »experimentum
crucis«.

Aber die Reiseresultate Cooks schienen aus ganz anderen Griin-
den sensationell zu sein. Fiir die Mehrheit der gebildeten Europier, die
durch seine Berichte unter anderem tber die sexuellen Sitten und
Briuche der Tahitianer erfahren hatten, waren ausgerechnet diese eine
viel wichtigere und eindrucksvollere Entdeckung als die Entfernungen
zwischen den Planeten.

So schreibt in diesem Zusammenhang Stephen Toulmin, »die Rei-
se von Cook sollte die Struktur der gottlichen Schopfung endgiiltig
festlegen. Stattdessen konzentrierte sie menschliche Interessen auf die
Mannigfaltigkeit und evidente Differenzen von Sitten, Kulturen und
Ideen«'. Dies ist ein Beispiel dafiir, wie das historische Element der
Erkenntnis unberechenbar in ihre theoretisch-rationale Struktur ein-
dringt und unaufhaltsam neue intellektuelle Normen hervorbringt.
Die Macht der Logik besteht darin, dass sie mogliche Grenzen der Er-
eignisse und ihrer Erkenntnis postuliert. Aber sie ontologisiert diese
sofort in Gestalt der metaphysischen Voraussetzungen und ist nicht
mehr imstande, sich selbst in Bezug auf sie frei zu bestimmen. Die

1 St. Toulmin: Human Understanding, Princeton 1972, S. 42.

346

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

Kraft der Geschichte zeigt sich im Gegenteil in der Prioritit des einzel-
nen Ereignisses vor dem allgemeinen Prinzip, wenn die Aufgabe, Ge-
meinsamkeit und Einheit zu finden, tiberhaupt nicht gestellt wird.

In der intellektuellen Geschichte schépft jede reelle Problemsitua-
tion eine Menge intellektueller Innovationen, behauptet Toulmin. Das
heifit, jedes einzelne Ereignis tritt als eine Bedingung des Produzierens
der theoretischen Ideen als Bedingungen seiner eigenen Mdglichkeit
auf. Dies ist eine Variante des bekannten hermeneutischen Zirkels,
mit dem die historische Erkenntnistheorie anfangt.

Gegenwirtige Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker sehen
die Rolle der Geschichte nicht nur in der Aufklarung durch Philoso-
phen und Information und nicht nur in der empirischen Rechtfer-
tigung theoretischer Einsichten. Wissenschaftstheoretiker wie Stephen
Toulmin, Thomas Kuhn, Gerald Holton und Kurt Hiibner haben ge-
zeigt, dass die wissenschafts- und kulturhistorische Rekonstruktion
nicht blof3 eine von mehreren epistemologischen Herangehensweisen
ist. Sie ist ein unvermeidliches Element der letzteren, falls Epistemolo-
gie sich nicht ausschliefSlich auf den »context of justification« be-
schriankt. Vielmehr stellten Wissenschaftstheoretiker fest, dass nicht
die einzelnen Kategorien (wie Erfahrung, Verstand, Vernunft, Wahr-
nehmung, Begriff, Urteilsvermdgen usw.), sondern die historischen
Ganzheiten wie Traditionen, Paradigmen und geschichtliche Ensem-
bles (d.h. Quintessenzen der konkreten Erkenntnissituationen) zum
wertvollsten und betrachtungswiirdigsten erkenntnistheoretischen
Gegenstand werden. Hiermit werden Gegensitze wie Externalismus-
Internalismus, Kumulativismus-Incommensurability, Normativismus-
Deskriptivismus zum grofsen Teil aufgeldst. Zugleich erweist es sich als
Notwendigkeit genauer zu betrachten, was Geschichte iiberhaupt be-
deutet.

Es ist wohl bekannt, dass man es im Rahmen der Erkenntnistheo-
rie nie mit einer »rohen«, empirischen Geschichte zu tut hat. Es ist
auch nicht nur theoretische Geschichte, sondern eine historische Situa-
tion, die als ein universaler Vertreter der konkreten Menge der Ereig-
nisse auftritt. Hier verbindet sich die Idee des Historizismus als einer
zielgerichteten, orientierten Verdnderung mit der Idee der kulturellen
Relativitdt und der reprisentativen Abstraktionstheorie. Durch diese
Synthese wird der Begriff des historischen Apriori® formuliert.

2 Es ist wahrscheinlich E. Husserl, der den Begriff »das historische Apriori« zum ersten

347

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

llya Kasavin

Wir sind nun in der Lage, drei Grundvoraussetzungen der histori-
schen Erkenntnistheorie zu definieren. Sie sind: Historizismus, Rela-
tionismus und Reprisentation. Die Idee der universalen und unver-
dnderten Vernunft, zunéchst als die gottliche und erst danach als die
menschliche in ihren allgemeinen und notwendigen Ziigen, lag der
Auffassung tiber die Einformigkeit aller natiirlichen und gesellschaft-
lichen GesetzmaBigkeiten zugrunde. Jede Abweichung von letzteren
wurde als Zufall betrachtet, der dem analytischen Versagen und der
affektiven Abhingigkeit der Menschen zu verdanken sei. Man brauch-
te lange Jahre der religiosen Toleranz, der Entwicklung der empirischen
Wissenschaften und breiter internationaler Kontakte, um die Einheit
und Rationalitit der Welt in Frage zu stellen. Wihrend die Idee der
Verinderung der Natur und des Menschen durch den Evolutionismus
endgiiltig Anerkennung fand, hat der Historizismus eine solche Uber-
zeugungskraft im gesellschaftlichen Leben nie erreicht. Zu den Er-
folgsbedingungen der historischen Sicht wurde erst die Auffassung
der grundlegenden Mannigfaltigkeit der Welt, die auch lange Zeit nicht
eindeutig zu beurteilen war: als ein evidentes empirisches Faktum ei-
nerseits und als Merkmal von Chaos, sinnlosem Zufall und unvollkom-
menen Zustands andererseits. Daraus folgte ein spezifischer Konflikt
zwischen Historizismus und Mannigfaltigkeit.

Ausgerechnet die Vorstellung einer klaren Intentionalitdt, »Pro-
gressivitit« der Weltgeschichte, die lange vor dem gegenwirtigen His-
torizismus entstand, hat als ein objektiv-gesetzmifliges Weltbild die
Idee der Mannigfaltigkeit blockiert. Die Idee der Mannigfaltigkeit ih-
rerseits stand dem Historizismus in seinen evolutiondren, monisti-
schen, linearen Varianten entgegen. Die Ethnographie spiegelte diesen
Konflikt in klarster Weise als eine Synthese von Biologie und Ge-
schichte wider. Die Biologie versuchte erfolglos, die Evolutionsidee

Mal in den erkenntnistheoretischen Umgang einfiihrte. Er formulierte ihn in der be-
kannten Beilage III zu seinem Werk »Krisis der europiischen Wissenschaften ...«, in
der er die Frage nach dem Ursprung der Geometrie behandelt. Der Begriff kommt als
»das universale Apriori der Geschichte«, »das Apriori der Geschichtlichkeit iiberhaupt«
und schliefSlich als »das historische Apriori« zum Ausdruck. Husserl erldutert ihn als
»das konkrete historische Apriori, das alles Seiende im historischen Gewordensein und
Werden oder in seinem wesensmifligen Sein als Tradition und Tradierendes umgreift«
(E. Husserl: Gesammelte Werke, Bd. VI, S. 380). Darauf hat J. Derrida aufmerksam ge-
macht (J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, Miin-
chen 1987).

348

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

mit dem Klassifikationismus als Methodologie, die auf den aprioristi-
schen Prinzipien beruhen musste, zu verbinden. Die Geschichte be-
schrieb eine Mannigfaltigkeit der Gesellschaften und Kulturen, aus-
gehend von der prinzipiellen Stabilitit der menschlichen Natur und
einer moglichen aprioristischen Typologie der Staatsordnungen. We-
der Darwin noch Marx haben daraus einen Ausweg gefunden. Nur das
Zusammenwirken von zwei unlosbaren Gegensitzen der verschiede-
nen Wissenschaften im Rahmen der Ethnographie fiihrte nach diesem
Paradox zur Losung auf der Basis der Prinzipien der nichtlinearen Ge-
schichte und des kulturellen Relationismus.

Daraus entstand der nichtklassische Historizismus, der bis heute
die konsequenteste Variante dieser Synthese darstellt. Seine Radikali-
tit besteht unter anderem darin, dass die Prioritit der Geschichte ab-
solut unbedingt akzeptiert ist, unabhingig von der Méglichkeit, die
historischen Tatsachen in einer konsequenten, logischen, rationalen,
wertorientierten Reihe einzuordnen. Ausgerechnet deswegen ist fiir
die historische Erkenntnistheorie die Untersuchung der Theorien, die
nach ihrem Erfolg spiter als Irrtiimer verurteilt wurden, eine genauso
legale Aufgabe wie die Analyse der Theorien, die heute als wahre ak-
zeptiert sind. Das Wichtigste fiir die historische Erkenntnistheorie ist
die Aufgabe, den Charakter der Epoche zu erfassen, und mit dem His-
toriker J. Right zu sagen, »die Irrtiimer bestimmen den Charakter der
Epoche genauso gut und manchmal sogar viel ausdriicklicher als ihr
zugehoriges wahres Wissen«®.

Die unbedingte Prioritdt des Historischen ist im Rahmen des
nichtklassischen Historizismus mit der Uberzeugung von der ge-
schichtlichen Natur der Personlichkeit verbunden, die diese Geschichte
hervorbringt. Von diesem Standpunkt aus stellt ihr Urteil in Bezug auf
die vergangenen Ereignisse eine genauso wertvolle und legale Quelle
der historischen Reflexion dar, wie alle anderen historischen Tatsachen.
Die Freiheit des historischen Urteils und die daraus folgende stindige
Umschreibung der Geschichte sind unvermeidliche Ergebnisse der
Wendung des Historizismus auf sich selbst.

Auf dieser Basis bestimmt sich die historische Erkenntnistheorie
in Bezug auf die Probleme der theoretischen Geschichte oder der Phi-
losophiegeschichte selbst. Nehmen wir beispielsweise das Problem der

3 J. Right: Geographische Vorstellungen in der Epoche der Kreuzfeldziige/Kreuzziige,
Moskau 1988, S. 16 (russisch).

349

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

llya Kasavin

historischen Gesetzmifligkeiten, das grundsitzlich unlosbar bleibt,
schwankend zwischen der deduktiven, »nomotetischen« Erklarung der
Positivisten (C. Hempel), dem »Idiographismus« der Badischen Schule
und der tatsichlichen Negation aller historischen GesetzmafSigkeiten
in der Lebensphilosophie. In den Theorien der kulturhistorischen Ty-
pen (N. Danilevski, O. Spengler), der ideellen Typen (M. Weber), und
der Archetypen (K. Jung) gingen die Versuche, die Substanz des His-
torischen aufzufassen, weiter, was zu bestimmten Resultaten fiihrte.

Erstens: Historische Ereignisse sind in strengem Sinne individuell,
eigenartig und untrennbar mit ihrem soziokulturellen Kontext ver-
bunden und bestimmen definitive Folgen ausgerechnet kraft ihrer Ein-
ordnung in ein System anderer, genauso individueller Ereignisse. Ein
historisches Ereignis ist also einmalig.

Zweitens: Im Laufe der Geschichte konnen Menschen nichtsdes-
toweniger eine Wiederholung der vergangenen Ereignisse beobachten,
wenn auch in einer verinderten Form und einer ungenauen Periodi-
zitit. Ein bedeutendes historisches Ereignis, das einst stattfand, hat da-
nach eine definitive Chance fiir seine Wiederholung unter bestimmten
Bedingungen. Und sogar mehr: Die Menschen wihlen diese oder jene
historischen Ereignisse als Mittel ihrer Orientierung und Tatigkeits-
planung, sobald sie in den Kreis der gegebenen kulturellen Ressourcen
gelangen, auch wenn keine zuverldssige Methode ihrer Anwendung
existiert.

Drittens: Eine Deutung des historischen Ereignisses und ein Ver-
such, es als Muster zu verwenden, fithrt unvermeidlich zu einer Ab-
weichung von ihm, insofern die Natur menschlicher Tatigkeit in der
Verinderung der verwertbaren Ressourcen besteht. Geschichte zu
schaffen bedeuten sie zu verdndern. Ausgerechnet deswegen wird die
reale Geschichte von bekannten Modellen des historischen Prozesses
(eschatologischen, zyklischen, progressistischen usw.) kaum erschopft,
und jedes historische Ereignis erscheint urspriinglich als eine Ano-
malie.

Und viertens: Ein historisches Ereignis findet zufillig in dem Sin-
ne statt, dass die kausale Reihe, an deren Ende es entsteht, am anderen
Ende nie finalisiert werden kann. Gleichzeitig wird dieses Ereignis in
dem Sinne zu einem notwendigen Phinomen, dass es sofort in der
kausalen Reihe den Verlauf der Zukunft zu bestimmen beginnt. In der
Geschichte fungieren gesetzmiflige Faktoren, aber das historische Er-
eignis kann in keinerlei Gesetz eingebettet werden. Eine retrospektive

350

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

Zufilligkeit und perspektive Notwendigkeit sind charakteristische Zii-
ge des historischen Ereignisses.

Am besten entspricht einer solchen Beschreibung des historischen
Ereignisses die reprisentative Abstraktionstheorie von George Berke-
ley. In dieser Theorie »reprisentiert« ein beliebiges konkretes Dreieck
alle anderen empirischen und denkbaren Dreiecke, obwohl es keines-
falls eine post factum-Verallgemeinerung ihrer gemeinsamen Ziige ist,
obgleich es eine Moglichkeitsbedingung jedes Dreiecks iiberhaupt dar-
stellt. Analog enthilt die franzdsische Revolution 1789 in keinster
Weise die gemeinsamen Ziige aller vergangenen oder moglichen Revo-
lutionen, aber stattgefunden, macht sie alle kiinftigen Revolutionen
moglich, ist sie eine realisierte Moglichkeit in Bezug auf alle vergange-
nen Revolutionen. Die Bibel ist keine Verallgemeinerung von Ziigen
eines »ewigen Buches«, sondern sie »wiederholt« Avesta, Veda und
»1lias«, demonstriert ihre Moglichkeit und inspiriert die Menschen,
weitere »ewigen Biicher« zu schreiben sowie im Lesen eine personliche
Bibel zu suchen. Die Hinrichtung Marie Stewards ist in allen schreck-
lichen Details einmalig und wird gleichzeitig zum Prototyp der Hin-
richtung Marie-Antoinettes. Historische Ereignisse — das sind lokale
Zentren des historischen Raums, Resultate der historischen Krifte,
Spitzen und Hohlen der historischen Landschaften, Archai der histori-
schen Mythologien.

2. Case Studies-Methode

Die historische Erkenntnistheorie verwendet die Methode der »case
studies«. Der Begriff verdient eine spezielle Beachtung. Case studies
stellen eine interdisziplindre Methodologie der Analyse individueller
Subjekte, der lokalen Gruppenweltanschauungen und Situationen dar,
die in der klinischen Psychologie, Soziologie, Ethnographie und in
einer Reihe gegenwirtiger erkenntnistheoretischer Richtungen, v.a.
der kognitiven Soziologie (D.Bloor) und Erkenntnisanthropologie
(J. Elkana), benutzt wird.

Das Terminus »case studies« entstand offensichtlich in der juristi-
schen und klinischen Praxis, insofern einige Bedeutungen des eng-
lischen Wortes »case« die Eigenart und Personifizierung des Gegen-
standes (als »precedent«, »person under investigation«) betonen. Die
allgemeine Idee dieser Methodologie geht auf die »idiographische Me-

351

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

llya Kasavin

thode« der Neukantianer, der Hermeneutik Diltheys und biographi-
sche Untersuchungen des kreativen Prozesses (C. Lombroso, F. Galton)
zuriick. Sie enthilt drei Grundvoraussetzungen. Erstens: Das kulturel-
le Phiinomen ist einmalig, seine Erkliarung aus allgemeinen Prinzipien
ist unmoglich. Zweitens: Deutung und phdnomenologische Beschrei-
bung sind optimale Methoden der Analyse; jedes Ereignis wird von
einer komplexen Menge von Bedingungen bestimmt, die grundsitzlich
situationsabhingig sind. Zum Beispiel sollen wir, laut Karl Mannheim,
die situative Determination als unbedingten Erkenntnisfaktor beach-
ten, genauso wie die Relationismustheorie und die Theorie der ver-
dnderten Paradigmen akzeptiert werden sollen; wir miissen die Vor-
stellung von der Existenz der Wahrheit in sich selbst als schidliche
und nicht zupriifende Hypothese ablehnen*.

Es konnen zwei Typen von case studies unterschieden werden —
das Literaturstudium und die Feldforschung. Als Vorbild fiir den ersten
Typus dienen die Werke des Historikers Alexander Koyre, der zweite
ist mustergiiltig von der Ethnographin Mary Douglas vertreten. Beide
enthalten einige Elemente des mikrosoziologischen Herangehens, in-
sofern die lokale Determination, sozusagen die »innerliche Sozietitx,
Prioritit hat. Diese innerliche Sozietit versteht man als ein geschlosse-
nes System der stillschweigenden, unerkannt bleibenden kognitiven
Voraussetzungen, die von spezifischen, fiir diese Gruppe charakteristi-
schen Kommunikations- und Handlungsformen bestimmt sind: als
»conceptual framework« und soziokultureller Kontext, der die Bedeu-
tung jedes einzelnen Wortes bzw. Aktes festlegt. Die Mannigfaltigkeit
und gegenseitige Unreduzierbarkeit der Situationen und Gegenstinde
wird als fundamental angesehen; in Folge dessen wird die deskriptive
Methode der normativen bevorzugt.

Die Tendenz zur Historisierung und Soziologisierung der Er-
kenntnis- und Wissenschaftstheorie veranlasst Autoren wie David
Bloor, Harry Collins, Mickle Mulkey, Karin Knorr-Cetina, Bruno La-
tour, Steve Woolgar usw.,, case studies als eine Alternative zur rationa-
len Rekonstruktion Karl Poppers zu verwenden. Das Muster des neuen
Herangehens ldsst sich anhand der Sprachspielanalyse des spiteren
Wittgenstein zeigen. Laut Wittgenstein entsteht die Bedeutung eines
Terminus in den Formen seiner Verwendung. Analog zur Analyse
Wittgensteins der verschiedenen Sprachsituationen als Lebensformen

+ K. Mannheim: Ideology and Utopia, New York 1936, S. 301.

352

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

fassen case studies den Inhalt eines Wissenssystems im Kontext einer
endlichen Reihe von Bedingungen auf, ausgehend davon, welche kul-
turelle Funktionen es erfiillt. Die Vertreter der kognitiven Soziologie
verweisen auf die Idee der »total description« (Gilbert Ryle), auf die
»ontologische Relativitit« (Willard Quine), auf die Gestaltpsychologie,
auf die Methode der »grid and group analysis« (Mary Douglas), auf die
»thick description« (Clifford Geertz), auf die »angewandte Soziologie«
(im Sinne von Alfred Schiitz) usw.

Wichtig ist, dass die Case studies-Methode traditionelle Verhilt-
nisse zwischen der Erkenntnistheorie und der Wissenschaftsgeschichte
und Wissenssoziologie als die zwischen einem Allgemeinen und einem
Einzelnen transformiert. Die geschichtlichen und soziologischen Bei-
spiele sollen die Erkenntnistheorie nicht blof8 begriinden bzw. illustrie-
ren, sondern sie »zeigen« (so Wittgenstein) die Mannigfaltigkeit der
Wissenstypen und Formen, die den realen kognitiven Prozess charak-
terisieren, und bilden dadurch einen methodologischen Ausgangs-
punkt fiir die Erkenntnistheorie.

Zugleich macht die historische Erkenntnistheorie nicht blof8 rou-
tinemiflig Wissensgeschichte iiberhaupt zu ihrem Gegenstand, son-
dern auch die historischen Kollisionen, die neue Erkenntniskontinente
entdecken. Sie geht scheinbar rein empirisch mit ihrer Case studies-
Methode und der Untersuchung konkreter Situationen vor. Aber sie
ist gleichzeitig metaphysisch orientiert, weil in jedem einzelnen Bei-
spiel eine Verwirklichung des ausgewihlten historischen Archetyps ge-
sehen wird. Die ganze Methode der historischen Erkenntnistheorie ba-
siert auf der Prioritdt des kulturhistorischen Weltbildes vor dem
Erkenntnisbegriff. Man fingt mit den Resultaten und Methoden der
kognitiven und sozialen Wissenschaften an, transformiert sie in ein
konzeptionelles Modell und verwendet es nun in der erkenntnistheo-
retischen Analyse. Diese Ubertragung von Schemata aus der Sozio-
logie, der Ethnographie, der Psychologie usw. in den epistemologischen
Bereich ist fiir die historische Erkenntnistheorie besonders kenn-
zeichnend. Im Stadium der Entdeckung (Inquiry) zieht die historische
Erkenntnistheorie eine Reihe nichtphilosophischer und nichtepistemo-
logischer Ressourcen heran; im Stadium der Rechtfertigung (Justifica-
tion) findet eine philosophische Kritik und Selektion statt. Dariiber
hinaus stellt die historische Erkenntnistheorie eine Variante der nicht-
klassischen Epistemologie dar. Sie geht nicht mehr von philosophi-
schen Verallgemeinerungen aus, um spiter die Wissenschaftsresultate

353

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

llya Kasavin

fiir ihre Begriindung heranzuziehen. Der ganze Prozess wandelt sich
um. Die Ideen und Metaphern werden aus konkreten Wissenschaften
und selbst aus alltiglicher Erfahrung genommen, um danach philoso-
phisch bearbeitet zu werden. Diese Methodologie hat die Uberzeugung
zur Voraussetzung, dass heutzutage alle rein philosophischen Ideen
bereits erfunden worden sind und ein rein theoretisches Philosophie-
ren keinen Gegenstand mehr hat (aufSer sich selbst in der Form einer
Metaphilosophie). Aber diese Objektlosigkeit der Philosophie ist zu-
gleich eine Form ihrer Freiheit. Dadurch erlangt sie sozusagen eine
»methodologische Gegenstindlichkeit«, welche es ihr erlaubt, sich
durch philosophische Deutung andere Denkformen (aus Wissenschaft,
Mythos, Religion, Kunst, alltiglicher Erfahrung usw.) anzueignen.

3. Phanomenologische Ansitze

Es ist zu betonen, dass sich die historische Erkenntnistheorie von ande-
ren an der Geschichte orientierten Disziplinen dank einer spezifischen
historischen Gegenstindlichkeit unterscheidet. Diese wird von beson-
deren historischen Ereignissen gebildet, die bei den Antike-Forschern
als »Archai«, bei Anhéngern C. G. Jungs als »Archetypen«, bei Wis-
senschaftshistorikern und Wissenschaftstheoretikern als »Paradig-
menc, bei Ethnographen als »Traditionen, bei Anhangern Heideggers
als »Existenziale«, und manchmal auch (bei Transzendentalisten) als
»historische Apriori« bezeichnet werden. Ausgerechnet die letzteren
scheinen mir am meisten fiir unsere Ziele geeignet, weil sie eine sug-
gestive Uberzeugungskraft mit der Uberlieferung verbinden. Noch
wichtiger ist aber, in diesem Begriff eine Vereinigung der kognitiv-
konzeptualen Dimension mit einer existenzial-affektiven zu sehen.
Eine solche Tendenz zeigt Kurt Hiibner in seinem Werk »Religio-
se Aspekte der Existenzanalyse bei M. Heidegger«®. Heidegger erfasse,
so Hiibner, eine sinnliche, emotionale Gestimmtheit, die aber keine
empirische, sondern eine solche apriorischer Natur sei. Sie bilde die
Kehrseite jeder rational-aprioristischen Ontologie, welche Hiibner z. B.
im altgriechischen Mythos entdeckt. Jede Ontologie habe also zwei ver-
schiedene Aspekte: der erste bezieht sich auf die kognitiv-konzeptualen
Strukturen, der andere auf die urspriinglichen Gestimmtheiten. Jede

> Siehe: K. Hiibner: Glaube und Denken, Stuttgart 2001.

354

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

Epoche sei entsprechend durch zwei Typen der aprioristischen Struktu-
ren charakterisiert. Sollten wir von dem Renaissance-Menschen, dem
Rokoko-Menschen oder dem modernen Menschen sprechen, so mei-
nen wir nicht nur seine kognitiv erfassbare Vorstellungswelt, sondern
auch den Zustand seiner Gestimmtheiten, welche wir in Dichtung,
Kunst und Musik vorfinden.

Auf diese Weise ergdnzt die phanomenologische Beschreibung
wesentlich jede rationale Rekonstruktion, obwohl es sich keinesfalls
um ein psychologisches Herangehen handelt. Die Phinomenologie in-
teressiert sich im Gegensatz zur Psychologie nicht fiir die empirische
Mannigfaltigkeit der Gestimmtheiten, die sich in jeder Zeit auf beson-
dere Weise im Rahmen einer Epoche entfaltet. Thre Intentionalitit be-
steht im Gegenteil darin, diejenigen strukturierten Gestimmtheiten zu
beschreiben, welche die ganze Mannigfaltigkeit als ihre urspriingliche
Ursache hervorbringen. Die Analyse des historischen Apriori ist des-
wegen sowohl eine rational-kognitive Rekonstruktion der geschicht-
lich gegebenen Vorstellungen iiber Raum, Zeit, Erkenntnis, Wohl, Ge-
rechtigkeit und Arbeit, als auch eine typologisch-phinomenologische
Beschreibung von solcher grundlegender Strukturen wie Angst, Sorge,
Glaube, Hoffnung, Liebe und Schuld. Und ein Perspektivenwechsel
zwischen diesen beiden Analysetypen erlaubt es uns, ein umfassendes
Verstindnis einer bestimmten intellektuellen Epoche zu gewinnen.

355

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov
Leo Tolstoj und die Syllogistik.

Die Logik Kiesewetters in der Erzdhlung
Der Tod des Iwan lljitsch

In der ganzen, bis heute vollstindigsten Ausgabe der Werke Leo Tols-
tojs (1828-1910), die 90 Bande umfasst', kommt das Wort >Logik<
recht selten vor. Der Begriff der Logik — sei es im Sinne einer Wissen-
schaft iiber die Formen des Denkens oder im Sinne eines objektiven
Gangs der Geschichte oder der Entwicklung der Dinge — spielt abge-
sehen von wenigen Ausnahmen weder in seinen Romanen und Novel-
len noch in seiner Publizistik noch in seinem Briefwechsel eine nen-
nenswerte Rolle. Aus den literarischen Werken ist in diesem
Zusammenhang die Novelle Hadschi Murat zu erwéihnen, in der Tols-
toj zwischen der Wirklichkeit, der Logik und dem Gemeinsinn unter-
scheidet?. Im Roman Krieg und Frieden kann man einerseits Spuren
der bis heute verbreiteten Vorstellungen iiber eine Alogizitit oder we-
nigstens iiber eine einzigartige Logik der Frauen finden?, und sich an-
dererseits tiber die Beschreibung der Gespriche zwischen Pierre Besu-
chow und Natascha Rostova wundern. Bei diesen Gesprichen sprach
Natascha mit ihrem Ehemann so, »wie nur Mann und Frau miteinan-
der sprechen, d. h. indem einer des andern Gedanken mit aufSerordent-
licher Klarheit und Schnelligkeit erkennt und ihm ebenso die seinigen
mitteilt, auf einem Weg, der allen Regeln der Logik zuwiderlduft, ohne
das Mittel der Urteile, Schliisse und Beweisfiihrungen, vielmehr auf
eine ganz besondere Weise«. Mehr noch, Natascha fiihlte, »daf3 ein
logischer Gedankengang von Seiten Pierres ihr als sicherstes Merkmal
dafiir diente, daf8 zwischen ihr und ihrem Mann irgend etwas nicht
richtig war. Wenn er zu beweisen und vernunftgemifs und ruhig zu

! Lev Nikolaevi¢ Tolstoj: Polnoe sobranie socinenij v 90 tomach. Jubilejnoe izdanie
[Sémtliche Werke in 90 Binden. Jubiliumsausgabe], Moskau 1928—64. In den letzten
Jahren hat das Institut fiir Weltliteratur der Russischen Akademie der Wissenschaften
begonnen, eine neue 100-bindige Ausgabe der Schriften Tolstojs herauszugeben.

2 Vgl. Tolstoj: Hadschi Murat, XV.

3 Vgl. Tolstoj: Krieg und Frieden, Epilog, IX.

356

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

sprechen anfing, und wenn sie dann selbst, unwillkiirlich seinem Bei-
spiel folgend, dasselbe tat, so wuflte sie, daf3 dies mit Sicherheit zu
einem Streit fiihrte«*. Bereits an der Stelle ist bei Tolstoj eine deutliche
Skepsis hinsichtlich der Mittel, der Aufgaben und der Rolle der forma-
len Logik kaum zu tibersehen. Noch klarer kommt das aber in der Er-
zdhlung Der Tod des Iwan Iljitsch (1881-82; 1884—86) zum Ausdruck,
nimlich in den Uberlegungen der handelnden Hauptperson iiber das
Lehrbuch der Logik von Kiesewetter.

Nachdem Immanuel Kant (1724-1804) in ganz Preuflen beriihmt
geworden war, stiftete Konig Friedrich Wilhelm 1T (1744-1797) ein
Stipendium in Héhe von 300 Talern fiir Johann Gottfried Carl Chris-
tian Kiesewetter (1766—1819), damit er nach Kénigsberg zu Kant fah-
ren konnte, »um seinen besondern miindlichen Unterricht zu benut-
zen«®. Der junge Mann hat in der Hauptstadt Ostpreuflens zwei
Semester von 1788—89 verbracht und kehrte 1790 fiir kurze Zeit nach
Konigsberg zuriick. Kiesewetter genoss nicht nur den Unterricht bei
Kant, sondern tafelte bei ihm und half dem Philosophen bei der Vorbe-
reitung zum Druck der Kritik der Urteilskraft. Nach der Riickkehr
nach Berlin war Kiesewetter der Hauslehrer und Erzieher der drei Kin-
der des preuflischen Koénigs. 1793 wurde er Philosophieprofessor am
Collegium Medico-Chirurgicum, das spiter ein Teil der neu gegriin-
deten Kriegsschule in Berlin wurde, wo auch der zukiinftige Militar-
theoretiker Carl Philipp Gottlieb von Clausewitz (1780-1831) bei ihm
studierte. Mit Kant stand Kiesewetter praktisch bis zu den letzten Mo-
naten des Konigsberger Philosophen in Verbindung, wobei er ihn
»meinen Lehrer und Vater«, »meinen zweiten Vater« und sich selbst
»dankbaren Schiiler« nannte®.

¢ Tolstoj: Krieg und Frieden, iibers. von Hermann R&hl, Bd. 4, Leipzig 1922, S. 453 1.
(Epilog, XVI).

> Reinhold Bernhard Jachmann: Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund,
Konigsberg 1804. ND: Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von Zeitgenossen.
Die Biografien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und E. A. Ch. Wasianski, hrsg. von
Felix Gross, mit einer Einleitung von Rudolf Malter, Darmstadt 1993, S. 130.

¢ Vgl. z.B. Briefe Kiesewetters an Kant vom 19. November 1789, 22. April 1791 und
15. Juni 1793 in: Kéniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften (AA) (Hrsg.):
Kants gesammelte Schriften, Bd. XI, Berlin 1922. 2. Aufl,, S.107, Nr. 391; S.254,
Nr. 467; S. 437, Nr. 580. Was das Verhiltnis Kants Kiesewetter gegeniiber angeht sowie
die Arbeit an der Kritik der Urteilkraft, vgl. insbesondere den Brief des Konigsberger
Philosophen an seinen Amanuensis vom 25. Mirz 1790: Immanuel Kant, Briefwechsel,

357

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

Kiesewetter hat zu der Verbreitung und Popularisierung der kan-
tischen Philosophie in Berlin durch seinen Unterricht und im deutsch-
sprachigen Raum durch seine Schriften viel beigetragen’. Besonders
gefragt waren aber die Lehrbiicher Kiesewetters in Logik, darunter sein
Grundrifd einer reinen allgemeinen Logik nach Kantischen Grundsdit-
zen®, sein Compendium einer allgemeinen Logik® und seine Logik
zum Gebrauch fiir Schulen'. Die Vorlesungen tiber die Logik Kants
wurden erst im Jahre 1800 herausgegeben!!. Aus diesem Grund war
der Konigsberger Philosoph nicht begeistert, dass sein Schiiler auf
Grundlage seines Unterrichts einen Vorlesungskurs in Logik »nach
Kantischen Grundsitzen« frither als er selbst veroffentlicht hat'?. Doch
haben die regelmifligen Packungen mit den Teltowscher Riiben, die
Kiesewetter an Kant schickte!?, die Situation entscharft!+.

In den Richtlinien aus dem Jahre 1804 fiir das gerade gegriindete
Padagogische Institut in Sankt-Petersburg, die vom Ministerium der
Volksaufklarung gebilligt wurden, wurde empfohlen, die Logik »nach

Auswahl und Anmerkungen von Otto Schondorffer, bearbeitet von Rudolf Malter,
Hamburg 1986, S. 941£. Nach der AA hitte der Brief der Nummer 413a entsprochen.

7 Vgl. z.B. Johann Gottfried Carl Christian Kiesewetter: Ueber den ersten Grundsatz
der Moralphilosophie. Erster Theil welcher die Priifung der bisherigen Systeme der
Moral enthilt, nebst einer Abhandlung von Herrn Prof. Jakob: Uber die Freiheit des
Willens, Leipzig 1788, 2. Aufl. Berlin 1790; ders.: Versuch einer fasslichen Darstellung
der wichtigsten Wahrheiten der neuern Philosophie fiir Uneingeweihte nebst einem
Anhange, der einen gedringten Auszug aus Kants Kritik der reinen Vernunft und die
Erklirung der wichtigsten darin vorkommenden Ausdriicke der Schule enthilt, Berlin
1795; ders.: Priifung der Herderschen Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, in
welcher zugleich mehrere schwierige Stellen in der Kritik der reinen Vernunft erlautert
werden, 2 Tle., Berlin 1799. ND: Bruxelles 1973

8 Kiesewetter: GrundrifS einer reinen allgemeinen Logik nach Kantischen Grundsitzen:
zum Gebrauch fiir Vorlesungen; begleitet mit einer weitern Auseinandersetzung fiir
diejenigen die keine Vorlesungen dariiber hiren konnen, Berlin 1791, Tl. 1: Reine all-
gemeine Logik, Tl. 2: Angewandte allgemeine Logik.

9 Kiesewetter: Compendium einer allgemeinen Logik sowohl der reinen als der ange-
wandten, nach Kantischen Grundsditzen: zum Gebrauch fiir Vorlesungen, Berlin 1796.
10 Kiesewetter: Logik zum Gebrauch fiir Schulen, Berlin 1797.

1 Gottlieb Benjamin Jasche (Hrsg.), Immanuel Kant: Logik: ein Handbuch zu Vorlesun-
gen, Konigsberg 1800.

12 Vgl. Kiesewetter: Brief an Kant vom 3. Juli 1791, in: AA, Bd. X[, S. 266, S. 475.

3 Vgl. z.B. Kiesewetter: Brief an Kant vom 9. November 1790, in: AA, Bd. X1, S. 234,
458. Heinrich Heine war ebenfalls ein groler Liebhaber der Teltowscher Riiben.

4 Vgl. z.B. Kant: Brief an Kiesewetter vom 13. Dezember 1796, in: AA, Bd. X1I, 2. Aufl.
Berlin 1922, S. 139, 730.

358

hitps//dol.org/10.5771/9783485860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

dem Lehrbuch der Logik Kiesewetters, das nach der Methode Kants
geschrieben wurde«, zu lehren®. In der Bibliothek der Kazaner Uni-
versitit ist ein frithes Manuskript des groflen Mathematikers Nikolaj
Ivanovi¢ Lobacevskijs (1792-1856), Anfangsgriinde der Logik, be-
wabhrt, das allem Vermuten nach Kiesewetters Lehrbuch als Quelle hat-
te'®. Spater wurde das Lehrbuch Kiesewetters fiir die Schulen ins Rus-
sische iibersetzt und erschien in zwei Auflagen 1829 und 1831". Eben
dieses Lehrbuch wurde, so Tolstoj, im Kaiserlichen Institut fiir Rechts-
wissenschaft in Sankt-Petersburg'®, das von 1835 bis 1918 existierte,
eine gewisse Zeit benutzt. Seit 1838 betrug sein Programm 7 Jahre des
Unterrichts mit den ersten vier allgemeinbildenden Klassen des Gym-
nasialprogrammes, einschliefSlich Logik, und drei juristischen Klassen.
Im Lehrbuch Kiesewetters findet sich mehrmals das lange, legen-
ddr gewordene Beispiel mit Cajus'®, das auch Tolstoj in seiner Erzih-
lung aufgreift. Logik ist eine sehr konservative Disziplin. Kant hat
nicht von ungefahr behauptet, seit der Zeit des Aristoteles (384-322
v.Chr.) habe die Logik keinen Schritt weder vorwirts noch riickwirts
gemacht?. Diese Einschitzung Kants wird wohl keiner der heutigen
Logiker teilen. Dennoch lasst sich kaum bezweifeln, dass wenigstens

15 Pravila dlja Pedagogiteskogo instituta (1804) [Richtlinien fiir das Padagogische Insti-
tut], in: Sbornik postanovlenij po Ministerstou narodnogo prosvescenija [Sammelband
der Verordnungen des Ministeriums der Volksaufklarung], Bd. 1, 2. Aufl. Sankt-Peters-
burg 1875, Sp. 243, §64.

16 Vgl. Aleksandr Vasil’evi¢ Vasil’ev: Nikolaj [vanovic¢ Lobacevskij. 1792-1856, Moskau
1992, S. 207.

17 Kizevetter: Logika dlja upotreblenija v uciliséach, ibers. von Jakov Vasil’evi¢ Tolma-
Zev, Sankt-Petersburg 1829, 2. Aufl. 1831.

18 In diesem Institut haben sowohl Iwan Iljitsch Golowin als handelnde Person der Er-
zihlung als auch sein Prototyp, Staatsanwalt in Tula, Ivan Il'i¢ Mecnikov (1836-1881),
Bruder des berithmten Mediziners, studiert. Der wohl berithmteste Absolvent dieses
Instituts ist aber der russische Komponist Petr II'i¢ Cajkovskij. Vgl. iiber dieses Institut
Krylov, L. E, Kleganova, M. V.: Oterk iz istorii Imperatorskogo Utilis¢a Pravovedenija
[Skizze der Geschichte des Kaiserlichen Instituts der Rechtswissenschaft], in: Pravove-
denije [Rechtswissenschaft], Sankt-Petersburg 1994, Nr. 5-6.

19 Vgl. z.B. Kizevetter: Logika dlja upotreblenija v uciliséach, Sankt-Petersburg 1829,
S. 17, §21; ders., Logik zum Gebrauch fiir Schulen, 4. Aufl. Leipzig 1832, S. 13, §21;
S. 30, §60; S. 32f., §64 usw. Vgl. auch andere Beispiele mit Cajus: op.cit., S. 25, §52;
S. 32, §63; S. 35, §67; S.36, §70 usw. Vgl. auch Kiesewetter: Versuch einer fasslichen
Darstellung der wichtigsten Wahrheiten der neuern Philosophie fiir Uneingeweihte,
S. 40-47.

2 Vgl. KrV, B VIIL

359

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

manche Beispiele seit der Zeit von Aristoteles bis heute von einem
Logikkompendium ins andere immer wieder iibergehen. Das gilt auch
hinsichtlich des Beispiels mit Cajus. Selbst wenn wir die lateinische
Tradition ignorieren und nur die deutsche beriicksichtigen, kommt der
fleiSige Cajus als Beispiel im Auszug aus der Vernunftlehre Georg
Friedrich Meiers (1718-1777)*' vor, d.h. in demjenigen Lehrbuch,
nach dem Kant vierzig Jahre lang seine Vorlesungen tiber die Logik
gehalten hat. Im Vorlesungskurs iiber die Logik Kants, der zwar erst
nach dem Lehrbuch Kiesewetters veroffentlicht wurde, aber in einer
gewissen Form noch vor der Abfassung seines eigenen Lehrbuchs
durch Jasche gehort wurde??, taucht Cajus zweimal als Beispiel auf?.
Dariiber hinaus ldsst sich Cajus auch in der Kritik der reinen Vernunft
finden?*. Aber der Cajus Kiesewetters stellt selbst bei der Beriicksich-
tigung dieses Hintergrundes einen Sonderfall dar. Manche Autoren der
Logikkompendien benutzen mit Absicht dem Sinn nach falsche, aber
der Form nach wahre Beispiele, um den formalen Charakter der Logik
besser zu zeigen. Andere Verfasser versuchen, verschiedene Urteile
und Schliisse nach Moglichkeit immer mit denselben Subjekten und
Priadikaten zu formulieren, die gleichzeitig noch als Beispiele der Be-
griffe dienen. Den zweiten Weg hat Kiesewetter gewihlt: Die meisten
Beispiele seines Lehrbuchs verwenden Cajus als Subjekt und Sterblich-
keit als Pradikat®. Die Konsequenz ist die folgende: Selbst ein unauf-
merksamer Leser bemerkt dieses Beispiel, fiir einen aufmerksamen Le-

21 Vgl. Georg Friedrich Meier: Auszug aus Vernunftlehre, Halle 1752, S. 111, §404. ND:
AA, Bd. XV, Berlin 1923, S. 764.

22 Das Beispiel findet sich in mehreren Nachschriften der Vorlesungen Kants iiber die
Logik aus verschiedenen Jahren (Vorlesungen iiber die Logik Politz, Wiener Logik, Lo-
gik Dohna-Wundlacken).

2 Vgl. Kant: Logik, in: AA, Bd. IX. Berlin, 1923, S. 102, §21 Anm.; S. 115, §44 Anm.
2 Vgl. KrV, B 378 / A 322. Auf Latein kommt ein anderes Beispiel mit Cajus bei Kant
auch friiher vor, namlich in Nova dilucidatio (1755).

» Aus diesem Grund scheint mir die Behauptung L. D. Opul’skajas aufSerordentlich
zweifelhaft, Kiesewetter wolle die Kraft logischer Schliisse am Beispiel der Sterblichkeit
selbst des groflen Feldherrn Gaius Iulius Caesar demonstrieren (vgl. Lidija Dmitrievna
Opul’skaja: Lev Nikolaevi¢ Tolstoj. Materialy k biografii s 1886 po 1892 god, Moskau
1979, S. 11 Anm.). Ob die Verbindung mit dem groflen Rémer urspriinglich vorhanden
war, ist offen. Im 18. Jahrhundert bestand sie jedenfalls nicht, denn Cajus wurde neben
Titius ganz bestimmt zu den Gattungsnamen gerechnet und auch in solchen Kontexten
benutzt, die dem rémischen Staatsmann gar nicht gefielen.

360

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

ser erhélt das Lehrbuch aber einen existenziellen Klang. Um den Kon-
trast zu verdeutlichen, lasst sich darauf hinweisen, dass der fiir die
vorkantische Philosophie in vielen Zusammenhingen maf3gebende
Christian Wolff (1679-1754) in seiner lateinischen Logik? bei den
Beispielen der Syllogismen den Begriff eines Triangels am meisten be-
nutzt hat. Ob Kiesewetter eine solche existenzielle Wirkung bewusst
ausiiben wollte und was ihn dazu trieb, bleibt offen. Jedenfalls ist das
Beispiel

Alle Menschen sind sterblich

Cajus ist ein Mensch

Cajus ist sterblich
nichts anderes als eine richtige Darstellung des Modus BARBARA, der
ersten Figur des kategorischen Syllogismus. Wie auch bei jedem rich-
tigen Syllogismus sichert dieser Schluss die Wahrheit der Schlussfol-
gerung nur unter der Bedingung, dass die beiden Pramissen ebenfalls
wahr sind. Mit anderen Worten kann man diesen Syllogismus folgen-
dermafien umformulieren: Wenn es wahr ist, dass alle Menschen
sterblich sind und dass Cajus ein Mensch ist, dann ist es auch wahr,
dass Cajus sterblich ist. Ob die Pramissen wahr sind, und wie ich zu
den wahren Primissen (wenigstens eine davon muss ein allgemeines
Urteil sein) gelange, sind Fragen, die die formale Logik nicht beantwor-
tet und auch nicht beantworten kann.

Wie gestaltet aber Tolstoj den Syllogismus mit Cajus in seinem
literarischen Werk? Kurz vor seinem Tod war Iwan Iljitsch stindig ver-
zweifelt, denn im »Grunde seiner Seele wusste er, dass er sterben
musste, hatte sich aber noch nicht an diese Tatsache gewshnt und
konnte sich auf keine Weise damit abfinden [konnte das auf keine Wei-

% Vgl. Christian Wolff: Philosophia rationalis sive logica, methodo scientifica per-
tractata et ad usum scientiarum atque vitae aptata, Frankfurt, 3. Aufl. 1740, S. 289—
302, §§332-365. Dennoch tauchen auch bei Wolff Beispiele der Sterblichkeit der Kénige
auf, vgl. op.cit., p. 307, §375. Cajus als Beispiel war auch in den spiteren Lehrbiichern
sehr beliebt, vgl. z.B. Georg Samuel Albert Mellin: Enzyklopidisches Worterbuch der
kritischen Philosophie: Oder Versuch einer fasslichen und vollstiandigen Erklirung der
in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Sitze; Mit
Nachrichten, Erliuterungen und Vergleichungen aus der Geschichte der Philosophie
begleitet und alphabetisch geordnet, Bd. 4, Abt. 2, Jena, Leipzig 1802, S. 720f.; Wilhelm
Traugott Krug: Denklehre oder Logik, Konigsberg 1806, S. 422-425; Gustav Theodor
Fechner: Katechismus der Logik oder Denklehre bestimmt zum Selbst- und Schulunter-
richt, mit erlauternden Beispielen, Leipzig 1823, S. 97 f.

361

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

se verstehen? . — A. K.]«*. In diesem Zustand erinnerte er sich an seine
Studienjahre:

»Jenes Beispiel eines Syllogismus, das er in der Logik von Kiesewetter gelernt
hatte und das da lautete, Cajus sei ein Mensch, die Menschen seien sterblich,
und demnach sei auch Cajus sterblich — dieser Syllogismus war Iwan Iljitsch
sein ganzes Leben lang nur in bezug auf Cajus als richtig erschienen, keines-
wegs hingegen in bezug auf sich selbst. Cajus war der Mensch ganz all-
gemein, und fiir ihn traf jene Folgerung durchaus zu [war das ganz gerecht®.
— A. K.]. Er, Iwan Iljitsch, aber war nicht Cajus, war nicht ein x-beliebiger
Mensch, sondern hatte von Geburt an seine besondere, ihn von allen andern
Menschen unterscheidende Eigenart gehabt: er war Wanja mit seiner Mama
und dem Papa, mit Mitja und Wolodja, mit seinem Spielzeug, dem Kutscher,
der Kinderfrau und spéter mit Katenka, mit allen Freuden und Kiimmernis-
sen, mit der ganzen Begeisterungsfahigkeit der Kindheit, der Knabenjahre
und Jugend. Hatte Cajus etwa den Geruch des gestreiften Lederballs gekannt,
der ihm als kleinem Kind so lieb gewesen ist? Hatte Cajus etwa der Mutter
ebenso die Hand gekiifit und beim Rascheln ihres seidenen Kleides das gleiche
empfunden wie er in seiner Kindheit? Ist es etwa Cajus gewesen, der am
Institut fiir Rechtswissenschaften den Aufruhr wegen der Pasteten angestif-
tet hatte? Ist etwa Cajus jemals so verliebt gewesen? Ist etwa Cajus imstande,
eine Sitzung zu leiten?«%

Diese Gegeniiberstellung zu Cajus wird von Iwan Iljitsch weiter zuge-
spitzt:

»Ja, Cajus ist wirklich sterblich, und es ist ganz in der Ordnung [richtig®' . —
A. K.], wenn er stirbt; aber bei mir, Iwan Iljitsch, dem einstigen Wanja, mit
allen meinen Gefiihlen und Gedanken, liegen die Dinge ganz anders. Es kann
nicht sein, dafl mir der Tod bestimmt ist. Das wire ja entsetzlich. [...] Wenn
auch ich sterben miiflte wie Cajus, dann wiiflte ich das, eine innere Stimme
wiirde es mir sagen; doch nichts davon trifft zu. Weder ich noch irgendeiner

7 Tolstoj: Smert’ Ivana Il'i¢a, in: Polnoe sobranie socinenij v 90 tomach, Bd. 26, Moskau
1936, S. 92. Hier wie im Folgenden wird in eckigen Klammern eine kursiv gesetzte,
weniger bildhafte, aber dem Wortlaut nach getreuere, vom Russischen abweichende
Ubersetzung vom Verfasser eingefiigt.

% Eberhard Dieckmann, Gerhard Dudek (Hrsg.): Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch,
iibers. von Hermann Asemissen, in: Gesammelte Werke in 20 Binden, Bd. 12, 2. Aufl.
Leipzig 1976, S. 121 (VI).

» Im Original steht »soverSenno spravedlivo«. Tolstoj: Smert’ [vana Il'ica, S. 93.

% Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 121; kursiv von mir. — A. K. Wanja (ebenso wie
Mitja, Wolodja und Katenka) ist eine niedliche Form von Iwan, vergleichbar etwa Jo-
hannes — Johanneschen.

31 Tolstoj: Smert’ Ivana Il'ia, S. 93.

362

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

meiner Freunde hat die Sache so aufgefafit, dass fiir uns das gleiche gelten
sollte wie fiir Cajus. Und nun dieser Zustand! dachte er voller Entsetzen. Es
ist doch undenkbar, dass ich sterben muf. Es ist undenkbar und ist dennoch
so. Wie geht das zu? Wie soll man das verstehen?«>

Lange Zeit konnte Iwan Iljitsch keinen Ausweg aus dieser Situation
finden. »Er konnte keine Erklirung finden und bemiihte sich, den Ge-
danken an den Tod als ein haltloses, krankhaftes Hirngespinst [als
einen falschen, nicht richtigen Gedanken®. — A. K.] zu verscheuchen
und ihn durch andere, verniinftige [richtige.** — A. K.] Gedanken zu
verdrangen. Allein dieser Gedanke, und nicht nur der Gedanke, nein,
auch die Wirklichkeit stellte sich immer wieder ein und marterte
thn«®.

Auf den ersten Blick scheint es, dass der Aufstand des Iwan Iljitsch
gegen die Logik durch elementare »logische« Fehler bedingt sei®. Von
diesem Standpunkt aus stammen die Probleme mit dem Untersatz
»Iwan Iljitsch ist ein Mensch« aus der Unfihigkeit der Subsumtion
unter die Regeln und aus der Unfihigkeit zur Interpretation der ein-
zelnen Begriffe als der allgemeinen. In der Kritik der reinen Vernunft
definiert Kant die Urteilskraft als »das Vermdgen, unter Regeln zu sub-
sumieren, d.i. zu unterscheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel
(casus datae legis) stehe, oder nicht«¥. Der Konigsberger Philosoph
lenkt unsere Aufmerksamkeit auf Arzte oder Richter, die zwar eine
Menge von Regeln im Kopf haben und in der Lage sind, diese Regeln
zu unterrichten, aber ein solcher Mensch »wird dennoch in der Anwen-
dung derselben leicht verstofSen, entweder, weil es ihm an natiirlicher
Urteilskraft (obgleich nicht am Verstande) mangelt, und er zwar das
Allgemeine in abstracto einsehen, aber ob ein Fall in concreto darunter

32 Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 121 f. Kursiv von mir. — A. K.

3 Tolstoj: Smert’ Ivana Il'ica, S. 93.

3 Op. cit.

% Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 122.

% So wird dies 6fters von Logikern gedeutet: »Der Gedankengang des Iwan Iljitsch ist,
natiirlich, von seiner Verzweiflung abhingig. Nur sie notigt ihn zu vermuten, dafi etwas
immer und fiir alle richtiges in bezug auf einen bestimmten Menschen zu einem kon-
kreten Zeitpunkt plotzlich nicht mehr giiltig sein wird. Wie unangenehm die Kon-
sequenzen unserer Uberlegungen sein mogen, sie miissen doch angenommen werden,
wenn vorher auch die Primissen angenommen worden sind«. Aleksandr Archipovi¢
Ivin: Logika, 2. Aufl. Moskau 1998, S. 4.

7 KrV, B171/A 132.

363

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

gehore, nicht unterscheiden kann«3. Die Ursache dafiir sah Kant gera-
de in der Urteilskraft: »Der Mangel an Urteilskraft ist eigentlich das,
was man Dummbheit nennt, und einem solchen Gebrechen ist gar nicht
abzuhelfen«.? Dennoch ist der Iwan Iljitsch alles andere als dumm: Er
kann ohne Miihe in den kategorischen Syllogismus anstelle von Cajus
jeden anderen einzelnen Menschen stellen, doch mit einer einzigen
Ausnahme, die er selbst ist.

Vom Standpunkt der formalen Logik aus sind sowohl Cajus als
auch Iwan Tljitsch einzelne Begriffe, die gleichzeitig als die allgemeinen
verstanden werden, namlich die allgemeinen fiir eine Menge, die aus
einem einzigen Element besteht. Die Urteile mit Cajus und Iwan Il-
jitsch als Subjekte lassen sich entsprechend ebenso als allgemeine oder
universale Urteile interpretieren. Um aber zu solchen Formen zu ge-
langen, muss man den ganzen Inhalt, alles Besondere ignorieren. Vil-
lig anders aber sieht die Situation fiir Iwan Iljitsch aus: Fiir ihn liegt
zwischen dem »Cajus als dem Menschen ganz allgemein«, einem
»x-beliebigen Menschen« und ihm selbst als Iwan Iljitsch eine uniiber-
steigbare Kluft. Eben von dem fiir die formale Logik »Unwesentli-
chen«, nimlich von dem Rascheln des Kleides seiner Mutter oder dem
Geruch des Lederballs kann und will er keinesfalls abstrahieren. Allein
der Gedanke der Unterordnung des Einmaligen und des Eigenartigen
unter eine blinde Gewalt des Allgemeinen ist fiir ihn schrecklich, des-
halb kommt ihm die Schlussfolgerung des Syllogismus mit sich selbst
als Subjekt so ungerecht vor.

Aber auch der Obersatz »Alle Menschen sind sterblich« bereitet
Probleme. Die Schlussfolgerung ist sowohl in Bezug auf Cajus als auch
in Bezug auf Iwan Iljitsch nur dann wahr, wenn die Pramissen wahr
sind. Was aber kann die Wahrheit des Obersatzes garantieren? Da dies
nicht ein einzelnes sondern ein im engeren Sinne des Wortes allgemei-
nes Urteil ist, das kein Ergebnis eines Sonderfalls der vollstindigen
Induktion darstellt, ist dieses Urteil vom logischen Standpunkt aus
prinzipiell nicht verifizierbar. Fiir solche Urteile gilt die These, die Mo-
ses Mendelssohn (1729-1786) in der Abhandlung iiber die Evidenz
hinsichtlich der metaphysischen Wahrheiten zum Ausdruck gebracht
hat: Die Aufgabe der Metaphysik besteht darin, dasjenige lebendige
Wissen zu schiitzen, das wir auflerhalb der Metaphysik und ohne ihre

3 KrV, B 173/A 134.
3% KrV, B 172 Anm. /A 133 Anm.

364

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

Hilfe erhalten. Solange es sich um Cajus handelt, solange die Betrach-
tung rein theoretisch bleibt, erkennt Iwan Iljitsch die Richtigkeit des
Obersatzes problemlos an, die diesen Syllogismus erst erméglicht. So-
bald er aber eine praktische Konsequenz in Bezug auf sich selbst zieht,
lehnt seine innere Stimme diese Konklusion ab. Man kann zwar ironi-
sieren, wie launenhaft eine solche innere Stimme ist, doch diese Ironie
ist fiir die Logik an sich eher todlich: Ohne Zusage dieser Stimme mit
diesen oder jenen allgemeinen Ober- oder Untersitzen, wohlgemerkt
ohne jeden zureichenden Grund, ist die Deduktion in Form eines Syl-
logismus iiberhaupt nicht méglich.

Eben mit dieser inneren Stimme ist das Problem des Unverstind-
nisses verbunden, das bei Tolstoj im Vordergrund steht: »Es ist undenk-
bar und ist dennoch so. Wie geht das zu? Wie soll man das verstehen?«
Die Logik kann verschiedene Schlussfolgerungen produzieren, die kon-
nen dreimal richtig und korrekt sein, wie kann man sie aber verstehen
und in Bezug auf sich selbst akzeptieren, wenn das ganze Innere sie mit
voller Kraft ablehnt? Eine solch menschliche Eigenschaft hat Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646-1716) noch trefflich gefasst: »Wenn die Geo-
metrie unseren Leidenschaften und gegenwiirtigen Interessen ebenso
wie die Moral zuwider liefe, wiirden wir sie nicht weniger bestreiten
und verletzen, trotz aller Beweise des Euklides und Archimedes, die
man als Traumereien behandeln und als voll von logischen Fehlern an-
sehen wiirde«*. Wenn es um existenzielle Fragen geht, reicht das ra-
tionale Vermogen zu den richtigen logischen Ausfiihrungen fiir ihr
Verstindnis bei weitem nicht aus, denn selbst »evidente« Sitze konnen
plotzlich auf vélliges Unverstindnis stoflen. Hier wird auch eine der
Achillesfersen der Logik deutlich: Thre Richtigkeit und Korrektheit ver-
sichern nicht unbedingt das Verstindnis, ohne welches ihr Wert sicht-
lich abgewertet wird.

Die Anklage des Iwan Iljitsch gegen die logische Schlussfolgerung,
sie sei ungerecht, kann fiir viele absurd klingen. Gleichzeitig entsteht
auch der Verdacht, Tolstoj selbst verstehe gar nicht, was Logik sei, denn
was habe die Logik mit der Gerechtigkeit und mit der Ethik zu tun?

4 Gottfried Wilhelm Leibniz: Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand,
2. Aufl. Leipzig 1904, S. 61f. Vgl. auch Ismar Elbogen (u.a. Hrsg.), Moses Mendelssohn:
Abhandlung iiber die Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, welche den von der
Koniglichen Academie der Wissenschaften in Berlin auf das Jahr 1763 ausgesetzten
Preis erhalten hat, Berlin 1764, in: Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Bd. 2,
Berlin 1931, S. 295. ND: Stuttgart-Bad Cannstatt 1972.

365

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

Aber warum akzeptierte und akzeptiert der sterbende Jurist die Sterb-
lichkeit des Cajus so leicht und widersetzt sich der eigenen Sterblich-
keit so storrisch? Die naheliegende Erkliarung lautet: aus Egoismus.
Dennoch weist Tolstoj auf eine weitere Ursache deutlich hin: Cajus ist
ein Mensch »ganz allgemeing, ein »x-beliebiger Mensch«, etwas Un-
personliches und Abstraktes, wihrend Iwan Iljitsch mit seinen Freuden
und Kiimmernissen ein von allen anderen unterschiedenes Wesen ist.
Der Wert von Cajus ist im Vergleich zum Wert von Iwan Iljitsch nich-
tig, mit seinem Tod wird im Unterschied zum Tod des Iwan Iljitsch
nichts verlorengehen. Selbstverstindlich ist Cajus fiir Iwan Iljitsch vor
allem nur ein Beispiel aus dem Lehrbuch der Logik, der als lebendiger
Mensch kaum wahrgenommen wird. Doch anstelle von Cajus jeman-
den anderen zu setzen — einen realen Petrov, Sidorov, Kuznecov (aufer
sich selbst) — stellt fiir Iwan Iljitsch keine Schwierigkeit dar. Wie selt-
sam das auch klingen mag, dieses Beispiel kann aber die Tiefe des ka-
tegorischen Imperativs Kants erkliren gemaf3 der Formel: » Handle so,
dafl du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in Person eines
jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals blofi als Mittel
brauchst«*'. Seine eigene Existenz ist fiir Iwan Iljitsch ein Zweck an
sich. Dennoch gilt dasselbe auch fiir jeden anderen Menschen, ein-
schlief3lich Cajus und Titius. Andere Menschen auch als Zwecke an sich
zu behandeln heif3t aber, andere Menschen als selbststindige Person-
lichkeiten wahrzunehmen, wie du es selbst bist. Welche Unterschiede
bei der Akzeptanz oder Ignoranz des kategorischen Imperativs auftre-
ten, zeigt das Beispiel bei Tolstoj anschaulich. Diese Unterschiede sind
bereits im Bereich der Logik bemerkbar (wenn die Menschen zu blofSen
Begriffen werden), geschweige bei realen Handlungen (sei es direkt
oder aufgrund der umgekehrten Anwendung der Ergebnisse, zu denen
man im Gange der logischen Operationen mit blofSen Begriffen ge-
langt, auf lebendige Menschen, die urspriinglich als Prototypen dieser
Begriffe dienten). Wenn man Cajus wie sich selbst wahrnimmt, dann
nimmt man Riicksicht darauf, dass auch er Mama und Papa, Kindheits-
erinnerungen, einmalige Freuden und Kiimmernisse hat. Wenn aber
Cajus nicht ein Mensch tiberhaupt, %, y oder z, sondern eine einmalige
Personlichkeit wie ich, Iwan Iljitsch, ist, dann ist es in Bezug auf ihn
(fast) ebenso schwierig, die Schlussfolgerung tiber die Sterblichkeit zu
akzeptieren, wie in Bezug auf sich selbst.

4 Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f.

366

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leo Tolstoj und die Syllogistik

Die Einmaligkeit der selbststindigen Personlichkeit kann helfen,
das Hindernis besser zu erkliren, auf welches das Verstiandnis des Syl-
logismus von Iwan Iljitsch st63t. Die ersten Schritte in diese Richtung
hat noch Vladimir Sergeevic Solov’ev (1853-1900) geleistet, der unter
einem starken Eindruck der Erzahlung Tolstojs stand. Im Sinn der Lie-
be betont er, dass »die absolute Individualitdt gar nicht verginglich sein
kann«**. Mit der Behauptung der eigenen Individualitit und der Indi-
vidualitit der anderen Menschen ist die Unumginglichkeit des Todes
vollig unvereinbar. Ich glaube, etwas Ahnliches fiihlt auch Iwan II-
jitsch, auch wenn er dies nicht verbalisiert. Die Verzweiflung seiner
Situation besteht nicht nur in einer Weigerung, die fiir ihn so schreck-
liche Schlussfolgerung anzunehmen, sondern eher darin, dass er
gleichzeitig zwei verschiedene Primissen annimmt, die einander aus-
schlieflen konnen, namlich »Alle Menschen sind sterblich« und »Jede
absolute Individualitit kann nicht sterblich sein«. Im Falle von Cajus
ist alles ganz einfach: »Alle Menschen sind sterblich«, »Cajus ist ein
Menschg, ergo »Cajus ist sterblich«; »Jede absolute Individualitit kann
nicht sterblich sein«, »Cajus als ein Mensch ganz allgemein ist keine
absolute Individualitit«, ergo »Cajus ist sterblich«. Im Falle von Iwan
Iljitsch ist es aber ganz anders: Aus dem ersten Obersatz folgt, dass
Iwan Iljitsch sterblich ist, wihrend dagegen aus dem zweiten Obersatz
folgt, dass Iwan Iljitsch gar nicht sterblich sein kann. So geriet Iwan
Ijitsch in Widerspruch: »Es ist undenkbar und es ist dennoch so«.

Dank eines genialen Beispiels gelingt es Tolstoj, den ganzen Kom-
plex der Probleme der formalen Logik zu zeigen, ndmlich Abstrahieren
bei der Entstehung der Formen, Interpretation des Finzelnen als All-
gemeines, Subsumtion unter Regeln, Begriindung und Rechtfertigung
allgemeiner Pramissen, praktische Anwendung der theoretischen Satze
und die Rolle der intuitiven Zustimmung. Der Schriftsteller weist die
Logik mit seltener Uberzeugungskraft auf ihre Grenzen hin: Die logi-
schen Ausfiihrungen konnen so glinzend sein wie sie mogen, ihre Be-
weiskraft kann so gewaltig sein wie sie mag, das hilft keineswegs, von
der Furcht des Todes zu befreien, das hilft ebenso wenig, den Tod zu

# Vladimir Sergeevi¢ Solov’ev: Smysl ljubvi [Der Sinn der Liebe], in: Socinenija v 2
tomach [Werke in 2 Binden], Bd. 2, 2. Aufl. Moskau 1990, S. 519. Das, was Kant mit
seinem kategorischen Imperativ zu erreichen hofft, versucht Solov’ev durch die wahre
Liebe zu erreichen: »Im Gefiihl der Liebe nach ihrem Grundsinne behaupten wir die
unbedingte Bedeutung der anderen Individualitit, und dadurch auch die unbedingte
Bedeutung der eigenen Individualitit«. Op. cit.

367

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alexei N. Krouglov

verstehen, noch ihn zu akzeptieren. Wenigstens seit der Zeit von Plato
(428/427-348/347 v.Chr.) sind das Sterben und der Tod zentrale The-
men der Philosophie. Sokrates sagt im Phaidon: »... diejenigen, die
sich auf rechte Art mit der Philosophie befassen, mégen wohl, ohne
daf es freilich die andern merken, nach gar nichts anderm streben, als
nur zu sterben und tot zu sein«*.

Die Versuche, den Menschen auf dem Wege irgendeines logischen
Beweises oder irgendwelcher deduktiver Ausfiihrungen mit dem Tod
zu verschnen, waren meines Erachtens immer ungliicklich. Der be-
riihmteste Versuch solcher Art wurde wohl von Epikur (342/341-271/
270 v.Chr) unternommen, der hoffte, den Menschen von der Furcht
des Todes mit Hilfe folgender Ausfiihrung zu befreien: »Das schauer-
lichste Ubel also, der Tod, geht uns nichts an; denn solange wir existie-
ren, ist der Tod nicht da, und wenn der Tod da ist, existieren wir nicht
mehr. Er geht also weder die Lebenden an noch die Toten; denn die
einen geht er nicht an, und die anderen existieren nicht mehr«*. Bei
allem Scharfsinn und aller Subtilitit dieser Uberlegungen Epikurs sind
sie nicht so tiberzeugend, wie man es sich gewiinscht hitte. Ob eben
diese Gedanken Quellen jenes Muts der Stoiker angesichts des Todes
waren, der selbst in die Sprache eingegangen ist, ist sehr fraglich.
Selbst die Philosophie erscheint nicht selten hilflos, sobald sie vor die
wichtigsten Fragen des menschlichen Lebens und Todes gestellt wird.
Die Logik (und die Wissenschaft als solche) ist hier ginzlich machtlos,
wie das Tolstoj im Tod des Iwan Iljitsch meisterhaft schildert. Am An-
fang des 20. Jahrhunderts haben manche angesehene Arzte in Russland
ihren Studenten dringend geraten, diese Erzihlung Tolstojs auch als
Fachlektiire zu studieren, um den inneren Zustand ihrer Patienten, die
an Krebs erkrankt sind,* einigermaflen verstehen zu konnen. Fiir die
Logiker von Beruf wire dieses Meisterwerk Tolstojs wohl nicht weni-
ger von Nutzen.

# Platon: Phaidon, 64 b, in: Samtliche Werke, Bd. 1, Berlin [1940], S. 739.

# Epikur: Brief an Menoikeus, 125, in: Von der Uberwindung der Furcht; Katechismus,
Lehrbriefe, Spruchsammlung, Fragmente, eingel. und iibertr. von Olof Gigon, 3. Aufl.
Miinchen 1983, S. 102. Tolstoj hat diesen Gedanken Epikurs noch in einem relativ frii-
hen Alter kennengelernt. Vgl. auch Tolstoj: Varianty k traktatu »O Zizni« [Varianten
zur Abhandlung Uber das Leben], Bd. 26, S. 612, 617, 622.

% Da die Beschreibung Tolstojs so realistisch gewesen ist, konnte man, so diese Arzte,
die Diagnose des Iwan Iljitsch mit grofer Sicherheit stellen.

368

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Hinske

Noch einmal abseits der Trampelpfade*

Nihil ergo magis praestandum est quam ne pecorum ritu sequa-
mur antecedentium gregem pergentes non quo eundum est sed
quo itur.

Vor nichts miissen wir uns also mehr hiiten, als dafl wir nach
Art des Viehs der Herde der Vorangehenden folgen und nicht
da unseren Weg nehmen, wo man zu gehen hat, sondern da, wo
man geht.

Seneca, De vita beata 1, 3
Kant, Gedanken von der wahren Schitzung der lebendigen
Krifte, Vorrede

Gedanken kimpfen miteinander im Zweikampf. Ideologien kimpfen in
Massenmedien.

Nachdenkliche Menschen erkennen sich wechselseitig mehr an ihren
Fragestellungen als an ihren Antworten. Ideologen wittern sich und
ihre Gegner am Geruch.

Avantgarde ist ein Ruhmestitel. Von der Ehre der Nachhut redet nie-
mand. Und in der Tat: Nachhuten erringen selten Siege. Sie stehen auf
verlorenem Posten. Aber sie verschaffen der Truppe die Zeit, sich neu
zu formieren.

* Der Titel spielt auf das gerade erschienene Buch des Verfs. an: Abseits der Trampel-
pfade, Wiirzburg 2010.

369

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Hinske

Je kiirzer man sich zu fassen sucht, desto langer dauert es.

Jeder Philosoph, der sein Metier ernst nimmt, fahrt irgendwann einmal
nach Syrakus. Manche vielleicht auch zwei- oder dreimal. Aber nur
Ideologen bleiben dort auf Dauer.

Es gibt kaum etwas Unverniinftigeres, als schlankweg zu erkldren, die-
ses oder jenes sei verniinftig.

Die Geschichte ist kein verldfllicher Bundesgenosse. Sie ist unbe-
rechenbar.

Wer unentwegt von Menschenrechten spricht, verliert dabei leicht den
Singular aus dem Blick, auf dem sie basieren.

Gegen Ungerechtigkeit kann man protestieren, gegen Dummbheit
nicht.

Wo das Wort »Briiderlichkeit< in Umlauf kommt, sollte man die Flucht
ergreifen. Schon der inflationdre Gebrauch des Wortes >Bruderc ist be-
denklich. Das Alte Testament, aber auch die griechische Tragddie ist
voll von den entsetzlichsten Brudergeschichten.

370

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch einmal abseits der Trampelpfade

Unsere Linke ist heute der verldfSlichste Anwalt der Meinungsfreiheit
der Linken.

Fische sind auch nur Menschen. Auch sie reifen sich die Brocken ge-
genseitig aus dem Maul.

Auch der schrecklichste Volkermord besteht nur aus vielen einzelnen
Morden.

Das Adjektiv >vorurteilslos« laf3t sich dhnlich wie >obdachlos«< nicht stei-
gern. Wer es versucht, zeigt damit, daf3 er iiber das Problem der Vor-
urteile wenig nachgedacht hat.

Vorurteilslosigkeit ist eine Illusion. Schon der Versuch, die eigenen
Vorurteile nicht auch noch zu kultivieren, stellt eine hohe intellektuel-

le Leistung dar.

Nachdenkliche Menschen sagen nicht >vorurteilslos¢, sondern >vor-
urteilsarmc.

Mit dem Adjektiv >kritisch« steht es so dhnlich wie mit dem Gebrauch
von Maggi: Wenn man das Gewiirz an jede Suppe schiittet, zerstort es
jeden urspriinglichen Geschmack.

Vorschlag fiir eine fallige Namensanpassung: Frankfurter Allgemeine

Schickeria.

371

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Norbert Hinske

Die Feier runder Geburtstage in Literatur und Kunst ist nicht etwa ein
Ausdruck lebendiger Kultur, sondern eher ein Anzeichen fiir ihren
Niedergang.

Der Mensch befindet sich in einem unaufhebbaren Zwiespalt: Die Erde
ist voll von Kostlichkeiten. Er selbst aber ist so gebaut, daf$ er unver-
meidlich mehr von ihr erwartet, als sie zu bieten hat.

Da der Mensch unentrinnbar nach Gliick strebt, mufs er an etwas glau-
ben. Wo nichts anderes bleibt, glaubt er an die GliicksverheifSungen der
Werbung.

Es gibt im Leben des Menschen Stunden intensivsten, geradezu tiber-
wiltigenden Gliicks. Die Rede vom Wohlbefinden zieht sie auf die Ebe-
ne der Alltiglichkeit hinab. Auch an dieser Stelle erweisen sich viele
unserer Sozialwissenschaftler als die Sachwalter des Trivialen.

Das Gliick des Menschen dhnelt einer Hibiskusbliite. Sie bliiht mit un-
glaublicher Intensitit, aber sie bliiht in der Regel nur einen Tag.

¥ % %

Altwerden heif3t, erstaunt bemerken, wie verianderlich so viele Dinge
sind, auf deren Bestindigkeit man seinen Lebensplan gegriindet hatte.

Altsein heif3t, die Tage zihlen, bis der Winter voriiber ist.

Je dlter man wird, desto enger riicken die Jahrhunderte zusammen. Die
Weimarer Republik oder das deutsche Kaiserreich, das war doch fast
gestern. Und nur Primaner und zu junge Bundesprisidenten glauben,

der Peloponnesische Krieg sei unendlich weit von uns entfernt. Dabei

372

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Noch einmal abseits der Trampelpfade

hat der letzte auf europdischem Boden zwischen 1914 und 1945 statt-
gefunden.

Eine der wichtigsten Rechtfertigungen fiir so etwas wie Kirche ist der
Umstand, daf8 nur sie uns aus den Engfiihrungen des persénlichen Be-
tens herausfithren kann. Guter Gottesdienst hat im buchstiblichen
Sinne etwas Mitreiflendes. Wer glaubt, ohne ihn auszukommen, ist
auf dem besten Weg zur geistigen und geistlichen Verarmung.

373

https://dol.org/10.5771/9783485860274-328 - am 24.01.2026, 02:48:37. - E—



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps//dol.org/10.5771/9783485860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37.



https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Geschichte – Philosophie – Dogmatik
	Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«
	Philosophie als philosophisches Problem

	Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem
	1. Historizismus, Relationismus und Repräsentation
	2. Case Studies-Methode
	3. Phänomenologische Ansätze

	Leo Tolstoj und die Syllogistik.
	Noch einmal abseits der Trampelpfade

