
5. Philosophie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Otto Pöggeler

Geschichte – Philosophie – Dogmatik

Wer in den zwanziger Jahren des vorigen Jahrhunderts geboren wurde,
sah sich in große Umstürze und Krisen der deutschen und der europäi-
schen Geschichte, ja der Weltgeschichte verstrickt. Konnte die altüber-
lieferte Philosophie ihm helfen, oder musste er neue Wege suchen, sich
dabei immer wieder selbst korrigieren? Kurt Hübner hat mit seinen
Arbeiten der gestellten Aufgabe zu entsprechen versucht. So kann sein
Weg repräsentativ sein für die wissenschaftliche und philosophische
Selbstbesinnung und Neuorientierung.

Hübner selbst hat die Stationen seines Weges herausgehoben, so
in dem Aufsatz Wissenschaftstheorie und Theologie (2007 in der Zeit-
schrift der deutschen Jesuiten erschienen).1 Dort verortet er die Wis-
senschaftstheorie in der ersten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts, in
der die empirischen Wissenschaften wie noch nie zuvor die Welt des
Menschen verwandelten. Hübners oft aufgelegte Kritik der wissen-
schaftlichen Vernunft (1978ff.) sucht diesen Wandel philosophisch
aufzuarbeiten. Doch ging Hübner weiter, als er 1985 das Buch Die
Wahrheit des Mythos vorlegte. Religion und Kunst wurden nach ihrer
Bedeutung für die Geschichte befragt. Das zusammenfassende Werk
Glaube und Denken von 2001 erörterte die leitenden dogmatischen
Thesen und führte vom Logos der Metaphysik und seinem Zerfall hin
zum Logos der Offenbarung. Diesem Werk gab Hübner 2003 ein Buch
Das Christentum im Wettstreit der Weltreligionen bei. Dabei macht er
einen grundsätzlichen Unterschied: Da wissenschaftliche Ansätze hy-
pothetisch blieben, könne der eine Ansatz durch den anderen ersetzt
werden; Toleranz sei selbstverständlich Forderung. Mythos und Reli-
gion suchten dagegen einen Zugang zum Absoluten! Wie Toleranz aus
christlicher Sicht dennoch möglich sei, fragt das letzte Kapitel über das

331

1 Vgl. Kurt Hübner: Wissenschaftstheorie und Theologie, in: Theologie und Philosophie
82 (2007), S. 46ff.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnis des Christentums zu den Hauptreligionen. Hübner ist ein-
verstanden mit der Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils
(1961–65) über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Re-
ligionen (S. 137)

Ein Buch von 2006 hebt die Wege der Theologie von ihren Irr-
wegen ab. Hübner ist der Auffassung, dass die Kirchenväter mit ihrer
philosophischen Aufarbeitung den Glauben erst zur Klarheit führten.
Ignatius von Antiochien und Irenäus von Lyon hätten die Lehre von
der Jungfrauengeburt als gerechtfertigt ausgewiesen: Der Sohn Gottes
könne nicht der kontingenten irdischen Kausalität verhaftet sein.2

Es zeichnet den christlichen Glauben aus, dass er sich nicht mehr
auf eine nationale Tradition bezieht, sondern auf die Menschheit als
ganze. Im zwanzigsten Jahrhundert nährte der Sieg des freiheitlichen
Westens über den Faschismus und den Kommunismus die Hoffnung,
dass die Selbstbestimmung der Menschen und Völker sich durchsetze.
Doch wurde die Hoffnung zerstört durch den symbolträchtigen Angriff
auf die Türme des Welthandelszentrums in New York am 11. Septem-
ber 2001. Wie 1755 das Erdbeben von Lissabon den Optimismus der
Aufklärung obsolet machte, so führte dieser 11. September zu einer
Hermeneutik des Terrors, die viele Ansätze zeigt.3

Hübners Buch Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne
stellt den Wegen die Irrwege voraus, auf denen Schleiermacher, Kier-
kegaard und Bultmann die Gehalte des Glaubens in Subjektivität auf-
lösten. Den gesuchten Weg findet Hübner auch noch nicht bei Karl
Rahner und Wolfhart Pannenberg, aber in der Theologischen Prinzi-
pienlehre von Joseph Ratzinger (jetzt Papst Benedikt XVI.). Hübners
Verbindung eines Philosophierens, das wissenschaftstheoretisch, libe-
ral und pluralistisch begann, mit höchster theologischer Autorität
muss überraschen. Joseph Ratzinger hatte auch die sog. Theologie der
Befreiung (1972 in Salamanca von G. Gutierrez vorgelegt) kritisiert.
Dabei berief er sich auf Martin Kriele, nach dem die Volkskirche in
Mittel- und Südamerika nicht im Volk verwurzelt sei, sondern bei In-
tellektuellen, etwa aus Deutschland. Dem Weg zur Diktatur von Fidel
Castro stellte Kriele die Überwindung der Armut in freiheitlichen Zu-

332

Otto Pöggeler

2 Vgl. Kurt Hübner: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006,
S. 289f.
3 Vgl. Werner Theobald: Der 11. September und die Philosophie. Versuch einer Herme-
neutik des Terrors, in: Philotheos 4 (2004), S. 14 ff. oder Information Philosophie 2001
(5) und 2002 (1).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständen und in der Absicherung durch die Menschenrechte und die
Gewaltenteilung in der Demokratie gegenüber.4

Ist also das Neue, das manche Intellektuelle in den mittel- und
südamerikanischen Freiheitsbewegungen fanden, nicht längst als Irr-
weg entlarvt?

Gegenüber dieser Verbindung des Geschichtlichen mit der Phi-
losophie und der theologischen Dogmatik soll hier kurz gefragt wer-
den, ob die exegetischen Bemühungen nicht schon vor der genannten
Verbindung auf neue Wege verweisen. Sicherlich konnte im Jahr 2007
James M. Robinson durch sein Büchlein Jesus und die Suche nach dem
ursprünglichen Evangelium nicht mit dem Weltbestseller Jesus von
Nazareth konkurrieren, den Papst Benedikt XVI. vorlegte. Doch bringt
Robinson neue Motive in die exegetischen und dogmatischen Erörte-
rungen ein. In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg hatte man in
Qumran, in Höhlen über dem Toten Meer, Texte gefunden, in denen
Mitglieder einer jüdischen Sekte das Ende der Welt erwarteten. Sie
hatten sich dem korrupten Tempeldienst in Jerusalem entzogen und
wollten als Söhne des Lichts das Böse bekämpfen. Die Medien der eu-
ropäisch-amerikanischen Presse und der Journalismus fanden in diesen
Texten eine Sensation: Jakobus, der gerechte Lehrer aus Qumran, sei
identisch mit dem Bruder Jesu, und so sei auch für Jesus der Gesetzes-
eifer entscheidend gewesen. Die christliche Kirche, die aus dem Hei-
denchristentum erwuchs, sei auf einem falschen Wege! Robinson
konnte diese Geschichtsklitterung zurückweisen. Er betreute dann für
die Unesco die Publikation der Codices, die in Nag Hammadi, im süd-
lichen Ägypten, gefunden worden waren. So konnte er jenes »Spruch-
Evangelium« rekonstruieren, das mit dem Text von Markus im Mat-
thäus- und Lukas-Evangelium vorausgesetzt wird. Damit war die Frage
neu gestellt, welche Worte Jesus selbst zugewiesen werden können.

Für Robinson ist Jesus der Dorfbewohner aus Galiläa, der Gott aus
der Schöpfung erkennt: Vögel und Lilien, die nichts vorsorgend tun,
verweisen darauf, dass Gott für uns sorgt. Der schriftkundige Jesus,
der schon als Zwölfjähriger im Tempel lehrt, gehört dagegen zum Je-
susbild der Generation, die auf die Jünger folgte und die Evangelien auf
griechisch niederschrieb. Die Rede vom »Menschensohn« meint nach
Robinson einfach den Menschen. Sie dürfe nicht verknüpft werden mit

333

Geschichte – Philosophie – Dogmatik

4 Vgl. Joseph Ratzinger: Politik und Erlösung. Zum Verhältnis von Glube, Rationalität
und Irrationalem in der sogenannten Theologie der Befreiung, Opladen 1986.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Weise, wie das Buch Daniel sie als apokalyptischen Titel gebrauche.
(Das tat noch Hegel, wenn er die vier weltgeschichtlichen Reiche auf
das Kommen Jesu als des Christus bezog.) Das Spruch-Evangelium
stelle den Tod Jesu als Höhepunkt in die Reihe der verfolgten Prophe-
ten, spreche aber das Kreuz nicht (wie Paulus) als Heilsereignis an.
Hier gibt es bei Robinson eine Parallele zur Polemik Nietzsches (oder
zu jenem nordfriesischen Pfarrer, der das Kreuz beiseite rückte, um die
Wellness suchenden Touristen nicht zu verstören).

James M. Robinson war 1949 nach Deutschland gekommen, weil
er herausfinden wollte, wie in der »dialektischen Theologie« die Wege
von Karl Barth und Rudolf Bultmann schließlich auseinandergehen
konnten: zu einer neuen Dogmatik oder zur »Entmythologisierung«.
Es waren Schüler Bultmanns wie Heinrich Schlier und Ernst Käse-
mann, die über die Konfessionsgrenzen hinweg gemeinsam fragten,
wie die »Gerechtigkeit« Gottes als reines Geschenk sowohl Gabe wie
Aufgabe oder Gabe wie Seinsmacht sei. Als Pfarrer in Gelsenkirchen
hatte Käsemann erfahren müssen, wie die Grubenunglücke immer
wieder an die Unsicherheit des Lebens erinnerten. Unter Hitler brachte
sein Widerstand gegen die Gleichschaltung ihn ins Gefängnis. Nach
dem Kriege galt sein Widerstand weiteren politischen Entwicklungen;
das Engagement war selbstverständlich. Bekanntlich fand seine Tochter
als Sozialarbeiterin in Mittel- und Südamerika den Tod. Wenn Käse-
mann nach dem »historischen Jesus« fragte, dann sollte Jesus anders als
bei Bultmann nicht nur als Jude genommen, im Kerygma der Urge-
meinde zum Christus werden und so die abendländische Geschichte
tragen. Er sollte sich durch sein »Ich aber sage euch« abgrenzen von
der jüdischen Tradition. »Denn der Jude, der tut, was hier geschieht,
hat sich aus dem Verband des Jüdischen gelöst oder – er bringt die
messianische Thora und ist der Messias.«5

Nicht nur die Tochter Käsemanns, sondern die Schüler der Schüler
Rudolf Bultmanns überhaupt wollten im eigenen Leben wie in der Po-
litik verwirklichen, was sie aus der Theologie aufgenommen hatten.
Hier sei nur verwiesen auf Thomas Sheehan, der die Dokumente über
Heideggers frühe Lehrveranstaltungen und über seine späteren politi-
schen Verwicklungen sammelte, sich an den Befreiungsbewegungen
beteiligte und 1986 in seinem Buch The First Coming. How the King-

334

Otto Pöggeler

5 Vgl. Ernst Käsmann: Exegetische Aufsätze und Besinnungen, Göttingen 1960, S. 7,
206, 208.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dom of God became Christianity den Rückbezug der Theologie auf
Leben und Geschichte thematisierte. Sheehan glaubt, dass Jesus, his-
torisch gesehen, alle Hoheitstitel ablegte, die sich mit seiner Auszeich-
nung als Messias oder Christus verbunden hatten. Mit seinem sozial-
revolutionären Wirken rufe er zu diesem auf, doch sei (wie schon Loisy
gesagt hatte) das verkündete Reich Gottes zur Christenheit geworden
und damit verfälscht worden.

Als Jürgen Habermas und Jacques Derrida über den Terrorismus
diskutierten, wurde der Einsturz der beiden Türme des Welthandels-
zentrums in New York für Derrida zum »archaischen Theater der Ge-
walt«. Ließen sich nicht auch die Netzwerke jener Informationssyste-
me angreifen, von denen die politischen Mächte abhängen? Derrida
setzte seine Hoffnung auf internationale Organisationen, vor allem
auf eine neue Entfaltung des Politischen in Europa. In schmerzlichen
Erfahrungen habe Europa gelernt, das Verhältnis von Politik und Reli-
gion neu zu reflektieren.6 Ließ sich bei dieser Frage nach den europäi-
schen Erfahrungen nicht anknüpfen an Joachim Ritter, der mit Schü-
lern wie Ernst-Wolfgang Böckenförde und Hermann Lübbe einen
neuen Bezug zu den Wegen entfaltet hatte, die Carl Schmitt so wir-
kungsmächtig gegangen war?

Carl Schmitt ist für die Erörterung des Wesens von Politik wichtig
geworden, seit er 1922 seine Politische Theologie und seit 1927 die
Schrift Der Begriff des Politischen veröffentlichte. Zur zweiten Auflage
der letzten Schrift stellte Schmitt Anmerkungen, die von Leo Strauß
stammten. Auch Strauß hat einen Weg mit Brüchen und Umschwün-
gen zurückgelegt. Im Vorwort zur amerikanischen Ausgabe seines Spi-
noza-Buches verband er Martin Bubers »absolute Erfahrung«, Rudolf
Ottos Rede vom Heiligen als dem »ganz Anderen« und Heideggers Ruf
des Gewissens. Er sagte dann abwehrend: »Jede Behauptung über die
absolute Erfahrung, die mehr sagt, als dass das, was erfahren wird, die
Präsenz oder der Ruf ist, dass es nicht der Erfahrende ist, dass es nicht
Fleisch und Blut ist, dass es das Ganz Andere ist, dass es der Tod oder
das Nichts ist, ist ein ›Bild‹ oder Interpretation; dass irgendeine Inter-
pretation die schlichtweg wahre Interpretation ist, wird nicht gewusst,
sondern ›bloß geglaubt‹.«7

335

Geschichte – Philosophie – Dogmatik

6 Vgl. Jürgen Habermas/Jacques Derrida: Philosophie in Zeiten des Terrors, Berlin/
Wien 2004.
7 Vgl. zum vielschichtigen Zusammenhang Otto Plöggeler: Philosophie und hermeneu-
tische Theologie, München 2009, S. 216f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leo Strauß hat zurückgewiesen, wie Heidegger das Vorlaufen
zum Tod und damit die Endlichkeit des Daseins als Mitte eines Philoso-
phierens nahm, das über sich hinaus verwies auf Sittlichkeit und Glau-
ben. Dabei hat Leo Strauß die formal anzeigende Hermeneutik Heideg-
gers und Bultmanns verkannt. Diese zeigt die Motive des Daseins
»formal« an, damit in ihre Form die Gehalte des Glaubens eingebettet,
gegebenenfalls auch auf das Verständliche hin korrigiert werden kön-
nen. Diese existenziale Interpretation von der Geschichtlichkeit des
Daseins her musste aber eingefügt werden in die Geschichte, in der
das mannigfache »es ist« oder »Sein« seit den Griechen gefasst wurde.
Hier blieb über Heidegger hinaus die Aufgabe, nicht nur die klassische
Ontologie der Griechen oder des Mittelalters mit Kant kritisch vom
transzendentalen Zugang her aufzunehmen, sondern auch die neue
Sicht der vorderasiatischen und der ägyptischen Geschichte einzube-
ziehen.

Damit muss neu reflektiert werden, was Kurt Hübner in seinem
Buch Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne aufgewiesen
hat. Indem wir Hübners Analysen durch weitere historische Arbeiten
ergänzen, werden wir eingewiesen in die Fragen, die auch das zukünf-
tige Denken leiten müssen.

336

Otto Pöggeler

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theodor Oizerman

Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«

Philosophie als philosophisches Problem

In der Philosophie gibt es unzählige verschiedene Antworten auf die
Frage: Was ist Philosophie? Diese Antworten lassen sich weder als rich-
tig noch als falsch charakterisieren, weil jede Antwort wiederum eine
Antwort auf eine andere Frage von speziellerem Charakter ist. So ist
die Aristotelische Definition der Philosophie im wesentlichen eine De-
finition der Philosophie des Aristoteles. Bis zu welchem Grade aber ist
die Philosophie des Aristoteles (wie auch die jedes anderen Philoso-
phen) der authentische Ausdruck des Wesens der Philosophie, das sich
bekanntlich historisch wandelt? Wie die Geschichte der Philosophie
zeigt, waren fast alle Philosophen davon überzeugt, dass ihre philoso-
phischen Lehren der wahre Ausdruck des unveränderlichen Wesens
der Philosophie seien.

Somit kann, wenn es auf die Frage »Was ist Philosophie?« viele
Antworten gibt, ihre Lösung nicht auf die Auswahl der richtigen Ant-
wort beschränkt werden. Man muss diese Vielfalt untersuchen. Dabei
wird sich wahrscheinlich zeigen, dass sowohl die Frage wie auch die
zahlreichen Antworten uns zwingen, uns jener vielfältigen Wirklich-
keit zuzuwenden, die von der Philosophie erfasst wird. Dann ist für die
Beantwortung der Frage, die infolge ihrer zu häufigen Wiederholung
für die Philosophie unerquicklich wird, weniger ein Vergleich der
bereits vorhandenen Antworten erforderlich, als vielmehr die Unter-
suchung des Verhältnisses des philosophischen Bewusstseins zum
gewöhnlichen Bewusstsein und zur historischen Erfahrung der Men-
schen, zu den sogenannten Einzelwissenschaften, zu den sozialen Be-
dürfnissen und Interessen. Denn nur die Erforschung dieses historisch
sich wandelnden Verhältnisses kann sowohl den fundamentalen Cha-
rakter der Frage selbst, als auch die Unvereinbarkeit von verschiedenen
auf sie gegebenen Antworten erklären.

337

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn man die Frage »Was ist Konsistenz?« stellt, dann geht es
wahrscheinlich um den Sinn des Terminus. Fragt man »Was ist das?«,
dann weist man gewöhnlich auf den Gegenstand hin, der die Frage aus-
gelöst hat, und dann kann die Antwort mühelos gegeben werden, na-
türlich sofern wir eine Vorstellung von dem betreffenden Gegenstand
haben.

Allerdings kann die Frage »Was ist das?« auch rhetorischen Cha-
rakter haben, aber dann drückt sie eher einen emotionalen Zustand des
Fragenden aus und bedarf deshalb kaum der Antwort. In einigen Fällen
bezieht sich die Frage »Was ist das?« auf eine Erscheinung, die ent-
deckt, aber noch nicht erforscht ist. In dem Maße, in dem diese Erschei-
nung beobachtet wird, kann ihre Beschreibung als Antwort auf unsere
Frage dienen. Ist aber eine solche nicht möglich oder sagt sie nichts
Wesentliches aus, dann bleibt die Frage offen, weil wir nicht über die
erforderlichen empirischen Daten für eine zufriedenstellende Antwort
verfügen.

Anders ist es in der Philosophie. Der Sinn der Frage »Was ist Phi-
losophie?« ist offensichtlich mit dem Sinn aller philosophischen Fragen
schlechthin verknüpft, ferner mit der Situation, in der sich die Philoso-
phie im Verlaufe der Jahrtausende befand, mit einer Situation, mit der
sie sich bis zu einem gewissen Grade auch heute noch konfrontiert
sieht.

Natürlich kann die Frage »Was ist Philosophie?« wie jede andere
Frage ein so geringes Interesse ausdrücken, dass sich der Fragende mit
einer beliebigen bestimmten Antwort begnügt. So fragt zum Beispiel
ein Tourist nach einem zufällig in sein Blickfeld geratenes Gebäude. Er
bekommt eine Antwort, notiert sich den Namen und geht weiter. Unter
dem gleichen Aspekt wird die Frage nicht selten von gebildeten Men-
schen gestellt, die Philosophie hauptsächlich deshalb interessiert, weil
von ihr gesprochen wird. Manche Gebildete erwarten kurze Antworten
auf alle Fragen, die in den Unterhaltungen gestreift werden. Wenn sich
aber die Philosophen selber die Frage »Was ist Philosophie?« stellen,
dann unterliegt es keinem Zweifel, dass sie nach dem Sinn ihres eige-
nen intellektuellen Lebens, ja sogar danach fragen, ob es einen solchen
Sinn gibt. Deshalb drückt sich darin, dass die Philosophen selber die
uns interessierende Frage aufwerfen, zu einem beträchtlichen Maße
das Bewusstsein aus, dass es notwendig ist, die Existenz der Philosophie
zu rechtfertigen, ihre wirkliche raison d’être zu beweisen. Es bestehen
also Zweifel an der Rechtmäßigkeit und Begründetheit wenn nicht der

338

Theodor Oizerman

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie schlechthin, so doch in jedem Falle an den meisten ihrer
früher oder heute existierenden Spielarten. Es ist erforderlich, die Ent-
stehung der verschiedenen Strömungen in der Philosophie zu unter-
suchen. Die Tatsache, dass sie historisch entstanden sind, ist durch Fak-
ten bewiesen. Sind diese Unterschiede nicht aber unvergänglich?
Solange das Gegenteil nicht bewiesen ist, klingt die Frage »Was ist Phi-
losophie?« ungefähr so wie die berühmte Frage des Pontius Pilatus
»Was ist Wahrheit?«

Es ist nicht schwierig, auf die Frage »Was verstehen Schelling,
Nietzsche oder Sartre unter Philosophie?« zu antworten. Nicht des-
halb, weil es eine einfache Frage ist, sondern weil ihr Inhalt streng
fixiert werden kann. Übrigens ist es, um auf die Frage »Was ist Phi-
losophie?« zu antworten, erforderlich, von dem, was Schelling, Nietz-
sche, Sartre und viele andere Philosophen voneinander unterscheidet,
zu abstrahieren. Was bleibt aber nach einer solchen Abstraktion, die die
Unterschiede der einzelnen philosophischen Richtungen unbeachtet
lässt? Eine abstrakte Identität? Doch diese ist nur das Moment einer
konkreten Identität, deren Wesen in direkter Beziehung zum Wesen
des in ihr enthaltenen Unterschiedes steht.

Das Bestehen einer Vielfalt miteinander unvereinbarer philoso-
phischer Richtungen kompliziert die Lösung der Frage »Was ist Philoso-
phie?« Aber gerade dieser Umstand zeugt davon, dass die Schwierigkeit,
auf diese Frage zu antworten, um so größer ist, je mehr faktische An-
gaben für ihre Lösung vorliegen. Die Philosophen verfügen im Unter-
schied zu den philosophischen Laien über diese faktischen Angaben.
Deshalb wird für sie die Beantwortung der Frage »Was ist Philoso-
phie?« besonders schwierig. Mithin hat diese Frage einen völlig ande-
ren Gehalt für Menschen, die das Studium der Philosophie aufnehmen,
als für die Philosophen, die sich die Frage selber stellen und denen
bewusst ist, dass man die Antwort nicht einfach einem Buch entneh-
men kann.

Manche gebildete Leute, die die Philosophie für eine zu ernsthafte
(und ermüdende) Beschäftigung ansehen, um dafür Freizeit zu opfern,
sie aber zugleich für eine ungenügend seriöse Sache halten, um dafür
Arbeitszeit aufzuwenden, erregt es, dass viele Vorstellungen, Anschau-
ungen, Begriffe, Wahrheiten, die sie niemals anzweifelten, sich als un-
klar und zweifelhaft darstellen, sobald sie Gegenstand einer qualifizier-
ten philosophischen Diskussion werden. Sie fühlen sich betrogen, da
man ihnen die kein Nachdenken erfordernde Gewissheit dessen ge-

339

Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nommen hat, was für sie völlig evident war. In der Geschichte der Phi-
losophie, wo jeder hervorragende Denker anstatt das folgende Stock-
werk zu errichten, aufs neue beginnt, das Fundament zu legen, gibt es
indessen im Grunde genommen keine Vorstellungen, Begriffe und
Wahrheiten, die keine Einwände hervorrufen. Hier werden Fragen,
die als gelöst galten (und nicht selten auch wirklich gelöst waren), stän-
dig zu neuen Problemen. Wird die Frage »Was ist Philosophie?« nicht
deshalb in der Philosophie seit der Zeit ihrer Entstehung bis in unsere
Tage diskutiert?

Alle bedeutenden philosophischen Lehren – das ist eine empiri-
sche Tatsache, von der die philosophiegeschichtliche Wissenschaft aus-
geht – lehnen einander ab. Diese Ablehnung kann abstrakt, oder aber
konkret sein, doch gerade diese Ablehnung charakterisiert jedes phi-
losophische System und infolgedessen auch die Spezifik einer jeden
Philosophie – ungeachtet dessen, dass die Ablehnung unmittelbar nur
auf den zwischen den einzelnen philosophischen Systemen bestehen-
den Unterschied hinweist. Diese auf den ersten Blick »antagonisti-
schen« Beziehungen der philosophischen Lehren zueinander haben
ständig den Gedanken der Einheit der philosophischen Wissenschaft
in Frage gestellt. Wenn es aber nur Philosophien gibt, aber nicht die
Philosophie – verliert dann nicht die Frage, was Philosophie ist, jeden
Sinn? Ist in diesem Falle Philosophie als Wissenschaft überhaupt mög-
lich? Die Bedeutung dieser Fragen wuchs historisch – zusammen mit
den sich verstärkenden Divergenzen zwischen den philosophischen
Systemen. Die Tatsache, dass die philosophischen Systeme der Vergan-
genheit ständig wiederbelebt und neu entwickelt werden, verleiht die-
sen Fragen noch größere Schärfe, da sich auf diese Weise nicht nur die
philosophischen Lehren der betreffenden historischen Epoche gegen-
überstehen, sondern alle Philosophien, die es irgendwann einmal ge-
geben hat.

In der Philosophie gibt es keine allgemeingültige Definition der
Begriffe, einschließlich des Begriffs der Philosophie selbst. Bekannt ist,
dass Ludwig Feuerbach mehrmals erklärte, seine Philosophie sei über-
haupt keine Philosophie. Doch niemand kommt es in den Sinn zu be-
haupten, Feuerbach wäre kein Philosoph.

In den positiven Wissenschaften besiegt die Wahrheit gewöhnlich
stets den Irrtum im Laufe einer bestimmten historischen Periode, die
für ihre Erfassung, für zusätzliche Überprüfungen, neue Bestätigun-
gen usw. erforderlich ist. Der philosophiehistorische Prozess kennt kei-

340

Theodor Oizerman

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne solche Gesetzmäßigkeit. Es ist unmöglich zu sagen, wie viel Zeit
dafür gebraucht wird, damit eine philosophische Wahrheit über einen
Irrtum triumphiert – einige philosophische Wahrheiten, die vor vielen
hundert Jahren aufgestellt wurden, haben bis heute noch nicht das Di-
ckicht der philosophischen Vorurteile durchbrechen können.

Es lässt sich zeigen, dass die Unvereinbarkeit der meisten bedeu-
tenden philosophischen Lehren, der verschiedenen Interpretationen
des Begriffs »Philosophie«, es äußerst schwierig macht, philosophische
und nichtphilosophische Fragen voneinander abzugrenzen. Indessen
stimmen extrem entgegengesetzten Richtungen angehörende Philoso-
phen gewöhnlich darin überein, welche Fragen wirklich philosophische
Fragen sind und welche nicht. Niemand wird Lamarck für einen Phi-
losophen halten, weil er das Buch »Philosophie zoologique« geschrie-
ben hat, obwohl in diesem Werk auch philosophische Fragen behandelt
werden. Und nicht nur die Philosophen, sondern auch andere philoso-
phisch gebildete Menschen wissen sehr wohl zwischen philosophischen
und nichtphilosophischen Ideen zu unterscheiden.

Es dürfte leichter sein, Philosophisches von Nichtphilosophischem
zu unterscheiden als Chemisches von Physikalischem. Erkennungs-
merkmale philosophischer Erwägungen sind fast immer vorhanden,
da eine negative Definition der Philosophie (das heißt ein Hinweis da-
rauf, was nicht Philosophie ist) gewöhnlich keine Mühe erfordert.
Doch die Spezifik der Philosophie bleibt nach wie vor ein Problem.
Deshalb muss man die Frage »Was ist Philosophie?« zu den philoso-
phischen Grundfragen zählen. Sie wird nicht von denen diskutiert, die
die Philosophie nicht kennen, sondern von jenen, die sie gründlich stu-
diert haben und für die die Philosophie Forschungsgegenstand ist. Das
ist eine Frage, die die Philosophen weniger anderen als sich selber stel-
len. Diese Fragestellung ist ein Zeugnis für die Entwicklung des Selbst-
bewusstseins der Philosophie und eine notwendige Erscheinungsform
ihrer kritischen Haltung zu sich selbst.

So unterscheidet sich die Philosophie von anderen Wissenssyste-
men insbesondere dadurch, dass sie ständig nach ihrem Wesen, nach
ihrem Gegenstand und nach ihrer Bestimmung fragt. Diese Besonder-
heit der Philosophie trat bereits in vollem Umfange im alten Griechen-
land zutage, als Sokrates den Spruch des Delphischen Orakels »Erken-
ne dich selbst!« zum philosophischen Kredo erklärte. Wie Platons
Dialoge bezeugen, führte diese Aufgabe ständig zur Diskussion über
den Sinn der Philosophie.

341

Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hegel wies darauf hin, dass die sokratischen Schulen, die dem
Aufruf des Sokrates »Erkenne dich selbst!« folgten, »die Beziehung
des Denkens auf das Seyn« untersuchten, indem sie danach strebten,
die subjektive Seite des menschlichen Wissens zu enthüllen. Dabei war
für sie der »Gegenstand der Philosophie« die Philosophie »als erken-
nende Wissenschaft selbst«1 . Die Entwicklung der Philosophie in der
Neuzeit hat noch deutlicher gezeigt, dass das Selbstbewusstsein der
Philosophie, die Verwandlung der Philosophie in einen Gegenstand
spezieller philosophischer Forschung, eine conditio sine qua non für
ihre fruchtbringende Entwicklung bildet2 .

Man darf jedoch nicht glauben, dass der Inhalt der Frage, was Phi-
losophie ist, bei jedem Philosophen der gleiche ist und sich darin nur
Unzufriedenheit mit den vorliegenden Antworten ausdrückt. In Wirk-
lichkeit ist die faktische Voraussetzung für das Aufwerfen dieser Frage
durch die Philosophen nicht das Streben nach einer vollkommenen De-
finition, sondern die neue philosophische Problematik, die der alten
gegenübergestellt wird. Man verkündet, sie sei von relevanter Bedeu-
tung und sie bestimme eigentlich das Wesen des Begriffs Philosophie3 .

342

Theodor Oizerman

1 G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, 2. Bd, in: Sämtliche
Werke. Jubiläumsausgabe, 18. Bd., S. 124.
2 Nach Schelling, der mit der folgenden Feststellung durchaus recht hatte, »ist … die
Idee von der Philosophie nur das Resultat der Philosophie selbst, welche als eine unend-
liche Wissenschaft zugleich die Wissenschaft von sich selbst ist«. (F. W. J. v. Schelling:
Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Studium dieser Wissenschaft.
ln: Werke. Hrsg. v. M. Schroter, 1. Hauptbd., München 1927, S. 661.) Allerdings ist die
Philosophie nicht deshalb »Wissenschaft von sich selbst«, weil sie die »unendliche Wis-
senschaft« ist, die alles umfasst. Das von Schelling richtig ausgedrückte Wesen der Sa-
che liegt darin, dass die Idee der Philosophie Resultat ihrer historischen Entwicklung
und der widerspruchsvolle Inhalt dieser Idee die Reflexion der wirklichen Widersprüche
der Philosophieentwicklung und alles dessen ist, was sowohl den Inhalt wie die Form
dieser Entwicklung bestimmt.
3 Als Fichte mit Entschiedenheit erklärte, dass »man sogar unter den wirklichen phi-
losophischen Schriftstellern vielleicht nicht ein halbes Dutzend finden dürfte, die es
wissen, was die Philosophie eigentlich sey« (F. G. Fichte: Sonnenklarer Bericht an das
größere Publicum über das eigentliche Wesen der neuesten Philosophie, in: Sämtliche
Werke, 2. Bd., S. 325.), meinte er natürlich jene philosophischen Probleme, die seine
eigene Philosophie aufwarf und deren Lösung seines Erachtens die Philosophie zu einer
echten Wissenschaft gemacht haben würde, geeignet, einer vernünftigen Umgestaltung
des gesellschaftlichen Lebens zu dienen. Zur ersten Aufgabe des philosophischen For-
schens erklärt Fichte die Entscheidung der Frage: Worin besteht die Bestimmung des
Menschen überhaupt? Die »letzte (abschließende – d. Verf.) Aufgabe für alles philoso-
phische Forschen« sei die Beantwortung der Frage, »welches ist die Bestimmung des

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diese Weise äußert sich in der Erörterung der Frage »Was ist
Philosophie?« ein sich ständig bereichernder Inhalt der Philosophie,
eine Erneuerung ihrer Problematik durch die Geschichte der Mensch-
heit. Deshalb hat diese Frage ihre Bedeutung durch die Jahrhunderte
hindurch bewahrt. In unseren Tagen besitzt sie besondere Aktualität,
da die Menschheit sich mächtige Naturkräfte dienstbar gemacht hat
und diese nicht nur als Wohl, sondern auch als eine unerhört große
Bedrohung der Existenz der Menschheit erweisen.

Der heutige Kampf der Ideen, die den Verlauf der geschichtlichen
Ereignisse wesentlich bestimmt, stellt immer wieder die alten, aber
ewig neuen Fragen nach dem Sinn des menschlichen Lebens und dem
»Sinn der Geschichte«, nach dem Wesen des Menschen, seiner Bezie-
hung zur Natur und zu sich selber, nach der Willensfreiheit, der Ver-
antwortung und der äußeren Determiniertheit, nach dem Fortschritt
usw. Jene, die behaupten, dass die Philosophie eine historisch überlebte
Methode sei, die empirische Wirklichkeit zu erfassen, erklären diese
und analoge Fragen selbstverständlich zu Scheinproblemen. Eine sol-
che Haltung erweist sich in der heutigen Philosophie nicht selten als
indirekte Apologetik der »traditionellen«, das heißt: der kapitalisti-
schen Verhältnisse. Die Denker jedoch, die um eine positive Entschei-
dung dieser philosophischen Fragen bemüht sind, gelangen letzten
Endes zu dem Bewusstsein, dass die sozialen Probleme einer grund-
legenden Lösung bedürfen. Für sie deckt sich die Frage »Was ist Phi-
losophie?« bis zu einem gewissen Grade mit dem Problem der rationa-
len Umgestaltung des gesellschaftlichen Lebens.

Der wissenschaftlich-technische Fortschritt, seine beeindrucken-
den Leistungen, Perspektiven, Widersprüche und sozialen Folgen rufen
seinem Wesen nach philosophische Fragen hervor. Der heutige philoso-
phische Irrationalismus schätzt die wissenschaftlich-technischen Er-

343

Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«

Gelehrten – oder was eben soviel heisst, wie sich zu seiner Zeit ergeben wird – die
Bestimmung des höchsten wahrsten Menschen?« (J. G. Fichte: Einige Vorlesungen über
die Bestimmung des Gelehrten, in: Sämtliche Werke, 6. Bd., S. 294.) Diese Auffassung
der Philosophie als Wissenschaft vom Menschen und die Auffassung des Menschen als
eines Wesens, das seine vernünftige soziale Wesenheit am adäquatesten in der Wissen-
schaft realisiert, bedeutet aus Fichtes Sicht, dass die Philosophie Wissenschaftslehre, die
Lösung von Fragen ist, die bereits Kant gestellt hatte. Es ist klar, dass diese neue Auf-
fassung vom Sinn der Philosophie und ihren Aufgaben zugleich in neuer Weise die
Frage, was Philosophie ist, stellt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungenschaften unserer Tage in pessimistischer Weise als »ungeheuer-
lich« ein. Die philosophische Jeremiade vom »Ende der technischen
Zivilisation«, vom »Ende des Fortschritts«, von der Unvermeidlichkeit
einer weltgeschichtlichen Katastrophe, sind aufs engste mit der Frage
»Was ist Philosophie?« verknüpft; denn es geht um die Einschätzung
der menschlichen Vernunft, der Wissenschaft. So mündet die bewusste
Frage, die in ihrer ursprünglichen Form aus dem empirischen Konsta-
tieren der Vielfalt miteinander unvereinbarer philosophischer Systeme
entstanden ist (und als solche hauptsächlich die Philosophen interes-
siert), in unserer Zeit in die Frage nach dem historischen Schicksal der
Menschheit und wird dadurch zu einem sozialen Problem, das jeden
denkenden Menschen bewegt. Es geht darum, in welchem Maße die
Menschheit fähig ist, sich selber zu begreifen, ihre eigene Entwicklung
zu lenken, Herr ihres Schicksals zu werden und die objektiven Folgen
ihrer Erkenntnis und schöpferischen Tätigkeit zu meistern4 .

Kurt Hübner verneint die Möglichkeit einer positiven Abgren-
zung zwischen der Wissenschaft und den mythischen Formen des Den-
kens5 . Das gilt selbstverständlich auch für die Philosophie. Es gibt na-
türlich philosophische Lehren, die sich vom mythologischen Denken

344

Theodor Oizerman

4 Des sozialen Sinns der Frage »Was ist Philosophie?« ist sich Martin Heidegger in der
ihm eigenen Weise bewusst. Seine Überlegungen sind ungefähr folgende: Das Atom-
zeitalter, die Atomenergie – das innere Wesen der Materie, das eine unfassbare Bezie-
hung zum Sein alles Seienden hat – bestimmt unsere Zukunft. Urquell der Wissenschaft
aber ist die Philosophie. Philosophie als ein Bewusstwerden der Unbegreiflichkeit des
Seins »steht gleichsam auf der Geburtsurkunde unserer eigenen Geschichte, wir dürfen
sogar sagen: auf der Geburtsurkunde der gegenwärtigen weltgeschichtlichen Epoche, die
sich Atomzeitalter nennt«. (Martin Heidegger: Was ist das – die Philosophie? Pfullin-
gen 1956, S. 15.) Außer Betracht lässt Heidegger, wie das häufig bei ihm der Fall ist, den
realen Geschichtsprozess, die antagonistischen gesellschaftlichen Verhältnisse, die die
Ursache dafür bilden, dass die Entdeckung der Atomenergie ihre praktische Realisierung
in der Atombombe fand. Die Bedrohung, die die thermonuklearen Waffen für die
Menschheit darstellen, resultiert Heidegger zufolge aus der Entwicklung der Philoso-
phie, aus dem Bestreben, das Sein des Seienden zu begreifen. Aus dieser Sicht, die in
verhüllter Form eine im Grunde obskurantische Interpretation des wissenschaftlich-
technischen Fortschritts und der Erkenntnis schlechthin einschließt, sieht Heidegger
die Frage »Was ist Philosophie?« als Vorwegnahme des tragischen Schicksals der
Menschheit. Das ist »keine historische Frage, die sich dafür interessiert auszumachen,
wie das, was man ›Philosophie‹ nennt, begonnen und sich entwickelt hat. Die Frage ist
eine geschichtliche, d.h. geschickliche Frage«. (Ebenda, S. 18.)
5 Kurt Hübner: Mythische und wissenschaftliche Denkformen / Philosophie und My-
thos. Hrsg. v. H. Poser, Berlin 1979, S. 90.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht entscheiden. Ich bin aber der Überzeugung, dass die meisten
(oder: manche?!) philosophische(n) Lehren (darunter auch die philoso-
phische Theorie des sehr verehrten Kurt Hübner) nichts zu tun haben
mit jeglicher Mythologie.

345

Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ilya Kasavin

Das historische apriori als
erkenntnistheoretisches Problem

1. Historizismus, Relationismus und Repräsentation

Am 13. April 1796 kam Kapitän James Cook nach Tahiti, um einen
wichtigen Teil der wissenschaftlichen Aufgabe seiner Expedition zu er-
füllen. Die Astronomen, die dabei waren, hatten zum Ziel, den Durch-
gang der Venus durch die Sonne zu beobachten. Das gab ihnen Hoff-
nung, ein sog. »absolutes Maß« berechnen zu können – d.h. eine
genaue mathematische Berechnung der planetaren Umlaufbahn. Dies
sollte dazu beitragen, ein letztes Argument für das Newtonsche Welt-
bild zu gewinnen – sozusagen auf der Grundlage eines »experimentum
crucis«.

Aber die Reiseresultate Cooks schienen aus ganz anderen Grün-
den sensationell zu sein. Für die Mehrheit der gebildeten Europäer, die
durch seine Berichte unter anderem über die sexuellen Sitten und
Bräuche der Tahitianer erfahren hatten, waren ausgerechnet diese eine
viel wichtigere und eindrucksvollere Entdeckung als die Entfernungen
zwischen den Planeten.

So schreibt in diesem Zusammenhang Stephen Toulmin, »die Rei-
se von Cook sollte die Struktur der göttlichen Schöpfung endgültig
festlegen. Stattdessen konzentrierte sie menschliche Interessen auf die
Mannigfaltigkeit und evidente Differenzen von Sitten, Kulturen und
Ideen«1 . Dies ist ein Beispiel dafür, wie das historische Element der
Erkenntnis unberechenbar in ihre theoretisch-rationale Struktur ein-
dringt und unaufhaltsam neue intellektuelle Normen hervorbringt.
Die Macht der Logik besteht darin, dass sie mögliche Grenzen der Er-
eignisse und ihrer Erkenntnis postuliert. Aber sie ontologisiert diese
sofort in Gestalt der metaphysischen Voraussetzungen und ist nicht
mehr imstande, sich selbst in Bezug auf sie frei zu bestimmen. Die

346

1 St. Toulmin: Human Understanding, Princeton 1972, S. 42.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kraft der Geschichte zeigt sich im Gegenteil in der Priorität des einzel-
nen Ereignisses vor dem allgemeinen Prinzip, wenn die Aufgabe, Ge-
meinsamkeit und Einheit zu finden, überhaupt nicht gestellt wird.

In der intellektuellen Geschichte schöpft jede reelle Problemsitua-
tion eine Menge intellektueller Innovationen, behauptet Toulmin. Das
heißt, jedes einzelne Ereignis tritt als eine Bedingung des Produzierens
der theoretischen Ideen als Bedingungen seiner eigenen Möglichkeit
auf. Dies ist eine Variante des bekannten hermeneutischen Zirkels,
mit dem die historische Erkenntnistheorie anfängt.

Gegenwärtige Erkenntnis- und Wissenschaftstheoretiker sehen
die Rolle der Geschichte nicht nur in der Aufklärung durch Philoso-
phen und Information und nicht nur in der empirischen Rechtfer-
tigung theoretischer Einsichten. Wissenschaftstheoretiker wie Stephen
Toulmin, Thomas Kuhn, Gerald Holton und Kurt Hübner haben ge-
zeigt, dass die wissenschafts- und kulturhistorische Rekonstruktion
nicht bloß eine von mehreren epistemologischen Herangehensweisen
ist. Sie ist ein unvermeidliches Element der letzteren, falls Epistemolo-
gie sich nicht ausschließlich auf den »context of justification« be-
schränkt. Vielmehr stellten Wissenschaftstheoretiker fest, dass nicht
die einzelnen Kategorien (wie Erfahrung, Verstand, Vernunft, Wahr-
nehmung, Begriff, Urteilsvermögen usw.), sondern die historischen
Ganzheiten wie Traditionen, Paradigmen und geschichtliche Ensem-
bles (d. h. Quintessenzen der konkreten Erkenntnissituationen) zum
wertvollsten und betrachtungswürdigsten erkenntnistheoretischen
Gegenstand werden. Hiermit werden Gegensätze wie Externalismus-
Internalismus, Kumulativismus-Incommensurability, Normativismus-
Deskriptivismus zum großen Teil aufgelöst. Zugleich erweist es sich als
Notwendigkeit genauer zu betrachten, was Geschichte überhaupt be-
deutet.

Es ist wohl bekannt, dass man es im Rahmen der Erkenntnistheo-
rie nie mit einer »rohen«, empirischen Geschichte zu tut hat. Es ist
auch nicht nur theoretische Geschichte, sondern eine historische Situa-
tion, die als ein universaler Vertreter der konkreten Menge der Ereig-
nisse auftritt. Hier verbindet sich die Idee des Historizismus als einer
zielgerichteten, orientierten Veränderung mit der Idee der kulturellen
Relativität und der repräsentativen Abstraktionstheorie. Durch diese
Synthese wird der Begriff des historischen Apriori2 formuliert.

347

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

2 Es ist wahrscheinlich E. Husserl, der den Begriff »das historische Apriori« zum ersten

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir sind nun in der Lage, drei Grundvoraussetzungen der histori-
schen Erkenntnistheorie zu definieren. Sie sind: Historizismus, Rela-
tionismus und Repräsentation. Die Idee der universalen und unver-
änderten Vernunft, zunächst als die göttliche und erst danach als die
menschliche in ihren allgemeinen und notwendigen Zügen, lag der
Auffassung über die Einförmigkeit aller natürlichen und gesellschaft-
lichen Gesetzmäßigkeiten zugrunde. Jede Abweichung von letzteren
wurde als Zufall betrachtet, der dem analytischen Versagen und der
affektiven Abhängigkeit der Menschen zu verdanken sei. Man brauch-
te lange Jahre der religiösen Toleranz, der Entwicklung der empirischen
Wissenschaften und breiter internationaler Kontakte, um die Einheit
und Rationalität der Welt in Frage zu stellen. Während die Idee der
Veränderung der Natur und des Menschen durch den Evolutionismus
endgültig Anerkennung fand, hat der Historizismus eine solche Über-
zeugungskraft im gesellschaftlichen Leben nie erreicht. Zu den Er-
folgsbedingungen der historischen Sicht wurde erst die Auffassung
der grundlegenden Mannigfaltigkeit der Welt, die auch lange Zeit nicht
eindeutig zu beurteilen war: als ein evidentes empirisches Faktum ei-
nerseits und als Merkmal von Chaos, sinnlosem Zufall und unvollkom-
menen Zustands andererseits. Daraus folgte ein spezifischer Konflikt
zwischen Historizismus und Mannigfaltigkeit.

Ausgerechnet die Vorstellung einer klaren Intentionalität, »Pro-
gressivität« der Weltgeschichte, die lange vor dem gegenwärtigen His-
torizismus entstand, hat als ein objektiv-gesetzmäßiges Weltbild die
Idee der Mannigfaltigkeit blockiert. Die Idee der Mannigfaltigkeit ih-
rerseits stand dem Historizismus in seinen evolutionären, monisti-
schen, linearen Varianten entgegen. Die Ethnographie spiegelte diesen
Konflikt in klarster Weise als eine Synthese von Biologie und Ge-
schichte wider. Die Biologie versuchte erfolglos, die Evolutionsidee

348

Ilya Kasavin

Mal in den erkenntnistheoretischen Umgang einführte. Er formulierte ihn in der be-
kannten Beilage III zu seinem Werk »Krisis der europäischen Wissenschaften …«, in
der er die Frage nach dem Ursprung der Geometrie behandelt. Der Begriff kommt als
»das universale Apriori der Geschichte«, »das Apriori der Geschichtlichkeit überhaupt«
und schließlich als »das historische Apriori« zum Ausdruck. Husserl erläutert ihn als
»das konkrete historische Apriori, das alles Seiende im historischen Gewordensein und
Werden oder in seinem wesensmäßigen Sein als Tradition und Tradierendes umgreift«
(E. Husserl: Gesammelte Werke, Bd. VI, S. 380). Darauf hat J. Derrida aufmerksam ge-
macht (J. Derrida: Husserls Weg in die Geschichte am Leitfaden der Geometrie, Mün-
chen 1987).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Klassifikationismus als Methodologie, die auf den aprioristi-
schen Prinzipien beruhen musste, zu verbinden. Die Geschichte be-
schrieb eine Mannigfaltigkeit der Gesellschaften und Kulturen, aus-
gehend von der prinzipiellen Stabilität der menschlichen Natur und
einer möglichen aprioristischen Typologie der Staatsordnungen. We-
der Darwin noch Marx haben daraus einen Ausweg gefunden. Nur das
Zusammenwirken von zwei unlösbaren Gegensätzen der verschiede-
nen Wissenschaften im Rahmen der Ethnographie führte nach diesem
Paradox zur Lösung auf der Basis der Prinzipien der nichtlinearen Ge-
schichte und des kulturellen Relationismus.

Daraus entstand der nichtklassische Historizismus, der bis heute
die konsequenteste Variante dieser Synthese darstellt. Seine Radikali-
tät besteht unter anderem darin, dass die Priorität der Geschichte ab-
solut unbedingt akzeptiert ist, unabhängig von der Möglichkeit, die
historischen Tatsachen in einer konsequenten, logischen, rationalen,
wertorientierten Reihe einzuordnen. Ausgerechnet deswegen ist für
die historische Erkenntnistheorie die Untersuchung der Theorien, die
nach ihrem Erfolg später als Irrtümer verurteilt wurden, eine genauso
legale Aufgabe wie die Analyse der Theorien, die heute als wahre ak-
zeptiert sind. Das Wichtigste für die historische Erkenntnistheorie ist
die Aufgabe, den Charakter der Epoche zu erfassen, und mit dem His-
toriker J. Right zu sagen, »die Irrtümer bestimmen den Charakter der
Epoche genauso gut und manchmal sogar viel ausdrücklicher als ihr
zugehöriges wahres Wissen«3 .

Die unbedingte Priorität des Historischen ist im Rahmen des
nichtklassischen Historizismus mit der Überzeugung von der ge-
schichtlichen Natur der Persönlichkeit verbunden, die diese Geschichte
hervorbringt. Von diesem Standpunkt aus stellt ihr Urteil in Bezug auf
die vergangenen Ereignisse eine genauso wertvolle und legale Quelle
der historischen Reflexion dar, wie alle anderen historischen Tatsachen.
Die Freiheit des historischen Urteils und die daraus folgende ständige
Umschreibung der Geschichte sind unvermeidliche Ergebnisse der
Wendung des Historizismus auf sich selbst.

Auf dieser Basis bestimmt sich die historische Erkenntnistheorie
in Bezug auf die Probleme der theoretischen Geschichte oder der Phi-
losophiegeschichte selbst. Nehmen wir beispielsweise das Problem der

349

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

3 J. Right: Geographische Vorstellungen in der Epoche der Kreuzfeldzüge/Kreuzzüge,
Moskau 1988, S. 16 (russisch).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


historischen Gesetzmäßigkeiten, das grundsätzlich unlösbar bleibt,
schwankend zwischen der deduktiven, »nomotetischen« Erklärung der
Positivisten (C. Hempel), dem »Idiographismus« der Badischen Schule
und der tatsächlichen Negation aller historischen Gesetzmäßigkeiten
in der Lebensphilosophie. In den Theorien der kulturhistorischen Ty-
pen (N. Danilevski, O. Spengler), der ideellen Typen (M. Weber), und
der Archetypen (K. Jung) gingen die Versuche, die Substanz des His-
torischen aufzufassen, weiter, was zu bestimmten Resultaten führte.

Erstens: Historische Ereignisse sind in strengem Sinne individuell,
eigenartig und untrennbar mit ihrem soziokulturellen Kontext ver-
bunden und bestimmen definitive Folgen ausgerechnet kraft ihrer Ein-
ordnung in ein System anderer, genauso individueller Ereignisse. Ein
historisches Ereignis ist also einmalig.

Zweitens: Im Laufe der Geschichte können Menschen nichtsdes-
toweniger eine Wiederholung der vergangenen Ereignisse beobachten,
wenn auch in einer veränderten Form und einer ungenauen Periodi-
zität. Ein bedeutendes historisches Ereignis, das einst stattfand, hat da-
nach eine definitive Chance für seine Wiederholung unter bestimmten
Bedingungen. Und sogar mehr: Die Menschen wählen diese oder jene
historischen Ereignisse als Mittel ihrer Orientierung und Tätigkeits-
planung, sobald sie in den Kreis der gegebenen kulturellen Ressourcen
gelangen, auch wenn keine zuverlässige Methode ihrer Anwendung
existiert.

Drittens: Eine Deutung des historischen Ereignisses und ein Ver-
such, es als Muster zu verwenden, führt unvermeidlich zu einer Ab-
weichung von ihm, insofern die Natur menschlicher Tätigkeit in der
Veränderung der verwertbaren Ressourcen besteht. Geschichte zu
schaffen bedeuten sie zu verändern. Ausgerechnet deswegen wird die
reale Geschichte von bekannten Modellen des historischen Prozesses
(eschatologischen, zyklischen, progressistischen usw.) kaum erschöpft,
und jedes historische Ereignis erscheint ursprünglich als eine Ano-
malie.

Und viertens: Ein historisches Ereignis findet zufällig in dem Sin-
ne statt, dass die kausale Reihe, an deren Ende es entsteht, am anderen
Ende nie finalisiert werden kann. Gleichzeitig wird dieses Ereignis in
dem Sinne zu einem notwendigen Phänomen, dass es sofort in der
kausalen Reihe den Verlauf der Zukunft zu bestimmen beginnt. In der
Geschichte fungieren gesetzmäßige Faktoren, aber das historische Er-
eignis kann in keinerlei Gesetz eingebettet werden. Eine retrospektive

350

Ilya Kasavin

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zufälligkeit und perspektive Notwendigkeit sind charakteristische Zü-
ge des historischen Ereignisses.

Am besten entspricht einer solchen Beschreibung des historischen
Ereignisses die repräsentative Abstraktionstheorie von George Berke-
ley. In dieser Theorie »repräsentiert« ein beliebiges konkretes Dreieck
alle anderen empirischen und denkbaren Dreiecke, obwohl es keines-
falls eine post factum-Verallgemeinerung ihrer gemeinsamen Züge ist,
obgleich es eine Möglichkeitsbedingung jedes Dreiecks überhaupt dar-
stellt. Analog enthält die französische Revolution 1789 in keinster
Weise die gemeinsamen Züge aller vergangenen oder möglichen Revo-
lutionen, aber stattgefunden, macht sie alle künftigen Revolutionen
möglich, ist sie eine realisierte Möglichkeit in Bezug auf alle vergange-
nen Revolutionen. Die Bibel ist keine Verallgemeinerung von Zügen
eines »ewigen Buches«, sondern sie »wiederholt« Avesta, Veda und
»Ilias«, demonstriert ihre Möglichkeit und inspiriert die Menschen,
weitere »ewigen Bücher« zu schreiben sowie im Lesen eine persönliche
Bibel zu suchen. Die Hinrichtung Marie Stewards ist in allen schreck-
lichen Details einmalig und wird gleichzeitig zum Prototyp der Hin-
richtung Marie-Antoinettes. Historische Ereignisse – das sind lokale
Zentren des historischen Raums, Resultate der historischen Kräfte,
Spitzen und Höhlen der historischen Landschaften, Archai der histori-
schen Mythologien.

2. Case Studies-Methode

Die historische Erkenntnistheorie verwendet die Methode der »case
studies«. Der Begriff verdient eine spezielle Beachtung. Case studies
stellen eine interdisziplinäre Methodologie der Analyse individueller
Subjekte, der lokalen Gruppenweltanschauungen und Situationen dar,
die in der klinischen Psychologie, Soziologie, Ethnographie und in
einer Reihe gegenwärtiger erkenntnistheoretischer Richtungen, v. a.
der kognitiven Soziologie (D. Bloor) und Erkenntnisanthropologie
(J. Elkana), benutzt wird.

Das Terminus »case studies« entstand offensichtlich in der juristi-
schen und klinischen Praxis, insofern einige Bedeutungen des eng-
lischen Wortes »case« die Eigenart und Personifizierung des Gegen-
standes (als »precedent«, »person under investigation«) betonen. Die
allgemeine Idee dieser Methodologie geht auf die »idiographische Me-

351

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thode« der Neukantianer, der Hermeneutik Diltheys und biographi-
sche Untersuchungen des kreativen Prozesses (C. Lombroso, F. Galton)
zurück. Sie enthält drei Grundvoraussetzungen. Erstens: Das kulturel-
le Phänomen ist einmalig, seine Erklärung aus allgemeinen Prinzipien
ist unmöglich. Zweitens: Deutung und phänomenologische Beschrei-
bung sind optimale Methoden der Analyse; jedes Ereignis wird von
einer komplexen Menge von Bedingungen bestimmt, die grundsätzlich
situationsabhängig sind. Zum Beispiel sollen wir, laut Karl Mannheim,
die situative Determination als unbedingten Erkenntnisfaktor beach-
ten, genauso wie die Relationismustheorie und die Theorie der ver-
änderten Paradigmen akzeptiert werden sollen; wir müssen die Vor-
stellung von der Existenz der Wahrheit in sich selbst als schädliche
und nicht zuprüfende Hypothese ablehnen4 .

Es können zwei Typen von case studies unterschieden werden –
das Literaturstudium und die Feldforschung. Als Vorbild für den ersten
Typus dienen die Werke des Historikers Alexander Koyre, der zweite
ist mustergültig von der Ethnographin Mary Douglas vertreten. Beide
enthalten einige Elemente des mikrosoziologischen Herangehens, in-
sofern die lokale Determination, sozusagen die »innerliche Sozietät«,
Priorität hat. Diese innerliche Sozietät versteht man als ein geschlosse-
nes System der stillschweigenden, unerkannt bleibenden kognitiven
Voraussetzungen, die von spezifischen, für diese Gruppe charakteristi-
schen Kommunikations- und Handlungsformen bestimmt sind: als
»conceptual framework« und soziokultureller Kontext, der die Bedeu-
tung jedes einzelnen Wortes bzw. Aktes festlegt. Die Mannigfaltigkeit
und gegenseitige Unreduzierbarkeit der Situationen und Gegenstände
wird als fundamental angesehen; in Folge dessen wird die deskriptive
Methode der normativen bevorzugt.

Die Tendenz zur Historisierung und Soziologisierung der Er-
kenntnis- und Wissenschaftstheorie veranlasst Autoren wie David
Bloor, Harry Collins, Mickle Mulkey, Karin Knorr-Cetina, Bruno La-
tour, Steve Woolgar usw., case studies als eine Alternative zur rationa-
len Rekonstruktion Karl Poppers zu verwenden. Das Muster des neuen
Herangehens lässt sich anhand der Sprachspielanalyse des späteren
Wittgenstein zeigen. Laut Wittgenstein entsteht die Bedeutung eines
Terminus in den Formen seiner Verwendung. Analog zur Analyse
Wittgensteins der verschiedenen Sprachsituationen als Lebensformen

352

Ilya Kasavin

4 K. Mannheim: Ideology and Utopia, New York 1936, S. 301.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fassen case studies den Inhalt eines Wissenssystems im Kontext einer
endlichen Reihe von Bedingungen auf, ausgehend davon, welche kul-
turelle Funktionen es erfüllt. Die Vertreter der kognitiven Soziologie
verweisen auf die Idee der »total description« (Gilbert Ryle), auf die
»ontologische Relativität« (Willard Quine), auf die Gestaltpsychologie,
auf die Methode der »grid and group analysis« (Mary Douglas), auf die
»thick description« (Clifford Geertz), auf die »angewandte Soziologie«
(im Sinne von Alfred Schütz) usw.

Wichtig ist, dass die Case studies-Methode traditionelle Verhält-
nisse zwischen der Erkenntnistheorie und der Wissenschaftsgeschichte
und Wissenssoziologie als die zwischen einem Allgemeinen und einem
Einzelnen transformiert. Die geschichtlichen und soziologischen Bei-
spiele sollen die Erkenntnistheorie nicht bloß begründen bzw. illustrie-
ren, sondern sie »zeigen« (so Wittgenstein) die Mannigfaltigkeit der
Wissenstypen und Formen, die den realen kognitiven Prozess charak-
terisieren, und bilden dadurch einen methodologischen Ausgangs-
punkt für die Erkenntnistheorie.

Zugleich macht die historische Erkenntnistheorie nicht bloß rou-
tinemäßig Wissensgeschichte überhaupt zu ihrem Gegenstand, son-
dern auch die historischen Kollisionen, die neue Erkenntniskontinente
entdecken. Sie geht scheinbar rein empirisch mit ihrer Case studies-
Methode und der Untersuchung konkreter Situationen vor. Aber sie
ist gleichzeitig metaphysisch orientiert, weil in jedem einzelnen Bei-
spiel eine Verwirklichung des ausgewählten historischen Archetyps ge-
sehen wird. Die ganze Methode der historischen Erkenntnistheorie ba-
siert auf der Priorität des kulturhistorischen Weltbildes vor dem
Erkenntnisbegriff. Man fängt mit den Resultaten und Methoden der
kognitiven und sozialen Wissenschaften an, transformiert sie in ein
konzeptionelles Modell und verwendet es nun in der erkenntnistheo-
retischen Analyse. Diese Übertragung von Schemata aus der Sozio-
logie, der Ethnographie, der Psychologie usw. in den epistemologischen
Bereich ist für die historische Erkenntnistheorie besonders kenn-
zeichnend. Im Stadium der Entdeckung (Inquiry) zieht die historische
Erkenntnistheorie eine Reihe nichtphilosophischer und nichtepistemo-
logischer Ressourcen heran; im Stadium der Rechtfertigung (Justifica-
tion) findet eine philosophische Kritik und Selektion statt. Darüber
hinaus stellt die historische Erkenntnistheorie eine Variante der nicht-
klassischen Epistemologie dar. Sie geht nicht mehr von philosophi-
schen Verallgemeinerungen aus, um später die Wissenschaftsresultate

353

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ihre Begründung heranzuziehen. Der ganze Prozess wandelt sich
um. Die Ideen und Metaphern werden aus konkreten Wissenschaften
und selbst aus alltäglicher Erfahrung genommen, um danach philoso-
phisch bearbeitet zu werden. Diese Methodologie hat die Überzeugung
zur Voraussetzung, dass heutzutage alle rein philosophischen Ideen
bereits erfunden worden sind und ein rein theoretisches Philosophie-
ren keinen Gegenstand mehr hat (außer sich selbst in der Form einer
Metaphilosophie). Aber diese Objektlosigkeit der Philosophie ist zu-
gleich eine Form ihrer Freiheit. Dadurch erlangt sie sozusagen eine
»methodologische Gegenständlichkeit«, welche es ihr erlaubt, sich
durch philosophische Deutung andere Denkformen (aus Wissenschaft,
Mythos, Religion, Kunst, alltäglicher Erfahrung usw.) anzueignen.

3. Phänomenologische Ansätze

Es ist zu betonen, dass sich die historische Erkenntnistheorie von ande-
ren an der Geschichte orientierten Disziplinen dank einer spezifischen
historischen Gegenständlichkeit unterscheidet. Diese wird von beson-
deren historischen Ereignissen gebildet, die bei den Antike-Forschern
als »Archai«, bei Anhängern C. G. Jungs als »Archetypen«, bei Wis-
senschaftshistorikern und Wissenschaftstheoretikern als »Paradig-
men«, bei Ethnographen als »Traditionen«, bei Anhängern Heideggers
als »Existenziale«, und manchmal auch (bei Transzendentalisten) als
»historische Apriori« bezeichnet werden. Ausgerechnet die letzteren
scheinen mir am meisten für unsere Ziele geeignet, weil sie eine sug-
gestive Überzeugungskraft mit der Überlieferung verbinden. Noch
wichtiger ist aber, in diesem Begriff eine Vereinigung der kognitiv-
konzeptualen Dimension mit einer existenzial-affektiven zu sehen.

Eine solche Tendenz zeigt Kurt Hübner in seinem Werk »Religiö-
se Aspekte der Existenzanalyse bei M. Heidegger«5 . Heidegger erfasse,
so Hübner, eine sinnliche, emotionale Gestimmtheit, die aber keine
empirische, sondern eine solche apriorischer Natur sei. Sie bilde die
Kehrseite jeder rational-aprioristischen Ontologie, welche Hübner z. B.
im altgriechischen Mythos entdeckt. Jede Ontologie habe also zwei ver-
schiedene Aspekte: der erste bezieht sich auf die kognitiv-konzeptualen
Strukturen, der andere auf die ursprünglichen Gestimmtheiten. Jede

354

Ilya Kasavin

5 Siehe: K. Hübner: Glaube und Denken, Stuttgart 2001.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Epoche sei entsprechend durch zwei Typen der aprioristischen Struktu-
ren charakterisiert. Sollten wir von dem Renaissance-Menschen, dem
Rokoko-Menschen oder dem modernen Menschen sprechen, so mei-
nen wir nicht nur seine kognitiv erfassbare Vorstellungswelt, sondern
auch den Zustand seiner Gestimmtheiten, welche wir in Dichtung,
Kunst und Musik vorfinden.

Auf diese Weise ergänzt die phänomenologische Beschreibung
wesentlich jede rationale Rekonstruktion, obwohl es sich keinesfalls
um ein psychologisches Herangehen handelt. Die Phänomenologie in-
teressiert sich im Gegensatz zur Psychologie nicht für die empirische
Mannigfaltigkeit der Gestimmtheiten, die sich in jeder Zeit auf beson-
dere Weise im Rahmen einer Epoche entfaltet. Ihre Intentionalität be-
steht im Gegenteil darin, diejenigen strukturierten Gestimmtheiten zu
beschreiben, welche die ganze Mannigfaltigkeit als ihre ursprüngliche
Ursache hervorbringen. Die Analyse des historischen Apriori ist des-
wegen sowohl eine rational-kognitive Rekonstruktion der geschicht-
lich gegebenen Vorstellungen über Raum, Zeit, Erkenntnis, Wohl, Ge-
rechtigkeit und Arbeit, als auch eine typologisch-phänomenologische
Beschreibung von solcher grundlegender Strukturen wie Angst, Sorge,
Glaube, Hoffnung, Liebe und Schuld. Und ein Perspektivenwechsel
zwischen diesen beiden Analysetypen erlaubt es uns, ein umfassendes
Verständnis einer bestimmten intellektuellen Epoche zu gewinnen.

355

Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Àlexei N. Krouglov

Leo Tolstoj und die Syllogistik.

Die Logik Kiesewetters in der Erzählung
Der Tod des Iwan Iljitsch

In der ganzen, bis heute vollständigsten Ausgabe der Werke Leo Tols-
tojs (1828–1910), die 90 Bände umfasst1 , kommt das Wort ›Logik‹
recht selten vor. Der Begriff der Logik – sei es im Sinne einer Wissen-
schaft über die Formen des Denkens oder im Sinne eines objektiven
Gangs der Geschichte oder der Entwicklung der Dinge – spielt abge-
sehen von wenigen Ausnahmen weder in seinen Romanen und Novel-
len noch in seiner Publizistik noch in seinem Briefwechsel eine nen-
nenswerte Rolle. Aus den literarischen Werken ist in diesem
Zusammenhang die Novelle Hadschi Murat zu erwähnen, in der Tols-
toj zwischen der Wirklichkeit, der Logik und dem Gemeinsinn unter-
scheidet2 . Im Roman Krieg und Frieden kann man einerseits Spuren
der bis heute verbreiteten Vorstellungen über eine Alogizität oder we-
nigstens über eine einzigartige Logik der Frauen finden3 , und sich an-
dererseits über die Beschreibung der Gespräche zwischen Pierre Besu-
chow und Natascha Rostova wundern. Bei diesen Gesprächen sprach
Natascha mit ihrem Ehemann so, »wie nur Mann und Frau miteinan-
der sprechen, d. h. indem einer des andern Gedanken mit außerordent-
licher Klarheit und Schnelligkeit erkennt und ihm ebenso die seinigen
mitteilt, auf einem Weg, der allen Regeln der Logik zuwiderläuft, ohne
das Mittel der Urteile, Schlüsse und Beweisführungen, vielmehr auf
eine ganz besondere Weise«. Mehr noch, Natascha fühlte, »daß ein
logischer Gedankengang von Seiten Pierres ihr als sicherstes Merkmal
dafür diente, daß zwischen ihr und ihrem Mann irgend etwas nicht
richtig war. Wenn er zu beweisen und vernunftgemäß und ruhig zu

356

1 Lev Nikolaevič Tolstoj: Polnoe sobranie sočinenij v 90 tomach. Jubilejnoe izdanie
[Sämtliche Werke in 90 Bänden. Jubiläumsausgabe], Moskau 1928–64. In den letzten
Jahren hat das Institut für Weltliteratur der Russischen Akademie der Wissenschaften
begonnen, eine neue 100-bändige Ausgabe der Schriften Tolstojs herauszugeben.
2 Vgl. Tolstoj: Hadschi Murat, XV.
3 Vgl. Tolstoj: Krieg und Frieden, Epilog, IX.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechen anfing, und wenn sie dann selbst, unwillkürlich seinem Bei-
spiel folgend, dasselbe tat, so wußte sie, daß dies mit Sicherheit zu
einem Streit führte«4 . Bereits an der Stelle ist bei Tolstoj eine deutliche
Skepsis hinsichtlich der Mittel, der Aufgaben und der Rolle der forma-
len Logik kaum zu übersehen. Noch klarer kommt das aber in der Er-
zählung Der Tod des Iwan Iljitsch (1881–82; 1884–86) zum Ausdruck,
nämlich in den Überlegungen der handelnden Hauptperson über das
Lehrbuch der Logik von Kiesewetter.

Nachdem Immanuel Kant (1724–1804) in ganz Preußen berühmt
geworden war, stiftete König Friedrich Wilhelm II (1744–1797) ein
Stipendium in Höhe von 300 Talern für Johann Gottfried Carl Chris-
tian Kiesewetter (1766–1819), damit er nach Königsberg zu Kant fah-
ren konnte, »um seinen besondern mündlichen Unterricht zu benut-
zen«5 . Der junge Mann hat in der Hauptstadt Ostpreußens zwei
Semester von 1788–89 verbracht und kehrte 1790 für kurze Zeit nach
Königsberg zurück. Kiesewetter genoss nicht nur den Unterricht bei
Kant, sondern tafelte bei ihm und half dem Philosophen bei der Vorbe-
reitung zum Druck der Kritik der Urteilskraft. Nach der Rückkehr
nach Berlin war Kiesewetter der Hauslehrer und Erzieher der drei Kin-
der des preußischen Königs. 1793 wurde er Philosophieprofessor am
Collegium Medico-Chirurgicum, das später ein Teil der neu gegrün-
deten Kriegsschule in Berlin wurde, wo auch der zukünftige Militär-
theoretiker Carl Philipp Gottlieb von Clausewitz (1780–1831) bei ihm
studierte. Mit Kant stand Kiesewetter praktisch bis zu den letzten Mo-
naten des Königsberger Philosophen in Verbindung, wobei er ihn
»meinen Lehrer und Vater«, »meinen zweiten Vater« und sich selbst
»dankbaren Schüler« nannte6 .

357

Leo Tolstoj und die Syllogistik

4 Tolstoj: Krieg und Frieden, übers. von Hermann Röhl, Bd. 4, Leipzig 1922, S. 453f.
(Epilog, XVI).
5 Reinhold Bernhard Jachmann: Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund,
Königsberg 1804. ND: Immanuel Kant. Sein Leben in Darstellungen von Zeitgenossen.
Die Biografien von L. E. Borowski, R. B. Jachmann und E. A. Ch. Wasianski, hrsg. von
Felix Gross, mit einer Einleitung von Rudolf Malter, Darmstadt 1993, S. 130.
6 Vgl. z.B. Briefe Kiesewetters an Kant vom 19. November 1789, 22. April 1791 und
15. Juni 1793 in: Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften (AA) (Hrsg.):
Kants gesammelte Schriften, Bd. XI, Berlin 1922. 2. Aufl., S. 107, Nr. 391; S. 254,
Nr. 467; S. 437, Nr. 580. Was das Verhältnis Kants Kiesewetter gegenüber angeht sowie
die Arbeit an der Kritik der Urteilkraft, vgl. insbesondere den Brief des Königsberger
Philosophen an seinen Amanuensis vom 25. März 1790: Immanuel Kant, Briefwechsel,

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kiesewetter hat zu der Verbreitung und Popularisierung der kan-
tischen Philosophie in Berlin durch seinen Unterricht und im deutsch-
sprachigen Raum durch seine Schriften viel beigetragen7 . Besonders
gefragt waren aber die Lehrbücher Kiesewetters in Logik, darunter sein
Grundriß einer reinen allgemeinen Logik nach Kantischen Grundsät-
zen8 , sein Compendium einer allgemeinen Logik9 und seine Logik
zum Gebrauch für Schulen10 . Die Vorlesungen über die Logik Kants
wurden erst im Jahre 1800 herausgegeben11 . Aus diesem Grund war
der Königsberger Philosoph nicht begeistert, dass sein Schüler auf
Grundlage seines Unterrichts einen Vorlesungskurs in Logik »nach
Kantischen Grundsätzen« früher als er selbst veröffentlicht hat12 . Doch
haben die regelmäßigen Packungen mit den Teltowscher Rüben, die
Kiesewetter an Kant schickte13 , die Situation entschärft14 .

In den Richtlinien aus dem Jahre 1804 für das gerade gegründete
Pädagogische Institut in Sankt-Petersburg, die vom Ministerium der
Volksaufklärung gebilligt wurden, wurde empfohlen, die Logik »nach

358

Àlexei N. Krouglov

Auswahl und Anmerkungen von Otto Schöndörffer, bearbeitet von Rudolf Malter,
Hamburg 1986, S. 941f. Nach der AA hätte der Brief der Nummer 413a entsprochen.
7 Vgl. z.B. Johann Gottfried Carl Christian Kiesewetter: Ueber den ersten Grundsatz
der Moralphilosophie. Erster Theil welcher die Prüfung der bisherigen Systeme der
Moral enthält, nebst einer Abhandlung von Herrn Prof. Jakob: Über die Freiheit des
Willens, Leipzig 1788, 2. Aufl. Berlin 1790; ders.: Versuch einer fasslichen Darstellung
der wichtigsten Wahrheiten der neuern Philosophie für Uneingeweihte nebst einem
Anhange, der einen gedrängten Auszug aus Kants Kritik der reinen Vernunft und die
Erklärung der wichtigsten darin vorkommenden Ausdrücke der Schule enthält, Berlin
1795; ders.: Prüfung der Herderschen Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, in
welcher zugleich mehrere schwierige Stellen in der Kritik der reinen Vernunft erläutert
werden, 2 Tle., Berlin 1799. ND: Bruxelles 1973
8 Kiesewetter: Grundriß einer reinen allgemeinen Logik nach Kantischen Grundsätzen:
zum Gebrauch für Vorlesungen; begleitet mit einer weitern Auseinandersetzung für
diejenigen die keine Vorlesungen darüber hören können, Berlin 1791, Tl. 1: Reine all-
gemeine Logik, Tl. 2: Angewandte allgemeine Logik.
9 Kiesewetter: Compendium einer allgemeinen Logik sowohl der reinen als der ange-
wandten, nach Kantischen Grundsätzen: zum Gebrauch für Vorlesungen, Berlin 1796.
10 Kiesewetter: Logik zum Gebrauch für Schulen, Berlin 1797.
11 Gottlieb Benjamin Jäsche (Hrsg.), Immanuel Kant: Logik: ein Handbuch zu Vorlesun-
gen, Königsberg 1800.
12 Vgl. Kiesewetter: Brief an Kant vom 3. Juli 1791, in: AA, Bd. XI, S. 266, S. 475.
13 Vgl. z.B. Kiesewetter: Brief an Kant vom 9. November 1790, in: AA, Bd. XI, S. 234,
458. Heinrich Heine war ebenfalls ein großer Liebhaber der Teltowscher Rüben.
14 Vgl. z.B. Kant: Brief an Kiesewetter vom 13. Dezember 1796, in: AA, Bd. XII, 2. Aufl.
Berlin 1922, S. 139, 730.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Lehrbuch der Logik Kiesewetters, das nach der Methode Kants
geschrieben wurde«, zu lehren15 . In der Bibliothek der Kazaner Uni-
versität ist ein frühes Manuskript des großen Mathematikers Nikolaj
Ivanovič Lobačevskijs (1792–1856), Anfangsgründe der Logik, be-
wahrt, das allem Vermuten nach Kiesewetters Lehrbuch als Quelle hat-
te16 . Später wurde das Lehrbuch Kiesewetters für die Schulen ins Rus-
sische übersetzt und erschien in zwei Auflagen 1829 und 183117 . Eben
dieses Lehrbuch wurde, so Tolstoj, im Kaiserlichen Institut für Rechts-
wissenschaft in Sankt-Petersburg18 , das von 1835 bis 1918 existierte,
eine gewisse Zeit benutzt. Seit 1838 betrug sein Programm 7 Jahre des
Unterrichts mit den ersten vier allgemeinbildenden Klassen des Gym-
nasialprogramms, einschließlich Logik, und drei juristischen Klassen.

Im Lehrbuch Kiesewetters findet sich mehrmals das lange, legen-
där gewordene Beispiel mit Cajus19 , das auch Tolstoj in seiner Erzäh-
lung aufgreift. Logik ist eine sehr konservative Disziplin. Kant hat
nicht von ungefähr behauptet, seit der Zeit des Aristoteles (384–322
v.Chr.) habe die Logik keinen Schritt weder vorwärts noch rückwärts
gemacht20 . Diese Einschätzung Kants wird wohl keiner der heutigen
Logiker teilen. Dennoch lässt sich kaum bezweifeln, dass wenigstens

359

Leo Tolstoj und die Syllogistik

15 Pravila dlja Pedagogičeskogo instituta (1804) [Richtlinien für das Pädagogische Insti-
tut], in: Sbornik postanovlenij po Ministerstvu narodnogo prosveščenija [Sammelband
der Verordnungen des Ministeriums der Volksaufklärung], Bd. 1, 2. Aufl. Sankt-Peters-
burg 1875, Sp. 243, § 64.
16 Vgl. Aleksandr Vasil’evič Vasil’ev: Nikolaj Ivanovič Lobačevskij. 1792–1856, Moskau
1992, S. 207.
17 Kizevetter: Logika dlja upotreblenija v učiliščach, übers. von Jakov Vasil’evič Tolma-
čev, Sankt-Petersburg 1829, 2. Aufl. 1831.
18 In diesem Institut haben sowohl Iwan Iljitsch Golowin als handelnde Person der Er-
zählung als auch sein Prototyp, Staatsanwalt in Tula, Ivan Il’ič Mečnikov (1836–1881),
Bruder des berühmten Mediziners, studiert. Der wohl berühmteste Absolvent dieses
Instituts ist aber der russische Komponist Petr Il’ič Čajkovskij. Vgl. über dieses Institut
Krylov, I. F., Kleganova, M. V.: Očerk iz istorii Imperatorskogo Učilišča Pravovedenija
[Skizze der Geschichte des Kaiserlichen Instituts der Rechtswissenschaft], in: Pravove-
denije [Rechtswissenschaft], Sankt-Petersburg 1994, Nr. 5–6.
19 Vgl. z. B. Kizevetter: Logika dlja upotreblenija v učiliščach, Sankt-Petersburg 1829,
S. 17, §21; ders., Logik zum Gebrauch für Schulen, 4. Aufl. Leipzig 1832, S. 13, § 21;
S. 30, § 60; S. 32 f., §64 usw. Vgl. auch andere Beispiele mit Cajus: op. cit., S. 25, § 52;
S. 32, § 63; S. 35, §67; S. 36, § 70 usw. Vgl. auch Kiesewetter: Versuch einer fasslichen
Darstellung der wichtigsten Wahrheiten der neuern Philosophie für Uneingeweihte,
S. 40–47.
20 Vgl. KrV, B VIII.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manche Beispiele seit der Zeit von Aristoteles bis heute von einem
Logikkompendium ins andere immer wieder übergehen. Das gilt auch
hinsichtlich des Beispiels mit Cajus. Selbst wenn wir die lateinische
Tradition ignorieren und nur die deutsche berücksichtigen, kommt der
fleißige Cajus als Beispiel im Auszug aus der Vernunftlehre Georg
Friedrich Meiers (1718–1777)21 vor, d. h. in demjenigen Lehrbuch,
nach dem Kant vierzig Jahre lang seine Vorlesungen über die Logik
gehalten hat. Im Vorlesungskurs über die Logik Kants, der zwar erst
nach dem Lehrbuch Kiesewetters veröffentlicht wurde, aber in einer
gewissen Form noch vor der Abfassung seines eigenen Lehrbuchs
durch Jäsche gehört wurde22 , taucht Cajus zweimal als Beispiel auf23 .
Darüber hinaus lässt sich Cajus auch in der Kritik der reinen Vernunft
finden24 . Aber der Cajus Kiesewetters stellt selbst bei der Berücksich-
tigung dieses Hintergrundes einen Sonderfall dar. Manche Autoren der
Logikkompendien benutzen mit Absicht dem Sinn nach falsche, aber
der Form nach wahre Beispiele, um den formalen Charakter der Logik
besser zu zeigen. Andere Verfasser versuchen, verschiedene Urteile
und Schlüsse nach Möglichkeit immer mit denselben Subjekten und
Prädikaten zu formulieren, die gleichzeitig noch als Beispiele der Be-
griffe dienen. Den zweiten Weg hat Kiesewetter gewählt: Die meisten
Beispiele seines Lehrbuchs verwenden Cajus als Subjekt und Sterblich-
keit als Prädikat25 . Die Konsequenz ist die folgende: Selbst ein unauf-
merksamer Leser bemerkt dieses Beispiel, für einen aufmerksamen Le-

360

Àlexei N. Krouglov

21 Vgl. Georg Friedrich Meier: Auszug aus Vernunftlehre, Halle 1752, S. 111, §404. ND:
AA, Bd. XV, Berlin 1923, S. 764.
22 Das Beispiel findet sich in mehreren Nachschriften der Vorlesungen Kants über die
Logik aus verschiedenen Jahren (Vorlesungen über die Logik Pölitz, Wiener Logik, Lo-
gik Dohna-Wundlacken).
23 Vgl. Kant: Logik, in: AA, Bd. IX. Berlin, 1923, S. 102, §21 Anm.; S. 115, § 44 Anm.
24 Vgl. KrV, B 378 / A 322. Auf Latein kommt ein anderes Beispiel mit Cajus bei Kant
auch früher vor, nämlich in Nova dilucidatio (1755).
25 Aus diesem Grund scheint mir die Behauptung L. D. Opul’skajas außerordentlich
zweifelhaft, Kiesewetter wolle die Kraft logischer Schlüsse am Beispiel der Sterblichkeit
selbst des großen Feldherrn Gaius Iulius Caesar demonstrieren (vgl. Lidija Dmitrievna
Opul’skaja: Lev Nikolaevič Tolstoj. Materialy k biografii s 1886 po 1892 god, Moskau
1979, S. 11 Anm.). Ob die Verbindung mit dem großen Römer ursprünglich vorhanden
war, ist offen. Im 18. Jahrhundert bestand sie jedenfalls nicht, denn Cajus wurde neben
Titius ganz bestimmt zu den Gattungsnamen gerechnet und auch in solchen Kontexten
benutzt, die dem römischen Staatsmann gar nicht gefielen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ser erhält das Lehrbuch aber einen existenziellen Klang. Um den Kon-
trast zu verdeutlichen, lässt sich darauf hinweisen, dass der für die
vorkantische Philosophie in vielen Zusammenhängen maßgebende
Christian Wolff (1679–1754) in seiner lateinischen Logik26 bei den
Beispielen der Syllogismen den Begriff eines Triangels am meisten be-
nutzt hat. Ob Kiesewetter eine solche existenzielle Wirkung bewusst
ausüben wollte und was ihn dazu trieb, bleibt offen. Jedenfalls ist das
Beispiel

Alle Menschen sind sterblich
Cajus ist ein Mensch
Cajus ist sterblich

nichts anderes als eine richtige Darstellung des Modus BARBARA, der
ersten Figur des kategorischen Syllogismus. Wie auch bei jedem rich-
tigen Syllogismus sichert dieser Schluss die Wahrheit der Schlussfol-
gerung nur unter der Bedingung, dass die beiden Prämissen ebenfalls
wahr sind. Mit anderen Worten kann man diesen Syllogismus folgen-
dermaßen umformulieren: Wenn es wahr ist, dass alle Menschen
sterblich sind und dass Cajus ein Mensch ist, dann ist es auch wahr,
dass Cajus sterblich ist. Ob die Prämissen wahr sind, und wie ich zu
den wahren Prämissen (wenigstens eine davon muss ein allgemeines
Urteil sein) gelange, sind Fragen, die die formale Logik nicht beantwor-
tet und auch nicht beantworten kann.

Wie gestaltet aber Tolstoj den Syllogismus mit Cajus in seinem
literarischen Werk? Kurz vor seinem Tod war Iwan Iljitsch ständig ver-
zweifelt, denn im »Grunde seiner Seele wusste er, dass er sterben
musste, hatte sich aber noch nicht an diese Tatsache gewöhnt und
konnte sich auf keine Weise damit abfinden [konnte das auf keine Wei-

361

Leo Tolstoj und die Syllogistik

26 Vgl. Christian Wolff: Philosophia rationalis sive logica, methodo scientifica per-
tractata et ad usum scientiarum atque vitae aptata, Frankfurt, 3. Aufl. 1740, S. 289–
302, §§332–365. Dennoch tauchen auch bei Wolff Beispiele der Sterblichkeit der Könige
auf, vgl. op. cit., p. 307, § 375. Cajus als Beispiel war auch in den späteren Lehrbüchern
sehr beliebt, vgl. z.B. Georg Samuel Albert Mellin: Enzyklopädisches Wörterbuch der
kritischen Philosophie: Oder Versuch einer fasslichen und vollständigen Erklärung der
in Kants kritischen und dogmatischen Schriften enthaltenen Begriffe und Sätze; Mit
Nachrichten, Erläuterungen und Vergleichungen aus der Geschichte der Philosophie
begleitet und alphabetisch geordnet, Bd. 4, Abt. 2, Jena, Leipzig 1802, S. 720f.; Wilhelm
Traugott Krug: Denklehre oder Logik, Königsberg 1806, S. 422–425; Gustav Theodor
Fechner: Katechismus der Logik oder Denklehre bestimmt zum Selbst- und Schulunter-
richt, mit erläuternden Beispielen, Leipzig 1823, S. 97 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se verstehen27 . – A. K.]«28 . In diesem Zustand erinnerte er sich an seine
Studienjahre:

»Jenes Beispiel eines Syllogismus, das er in der Logik von Kiesewetter gelernt
hatte und das da lautete, Cajus sei ein Mensch, die Menschen seien sterblich,
und demnach sei auch Cajus sterblich – dieser Syllogismus war Iwan Iljitsch
sein ganzes Leben lang nur in bezug auf Cajus als richtig erschienen, keines-
wegs hingegen in bezug auf sich selbst. Cajus war der Mensch ganz all-
gemein, und für ihn traf jene Folgerung durchaus zu [war das ganz gerecht29 .
– A. K.]. Er, Iwan Iljitsch, aber war nicht Cajus, war nicht ein x-beliebiger
Mensch, sondern hatte von Geburt an seine besondere, ihn von allen andern
Menschen unterscheidende Eigenart gehabt: er war Wanja mit seiner Mama
und dem Papa, mit Mitja und Wolodja, mit seinem Spielzeug, dem Kutscher,
der Kinderfrau und später mit Katenka, mit allen Freuden und Kümmernis-
sen, mit der ganzen Begeisterungsfähigkeit der Kindheit, der Knabenjahre
und Jugend. Hatte Cajus etwa den Geruch des gestreiften Lederballs gekannt,
der ihm als kleinem Kind so lieb gewesen ist? Hatte Cajus etwa der Mutter
ebenso die Hand geküßt und beim Rascheln ihres seidenen Kleides das gleiche
empfunden wie er in seiner Kindheit? Ist es etwa Cajus gewesen, der am
Institut für Rechtswissenschaften den Aufruhr wegen der Pasteten angestif-
tet hatte? Ist etwa Cajus jemals so verliebt gewesen? Ist etwa Cajus imstande,
eine Sitzung zu leiten?«30

Diese Gegenüberstellung zu Cajus wird von Iwan Iljitsch weiter zuge-
spitzt:

»Ja, Cajus ist wirklich sterblich, und es ist ganz in der Ordnung [richtig31 . –
A. K.], wenn er stirbt; aber bei mir, Iwan Iljitsch, dem einstigen Wanja, mit
allen meinen Gefühlen und Gedanken, liegen die Dinge ganz anders. Es kann
nicht sein, daß mir der Tod bestimmt ist. Das wäre ja entsetzlich. […] Wenn
auch ich sterben müßte wie Cajus, dann wüßte ich das, eine innere Stimme
würde es mir sagen; doch nichts davon trifft zu. Weder ich noch irgendeiner

362

Àlexei N. Krouglov

27 Tolstoj: Smert’ Ivana Il’iča, in: Polnoe sobranie sočinenij v 90 tomach, Bd. 26, Moskau
1936, S. 92. Hier wie im Folgenden wird in eckigen Klammern eine kursiv gesetzte,
weniger bildhafte, aber dem Wortlaut nach getreuere, vom Russischen abweichende
Übersetzung vom Verfasser eingefügt.
28 Eberhard Dieckmann, Gerhard Dudek (Hrsg.): Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch,
übers. von Hermann Asemissen, in: Gesammelte Werke in 20 Bänden, Bd. 12, 2. Aufl.
Leipzig 1976, S. 121 (VI).
29 Im Original steht »soveršenno spravedlivo«. Tolstoj: Smert’ Ivana Il’iča, S. 93.
30 Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 121; kursiv von mir. – A. K. Wanja (ebenso wie
Mitja, Wolodja und Katenka) ist eine niedliche Form von Iwan, vergleichbar etwa Jo-
hannes – Johanneschen.
31 Tolstoj: Smert’ Ivana Il’iča, S. 93.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meiner Freunde hat die Sache so aufgefaßt, dass für uns das gleiche gelten
sollte wie für Cajus. Und nun dieser Zustand! dachte er voller Entsetzen. Es
ist doch undenkbar, dass ich sterben muß. Es ist undenkbar und ist dennoch
so. Wie geht das zu? Wie soll man das verstehen?«32

Lange Zeit konnte Iwan Iljitsch keinen Ausweg aus dieser Situation
finden. »Er konnte keine Erklärung finden und bemühte sich, den Ge-
danken an den Tod als ein haltloses, krankhaftes Hirngespinst [als
einen falschen, nicht richtigen Gedanken33 . – A. K.] zu verscheuchen
und ihn durch andere, vernünftige [richtige.34 – A. K.] Gedanken zu
verdrängen. Allein dieser Gedanke, und nicht nur der Gedanke, nein,
auch die Wirklichkeit stellte sich immer wieder ein und marterte
ihn«35 .

Auf den ersten Blick scheint es, dass der Aufstand des Iwan Iljitsch
gegen die Logik durch elementare »logische« Fehler bedingt sei36 . Von
diesem Standpunkt aus stammen die Probleme mit dem Untersatz
»Iwan Iljitsch ist ein Mensch« aus der Unfähigkeit der Subsumtion
unter die Regeln und aus der Unfähigkeit zur Interpretation der ein-
zelnen Begriffe als der allgemeinen. In der Kritik der reinen Vernunft
definiert Kant die Urteilskraft als »das Vermögen, unter Regeln zu sub-
sumieren, d. i. zu unterscheiden, ob etwas unter einer gegebenen Regel
(casus datae legis) stehe, oder nicht«37 . Der Königsberger Philosoph
lenkt unsere Aufmerksamkeit auf Ärzte oder Richter, die zwar eine
Menge von Regeln im Kopf haben und in der Lage sind, diese Regeln
zu unterrichten, aber ein solcher Mensch »wird dennoch in der Anwen-
dung derselben leicht verstoßen, entweder, weil es ihm an natürlicher
Urteilskraft (obgleich nicht am Verstande) mangelt, und er zwar das
Allgemeine in abstracto einsehen, aber ob ein Fall in concreto darunter

363

Leo Tolstoj und die Syllogistik

32 Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 121f. Kursiv von mir. – A. K.
33 Tolstoj: Smert’ Ivana Il’iča, S. 93.
34 Op. cit.
35 Tolstoj: Der Tod des Iwan Iljitsch, S. 122.
36 So wird dies öfters von Logikern gedeutet: »Der Gedankengang des Iwan Iljitsch ist,
natürlich, von seiner Verzweiflung abhängig. Nur sie nötigt ihn zu vermuten, daß etwas
immer und für alle richtiges in bezug auf einen bestimmten Menschen zu einem kon-
kreten Zeitpunkt plötzlich nicht mehr gültig sein wird. Wie unangenehm die Kon-
sequenzen unserer Überlegungen sein mögen, sie müssen doch angenommen werden,
wenn vorher auch die Prämissen angenommen worden sind«. Aleksandr Archipovič
Ivin: Logika, 2. Aufl. Moskau 1998, S. 4.
37 KrV, B 171/A 132.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehöre, nicht unterscheiden kann«38 . Die Ursache dafür sah Kant gera-
de in der Urteilskraft: »Der Mangel an Urteilskraft ist eigentlich das,
was man Dummheit nennt, und einem solchen Gebrechen ist gar nicht
abzuhelfen«.39 Dennoch ist der Iwan Iljitsch alles andere als dumm: Er
kann ohne Mühe in den kategorischen Syllogismus anstelle von Cajus
jeden anderen einzelnen Menschen stellen, doch mit einer einzigen
Ausnahme, die er selbst ist.

Vom Standpunkt der formalen Logik aus sind sowohl Cajus als
auch Iwan Iljitsch einzelne Begriffe, die gleichzeitig als die allgemeinen
verstanden werden, nämlich die allgemeinen für eine Menge, die aus
einem einzigen Element besteht. Die Urteile mit Cajus und Iwan Il-
jitsch als Subjekte lassen sich entsprechend ebenso als allgemeine oder
universale Urteile interpretieren. Um aber zu solchen Formen zu ge-
langen, muss man den ganzen Inhalt, alles Besondere ignorieren. Völ-
lig anders aber sieht die Situation für Iwan Iljitsch aus: Für ihn liegt
zwischen dem »Cajus als dem Menschen ganz allgemein«, einem
»x-beliebigen Menschen« und ihm selbst als Iwan Iljitsch eine unüber-
steigbare Kluft. Eben von dem für die formale Logik »Unwesentli-
chen«, nämlich von dem Rascheln des Kleides seiner Mutter oder dem
Geruch des Lederballs kann und will er keinesfalls abstrahieren. Allein
der Gedanke der Unterordnung des Einmaligen und des Eigenartigen
unter eine blinde Gewalt des Allgemeinen ist für ihn schrecklich, des-
halb kommt ihm die Schlussfolgerung des Syllogismus mit sich selbst
als Subjekt so ungerecht vor.

Aber auch der Obersatz »Alle Menschen sind sterblich« bereitet
Probleme. Die Schlussfolgerung ist sowohl in Bezug auf Cajus als auch
in Bezug auf Iwan Iljitsch nur dann wahr, wenn die Prämissen wahr
sind. Was aber kann die Wahrheit des Obersatzes garantieren? Da dies
nicht ein einzelnes sondern ein im engeren Sinne des Wortes allgemei-
nes Urteil ist, das kein Ergebnis eines Sonderfalls der vollständigen
Induktion darstellt, ist dieses Urteil vom logischen Standpunkt aus
prinzipiell nicht verifizierbar. Für solche Urteile gilt die These, die Mo-
ses Mendelssohn (1729–1786) in der Abhandlung über die Evidenz
hinsichtlich der metaphysischen Wahrheiten zum Ausdruck gebracht
hat: Die Aufgabe der Metaphysik besteht darin, dasjenige lebendige
Wissen zu schützen, das wir außerhalb der Metaphysik und ohne ihre

364

Àlexei N. Krouglov

38 KrV, B 173/A 134.
39 KrV, B 172 Anm. /A 133 Anm.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hilfe erhalten. Solange es sich um Cajus handelt, solange die Betrach-
tung rein theoretisch bleibt, erkennt Iwan Iljitsch die Richtigkeit des
Obersatzes problemlos an, die diesen Syllogismus erst ermöglicht. So-
bald er aber eine praktische Konsequenz in Bezug auf sich selbst zieht,
lehnt seine innere Stimme diese Konklusion ab. Man kann zwar ironi-
sieren, wie launenhaft eine solche innere Stimme ist, doch diese Ironie
ist für die Logik an sich eher tödlich: Ohne Zusage dieser Stimme mit
diesen oder jenen allgemeinen Ober- oder Untersätzen, wohlgemerkt
ohne jeden zureichenden Grund, ist die Deduktion in Form eines Syl-
logismus überhaupt nicht möglich.

Eben mit dieser inneren Stimme ist das Problem des Unverständ-
nisses verbunden, das bei Tolstoj im Vordergrund steht: »Es ist undenk-
bar und ist dennoch so. Wie geht das zu? Wie soll man das verstehen?«
Die Logik kann verschiedene Schlussfolgerungen produzieren, die kön-
nen dreimal richtig und korrekt sein, wie kann man sie aber verstehen
und in Bezug auf sich selbst akzeptieren, wenn das ganze Innere sie mit
voller Kraft ablehnt? Eine solch menschliche Eigenschaft hat Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646–1716) noch trefflich gefasst: »Wenn die Geo-
metrie unseren Leidenschaften und gegenwärtigen Interessen ebenso
wie die Moral zuwider liefe, würden wir sie nicht weniger bestreiten
und verletzen, trotz aller Beweise des Euklides und Archimedes, die
man als Träumereien behandeln und als voll von logischen Fehlern an-
sehen würde«40 . Wenn es um existenzielle Fragen geht, reicht das ra-
tionale Vermögen zu den richtigen logischen Ausführungen für ihr
Verständnis bei weitem nicht aus, denn selbst »evidente« Sätze können
plötzlich auf völliges Unverständnis stoßen. Hier wird auch eine der
Achillesfersen der Logik deutlich: Ihre Richtigkeit und Korrektheit ver-
sichern nicht unbedingt das Verständnis, ohne welches ihr Wert sicht-
lich abgewertet wird.

Die Anklage des Iwan Iljitsch gegen die logische Schlussfolgerung,
sie sei ungerecht, kann für viele absurd klingen. Gleichzeitig entsteht
auch der Verdacht, Tolstoj selbst verstehe gar nicht, was Logik sei, denn
was habe die Logik mit der Gerechtigkeit und mit der Ethik zu tun?

365

Leo Tolstoj und die Syllogistik

40 Gottfried Wilhelm Leibniz: Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand,
2. Aufl. Leipzig 1904, S. 61f. Vgl. auch Ismar Elbogen (u.a. Hrsg.), Moses Mendelssohn:
Abhandlung über die Evidenz in metaphysischen Wissenschaften, welche den von der
Königlichen Academie der Wissenschaften in Berlin auf das Jahr 1763 ausgesetzten
Preis erhalten hat, Berlin 1764, in: Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. 2,
Berlin 1931, S. 295. ND: Stuttgart-Bad Cannstatt 1972.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber warum akzeptierte und akzeptiert der sterbende Jurist die Sterb-
lichkeit des Cajus so leicht und widersetzt sich der eigenen Sterblich-
keit so störrisch? Die naheliegende Erklärung lautet: aus Egoismus.
Dennoch weist Tolstoj auf eine weitere Ursache deutlich hin: Cajus ist
ein Mensch »ganz allgemein«, ein »x-beliebiger Mensch«, etwas Un-
persönliches und Abstraktes, während Iwan Iljitsch mit seinen Freuden
und Kümmernissen ein von allen anderen unterschiedenes Wesen ist.
Der Wert von Cajus ist im Vergleich zum Wert von Iwan Iljitsch nich-
tig, mit seinem Tod wird im Unterschied zum Tod des Iwan Iljitsch
nichts verlorengehen. Selbstverständlich ist Cajus für Iwan Iljitsch vor
allem nur ein Beispiel aus dem Lehrbuch der Logik, der als lebendiger
Mensch kaum wahrgenommen wird. Doch anstelle von Cajus jeman-
den anderen zu setzen – einen realen Petrov, Sidorov, Kuznecov (außer
sich selbst) – stellt für Iwan Iljitsch keine Schwierigkeit dar. Wie selt-
sam das auch klingen mag, dieses Beispiel kann aber die Tiefe des ka-
tegorischen Imperativs Kants erklären gemäß der Formel: »Handle so,
daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in Person eines
jeden andern jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel
brauchst«41 . Seine eigene Existenz ist für Iwan Iljitsch ein Zweck an
sich. Dennoch gilt dasselbe auch für jeden anderen Menschen, ein-
schließlich Cajus und Titius. Andere Menschen auch als Zwecke an sich
zu behandeln heißt aber, andere Menschen als selbstständige Persön-
lichkeiten wahrzunehmen, wie du es selbst bist. Welche Unterschiede
bei der Akzeptanz oder Ignoranz des kategorischen Imperativs auftre-
ten, zeigt das Beispiel bei Tolstoj anschaulich. Diese Unterschiede sind
bereits im Bereich der Logik bemerkbar (wenn die Menschen zu bloßen
Begriffen werden), geschweige bei realen Handlungen (sei es direkt
oder aufgrund der umgekehrten Anwendung der Ergebnisse, zu denen
man im Gange der logischen Operationen mit bloßen Begriffen ge-
langt, auf lebendige Menschen, die ursprünglich als Prototypen dieser
Begriffe dienten). Wenn man Cajus wie sich selbst wahrnimmt, dann
nimmt man Rücksicht darauf, dass auch er Mama und Papa, Kindheits-
erinnerungen, einmalige Freuden und Kümmernisse hat. Wenn aber
Cajus nicht ein Mensch überhaupt, x, y oder z, sondern eine einmalige
Persönlichkeit wie ich, Iwan Iljitsch, ist, dann ist es in Bezug auf ihn
(fast) ebenso schwierig, die Schlussfolgerung über die Sterblichkeit zu
akzeptieren, wie in Bezug auf sich selbst.

366

Àlexei N. Krouglov

41 Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Einmaligkeit der selbstständigen Persönlichkeit kann helfen,
das Hindernis besser zu erklären, auf welches das Verständnis des Syl-
logismus von Iwan Iljitsch stößt. Die ersten Schritte in diese Richtung
hat noch Vladimir Sergeevič Solov’ev (1853–1900) geleistet, der unter
einem starken Eindruck der Erzählung Tolstojs stand. Im Sinn der Lie-
be betont er, dass »die absolute Individualität gar nicht vergänglich sein
kann«42 . Mit der Behauptung der eigenen Individualität und der Indi-
vidualität der anderen Menschen ist die Unumgänglichkeit des Todes
völlig unvereinbar. Ich glaube, etwas Ähnliches fühlt auch Iwan Il-
jitsch, auch wenn er dies nicht verbalisiert. Die Verzweiflung seiner
Situation besteht nicht nur in einer Weigerung, die für ihn so schreck-
liche Schlussfolgerung anzunehmen, sondern eher darin, dass er
gleichzeitig zwei verschiedene Prämissen annimmt, die einander aus-
schließen können, nämlich »Alle Menschen sind sterblich« und »Jede
absolute Individualität kann nicht sterblich sein«. Im Falle von Cajus
ist alles ganz einfach: »Alle Menschen sind sterblich«, »Cajus ist ein
Mensch«, ergo »Cajus ist sterblich«; »Jede absolute Individualität kann
nicht sterblich sein«, »Cajus als ein Mensch ganz allgemein ist keine
absolute Individualität«, ergo »Cajus ist sterblich«. Im Falle von Iwan
Iljitsch ist es aber ganz anders: Aus dem ersten Obersatz folgt, dass
Iwan Iljitsch sterblich ist, während dagegen aus dem zweiten Obersatz
folgt, dass Iwan Iljitsch gar nicht sterblich sein kann. So geriet Iwan
Iljitsch in Widerspruch: »Es ist undenkbar und es ist dennoch so«.

Dank eines genialen Beispiels gelingt es Tolstoj, den ganzen Kom-
plex der Probleme der formalen Logik zu zeigen, nämlich Abstrahieren
bei der Entstehung der Formen, Interpretation des Einzelnen als All-
gemeines, Subsumtion unter Regeln, Begründung und Rechtfertigung
allgemeiner Prämissen, praktische Anwendung der theoretischen Sätze
und die Rolle der intuitiven Zustimmung. Der Schriftsteller weist die
Logik mit seltener Überzeugungskraft auf ihre Grenzen hin: Die logi-
schen Ausführungen können so glänzend sein wie sie mögen, ihre Be-
weiskraft kann so gewaltig sein wie sie mag, das hilft keineswegs, von
der Furcht des Todes zu befreien, das hilft ebenso wenig, den Tod zu

367

Leo Tolstoj und die Syllogistik

42 Vladimir Sergeevič Solov’ev: Smysl ljubvi [Der Sinn der Liebe], in: Sočinenija v 2
tomach [Werke in 2 Bänden], Bd. 2, 2. Aufl. Moskau 1990, S. 519. Das, was Kant mit
seinem kategorischen Imperativ zu erreichen hofft, versucht Solov’ev durch die wahre
Liebe zu erreichen: »Im Gefühl der Liebe nach ihrem Grundsinne behaupten wir die
unbedingte Bedeutung der anderen Individualität, und dadurch auch die unbedingte
Bedeutung der eigenen Individualität«. Op. cit.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen, noch ihn zu akzeptieren. Wenigstens seit der Zeit von Plato
(428/427–348/347 v.Chr.) sind das Sterben und der Tod zentrale The-
men der Philosophie. Sokrates sagt im Phaidon: »… diejenigen, die
sich auf rechte Art mit der Philosophie befassen, mögen wohl, ohne
daß es freilich die andern merken, nach gar nichts anderm streben, als
nur zu sterben und tot zu sein«43 .

Die Versuche, den Menschen auf dem Wege irgendeines logischen
Beweises oder irgendwelcher deduktiver Ausführungen mit dem Tod
zu versöhnen, waren meines Erachtens immer unglücklich. Der be-
rühmteste Versuch solcher Art wurde wohl von Epikur (342/341–271/
270 v.Chr.) unternommen, der hoffte, den Menschen von der Furcht
des Todes mit Hilfe folgender Ausführung zu befreien: »Das schauer-
lichste Übel also, der Tod, geht uns nichts an; denn solange wir existie-
ren, ist der Tod nicht da, und wenn der Tod da ist, existieren wir nicht
mehr. Er geht also weder die Lebenden an noch die Toten; denn die
einen geht er nicht an, und die anderen existieren nicht mehr«44 . Bei
allem Scharfsinn und aller Subtilität dieser Überlegungen Epikurs sind
sie nicht so überzeugend, wie man es sich gewünscht hätte. Ob eben
diese Gedanken Quellen jenes Muts der Stoiker angesichts des Todes
waren, der selbst in die Sprache eingegangen ist, ist sehr fraglich.
Selbst die Philosophie erscheint nicht selten hilflos, sobald sie vor die
wichtigsten Fragen des menschlichen Lebens und Todes gestellt wird.
Die Logik (und die Wissenschaft als solche) ist hier gänzlich machtlos,
wie das Tolstoj im Tod des Iwan Iljitsch meisterhaft schildert. Am An-
fang des 20. Jahrhunderts haben manche angesehene Ärzte in Russland
ihren Studenten dringend geraten, diese Erzählung Tolstojs auch als
Fachlektüre zu studieren, um den inneren Zustand ihrer Patienten, die
an Krebs erkrankt sind,45 einigermaßen verstehen zu können. Für die
Logiker von Beruf wäre dieses Meisterwerk Tolstojs wohl nicht weni-
ger von Nutzen.

368

Àlexei N. Krouglov

43 Platon: Phaidon, 64 b, in: Sämtliche Werke, Bd. 1, Berlin [1940], S. 739.
44 Epikur: Brief an Menoikeus, 125, in: Von der Überwindung der Furcht; Katechismus,
Lehrbriefe, Spruchsammlung, Fragmente, eingel. und übertr. von Olof Gigon, 3. Aufl.
München 1983, S. 102. Tolstoj hat diesen Gedanken Epikurs noch in einem relativ frü-
hen Alter kennengelernt. Vgl. auch Tolstoj: Varianty k traktatu »O žizni« [Varianten
zur Abhandlung Über das Leben], Bd. 26, S. 612, 617, 622.
45 Da die Beschreibung Tolstojs so realistisch gewesen ist, könnte man, so diese Ärzte,
die Diagnose des Iwan Iljitsch mit großer Sicherheit stellen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Norbert Hinske

Noch einmal abseits der Trampelpfade*

Nihil ergo magis praestandum est quam ne pecorum ritu sequa-
mur antecedentium gregem pergentes non quo eundum est sed
quo itur.

Vor nichts müssen wir uns also mehr hüten, als daß wir nach
Art des Viehs der Herde der Vorangehenden folgen und nicht
da unseren Weg nehmen, wo man zu gehen hat, sondern da, wo
man geht.

Seneca, De vita beata I, 3
Kant, Gedanken von der wahren Schätzung der lebendigen
Kräfte, Vorrede

Gedanken kämpfen miteinander im Zweikampf. Ideologien kämpfen in
Massenmedien.

* * *

Nachdenkliche Menschen erkennen sich wechselseitig mehr an ihren
Fragestellungen als an ihren Antworten. Ideologen wittern sich und
ihre Gegner am Geruch.

* * *

Avantgarde ist ein Ruhmestitel. Von der Ehre der Nachhut redet nie-
mand. Und in der Tat: Nachhuten erringen selten Siege. Sie stehen auf
verlorenem Posten. Aber sie verschaffen der Truppe die Zeit, sich neu
zu formieren.

* * *

369

* Der Titel spielt auf das gerade erschienene Buch des Verfs. an: Abseits der Trampel-
pfade, Würzburg 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Je kürzer man sich zu fassen sucht, desto länger dauert es.

* * *

Jeder Philosoph, der sein Metier ernst nimmt, fährt irgendwann einmal
nach Syrakus. Manche vielleicht auch zwei- oder dreimal. Aber nur
Ideologen bleiben dort auf Dauer.

* * *

Es gibt kaum etwas Unvernünftigeres, als schlankweg zu erklären, die-
ses oder jenes sei vernünftig.

* * *

Die Geschichte ist kein verläßlicher Bundesgenosse. Sie ist unbe-
rechenbar.

* * *

Wer unentwegt von Menschenrechten spricht, verliert dabei leicht den
Singular aus dem Blick, auf dem sie basieren.

* * *

Gegen Ungerechtigkeit kann man protestieren, gegen Dummheit
nicht.

* * *

Wo das Wort ›Brüderlichkeit‹ in Umlauf kommt, sollte man die Flucht
ergreifen. Schon der inflationäre Gebrauch des Wortes ›Bruder‹ ist be-
denklich. Das Alte Testament, aber auch die griechische Tragödie ist
voll von den entsetzlichsten Brudergeschichten.

* * *

370

Norbert Hinske

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere Linke ist heute der verläßlichste Anwalt der Meinungsfreiheit
der Linken.

* * *

Fische sind auch nur Menschen. Auch sie reißen sich die Brocken ge-
genseitig aus dem Maul.

* * *

Auch der schrecklichste Völkermord besteht nur aus vielen einzelnen
Morden.

* * *

Das Adjektiv ›vorurteilslos‹ läßt sich ähnlich wie ›obdachlos‹ nicht stei-
gern. Wer es versucht, zeigt damit, daß er über das Problem der Vor-
urteile wenig nachgedacht hat.

Vorurteilslosigkeit ist eine Illusion. Schon der Versuch, die eigenen
Vorurteile nicht auch noch zu kultivieren, stellt eine hohe intellektuel-
le Leistung dar.

Nachdenkliche Menschen sagen nicht ›vorurteilslos‹, sondern ›vor-
urteilsarm‹.

* * *

Mit dem Adjektiv ›kritisch‹ steht es so ähnlich wie mit dem Gebrauch
von Maggi: Wenn man das Gewürz an jede Suppe schüttet, zerstört es
jeden ursprünglichen Geschmack.

* * *

Vorschlag für eine fällige Namensanpassung: Frankfurter Allgemeine
Schickeria.

* * *

371

Noch einmal abseits der Trampelpfade

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Feier runder Geburtstage in Literatur und Kunst ist nicht etwa ein
Ausdruck lebendiger Kultur, sondern eher ein Anzeichen für ihren
Niedergang.

* * *

Der Mensch befindet sich in einem unaufhebbaren Zwiespalt: Die Erde
ist voll von Köstlichkeiten. Er selbst aber ist so gebaut, daß er unver-
meidlich mehr von ihr erwartet, als sie zu bieten hat.

* * *

Da der Mensch unentrinnbar nach Glück strebt, muß er an etwas glau-
ben. Wo nichts anderes bleibt, glaubt er an die Glücksverheißungen der
Werbung.

* * *

Es gibt im Leben des Menschen Stunden intensivsten, geradezu über-
wältigenden Glücks. Die Rede vom Wohlbefinden zieht sie auf die Ebe-
ne der Alltäglichkeit hinab. Auch an dieser Stelle erweisen sich viele
unserer Sozialwissenschaftler als die Sachwalter des Trivialen.

* * *

Das Glück des Menschen ähnelt einer Hibiskusblüte. Sie blüht mit un-
glaublicher Intensität, aber sie blüht in der Regel nur einen Tag.

* * *

Altwerden heißt, erstaunt bemerken, wie veränderlich so viele Dinge
sind, auf deren Beständigkeit man seinen Lebensplan gegründet hatte.

Altsein heißt, die Tage zählen, bis der Winter vorüber ist.

Je älter man wird, desto enger rücken die Jahrhunderte zusammen. Die
Weimarer Republik oder das deutsche Kaiserreich, das war doch fast
gestern. Und nur Primaner und zu junge Bundespräsidenten glauben,
der Peloponnesische Krieg sei unendlich weit von uns entfernt. Dabei

372

Norbert Hinske

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat der letzte auf europäischem Boden zwischen 1914 und 1945 statt-
gefunden.

* * *

Eine der wichtigsten Rechtfertigungen für so etwas wie Kirche ist der
Umstand, daß nur sie uns aus den Engführungen des persönlichen Be-
tens herausführen kann. Guter Gottesdienst hat im buchstäblichen
Sinne etwas Mitreißendes. Wer glaubt, ohne ihn auszukommen, ist
auf dem besten Weg zur geistigen und geistlichen Verarmung.

373

Noch einmal abseits der Trampelpfade

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329 - am 24.01.2026, 02:48:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Geschichte – Philosophie – Dogmatik
	Über den Sinn der Frage »Was ist Philosophie?«
	Philosophie als philosophisches Problem

	Das historische apriori als erkenntnistheoretisches Problem
	1. Historizismus, Relationismus und Repräsentation
	2. Case Studies-Methode
	3. Phänomenologische Ansätze

	Leo Tolstoj und die Syllogistik.
	Noch einmal abseits der Trampelpfade

