
https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Roland Mugerauer 
  

Gibt es eine  
wahre Religion? 

 

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


 

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


 
 
 
 
 
 
 
Roland Mugerauer 
  
 
 

Gibt es eine wahre Religion? 

Eine systematisch-theologische  
und philosophische Einführung  
samt Wettbewerbsbeiträgen  
von Oberstufenschülern 

Tectum Verlag 
 

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Roland Mugerauer 

Gibt es eine wahre Religion? Eine systematisch-theologische und 
philosophische Einführung samt Wettbewerbsbeiträgen von 
Oberstufenschülern 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 

E-PDF: 978-3-8288-7164-9 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4205-2 ím Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung der Bilder 
#164247675 von anya babii und #57057741 von reeel | stock.adobe.com 

Alle Rechte vorbehalten 

Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„Der Mensch, der sich von dem Zwang der Religion befreit, wird frei
für die Gnade der Religion.“

Paul Tillich

„Denn nicht jetzt nur, sondern schon immer habe ich ja das an mir,
daß ich nichts anderem von mir gehorche als dem Satze, der sich mir
bei der Untersuchung als der beste zeigt.“

Sokrates in Platons Dialog Kriton
(in der Übersetzung von Schleiermacher)

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Dieses Büchlein sei gewidmet meinen engagierten Mitautorinnen und
-autoren, den Schülern und Schülerinnen des Grundkurses Evangeli-
sche Religion Q2 (Schuljahr 2017/18) der Liebigschule (Europaschule;
Gymnasium) in Frankfurt am Main, sowie allen Interessierten, die das
interreligiöse Thema dieses Bändchens betrifft.

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Inhaltsverzeichnis

Einleitendes Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I  1

‘Gibt es eine wahre Religion? Welchen Glaubensannahmen sollen wir
Gültigkeit zusprechen?’–Systematisch-theologische Einführung in die
Thematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

II  

7

Gliederung der systematisch-theologischen Themeneinführung . . . . . . . . . . . . .II.1 7

Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung . . . . . . . . . .II.2 8

Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben . . . . . . . . . . . . . . .A’) 8
Das Verhältnis von Theologie und Wissenschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . .a) 12
Die Methodenproblematik der (christlichen) Theologie. . . . . . . . . .b) 13

Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben
(Fortführung) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

A’’)
14

Die Frage nach einer allgemeinen Offenbarung und
Gotteserkenntnis durch menschliche Vernunft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

B)
15

Das Verhältnis der abrahamitischen Religionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .C) 16
Beantwortung der beiden Eingangsfragen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .D) 19
Der Gewinn für den interreligiösen Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .E) 19

Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema . . . . . . . . .III.  21

Ein kontroverses, aber fruchtbares Gespräch. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.1 21

Ein Streitgespräch am Essenstisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.2 27

Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.3 37

Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion –
Lebenswege. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

III.4
44

IX

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion . . . . . . . . . . . . . . . .III.5 53

Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges Gespräch. . . .III.6 60

Diskussion beim Familientreffen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.7 66

Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.8 73

Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .III.9 78

Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie und der
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

III.10
84

Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist Religionsunterricht
wichtig? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

III.11
91

Adiectamenta (‘Hinzufügungen’) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.  97

Vernunft, Verstand, Rationalität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.1 97

Glaube und Vernunft bzw. Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IV.2 130

Was ist ‘Wahrheit’? – Ein Artikel für eine Schülerzeitschrift von 1999 . . . . . . . .IV.3 134

Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen (außerhalb Jesu Christi) oder
Exklusivität der Selbsterschließung Gottes in Jesus Christus? . . . . . . . . . . . . . . . . .

IV.4
139

Ist Theologie eine Wissenschaft? – Von Wissenschaft
und ‘Wissenschaftsgläubigkeit’ – und en passant ein Plädoyer für Bildung
und Ideologiekritik statt ‘Kompetenz(en)’– Neusprech, ‘Soft-Skill(s)’-Talk(s)
und schulischer ‘Kompetenzerei’ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

IV.5

146

Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger Religionsfriede’ . . . . . . . . . .IV.6 158

Nachwort: Die Haltung des Frankfurters Adorno als mögliches Leitbild für
(u.a.) Frankfurter Schüler_innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

V.  
165

Inhaltsverzeichnis

X

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Einleitendes Vorwort

Dieses Büchlein setzt sich, ausgehend von der Fragestellung ‘Gibt es
eine wahre Religion? Welchen Glaubensannahmen sollen wir Gültigkeit
zusprechen?’, mit dem spannungsreichen und schwierigen Verhältnis
von Religion und Wahrheit auseinander, ausgehend vom Christentum.
Dabei findet auch das Verhältnis der drei großen monotheistischen
und abrahamitischen Weltreligionen Judentum, Christentum und Is-
lam Beachtung.

Das Büchlein richtet sich hiermit vor allem an Studierende der
Theologie sowie an Religionspädagog_inn_en und auch Ethik-Leh-
rer_innen wie Unterrichtende der Philosophie1 sowie an interessierte
Lai_inn_en, die angesichts der religiösen Pluralität in der uns umge-
benden Welt einmal – alleine oder zu mehreren – dieser Fragestellung
näher nachdenken wollen und hierfür eine kurze Hinführung möch-
ten aus christlich-theologischer Perspektive unter Berücksichtigung
manch zentraler religions- wie grundlagenphilosophischer Aspekte.

Entsprechend beginnt das Bändchen mit einer sehr gerafften syste-
matisch-theologischen Einführung in die Thematik bzw. die Problem-
stellung (II.), bevor dann Beiträge von Oberstufenschüler_inne_n fol-
gen (III.), die das Thema in fiktionalen Entwürfen problemorientiert
behandeln. Anschließend folgen dann Vertiefungen zu besonders
wichtigen Aspekten (IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’), s. dazu nach-
folgend).

I 

1 An die Ethiklehrer_innen und die Unterrichtenden der Philosophie ist besonders
gedacht an denjenigen Stellen, an denen die Ausführungen religionsphilosophisch
und ‘allgemeinphilosophisch’ werden. Dies geschieht vor allem in einigen Adiecta-
menta. Hier löst sich der Autor zugunsten philosophischer Einlassungen öfter von
der streng theologisch-systematischen ‘Denke’ zugunsten philosophischer und teils
pädagogisch-kritischer (oder gar ‘polemischer’) Einlassungen. (Wer diesbezüglich
mehr über den Autor und seine Positionen erfahren möchte, ‘google’ seinen Namen
– es werden, diesen Punkt betreffend, in diesem Büchlein, von einer Ausnahme ab-
gesehen, bewusst keine Literaturangaben aufgeführt oder weitere Ausführungen ge-
macht.)

1

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Die ‘Gerafftheit’ der einführenden Abhandlung spiegelt recht ge-
nau die unterrichtliche Situation wider, der durch den Autor entspro-
chen werden musste und in deren Kontext der einführende Essay ent-
standen ist:

Auch wenn es sich um keinen ‘Unterrichtsentwurf ’ handelt, liegt
der Abhandlung zu Grunde das, was die inhaltlich-substanzielle
Grundlage des evangelischen Religionsunterrichtes war, den der Autor
zu Beginn des 2. Halbjahres im Schuljahr 2017/18 in ‘seinem’ Grund-
kurs Evangelische Religion (Q2; G8) an einer hessischen Europaschule
(Gymnasium) in Frankfurt am Main erteilt (und seinen ‘Adressaten
und Adressatinnen’ ‘zugemutet’) hat in spontanem Entschluss, hiermit
bei den evangelischen Schülern und Schülerinnen für die Teilnahme
an einem länderübergreifenden Essaywettbewerb (Deutschland, Öster-
reich, Italien) zu werben, der von katholischer Seite ausgeschrieben
worden war und von dem er gerade erst Kenntnis erhalten hatte.2

Die Voraussetzungen hierfür waren allerdings ‘eher ungünstig’.
Denn der Kurs umfasst(e) 31 Schülerinnen und Schüler, von denen
mehr als die Hälfte zum Kurshalbjahr wegen Weggang eines Kolle-
gen ‘Neuzugänge’ waren, da umständehalber zwei Religionskurse zu-
sammengelegt wurden. Der Unterrichtende kannte daher etwa die
Hälfte der Schüler_inne_n noch nicht. Zudem war gerade ‘Prakti-
kumszeit’ (teils mit Praktika im Ausland, was weiteren Zeitverlust be-
deutete), so dass eine Reihe von Schülerinnen und Schülern von den
knapp zwei Doppelstunden zu Beginn des 2. Halbjahres, in denen,
auf ’s Äußerste komprimiert, die Grundlagen für ihre Essay-Entwürfe
erarbeitet wurden, nur eine besuchen konnte.

Dass nur knapp zwei Doppelstunden zur sachlichen Einführung in
die Problematik verwendet werden konnten, war umständebedingt:

2 Es handelte sich um eine Ausschreibung der ‘Jungen Akademie des Erbacher Hofs –
Akademie des Bistums Mainz’ und des interdisziplinären Forschungsprojekts ‘Ana-
lytic Theology – The Nature of God’ (Fakultät für Katholische Theologie, Universität
Innsbruck). Der Wettbewerb war gerichtet an Schülerinnen und Schüler zwischen
16 und 19 Jahren. Er sollte „Jugendliche zu einer geistigen Auseinandersetzung mit
gesellschaftlich und kirchlich relevanten Fragen anregen“. Seine Ziele waren „Per-
sönlichkeitsbildung, die Entwicklung einer interdisziplinären und interkulturellen
Dialogfähigkeit sowie die Kompetenz zu kritischer Reflexion“ (so aus dem An-
schreiben an die Fachlehrerinnen und Fachlehrer der Fächer Religion, Ethik, Philo-
sophie, Deutsch und weiterer Fächer vom November 2017).

I Einleitendes Vorwort

2

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Einerseits erhielt der Unterrichtende erst spät Kenntnis von dem län-
derübergreifenden katholischerseits ausgeschriebenen Essaywettbe-
werb: ‘Der echte Ring / vermutlich ging verloren’ (G.E. Lessing) – Zum
spannungsreichen Verhältnis von Religion und Wahrheit – Essaywettbe-
werb für Schülerinnen und Schüler 2018’, für den die Beiträge gedacht
waren; andererseits musste außer allfälligen organisatorischen Dingen
der Unterrichtende mit Blick insbesondere auf mögliche Abiturprü-
fungen Zeit ‘sparen’ für die Behandlung und Erarbeitung der ‘norma-
len’ unterrichtlichen Inhalte der Q2-Phase. Denn an ‘seiner’ Schule
sind in der Oberstufe jeweils nur zwei wöchentliche Unterrichtsstun-
den für Religion (wie auch für Ethik) angesetzt statt der in Hessen an
anderen Gymnasien lehrplanentsprechend üblichen drei.3

Aus diesem Grund ging es darum, in möglichster Kürze unter-
richtlich die wesentlichen Kernpunkte der Themenstellung zu vermit-
teln. Dies konnte in dem strikt begrenzten zeitlichen Rahmen zugleich
auch nur gelingen u.a. durch eine ‘Methode der Einklammerung’.

Zum Beispiel hätte man sich in Fragen, was ‘Wahrheit’ überhaupt
ist, welcher der in der philosophischen Tradition erarbeiteten und ver-
tretenen Wahrheitstheorien der Vorzug zu geben ist4, und ob ‘Wahr-
heit’ im religiösen Sinne überhaupt dasselbe meint wie Wahrheit im
gewöhnlichen und philosophischen Sinne, bereits hoffnungslos ‘verlie-
ren’ können.

3 Diese Dreistündigkeit des Unterrichts an anderen Gymnasien entspricht auch dem
vielfachen Interesse von Schülerinnen und Schülern, in den Fächern Religion bzw.
Ethik Abitur zu machen.

4 Zum Beispiel:
– Wahrheit als Übereinstimmung der Sache/n mit dem sie erkennenden Verstand
(adaequatio rei/rerum et intellectus);
– Wahrheit als Übereinstimmung des Denkens mit seinen eigenen, logisch zwingen-
den Gesetzen;
– Wahrheit als Effekt einer Haltung, die es uns am besten möglich macht, mit dem
Gesamt unserer Erfahrungen zu leben;
– Wahrheit als Ausdruck eines Willens zur Macht;
– Wahrheit als Übereinstimmung der Untersuchenden über einen Sachzusammen-
hang, die sich im argumentativen Diskurs herstellt und unter die Idee gestellt ist,
dass alle vernünftigen Subjekte im herrschaftsfreien Diskurs in der je spezifischen
Ansicht dieses übereinstimmen können/können würden.

I Einleitendes Vorwort

3

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Daher war es sinnvoll, die Frage nach der Wahrheit zunächst ein-
zuklammern und sie indirekt abzuhandeln und schließlich zu beant-
worten.

Entsprechend musste mit anderen ‘Untiefen’ des Themas verfahren
werden, etwa hinsichtlich der Aspekte ‘Theologie und Wissenschaft’
oder ‘Theologie und Hermeneutik’5.

Gleichwohl hat sich diese ‘Methode der Einklammerung’ unter-
richtlich als zielführend erwiesen, wie die gleich anschließend entstan-
denen und im Band nach dem Einleitungsessay abgedruckten Schü-
ler_innen-Beiträge zeigen. Deshalb wird auch in diesem schmalen
Bändchen entsprechend verfahren.

Allerdings finden sich in Gestalt ausgewählter ‘Adiectamenta’ hier
zusätzlich helfende Ergänzungen zur Problemvertiefung. Problemver-
tiefend sind sie gedacht selbst dann, wenn sie ausnahmsweise einmal (s.
bes. IV.5) positionellen Charakter haben, d.h. entschieden Position be-
ziehen. Allesamt sollen sie vor allem dienen der Entwicklung von auf
die Thematik bezogenem Problembewusstsein. Wie wir von Sokrates
lernen können, ist dies weit mehr als nichts, ja, es ist wohl die dem
Menschen eigentlich gemäße Weisheit (anthropínê sophía6)! Man
kann dies auch bezeichnen als problemqualifiziertes Nichtwissen – auch
wenn dies manchem Leser/mancher Leserin zunächst anstößig
und ‘wenig’ erscheinen mag. Wie Platons Sokratesgestalt zeigt, kann
ein dergestaltes persongebundenes Nichtwissen (als nichtpropositional
verfasste Problemkompetenz) immerhin dazu verhelfen, sich immer
wieder thematisch-sachbezogen zu bewähren – ganz anders als diejeni-
gen, die sich sicher wissend dünken, seine Dialogpartner, die die dia-
logthemeneinschlägige ‘Expertise’ für sich beanspruchen!

Bevor im Anschluss die Gliederung der Sacheinführung, die der
Unterrichtende gegeben hat, vorgestellt wird, sei noch auf zweierlei hin-
gewiesen:

5 Weil der Rahmen des Bändchens, der mit dem Verlag vereinbart war, hierdurch
vollends ‘gesprengt’ worden wäre, wird auf den letztgenannten Aspekt auch in den
Adiectamenta nicht näher eingegangen. Er sei hier daher ausdrücklich als eine
der ‘Aussparungsstellen’ kenntlich gemacht.

6 Soweit das Griechische transkribiert wird, wird fortan teilweise eine etwas einfache-
re Form gewählt.

I Einleitendes Vorwort

4

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Erstens: Wegen der Knappheit der Ausführungen in der systema-
tisch-theologischen Themeneinführung sind, wie gerade erwähnt, ei-
nige ausgewählte Aspekte in Adiectamenta (‘Hinzufügungen’ im Sinne
von: „Illud de iis adiciam breviter.“7) etwas näher ausgeführt und ver-
tieft, da sie besonders wichtig sind. Auch hier unterlag das ‘Hinzuge-
fügte’ hinsichtlich Umfang und Anzahl aber strikten Beschränkungen,
d.h. einem ‘Aussparungsprinzip’, um den Umfang dieses Büchleins in
engen Grenzen zu halten.

Diese ‘Hinzufügungen’ sollten also, obgleich sachsystematisch ei-
nigermaßen zentral, als ‘bloß’ exemplarisch8 verstanden werden –
auch diese Erkenntnis gehört zu dem (sokratischen) Problembewusst-
sein, dessen Entwicklung beim Leser bzw. der Leserin intendiert ist.
Auch die Vielfältigkeit und Heterogenität der Positionen, die in den
Schüler_innen-Beiträgen (manchmal nur sehr kurz) aufscheinen,
dient diesem Ziel.

Das in den Adiectamenta ausgewählte Gesagte hat insofern also
durchweg exemplarischen Charakter für das Viele, das in diesem
Bändchen ungesagt bleiben muss. Das Gesagte soll allerdings dazu ver-
helfen, auch Ungesagtes zu erkennen und zu erwägen!

Zweitens: Die protestantischen Autorinnen bzw. Autoren der ein-
gereichten Wettbewerbsbeiträge erhielten eine (in sich differenzierte)
Anerkennung von katholischer Seite, einige weitere Autorinnen und
Autoren eine Einladung zur Teilnahme an der `Summerschool´ zum
Thema mit Referent_inn_en aus Wissenschaft, Gesellschaft, Kirche,
Medien und Kultur. Eine Verleihung zweier Preise und eine Anerken-
nung in Form einer Urkunde an die Autorinnen und Autoren im Rah-
men der Abiturabschlussfeier ist zugesagt durch den Präsidenten des
zuständigen Kirchlichen Schulamtes der EKHN (Evangelische Kirche
in Hessen und Nassau).9

7 „Dieses will ich dem Gesagten kurz hinzufügen.“
8 Auch dies lehrt die Sokratesfigur Platons: Unter vielen möglichen Wegen der Proble-

matisierung und Problemvertiefung kann stets nur einer bzw. können lediglich eini-
ge wenige gewählt und gegangen werden.

9 Zum Zweck der Publikation wurden die Beiträge marginal grammatisch, orthogra-
phisch etc. wie auch sehr sachte inhaltlich bearbeitet. Da die Bearbeitung möglichst
wenig ‘eingriffig’ war, macht sich dies bemerkbar in einer gewissen Uneinheitlich-
keit (auch) der manifesten Gestalt sowie stellenweise in einer gewissen Differenzie-
rungsbedürftigkeit der vorbrachten Argumente und Gedanken aus fachlicher Sicht.

I Einleitendes Vorwort

5

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


‘Gibt es eine wahre Religion? Welchen Glaubens‐
annahmen sollen wir Gültigkeit zusprechen?’–
Systematisch-theologische Einführung in die
Thematik

Gliederung der systematisch-theologischen Themeneinführung

Zunächst wird das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben
(A’) Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben) diskutiert.
Hierbei sollen beiläufig die Aspekte ‘Wissenschaftscharakter der Theo-
logie’ (a) Theologie und Wissenschaft) und ‘Hermeneutik’ (b) Die Me-
thodenproblematik der (christlichen) Theologie) gestreift werden. Dann
soll nach Fortführung der Frage des Verhältnisses von Vernunft und
christlichem Glauben (A’’) Das Verhältnis von Vernunft und christli-
chem Glauben (Fortführung)) über die Frage nach einer allgemeinen
Offenbarung und Gotteserkenntnis (B) Die Frage nach einer allgemei-
nen Offenbarung und Gotteserkenntnis durch menschliche Vernunft) auf
das Verhältnis der abrahamitischen Religionen eingegangen werden
(C) Das Verhältnis der abrahamitischen Religionen). Subliminal10 bleibt
dabei durchgängig die Wahrheitsfrage tragend und leitend. Am
Schluss sollen dann auf der Basis der gewonnenen Erkenntnisse die
beiden Ausgangsfragen (‘Gibt es eine wahre Religion? Welchen Glau-
bensannahmen sollen wir Gültigkeit zusprechen?’) Beantwortung finden
(D) Beantwortung der beiden Eingangsfragen). Ganz zum Ende wird
der ‘Gewinn’, der für einen interreligiösen Dialog erzielt wurde, knapp
zusammengefasst (E) Der Gewinn für den interreligiösen Dialog). Auch
bei diesem hier avisierten Vorgehen muss aber wegen des begrenzten
Umfanges eine ‘Methode der Ausklammerung’ von Aspekten, die in

II 

II.1

10 Subliminal: unterschwellig.

7

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


einer umfangreicheren Publikation hätten mitbehandelt werden kön-
nen, statthaben.

Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben

Vernunft und (christlicher) Glaube werden oft in prinzipieller Opposi-
tion zueinander gesehen, gerade von religionskritischer Seite. Darauf,
dass eine solche Gegenüberstellung zu einfach ist, deutet christentums-
immanent schon hin, dass der Gott, auf den sich der christliche Glau-
be bezieht, sich diesem Glauben gemäß als lógos geoffenbart hat, mit-
hin als vernünftig.

Tatsächlich ist das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glau-
ben, ineins mit dem Verhältnis von Religion/christlicher Theologie
und Wissenschaft, in der Geschichte des Christentums höchst wech-
selvoll gewesen, pendelnd zwischen Hermetik11 und Offenheit des
Glaubens bzw. der Religion gegenüber Vernunft und Wissenschaft.

Aus Gründen der Begrenzung des Umfanges wird dazu an dieser
Stelle keine historisch-systematische Untersuchung durchgeführt, son-
dern, wie generell, die Fragestellung nur kurz exponiert und dann
einer vorläufigen systematischen Klärung zugeführt:

Was ist unter (christlichem) ‘Glaube(n)’ im Kern zu verstehen, was
ist bei der verbreiteten Sichtweise mit ‘Vernunft’ gemeint? Wie ist das
Verhältnis zwischen dem, was christlicher Glaube im Grund ist, zu
dem, was die Religionskritik als ‘vernünftig’ ansieht?

Zunächst zum christlichen Glauben: Christlicher Glaube hat zum
Kern, dass sich in Jesus Christus Gott verbindlich gezeigt hat als die
unbedingte Liebe, die sich dem Menschen zuwendet, ihn annimmt,
ihn in Anspruch nimmt, und im Vertrauen auf deren endgültigen Sieg
über alles, was ihr entgegensteht, der Mensch leben kann, darf und soll.

Zur Vernunft: Eine zeitlos-ewige Definition dessen, was mit ‘Ver-
nunft’ gemeint ist bzw. sein kann, scheint angesichts der Wandlungen
des Vernunftbegriffes und der Pluralität gegenwärtiger Vernunftauf-

II.2

A’)

11 Hier: ‘Verschlossenheit’.

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

8

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


fassungen wenig aussichtsreich. Stattdessen soll hier konturiert wer-
den, was insbesondere von spätneuzeitlich-religionskritischer Seite un-
ter ‘Vernunft’ verstanden wird, wenn sie dem Glauben entgegengesetzt
wird, der als ‘unvernünftig’ bzw. ‘irrational’ bezeichnet wird, und zwar
zunächst ‘ex negativo’12, indem untersucht wird, was als ‘unvernünftig’
angesehen wird. Von hier ausgehend kann dann gefragt werden, ob
christlicher Glaube unter dem Maßstab eines derartigen Vernunftver-
ständnisses tatsächlich ‘unvernünftig’ ist – und, last but not least, ob
das hier zu Grunde liegende Verständnis von Vernunft, das sich in
Grundsatzopposition zu christlichem, ja, jedwedem religiösem Glau-
ben postuliert, überhaupt in sich plausibel ist.

Die spätneuzeitlich-religionskritische Position lässt sich folgender-
maßen konturieren:

Der Glaube ist unvernünftig insofern, als er dem Wirklichkeitsver-
ständnis des modernen Menschen widerspricht. Denn der Glaube be-
hauptet eine über die Erfahrungswelt, wie sie durch die Sinne vermit-
telt wird, hinausgehende transzendente Wirklichkeit13. Speziell der
christliche Glaube behauptet sogar, dass die (göttliche) Transzendenz
in unsere natürliche Erfahrungswelt ‘einbricht’, u.a. in der Inkarnation
Jesu Christi (‘Inszendenz aus Transzendenz’). Die empirisch erkennba-
re Wirklichkeit, die er funktional bzw. zweckrational gestalten kann, ist
dem modernen Menschen aber schlechterdings der Inbegriff von
Wirklichkeit überhaupt.

Zudem erscheint der Glaube als unvernünftig, weil sich seine Be-
hauptungen einer experimentellen, methodisch-empirischen Überprü-
fung entziehen. Sie sind nicht falsifizierbar, schon gar nicht verifizier-
bar. Ihnen kommt aber auch weder per se ein Evidenzstatus zu noch
das Recht von Voraussetzungen, die man aus pragmatischen Gründen
machen muss.

Doch auch in den freien Diskussionen um ethisch-normative Ziel-
vorstellungen etwa im Sinne eines (‘)vernünftigen(‘) Verhaltens im
Umgang mit den wachsenden Techniken der Naturbeherrschung, also
im Zusammenhang der Fragen des Zweckes, des Warum und des Wo-

12 „Vom Negativen ausgehend (das Positive bestimmend).“
13 Von lat. transcendere: überschreiten, übersteigen; transzendente Wirklichkeit: eine

Wirklichkeit, die unsere Erfahrungswirklichkeit überschreitet, die über sie hinaus-
geht, ‘über’ ihr ist, für uns nicht (direkt) erfahrbar ist.

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

9

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


zu sowie des (für uns) Guten erscheint der christliche Glaube mit sei-
nen Behauptungen der Realität und eines Handelns Gottes unvernünf-
tig.

Nicht zuletzt erscheint der Glaube unvernünftig, da er Ausdruck
einer Haltung von (infantiler) Autoritätshörigkeit und Heteronomie
(heteronome Gebotsethik14) zu sein scheint. Der Glaubende scheint
sich in Unmündigkeit kritiklos einer als Offenbarung postulierten,
durch Tradition vermittelten Lehre zu unterwerfen.

‘Vernünftig’ wäre es demnach, das Leben autonom15, selbstständig
und selbstverantwortet zu führen; sich also zu orientieren an Zielen,
die frei gewählt wurden, und sich aus autoritativen Abhängigkeiten
und heteronomen Gebundenheiten zu lösen; sich dementsprechend zu
orientieren an Erkenntnissen und Einsichten, die allgemein in autori-
täts- und herrschaftsfreien Diskursen begründbar sind; sich infolge-
dessen zu befreien (auch) von einschränkenden Transzendenzbefan-
genheiten zu Gunsten von verantworteter Selbsttranszendierung im
Sinne immer größerer Selbstverwirklichung bzw. -vervollkommnung
(auch in ethisch-moralischer Hinsicht) und stetig vermehrter Selbster-
füllung in der immer weiter erkenn- und gestaltbaren Erfahrungswelt,
die das Gesamt der Wirklichkeit ist. Und gelingt dies nicht, sondern
lebt der Mensch ‘entfremdet’ von seinem eigentlichen Wesen bzw. sei-
ner eigentlichen ‘Vernunftbestimmung’, so ist es doch die Vernunft, die
ihn aus dieser Entfremdung zu erretten hat (per Einsicht in die Ent-
fremdung als deren (schließliche) Überwindung).

So weit die Rekonstruktion der spätneuzeitlich-atheistischen Posi-
tion. Was ist zu ihrer Einschätzung und Bewertung zu sagen? Steht
christlicher Glaube tatsächlich in Widerspruch zu diesem ‘vernünfti-
gen’ Standpunkt?

Historisch-faktisch betrachtet tut er dies teilweise mit Sicherheit!
Aber ist dies auch in systematischer Hinsicht so, d.h. muss er es? Und
wenn ja, inwiefern bzw. inwieweit? Und inwiefern muss die skizzierte
Vernunftauffassung evtl. revidiert werden?

Hierzu ist festzuhalten: Grundsätzlich begrüßt christlicher Glaube,
dass der Mensch als – gottgewollt – vernünftiges Wesen seine Vernunft

14 Heteronomie: ‘Fremdgesetzgebung’.
15 Wörtlich: ‘selbstgesetzgebend’.

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

10

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


dafür verwendet, die Welt zu erkennen und sie zu verändern (– selbst-
verständlich aber nicht zu jedem Zweck (s. nachfolgend)!)16

Wissenschaftliche Erkenntnisse, die durch den Gebrauch des Ver-
nunftvermögens zu Stande gekommen sind, hat der Glaube zu akzep-
tieren, auch wenn diese, dem Charakter von Wissenschaft gemäß, vor-
läufiger bzw. hypothetischer Art sind – zu akzeptieren, selbst wenn sie
dem Glauben ‘ungelegen’ erscheinen mögen.

Diese Akzeptanz muss sich aber nicht auf die Anwendung bzw. den
Gebrauch beziehen, der von diesen Erkenntnissen gemacht wird bzw.
der aus ihnen folgt, etwa in (bio-/gen-/atom-)techn(olog)ischer Hin-
sicht. Maß und Grenze ist hier das Handeln der Liebe, das sich als Got-
tes Wille für die Menschen in Jesus Christus als verbindlich offenbart
hat auch als Auftrag an die Menschen für die Menschen.

Glaube, angemessen verstanden, ist frei von Nötigung und autori-
tativem Zwang, sei dieser physisch oder psychisch. Denn Glaube hat
stets nicht nur den Aspekt des Glaubensinhaltes, der geglaubt wird,
sondern wesentlich auch den des existentiellen Vertrauensaktes, der in
Freiheit gewagt wird.

Glaube ist dementsprechend auch nicht im Vorhinein argumenta-
tiv begründbar, sondern muss als vorbehaltlos-vertrauendes Sich-Ein-
lassen ‘riskiert’ werden. Sein Gehalt bzw. seine Inhalte sind weder me-
thodisch-empirisch überprüfbar, noch sind sie evident noch handelt es
sich um Voraussetzungen, von denen erweisbar ist, dass sie aus prag-
matischen Gründen notwendig sind und mithin von selbst gemacht
werden. Gleichwohl gibt es für den Glaubenden so etwas wie eine sub-
jektive ‘Bewahrheitung’.

16 Hier ist vor allem an den sog. ‘Herrschaftsauftrag’ des Menschen/an den Menschen
aus Gen. 1,28 sowie 1,26 zu denken (das sog. ‘dominium terrae’). Es handelt sich
hier um eine Universalisierung der sog. ‘altorientalischen Königsideologie’, nach
der der König als Statthalter Gottes seine Herrschaft ausübt. Das ‘Revolutionäre’
von Gen 1,28 und Gen 1,26 besteht darin, dass der biblische Herrschafts- bzw.
Schöpfungsauftrag für sämtliche Menschen gilt (die imagines Dei (‘Ebenbilder
Gottes’) sind (s. Gen 1, 26f.)). Der Kontext verdeutlicht, dass mit dem Schöpfungs-
auftrag nicht an eine rücksichtslose Ausbeutung von Natur und Welt gedacht ist
(vgl. Carl Amery: Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christen-
tums, Reinbek bei Hamburg 1992), vielmehr an eine weise Regentschaft des/der
Menschen (s. bes. Gen 1, 24–31 sowie Gen 2,15, wo ausdrücklich von Bebauen
und Bewahren die Rede ist).

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

11

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Das Verhältnis von Theologie und Wissenschaft

Entsprechend lässt sich zum Verhältnis von Theologie und Wissen-
schaft, auch ohne an dieser Stelle definitorisch eigens näher bestim-
men zu müssen, was mit ‘Theologie’ und ‘Wissenschaft’ je genau ge-
meint ist, hier beiläufig sagen:

Insofern (christliche) Theologie auf die Erkenntnis von Wahrheit
zielt und dies einseh-, nachvollzieh-, und kontrollierbar auf methodi-
sche und in sich konsistente Weise17 tut, ist sie ein Vollzug im Gebiet
von Wissenschaft. Allerdings geht sie bei all ihrem Fragen, Be- und
Hinterfragen wie kritischen Untersuchen von der Voraussetzung aus,
dass in Jesus Christus letztgültig die Offenbarung Gottes geschehen ist.
Diese ‘Glaubensprämisse’ aber ist nicht von der Art einer gewöhnli-
chen wissenschaftlichen Prämisse, die den Status einer überprüfbaren
und revidierbaren Hypothese haben könnte. Die Grundannahme der
Theologie hat unbedingten Charakter, nicht bloß hypothetisch-vorbe-
haltlichen.18 Dies gilt jedenfalls personal, d.h. für diejenige Person, die
Theologie als Wissenschaft praktiziert, und zwar dem Inhalt nach

a)

17 Konsistent: logisch widerspruchsfrei.
18 Es handelt sich hier um das, was man das ‘Grundkerygma’ (Kerygma: Botschaft)

nennt, den ‘Kanon im Kanon’ (Kanon hier: Richtschnur, Richtmaß), die ‘Mitte der
Schrift’. Diese ‘Mitte’ ist die Botschaft von der Heilstat Gottes in Jesus als dem
Christus – wie auch immer man diese Heilstat soteriologisch-theologisch dann in-
terpretiert (Soteriologie: Lehre vom Heil, näherhin die theologische Lehre vom Er-
lösungswerk Christi). Dies ist nicht im Sinne einer (Sühn-)Opfertheologie der Art
zu fassen, gemäß der Gott durch den Tod eines anderen, nämlich Christi, als Opfer
mit den sündigen Menschen erst (wieder) versöhnt hätte werden müssen wie ein
blutrünstiger Moloch (s. z.B. 1. Joh. 4,8) (Moloch: grausame Macht, die immer
wieder von Neuem Opfer verlangt und droht, alles zu verschlingen). Solch eine
Theologie widerspräche sogar bereits dem biblisch-neutestamentlichen Befund, nach
dem Jesu Tod zwar Sühnopfer ist, aber Gott (als ‘handelndes Subjekt’) es ist, der
den ihm entfremdeten Menschen (als ‘Objekt’ dieser Handlung) aus seiner Liebe
heraus mit sich versöhnt (s. z.B. bes. Röm 5,8 f. und II Kor 5,19). Dem speziellen
Befund, dass Gott es ist, der versöhnt, trägt die bis in die Gegenwart wirkmächtige
Satisfaktionstheologie Anselms von Canterbury (1033–1109 n. Chr.), dessen Name
heute vor allem mit dem sog. ‘ontologischen Gottesbeweis’ (bzw. dem Versuch eines
solchen) verbunden wird, Rechnung, wie er sie in seinem Werk Cur deus homo
vorgetragen hat.
Gemäß der klassisch gewordenen Satisfaktionstheologie Anselms wurden durch
die Sünde des Menschen bzw. dessen Abfall von Gott (vgl. ‘Sündenfall’) Gottes Ma-
jestät und Ehre objektiv verletzt. Die Restitution (Wiederherstellung) der Ehre

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

12

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


(derjenige, der Theologie betreibt, muss m.E. nicht unbedingt selbst
gläubig sein), und für die Theologie so lange sie Theologie ist und nicht
(bloß) Religionswissenschaft. Sollte sich die die Theologie als Wissen-
schaft fundierende ‘Glaubensprämisse’ ihrem Inhalte nach nachweis-
bar als falsch erweisen, käme es zur Selbstaufhebung der Theologie als
Wissenschaft. Sie könnte sich allenfalls zur Religionswissenschaft trans-
formieren, die speziell auf das Christentum bezogen ist.

Die Methodenproblematik der (christlichen) Theologie

Dies zeigt sich in spezifischer Weise in der hermeneutischen Dimensi-
on: Strukturell wie methodisch unterscheidet sich das Auslegungsge-
schehen in der Theologie nicht von demjenigen in anderen hermeneu-
tischen Wissenschaften. Eine Differenz besteht jedoch in der Intention
bei der Auslegung der Texte: Da angenommen wird, dass durch die
menschlichen Aussagen der ausgelegten bzw. auszulegenden Glau-
bensurkunden der für alle Menschen zu jeder Zeit unüberholbar gülti-
ge und verbindliche Zu- und Anspruch Gottes selbst in Jesus Christus
als Evangelium gegenübertritt, um wiederum Glauben zu evozieren,
hat es verbindlich darum zu gehen, dass dieses Zu- und Anspruchs-
wort im Auslegungs- und Übersetzungsvorgang als es selbst gewahrt
wird, d.h., dass es mit sich selbst identisch bleibt auch und gerade, weil
es um des Verständnisses willen für die Menschen der Gegenwart an-
ders gesagt wird und werden muss als zu der Zeit, in der die ausgeleg-
ten überlieferten Texte entstanden sind.

b)

Gottes sei nur möglich durch eine objektive Strafe (poena) oder aber durch Wie-
dergutmachung (satisfactio). Da der Weg der Strafe aber die Vernichtung der gan-
zen Menschheit bedeutet hätte, blieb als Weg nur das Substitut, d.h. die Ersatzleis-
tung, der satisfactio. Ein der Größe der Sünde angemessenes und entsprechendes
Substitut aber konnte nicht der Mensch bzw. die Menschheit, sondern nur Gott
selbst leisten. Aus diesem Grund musste Gott selbst Mensch werden um sein Leben
hinzugeben als satisfaktives sühnendes Opfer für die Sünden der Menschheit. Die-
se Satisfaktionslehre hat einen germanisch-rechtlichen Hintergrund, d.h. ihr liegen
germanische Rechtsvorstellungen zu Grunde. Diese Sühnopfertheologie beinhaltet
allerdings mancherlei theologische Probleme, nicht zuletzt dasjenige der Verein-
barkeit mit dem neutestamentlichen Gesamtbefund. Eine ihrer unbestreitbaren
Stärken liegt darin, dass die Heiligkeit und die Gerechtigkeit als zum Wesen Gottes
gehörig gleichermaßen gewichtig genommen werden wie seine Liebe, Gnade und
Barmherzigkeit.

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

13

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben
(Fortführung)

Doch zurück zur Frage, inwiefern (christlicher) Glaube tatsäch-
lich ‘unvernünftig’ ist:

Glaube als rückhaltlos-vertrauensvolles Sich-Einlassen auf den lie-
benden Gott meint nicht Vernunftaufgabe zugunsten einer kritiklos-
blinden Unterwerfung unter fremde Autorität, unter heteronome Ge-
bote und äußere, durch kirchliche Tradition übermittelte Lehrgehalte.
Glaube ist zunächst und zuerst Vertrauen auf den Zuspruch und die –
tatsächlich ‘autoritative’ (!) – Zusage Gottes an den Menschen in Jesus
Christus. Alles andere, was gemäß theologischer und kirchlicher Leh-
re ‘zu glauben ist’, hat in dieser Zusage Grund und Maß. Gerät dies in
Vergessenheit, depravieren Glaube, Theologie und kirchliche Lehre –
multa sunt exempla!19 Glaube wird zum vernunftwidrigen Fürwahr-
halten autoritativer Setzungen.

Glaube als solch rückhaltlos-vertrauensvolles Sich-Einlassen er-
mutigt gerade dazu, vernünftig und mündig zu erkennen, was der Lie-
beszusage Gottes an den Menschen entspricht und was dieser entge-
gensteht, und Vorschriften und Gebote an diesem Gültigkeitsmaßstab
zu messen. Dies widerstreitet jedweder infantilen Hörigkeit, in der die
Gläubigen kirchlicherseits und von Seiten der weltlichen Obrigkeit(en)
gehalten würden, ja relativiert deren Anspruchsberechtigungen.
Gleichwohl sei der Religionskritik zugestanden: Auch hierfür gibt es
viele Beispiele!

Weiterer Widerspruch zum spätneuzeitlich-religionskritischen Ver-
nunftverständnis von der Seite des Glaubens ist anzumelden, wo – aus
der Sicht des Glaubens – eine Vernunftüberforderung und auch -über-
hebung vorliegt: Aus der Sicht des Glaubens ist der Mensch mit seiner
Vernunft nicht dazu imstande, sich aus seiner ‘Verkehrung’ bzw. Ent-
fremdung zu befreien und seine Wesens- und Zielbestimmung aus ei-
gener Kraft zu realisieren, sondern hierfür muss er sich vertrauend auf
das einlassen, was er sich mit seiner Vernunft und aus ihr heraus nicht
selbst sagen kann: auf die Botschaft des Evangeliums, die den Ge-

A’’)

19 „Viele sind die Beispiele!“ „Es gibt viele Beispiele!“ „Viele Beispiele können ange-
führt werden!“

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

14

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


brauch der Vernunft fundiert und ausrichtet. Desgleichen ist der
Mensch demgemäß nicht imstande zur Selbstsetzung von Sinn und
Ziel seines Daseins per Vernunft.

Bedingter Widerspruch ist anzumelden, was das Wirklichkeitsver-
ständnis anbelangt: Der Glaube verlangt nicht unabdingbar die An-
nahme einer anderen Wirklichkeit vor, über und/oder nach der Wirk-
lichkeit, in der der Mensch lebt. Denn Gott in seiner Wirklichkeit
kann verstanden werden als der unbedingte Liebeswille, der in dieser
Wirklichkeit präsent ist und bleibt, ihr Grund ist und ihr Ziel, Rich-
tung und Sinn gibt, nicht etwa als eine von ihr abgeschiedene Größe,
die für sich seiend wäre. Das Offenbarwerden dieses die Wirklichkeit
tragenden, ihr immanenten unbedingten Liebeswillens in Jesus Chris-
tus muss nicht verstanden werden als ‘Inszendenz aus Transzendenz’
(s.o.), nämlich als das Durchbrechen eines Immanenzzusammenhan-
ges der menschlichen Wirklichkeit von einem ‘Anderswoher’ aus. Es
kann aufgefasst werden als das Zum-Vorschein-Kommen von etwas in
unserer Wirklichkeit stets verborgen Gegenwärtigem. Dies bedeutet al-
lerdings (gleichwohl), dass die spätneuzeitlich-religionskritische Wirk-
lichkeitsauffassung aus der Perspektive des Glaubens nicht angemes-
sen ist, da sie als Wirklichkeit nur anerkennt, was empirisch erkennbar
ist, jedenfalls aber selbst für eine derartige ‘Immanenztranszendenz’
eines der einen Wirklichkeit immanenten, sie tragenden und auf eine
Vollendung leitenden (‘Reich Gottes’) göttlichen Liebeswillens keinen
Raum lässt.

Die Frage nach einer allgemeinen Offenbarung und
Gotteserkenntnis durch menschliche Vernunft

Damit ist im Grunde die Frage einer allgemeinen Offenbarung (revela-
tio generalis) und Gotteserkenntnis durch die menschliche Vernunft
berührt, wie sie u.a. in der theologischen Tradition auf der Grundlage
insbes. von Röm. 1,18ff.; 2,14f.; Act. 14,16f.; 17,22–27 gestellt und be-
handelt wurde im Sinne einer in der menschlichen Vernunftnatur ge-
nerell fundierten Möglichkeit einer wahren, obgleich nicht hinlängli-
chen, gebrochenen und noch nicht zum Heil führenden Gotteser-
kenntnis, die der Offenbarung Gottes in Jesus Christus vorhergeht,

B)

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

15

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


aber durch die Sünde in den ‘Götzendienst’ heidnischer/außerchristli-
cher Religionspraxis verkehrt wurde und wiederzubeleben sei. Festzu-
halten ist in unserem Zusammenhang lediglich:

Der originären universalen Selbstbekundung Gottes in den Wer-
ken seiner Schöpfung (Röm 1,19ff.) entspricht gemäß dem neutesta-
mentlichen Befund kein, und sei es auch nur fragmentarisches, echtes
menschliches Erkennen Gottes als Ergreifen des Heiles als menschliche
Antwort (s. bes. Röm 1,21ff.). Die heidnische Religion ist nicht als Vor-
stufe christlicher Religion zu affirmieren20.

Das Verhältnis der abrahamitischen Religionen

Die Frage nach einer allgemeinen, natürlichen Gotteserkenntnis, mit-
hin einer ‘natürlichen Theologie’ (theologia naturalis) sei damit hier
beiseite gestellt zu Gunsten einer Behandlung der christlichen Religion,
die der Christ als ‘wahre’ Religion glaubt und glaubend erfährt, in
ihrem Verhältnis zu den anderen (insbes.) monotheistischen wie abra-
hamitischen Religionen, ihren Beanspruchungen von Gottesoffenba-
rung außerhalb der Christusoffenbarung sowie ihren Wahrheitsan-
sprüchen. Wie ist aus christlicher Sicht deren außerchristliche Rede
von Gott und deren Beanspruchung von Gottesoffenbarung zu bewer-
ten im Blick auf ihren Grund und ihre Wahrheit?

Äußert sich in ihnen aus christlicher Sicht so etwas wie eine ‘Vor-
ahnung’ des ‘wahren Gottes’ – an die dann aus christlicher Sicht ange-
knüpft werden könnte und auch ‘missionarisch-verkündigend’ anzu-
knüpfen wäre? Oder aber äußert sich in ihnen, recht verstanden, die
Frage nach dem wahren Gott, die sich selbst jedoch bereits als Antwort
missversteht – die dann als (bloße) Frage aufzudecken wäre, auf die
dann die ‘richtige’ (christliche) Antwort zu erfolgen hätte?

Oder sind die anderen monotheistischen abrahamitischen Religio-
nen zu verstehen als Manifestations- bzw. Offenbarungsformen dessel-
ben Gottes, allerdings in unvollkommener und damit über sich selbst
und folglich auf die Christusoffenbarung hinausweisender Form – im
Falle des Judentums: vorausweisend, im Falle des Islam: zurückweisend

C)

20 Von lat. affirmare: bejahen, bekräftigen.

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

16

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


auf die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus? Das Selbstmissver-
ständnis dieser beiden Religionen läge dann darin, dass sie für sich
selbst bereits im Wesenskern vollendete Gottesoffenbarung und (vom
Grunde her) vollständige Gotteserkenntnis beanspruchen.

Liegt in all dem aber nicht (wenigstens) neben einer gewissen
Würdigung dieser beiden Religionen auch eine deutliche Abwertung
beider?

Folgendes kann und muss aus christlicher Sicht aber festgehalten
werden: Entsprechend dem neutestamentlichen Befund, nämlich ge-
mäß dem Zeugnis von Jesus Christus als Evangelium Gottes für alle
Menschen, kann der christliche Glaube nicht abrücken von der univer-
salen Bedeutung und Gültigkeit der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus – auch nicht gegenüber den anderen beiden abrahamitischen
Religionen. Die Offenbarung des Gottes, an die der Christ glaubt, ist
das Wort Gottes an alle Menschen! Diese universale Bedeutung ist al-
lerdings nicht rational er- und beweisbar (etwa durch vergleichende
Religionsanalyse), sie kann nur geglaubt und glaubend erfahren wer-
den (wagend vorbehaltloser Einsatz von Vertrauen, s.o.).

Von hier ausgehend kann das Verhältnis des christlichen Glaubens
in seinem Wahrheitsanspruch zu den beiden anderen Abrahamsreli-
gionen und ihren Gültigkeitsansprüchen näher bestimmt werden:

Es wäre christlicherseits eine Anmaßung zu behaupten, in anderen
Religionen könnten nur falsche Vorstellungen von Gott vertreten wer-
den.

Zwar ist stets kritisch zu prüfen, ob diejenigen Vorstellungen von
Gott, die in den beiden anderen monotheistischen Religionen vertre-
ten werden, der Offenbarung Gottes in Jesus Christus nicht widerspre-
chen.

Doch gilt dies in gewisser Weise für die im Christentum und des-
sen Theologie/n vertretenen Gottesvorstellungen selbst: Inwiefern sind
sie wirklich dem in Jesus Christus als sich für alle Menschen als Evan-
gelium offenbarenden Gott und seinem universalen Liebeswillen ge-
mäß?

Es liegt im Ermessen Gottes selbst, den Inhalt seiner Selbstmittei-
lung, nämlich seinen Heilswillen, auch in anderen Religionen (selbst
über die Abrahamsreligionen hinaus) fühlbar, sichtbar und erkennbar
werden zu lassen, also auch außerhalb seiner verbindlichen und

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

17

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


letztgültigen Offenbarung dieses Willens in der Gestalt Jesus Christus
(die, so ist anzunehmen, nicht die (zeitlich) letzte und/oder einzige
Manifestation dieser Liebe bleiben wird, ist und war).

Der Christ/die christliche Theologie hat sich hier in Bescheiden-
heit zu üben und sich vorschneller Behauptungen zu enthalten hin-
sichtlich dessen, was er/sie nicht weiß und nicht wissen kann. Erstre-
benswert ist hier die Haltung einer ‘gelehrten Unwissenheit’ (docta igno-
rantia, vgl. Nikolaus von Kues).21

Dies bedeutet zugleich und nicht zuletzt, dass der Christ/die
christliche Theologie nicht behaupten kann und sollte, dass Nicht-
christen/innen nicht zum Heil gelangen können.

Denn auch hier gilt: Es liegt bei Gott, ob er Menschen, die nicht
die Chance einer bewussten Entscheidung per Begegnung mit seinem
Zuspruch in Jesus Christus haben, mit seiner Liebe begegnet und ih-
nen so ‘widerfährt’.22

21 Es geht Nikolaus von Kues hier um das Wissen von der Unbegreiflichkeit Gottes.
Alles endliche Wissen führt letztlich auf diese Unbegreiflichkeit Gottes hin. In der
Gotteserkenntnis geht es darum, Wissen über das eigene Nichtwissen zu erlangen,
mithin über sich selbst belehrte Unwissenheit. Sprechen könnte man, die angeris-
senen Fragen betreffend, auch von der Angemessenheit einer diesbezüglichen so-
kratisch-skeptischen Problemkompetenz als problemqualifiziertes Nichtwissen und
deren Erwerb im Verlauf philosophisch-theologischer Studien.

22 Im Blick auf die Frage nach der Vielfalt der Religionen aus christlicher Perspektive
und der Bedeutung der nichtchristlichen Religionen im Heilsgeschehen wird hier
also weder die Position eines ‘Heilsexklusivismus’ bezogen, wie er durch die christ-
lichen Kirchen und Konfessionen über Jahrhunderte hinweg vertreten wurde („Ex-
tra ecclesiam salus non est!“: „Außerhalb der Kirche gibt es kein Heil!“) und fun-
dierend für die christliche Mission gewesen ist (und für die katholische Kirche
(„Extra ecclesiam (catholicam)…!“) seit der Allgemeinen Kirchenversammlung in
Florenz (1438–1445) sogar – wenn auch stets kontroverses – Dogma).
Andererseits wird auch kein ‘religiöser Pluralismus’ der ‘Gleich-Gültigkeit’ bzw. ‘-
Wertigkeit’ im Offenbarungs- und Heilsgeschehen vertreten, deren Vordenker vor
allem der Religionsphilosoph John Hick (1922–2012) gewesen ist, sondern die Po-
sition eines in der dargelegten Weise ‘offenen’ (oder, wenn man so will: ‘schwachen’)
religions- und heilsgeschichtlichen ‘Inklusivismus’ – wenn man denn überhaupt
die Unterscheidung ‘Exklusivismus – Inklusivismus – Pluralismus’ für sachadäquat
und hinreichend differenziert sowie eine derartige Ein- bzw. Zuordnung für sinn-
voll hält.

II Systematisch-theologische Einführung in die Thematik

18

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Beantwortung der beiden Eingangsfragen

Die beiden Eingangsfragen lassen sich nun knapp beantworten wie
folgt:

„Gibt es eine wahre Religion?“ „Ja, die christliche! Aber auch den
anderen Religionen ist Wahrheit nicht von vorneherein abzusprechen,
selbst wenn für sie die Gottesoffenbarung in Jesus Christus nicht fun-
dierend ist!“

„Welchen Glaubensannahmen sollen wir Gültigkeit zusprechen?“
„Über die o.a. unaufgebbare Grundannahme christlichen Glaubens,
die Grund und Maß ist, hinaus denjenigen, die als dem Zuspruch und
Anspruch des sich in Jesus Christus bekundenden Liebeswillens Gottes
für den Menschen als Evangelium entsprechend bzw. mit ihm im Ein-
klang stehend vernünftig einsichtig und verstehbar gemacht werden
können – ob sie nun innerchristlich oder aber außerchristlich aufgestellt
werden!“

Der Gewinn für den interreligiösen Dialog

Eine auf den Antworten auf diese beiden Eingangsfragen basierende
Haltung kann aus christlicher Sicht die Ausgangsposition sein für
einen durch Offenheit geprägten, von Toleranz und Akzeptanz getra-
genen, friedlichen und fruchtbaren interreligiösen Dialog insbesonde-
re mit den beiden anderen monotheistischen abrahamitischen Religio-
nen, die, trotz aller Konflikte in Geschichte und Gegenwart, mit dem
Christentum, genau besehen, doch so viel verbindet!

D)

E)

II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themeneinführung

19

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Wettbewerbsbeiträge von
Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

Ein kontroverses, aber fruchtbares Gespräch

von Ben Pfeiffer und Hannah Kraft (mit Anregungen von Melitta Vögeding)

Neben dem Christentum stammen ihrem Selbstverständnis nach so-
wohl der Islam als auch das Judentum von Abraham ab, sind also abra-
hamitische Religionen. Trotz dieses als gleich angenommenen Ur-
sprungs gibt es heute große Unterschiede zwischen den Weltreligionen,
welche sich in diversen Facetten zeigen. Durch die teilweise wider-
sprüchlichen Annahmen stellt sich früher oder später zwangsläufig die
Frage: „Welche dieser Religionen ist die wahre Religion; was ist die
Wahrheit?“ Der Begriff ‘Wahrheit’ selbst stellt schon die erste Hürde
dar: Wie genau ist er zu definieren? Als wir uns diese Frage gestellt ha-
ben, kam uns als erstes die Definition „Wahrheit ist, was man mit Fak-
ten beweisen kann.“ in den Sinn. Doch mit Blick auf die Philosophie
sieht man schnell, dass dies doch nicht so einfach zu sein scheint. Die
verschiedenen Vorstellungen reichen von „Wahrheit als Übereinstim-
mung der Sache mit dem Verstand“, „Wahrheit als Übereinstimmung
des Denkens mit seinen eigenen, logisch zwingenden Gesetzen“ bis
„Wahrheit als Ausdruck der Macht“. Schnell wird deutlich, dass diese
Frage nur schwer zu beantworten ist. Im folgenden Dialog unterhalten
sich Person A und Person B über die Frage nach der wahren Religion.
Person A vertritt dabei den Standpunkt, dass es eine wahre Religion
gibt, während Person B die Gegenseite beleuchtet.

Person B: Ich habe zu Anfang erst ‘mal eine Frage, um eine Grund-
lage zu schaffen: Wie definierst du christlichen Glauben für dich?
Person A: Das ist nur schwer auf ein paar Sätze herunter zu bre-
chen, aber um wirklich den Kern zu beschreiben würde ich sagen,
dass die Liebe Gottes zu den Menschen grundlegend ist. Jesus

III. 

III.1

21

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Christus ist als ein Ausdruck dieser Liebe zu uns gekommen, um zu
zeigen, dass Gott hinter uns steht und uns in unserem Dasein un-
terstützt.
Person B: Und wie bringst du diese Glaubenseinstellung mit der
Vernunft in Verbindung? Ich würde sagen, die Vernunft beschreibt
die Fähigkeit des Menschen, durch Erfahrungen, methodisch gesi-
cherte Beobachtung und weitere objektive Variablen Schlussfolge-
rungen zu ziehen und entsprechend ein Wirklichkeitsverständnis
zu entwickeln.
Person A: Ich denke, es ist schwierig ‘Vernunft’ zu definieren, da
sich das Verständnis in der Geschichte immer wieder verändert hat
– und auch heute gibt es viele unterschiedliche Vorstellungen da-
von.
Person B: Stimmt, auch das Verhältnis zwischen christlichem
Glauben und Vernunft hat sich über die Jahre oft verändert. Wäh-
rend die Religion und die Theologie für die Wissenschaften teilwei-
se recht offen waren, gab es auch zeitliche Perioden, in welchen
Hermetik im Vordergrund stand. Wir sollten uns, um bei unserer
Klärung weiter zu kommen, mehr auf die spätneuzeitliche Seite be-
ziehen, welche auch die Grundlage der Religionskritiker ist: Der
Glaube bezieht sich demnach schlichtweg nicht auf das heutige
Wirklichkeitsverständnis. So gesehen ist der Glaube also unver-
nünftig: Denn hier wird eine transzendente Wirklichkeit angenom-
men, und zugleich wird durch die Inkarnation Jesu in die unsere
eingedrungen.
Person A: Aus der religionskritischen Perspektive ist dies nachvoll-
ziehbar, da man hier vom Negativen ausgeht und nur herausarbei-
tet, was unvernünftig sei. Betrachtet man allerdings die andere Sei-
te, muss als erster Widerspruch genannt werden, dass Gott sich von
vornherein als Logos, also vernünftig, gezeigt hat.
Person B: Und dennoch erscheint uns ein solches angesprochenes
Handeln eines Gottes unvernünftig. Dazu kommt noch, dass keine
Behauptungen des Glaubens in irgendeiner Weise überprüft wer-
den, was mich den direkten Zusammenhang von Glaube und Ver-
nunft in Frage stellen lässt. Ein weiterer, in meinen Augen wichtiger
Punkt ist, dass der Glaube auf Heteronomie beruht. Über Traditio-
nen hinweg stellt niemand diese Fremdgesetzgebung in Frage. Ich

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

22

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


denke, es wäre vernünftig, selbstständiger zu leben, und nach für
einen selber sinnvollen Gesetzen. Das Ziel ist es also, sich selber zu
verwirklichen und zu erfüllen, um sich so eine humane Wirklich-
keit zu schaffen. Im Falle des Versagens ist es dann schließlich die
Vernunft, die einen rettet, und nicht der Glaube!
Person A: Betrachtet man manche historische Fakten, hast du mit
Sicherheit Recht, dennoch denke ich, dass man diese Auffassung
von Vernunft teilweise etwas abändern sollte. Denn der christliche
Glaube steht dem vernünftigen Denken nicht im Weg, er unter-
stützt es sogar! Und auch wissenschaftliche Erkenntnisse werden
von der Religion akzeptiert bzw. sollten es jedenfalls. Hier komme
ich wieder zurück auf den Kern des christlichen Glaubens, der Lie-
be Gottes zu den Menschen, denn in diesem Rahmen handeln wir.
Der Glaube an sich sollte frei sein von Nötigung und obligatori-
schem Zwang, egal ob psychisch oder physisch, da der Glaube nicht
nur auf dem Inhalt des Glaubens, sondern auch auf einer ernsthaf-
ten Vertrauensbasis gründet, und dieser in Freiheit gewählt wird.
Deshalb muss sich jeder persönlich und selbst auf den Glauben
einlassen und etwas dabei ‘riskieren’, da seine Grund-Inhalte sich
wissenschaftlicher Erforschbarkeit und Beweisbarkeit entziehen.
Dies spiegelt sich auch in der Beziehung von Theologie und Wis-
senschaft wider, da die Wissenschaft Thesen als revidierbar an-
nimmt, die Grundannahmen der Theologie jedoch charakteristisch
für die Theologie und somit nicht revidierbar sind.
Person B: Aber dann bedeutet, einem Glauben anzugehören ja,
sich ihm völlig blind und kritiklos zu unterwerfen und sich quasi
bedingungslos einer fremden Autorität hinzugeben?
Also ich weiß ja nicht, wie du damit klarkommst, aber ich finde das,
ehrlich gesagt, einfach nur unvernünftig!
Person A: Glaube als rückhaltlos-vertrauensvolles Sich-Einlassen
heißt nicht, kritiklos zu sein gegenüber Inhalten, die von religiösen
institutionellen Instanzen, wie zum Beispiel der Kirche, vermittelt
werden. Glaube ist das Vertrauen in die Zusagen Jesu Christi!
Wenn man das vergisst, wird der Glaube zur blinden Ausführung
dessen, was andere Menschen von einem verlangen. Wer das weiß,
wird solche Ansprüche immer an Gottes Wort messen und entgeht

III.1 Ein kontroverses, aber fruchtbares Gespräch

23

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


so einer kindlichen Hörigkeit von kirchlicher und weltlicher Seite,
die sich auf den Glauben berufen.
Person B: Findest du das nicht trotzdem irgendwie riskant und un-
vernünftig, sich alles vorschreiben zu lassen?
Person A: Naja, dazu ist von Seiten des Glaubens klarzustellen,
dass es grade das Wesen des Glaubens ist, anzuerkennen, dass der
Mensch den letzten Fragen nicht nur mit Vernunft beikommen
kann. Die entscheidenden Fragen der Existenz des Menschen über-
steigen seine bloße Intelligenz. Zudem verlangt der Glaube nicht,
dass man sich dieser Wirklichkeit entzieht und sich quasi einfach
einer anderen Welt hingibt.
Person B: Also verlangt der Glaube nicht, dass man sich eher einer
anderen Welt hingibt und die Realität sozusagen außer Acht lässt?
Wie schon am Anfang erwähnt, wäre dies nämlich ein Zeichen der
Unvernunft laut meiner Definition.
Person A: Ganz und gar nicht. Der Glaube verlangt von nieman-
dem eine, sagen wir ‘mal, außerhalb der Lebenswirklichkeit liegen-
de, von ihr getrennte Welt anzunehmen. Denn man kann auch die
Auffassung hegen, dass Gott Synonym ist für den unbedingten Lie-
beswillen, der sich in dieser Welt manifestiert und den Handlungen
Richtung geben kann, ohne Befehl oder Anweisungen aus einer
jenseitigen Sphäre. Gott ist somit quasi das Aufbrechen von etwas
in unserer Welt als ihr Grund Vorhandenem. Das sagt auch, dass
das spätneuzeitlich-religionskritische Vernunftverständnis deshalb
nicht angemessen ist, weil es zur Erklärung des Glaubens nur Din-
ge anzuerkennen bereit ist, die wissenschaftlich und empirisch-ver-
nünftig sind, und dabei außer Acht lässt, dass Gott und Religion
sich im Jenseits dieser wissenschaftlich-empirischen Vernunft be-
wegen müssen.
Person B: Okay, ich glaube, ich verstehe deine Ansichten bezüglich
des Verhältnisses von Vernunft und Glauben so weit. Lass mich un-
ser Gespräch jetzt ‘mal in eine andere Richtung lenken, denn da
gibt es etwas, was ich mich dann doch noch fragen muss.
Person A: Ja, das ist eine gute Idee! Ich versuche gerne, dir den
christlichen Glauben näher zu bringen!
Person B: Die Schöpfung ist ja auch in außerchristlichen Religio-
nen eine Thematik von großer Bedeutung – und auch, wenn es in

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

24

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


der Bibel nicht an allzu vielen Stellen erwähnt wird, so muss ich
jetzt doch darauf eingehen, dass nach Paulus sich Gott in der
Schöpfung selbst offenbart.
Person A: Ja, du spielst quasi auf die sogenannte Selbstbekundung
Gottes in den Werken seiner Schöpfung an! Siehst du dort ein
Problem?
Person B: Das Wort ‘Problem’ ist sehr negativ konnotiert. Ich wür-
de lieber sagen, dass mir etwas nicht klar wird. Denn auch in den
von mir bereits erwähnten außerchristlichen Religionen wird die
Schöpfung erkannt und somit ja auch Gott; trotzdem entstehen aus
dieser Erkenntnis heraus dem Christentum nach nur Götzendiens-
te. Wie kann das sein?
Person A: Darauf gebe ich dir gerne eine Antwort. Die Menschen
haben nämlich von vorneherein nicht Gott in der Schöpfung er-
kannt. Sie sahen die Schöpfung selber als Gottheit an und sprechen
die göttliche Allmacht so indirekt von Gott ab, da sie diesen nicht
in der Schöpfung erkannt haben. Das zeigt im Übrigen auch, war-
um die heidnische Religion keine Vorstufe der christlichen Religion
ist.
Person B: Jetzt haben wir bisher ja nur von der christlichen Religi-
on gesprochen, aber eigentlich interessiert mich ja auch der Um-
gang der christlichen Religion mit den anderen Religionen im Be-
sonderen. Lass’ uns über die anderen abrahamitischen Religionen
reden. Diese zeigen schließlich auch Wahrheitsansprüche in Bezug
auf ihre Religion und erfahren die Gottesoffenbarung auch ohne
die Christusoffenbarung.
Person A: Das ist eine Thematik, deren Grundfrage durch ver-
schiedene Modelle abgehandelt wird. Ich würde dir gerne ein be-
sonderes nahebringen, dem ich am meisten zustimme.
Person B: Das würde ich sehr gerne hören.
Person A: Für uns im Christentum ist die Gottesoffenbarung in Je-
sus Christus von besonderer Bedeutung. Dadurch, dass die anderen
Religionen die Gottesoffenbarung nicht aus dieser Christusoffenba-
rung erfahren beziehungsweise diese nicht in ihre Erfahrungen der
Gottesoffenbarung fundiert einbeziehen, kann ihnen hier nicht die
volle Wahrheit zugesprochen werden. Dennoch sind in ihnen Of-
fenbarungsformen desselben Gottes vorhanden. Durch Nichteinbe-

III.1 Ein kontroverses, aber fruchtbares Gespräch

25

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ziehen der Christusoffenbarung liegen diese allerdings noch in
quasi unvollkommener Form vor. Kurz gesagt, sie scheinen also die
Frage nach der Gottesoffenbarung für sich richtig beantwortet zu
haben. Das Problem liegt jedoch darin, dass sie zwar die richtige
Frage stellen, doch ihre Antwort ist noch nicht die richtige. Das
Christentum jedoch hat diese Antwort durch die Christusoffenba-
rung gefunden.
Person B: Ich kann deiner Argumentation zwar folgen, aber wer-
test du damit nicht die anderen Religionen auf eine leicht arrogante
Weise ab?
Person A: Ich verstehe, worauf du hinauswillst, aber dem kann ich
nicht ganz zustimmen. Dem Judentum und dem Islam wird
schließlich durchaus Wahrheit zugesprochen und sie werden somit
gewürdigt, allerdings haben sie die Wahrheit noch nicht vollends
erkannt. 
Person B: Du würdest also sagen, dass die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus ein zentraler Bestandteil der Selbstoffenbarung Got-
tes ist?
Person A: Ja, auf jeden Fall! Das ist besonders wichtig, da durch Je-
sus Christus ja alle Menschen durch Gott erreicht werden und diese
Christusoffenbarung dem Christentum und dem Gott der abraha-
mitischen Religionen somit seine universale Bedeutung zuspricht.
Deswegen ist quasi zu prüfen, ob die Vorstellungen der anderen
beiden Religionen der Offenbarung Gottes in Jesus Christus wider-
sprechen, um deren Wahrheitsansprüche bestätigen zu können.
Person B: Sollte man sich dabei nicht erst einmal selber an die Na-
se fassen? Wer sagt, dass in allen Formen des Christentums dies der
Fall ist?
Person A: Das ist natürlich klar, denn auch das Christentum in sich
widerspricht sich in manchen seiner früheren und wohl auch jetzi-
gen Formen mit den eigentlichen, richtigen Vorstellungen. Deswe-
gen muss sich das Christentum auch selbst prüfen!
Person B: Warum sollte dann dem Christentum die volle Wahrheit
zugesprochen werden, wenn es selbst nicht die ‘Anforderungen’ er-
füllt?
Person A: Zwar kann einzelnen Formen des Christentums nicht
die volle Wahrheit zugesprochen werden, aber dem Christentum

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

26

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


als Ganzes schon, denn dem, was das Christentum übergreifend
ausmacht, kann Wahrheit zugesprochen werden! Aber was du wis-
sen musst, ist auch, dass es in der christlichen Theologie keines-
wegs heißen muss, man müsse den anderen abrahamitischen Reli-
gionen und sogar anderen Religionen ihre Fehler vorführen und
den richtigen Glauben aufzwingen! Als wahrer Christ muss näm-
lich auch das Vertrauen in Gott da sein, der sich auch dort offen-
baren kann und die Menschen seinen Liebeswillen fühlen lässt.
Person B: Das ist für mich eine sehr vorbildhafte Einstellung! So-
mit sind dann auch Nichtchristen nicht vom Heil durch Gott aus-
geschlossen?
Person A: Genau richtig, denn nur Gott selber entscheidet, wem er
mit seiner Liebe widerfährt, da auch nicht jeder ihm bewusst durch
Jesus begegnen kann!
Person B: Okay, da konntest du mich wirklich weiterbringen! Auch
wenn ich nicht gläubig bin, kann ich jetzt Einiges sehr viel besser
nachvollziehen und fühle mich dem Christentum nähergebracht.
Person A: Das freut mich! Für mich ist und bleibt der christliche
Glaube die Religion, die den vollen Wahrheitsanspruch erfüllt.
Person B: Trotzdem tragen auch die anderen Religionen Wahrheit
in sich.
Person A: Ja, genau, schließlich verbindet die drei abrahamitischen
Religionen auch Vieles.

Ein Streitgespräch am Essenstisch

von Hannah Politycki und Alanys de Thoré

Maria: Mutter von Jona, Tochter von Richard, streng katholisch
Jona: Kind ca. 8 Jahre, katholisch erzogen
Richard: Vater von Maria, atheistisch → religionskritisch

III.2

III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch

27

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Sarah Rosenthal: jüdische Freundin von Maria
Am Essenstisch
Jona: Mama, Opa hat schon angefangen zu essen, wir haben doch
noch gar nicht gebetet!
Maria: Roland, würdest du bitte noch auf uns mit dem Essen war-
ten?!

Opa grummelt, Maria und Jona falten die Hände.
Maria: Danke Herr, dass du uns dieses Essen geschenkt hast und
uns tagtäglich behütest.
Maria und Jona: Amen!
Richard: Endlich können wir anfangen!
Jona: Betest du nicht vor dem Essen? Es ist doch wichtig sich bei
Gott zu bedanken. Er macht ja so viel für uns und liebt uns sehr!
R.: Und du glaubst immer noch an Gott? Zynisch zu Jona.
M.: Ach komm schon Richard! Fang jetzt bitte nicht wieder damit
an!
R: Ich werde damit immer wieder anfangen, denn du gibst diese
Werte an meinen Enkel weiter! Das will ich nicht dulden! Das ist
unvernünftig!
M: Also bitte, ob das vernünftig ist oder nicht, steht hier doch gar
nicht als Frage!
R: Oh doch, das tut es!
J: Könnt ihr bitte aufhören zu streiten!? Über was redet ihr über-
haupt?
M: Dein verbitterter alter Großvater meint, dass es Gott nicht gäbe
und die Religion unvernünftig sei.
R: Meinen? Dass es Gott nicht gibt, das ist ein Fakt! Naturwissen-
schaft, das ist Empirie, das kann man beweisen! Aber Gott? Glaube
widerspricht schlichtweg dem Wirklichkeitsverständnis des moder-
nen Menschen. Er lässt sich weder beweisen noch überprüfen, fer-
tig! Da gibt es doch nichts zu diskutieren, Maria!
M: Natürlich gibt es Gott! Was meinst du denn, wer uns sonst so
ein wunderbares Geschenk wie das Leben und unsere gegenseitige
Liebe hätte schenken können?

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

28

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Richard verdreht die Augen.
J: Gott gibt uns Hoffnung! Und später, wenn wir alt sind und ster-
ben, werden wir es bei Gott im Himmel gut haben!
M: Das hast du schön gesagt, Jona!
R: Dein Verhalten, Tochter, ist ja ‘mal mindestens genauso infantil
wie das deines Sohnes! Ich kann immer noch nicht glauben, dass
du so leichtgläubig so etwas glaubst!
M: Infantil?! Vater, jetzt halt mal den Ball flach!

Richard unterbricht Maria.
R: Dein Verhalten ist doch bloß ein Ausdruck einer Haltung von
Autoritätshörigkeit und Auslieferung an Fremdgesetzgebung. Das
ist unvernünftig! Ich weiß nicht, wie oft ich dir das schon gesagt
habe!
M: Religion schließt doch kein selbstbestimmtes Leben aus! Ich
kann schließlich auch selbstbestimmt entscheiden, ob ich dieses
Leben mit Gott leben möchte, oder eben nicht. Und das will ich!
Und nur weil Jona und ich jede Woche zum Gottesdienst gehen,
übergeben wir keinerlei Verantwortung an eine Autorität! Ich den-
ke, du beziehst dich hier auf die Kircheninstitution.
J: Hört auf zu streiten! Ich habe zwar gerade nicht mehr alles ver-
standen, aber Großvater, du kannst doch ‘mal wieder mit uns sonn-
tags in die Kirche gehen! Du warst schon so lange nicht mehr mit
uns, bitte, bitte, bitte! Jona schaut seinen Großvater mit großen Au-
gen an.
R: Mein Schatz, darüber können wir doch ein anderes Mal reden.
M: Was dein Großvater sagen möchte, ist, dass er nicht mitkom-
men möchte.
J: Warum denn das? Opa, magst du Gott nicht? Möchtest du ihm
nicht danken?
M: Großvater glaubt doch nicht, dass es Gott gibt.
R: Ich würde eher sagen IHR glaubt, dass es Gott gibt. Ihr glaubt es.
Ich weiß es. Und zwar, dass es KEINE höhere Gewalt gibt. Wissen-
schaftliche Ergebnisse, das wissen wir. Gott, das ist etwas, was em-
pirisch NICHT überprüfbar ist. Da sag’ nochmal, ich würde glau-
ben!

III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch

29

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


M: Ja, du hast Recht, Gott ist nicht wissenschaftlich beweisbar, das
ist aber kein Grund… Richard unterbricht sie.
R: Ich weiß, Gott hat sich uns durch Jesus Christus offenbart, durch
den Gottes Liebe zum Menschen und die Nächstenliebe verkörpert
wurde. Das Argument bringst du immer.
M: Das wird mir jetzt hier grade zu blöd! Komm Jona, wir gehen
den Tisch abräumen und dann bettfertig machen.

Jona und Maria stehen vom Tisch auf und gehen in die Küche.
J: Ich mag das nicht, wenn ihr euch immer streitet! Er blickt seine
Mutter traurig an.
M: Das hat nichts mit dir zu tun, Jona. Es gibt nun ‘mal Menschen,
die nicht an Gott glauben. Opa zum Beispiel glaubt auch nicht, dass
es einen Gott gibt. Deswegen versteht er es dann nicht, warum wir
daran glauben.
J: Aber warum glaubt er denn nicht an Gott?
M: Opa sagt, man kann Gott nicht ‘beweisen’. Das meint er mit
„empirisch nicht überprüfbar“. Viele Menschen glauben nur das,
was sie sehen, und Gott kannst du eben nicht sehen.
J: Mama, aber woher wissen wir denn dann, dass es Gott gibt? War-
um glauben wir denn?
M: Weil es so in der Bibel steht, mein Schatz. Gott hat sich durch
Jesus Christus offenbart und das ist doch grade das Besondere an
der Religion. Wir vertrauen in Gott und wir vertrauen darauf, dass
er immer bei uns ist.

Maria und Jona gehen wieder zusammen ins Wohnzimmer.
J: Wollen wir noch ein Spiel spielen? Ich möchte noch nicht ins Bett
gehen!
R: Das hört sich doch nach etwas Vernünftigem an. Ich bin dabei!
M: Jona, du musst doch ins Bett, es ist schon Zeit.
J: Mama, bitte!
R: Jetzt lass’ uns doch noch eine halbe Stunde etwas spielen, mor-
gen ist Samstag.
M: Okay gut …

Jona hat in der Zwischenzeit ein Spiel herausgeholt. Es klingelt an der
Haustür und eine Freundin Marias kommt herein.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

30

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Sie stellt sich Richard vor.
S: Sarah Rosenthal, freut mich. Du, Maria, du hattest noch meine
Tasche, die wollte ich noch schnell holen.
J: Sarah! Bleib doch bitte! Du kannst ja mit uns noch eine Runde
spielen. Er deutet auf das Spiel. Auf dem Deckel steht der Titel „Wer
weiß was?“.
M: Muss es denn genau dieses Spiel heute sein? Sie schaut von Jona
zu ihrem Vater, stimmt letztendlich aber widerwillig zu.

Sarah, Richard, Jona und Maria sitzen nun alle vor dem Spiel.
J: Also, das Spiel funktioniert so: Man muss eine Frage ziehen und
versuchen, sie richtig zu beantworten. Wenn man das schafft, darf
man ein Feld weiterziehen, und wer zuerst am Ziel ist, hat gewon-
nen. Ich bin der jüngste Spieler, ich darf anfangen!

Er zieht eine Karte vom Stapel.
Jona liest die erste Frage vor: Wie alt ist die Erde? Antwort a) ist,
dass wir das nicht wissen, Antwortmöglichkeit b) 4,6 Milliarden
Jahre und Möglichkeit c) weniger als 10.000 Jahre alt.
J: Uff, die Frage ist schwer. Ich weiß es wirklich nicht. Ich rate mal
weniger als 10.000 Jahre. 4,6 Milliarden Jahre, das kann ich mir
einfach nicht vorstellen.

Richard lacht.
R: Aber, dass Gott die Welt vor weniger als 10.000 Jahren in 7 Ta-
gen geschaffen hat, das kannst du dir vorstellen! Wahrscheinlich
genauso wie auch, dass Adam und Eva nackt in einem Gar-
ten ‘rumgesprungen sind.

Er sagte dies so leise, dass nur Maria es hörte. Sie zischt zurück:
M: Er weiß es doch wirklich nicht! Kannst du nicht einmal deine
zynische Art beiseitelegen?!
J: Was würdet ihr denn sagen, wann die Erde geschaffen wurde?
R (zynisch): Ich würde jetzt einfach ‘mal mit Sicherheit wetten, dass
deine Mutter dir sagen wird, die Erde sei weniger als 10.000 Jahre
alt. Das steht so nämlich in ihrem kleinen heiligen Zauberbuch, der
Bibel. Aber ich kann mit definitiver Sicherheit sagen, die Erde ist
schon 4,7 Milliarden Jahre alt und durch den Urknall entstanden.

III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch

31

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


S: Ich würde mich einfach ‘mal bei der Frage herausnehmen, ich
weiß es nämlich nicht. In der Thora …

Richard unterbricht sie.
R: Ach du meine Güte, nicht noch so ein kleiner Jude! Naja, bei
dem Namen hätte ich es mir ja eigentlich schon denken können.

Maria zieht die Luft ein und möchte grade schon etwas zu Richard sagen,
da fällt Sarah ihr ins Wort.

S: Maria, ist schon gut! Das bekomme ich oft zu hören.
M: Nein, das ist nicht okay …
J: Was ist noch einmal ein Jude? Er schaut Sarah an. Bist du ein Ju-
de?
S: Ja, ich bin Jüdin. Du bist Christ, das heißt, deine Religion, das,
woran du glaubst, ist das Christentum. Bei mir ist es das Judentum.
Juden und Christen glauben beide an einen Gott, für mich heißt er
Jahwe, für dich einfach nur Gott, oder Vater, beziehungsweise für
mich HERR. Wir beide beten zu ihm, bitten ihn um Hilfe.
J: Und was unterscheidet dann einen Juden von einem Christen?
M: Wir beten zum Beispiel auch zu Jesus Christus, durch den sich
Gott offenbart hat. Er ist sozusagen der Sohn Gottes, der Messias,
der uns befreit hat. Das hattet ihr doch letztens im Religionsunter-
richt, weißt du noch? Da hast du doch noch den Pfarrer nach dem
Gottesdienst gefragt, warum Jesus gestorben ist.
J: Stimmt! Jesus ist am Kreuz gestorben, damit uns unsere Sünden
vergeben werden und die Menschheit so befreit wird.
S: Aber Jahwe möchte doch keine Menschenopfer! Und Jesus ist
auch nicht der Messias, der Messias ist noch nicht gekommen!
R: Ihr mit eurem Messias…! Er wirkt genervt.
J: Ich merke, ihr seid euch uneinig. Ich liebe Jesus, aber ich verstehe
das noch nicht, wie ihr Juden ihn nicht lieben könnt. Jesus war
doch auch Jude, oder?
M: Ja, Jesus war Jude. Aber er erzählte den Menschen neu von dem
Gott, an den das jüdische Volk glaubt, indem er dessen Liebe und
Zuwendung zu den Menschen, seine Menschenfreundlichkeit be-
tonte – entgegen jüdischer Gesetzesstrenge. Manche Menschen
glaubten ihm, diese nannten sich nach der Auferstehungserfahrung

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

32

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


nachösterlich dann Christen. Manche nicht, das waren dann die,
die Juden blieben.
J: Und warum glauben wir denn Jesus? Woher wissen wir, dass Je-
sus Christus die Wahrheit gesagt hat?
M: Er ist für unsere Sünden gestorben und vor allem ist er nach sei-
nem Tod wieder auferstanden. Jesus’ Prophezeiungen hatten sich
dadurch erfüllt, weil Gott ihm das ewige Leben geschenkt hat. Da-
her wissen wir Christen, dass Jesus Recht hatte.
J: Ach so, jetzt verstehe ich das. Das heißt dann aber auch, wenn
ich das richtig verstanden habe, dass es das Judentum schon vor
dem Christentum gegeben hat, oder? Tut mir leid, dass ich jetzt so
oft nachfrage, aber ich finde das Thema einfach so interessant.
M: Ja, das heißt es.
R: Und wenn ihr dem Jungen jetzt noch erzählen wollt, dass nicht
nur das Christentum, sondern auch die ganzen Kopftuchträger
vom Judentum abstammen, dann gehe ich, das wird mir wirklich
zu blöd!
J: Okay, das würde mich zwar auch interessieren, aber dann lass’
uns weiter das Rätselspiel spielen. Opa, du bist dran! Ich möchte
nicht, dass du schon gehst.

Richard zieht eine Karte. Auf der Karte steht: Welche dieser Religionen
ist keine der abrahamitischen Religionen? Antwortmöglichkeit a) das
Christentum, Möglichkeit b) der Islam, oder Möglichkeit c) der Hin-
duismus.

R: Das ist einfach. Der Hinduismus. Alle einverstanden?
J: Kannst du noch einmal die Frage vorlesen?
R: Welche dieser Religionen ist keine der abrahamitischen Religio-
nen? Christentum, Islam oder Hinduismus.
J: In der Bibel gibt es einen Abraham, darüber hat der Pfarrer ein-
mal geredet. Vielleicht hat das damit zu tun, aber was abrahami-
tisch ist, weiß ich nicht.
M: Ich erkläre es dir kurz: Um die Antwort schon vorwegzuneh-
men, das Christentum, der Islam und das Judentum sind abraha-
mitische Religionen. Alle drei glauben nur an einen Gott, Christen
nennen ihn Gott, Juden Jahwe und Muslime Allah. ‘Abrahamitisch’

III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch

33

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


heißen diese Religionen, weil sie sie sich alle auf Abraham, den so-
genannten Stammvater, berufen.
S: Jede Religion hat dabei auch ihre eigene heilige Schrift. Es gibt
die Thora, den Koran und die Bibel. In den verschiedenen Religio-
nen gibt es sehr verschiedene Ansätze und Traditionen, allerdings
haben sie die gleichen Grundsätze.
Und vor allem, was ich wichtig finde, ist, dass jede Religion auf ihre
eigene Weise Kraft spendet. Sie bedeutet für uns Hoffnung.
M: Genau! Religion heißt für mich, die Überzeugung zu haben, zu
glauben. Es ist nichts, was auf Fakten beruht, auf Zahlen oder ratio-
nalem Handeln. Glaube findet im Herzen statt. Es ist die gefühls-
hafte Erfahrung! Und da macht es keinen Unterschied, ob ich nun
christlich, jüdisch oder muslimisch bin. Das war auch das, Vater,
was du vorhin meintest. Es geht gar nicht darum, dass man Gott
messen kann. Gott ist mehr als das. Mehr als nur eine Zahl auf dem
Papier! Er ist all die Liebe, die wir geben können. Gegenüber ihm
und unserem Nächsten. Er ist all die Hoffnung, die wir schöpfen
können, all die Hoffnung, die uns tagtäglich die Kraft gibt, weiter
zu gehen, und Gott ist das Gefühl, beschützt zu werden. Das Ge-
fühl, mehr als nur beschützt zu werden. Denn er ist bei uns!
Kannst du dir vorstellen, was ich meine?
R: Ich glaube schon. Die Vorstellung, dass man, egal was passiert,
geliebt wird, ist wirklich sehr, sehr schön!
Ich kann mir nicht erklären, wie das passieren konnte, aber ich
denke, ihr habt in den letzten Stunden mein Weltbild ziemlich um-
geworfen.
Und, was mir gerade auffällt, egal wie unhöflich ich war, ihr habt
mich akzeptiert!
Ich habe euren Glauben nicht akzeptieren wollen, aber ihr habt mir
trotzdem die Chance gegeben, ihn zu verstehen, ohne mich zu ver-
urteilen. Die Welt braucht mehr Menschen, die so sind wie ihr!
Und, meine Tochter, du hast Recht, was das angeht; es ist schön,
einfach mal das Positive im Menschen zu sehen, seinen Nächsten
zu akzeptieren und zu lieben!
M: Ich glaube es nicht, Richard, dass solch wunderbare Worte aus
deinem Mund kommen! Maria guckt gerührt.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

34

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


R: Das musst du auch gar nicht nur glauben, denn das hast du gra-
de wirklich gehört! Er zwinkert ihr zu.
S: Tut mir leid, dass ich diese emotionale Szene jetzt unterbrechen
muss, aber ich denke, ich muss auch ‘mal wieder nach Hause. Ich
würde mich allerdings sehr freuen, wenn wir die Konversation ein
anderes Mal fortsetzen können!
R: Es hat mich sehr gefreut, Sie kennenzulernen, Frau Rosenthal!
Und kommen Sie das nächste Mal gerne wieder vorbei! Durch mei-
ne Tochter hab’ ich schon oft etwas vom Christentum gehört, aber
mit dem Judentum kenn’ ich mich ehrlich gesagt noch nicht so gut
aus. Ich würde mich freuen, wenn Sie mir noch mehr darüber er-
zählen würden!
S: Auf jeden Fall! Lehitra’ot! („Auf Wiedersehen!“ in jiddischer Spra-
che.)

Jona und Maria sind in der Zwischenzeit in Jonas Zimmer gegangen. Er
macht sich gerade bettfertig.

J: Mama, ich habe heute so viel gelernt, ich bin jetzt schon ganz
müde.
M: Ja, ich versteh dich gut. So viel Neues zu lernen, ist immer sehr
anstrengend. Sie streichelt ihm liebevoll über den Kopf.
J: Eine Frage habe ich noch. Kann ich sie dir noch kurz stellen?
M: Natürlich!
J: Gibt es denn jetzt eigentlich eine richtige Religion? Es gibt ja so
viele Religionen … Jahwe, Allah, Gott, was stimmt denn davon
nun? Wenn Sarah Jüdin ist und an Jahwe glaubt, aber ich Christ
und an Gott glaube, liegt dann nicht einer sozusagen falsch? Ich
meine, es gibt doch nur einen Gott.
M: Das ist eine gute, aber auch eine sehr schwierige Frage, mein
Schatz. Meine Meinung dazu ist, dass jede Religion ‘richtig’ ist,
wenn sie dir hilft und du Kraft in ihr findest. Wenn du an Gott
glaubst, dann gibt es Gott auch für dich, alleine aus dem Grund,
weil du vom Glauben fest überzeugt bist. Wenn Juden von ihrem
Glauben an Jahwe überzeugt sind, ist es für sie allerdings genauso
richtig. Das Gleiche gilt auch für Muslime. Und dass es nur einen
Gott gibt, bezieht sich darauf, dass es für DICH nur einen Gott gibt.

III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch

35

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Woran ich glaube, ist, dass Gott sich den Menschen als Jesus Chris-
tus offenbart hat und dass sein Wort das Wort an alle Menschen
war, beziehungsweise immer noch ist. Das ist das, was das Chris-
tentum für mich so wertvoll macht und somit zur wahren Religion
für mich.
Es liegt allerdings im Ermessen von Gott, seinen Heilswillen auch
in den anderen Religionen fühl- und erkennbar werden zu lassen.
Das Gleiche gilt auch für Nichtchristen. Gott kann auch für Men-
schen, die nicht an ihn glauben, seine Liebe spüren lassen. Weißt
du, was ich meine?
J: Ja, ich denke schon. Danke schön Mama! Können wir noch be-
ten?
M: Möchtest du anfangen?
J: Lieber Gott im Himmel! Ich möchte dir danken für diesen wun-
dervollen Tag, den du mir geschenkt hast!
„Am Abend, Gott, komme ich zu Dir, um für alles zu danken. Mein
Denken und Tun war von Dir begleitet. Meine Sorge und Schuld
war von Dir umfangen. Begleite und umfange mich durch die
Nacht hindurch, bis der Morgen anbricht.“
M: Auch ich möchte Dir danken, für all das, was Du mir geschenkt
hast, wie auch meinen wunderbaren Sohn, dem ich hoffentlich all
die Liebe weitergeben kann, die Du mir gibst. Und somit glaube ich
an den Heiligen Geist, die heilige christliche Kirche, Gemeinschaft
der Heiligen, Vergebung der Sünden, Auferstehung der Toten und
an das ewige Leben. Amen.
J: Gute Nacht, Mama. Ich hab dich lieb! Jona gibt seiner Mutter
einen Gute-Nacht-Kuss.
M: Ich hab dich auch ganz, ganz doll lieb! Sie verlässt leise das Zim-
mer.

Draußen wartet bereits Richard. Er hat sich seine Jacke angezogen und
steht bereits an der Tür.

M: Gehst du schon?
R: Ja, es ist doch schon etwas später geworden.
M: Sie schaut auf die Uhr und nickt. Aber der Abend war auf jeden
Fall schön! Auch wenn er von ein paar … Meinungsverschieden-
heiten durchzogen war.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

36

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


R: Gehört doch aber auch dazu, oder nicht? Ich bin stolz auf dich,
meine Tochter! Er umarmt Maria.
M: Danke Richard! Ihre Augen spiegeln ihre Rührung wider.

Richard verlässt das Haus. Er dreht sich noch einmal um.
R: Sag’ ‘mal Maria, wann soll ich am Sonntag denn bei euch sein?

Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen

von Laura Heuser und Lilith Langhammer (mit Anregungen von Sophia Weiss)

Wahrheit! ‘Wahrheit’ ist schwer zu definieren, da jeder seine eige-
ne ‘Wahrheit’ für richtig hält. Dem Wort wurde die Macht der ‘Richtig-
keit’ entzogen, da viele sagen, sie würden die Wahrheit sagen, obwohl
sie tatsächlich lügen. Bezieht man das Wort ‘Wahrheit’ auf die Religion,
so kann man auch hier nicht ohne weiteres eine bzw. die ‘richtige’ Reli-
gion ausmachen. Dennoch beanspruchen die drei großen monotheis-
tischen und abrahamitischen Weltreligionen (Judentum, Christentum,
Islam) diese oft exklusiv für sich und sie rechtfertigten damit jahrhun-
dertelang ihren jeweiligen Anspruch, die wahre Religion zu sein. Je-
doch gibt es auch Menschen, die keiner dieser oder irgendeiner ande-
ren Religion angehören. Daher ist die Frage nach einer oder gar der
einen ‘wahren’ Religion sehr kritisch zu betrachten.

Trotzdem machen manche Personen ihr Leben von ihrer Religion
abhängig. Dies kann unter den unterschiedlichen Religionen zu Strei-
tigkeiten führen.

So auch in unserem Dialog, in dem sich einerseits zeigt, wie ähn-
lich sich die drei abrahamitischen Religionen eigentlich sind, anderer-
seits aber, dass sie trotzdem oft nicht zu Übereinstimmungen kommen.
Oder vielleicht gerade deshalb?

Die drei Freundinnen Sarah (Muslima), Esther (Christin) und
Shoshanna (Jüdin) diskutieren beim Mittagessen über die ‘wahre’ Reli-
gion.

Shoshanna: Ah Sarah, stopp! Das ist das mit Schwein! Dein Lamm
steht dort drüben!
Sarah: Oh, danke!

III.3

III.3 Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen

37

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Esther: Shosh, war das nicht ein bisschen viel Arbeit, extra
noch ‘was anderes zu machen? Hättest du nicht einfach auch
Schwein essen können, Sarah?
Shoshanna: Nicht das schon wieder …!
Sarah: Esther, du weißt, dass ich kein Schwein essen darf! Es geht
nicht darum, ob ich möchte!
Esther: Ja, ja, aber… warum denn? Das macht doch keinen Sinn,
Schwein ist doch lecker …
Shoshanna: So steht das im Koran, stimmt’s? Genauso wie die Tora
besagt, dass wir Fleisch nicht mit Milch zusammen essen oder ko-
chen dürfen. „Du sollst ein Zicklein nicht in der Milch seiner Mut-
ter kochen.“ Das hat bei euch wahrscheinlich auch ‘was mit eurer
Geschichte zu tun, oder Sarah?
Sarah: Haargenau! So steht es eben im Koran, und den müssen wir
achten!
Esther: Aber das ist doch dumm! Warum sollte Gott uns vorschrei-
ben, was wir essen dürfen und was nicht? Darum geht es doch im
Glauben nicht!
Sarah: Naja, so einfach kann man das ja jetzt nicht sagen.
Esther: Zumindest geht es bei uns nicht darum! Ich glaub’ das
nicht, dass ein Gott dir sowas Dummes vorschreiben würde. Das
kann ja gar kein richtiger Gott sein!
Sarah: Jetzt aber ‘mal langsam, was soll denn das bitte heißen? Das
ist schon etwas respektlos, Esther! Bei meinem Gott, bei Allah, ist
das so! Du musst es ja nicht machen, ich jedoch glaube daran und
höre auf Allahs Wort, für mich ist es ein richtiger Gott. Wer sagt
denn, dass dein Gott der wahre sein muss?
Shoshanna: Ich muss Sarah zustimmen! Außerdem, Esther, ich
meine mich zu erinnern, dass das Verbot im Koran, Schweine-
fleisch zu essen, eigentlich auf die Bibel zurückgeht. Sarah hätte die
gleiche Frage also auch andersherum stellen können.
Sarah: Wirklich? Na siehst du, Esther? Warum isst du denn
Schweinefleisch, wenn es auch in der Bibel steht? – Na? Nimmst du
sie etwa nicht ernst?
Esther: Doch! Natürlich! Woher wisst ihr überhaupt, was in der Bi-
bel steht? Ach so, ja, das Alte Testament … Zumindest bei dir, Sosh,

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

38

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


wundert es mich nicht. Aber vielleicht meinte Gott das ja auch ganz
anders!
Shoshanna: Aber da seht ihr doch, eure oder besser: unsere Heili-
gen Schriften sind sich eigentlich sehr ähnlich! Warum kommt es
dann zu so unterschiedlichen Auslegungen? Auch bei Themen wie:
Gebete, Auslegung von Glaubensgemeinschaft oder Paradies bezie-
hungsweise Himmel.
Esther: Aber … habt ihr dann nicht bei uns abgeschrieben, Sarah?
Wahrscheinlich habt ihr es nur falsch weiterentwickelt, das Chris-
tentum ist also das Original!
Sarah: Du musst das nicht so persönlich nehmen, Esther! Aber hey,
wenn wir nach deinem Argument gehen, dann könnte genauso gut
das Judentum stimmen, ein Großteil eurer Bibel ist doch die Tora!
War das Judentum nicht sogar zuerst da?
Shoshanna: Das stimmt! Theoretisch könntet ihr ja beide Unrecht
haben und das Judentum ist eigentlich die wahre Religion. Dafür
würde tatsächlich mehr sprechen!
Aber schlussendlich werden doch alle unsere Religionen auf Abra-
ham zurückgeführt, stammen quasi von ihm ab! Wenn eine von
uns Recht hat, müssen die anderen trotzdem noch einen Kern der
Wahrheit beinhalten!
Esther: Ah ja, unsere drei Religionen kommen ja alle aus der Abra-
ham-Geschichte!
Shoshanna: Das Christentum indirekt …!
Esther: Boah, du Besserwisser …!
Shoshanna: Tut mir leid, das war nicht so gemeint!
Sarah: Leute, diese ganze Diskussion erinnert mich gerade an et-
was … Wir sind gewissermaßen drei, wenn auch indirekte, ‘Nach-
kommen’ von Abraham, die sich über die Wahrheit streiten – …
Shoshanna: Du meinst die Ringparabel!
Esther: Die was?
Sarah: Von ‘Nathan der Weise’, das haben wir doch in Deutsch ge-
lesen!
Shoshanna: Warte, ich hole es ‘mal schnell aus dem Regal, dann
kann ich es dir noch ‘mal zusammenfassen, Esther!
Shoshanna steht auf und verlässt den Raum, kurz darauf kommt sie
mit einem kleinen Buch in der Hand wieder.

III.3 Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen

39

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Sarah: Spielt ‘Nathan der Weise’ nicht zur Zeit des dritten Kreuzzu-
ges? Einem der Kriege, den die Christen neben anderen Beweg-
gründen vor allem aus dem Glauben zu Gott heraus geführt haben.
Shoshanna: Ja, das stimmt! Die Christen haben einfach alle ande-
ren umgebracht, ganz besonders die Muslime, nur um das Heilige
Land zu erreichen und zu ‘reinigen’. Das kann doch nicht der wahre
Gott sein, der so etwas zulässt!
Esther: Jetzt beschuldigt ihr den Falschen! Gott hatte damit nichts
zu tun! Wer zum Kreuzzug aufgerufen hat, war der Papst Urban II.
und damit die Kirche!
Shoshanna: Tat er es nicht mit dem Zuruf „Deus lo vult!“ – „Gott
will es!“?
Esther: Schon, der Papst legte die Bibel zu der damaligen Zeit aus,
aber das hat nicht wirklich etwas mit dem Neuen Testament zu tun,
wo Gottes Liebe zu den Menschen durch Jesus offenbar und deut-
lich gemacht wird! – Vor allem sollte man an der Tat eines Men-
schen nicht festmachen, was die wahre Religion ist!
Sarah: Wie heißt es doch so schön: „Errare humanum est.“ – „Irren
ist menschlich!“
So, und jetzt wollen wir uns die Ringparabel anschauen.
Esther: Ah, war das nicht die Geschichte mit dem Vater, der sich
zwischen seinen drei Söhnen nicht entscheiden konnte, welchen er
am meisten mag?
Shoshanna: Ja, und Nathan hat diese Geschichte dem Sultan er-
zählt, als dieser ihn fragte, welche die wahre Religion sei.
Sarah: Ok! Also noch ‘mal von Anfang …

Sie blättert schnell durch das Buch, liest immer ‘mal ein paar Sätze.
Dann legt sie das Buch hin:

So: Der jüdische Geschäftsmann Nathan, dessen Pflegetochter von
einem christlichen Tempelherren aus einem Feuer gerettet wurde,
geht zum muslimischen Sultan Saladin, der wiederum einst den
Tempelherren gerettet hatte. Saladin benötigt Geld und möchte
dieses von Nathan leihen. Er bittet ihn jedoch nicht direkt um das
Geld, sondern stellt Nathan, der nicht nur als großzügig, sondern
auch als weise bezeichnet wird, eine Frage, die letzteres bestätigen
soll.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

40

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Esther: Warte, warte …! Also da fragt er ihn nach der wahren Reli-
gion?
Sarah: Ganz genau! Und Nathan erzählt ihm dann die Geschichte,
die wir als Ringparabel kennen. Hat er diese nicht benutzt, um eine
klare Antwort zu umgehen? Denn wenn er seine Religion als die
wahre bezeichnet hätte, hätte er den Sultan beleidigt. Hätte er den
Islam als die wahre Religion bezeichnet, wäre er mit Sicherheit ge-
fragt worden, warum er nicht dem Islam angehöre.
Shoshanna: Ja, genau so war es! Nathan hat dem Sultan die Ge-
schichte eines Mannes erzählt, der sich schwer tut, das Familien-
erbstück – einen Ring, der von Generation zu Generation an den
Lieblingssohn des Vaters weitergegeben wird – an einen seiner drei
Söhne zu vererben. Da er alle gleichermaßen liebt und keinen von
ihnen kränken möchte, entscheidet er sich, den Ring vervielfältigen
zu lassen, sodass jeder Sohn einen Ring erhält. Der originale Ring
soll die Eigenschaft haben, seinen Besitzer bei Gott und allen Men-
schen beliebt zu machen. Nach dem Tod des Vaters finden die Söh-
ne heraus, dass jeder der anderen auch einen Ring bekam. Sie zie-
hen vor Gericht, um herauszufinden, wer den ursprüngli-
chen, ‘richtigen’ Ring bekam. Der Richter kann nicht feststellen,
welcher ‘mal der echte Ring war, und gibt den Söhnen einen Rat
mit auf den weiteren Lebensweg.
Esther: Jetzt erinnere ich mich langsam wieder: Die Söhne sollten
doch jeder davon ausgehen, dass man selbst den richtigen Ring ha-
be. Weil man an die Wirkung glauben muss.
Sarah: Aber wie kann man das auf die wahre Religion beziehen?
Ich meine, hier geht es um einen Ring, der eine besondere Wirkung
haben sollte. Das hat ja erst ‘mal nichts mit unseren verschiedenen
Religionen zu tun.
Shoshanna: Das Gleichnis ist eigentlich ganz einfach. Der Richter
sagte den Brüdern, wenn einer der drei Ringe der echte sei, werde
sich dies auch zeigen, sofern sich der Besitzer darum bemühe, die
Wirkung des Ringes herbeizuführen. Die drei Ringe symbolisieren
unsere Religionen. Und wenn es wirklich die eine wahre Religion
gibt, dann wird sich diese offenbaren, wenn sich die Gläubigen da-
rauf einlassen und nach den Werten der jeweiligen Religion leben.

III.3 Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen

41

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Esther: Das bedeutet, wir sind die drei Brüder aus der Geschichte?
Und so wie sie immer noch auf der Suche nach dem wahren Ring?
Shoshanna: Aber ja, das versucht die Parabel zu erklären. Und
auch der Sultan hat diesen Vergleich sofort erkannt. Die ganze Ge-
schichte aber endete ziemlich kompliziert.
Esther: Echt? So weit habe ich nie gelesen, das Buch ist mir irgend-
wann zu anstrengend geworden. Hat denn das Ende auch noch
eine Bedeutung für die Frage, ob es eine wahre Religion gibt?
Shoshanna: Auf jeden Fall, da es aufzeigt, wie nah die drei Religio-
nen zueinander stehen. Die Pflegetochter des Juden Nathan und
der christliche Tempelherr sind die Kinder des verstorbenen Bru-
ders des Sultans. Somit sind alle drei Religionen in einer Familie in-
tegriert.
Sarah: Das klingt auf jeden Fall kompliziert, aber du hast Recht.
Anhand dieser Geschichte sieht man, dass es in einer Familie meh-
rere Religionen geben kann. Aber mir stellt sich jetzt die Frage,
warum man dann von einer wahren Religion sprechen muss?
Shoshanna: Jetzt, wo man die Geschichte tatsächlich mit dem wah-
ren Leben vergleicht, denke ich nicht mehr, dass man von einer
wahren Religion reden kann. Wir respektieren uns ja alle und ver-
stehen uns, obwohl wir mit verschiedenen Religionen aufgezogen
wurden.
Esther: Ich muss dir da zustimmen. Die Gründungsgeschichte der
drei Religionen geht ja nämlich auch auf eine Familie zurück.
Sarah: Diesmal weiß ich nicht, wovon du sprichst. Hast du eine
Ahnung, was sie damit meint, Shoshanna?
Shoshanna: Aber ja! Das haben wir letztens erst in Ethik durchge-
nommen. Da hat uns unsere Lehrerin erklärt, dass die drei Weltre-
ligionen von drei der Söhne beziehungsweise Nachkommen Abra-
hams ausgingen.
Esther: Ja genau, mich wundert allerdings, dass du das nicht wuss-
test, Sarah.
Sarah: Vielleicht wurde es ja ‘mal erwähnt, ich kann mich zumin-
dest in diesem Moment nicht daran erinnern. Aber das würde un-
sere Meinung bestärken, dass es nicht die eine wahre Religion gibt.
Außerdem erkennt man ja auch manche Sachen in den anderen
Religionen wieder, nur dass sie ein wenig umgewandelt wurden.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

42

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Shoshanna: Ja, da stimme ich dir zu. Hinzu kommt, dass jeder, sei
es die Bibel, die Tora oder den Koran anders interpretiert und so-
mit auch seine Religion anders lebt.
Esther: Es ist auch bei jedem anders, was ihm am wichtigsten ist.
Bei dem einen steht sein Glaube im Vordergrund und bestimmt
das Leben, bei dem anderen werden Teile der Religion und deren
Traditionen übernommen, jedoch nicht voll und ganz gelebt. Das
sieht man auch in Gottes Sohn Jesus …
Shoshanna: Jetzt fang’ damit nicht schon wieder an! Die Juden
warten immer noch auf den Messias!
Sarah: Ist er nicht ein gewöhnlicher Prophet?
Esther: Nein, Jesus ist doch die Inkarnation Gottes!
Shoshanna: Also dass Gott als Mensch erschienen ist, was dann ja
im Konflikt mit dem Gebot steht, dass man sich kein Bild von Gott
machen sollte.
Esther: Ihr wartet doch noch auf den Messias!
Sarah: Jesus wurde doch als Jude geboren …
Shoshanna: Klar, trotzdem gehen die Christen davon aus, dass er
gestorben und auferstanden ist. Dadurch ist das Christentum ent-
standen!
Sarah: Pffu …! Warum seid ihr eigentlich so überzeugt, dass ihr
Recht habt? Weil, wenn einer von euch Recht hat, müssen ja die an-
deren falsch liegen.
Shoshanna: Meine Religion gibt mir Hoffnung und Mut, sie moti-
viert mich, gibt mir aber auch meine Lebensweise vor, sodass ich
gute Taten vollbringe.
Esther: Für mich ist Glaube Hoffnung! Ich glaube, weil ich an ein
Leben nach dem Tod denke, im Himmel Gottes Reich.
Sarah: Wow, das ist ja beides tiefsinnig! Für mich ist es aber ähn-
lich. Meine Religion zeigt mir den Weg zu Allah. Wie Wittgenstein,
ein Philosoph, ‘mal gesagt hat: „An einen Gott zu glauben, heißt
sehen, dass es mit den Tatsachen der Welt noch nicht abgetan ist.
An Gott glauben, heißt sehen, dass das Leben einen Sinn hat.“
Shoshanna: Ich finde, da hat er vollkommen Recht. Glaubt ihr
denn, dass sich irgendwann die wahre Religion herauskristallisie-
ren wird?

III.3 Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen

43

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Sarah: Ich denke nicht, da, wie man bei Nathan festgestellt hat,
man trotz verschiedener Religionen eine Familie sein kann, und
man ja auch nicht zwischen seinen Geschwistern entscheidet, wel-
cher der wahre Bruder oder die wahre Schwester ist.
Shoshanna: An sich sind unsere Religionen doch gar nicht so un-
terschiedlich! Wir haben zwar unter anderem andere Sitten, Riten,
Gotteshäuser und Gebete. Dennoch gibt es auch viele Gemeinsam-
keiten. Das eine, was uns am meisten vereint, ist, wir glauben doch
alle an EINEN Gott! Das ist doch schon Gemeinsamkeit genug!

Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion –
Lebenswege

von Marie und Julia Morgenstern

Schon von klein auf streiten wir uns alle über die eine Frage, die Frage
nach der Wahrheit. Es scheint uns zu Beginn noch sehr kindlich und
banal, wenn die älteren Geschwister mit den Jüngeren darüber disku-
tieren, ob es den Weihnachtsmann wirklich gibt. Jedoch nimmt die
Wahrheitsfrage im Leben eines Menschen sehr schnell eine ernstere
Gestalt an. Debattieren wir nicht mehr nur über den Weihnachtsmann
und Osterhasen, sondern über Genetik, künstliche Intelligenz und an-
dere komplizierte Themen, bleibt der Grundsatz immer derselbe: Das
Bestreben der Menschheit, ‘die’ eine gültige Wahrheit zu finden. Und
schon seit Jahrtausenden sind die Menschen auf der Suche nach der
einen wahren Religion. Lässt man die anderen Religionen außer Be-
tracht und bezieht sich nur auf die monotheistischen Weltreligionen
Judentum, Christentum und Islam, so stößt man auf die wohl größte
Debatte um Wahrheit und Religion. Obwohl sie doch durch Abraham
als gemeinsamen Glaubensstammvater eine essentielle Gemeinsamkeit
haben, trennt sie oft noch bis heute das Verlangen, allein die einzig
wahre Religion zu sein. Zeigt sich das Christentum heute pluralisti-
scher, weisen die Kreuzzüge aus dem Mittelalter deutlich darauf hin,
dass dies nicht immer so war. Das häufig verfolgte Judentum machte es
dem Christentum zu Zeiten seiner Entstehung nicht leicht, verfolgten
sie doch dessen Anhänger und unterbanden die öffentliche Glaubens-

III.4

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

44

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


praxis. Heute erlebt man das Verhältnis zwischen Christentum und Ju-
dentum entspannter, beide stehen in einem regen Dialog miteinander.
Leider besteht zu einigen Gruppen des Islam zur Zeit eine komplizier-
tere Beziehung, denn kleinere Gruppen, die sich zum Islam bekennen,
verhindern ein friedliches Zusammenleben aller.

Um die Frage nach der Wahrheit zwischen den Religionen einmal
genauer unter die Lupe zu nehmen, gehen drei alte Freunde auf die Su-
che nach der wahren Religion:

Jakob: Guten Tag, mein Name ist Jakob. Gemeinsam mit meinen
alten Freunden, Ruben und Mohammed, lebe ich in Frankfurt am
Main. Wir stammen alle aus unterschiedlichen Kulturen und gehö-
ren verschiedenen Religionen an. Mein Freund Ruben ist Jude, Mo-
hammed ist Muslim und ich komme aus einer christlich-katholi-
schen Familie.
Seit wir uns kennen, haben wir darüber diskutiert, welcher Gott
der ‘richtige’ Gott ist. In diesem Punkt waren wir uns lange nicht
einig und so machten wir uns auf die Suche nach der ‘wahren Reli-
gion’. Wenn wir gewusst hätten, dass diese Reise keinesfalls einfach
und leicht werden würde … Aber seht selbst, was meine Freunde
und ich während unserem Abenteuer alles erlebt haben …

Angefangen hat alles 1985, als wir drei zusammen eingeschult wurden
und in eine Klasse kamen. Sofort war uns klar, dass wir uns gut verste-
hen würden. Keiner konnte uns trennen, denn es gab uns nur noch im
Dreier-Pack. Unsere unterschiedlichen Glaubensrichtungen und unser
verschiedenes Aussehen machte uns überhaupt nichts aus. Unsere Eltern
jedoch waren mit unserer Freundschaft oftmals nicht einverstanden. Als
Mohammed seinen Eltern zum Beispiel erzählte, dass es bei uns zum
Mittagessen Schweinefleisch gab, wollten seine Eltern lange Zeit nicht,
dass er bei uns aß. Und auch Ruben durfte samstags nie mit uns draußen
spielen, da er und seine Familie wegen des Sabbats immer in die Synago-
ge zum Gottesdienst mussten. Einmal unterhielten wir uns über einen
Streit meiner Eltern, den ich belauscht hatte, weil es um meine Freunde
und mich ging.

Ruben: Hey Mohammed, hey Jakob! Alles klar bei euch? Ihr seht
so niedergeschlagen aus!

III.4 Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion – Lebenswege

45

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Mohammed: Jakob hat mir gerade erzählt, dass seine Eltern sich
wegen uns gestritten haben.
Ruben: Wieso das denn?
Jakob: Ich habe gehört, dass sie sich wegen unserer unterschiedli-
chen Religionen gestritten haben. Sie meinten, wir seien dadurch
zu verschieden.
Ruben: Ja, natürlich sind wir verschieden, aber dadurch passen wir
doch auch so gut zusammen!
Mohammed: Genau, so wird es nämlich nie langweilig, weil es im-
mer wieder Dinge gibt, die wir durch unsere verschiedenen Arten
und Persönlichkeiten lernen und entdecken können!
Jakob: Ihr habt vollkommen Recht! Wir lassen uns weder von un-
seren Eltern noch von unseren Lehrern oder anderen Kindern un-
sere Freundschaft kaputt machen! Es ist doch egal, welcher Religi-
on wir angehören.
Ruben: Ich verstehe auch nicht, was die Religion mit unserer
Freundschaft zu tun haben soll!
Mohammed: Ich auch nicht, aber die Erwachsenen machen sich
eh’ immer viel zu viele negative Gedanken.

Das war das erste Mal, dass ich mit meinen Freunden überhaupt über
das Thema Religion nachgedacht habe.
Weiter ging unsere Reise in der vierten Klasse. Wir lernten im Religions-
und Ethikunterricht manches über die verschiedenen Glaubensarten.
Uns drei interessierte aber nicht nur unsere eigene Religion, sondern
auch die unserer Freunde. Einmal gingen wir mit Mohammed in die Mo-
schee.

Mohammed: So, hier sind wir! Ist unsere Moschee nicht wunder-
schön?
Ruben: Ja, das ist sie! Man kommt sich irgendwie vor, als wäre man
in einer anderen Welt.
Jakob: Du, Mohammed! Wo sind denn hier die Mädchen und
Frauen? Gehen sie nicht beten?
Mohammed: Doch, klar! Aber wir haben getrennte Räume, in de-
nen wir beten.
Jakob: Ach, echt? Das wusste ich gar nicht! Aber warum betet ihr
denn getrennt?

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

46

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Mohammed: Allah hat uns durch den Propheten Mohammed die
Botschaft übermittelt, dass Frauen und Männer getrennt beten sol-
len. So werden die Männer nicht so schnell von den Frauen abge-
lenkt. So hat es mir mein Vater zumindest damals erklärt.
Ruben: Ja, bei mir in der Synagoge sind die Frauen auch von den
Männern getrennt. Sie sitzen oben auf der Empore, kaum sichtbar
von unten, wo die Männer sitzen.
Jakob: Hä? Aber wieso denn? Ich verstehe den Grund dafür nicht!
Meine Mama und meine Schwester sitzen immer neben mir und
meinem Vater während des Gottesdienstes. Unser Pfarrer sagt in
seiner Predigt immer: „Alle Menschen, egal ob groß, klein, jung, alt,
männlich oder weiblich, sind vor Gott gleich gestellt!“
Ruben: Im Judentum und im Islam spielen traditionell die Männer
in den Gottesdiensten und während den Gebeten einfach eine
wichtigere Rolle. Wenn bei einem Gottesdienst als Minjan nicht
mindestens zehn Männer, die bereits ihre Bar Mitzwa gefeiert ha-
ben, anwesend sind, so kann der Gottesdienst nicht stattfinden.
Dabei ist die Anzahl der anwesenden Frauen unwichtig.
Jakob: Aber für mich wirkt das jetzt nicht gerecht, wie die Frauen
bei euch behandelt werden …
Mohammed: Und wieso nicht? Bei uns sind vor Gott genau wie bei
euch alle gleich und niemand ist in Gottes Augen weniger wert!
Dabei ist es doch egal, ob die Frauen in einem anderen Raum beten
oder nicht …

Auch nach dem Wechsel ins Gymnasium gab es zwischen uns immer
wieder kleinere Streitigkeiten über unseren Glauben und die damit ver-
bundenen Bräuche und Traditionen. Bei einem Klassentreffen in der
neunten Klasse sah ich Mohammeds Schwester Fatima, die ich das letzte
Mal gesehen hatte als sie neun Jahre alt war, wieder. Wir verstanden uns
auf Anhieb super und nach kurzer Zeit hatte ich mich in sie verliebt. War
sie für mich früher nur das unscheinbare kleine Mädchen, das meiner
Schwester sehr stark ähnelte, sah ich sie mit 15 plötzlich mit völlig ande-
ren Augen. Im Gegensatz zu den Mädchen in meiner Klasse war sie we-
der eingebildet noch zickig. Fatima war einfach anders als alle anderen
Mädchen, die ich bisher kannte.
Mohammed erzählte ich erst einmal nichts davon, meine Angst vor sei-
ner Reaktion war viel zu groß. Denn schon seit einer ganzen Weile be-

III.4 Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion – Lebenswege

47

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


tonte er, dass jeder Junge, der seine Schwester zur Freundin haben wolle,
erst einmal an ihm vorbei müsse. Dabei verengten sich seine Augen im-
mer so und er guckte plötzlich total ernst und angsteinflößend, sodass ich
mich schlichtweg nicht traute, ihm die Wahrheit zu sagen. Aber natürlich
trafen wir uns jede Woche mindestens ein Mal heimlich. Leider musste
ich dadurch Mohammed und Ruben ziemlich vernachlässigen. Doch ich
genoss jede einzelne Minute mit Fatima.
An einem Tag luden mich meine Freunde ins Kino ein.

Ruben: Hey Jakob, lang nicht mehr gesehen! Hättest du Lust, heute
mit Mohammed und mir in den neuen Action-Film zu gehen?
Mohammed: Immerhin hattest du doch in letzter Zeit so wenig
Zeit für uns! Jedes Mal, wenn wir ‘was machen wollten, hast du ab-
geblockt. Manchmal haben wir echt das Gefühl bekommen, du
denkst, du bist besser als wir. Entschuldigung Jakob, musste einfach
einmal ‘raus! Du weißt doch, dass die anderen mich manchmal fer-
tig machen nur, weil ich Muslim bin. Außerdem ist der Film echt
richtig gut und trifft voll deinen Geschmack.
Jakob: Oh Gott, Mohammed, wieso hast du denn nicht früher et-
was gesagt? Jetzt fühle ich mich noch schlechter, doch leider muss
ich heute schon wieder absagen. Ihr wisst doch Jungs, ich hab in
letzter viel um die Ohren wegen meiner Mathenachhilfe. Aber wir
können es doch nächste Woche nachholen, oder?
Ruben: Schon wieder? Schade, aber, ja, nächste Woche klingt gut!

Doch ich rechnete nicht damit, dass die beiden auch ohne mich in den
Film gehen würden. Denn ich hatte mich am Vortag schon mit Fatima
ins Kino verabredet.
Abends im Kino kam es dann zur Konfrontation…

Ruben: Sag ‘mal Mohammed, ist das da hinten nicht deine kleine
Schwester mit einem Typen an ihrer Seite?
Mohammed: Ja, das ist sie! Wer ist denn der Kerl neben ihr?
Komm lass’ uns ‘mal zu ihr rüber gehen! Der Typ muss erst an mir
vorbei, bevor er meine Schwester auch nur irgendwie anschauen
darf!

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

48

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Bei Fatima und Jakob angekommen:
Mohammed: Jakob? Was zum Teufel machst du hier mit meiner
Schwester? Zu uns hast du heute noch gesagt, dass du lernen musst,
und jetzt treffen wir euch hier! Willst du uns für blöd verkaufen?
Jakob: Ehm … also … lass’ mich das bitte erklären …
Mohammed: Was gibt es da groß zu erklären? Es ist doch offen-
sichtlich: Du triffst dich heimlich mit meiner Schwester und be-
lügst deine engsten Freunde nach Strich und Faden! Wegen Fatima
hattest du in den letzten Wochen so wenig Zeit für uns, oder?
Jakob: Ja,… und es tut mir wirklich leid! Ich hätte es euch sagen
sollen! Ich war so oft kurz davor, doch dann warst du immer wie-
der so wütend, wenn es um deine Schwester in Bezug auf andere
Kerle ging! Du musst mich verstehen, Mohammed, ich hätte es
euch noch erzählt! Ihr seid doch meine besten Freunde! Aber ich
hatte einfach zu große Angst vor deiner Reaktion!
Mohammed: Was soll das jetzt, Jakob? Willst du damit jetzt sagen,
dass du Fatima gerne als deine feste Freundin hättest?
Jakob: Aber wir sind doch schon längst zusammen, wir haben uns
nur nicht getraut, es dir zu sagen – und jetzt, wo du es weißt,
kannst du daran auch nichts mehr ändern! Wir haben uns in ein-
ander verliebt und daran kann niemand etwas ändern!
Mohammed: Und ob ich das kann! Fatima ist meine kleine
Schwester! Ich bin ihr Bruder und ich werde Fatima verbieten sich
weiter mit dir zu treffen!
Fatima: Das kannst du doch nicht machen! Ich bin doch nicht dein
Eigentum!
Mohammed: Aber du bist meine kleine Schwester und außerdem
weißt du genau, dass Papa diese Beziehung sowieso verbieten wird!
Ruben: Jetzt beruhig’ dich ‘mal wieder, Mohammed! Du kennst
Jakob doch, er würde sie niemals verletzen!
Mohammed: Ihr könnt das nicht verstehen! Jakob stammt aus
einer katholischen Familie und Fatima und ich sind Muslime. Das
passt einfach nicht zusammen! Ein Christ und eine Muslima,
kommt schon, dass finde doch nicht nur ich lächerlich! Fatima
wird später einen Muslim heiraten, so wie es sich bei uns gehört!
Ich werde darüber jetzt auch mit keinem von euch diskutieren. Ich
habe alles gesagt, was ich sagen wollte! Fatima, wir gehen jetzt nach

III.4 Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion – Lebenswege

49

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Hause zu Papa! Jakob, wehe ich sehe dich noch einmal in der Nähe
meiner Schwester! Glaub’ mir, danach wünscht du dir, du hättest es
gelassen! Unsere Glaubensarten sind einfach zu verschieden und
mein Gott ist nun ‘mal der wahre Gott!
Ruben: Ich glaube, das wird er dir so schnell nicht verzeihen! Ich
meine, Jakob, seine Schwester? Du weißt doch, wie wichtig sie für
ihn ist! Außerdem hat er doch auch oft betont, dass sie nur mit
einem Jungen zusammen sein darf, der auch Muslim ist!
Jakob: Ich wusste, dass er sauer sein würde, aber mit dieser Reakti-
on hätte ich nicht gerechnet … Es schien so, als wäre in seinen Au-
gen nur der Islam die wahre Religion und das Christentum total
minderwertig. Dabei müsste doch gerade er wissen, wie es ist, nur
auf seinen Glauben reduziert zu werden! Ich habe mich in sie ver-
liebt! Mir war es egal, dass sie Muslima ist und an Allah und an
Mohammed als seinen Propheten glaubt. In meinen Augen ist ein-
fach jede Religion gleich viel wert und jeder hat das Recht, an das
zu glauben, was er als das Richtige ansieht.
Ruben: Naja, dass du uns nichts von deiner Beziehung mit Fatima
erzählt hast, hat mich jetzt auch nicht begeistert! Immerhin sind
wir beste Freunde, schon seit fast zehn Jahren! Selbst wenn du es
Mohammed nicht erzählen wolltest, warum hast du es auch mir
verschwiegen? In dem Punkt der Religion kann ich dir leider nicht
vollkommen zustimmen Jakob! Ich sehe die Dinge zwar nicht wie
Mohammed und würde jede andere Religion als schlechter darstel-
len. Dennoch steht für mich das Judentum an erster Stelle und hat
auch in meinen Augen eindeutig Jahwe als den wahren Gott. Trotz-
dem akzeptiere ich deinen Glauben ebenso wie den Mohammeds.
Immerhin sind wir alle drei Freunde, egal an welchen Gott wir
glauben!
Jakob: Ich weiß nicht, ob ich das von Mohammed noch behaupten
kann. Seine Worte haben mich ziemlich verletzt …

Das war der Grund, warum Mohammed in der Schule und auch nach
der Schule nicht mehr mit mir redete. Ich war für ihn gestorben und das
nur, weil ich Christ war und mit seiner Schwester für zwei Monate zu-
sammen war.
Aber nicht nur zu Mohammed verlor ich den Kontakt. Ruben, Moham-
med und ich verloren uns seit dem Streit im Kino immer weiter aus den

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

50

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Augen. Man grüßte sich manchmal auf den Gängen oder redete kurz
miteinander. Jedoch war unsere Freundschaft durch unseren Glauben
zerstört. Nach unserem Abschluss hatten wir dann endgültig keinen
Kontakt mehr.
Fünfzehn Jahre später hatten wir unser erstes Klassentreffen. In dieser
Zeit lernte ich meine Frau Maria kennen und unsere gemeinsame Toch-
ter Lisa erblickte das Licht der Welt. Ich betrat nun also nach fünfzehn
Jahren unseren alten Klassenraum und sofort überkamen mich alte Erin-
nerungen. Wie wir gemeinsam lachten und uns über die neusten Filme
unterhielten. Aber auch, wie wir uns ignorierten. Von weitem lächelte
mir Ruben zu und ich erkannte ihn sofort.

Jakob: Hallo Ruben, lange nicht mehr gesehen! Gut siehst du aus,
du hast dich fast gar nicht verändert.
Ruben: Hey, mein alter Freund! Ja, es ist sage und schreibe fünf-
zehn Jahre her! Schau ‘mal: Da hinten kommt Mohammed!
Mohammed: Hallo ihr zwei. Schön euch zu sehen! Wie geht es
euch?
Ruben: Mir geht’s gut. Ich arbeite jetzt als Religions- und Ethikleh-
rer an unserer alten Grundschule. Und bei euch?
Jakob: Also ich bin mittlerweile seit acht Jahren verheiratet und ha-
be eine vierjährige Tochter. Nach der Schule habe ich Psychologie
studiert und endlich vor drei Jahren meine eigene Praxis eröffnet.
Und was ist mit dir Mohammed?
Mohammed: Während meines Theologiestudiums habe ich meine
Frau kennengelernt. Wir haben drei Kinder, die mich ganz schön
auf trapp halten. Ich arbeite als Professor an der Uni Frankfurt und
bin Imam in einer Moschee.
Ruben: Ich habe in den letzten Jahren öfter darüber nachgedacht,
wie wir damals auseinander gegangen sind …
Jakob: Es tut mir wirklich leid, wie wir damals auseinander gegan-
gen sind. Ich hatte euch damals nicht anlügen dürfen!
Mohammed: Wenn sich einer entschuldigen muss, dann ich … Ich
habe vor fünfzehn Jahren einfach überreagiert! Ich hatte nicht das
Recht dazu, meine Schwester so zu bevormunden, und auch eure
Religionen hätte ich nicht beleidigen dürfen! Fatima hat mir übri-
gens die Augen geöffnet. Nun ist sie seit acht Jahren mit einem jü-
dischen Mann zusammen. Ich wünschte, ich wäre damals schon so

III.4 Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion – Lebenswege

51

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


tolerant gewesen! Ich war einfach völlig davon überzeugt, dass das
mit dem Islam nicht verträglich sei.
Ruben: Wisst ihr noch, damals in der Grundschule: Wir hatten uns
versprochen, dass nichts und niemand unsere Freundschaft kaputt
machen kann, und doch war es unsere Religion, die uns schluss-
endlich trennte!
Jakob: Ja, als Kinder dachten wir noch viel toleranter und steckten
niemanden in eine Schublade wegen seinem Aussehen oder seinem
Glauben. Obwohl ich nie ein wirkliches Problem mit eurem Glau-
ben hatte.
Mohammed: Ich weiß, bis zur neunten Klasse haben wir unsere
Religionen auch immer akzeptiert und keine war für uns mehr
wert! Doch je älter ich wurde, desto mehr habe ich mich an den Is-
lam geklammert. Das wäre ja nicht schlimm gewesen, solange ich
euren Religionen auch ein wenig Wahrheit zugesprochen hätte und
euch mit Offenheit und Herzlichkeit entgegen gekommen wäre!
Ruben: Das versuche ich jeden Tag meinen Schülern beizubringen.
Jeder Mensch ist einzigartig und genauso sein Glaube. Deshalb
sollten wir niemals jemanden verurteilen.
Jakob: Genau! Es spielt keine Rolle, an wen oder was man glaubt,
denn so ‘was wie die eine unbestreitbar wahre Religion oder den
einen unbezweifelbar wahren Gott gibt es nicht, jeder Einzelne von
uns muss daher seine eigene Wahrheit finden! Nur darum geht es
in der Religion für mich, einen Glauben zu finden, mit dem man
sich identifizieren kann und mit dem man ein gelingendes Leben
führen kann.

Da stimmten mir meine beiden Freunde zu. Es tat gut, sich endlich mit
ihnen auszusprechen. Sie hatten mir über die letzten Jahre ziemlich ge-
fehlt. Ist es nicht schlimm, dass Religion, die das Ziel hat, Menschen im
Glauben zu vereinen, die Macht hat, sie dermaßen zu spalten und zu
trennen? Anstatt uns zu bekriegen, sollten wir erkennen, dass jeder von
uns zu einem Teil der Wahrheit beiträgt. Damit im Großen und Ganzen
etwas Wunderbares entstehen kann, viel stärker als aller Hass und Groll
auf dieser Welt! Eine Welt, in der jede Religion die andere akzeptieren
kann und in der Pluralismus eine Horizonterweiterung bedeutet. Mit To-
leranz und Liebe anstatt mit Ignoranz, Hass und Egoismus würden wir
viel friedlicher leben.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

52

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


So kommen wir nun am Ende unserer Reise an. Wir haben für uns den
Schluss gezogen, dass es weder eine unleugbar wahre Religion, noch
einen offenkundig wahren Gott gibt.
Heute versuchen wir, jeder auf seine Weise, die Botschaft an die Welt
weiter zu geben. Was wir als Kinder schon verstanden hatten, mussten
wir als junge Erwachsene erst lernen.
Wahrheit ist in religiösen Dingen immer subjektiv und niemand sollte
anderen seine Wahrheit aufzwingen.

Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion

von Hannah Werner und Paula Janouch

Heutzutage spielen die unterschiedlichen Religionen eine wichtige
Rolle in unserem Leben. Sehr viele Kriege in unserer Welt beruhen u.a.
auf Meinungsverschiedenheiten hinsichtlich der Religion. Der Syrien-
krieg beispielsweise existiert u.a. auch deshalb, weil unterschiedliche
Religionsgruppen darum streiten, wer Recht hat. Jeder ist der Meinung,
dass seine Religion bzw. Religionsauffassung die einzig wahre ist und
dass alle anderen Unrecht haben. So oft stellt sich die Frage: Wer hat
Recht? Gibt es eine wahre Religion? Und beim komplizierten Syrien-
krieg mit seinen vielen Ursachen sind es, soweit es dabei auch
um ‘die’ ‘wahre’ Religionsauffassung geht, nur Differenzen innerhalb
des Islams. Die Unterschiede zwischen Islam, Judentum und Christen-
tum sind anscheinend noch weitaus größer. Welcher dieser Glaubens-
annahmen sollen wir nun Gültigkeit zusprechen? Diese Frage stellten
sich auch Frank Rohmann und Selma Özdemir.

F: Du, sag ‘mal, Selma, warum trägst du eigentlich ein Kopftuch?
S: Das ist im Islam so! Bei uns ist das völlig normal. Ob es im Ko-
ran so vorgeschrieben ist oder nicht, darüber kann man streiten.
Ich auf jeden Fall trage es, um Gott zu ehren!
F: Bei uns im Christentum ist das nicht so. Wir beten auch nicht
fünfmal am Tag. Bei uns ist das Ganze freier und uns selbst über-
lassen. Aber das ist schon merkwürdig, oder? Schließlich wollen
wir alle unserem Gott dienen – und haben alle unterschiedliche
Ansichten, wie wir das tun sollen.

III.5

III.5 Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion

53

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


S: Stimmt, da hast du Recht. Bei den Juden gibt es den Sabbat und
bei uns eben u.a. das Kopftuch. Aber wer hat nun Recht? Was ist
der beste Weg, um Gott zu ehren? Was erwartet er von uns?
F: Ich glaube, bevor man sich fragt, welche die wahre Religion ist,
sollte man sich erst einmal damit auseinandersetzen, was ‘Wahrheit’
überhaupt ist. Religion ist eine Sache, die man nicht greifen kann.
Wenn ich zum Beispiel sage: „Das Gras erscheint uns grün (unter
bestimmten Umständen).“, dann ist das eine Tatsache, die man wis-
senschaftlich beweisen kann, aber bei der Frage nach der wahren
Religion sieht das schon ganz anders aus. Man kann nicht beweisen,
was Gott von uns verlangt. Oder Jahwe oder Allah – oder wie man
ihn auch immer nennen will. Es ist nicht eindeutig, ob zum Beten
eine Kippa, eine rituelle Waschung oder überhaupt nichts derglei-
chen vonnöten sind. Ich denke, dass diejenige Religion, die eine
Verbindung zwischen Gott und Mensch herstellen kann, wahr ist.
Allerdings lässt sich nicht beweisen, wie man das schafft. Von da-
her ist es schwierig, eine Antwort auf die Frage zu bekommen.
S: Ja, da sehe ich auch das Problem! Natürlich könnte man ver-
suchen, das Problem wissenschaftlich zu lösen …
F: Ja, das ist das, was man versucht! Man konnte schon beweisen,
dass die Welt durch den Urknall entstanden ist. Damit liegt das
Christentum schon einmal falsch, aber nur, wenn es biblizistisch
aufgefasst wird und man den biblischen Schöpfungs’bericht’ anders,
als er von seinen Verfassern gemeint war, streng wörtlich nimmt.
Aber die Priester, die diesen Schöpfungsbericht im babylonischen
Exil der Juden verfasst haben, wollten gegen den babylonischen
Götterglauben ihren Glauben aussagen und bekennen, dass Jahwe
und nicht der Babyloniergott Marduk Gott ist. Und zwar der einzi-
ge, und dass dieser die Welt in guter Weise geschaffen hat und er-
hält, dass also die Welt nicht voller Götter ist, wie die Babylonier
glaubten, und so weiter. Auf das DASS kam es ihnen an und nicht
auf das WIE, das die Naturwissenschaften erforschen! Dafür haben
sie damals das babylonische Weltbild benutzt und ‘entgöttert’, und
eben einen eigenen Schöpfungs’bericht’ dagegen gesetzt und ge-
schrieben. Denn sie wollten nicht, dass ihr Volk im Exil seinen
Glauben verliert – und damit auch seine Identität …

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

54

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Es wurde wissenschaftlich auch schon manches über das Leben des
historischen Jesus herausgefunden. Er war beispielsweise Wander-
prediger und wurde etwa 34 Jahre alt. Aber das reicht nicht aus, um
zu beweisen, wer Recht hat.
S: Deshalb muss man sich dem Problem anders nähern. Damit et-
was wahr ist, darf es keine Widersprüche wie beispielsweise im
Buddhismus geben. Buddhisten wollen sich von jeglichem Verlan-
gen befreien, aber essen müssen sie schließlich trotzdem.
F: Da hast du vielleicht Recht. Außerdem sollte das, was Gott von
uns verlangt, sinnvoll sein. Ich für meinen Teil sehe nicht den Sinn
darin, dass Frauen Burkas tragen sollen. Warum sollte Gott so et-
was von einem wollen? Es ist ein Zeichen der Unterdrückung! Ich
finde, Frauen sollten sich das nicht gefallen lassen und sich dem
widersetzen.
S: Da stimme ich dir voll und ganz zu, ich verstehe auch nicht, war-
um sich Frauen das antun. Das ist von Allah definitiv nicht so ge-
wollt!
F: Aber in unserer Frage bringt uns das trotzdem nicht weiter. Viel-
leicht sollten wir uns dem Problem anders nähern … Stellen wir
uns doch einmal die Frage der Vernunft! Oft wird Religion als Ge-
genteil von Vernunft gesehen. Religionskritiker sind der Meinung,
es sei unvernünftig anzunehmen, dass es einen Gott gibt, der ‘uns
von oben zuschaut’ und über unser Schicksal bestimmt.
S: Das stimmt! Viele sagen, dass Glaube unvernünftig sei, weil er
dem Wirklichkeitsverständnis des modernen Menschen widerspre-
che. Man sollte sich laut ihnen an seinen eigenen Zielen orientieren
und sich nicht auf eine höhere Macht verlassen. Auch wenn viele
der festen Überzeugung sind, dass es diese höhere Macht gibt. Es
gibt alles Sinn für sie und sie verlassen sich auf diese höhere Macht.
Sie sehen nicht ein, warum das unvernünftig sein sollte.
F: Glaube muss ja nicht zwingend unvernünftig sein. Im Gegenteil,
Glaube und Vernunft sind sogar eng miteinander verbunden!
Grundsätzlich wird im christlichen Glauben vorausgesetzt, dass
man seine Vernunft einsetzt, um ein gewisses Weltverständnis zu
bekommen. Auch wenn man gläubig ist, darf man nicht blind
durch die Welt gehen!

III.5 Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion

55

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


S: Das ist klar! Auch wenn man streng gläubig ist, darf man den
Bezug zur Wirklichkeit nicht verlieren und muss sich dementspre-
chend vernünftig verhalten!
F: Das ist in jeder Religion so, nehme ich ‘mal an.
S: Aber inwiefern bringt uns das weiter? Ich glaube, wir müssen
präziser werden!
Wir sind bereits so weit gekommen, dass Religion abgesehen von
den Glaubensgemeinschaften und den Institutionen, ihren Riten
und Gebräuchen nichts ‘Greifbares’ ist, und es daher nicht beweis-
bar ist, welcher Glaube wahr ist. Außerdem sind Religionskritiker
zwar der Meinung, Glaube und Vernunft ließen sich nicht unter
einen Hut bringen, dennoch widersprechen sich die beiden Dinge
aber nicht. Vernunft wird für den Glauben sogar benötigt. Glaube
ist also nicht grundsätzlich falsch oder unvernünftig. Es ist durch-
aus berechtigt, anzunehmen, dass es Allah gibt. Es gilt demnach
jetzt herauszufinden, welche der Religionen nun wahr ist.
F: Wir sollten uns anschauen, was die Gründe sind, warum man an
die eine oder die andere Religion glaubt! Ich fange mal an: Ich bin
Christ. Das Besondere am Christentum ist natürlich Jesus Christus
und die durch ihn verkündigte Gottesliebe und gelebte Nächsten-
liebe. Gott hat ihn geschickt, um uns seine Menschenfreundlichkeit
zu predigen. Und das ist auch das, was ich an meiner Religion so
schätze. Jesus hat die Nächstenliebe sogar mit der Liebe zu Gott ge-
radezu gleichgestellt, das kannst du im Matthäusevangelium nach-
lesen. Denn der Mensch ist auf Beziehungen angewiesen, um
glücklich zu sein. Jeder will respektiert, anerkannt und geliebt wer-
den. Aber um diese Anerkennung zu bekommen, muss man selbst
auch die anderen anerkennen, denn Anerkennung beruht auf Ge-
genseitigkeit. Das Prinzip ist ganz einfach, dennoch haben viele
Menschen Schwierigkeiten damit, andere Menschen so zu nehmen,
wie sie sind. Nächstenliebe ist, trotz des Namens, viel mehr eine
Entscheidung als ein Gefühl. Wir müssen nicht alles gut heißen,
was andere machen. Dennoch müssen wir lernen, unsere Mitmen-
schen wertzuschätzen und ihnen zu verzeihen, denn niemand ist
perfekt. Grundlage für ein friedliches Miteinander ist, dass man
sich nicht permanent in den Vordergrund drängt, sondern anderen
zuhört, ihnen hilft und sich um sie kümmert.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

56

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


S: Wow, so habe ich noch nie über eure Religion nachgedacht! Du
hast Recht, Nächstenliebe ist in unserer Gesellschaft sehr bedeut-
sam. Es wäre alles viel leichter, wenn wir unsere Mitmenschen ein-
fach so akzeptieren und wertschätzen, wie sie sind! Denn jeder
Mensch ist anders und hat es verdient, mit Respekt und Anerken-
nung behandelt zu werden.
F: Außerdem schätze ich es an meiner Religion, dass es nach dem
Leben die Hoffnung auf Ewigkeit gibt. Unsere Zeit auf der Erde ist
begrenzt, und auch unsere Taten werden nach einer gewissen Zeit
in Vergessenheit geraten. Deshalb stellt sich die Frage nach dem
Sinn des Lebens. Aber da es im Christentum die Ewigkeit gibt, be-
antwortet sich diese Frage. Nach dem Tod hat jeder die Möglichkeit,
ewig bei Gott zu sein. Allerdings gibt es auch den Aspekt des Ge-
richtes und der Strafe, also der Verantwortung und Verantwor-
tungsübernahme für die eigenen Taten.
S: Das ist bei uns recht ähnlich. Im Islam wird zwischen Körper
und Seele unterschieden. Während der Körper verwest, ist die Seele
unsterblich und kommt entweder in das Paradies und hat ein Le-
ben voller ‘Belohnungen’, oder sie kommt in die ‘Hölle’ und muss
Qualen erleiden. Das Ganze ist noch um einiges komplizierter, aber
das erspare ich dir jetzt ‘mal. Das ist schließlich nicht der Haupt-
grund, warum ich an Allah glaube. Ich glaube, dass durch den Is-
lam eine Beziehung zwischen Gott und Mensch hergestellt werden
kann, deshalb bin ich Muslima. Für mich ist der Islam sehr logisch.
Es gibt viel mehr Regeln als bei euch. Bei euch ist alles so locker;
ich glaube, so ist es nicht möglich, eine Verbindung zu Gott aufzu-
bauen. Durch das ständige und regelmäßige Beten und das Fasten
im Ramadan fühle ich jedoch eine unglaubliche Nähe zu Gott. Das
wäre nicht möglich, wenn es diese Regeln nicht gäbe und ich ma-
chen könnte, was ich will. Ich denke, durch diese Regeln ist es mir
möglich, Gott nahe zu sein. Man muss ihm zeigen, dass man an ihn
denkt und ihn ehrt!
F: Das verstehe ich, dennoch finde ich es besser, wenn man freier
ist! Meiner Meinung nach zwingt Gott uns nicht dazu, zu ihm zu
beten, also gewissermaßen für ihn. Er ist auch so gnädig und gut zu
uns, zu allen Menschen auf der Welt. Diese Regeln, dass man fünf-
mal am Tag beten soll, können von Gott nicht so gewollt sein. Es

III.5 Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion

57

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


liegt an uns, wie sehr wir ihn ehren. Viel wichtiger ist hingegen un-
ser Verhalten. Wir sollen miteinander gut umgehen, das ist wichti-
ger als regelmäßiges Beten.
S: Vielleicht bringt es uns weiter, wenn wir eine dritte Ansicht ein-
fangen. Schau’ ‘mal, da kommt jemand aus der Synagoge, den
könnten wir fragen!
S: Guten Tag! Ich bin Selma und das ist Frank. Hast du kurz Zeit
für uns? Wir sind auf der Suche nach einer Antwort auf die Frage,
ob es eine wahre Religion gibt bzw. welches die wahre Religion ist.
Gerade haben wir uns darüber ausgetauscht, warum wir christlich
bzw. islamisch glauben. Kannst du uns etwas über deinen Glauben
berichten?
P: Schalom erst einmal! Aber natürlich! Wie ihr euch sicherlich
schon gedacht habt, bin ich Jüdin. Wir Juden glauben an den einen
allmächtigen guten Gott, den Schöpfer der ganzen Welt. Ich denke,
dass das Judentum der Ursprung von allem ist, denn auch der Is-
lam und das Christentum entwickelten sich erst später aus meiner
Religion heraus. Was für mich sehr wichtig ist, ist die Tatsache, dass
Frauen eine wichtige Rolle spielen: Ich als Mutter gebe meine Reli-
gion auch an meine Kinder weiter, egal, welche Religion mein
Mann hat. Früher, als die Wissenschaft noch nicht so weit vorange-
schritten war, galt der Mann als Erzeuger, doch heute weiß man ja,
dass die Frau entscheidend dazu beiträgt. Auf diese Weise bekam
die Rolle der Frau eine zusätzliche Bestätigung. Aber eigentlich
hinterfragen wir unsere Religion nicht, jedenfalls viele von uns.
Wir sind Juden, weil wir als Juden geboren wurden! Das ist eben
unsere Zugehörigkeit. Unsere Religion und unser Glaube gehören
zu uns, es ist gewissermaßen selbstverständlich, wenn auch nicht
für alle, so doch jedenfalls für viele von uns! Das bedeutet nicht,
dass wir uns nicht fragen, warum wir so sind, wie wir sind – und
ob wir so sind, wie wir sein sollten –, aber viele von uns gehen nur
äußerst selten der Frage nach, warum sie Juden sind, also grund-
sätzlich betrachtet.
F: Das war mir gar nicht bewusst … Es ist doch immer wieder eine
tolle Möglichkeit, neue Dinge zu erfahren! Soweit ich es verstanden
habe, bedarf es euch Angehörigen des jüdischen Glaubens also
nicht notwendigerweise, sich zu erklären. Vielen Dank für deine

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

58

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Zeit! Das hat uns doch gleich einen kleinen Schritt weitergebracht.
Schalom!
S: Frank, langsam sollten wir versuchen, zu einer Schlussfolgerung
zu kommen! Am Anfang haben wir ja schon festgestellt, dass der
Glaube, also die Verbindung zwischen Gott und dem Gläubigen,
nicht wissenschaftlich belegbar ist. Auf der Suche nach der wahren
Religion ist uns auch aufgefallen, dass es keine Widersprüche geben
sollte, wie es doch des Öfteren der Fall ist, aber dann haben wir uns
doch dem Thema der Vernunft genähert. Die Vernunft ist wichtig
für den Glauben, um nicht von der Wirklichkeit abzukommen.
Diese Punkte sind ja in allen Religionen ungefähr gleich.
F: Genau! Für die Überzeugung, einer bestimmten Religion beizu-
treten, muss es jedoch unterschiedliche Gründe geben, da man
sonst mit einer Religion für alle zufrieden sein könnte. Oft hängt
die religiöse Zugehörigkeit von der Herkunft einer Person ab. Als
Beispiel hierfür haben wir das Judentum, wie die nette Dame uns
vorhin berichtete. Was es schwierig macht, die wahre Religion zu
finden, ist auch die Aufklärung über die verschiedenen Möglich-
keiten und Regeln, die eine Religion bietet. Das konnten wir heute
gut feststellen, indem wir beide viele neue Aspekte über den Glau-
ben des Anderen erfahren haben.
Ich würde sagen, dass vor allem die Regeln, die innerhalb einer
Glaubensgemeinschaft einzuhalten sind, für die Entscheidung zu
einer Religionszugehörigkeit wichtig sind, diese wiederum aber
auch Auslöser für Konflikte zwischen den Glaubensrichtungen sein
können. Die einen finden es wichtig, die gegebenen Regeln streng
zu befolgen, um eine wirkliche Verbindung zu Gott herzustellen,
und glauben, dass dies der einzige Weg sei. Andere setzen andere
Schwerpunkte und bauen auch eine Beziehung zu Gott auf.
S: Da gebe ich dir Recht. Jeder würde wohl sagen, seine Religion sei
die einzig wahre, aber letztlich gibt es gar keine objektiv nachweis-
bar wahre Religion. Es lässt sich nicht beweisen, ob ein Glaube
wahr ist oder nicht, wenn er nun ‘mal einfach psychisch und phy-
sisch existiert. Als wahre Religion könnte man, wenn, das Juden-
tum bezeichnen, da unsere Religionen darauf zurückgehen. Einen
eindeutigen Beweis für die Wahrheit des Judentums gibt es aller-
dings nicht.

III.5 Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion

59

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


F: Somit hätten wir die Frage, ob es eine wahre Religion gibt, doch
schon in gewisser Weise geklärt. Welcher der Glaubensannahmen
wir Gültigkeit zusprechen sollen, ist genauso im Kern ein subjekti-
ves Empfinden. Der Glaube lebt davon, dass jeder Mensch indivi-
duell denkt, die Dinge für sich auffasst, sie subjektiv ‘bewahrheitet’
und auf diese Weise seine Erfüllung findet. Jeder muss den für sich
richtigen Glauben finden, das lässt sich nicht verallgemeinern. Ich
kann nicht eindeutig sagen, was richtig ist. Für mich ist das richtig,
wovon ich überzeugt bin und was mir logisch erscheint, und ich
denke, so geht es jedem anderen Menschen auch. Auch hier gilt
wieder: Was dem einen nur logisch erscheint, ist für den anderen
nicht nachvollziehbar.
S: Ich bin ganz deiner Meinung! Zwar bin ich von meinem Glauben
überzeugt, aber ich kann, mit einer guten Begründung, auch ver-
stehen, wie du zu deiner Religion stehst. Ich glaube, wir konnten
die Fragen einigermaßen beantworten. Unser Gespräch heute war
wirklich spannend!
F: Eine wertvolle Unterhaltung! Es ist immer wieder toll die Viel-
seitigkeit der Menschen und ihrer Religionen näher kennenzuler-
nen. Mach es gut, Selma!
S: Vielen Dank! Auf Wiedersehen!

Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges
Gespräch

von Jeannine Fröhlich und Sophie Hartmann

Eva: Hey Ana, wie geht es dir?
Ana: Gut, und dir? Was gibt es Neues?
Eva: Mir geht’s gut. Gestern haben wir in meiner Religionsdiskussi-
onsgruppe uns mit der Frage beschäftigt, ob es eine wahre Religion
gibt und welchen Glaubensannahmen wir Gültigkeit zusprechen
sollen. Was hältst du davon?
Ana: Das ist eine sehr komplexe Frage, für deren Antwort man sich
viel Zeit und Überlegung nehmen sollte. Ohne mich mit dieser Fra-
ge genauer auseinander gesetzt zu haben kann ich mir vorstellen,

III.6

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

60

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


dass die Antwort auf diese Fragen je nach Person und Überzeu-
gung variieren kann.
Eva: Schon allein der Ansatz, wie wir die Fragen beantworten soll-
ten, hat bei uns zu vielen Diskussionen geführt. Wie würdest du
mit der Antwort auf die Fragen beginnen?
Ana: Zu Anfang würde ich mir überlegen, wie für mich ‘Wahrheit’
definiert ist.
Eva: Ja genau, darüber habe ich mir auch schon Gedanken ge-
macht. Ich definiere als Wahrheit das Übereinstimmen einer Aus-
sage oder Behauptung mit der Wirklichkeit.
Ana: Einerseits möchte ich dir zustimmen, andererseits finde ich es
schwierig, sich auf eine allgemein gültige Definition der Wahrheit
zu einigen – was meint in deiner Definition z.B. das ‘Übereinstim-
men’? Besonders bei religiösen Fragen ist der Grat zwischen der
Wahrheit und der Wirklichkeit sowie der Wahrheit und dem Glau-
ben sehr schmal.
Eva: Stimmt. Aber so intensiv habe ich mich auch noch nie mit der
Frage nach der Wahrheit auseinandergesetzt.
Ana: Ehrlich gesagt glaube ich, dass fast jeder eine eigene Meinung
zur Wahrheit hat. Zumindest gibt es diesbezüglich sehr viele ver-
schiedene Ansichten, über die man trefflich streiten kann. Um auf
die Anfangsfrage zurückzukommen, würde ich mich dann als
nächstes mit dem Verhältnis von Vernunft und Glaube beziehungs-
weise christlichem Glauben beschäftigen. Ich persönlich bin der
Meinung, dass christlicher Glaube und Vernunft nicht miteinander
vereinbar sind.
Eva: Das sehe ich auf den christlichen Glauben bezogen nicht so,
u.a. da Gott sich nach christlichem Glauben gerade als worthafte
Vernunft, als Logos – so heißt es im griechischen Ur-Text – offen-
bart hat.
Ana: Vielleicht hast du zum Teil Recht und ich habe mich ein biss-
chen zu extrem ausgedrückt, jedoch verbinde ich, als jemand, der
nicht an Gott glaubt, Vernunft mit der Wissenschaft. Natürlich gibt
es Inhalte aus der Bibel, welche historisch belegt wurden. Trotzdem
ist mir das Glaubens-‚Gerüst‘ des Christentums zu unbelegt, um
meine wissenschaftliche Vernunft damit zu assoziieren. Besonders
heutzutage ist das meiner Meinung nach rational nicht mehr mög-

III.6 Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges Gespräch

61

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


lich, da im christlichen Glauben von einer transzendenten Wirk-
lichkeit die Rede ist. Und um damit meine Vernunft zu verbinden,
gibt es zu wenige Nachweise. Letztendlich würde ich persönlich
nicht gerne nach uralten Regeln leben, welche angeblich von Gott
bestimmt wurden und die als Traditionen vermittelt wurden, wie
zum Beispiel die zehn Gebote.
Eva: Ich glaube, in diesem Punkt werde ich dich nicht umstimmen
können.
Ana: Stimmt! Vernunft ist für mich also, nach meinen eigenen Re-
geln und Zielen zu leben und mich dabei an den Entwicklungen
der Wissenschaft zu orientieren.
Eva: Du hast schon Recht, dass man historisch nicht alles aus der
Bibel einfach belegen kann. Und vieles war von deren Verfassern
auch nicht so gemeint, wie es, literalistisch genommen, da steht –
alles nicht so einfach, aber lassen wir das hier … Jedenfalls ist
das ‘Prinzip’ des christlichen Glaubens zu leben, wie Gott es möch-
te, aber dies beinhaltet im Kern ja auch nur, dass man die Welt ver-
nünftig erkennt und versucht, nach Gottes Willen mit ihr umzuge-
hen bzw. sie nach Gottes Willen zu gestalten und zu verändern.
Dies ist meiner Meinung nach gar nicht unvernünftig. Natürlich
nehme ich die wissenschaftlichen Erkenntnisse an, aber sie stehen
nicht gegen meinen Glauben. Außerdem sehe ich die Regeln, wel-
che du erwähnt hast, wie zum Beispiel die zehn Gebote, nicht als
Zwänge, nach denen ich leben muss, sondern als Richtlinien, nach
welchen ich mein Leben aufbaue. Indem ich mich an die Gebote
halte, verzichte ich nicht auf etwas, sondern sie fördern das Gelin-
gen meines Lebens. Und so waren sie auch immer gedacht, ‘lebens-
dienlich’. An die meisten Regeln halte ich mich automatisch. Au-
ßerdem kannst du nicht behaupten, dass du komplett nach deinen
eigenen, selbst gesetzten Regeln lebst, da du ja auch an das Grund-
gesetz gebunden bist. Zumal sich viele Gesetze des Grundgesetzes
mit den Regeln Gottes überschneiden.
Ana: In diesem Punkt muss ich dir Recht geben, trotzdem lebe ich
nach Gesetzen, über deren Herkunft ich mir klar bin, und die nicht
auf uralten Überlieferungen und sozusagen der Überschreitung un-
serer Wirklichkeit basieren.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

62

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Eva: In meiner Religionsdiskussionsgruppe haben wir uns, um der
Antwort auf die Fragen näher zu kommen, des Weiteren mit dem
Verhältnis von Theologie und Wissenschaft beschäftigt. Dort ka-
men wir zum Schluss, dass die christliche Theologie und die Wis-
senschaft insofern miteinander vereinbar sind als beide nach der
Wahrheit suchen.
Ana: Das stimmt, aber sie gehen dabei von verschiedenen ‘Ansatz-
punkten’ aus. Korrigier’ mich, wenn ich falsch liege, aber die christ-
liche Theologie geht von Jesus als der zentralen Offenbarung Got-
tes aus.
Eva: Das stimmt!
Ana: Diese unhinterfragbare Grundannahme ist wiederum nicht
mit den wissenschaftlichen Voraussetzungen und Absichten der
hermeneutischen Wissenschaften vereinbar. An sich ist die Metho-
dik, wie man an einen Text herangeht, in der Theologie und ande-
ren hermeneutischen Wissenschaften ähnlich, jedoch ist das Ziel
dabei ein anderes. In der Theologie ist man darauf bedacht, dass
man Überlieferungen zwar verständlich(er) macht, aber den zen-
tralen Inhalt und deren Aussagen dabei nicht verändert, anders als
z.B. in geisteswissenschaftlichen Hermeneutiken, in denen im Ver-
stehensprozess letztlich alles in Frage gestellt werden darf und in
denen oft Neu-Aktualisierungen im Vordergrund stehen.
Eva: Dieser Meinung bin ich auch, aber ich glaube, der Grund,
warum du denkst, dass der christliche Glaube unvernünftig ist, ist,
weil du eine falsche Vorstellung davon hast.
Ana: Wie meinst du das?
Eva: Du hast das Gefühl, ich würde blind irgendwelchen Regeln
und Traditionen folgen, deren Herkunft keinem so richtig klar ist.
Aber so funktioniert Glauben nicht! Er basiert auf dem Vertrauen,
das ich in Gott habe. Ich denke, dass Gott für jeden von uns eine
Art ‘Plan’ hat – oder vielleicht ist es weniger missverständlich,
wenn ich von ‘Heilsabsicht’ rede. Dieses Vertrauen gibt meinem
Leben erst einen Sinn und macht es für mich möglich zu hoffen, zu
wünschen und zu träumen. Das Vertrauen, das ich in Gott habe,
bestärkt mich in meinen alltäglichen Entscheidungen und lässt
mich auch in mich selbst vertrauen.

III.6 Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges Gespräch

63

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Ana: Genau dieses Vertrauen finde ich beeindruckend. Ich denke,
dass es in vielen Situationen des Lebens eine Stütze sein kann, an
Gott zu glauben. Auch wenn mir das manchmal vorkommt wie ein
Kinderglaube, begrüße ich teilweise den Gedanken, dass es eine
höhere Macht gibt, die über uns steht und ‘wacht’. Trotzdem bin ich
einfach zu rational um an Gott und die Bibel zu glauben. Ich denke,
dass der Glauben von Person zu Person unterschiedlich ist und ein
anderes Verständnis beinhaltet. Es ist etwas sehr Persönliches. Es
gibt dabei kein Richtig oder Falsch, und man sollte jede Art von
Glauben oder eben ‘Nicht-Glauben’ respektieren und akzeptieren.
Zudem teile ich nicht die Auffassung, dass der Mensch nur durch
Gottes Hilfe zu vernünftigem Handeln fähig ist.
Eva: Ich dagegen bin der Auffassung, dass unser vernünftiges Han-
deln durch Gott definiert ist und deswegen das Vertrauen in ihn so
wichtig ist.
Ana: Genau dieses Vertrauen kann ich nicht in diese transzendente
Wirklichkeit haben, für die es keinen Nachweis gibt.
Eva: Wer sagt denn, dass Gott einer anderen Wirklichkeit angehört.
Gott ist für mich genauso Teil unserer Wirklichkeit wie wir Men-
schen auch!
Ana: Selbst wenn man davon ausgeht, dass die Vernunft mit der
Gottesoffenbarung zusammenhängt, gibt es im Neuen Testament
keinen wirklich sicheren Anhaltspunkt dafür, dass es eine Selbstbe-
kundung Gottes überhaupt gibt.
Eva: Ich glaube daran und für mich bewahrheitet es sich in mei-
nem Leben ganz ‘subjektiv’! Und was die anderen Religionen an-
geht: Du musst das ‘mal so betrachten: Im Christentum geht man
davon aus, dass Jesus Christus die schlechthinnige Offenbarung
Gottes ist. Selbst wenn es vor und auch nach Jesus Christus noch
weitere Offenbarungen gab oder geben wird, kann keine von diesen
die Offenbarung Gottes in Jesus übertreffen. Dadurch ist die Offen-
barung in Jesus Christus eine Art Maßstab für die anderen Offen-
barungen für Christen. Das bedeutet gleichzeitig auch, dass, sobald
eine Gottesoffenbarung nicht mit der von Jesus Christus im Kern,
also wesentlich, übereinstimmt, sie für uns Christen nicht gültig ist.
Und zwar sehen wir Christen die Offenbarung in Christus als voll-
kommenen Liebeszuspruch Gottes an uns Menschen. Der Unter-

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

64

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


schied zu den anderen beiden monotheistischen abrahamitischen
Religionen liegt dann darin, dass sie für sich im Kern von einer voll-
ständigen Gottesoffenbarung ausgehen. Dadurch kommt es zum
Konflikt, da viele Gottesoffenbarungen der anderen Religionen
nicht mit der von Jesus Christus bruchlos übereinstimmen und da-
durch die Wahrheitsfrage, von diesem Standpunkt aus, bezogen auf
diese Religionen einfach so zu bejahen schwierig ist.
Ana: Daraus ergibt sich ja dann die Frage, inwieweit die Gottesof-
fenbarungen des Judentums und des Islams mit der Offenbarung in
Jesus Christus übereinstimmen. Trotzdem hat das demgemäß nicht
zu bedeuten, dass Nichtchristen nicht auch zum Heil finden kön-
nen.
Eva: Ja genau. Letztendlich kam ich beziehungsweise meine Religi-
onsdiskussionsgruppe aber zu dem Schluss, dass das Christentum
die wahre Religion ist. Wie denkst du darüber?
Ana: Ich denke, wenn ich deinen Gedanken folge, zum Einen, dass
auch die anderen monotheistischen abrahamitischen Religionen
teilweise einer wahren Religion entsprechen, wobei man dann ge-
nauer die verschiedenen Gottesoffenbarungen untersuchen muss.
Zum Anderen bin ich mir für mich selbst immer noch nicht sicher,
ob es überhaupt eine ‘wahre Religion’ gibt.
Eva: In Bezug auf die anderen Religionen gebe ich dir Recht, je-
doch bleibe ich dabei, dass es sich beim Christentum um die wahre
Religion handelt. Wie würdest du die Frage „Welchen Glaubensan-
nahmen sollen wir Gültigkeit zusprechen?“ letztendlich beantwor-
ten?
Ana: Für mich ist die Beantwortung dieser Frage schwierig, eben
weil ich keiner Religion angehöre und nicht an Gott glaube. Zudem
kann ich mir generell vorstellen, dass man als Gläubiger immer sei-
ne Religion als Antwort auf die Frage sieht, eben, weil sie für einen
das Gerüst des Glaubens ist und sie, die Gläubigen, ja nicht daran
glauben und sich nicht danach richten würden, wenn sie nicht der
Überzeugung wären, dass es sich um die wahre Religion handle.
Meiner Meinung nach wird kein Andersgläubiger zum Schluss
kommen, dass das Christentum die wahre Religion sei, weil er da-
mit entgegen seinen Auffassungen und Überzeugungen antworten
würde. Rein objektiv betrachtet macht das Christentum mit dieser

III.6 Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges Gespräch

65

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Argumentation, die du vorgebracht hast, als Antwort am meisten
Sinn, jedoch bin ich trotzdem hin und her gerissen, ob man das so
einfach sagen kann.
Eva: Meiner Meinung nach ist die Argumentation, die wir ange-
führt haben, ziemlich schlüssig, aber wie du ja auch gesagt hast, bin
ich durch meinen Glauben nicht wirklich ‘objektiv’ – und kann es
auch gar nicht sein. Trotzdem würde ich auch bei der Beantwor-
tung der zweiten Frage den christlichen Glaubensannahmen Gül-
tigkeit zusprechen, durch die sich der Liebeswille Gottes ausdrückt,
der sich in Jesus Christus bekundet hat. Jedoch würde ich aus den
vorgetragenen Gründen auch die anderen beiden monotheistischen
abrahamitischen Religionen bei der Antwort auf die Frage nicht
ausschließen. Auch in deren Glaubensannahmen kann sich, so
nehme ich doch stark an und das zeigt ja wohl die Erfahrung, Got-
tes Liebeswille für den Menschen bekunden. Das verwundert ja
auch nicht, da all diese drei Religionen stark miteinander verbun-
den sind.
Ana: Da hast du Recht. Das war insgesamt eine sehr interessante
und tiefgründige Diskussion!
Eva: Ja, das finde ich auch! Durch dich konnte ich das Ganze
noch ‘mal von einem anderen Blickwinkel aus betrachten. Aber ich
muss jetzt los. Bis zum nächsten Mal!
Ana: Tschüss!

Diskussion beim Familientreffen

von Paula Westenberger und Lina Wagner

Holga und Felix, zwei entfernte Vettern, treffen einmal jährlich beim gro-
ßen Familientreffen aufeinander. Obwohl sie sich gegenseitig stets sympa-
thisch finden, sind sie zwei Männer verschiedener Ansichten und geraten
deshalb jedes Mal erneut in eine intensive Diskussion.

H: Hallo mein Lieber, schön dich anzutreffen! Ich bin gestern auf
einen Artikel über die Frage nach der wahren Religion gestoßen
und konnte es nicht erwarten, mich mit dir darüber zu unterhalten!

III.7

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

66

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Ich kann generell eher nicht verstehen, wie man einer Religi-
on ‘Wahrheit’ zusprechen kann.
F: Hallo Holga, auch schön dich zu sehen! Ich muss ehrlich sagen,
dass ich als Christ das Christentum als die wahre Religion ansehe.
H: Hmmm, ich denke das Gesamte ist derartig komplex, dass man
die Frage nach der Wahrheit zunächst ausklammern sollte. Zuerst
einmal interessiert mich: Inwiefern kannst du behaupten, dass dein
Glaube vernünftig ist?
F: Ja, ich weiß, für die Religionskritiker stehen der christliche Glau-
be und die Vernunft zunächst einmal im Gegensatz zueinander.
Doch dadurch, dass sich mein Glaube auf Gott stützt, der sich als
Logos, also als worthafte Vernunft offenbart hat, steht der christli-
che Glaube zweifellos in Verbindung mit der Vernunft. Gerade Je-
sus wird als der Logos behauptet. Und in Jesus, in dem sich die un-
bedingte Liebe Gottes gezeigt hat, liegt der Kern des Christentums.
H: Trotz dessen, dass es keine zeitlos-ewige Definition von ‘Ver-
nunft’ gibt, entspricht der Glaube nicht unserem Wirklichkeitsver-
ständnis, da er unsere Erfahrungswirklichkeit überschreitet. Der
christliche Glaube speziell unterscheidet nicht zwischen dieser Welt
und der Transzendenz, er denkt also nicht in zwei sauber getrenn-
ten Welten, denn er behauptet die Inszendenz Gottes in Jesus in
diese Welt, vermischt also gewissermaßen diese Welten, die Erfah-
rungswirklichkeit, die empirisch erkennbar ist, und die transzen-
dente Wirklichkeit. Und außerdem: Könntest du mir christliche
Behauptungen nennen, die experimentell überprüfbar sind? Nein,
denn sie lassen sich nicht bewahrheiten bzw. sind nicht falsifizier-
bar. Auch viele Naturwissenschaftler, also diejenigen, die mehr Fra-
gen stellen, sehen den Gottesglauben als unvernünftig an. Meiner
Meinung nach wird im christlichen Glauben eine traditionelle Leh-
re vermittelt, der sich die Gläubigen einfach unterwerfen. Diese
Fremdgesetzgebung scheint mir folglich unvernünftig.
F: Hmm, also denkst du, ein autonom bestimmtes Leben ist das
einzig Richtige?
H: Ja, ich denke, dass es wichtig ist, sein Leben losgelöst von Auto-
ritäten zu führen. Insbesondere auf dem Weg zur Selbstverwirkli-
chung ist dies wichtig. Durch den Glauben kommt es zu einer Ent-

III.7 Diskussion beim Familientreffen

67

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


fremdung, die nur mit Hilfe der Vernunft zu erkennen und zu be-
seitigen ist.
F: Ja, einige Widersprüche dieser Art sind tatsächlich historisch-
faktisch belegt, aber denk’ doch ‘mal in die andere Richtung! Es
kann doch auch gut sein, dass wir unsere Vernunftauffassung kor-
rigieren sollten. Denn immerhin hat uns Gott als vernünftige We-
sen in die Welt gesetzt, damit wir diese weit gehend erkennen und
verändern. Außerdem: Wir Christen widersprechen nicht den wis-
senschaftlichen Erkenntnissen, wir akzeptieren sie sogar, nicht aber
jede Anwendung und jedweden Gebrauch. Für mich ist ganz klar
die Akzeptanzgrenze dort überschritten, wo die Wissenschaft über
das Handeln der Liebe hinausgeht. Mit dem Handeln der Liebe
meine ich, dass sich Gott für die Menschen in Jesus Christus als
Liebe offenbart hat und dies Vorbild sein soll.
H: Okay, aber was sagst du jetzt zu der vorgeschriebenen Autorität
deines Glaubens?
F: Ja, ich sehe eine Autorität in meinem Glauben. Jedoch keinesfalls
einen verbindlichen Zwang, ich bin frei von psychischen und phy-
sischen Nötigungen. Für mich beruht das Vertrauen im Glauben
darauf, dass die einzelnen Glaubensinhalte auf Freiheit basierend
geglaubt werden. Und ja, mir ist durchaus bewusst, dass Glaube
nicht argumentativ beweisbar ist, wenngleich man für ihn argu-
mentieren kann. Sobald man sich aber mit den Glaubensinhalten
befasst und sich wirklich auf sie einlässt, kommt es zu einer subjek-
tiven Bewahrheitung!
H: Ach so, du hattest ja von deiner Akzeptanz von Wissenschaft ge-
redet! Ich denke, an diesem Punkt ist es wichtig zu klären, wie
denn das Verhältnis von Theologie und Wissenschaft ist: Theologie
ist, so gestehe ich der Einfachheit halber einmal zu, in sich konsis-
tent und sie ist in gewisser Weise eine Wissenschaft wie jede andere.
Allerdings setzt sie zusätzlich voraus, dass Gott sich in Jesus Chris-
tus offenbart hat. Diese bestimmte ‘Prämisse’ ist jedoch nicht ge-
wöhnlich wissenschaftlich überprüfbar und gegebenenfalls revi-
dierbar, sondern eine Grundannahme in der Theologie. Auch be-
fassen sich Theologie und andere hermeneutische Wissenschaften
strukturell wie methodisch gleichermaßen mit Texten. Die Intenti-
on bei der Auslegung der Texte ist jedoch unterschiedlich. Denn in

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

68

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


anderen hermeneutischen Wissenschaften können alle Aussagen
immer wieder revidiert und verändert werden, während die Theo-
logie die Grundaussage der Glaubensdokumente stets beibehält
und diese bloß zeitlich neu anpasst, also aktualisiert.
F: Ja, dieses Verständnis von Wissenschaft und Theologie haben
wir im christlichen Glauben. Wie bereits gesagt, akzeptiere ich die
wissenschaftlichen Erkenntnisse. Und ja, die Grundaussage der
Theologie und des christlichen Glaubens verändert sich nicht. Das
zeigt sich im Umgang mit unserem lange bestehenden und anhal-
tenden Glaubensdokument, also der Bibel mit ihren Evangelien
und sonstigen Schriften vor allem des Neuen Testaments. Aber zu-
rück zum eigentlichen Thema, dem Verhältnis zwischen Vernunft
und christlichem Glauben. Die christliche Religion verlangt nicht
die Vernunftaufgabe aufgrund einer fremden Autorität, sie fordert
viel mehr Vertrauen auf den Zuspruch Gottes in Jesus Christus. So-
mit können wir uns rückhaltlos und vertrauensvoll auf den Glau-
ben einlassen. Wir stützen uns also auf die Zusage Gottes in dem,
was wir glauben. Diese ist tatsächlich autoritativ. Sie ist so sehr von
Belang, dass sich die gesamte kirchliche und theologische Lehre da-
rauf bezieht. Und gerät dieser Zuspruch Gottes in Vergessenheit, so
verschlechtern sich nicht nur die Theologie, der Glaube und die
kirchliche Lehre, sondern auch vieles andere. Über das vertrauens-
volle Sich-Einlassen erkennen wir vernünftig, wie wir die Vor-
schriften und Gebote an der Liebeszusage Gottes messen müssen. –
Ach ja, nochmals zu deiner vorherigen Aussage zur Selbstverwirkli-
chung, die laut dir nur mithilfe der Vernunft und allein durch sie
möglich ist. Denkst du wirklich, dass die Vernunft alleine zu so et-
was Großem führt?
H: Ja, ich denke die Vernunft kann derartiges vollbringen. Was
denkst du, kann sonst zur Selbstverwirklichung führen?
F: Aus meiner Sicht ist die Vernunft nicht dazu im Stande, solch
eine Leistung zu vollbringen. Der Sinn des Lebens kann sich doch
nicht durch die Vernunft allein erkunden lassen oder gar setzen
lassen. Das, was über unsere Vorstellung hinausgeht, etwa, was da-
vor war und was danach ist, wird die Vernunft nie aufklären kön-
nen. Wir benötigen also etwas losgelöst Höheres, das uns das nicht
Verständliche nahebringt. Der christliche Glaube sieht diese Erklä-

III.7 Diskussion beim Familientreffen

69

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


rung in Gott. Zudem verhilft dieser dem Christen aus der Verkeh-
rung der Sünden befreit zu werden, oder, ‘moderner’ ausgedrückt,
aus der Entfremdung von Gott, sich selbst und den Mitmenschen.
Zu unserem Wirklichkeitsverständnis ist außerdem zu sagen, dass
unser Glaube keineswegs eine zweite, transzendente Wirklichkeit
verlangt. Denn Gott gibt unserer Wirklichkeit erst einen Sinn,
einen Grund, ein Ziel und eine Richtung. Er ist keine separate Grö-
ße, die sich außerhalb unserer Wirklichkeit befindet.
H: Wie denkst du denn dann, gelangt er in die Wirklichkeit?
F: Wir bezeichnen Gott als so etwas wie einen ‘Anderswohner’, der
in unserer Wirklichkeit zum Vorschein kommt und ihr als ihr tra-
gender Grund innewohnt. Wir denken, dass eure religionskritische
Auffassung korrigiert werden muss. Denn ihr verbindet die Wirk-
lichkeit nur mit dem deutlich Sichtbaren und lasst somit keinen
Raum für das, was die christliche Tradition ‘Reich Gottes’ nennt.
Doch unsere Wirklichkeit braucht diesen Raum.
H: Laut Bibel ist der vernünftige Mensch, obwohl Gott sich in sei-
nen Schöpfungswerken zeigt, von sich selbst aus eigentlich nicht in
der Lage, Gott wahrhaft zu erkennen und anzunehmen, und somit
ist die Frage nach einer allgemeinen Offenbarung und der Got-
teserkenntnis durch die menschliche Vernunft beantwortet.
F: Ich denke, damit sollte die Frage nach der Gotteserkenntnis ab-
gehandelt sein. Und ich würde mich nun gerne wieder etwas mehr
auf die eigentliche Ausgangsfrage beziehen. Dafür muss man meine
Religion, also das Christentum, in Bezug zu den anderen monothe-
istischen beziehungsweise abrahamitischen Religionen setzen, um
herauszufinden, inwiefern wir Wahrheitsansprüche stellen können.
H: Da stimme ich dir zu. Doch zusätzlich müsste man sich aus dei-
ner Perspektive die Frage stellen, ob man sich auf eine eventuel-
le ‘Vorahnung’ des ‘wahren Gottes’ beziehen könnte. Zudem müsste
laut dir die Frage nach dem wahren Gott innerhalb der anderen
monotheistischen und abrahamitischen Religionen relativ einfach
zu beantworten sein, oder? Denn aus der Sicht der Christen sollte
es offensichtlich sein, dass die christliche Religion den wahren Gott
meint. Und somit wäre die Frage für dich durch deinen Glauben
schnell beantwortet. Dies gilt aber nicht, wenn man eine andere
Möglichkeit bedenkt. Und zwar kann es ja auch sein, dass die ande-

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

70

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ren monotheistischen und abrahamitischen Religionen sich auf den
selben Gott beziehen. Hier möchte ich jedoch gerne noch differen-
zieren, denn ich verlange nicht, dass das Christentum diese Gottes-
beziehung als genauso ‘vollkommen’ ansieht wie in seiner Religion.
F: Mhhhh, also am ehesten scheint es für mich so, dass den ande-
ren Religionen trotz ihres monotheistischen Denkens etwas fehlt.
Und in meinem Glauben ist mir das Entscheidende gegeben. So se-
he ich es im Judentum und im Islam problematisch, dass eine Be-
anspruchung einer vollkommenen Gottesoffenbarung und Gotteser-
kenntnis vorliegt.
H: Naja, die Offenbarung Gottes in Jesus Christus scheint mir im
Christentum aber auch von grundlegender Bedeutung und Rele-
vanz, da sie an alle Menschen gerichtet ist. Jedoch kann dies auch
nur durch den Glauben bestätigt werden. Ich finde solche Denk-
weisen der Christen, welche auf dem Glauben beruhen, sind zu ak-
zeptieren, wenn der christliche Glaube auch andere Vorstellungen
von Gott akzeptiert und sie nicht allesamt als falsch qualifiziert.
F: Man kann diese Vorstellungen aber nicht einfach akzeptieren.
Man muss sie in jedem Fall kritisch überprüfen. Es könnte ja sein,
dass diese Vorstellungen der Gottesoffenbarung in Jesus Christus
widersprechen.
H: Ja, aber ich denke, dass dies auch genauso für das Christentum
gelten sollte. So muss man untersuchen, inwieweit die Vorstell-
ungen von Gott mit dem in Jesus Christus offenbarten Gott, wel-
cher allen Menschen im Evangelium dargelegt wird, und seinem
Liebeswillen vereinbar sind. So denke ich, könnte es eine Entschei-
dung Gottes sein, wo und wie er seinen Willen außer in Jesus
Christus erfahrbar werden lässt. Dies könnte dann durchaus auch
in Religionen geschehen, die nicht einmal abrahamitisch sind.
Demnach sollte die christliche Religion nicht voreingenommen
und zu schnell urteilen und auch andere Religionen würdigen.
F: Also könnten so auch Nichtchristen und Nichtchristinnen zum
Heil gelangen?
H: Ja, du hast es erfasst, denn das trägt dem Rechnung, dass Gott in
seiner Liebe die Möglichkeit hat, zu entscheiden, ob er bestimmte
Menschen seine Liebe erfahren lässt, obwohl diese nicht bewusst

III.7 Diskussion beim Familientreffen

71

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


die Chance in Jesus Christus nutzen können, da ihnen die Begeg-
nung mit seinem Zuspruch in Jesus Christus fehlt.
Ok, wow, das Gesamte war jetzt ganz schön komplex! Ich finde die
Diskussion sehr interessant, man bekommt viele neue Einblicke
und kann besser über andere Religionen urteilen und sich eine
Meinung bilden.
F: Ja, das denke ich auch. Es ist wichtig, so eine Thematik vielseitig
zu betrachten. Ich akzeptiere natürlich jede Religion und ihre Aus-
legung, kann aber deutlich sagen, dass ich dem Christentum allein
volle Wahrheit zuspreche.
H: Ich muss ehrlich sagen, dass ich mit einer ‘vernünftigen Religi-
on’ nie etwas anfangen konnte und das für mich immer im Gegen-
satz stand. Ich finde es aber sehr interessant, wie du dieses Verhält-
nis im Christentum verstehst, und sehe, dass viele Aspekte dafür
sprechen, dass das Christentum jedenfalls ‘vernünftige Züge’ hat.
Natürlich kann ich nicht behaupten, ab jetzt allein dem Christen-
tum Wahrheit zuzusprechen, aber in diese Denkrichtung hast du
mich durchaus gebracht.
F: Ich finde es gut, wenn es viele verschiedene Gesichtspunkte gibt,
die man an den einzelnen Religionen durchdiskutieren kann. Die
wahre Religion ist für mich persönlich, wie bereits gesagt, das
Christentum. Ich finde aber, dass die anderen zwei monotheisti-
schen Religionen durchaus Züge aufweisen, denen man Wahrheit
zuerkennen kann. Ich spreche denjenigen Glaubensannahmen Gül-
tigkeit zu, ob innerchristlich oder außerchristlich, die mit den
Grundannahmen der Evangelien übereinstimmen, das heißt: Über-
all, wo sich der Liebeswille Gottes für die Menschen als anerkannte
Annahme aufweist, lässt sich Geltung legitimieren.
H: Ja, ich finde es gut, dass du hinter deiner Religion in vollen Zü-
gen stehst und deine Meinung begründen kannst. Dabei dennoch
mit solch einer Toleranz den anderen monotheistischen Religionen
gegenüberzutreten, schätze ich. Schlussendlich muss man wohl
auch sagen, dass sie vieles verbindet, trotz jeglicher Konflikte in der
Vergangenheit.
Aber ja, deine Perspektive auf das Christentum hat mich nochmals
im positiven Sinne zum Nachdenken angeregt. Das war wirklich

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

72

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ein interessantes Gespräch, ich kann viele deiner Gesichtspunkte
vertreten und habe einen neuen Blick auf deine Religion erhalten.
F: Ja, das stimmt, dass sie einiges verbindet. Ich fand es wirklich in-
teressant, mit dir zu diskutieren, das ist immer eine lebhafte und
tiefgreifende Konversation!
H: Ich fand es auch sehr spannend! Ich glaube nur, wir sollten uns
nicht noch viel länger vom Rest der Familie mit unseren erstklassi-
gen ;-) Gesprächen abkapseln.
F: Du hast Recht. Oh je, hoffentlich haben die anderen uns noch
Kuchen übriggelassen, lass’ uns direkt mal nachschauen gehen!

Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz

von Hana Künzler und Marie Rein

Joachim Brauner hatte schlechte Laune. Das Café an der Ecke Schmidt-
straße, Karlsweg am Marktplatz, welches für ihn wie eine Stammkneipe
war, war rappelvoll. Er hatte gerade noch einen seiner bevorzugten Plät-
ze am Fenster ergattern können. Da saß er nun, 53 Jahre, zwischen der
brunchenden Gesellschaft, und las die Tageszeitung. Die schlechte Laune
wurde größer. Unzählige schlechte Nachrichten von unnötigen Kriegen
im Osten und von Politikern, die sich über Firlefanz stritten. Gerade
wollte er umblättern da sprach ihn jemand von der Seite an…

„Entschuldigung, ist hier noch frei?“ Ein junger Mann, etwa Anfang
zwanzig, blickte ihn freundlich von der Seite an.
„Ja ähmm … Natürlich, bitte setzen Sie sich, ist ja wirklich voll
heute!“ Joachim rückte schnell seinen Teller mit Streuselkuchen ein
Stückchen mehr auf seine Seite. Der junge Mann setzte sich ihm
dankbar gegenüber und stellte seinen Pappbecher auf den
Tisch. ‘Paul’ stand da, in Edding geschrieben. Joachim lächelte ihn
freundlich an, dann fiel sein Blick auf einen Mann, der am Fenster
vorbei lief. Er trug eine Kippa und rauchte eine Zigarette. Joachim
Brauner zog die Augenbraun hoch und schüttelte leicht den Kopf.
„Furchtbar wie ungesund wir Menschen leben, nicht wahr?“, sagte
Paul. Joachim Brauner sah ihn verwundert an: „Wie …? Was mei-

III.8

III.8 Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz

73

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


nen sie? – Ach so! Nein, ich …, also nein! Seine Kippa …! Ich habe
nur auf die Kippa geachtet, also … ja.“
Paul wirkte leicht verwundert und blickte ihn seltsam an: „Haben
sie etwas dagegen, dass er seine Religion vor anderen Menschen
zeigt?“
„Nein, das ist es nicht, es ist nur so, dass ich seine Religion nicht
verstehe!“
„Können Sie sie nicht verstehen oder wollen Sie sie nicht verstehen?
Also ich meine: Sehen Sie sie als falsch an?“
„Naja, also … . Ja, ich kann sie nicht verstehen, weil ich einfach
weiß, dass seine Religion nicht komplett wahr sein kann, nicht ver-
nünftig ist.“
„Wieso das denn?“ Paul sah ihn fragend an.
„Nun ja, Sie und ich, wir wissen beide, dass nur das Christentum
die einzig wahre Religion ist.“
„Ach ja, ist das so? Gibt es denn so etwas wie eine wahre Religion?
Was bedeutet für Sie denn eine ‘wahre’, ‘richtige’ oder ‘vernünftige’
Religion? Wieso ausgerechnet das Christentum, was macht es so
besonders?“
„Der Kern des Christentums oder vielmehr des christlichen Glau-
bens ist, dass sich Gott durch Jesus Christus offenbart in Form von
unbedingter Liebe. Eine Liebe, die sich allen Menschen zeigt und
allen Menschen zuwendet. Diese Liebe beansprucht uns, sie
schenkt uns Vertrauen und lässt uns leben.“
„Sehen Sie, Sie glauben daran so, wie der Mann an seine Religion
glaubt. Aber wieso ist seine Religion unvernünftig und ihre ver-
nünftig? Was bedeutet für sie denn ‘Vernunft’? Meiner Meinung
nach kann man nicht so einfach sagen, was ‘vernünftig’ ist, sondern
besser, was unvernünftig ist. Der christliche Glaube ist genauso un-
vernünftig wie die anderen zwei abrahamitischen Religionen, näm-
lich in der Hinsicht, dass Glaube bedeutet, in etwas zu vertrauen,
das wir nicht sehen oder anfassen können. Wir glauben an etwas,
das übersinnlich ist. In dieser Hinsicht ist der Glaube unvernünftig,
auch der christliche, also der ihre.“
Joachim Brauner schmunzelte. Schon lange nicht mehr hatte er
solch eine Unterhaltung geführt.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

74

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„Sie haben Recht, der christliche Glaube ist, so gesehen, ebenfalls
unvernünftig!“ Joachim schob sich ein Stück Streuselkuchen in den
Mund. „Hinsichtlich ihrer richtigen Aussage über das Glauben an
etwas Übersinnliches muss man aber sagen, dass nur, weil der
christliche Glaube in seinem Gehalt nicht nachgewiesen werden
kann, er die Wissenschaft nicht ablehnt. Der christliche Glaube,
recht verstanden, ist jedenfalls insofern vernünftig als er die Wis-
senschaft respektiert und auch anerkennt. Zudem kann ein Christ
durchaus vernünftig denken und an z.B. anerkannte wissenschaftli-
che Erkenntnisse wie etwa den Urknall glauben.“
Paul hatte noch einen Einwand zu machen: „Zudem ist, wenn ich
einmal diese religionskritische Position weiter einnehme, das We-
sen von Religion, an das Handeln Gottes zu glauben, ebenfalls ‘un-
vernünftig’!“
Joachim nickte. „Ich verstehe Ihre Position.“
Paul fuhr fort: „Ich sehe es, wenn ich einmal weiter den Religions-
kritiker abgebe, aber auch als unvernünftig an, wenn das Leben
durch den Glauben völlig ‘in Beschlag genommen’ wird. Ich habe
den Eindruck, gelebtes, ‘orthodoxes’ Judentum und auch der Islam
beeinflussen das Leben der Gläubigen oft sehr stark bzw. beanspru-
chen es ganz. Es ist unvernünftig, dass stark religiöse Menschen –
und hier möchte ich das Christentum nicht völlig ausschließen,
denn auch dort gibt es, z.B. unter fundamentalistischen Christen,
streng religiös lebende Menschen – ein Leben nur ‘für Gott’ leben
und ‘vervollkommnen’, anstatt es für sich zu beanspruchen und sich
selbst zu entfalten. Das spricht eigentlich komplett gegen unseren
Verstand.
Diese lebensfeindlichen und unvernünftigen Lebenshaltungen sehe
ich noch viel häufiger im orthodoxen Judentum, besonders aber
im ‘strenggläubigen’ Islam.“
Joachim zuckte leicht zusammen. Mit solch einem Standpunkt, wie
ernst auch immer er gemeint war, hatte er nicht gerechnet.
Er verstand die vorgetragene Betrachtungsweise des Mannes und
musste dennoch widersprechen.
„Wieso muss es denn gegen unseren menschlichen Verstand gehen,
wenn Gott in unserem Leben eine sehr große Rolle spielt? Kann es
nicht auch einfach sein, dass man sein Leben durchaus ‘für sich’

III.8 Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz

75

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


lebt und Gott einfach ein bedeutender Teil des eigenen Lebens ist,
der wichtig ist um sein Leben gelingend zu leben und zu vollen-
den?!“ Paul verstummte kurz und meinte dann gedankenverloren:
„Es ist also nicht gegen unseren Verstand, wenn wir Gott in unsere
Leben einbeziehen … . Es ist vielleicht einfach nur wichtig, dass
man sich auch bewusst ist, dass einige unserer grundlegenden le-
bensleitenden Überzeugungen nicht wissenschaftlich nachgewiesen
oder begründet werden können … einfach, weil das wissenschaft-
lich gar nicht geht….“
Nach einer kurzen Denkpause fuhr Joachim fort: „Ich denke, Islam
und Judentum sind in dieser Hinsicht durchaus ‘vernünftig’, genau-
so wie das Christentum. Glauben bedeutet, sich auf Gott einzulas-
sen ohne sich abzusichern. Man schenkt Gott sein vollstes Vertrau-
en und erhält seine Zusage in Form von Liebe. Unvernünftig wäre
eine kritiklose Unterwerfung unter eine fremde Autorität.“
„Sehen sie, diese Unterwerfung, die unvernünftig ist, so habe ich
den Eindruck, die sehe ich, fundamentalistische Christen wieder
ausgenommen, vor allem in einigen Ausprägungen des Islam. Und
was mich auch immer wieder erschüttert, sind Handlungen, von
denen ständig in den Nachrichten zu hören ist, bei denen der Glau-
be als Grund angegeben wird. Zwar sieht, wie ich es verstehe, auch
das Christentum Handlungen der Menschen von Gott gewollt, aber
der Mensch soll hierbei seine Vernunft nutzen um die Welt positiv
zu verändern.“
Joachim: „Sie haben Recht, ich finde so etwas auch erschreckend,
aber bedenken sie, dass das nicht auf alle Muslime bezogen werden
kann!“
„Natürlich, das ist mir, wie ich ja angedeutet habe, bewusst … .“
Joachim: „Dennoch ist, glaube ich, das Christentum am nahesten
an der Offenbarung Gottes. Es richtet sich vom Grund her danach,
dass uns die Liebe Gottes durch Jesus widerfahren ist. Judentum
und Islam glauben vielleicht auch an die unbedingte Liebe Gottes,
aber dies ist eventuell nicht ihre Grundlage, geschweige denn die
Offenbarung Gottes in Jesu Verkündigung und Handeln. Sie wei-
chen demnach von der maßgeblichen Offenbarung Gottes ab und
können deshalb aus christlicher Sicht nicht ganz einer wahren Reli-
gion entsprechen. Allerdings lassen sie sich tatsächlich nur als

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

76

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


falsch beschreiben, wenn sie komplett gegen diese Offenbarung
Gottes als unbedingter Liebeswille sind.“
Paul: „Also würden sie die Religion des jüdischen Mannes nicht als
falsch, aber auch nicht als ganz richtig bezeichnen, wenn ich sie
recht verstehe?“
„Ja, so lässt es sich ganz gut beschreiben.“
Joachim nahm einen Schluck seines schon kalten Kaffees. „Ich habe
den Eindruck, dass dem Judentum und auch dem Islam etwas fehlt.
Ich kann den Glaubensannahmen des Christentums mehr vertrau-
en, dass der Kern des Glaubens in der Liebe Gottes liegt, weswegen
auch die Worte im Neuen Testament der Bibel oft von Nächstenlie-
be, bedingungsloser Akzeptanz von anderen oder eben allgemein
von Gottes Menschenliebe handeln. Natürlich sind nicht alle
scheinbaren ‘Berichte’ über Jesu Reden und Tun im Neuen Testa-
ment eine Wiedergabe tatsächlicher Ereignisse, sondern Glaubens-
texte, die der Verkündigung dienen, nicht aber einem dokumenta-
rischen Bericht. Das muss man feststellen, wenn man sich auf die
Vernunft des Menschen beruft und auf Wissenschaft. Dennoch ha-
be ich in das Christentum ein großes Vertrauen und sehe es des-
halb als die wahre Religion an. In Bezug auf die Wahrheitsfrage gilt
es im Umgang mit dem Neuen Testament, wie überhaupt mit der
Bibel, eben vielfach zu berücksichtigen, dass es sich dabei um Glau-
bensdokumente handelt – und handeln soll –, nicht um Tatsachen-
berichte, etwa, was die Geburtsgeschichten Jesu anbelangt, wie sie
in den Evangelien von deren Verfassern in Verkündigungsabsicht
dargestellt wurden.“
„Ich denke, jetzt habe ich Sie verstanden. Auch meiner Ansicht
nach muss jeder für sich selbst entscheiden, welchen Glaubensan-
nahmen er vertraut und welche Religion für ihn demgemäß die
wahre Religion ist oder welche sich ihm als die wahre erweist.“
„Hmmm, ja, das stimmt. Ja, man kommt da um eine eigene Ent-
scheidung und Stellungnahme nicht herum! Und der eigene Stand-
punkt ist für einen selbst dann ja oft der in sich stimmigste. Sagen
sie: Wollen sie auch noch einen Kaffee?“
„Ähmmm … ja, sehr gerne: Ich nehme …“, doch da wurde Paul
von seinem Handyklingelton unterbrochen. „Oh, entschuldigen Sie
bitte!“ Er sah auf das Display und nahm ab: „Ja, hallo Schatz, seid

III.8 Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz

77

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ihr schon fertig?“ Joachim konnte eine Frauenstimme am anderen
Ende der Leitung hören. „Ja, gut, ich bin gleich da! Treffen wir uns
auf dem Platz? …. Dann bis gleich!“
„Tut mir sehr leid, aber ich muss gehen. Es hat mich sehr gefreut,
mich mit Ihnen zu unterhalten! Vielleicht sieht man sich ja
noch ‘mal!“ Paul stand auf und winkte zum Gruß.
„Ja, kein Problem! Auf Wiedersehen und einen schönen Tag noch
Ihnen!“
„Danke gleichfalls!“
Paul verließ das Café und lief noch einmal am Fenster vorbei. Die
Männer lächelten sich an.
Joachim verfolgte den Mann mit seinen Blicken und bemerkte, dass
Paul auf eine junge Frau mit Kopftuch zuging, die in der Begleitung
eines kleinen Mädchens war. Das Mädchen strahlte Paul an, mit
einem typischen Tochtergrinsen auf den Lippen. Paul trat an die
Frau heran, küsste sie auf den Mund und begrüßte die beiden.
Dann zog die Familie über den Platz und verschwand hinter einer
Straßenecke.
Joachim Brauner saß für einige Minuten nur stumm da und starrte
der glücklichen Szene hinterher. Dann grinste er und wandte sich
seinem letzten Bissen Streuselkuchen zu.

Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug

von Marina Haug und Johanna Madeheim

Ein gläubiger Christ und ein atheistischer Naturwissenschaftler befinden
sich gemeinsam in einem Flugzeug und sind Sitznachbarn.

Atheist: Endschuldigen Sie, wissen Sie, um wieviel Uhr die Maschi-
ne in Frankfurt landen wird?
Christ: So Gott will um 14:30 Uhr.
Atheist: Danke Ihnen! Aber was hat das mit Gott zu tun?
Christ: Letztlich liegt es bei Gott, ob wir heil ankommen.
Atheist: Das ist Ansichtssache! Meiner Meinung nach ist das un-
vernünftiges Denken! Vernunft und Glaube vertragen sich einfach
nicht!

III.9

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

78

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Christ: Das ist speziell Ihre Meinung! Glaube und Vernunft müssen
nichts Gegensätzliches sein. Das Christentum beispielsweise war in
seiner Geschichte der Vernunft gegenüber über weite Phasen
durchaus aufgeschlossen.
Atheist: Okay, das mag ja sein! Aber dennoch sind ‘Glaube’
und ‘Vernunft’ zwei Begriffe, die nicht zusammenpassen.
Christ: Wie definieren Sie denn ‘Vernunft’?
Atheist: Eine eindeutige Definition gibt es für diesen Begriff nicht.
Aber alles, was über die Erfahrungswelt hinausgeht, ist für mich
nicht logisch.
Christ: Beim christlichen Glauben spielt sich jedoch vieles in der
Erfahrungswelt ab, denn Jesus Christus hat historisch nachweisbar
in ihr gelebt.
Atheist: Seine Existenz bzw. die Existenz der Person mit dem Na-
men Jesus, der von Gläubigen der Titel ‘Christus’ beigelegt wurde,
ist durchaus bewiesen, da gebe ich Ihnen Recht. Jedoch sind es vie-
le seiner Taten nicht! Wie erklären Sie sich beispielsweise die Wun-
derheilungen?
Christ: Das stimmt, dass sich viele seiner Taten historisch nicht be-
legen und wissenschaftlich nicht erklären lassen. Ich und viele an-
dere Christen jedoch halten daran fest, dass viele dieser Dinge pas-
siert sind, wie auch immer sie zu erklären sind. Und eine Reihe von
Wundergeschichten, von denen die Evangelien ‘erzählen’, ist tat-
sächlich eindeutig legendarisch und man muss genau beachten,
was mit ihnen eigentlich ausgesagt werden soll. Aber generell: Reli-
gion lebt nun ‘mal davon, auch an Dinge zu glauben, die wissen-
schaftlich nicht nachweisbar oder erklärbar sind. Nur durch diesen
Glauben erfährt man die Liebe und Barmherzigkeit Gottes!
Atheist: Blinder Glaube und blindes Vertrauen sind jedoch auch
nicht gut. Die meisten Gläubigen unterwerfen sich einfach einer
Offenbarung, die durch Tradition vermittelt wurde. Vernünftig wä-
re es aber, sich eigene Ziele zu setzen und sein Leben selbstbe-
stimmt zu führen.
Christ: Ich empfinde die Hingabe an Gott nicht als Zwang oder
Nötigung. Ich vertraue Gott und fühle mich dabei frei und gebor-
gen! Aber ich kann Ihre Vorbehalte hinsichtlich der Wissenschaft
in gewisser Weise verstehen. Wir Christen müssen die wissen-

III.9 Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug

79

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


schaftlichen Erkenntnisse, so weit sie vorliegen und nach den je-
weiligen ‘Standards’ gut begründet sind, akzeptieren, unbenommen
der Tatsache, dass wissenschaftliche Erkenntnis stets ‘Erkenntnis
auf Abruf ’ ist und nur sein kann!
Atheist: Freut mich, dass Sie mich verstehen! Im Christentum ist
das Ganze ja auch etwas lockerer als beispielsweise im Islam.
Christ: Wie meinen Sie das?
Atheist: Sie sind zum Beispiel nicht so sehr verpflichtet, gewisse
Dinge zu tun. Es gibt im Christentum keine strengen Vorgaben, wie
oft und zu welcher Zeit man welches Gebet sprechen soll, wenn
man einmal absieht z.B. von klösterlichen Ordensgemeinschaften.
Im Islam hingegen ist das ganz anders gehandhabt. Nicht nur an
die Regeln mit den Gebeten muss man sich halten, auch all die an-
deren Gesetze der fünf Säulen müssen beachtet werden.
Christ: Ja, das stimmt, dass es einige recht strenge Gebote im Islam
gibt, jedenfalls auf den ‘ersten Blick’. Das Christentum allerdings
weist mit den zehn Geboten und dem Doppelgebot der Liebe auch
Vorgaben auf, an die man sich halten muss bzw. soll.
Atheist: Ach ja, stimmt, die zehn Gebote hatte ich ganz vergessen!
Wie lauten diese denn noch ‘mal?
Christ: Naja, zum Beispiel: Du sollst nicht stehlen, nicht töten,
nicht ehebrechen …
Atheist: Ach ja, die kenne ich doch! Aber daran halten sich ja auch
Nichtgläubige! Ich denke, dass die Gebote im Islam um einiges
strenger sind. – Wie ist das eigentlich im Judentum? Gibt es da
auch sowas wie Gebote oder etwas, an das man sich halten muss?
Christ: Ja, im Judentum gibt es die 613 Mitzwot, die die Juden ein-
zuhalten haben – und die zehn Gebote, die mit zu den Mitzwot ge-
hören, gelten natürlich auch für sie.
Atheist: Und woher soll man denn dann wissen, welcher Religion
man sich zugehörig fühlen soll – beziehungsweise: Warum haben
Sie sich für das Christentum entschieden und nicht für eine andere
Religion?
Christ: Ich glaube an die Botschaft des Christentums von Jesus als
dem Christus! Als Christ fühle ich mich durch Jesus Christus be-
freit. Und andere Religionen schränken meiner Meinung nach ge-

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

80

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


rade die Freiheit eher ein. Das Christentum gehört daher einfach zu
mir! Es ist ein Teil von mir und ich bin ein Teil von ihm!
Atheist: Würden Sie generell behaupten, dass das Christentum
die ‘wahre’ Religion ist?
Christ: Für mich ist das so, ja! Aber dazu hat jeder eine andere
Meinung. Würden sie beispielsweise einen Muslim nach der wah-
ren Religion fragen, würde dieser sicher den Islam als Antwort
nennen.
Atheist: Gibt es denn aber so etwas wie Beweise für die Wahr-
heit ‘hinter’ den Religionen?
Christ: Was verstehen Sie denn unter ‘Wahrheit’?
Atheist: Also für mich beruht Wahrheit auf Fakten, die wissen-
schaftlich nachweisbar und überprüfbar sind.
Christ: Das habe ich mir fast gedacht, dass sie so antworten! Wis-
senschaftler haben meist eine sehr einseitige Sicht auf die Frage
nach der Wahrheit. Wie ich schon sagte, beruht Religion nicht nur
auf wissenschaftlich überprüfbaren ‘Fakten’, sondern auf dem Glau-
ben und dem Vertrauen zu Gott!
Atheist: Wie kann man denn an etwas glauben bzw. hinter etwas
stehen, ohne dass Wahrheit darin eine Rolle spielt?
Christ: Im Glauben wird ‘Wahrheit’ etwas anders definiert. Diese
Wahrheit, von der sie eben sprachen, mag für sie die einzige Wahr-
heit sein, ich jedoch weiß, dass nicht allein diese allgemeingültig
nachweisbare Wahrheit in der Religion und in der Geschichte der
Religion vorkommt. Sicher gibt es auch in der Religion Dinge, die
wirklich so passiert sein müssen als wissenschaftlich nachprüfba-
re ‘Fakten’. Nehmen wir wieder das Beispiel mit Jesus: Dieser hat si-
cher existiert. Die Geschichten von ihm und um ihn herum sind
aber mit Sicherheit vielfach nicht genau so passiert, wie die Evange-
lien es ‘berichten’.
Zunächst: Damals wurden die Geschichten mündlich weitergege-
ben, wobei sicherlich auch ‘mal das ein oder andere verändert, z.B.
ausgeschmückt, wurde, und auch bei den Schriften wurden bei den
Übersetzungen viele Dinge nicht einfach nur übersetzt, sondern
auch umgeschrieben bzw. etwas verändert. Zudem handelte es sich
dann in der Absicht etwa der Verfasser der Evangelien nie um pro-
tokollarische Berichte, sondern um Glaubensverkündigung, aber

III.9 Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug

81

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


das hatte ich ja schon angedeutet. Für mich reicht das aber an
Wahrheit bzw. ist das für mich Wahrheit, die sich mir gerade über
diese Glaubensverkündigung als religiöse Wahrheit vermittelt.
Atheist: Uff! Für mich ist diese Denkweise nicht ganz nachvollzieh-
bar, jedoch respektiere ich natürlich Ihre Sicht bezüglich dieses
Themas.
Christ: Hat sich denn Ihre Frage nach der Wahrheit in der Religion
etwas geklärt?
Atheist: Hm, ich denke, Wahrheit bedeutet hier vielleicht für jeden
etwas anderes. Man kann Wahrheit hier wohl nicht allgemein defi-
nieren. Für mich ist das alles generell etwas unverständlich. Ich fin-
de in Religionen nach wie vor nichts Greifbares, woran ich glauben
könnte. Ich kann zum Beispiel überhaupt nicht verstehen, was das
jährliche Fasten für einen Nutzen hat. Beim Fasten geht es doch
darum, auf etwas, was einem wichtig ist oder was einem Freude be-
reitet, zu verzichten. Wieso sollte Gott so etwas denn wollen?
Christ: Genau das ist es ja: Indem du auf etwas vermeintlich Wich-
tiges verzichtest, etwas, bei dem du dir sicher bist, dass du es
brauchst, lernst bzw. merkst du, wie gut du auch ohne es leben
kannst. Man lebt so viel bewusster und schätzt die Dinge mehr,
wird zudem unabhängiger. Außerdem geschieht das Fasten auf frei-
williger Basis. Jeder, der Lust dazu hat und diese Herausforderung
annehmen will, kann das tun. Jeder andere muss das aber natürlich
nicht.
Atheist: Ah, ich verstehe, das ergibt natürlich Sinn. Was ich aber
trotzdem nicht verstehen kann, ist, wieso im Islam Gott oder Allah
wollen sollte, dass Menschen tagsüber hungern müssen? – Ich mei-
ne, wenn es hier, wie oft im Christentum, um Süßigkeiten oder
auch andere nicht allzu wichtige Dinge geht, ist das noch verständ-
lich und nachvollziehbar. Im Islam geht es ja aber um weitaus wich-
tigere Dinge wie tagsüber Essen und Trinken. Ich verstehe nicht,
worin der Sinn liegt, tagsüber weder Essen noch Trinken zu sich
nehmen zu dürfen, wobei nach Sonnenuntergang jedoch wieder al-
les erlaubt ist.
Christ: Da müssten Sie sich wohl eher mit einem Muslim unterhal-
ten, der könnte Ihnen sicher mehr dazu sagen. Ich kann mir aber
vorstellen, dass das Ganze, ähnlich wie im Christentum, viel mit

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

82

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Selbstbeherrschung oder sogar mit Askese zu tun hat, die den Men-
schen für Gott hin öffnen soll.
Atheist: Mir fällt gerade ein, dass Muslime und Juden auch dauer-
haft auf bestimmte Lebensmittel verzichten müssen. Im Christen-
tum gibt es sowas doch gar nicht.
Christ: Da haben Sie Recht. Im Judentum müssen die Lebensmittel
koscher sein, während sie im Islam halal sein müssen. Wie Sie
wahrscheinlich schon wissen, dürfen Muslime kein Schweinefleisch
konsumieren, und Juden unter anderem nur Fleisch von Tieren, die
Wiederkäuer sind und zwiegespaltene Hufe haben.
Atheist: Wie seltsam, sein ganzes Leben auf so viele Dinge zu ver-
zichten, nur wegen dem Glauben! Naja, für mich ist Religion eben
immer noch sehr mysteriös und unverständlich. Auch das Thema
Gotteshäuser finde ich sehr schwierig. Besuchen Sie denn regelmä-
ßig den Gottesdienst?
Christ: Ja, natürlich!
Atheist: Wieso müssen Sie eine Kirche besuchen? Sie können doch
auch einfach zu Hause beten. Außerdem: die Geldeinsammelei
über die Kollekte im Gottesdienst und die Kirchensteuern sind
wohl sowieso nur Geldmacherei!
Christ: Na klar bete ich auch gerne zu Hause, in der Kirche ist das
jedoch etwas ganz anderes.
Ich fühle mich dort viel stärker mit Gott verbunden. Man fühlt sich
dazugehörig, viel wohler und gestärkter mit Menschen, die alle
dem eigenen Glauben angehören, zu beten.
Die Kirchensteuer bezahle ich übrigens gerne und mit gutem Ge-
wissen. Die Kirche gibt mir ja auch etwas zurück. Ich weiß, dass
mein Geld dort gut angelegt ist, und bin froh, wenn ich der Kirche
bzw. der gesamten Gemeinde helfen oder auch karitativ kann.

Das Flugzeug macht sich bereit zur Landung.
Atheist: Ich danke Ihnen für das interessante und aufschlussreiche
Gespräch! Ich habe nun auch ‘mal die Sichtweise eines Gläubigen
mitbekommen und kann nun einige Dinge eher nachvollziehen als
vorher.
Christ: Ich danke Ihnen ebenfalls! Auch ich habe durch unser Ge-
spräch einiges dazugelernt. Ihre Frage nach der Wahrheit in der Re-

III.9 Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug

83

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ligion und nach der wahren Religion hat mich besonders zum
Nachdenken angeregt.
Atheist: Ich denke, dass so etwas wie ‘die eine, als wahr ausweisbare
Religion’ nicht existiert, da jeder die Frage für sich selbst beantwor-
ten muss. Mir persönlich sagt das Christentum aber am ehesten zu,
da ich den Glauben und die Lebensweise der Christen am ehesten
von allen anderen Religionen nachvollziehen kann.
Christ: Das freut mich zu hören!

Das Flugzeug landet in Frankfurt.
Atheist (schmunzelnd): Zum Glück hat Gott es gut mit uns ge-
meint und uns heil ankommen lassen!
Christ: Haha! – Vielleicht sehen wir uns irgendwann ja ‘mal wie-
der!
Atheist: Ja, das würde mich freuen! Ich wünsche Ihnen noch einen
schönen Tag. Auf Wiedersehen!
Christ: Danke, ich Ihnen auch! Bis dann!

Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie
und der Philosophie

von Pauline Riehl und Shakée Knolle-Akyüz

Theologiestudent: David
Theologiestudentin: Ella
Philosophiestudent: Levi
Philosophiestudent: Ilias

  
Die zwei Theologiestudenten David und Ella trafen sich am Freitag-
abend in ihrem Lieblingsrestaurant mit ihren guten Freunden Ilias und
Levi, welche beide Philosophie im 3. Semester studieren. Während die
Jungs tief ins Gespräch vertieft sind, sitzt Ella an der Seite und scheint
nur mit dem halben Ohr zuzuhören.

David: Ella?
Ella: Äh ja, entschuldige; was hast du gesagt?

III.10

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

84

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


David: Sag ‘mal: Was ist los mit dir? Du bist schon den ganzen
Abend so still und grübelst vor dich hin!
Ella: Sorry Jungs, mich beschäftigt nur die ganze Zeit die heutige
Theologievorlesung. Es ging um das Verhältnis zwischen Vernunft
und Glaube und …
Levi: Oh, was ein Glück studiere ich nicht Theologie …
David: Levi, lass’ sie doch wenigstens ‘mal ausreden! Ich finde, die
Frage ist ziemlich interessant. Denn jeder muss sich erst ‘mal klar-
machen, was ‘Vernunft’ für einen bedeutet und inwiefern es über-
haupt eine Verbindung von Vernunft und Glaube gibt.
Levi: Für mich ist das eine ganz klare Sache: ‘Vernunft’ bedeutet
sachliches, rationales Handeln und Denken, frei von Gefühlen, ori-
entiert an der Wissenschaft und am logischen Denken, weshalb ich
keinerlei Verbindung zwischen Glauben und Vernunft sehe. Der
Glaube behindert das vernünftige, rationale Denken des Menschen,
da er das Wirklichkeitsverstehen beeinträchtigt und dies nicht mit
unserem heutigen Leben vereinbar ist.
Ilias: Dem, was du über die Vernunft gesagt hast, stimme ich zu,
jedoch finde ich, dass der Glaube diese Vernunft nicht beeinträch-
tigt.
David: Ihr solltet euch erst ‘mal klar machen, was der christliche
Glaube überhaupt bedeutet und vermitteln möchte, damit ihr ein-
schätzen könnt, inwiefern der christliche Glaube mit der Vernunft
vereinbar ist oder auch nicht. Der christliche Glaube hat doch zum
Kern, dass …
Levi: Es ist mir egal, was du jetzt sagen willst, für mich sind gläubi-
ge Menschen einfach unvernünftig, weil sie alles glauben, was man
Ihnen sagt und nichts hinterfragen!
Ella: Wie definierst du denn ‘Unvernünftigsein’? Wenn ich an Un-
vernünftigkeit denke, kommen mir nicht-gläubige Menschen in
den Sinn. Für mich bedeutet ‘Unvernunft’ unüberlegtes Handeln,
ohne an die Konsequenzen zu denken.
Levi: Genau das meine ich ja! Dieses unüberlegte Handeln der
strenggläubigen Menschen, die ihr ganzes Leben nach Gott und der
Bibel richten, ohne zu hinterfragen, wo der Ursprung ihres Glau-
bens überhaupt liegt! Sie folgen wie Blinde dem, was ihnen gesagt

III.10 Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie und der Philosophie

85

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


wird, und sind zu stur, um den Leuten zuzuhören, die ihre Religion
kritisieren!
David: Levi, du hast eine falsche Auffassung von dem, was Glaube
und Religion bedeuten. Besonders ich als Theologiestudent bin
ständig mit dem Be- und Hinterfragen der Bibel und der Religio-
nen beschäftigt. Ich kann deine kritische Haltung gegenüber dem
Glauben nachvollziehen und respektiere diese auch, jedoch solltest
du wissen, dass sich religiöse Menschen sehr wohl mit ihrem Glau-
ben auseinandersetzen, auch kritisch! Es gibt aber natürlich ‘stren-
ger’ Gläubige und weniger ‘Strenggläubige’, und du solltest nieman-
den dafür verurteilen, dass der Glaube ein wichtiger Bestandteil des
Lebens ist für diese Person!
Ilias: Ich kann verstehen, was du am Glauben unvernünftig findest:
Der Glaube überschreitet, ja widerspricht vielleicht sogar unserem
heute allgemein oder jedenfalls weit verbreiteten Wirklichkeitsver-
ständnis. Der Glaube nimmt Übermenschlich-Persönliches an und
ist auf der Grundlage unserer heutigen Realitätsauffassung nicht
leicht nachvollziehbar, schon gar nicht wissenschaftlich beleg-
oder ‘beweisbar’, weshalb ich, David und Ella, Levis Ansicht, dass
der Glaube mit seinen Annahmen der Realität widerspricht und er
unvernünftig erscheint, gut verstehen kann.
Levi: Demnach wäre es hingegen vernünftig, sich nicht einer durch
Tradition vermittelten Lehre kritiklos zu unterwerfen, sondern sein
Leben selbstbestimmt zu führen und sich eigene Vorschriften und
Ziele zu setzen sowie sich von rational unbegründbaren Vorschrif-
ten zu lösen.
Ella: Der christliche Glaube, wie ich als Jüdin ihn verstehe, bedeu-
tet wie im Judentum nicht, dass man sich vom rationalen und ver-
nünftigen Denken abwendet, sondern ist vielmehr dafür, dass der
Mensch als gottgewolltes, vernünftiges Wesen handelt und die Welt
positiv verändert!
David: Genau Ella! Christlicher Glaube bedeutet nicht, dass man
sich kritiklos und blind einer fremden Autoritätsperson unterwirft,
sondern im Vordergrund steht das Vertrauen auf den Zuspruch
Gottes! Denn gerade dieses vertrauensvolle Sich-Verlassen auf Gott
ermutigt, vernünftig zu handeln und Gottes Intention zu verstehen!
Aus der Sicht des christlichen Glaubens hilft dieser dem Menschen,

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

86

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


seine Wesens- und Zielbestimmung zu realisieren, da der Mensch
nicht alleine in der Lage ist, dies zu tun. Außerdem: Jesus Christus
ist nach christlichem Glauben ja gerade die fleischgewordene Ver-
nunft, der inkarnierte Logos!
Ella: Okay Leute, ich danke euch für eure verschiedenen Meinun-
gen! Sie haben mir wirklich weitergeholfen … – Sag ‘mal, David,
ich hätte noch eine weitere Frage, die ich mir schon länger gestellt
habe: Und zwar gibt es ja selbstverständlich nicht nur die christli-
che Religion … In unserem Gespräch gerade war ja auch eher der
christliche Glaube der Ausgangspunkt. Ich meine, ich bin jüdisch,
Ilias ist muslimisch. Würdest du sagen, es gibt nur eine wahre Reli-
gion und Gottesoffenbarung?
Levi: Was verstehst du denn überhaupt unter ‘wahre Religion’? Im
philosophischen Sinne würde ‘Wahrheit’ bestimmt wieder etwas
anderes bedeuten als wenn ihr über Religion und Glaube sprecht.
Vielleicht sollte man an dieser Stelle klären, was ‘Wahrheit’ für dich
eigentlich bedeutet. Man könnte sich ja fragen, ob sich ‘Wahrheit’
daraus ergibt, dass möglichst viele Leute mit einer Meinung oder
Annahme übereinstimmen, und nur, weil genügend Leute daran
glauben, ist etwas wahr? Natürlich nicht! Es muss schon auch
gleichzeitig als allgemein zutreffend bewiesen werden.
Ella: Ja, du hast Recht, ich meine, für mich persönlich ist Wahrheit
im Allgemeinen, dass etwas, was man behauptet, tatsächlich zutrifft.
Wenn etwas wahr ist, ist es richtig und gültig. Wahrheit ist das Ge-
genteil von Falschheit. Ich meine, es gibt verschiedene Maßstäbe,
die zur Begründung von Wahrheit verwendet werden können. Bei-
spielsweise die Evidenz, also die (unmittelbare) Offensichtlichkeit,
oder natürlich auch, ob etwas schlüssig und widerspruchsfrei ein-
zuordnen beziehungsweise abzuleiten ist. Oder in den Naturwis-
senschaften die methodisch-empirische Überprüfung von Annah-
men im Experiment.
Im religiösen Sinne ist es demnach gar nicht möglich, mit so etwas
wie wissenschaftlicher Sicherheit zu behaupten: „Das ist die Wahr-
heit!“, denn es lässt sich so nicht beweisen oder wenigstens über-
prüfen, dass – ich gehe jetzt wieder einmal vom Christentum aus –
Jesus der Christus war bzw. ist oder, bei uns im Judentum, dass Jah-
we allein Gott ist – und es diesen Gott überhaupt ‘gibt’…

III.10 Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie und der Philosophie

87

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Levi: Ja genau! Es stellt sich die Frage, ob es in der Religion über-
haupt eine wirkliche Wahrheit gibt. Kann es hier überhaupt ‘die
Wahrheit an sich’ geben?
David: ‘Beweisen’ lässt es sich nicht, aber auch nicht das Gegenteil!
Man könnte es auch so sehen, dass in Sachen Glauben und Religion
jeder Mensch seine eigene ‘Wahrheit’ hat oder haben kann, an die
er glaubt und die er für richtig hält.
Ilias: Genau diese Frage kann man sich auch in Bezug auf die drei
abrahamitischen Religionen stellen: Gibt es zwischen diesen we-
sentliche Unterschiede – oder sind alle Religionen gleich wahr? In
der Religion muss, wie du sagst, jeder für sich selbst entscheiden,
was er glaubt, und demnach auch, was er als wahr empfindet und
erfährt oder nicht. In dem Sinne ist es schwer, in der Religion nach
der Wahrheit zu fragen.
Wenn man entscheidet, sich einer Religion anzuschließen, stellt
man sich in erster Linie nicht die Frage: „Ist das philosophisch
wahr oder logisch?“, man richtet sich nach seinen Gefühlen und
persönlichen Erfahrungen. Es geht doch um das Gefühl von Ge-
borgenheit und Sicherheit, welches manche Leute in der Liebe Got-
tes (wieder) finden können.
Ella: Ich finde in Bezug auf die Religionen die Aussage, dass jeder
Mensch hier seine eigene Wahrheit hat oder haben kann, an die er
glaubt, sehr passend, denn Religion bezieht sich auf nichts Offen-
sichtliches, auch nicht auf etwas empirisch ‘Feststellbares’. Jeder
Mensch hat seine eigenen Gedanken zum Glauben und deswegen
würde ich ‘Wahrheit’ auch in zwei unterschiedliche Kategorien ein-
teilen.
Natürlich gibt es einerseits die Wahrheit im Sinne von feststellbaren,
überprüfbaren Fakten oder Offensichtlichem und allem, was da-
rauf bezogen ist, etwa in wissenschaftlichen Experimenten, auf der
anderen Seite aber die Wahrheit, die jede oder jeder für sich erfährt
und dann selbst ‘definiert’, bei der sich jeder seine eigenen Gedan-
ken macht und bei der man für sich selbst erfahren und dann ent-
scheiden muss, was ‘Wahrheit’ für einen ist.
David: Um zu deiner Frage zurück zu kommen, Ella, kann ich dir
keine allgemeine Antwort geben, denn auch hier entscheidet jeder
für sich selbst, welchen Annahmen er Glauben schenkt oder nicht.

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

88

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Meiner Meinung nach ist die christliche Religion die wahre Religi-
on, von der die anderen Abstufungen sind.
Ilias: Würdest du also daraus schließen, dass die Gläubigen der
abrahamitischen Religionen alle an den gleichen Gott glauben?
David: Es gibt bestimmt Leute, die annehmen, dass die anderen
abrahamitischen Religionen als Manifestations- bzw. Offenba-
rungsformen desselben Gottes zu verstehen sind, allerdings in un-
vollkommener Form. 
Ilias: Diese Annahme kann ich keinesfalls nachvollziehen, denn
dadurch würde man die anderen Religionen abwerten und behaup-
ten, dass die christliche Religion die bessere wäre.
Ella: Würdest du also sagen, David, dass die anderen Religionen
eine abgewandelte und falsche Vorstellung Gottes haben, und somit
nur die christliche Religion die einzig wahre, ‘richtige’ Religion ist?
David: Nein, so habe ich das nicht gemeint! Ich bin zwar der Mei-
nung, dass der christliche Glaube die wahre Religion ist und die
Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus das Wort Gottes, wel-
ches an alle Menschen gerichtet ist. Aber auch hier muss jeder für
sich selbst entscheiden, inwiefern er an eine Offenbarung Gottes
glaubt oder nicht – und an welche. Jeder hat eine andere Auffas-
sung, die Hauptsache ist aus meiner christlichen Sicht, dass diese
geglaubten Offenbarungen nicht der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus dem Inhalt nach widersprechen. Selbst die Christen müs-
sen für sich entscheiden, ob sie den im christlichen Glauben jeweils
vertretenen Gottesvorstellungen Glauben schenken (können). Sie
müssen nämlich prüfen, ob diese dem von Jesus Christus vermittel-
ten Liebeswillen Gottes, welcher sich allen Menschen zuwendet,
entsprechen. Man sollte sich bei diesem Thema eher zurückhalten
und nicht voreilige Schlüsse ziehen und infolgedessen nicht ande-
ren Behauptungen Unrecht zusprechen bei Dingen, die man nicht
hundertprozentig weiß oder auch nur wissen könnte.
Ella: Angenommen, das Christentum sei die wahre Religion: Wür-
de das dann bedeuten, dass wir Juden und die Muslime nicht zum
Heil gelangen können, weil wir nicht dem christlichen Glauben an-
gehören?

III.10 Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie und der Philosophie

89

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


David: Liebe Ella, hier entsprechend dem, was ich gerade gesagt
habe: Es liegt bei Gott selbst, ob er seinen Heilswillen in anderen
Religionen zu erkennen gibt.
Ilias: Aber Ella, stimmst du jetzt der Aussage zu, es gäbe nur einen
Gott und eine ‘wirklich’ wahre Religion, und zwar die christliche?
Ella: Ich persönlich würde selbstverständlich nicht sagen, dass die
christliche Religion die ‘wirklich’ wahre ist. Jesus selbst, der, wie die
Christen glauben, Offenbarer Gottes, war jüdisch, somit macht die-
se Aussage keinen Sinn für mich!
David: Ich wollte mit der Aussage, dass die christliche Religion die
fundierende Religion der Offenbarung Gottes ist, keinesfalls den
anderen Religionen die Wahrheit oder die Gültigkeit absprechen.
Wie schon oft gesagt, hat jeder seine eigene Meinung zu bilden, was
er als richtig und wahr befindet und im Glauben als wahr erfährt.
Wir können christlichen aber auch außerchristlichen Glaubensan-
nahmen Gültigkeit zusprechen. Wichtig ist hierbei aber, dass sie
stets in sich nachvollziehbar und vernünftig erscheinen sollten und
dem Inhalt der Offenbarung Gottes in Jesus als Christus nicht wi-
dersprechen.
Levi: Okay Leute, ich glaube, langsam reicht es mit dem Thema
Religion, lasst uns doch einfach festhalten, dass es im religiösen
Sinne schwer ist, ‘die’ einzig wahre Antwort zu finden! Jedem ist
doch selbst überlassen, was er glaubt oder nicht, und trotzdem soll-
te man dabei nie vergessen, andere Meinungen und Überzeugun-
gen zu akzeptieren. Und wenn ich jetzt noch ein Wort über Gott
höre, dann geh ich nach Hause!
Ilias: Ist ja gut Levi, ist ja gut! Hast du gestern das Fußballspiel ge-
sehen?…

To be continued …

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

90

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist
Religionsunterricht wichtig?

von Laetitia von Westernhagen und Alina Philipsen

Michael: „Hey, Günter, könntest du mich beim Kopieren bitte
schnell vorlassen? Ich habe gleich Physik in meinem E-Phasen-
Kurs. Ich denke, die Kinder aus deinem Religionskurs können auch
mal 10 Minuten warten. Das heutige Thema in meinem Unterricht
ist nämlich nicht nur für die nächste Klausur der Kinder, sondern
auch für die Prägung ihres gesamten Weltbilds sehr wichtig.“
Günter: „Willst du damit etwa sagen, dass Religion nicht wichtig
für ihr Weltbild ist?“
Michael: „Ach komm schon, Günter. Sei vernünftig! Du weißt
selbst, mit welcher Ansicht sich die Kinder später besser in die Ar-
beitswelt einfinden werden. Mit der, dass, egal was passiert, Gott sie
schon irgendwie immer ‘an den Mann’ bringen wird, bestimmt
nicht! Mit der, dass sie die Dinge selbst anpacken sollten, um es zu
etwas zu bringen schon eher. Die Geschichte ist das beste Beispiel.
Ohne die neuzeitlich-moderne Wissenschaft selbstbestimmter
Menschen wären wir heute noch lange nicht da, wo wir jetzt sind.“
Günter: „Das kannst du so nicht sagen, Michael. Ich bin vernünftig
und ich glaube an Gott, der sich uns Menschen als logos offenbart
hat. Er hat uns die Vernunft gegeben, die Welt zu erkennen und sie
daraufhin zu verändern. Deshalb musste die Kirche und hat sie in
der Vergangenheit immer wieder neuartige wissenschaftliche Er-
kenntnisse akzeptiert, wenn leider teils mit unangemessen erhebli-
cher ‘Verspätung’.“
Michael: „Warum bist du dir so sicher, dass Gott uns die Fähigkeit
dazu gegeben hat? Es konnte schließlich nie bewiesen oder zumin-
dest überprüft werden, ob Gott wirklich existiert. Was, wenn du ir-
gendwann aufwachst und herausfindest, dass dein ganzes Leben
eine Lüge war?“
Günter: „Dieser Fall ist auszuschließen, denn, wie du bereits hast
anklingen lassen, ist es mit experimentellen, methodisch-empiri-
schen Überprüfungen nicht möglich, nachzuweisen, ob es Gott gibt.
Der Glaube an Gott übersteigt unser Wirklichkeitsverständnis,

III.11

III.11 Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist Religionsunterricht wichtig?

91

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


denn die göttliche Transzendenz, welche in unsere natürliche Er-
fahrungswelt einbricht, übersteigt unsere Vorstellungskraft. Die-
ses ‘Hereinbrechen’ nennt man auch ‘Inszendenz aus Transzen-
denz’.“
Michael: „Du stimmst mir also zu, dass die Wirklichkeit des Men-
schen zweckrational erkennbar ist und der Mensch nicht in der
Lage ist, mögliches Übernatürliches zu erkennen! Warum dann al-
so unterwirfst du dich kritiklos und dienerisch einer Macht, die du
nicht einmal begreifen kannst? Ohne den Glauben könntest du
dich an anderen Zielen orientieren – dich selbst verwirklichen –,
indem du dich von deiner Befangenheit in unbelegbaren Transzen-
denzvorstellungen befreist. Deine Vernunft sollte dir zeigen, dass
du dich von den ohnehin veralteten autoritativen Abhängigkeiten
und heteronomen Gebundenheiten lösen solltest, denn sie ist die
Macht, die dich aus der Entfremdung deines Wesens wieder befrei-
en kann.“
Günter: „Glaube, angemessen verstanden, ist frei von Nötigung
und autoritativem Zwang. Ich verpflichte mich ganz bestimmt
nicht heteronomen Gebundenheiten, sondern halte mich lediglich
so gut es geht an die 10 Gebote, welche Grundlinien für das harmo-
nische Zusammenleben der Menschen darstellen und an die sich
deshalb auch jeder halten sollte. Zum Teil sind sie ja auch in unse-
rem Grundgesetz wieder aufgegriffen worden. Außerdem hat Glau-
be nicht nur Inhalt und Vorschriften, sondern beruht auch auf Ver-
trauen. Gott will keinen zwingen, ihn anzunehmen. Das Gegenteil
ist der Fall: Der Mensch muss es von sich aus riskieren, sich in vor-
behaltlosem Vertrauen auf den Glauben einzulassen. Dabei gibt es
keinen Zwang. Das Einzige, was wichtig ist, ist, dass sich für ihn/sie
eine, wie man es nennen kann, ‘subjektive Bewahrheitung’ ergibt.“
Michael: „Na gut! Hier liegt also der grundlegende Unterschied
zwischen uns bzw. zwischen Theologie und Wissenschaft. Wir sind
uns beide einig, dass die Welt durch wissenschaftliche Erkenntnisse
weitergebracht wurde. Auch denken wir, dass erst die menschliche
Vernunft uns an diesen ‘Scheideweg’ gebracht hat, und es uns nun
auch möglich macht, über solche Ansichten sogar zu diskutieren.
Im Gegensatz zu mir hälst du jedoch Gott als verantwortlich für
unsere Vernunft. Du meinst, Gott will, dass wir die Wahrheit erfas-

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

92

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


sen – willst und sollst dich jedoch in manchen Dingen dennoch
von den Erkenntnissen distanzieren, vor allem wenn es um deren
Anwendung und Gebrauch geht. Ich hingegen denke, wir sind dazu
biologisch und genetisch veranlagt, diese Erkenntnisse zu erwerben,
und entwickeln uns dabei auch immer weiter, auch durch deren
Anwendung und Gebrauch. Deshalb vertraue ich auf die Wissen-
schaft. Habe ich unsere Standpunkte einigermaßen richtig ausge-
drückt?“
Günter: „Exakt. Die Christen gehen von einer ‘Glaubensprämisse’
aus, sie vertrauen in Sachen des Glaubens statt des ständigen Be-
und Hinterfragens auf die Selbstoffenbarung Gottes, die sich ihnen
im Glauben dann ‘bewahrheitet’. Diese ‘Prämisse’ ist nicht mit einer
normalen, durch den Fortgang der Wissenschaften revidierbaren
Hypothese zu vergleichen, sondern hat unbedingten Charakter.“
Michael: „Ja, trotzdem habe ich gehört, dass sich das Auslegungs-
geschehen in der Theologie nicht wesentlich von dem der anderen
hermeneutischen Wissenschaften unterscheidet. Was anders ist, ist
die Intention dabei.“
Günter: „Das ist ebenfalls korrekt. In der Theologie wird angenom-
men, dass in allen auszulegenden Glaubensurkunden der Zu- und
Anspruch Gottes in Jesus Christus als Evangelium gegenübertritt,
um den Glauben hervorzurufen. Daher sollte jedes Wort bei
der ‘Übersetzung’ von seinem Gehalt her dennoch möglichst iden-
tisch bleiben, auch wenn die Menschen von heute schon einen et-
was anderen Blick auf die Religion bekommen haben, als die Men-
schen, die damals die Texte verstanden und gedeutet haben.“
Michael: „Na schön, das habe ich soweit verstanden, aber nochmal
zurück zur Vernunft des Glaubens. Sich kritiklos einer fremden
Autorität und deren Setzungen zu unterwerfen kann doch nicht
vernünftig sein!“
Günter: „Na na, Michael, da hast du ja etwas vollkommen falsch
verstanden! Glaube ist zunächst, der Zusage Gottes zu vertrauen,
und dann seine Vorschriften und Gebote vernünftig und mündig
zu erkennen und anzuerkennen.“
Michael: „Ja, aber aus der Sicht des Glaubens ist der Mensch doch
eben nicht imstande zur Selbstsetzung von Sinn und Ziel seines
Daseins per Vernunft – und darauf kommt es doch an!“

III.11 Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist Religionsunterricht wichtig?

93

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Günter: „Ach Michael, du sprichst da doch von der spätneuzeit-
lich-religionskritischen Wirklichkeitsauffassung und übernimmst
sie. Diese ist aus der Perspektive des Glaubens aber nicht angemes-
sen, da sie nur anerkennt, was empirisch erkennbar ist, sei es nun
direkt oder aber indirekt, oder aber ‘logisch zwingend’. Diese Auf-
fassung der Wirklichkeit lässt für den göttlichen Liebeswillen kei-
nen Raum.
Michael: „Mensch Günter, was erwartest du denn! Ich bin doch
Physiker, und das Ziel der Physik ist es, Dingen auf den Grund zu
gehen und sie eben mithilfe der etablierten wissenschaftlichen Me-
thoden und Standards zu beweisen oder nachzuweisen, z.B. durch
kontrollierte Experimente. Aber wie willst du Gottes Liebe bewei-
sen oder nachweisen? Der angeblichen originären Selbstbekundung
Gottes entspricht kein wirkliches menschliches Erkennen.“
Günter: „Neben dem empirisch Nach- oder Aufweisbaren gibt es
etwas weiteres – den Glauben! Und vor allem die christliche Religi-
on, die einzig wahre Religion, kann …“
Michael: „Stopp, da muss ich dich nun wirklich unterbrechen! Ich
glaube zwar nicht an Gott, aber wie kannst du die christliche Reli-
gion als einzig wahre bezeichnen und die anderen monotheisti-
schen abrahamitischen Religionen komplett außen vor lassen?
Günter: „Nun, Gott hat sich doch letztendlich den Christen in
Form von Jesus Christus offenbart. Das Judentum beispielsweise ist
in diesem Sinne also vorausweisend auf die christliche Religion.
Und der Islam ist zurückweisend.
Michael: „Ist das nicht sehr abschätzig von dir, so über die anderen
Religionen zu reden?“
Günter: „Nein Michael, eben nicht. Denn die christliche Theologie
übt sich in Bescheidenheit. Gemäß dem Zeugnis von Jesus Christus
als Evangelium Gottes für alle! Der christliche Glaube kann zwar
nicht abrücken von der universalen Bedeutung der Offenbarung
Gottes in Jesus Christus. Diese Bedeutung kann nur geglaubt und
glaubend erfahren werden. Dies bedeutet aber nicht, dass Nicht-
christen nicht zum Heil gelangen können. Denn es liegt bei Gott,
ob Menschen, die nicht die Chance einer bewussten Entscheidung
per Begegnung mit Jesus Christus haben, ihm und seinem Liebes-

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

94

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


willen für den Menschen begegnen auch außerhalb von Jesus
Christus.
Michael: „Ach so meinst du das! Insofern haben die anderen Reli-
gionen also auch ihren Wert, oder?“
Günter: „Natürlich! Wenn christliche Religion eines bedeutet,
dann doch wohl Nächstenliebe und Respekt. Auch deinen Atheis-
mus toleriere ich, auch wenn ich ihn nicht nachvollziehen kann.“
Michael: „Da bin ich aber beruhigt, Günter.“
Günter: „Wir kommen also zu dem Schluss, dass jeder Mensch
selbst entscheiden kann und muss, ob er sich auf den Glauben und
vor allem auf welchen Glauben er sich einlässt. Für mich ist die
wahre Religion die christliche. Das hängt mit der unaufgebbaren
Grundannahme des christlichen Glaubens zusammen, dass Gott
sich durch Jesus Christus offenbart hat. Wie sich Gott hier gezeigt
hat, ist aus christlicher Sicht Maß jeden Anspruchs auf Gottesoffen-
barung. Egal, ob die Glaubensannahmen nun innerchristlich oder
außerchristlich aufgestellt werden. Ein Buddhist würde das aber
ganz anders sehen und du als Atheist sprichst ohnehin keiner Glau-
bensannahme Gültigkeit zu.“
Michael: „Du sagst es! Aber da ist noch eine letzte Frage, die ich
habe: Die anderen beiden monotheistischen und abrahamitischen
Religionen verbindet doch so viel mit der christlichen – und trotz-
dem haben sie so verschiedene Glaubensannahmen?“
Günter: “Sooo verschieden sind die Annahmen gar nicht. Beide
glauben wir an einen Gott. Vielleicht sogar an denselben. Nur ge-
ben wir ihm verschiedene Namen. Aber Jesus Christus spielt in den
anderen Religionen nicht dieselbe Rolle wie im Christentum.
Durch die verschiedenen Glaubensannahmen unterscheiden sich
unsere Religionen ja und deshalb hat sich das Christentum vom Ju-
dentum abgespalten.“
Michael: „Da hast du Recht und ich bin froh, dass wir uns einigen
konnten. Ich muss mich bedanken für dieses von Toleranz und Ak-
zeptanz getragene, ergiebig verlaufene Gespräch.“
Günter: „Ja, zwar kommen wir jetzt beide zu spät zum Unterricht,
aber ich finde auch, dass sich unser Gespräch gelohnt hat.“
Michael: „Ich wünsche dir einen angenehmen Unterricht, Günter!“

III.11 Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist Religionsunterricht wichtig?

95

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Günter: „Ich wünsche dir ebenfalls einen angenehmen Unterricht,
Michael! Tschüss!“
Michael: „Tschüss! Wenn ich demnächst kopieren muss, werde ich
früher dran denken. Es tut mir leid, dass ich gesagt habe, dein Un-
terricht wäre weniger wichtig. Es ist bestimmt sehr interessant, was
du deinen Schülern vermittelst!“
Günter: „Vielen Dank, Michael!“

III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema

96

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

Vernunft, Verstand, Rationalität

„Es bleibt uns also, um den Menschen im System der lebenden Natur sei-
ne Classe anzuweisen und so ihn zu charakterisiren, nichts übrig als: daß
er einen Charakter hat, den er sich selbst schafft, indem er vermögend ist,
sich nach seinen von ihm selbst genommenen Zwecken zu perfectioniren;
wodurch er als mit Vernunftfähigkeit begabtes Thier (animal rationabile)
aus sich selbst ein vernünftiges Thier (animal rationale) machen kann […]
[meine Hervorhebung, R.M.].“

Kant (in: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht)

Es ist noch nicht lange her, dass die Vernunft in Verruf geraten ist. Sie
stand, nicht zuletzt auch in philosophischen Fachkreisen, daher „im
Kreuzfeuer der Kritik“23, teils noch bis heute. Es war „schlecht bestellt
um ihre Reputation“24. Denn sie sei verantwortlich für die desaströsen
Weltzustände (z.B. für Naturzerstörung, Klimawandel, Gefahr der
Selbstvernichtung (atomare Bedrohung), Totalitarismen und deren
Folgen etc.).
Welsch konstatiert 1996:

„An der Tagesordnung ist nicht Vernunft, sondern Vernunftkritik. Und
diese Kritik ist rigoros und umfassend. Die Vernunft wird repressiver Zü-
ge und zerstörerischer Wirkungen bezichtigt. Repressiv sei sie – so heißt
es seit langem – gegenüber dem Individuellen; zerstörerisch sei sie – so
sagt man heute im besonderen – gegenüber der Natur. Zudem sei sie eu-
rozentrisch, phallozentrisch und konstitutiv blind für ihr Anderes. Ihre
avancierteste, ja ihre Offenbarungsgestalt sei die Kriegstechnologie – und
unsere vernunftbestimmte Zivilisation führe im Grunde einen alltägli-
chen Bürgerkrieg gegen die Spezies Mensch.“25

IV. 

IV.1

23 Welsch, W.: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der
transversalen Vernunft, Frankfurt am Main 1996, S. 30.

24 Welsch, ebenda.
25 Ebenda.

97

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Demgegenüber wurde entweder gefordert, dass die Vernunft sich auf
sich selbst rückbesinnen und wieder ‘vernünftig’ werden solle (die Ver-
nunft solle also wieder zur Vernunft, also zu sich selbst, zurückkehren,
s. z.B. Habermas), oder aber, dass die Vernunft eine ‘Metamorphose’26

zu durchlaufen habe (s. z.B. Horkheimer und Adorno). Vielfach aber
wurde die Vernunftkritik so radikal27, dass angesichts der als völlig ob-
solet erachteten Vernunft als Rettung sogar ‘das Andere der Vernunft’
beschworen wurde – als die einzig ‘vernünftige’(!) Option (z.B. Vertre-
ter der Esoterik und des ‘New-Age’).28

Zwischenzeitlich ist diese radikale Vernunftkritik jedoch leiser ge-
worden. Es scheint so, als sei die einzige Option tatsächlich, dass nur
die Vernunft uns aus der Misere wieder herausführen kann, indem wir
uns im Sinne Kants als animal rationabile zum animal rationale „per-
fectioniren“ (s. obiges Eingangszitat) und so von der Vernunftfähigkeit
tatsächlich zur Vernunft gelangen. Doch was ist das eigentlich: ‘Ver-
nunft’?

Jeder von uns hat alltäglich bereits ein Vorverständnis dessen, was
mit ‘Vernunft’ bzw. ‘vernünftig’, mit ‘Verstand’ oder mit ‘rational’ ge-
meint ist. Gleichsam ‘im Rücken’ dieses Vorbegriffs steht eine etwa
zweieinhalb Jahrtausende alte Geschichte des Vernunftbegriffes, seiner
Kritik und seiner Wandlungen im sog. ‘Abendland’. Zu dieser Ge-
schichte gehören auch die angeführten Unterscheidungen.

Schon Aristoteles bestimmt im 4. Jahrhundert vor Christus den
Menschen geradezu als zóon lógon échon, als das Lebewesen, das den
Logos hat, also die Vernunft, die zugleich sprachlich verfasst ist (lógos
ist ein griechisches Wort, das schwierig zu übersetzen ist. Es bedeutet
v.a. Verstand und zugleich Sprache, hat aber auch viele andere, hiermit
verwandte Bedeutungen).

Bereits die sprachliche Verfasstheit von Vernunft bzw. die Unhin-
tergehbarkeit der Sprache für das Denken stellt ein Problem dar für ein
Vernunftkonzept und die klassische Idee der Einheit der Vernunft: Die
Sprachen sind verschieden, teils sogar sehr verschieden.

Weil menschliche Vernunft – und sie wurde schließlich (spätestens
nach der Kritik an Hegels Konzept absoluter Vernunft, s. unten) nur

26 Metamorphose: Verwandlung, Umgestaltung.
27 Von lat. radix: die Wurzel, radikal: an die Wurzel gehend.
28 Vgl. hierzu Welsch, S. 39–41.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

98

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


noch subjektiv als menschliche und nicht mehr als die (objekti-
ve) ‘Weltvernunft’ gedacht – stets sprachlich bestimmt und situiert ist,
stellt sich das Problem eines (fremd-) sprachlich bedingten Vernunft-
relativismus.

Neuzeitlich geht die Erkenntnis der sprachlichen Verfasstheit der
Vernunft und ihrer Erkenntnisse zurück bis auf (u.a.) Johann Gottfried
Herder und Wilhelm von Humboldt (s. bes.: Über die Verschiedenheit
des menschlichen Sprachbaus und ihren Einfluss auf die geistige Ent-
wicklung des Menschengeschlechts). Transformiert in die Frage nach
einem ethnologisch-kulturbedingten Relativismus stellt sich hier die
Frage nach der Möglichkeit fremdkulturellen Verstehens (etwa zivilisa-
tionsferner indigener Sprachen, Völker und Kulturen).

Der Unhintergehbarkeit der Sprache für das Denken trägt in be-
sonderer Weise die sog. ‘sprachanalytische Philosophie’ Rechnung, die
als sog. ‘linguistic turn’ (sprachanalytische bzw. sprachkritische Wende)
für die Gegenwartsphilosophie besonders seit etwa dem zweiten Jahr-
zehnt des 20. Jahrhunderts sehr einflussreich geworden ist.

Ähnliche Probleme hatten sich aber bereits zuvor gestellt bzw. be-
reits früher wurde ‘aufgeräumt’ mit dem in der Annahme einer allge-
meinem Menschennatur gründenden Gedanken der Unveränderbar-
keit der Vernunft, die noch Kant (und seine drei berühmten Kritiken:
Kritik der reinen Vernunft, Kritik der praktischen Vernunft, Kritik der
Urteilskraft) und die Philosophen des sog. ‘Deutschen Idealismus’ (bes.
Fichte, Schelling, Hegel) bestimmt hatte.

Mit dieser Annahme der Unveränderbarkeit der Vernunft war, wie
erwähnt, fest verknüpft der Glaube an die Einheit der Vernunft: Es gibt
nur die eine einheitliche und unveränderliche Vernunft.

Das Aufkommen der historisch(-hermeneutisch)en Vernunftauffas-
sung im späten 18. und 19. Jahrhundert hatte zum Zentrum die Er-
kenntnis der Gewordenheit sowie geschichtlichen Bedingtheit alles
Menschlichen. Sie ‘verabschiedete’ die Auffassung von der einen und
zeitenthoben generellen Vernunftnatur des Menschen zu Gunsten
ihrer historisch-kulturellen Situierung. Dies geschah im Zuge des für
sog. die ‘Lebensphilosophie’ und insbesondere den sog. ‘Historismus’
kennzeichnenden geschichtlichen Bewusstseins sowie der Konzeptua-
lisierung von interpretativen Kunstlehren, sog. Hermeneutiken (‘Ver-
stehenslehren’), bis in das 20. Jh. hinein.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

99

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Subjektivitätstheoretisch als wesentlich subjektive Vernunft wurde
die Vernunft bereits seit Beginn der Neuzeit gefasst, in ihrer Radikal-
form tritt sie dann bei Descartes auf. Dieser unternimmt den Versuch,
auf dem Boden der Subjektivität des reinen Bewusstseins und seiner
Vorstellungen Objektivität skepsisresistent zurückzugewinnen. Dies
unternimmt er, indem er zunächst über den methodischen Zweifel den
reinen intellectus isoliert bis er zum (seiner Ansicht nach) fundamen-
tum inconcussum, zum unzerstörbaren bzw. unerschütterlichen Fun-
dament kommt: „Cogito, ergo sum.“, „Ich denke, also bin ich.“.

Von hier aus gelangt er, wie er meint, wieder zur res29 bzw. zur Au-
ßenwelt und deren gültiger, zuverlässiger Erkenntnis sowie zur Reeta-
blierung rationalistischer Metaphysik und spekulativer Vernunft auf
dem Boden der Subjektivität.

In der subjektivierten spekulativen Vernunft bilden die reine ratio
und deren ‘eingeborene Ideen’ (ideae innatae) die Erkenntnisgrundlage
der Metaphysik.30

Doch zurück zu unserem Ausgangspunkt: Vernunft bzw. wohl bes-
ser: Vernunftfähigkeit (s. das obige Kantzitat) ist das, was den Men-
schen als Menschen auszeichnet. Er ist, klassisch gesprochen, das ani-
mal rationale. Dabei ist aber gar nicht so klar, was diese rationalitas ei-
gentlich bedeutet:

Im einführenden Essay wurde bereits angedeutet, dass es vielfältige
Wandlungen dessen gibt, was unter ‘Vernunft’ verstanden wurde, und
gegenwärtig eine Pluralität von Vernunftauffassungen, so dass es sogar
fraglich ist, ob es überhaupt gelingen kann, allgemeingültig zu definie-
ren, was mit ‘Vernunft’ überhaupt gemeint ist bzw. sein kann. Es muss
hier darauf verzichtet werden diese ‘Vernunftgeschichte’, d.h. die
abendländische Geschichte der vielfältigen Wandlungen des Vernunft-
begriffes und der Transformation der Vernunftkonzeptionen samt
ihrer jeweiligen Kritik, nachzuzeichnen. Stattdessen müssen einige we-

29 Ding, Gegenstand, Sache.
30 Metaphysik: das, was über die bloße Natur (phýsis) und deren Erkenntnis hinaus-

geht und daher nicht mehr Gegenstand der bloßen Naturerkenntnis sein kann,
und das, wenn überhaupt, nur im reinen Denken erfassbar ist. Ursprünglich
war ‘Metaphysik’ ein bibliothekarischer Ordnungsbegriff. Er bezeichnete das, was
in der Anordnung der Werke des Aristoteles nach bzw. hinter den Arbeiten zur Na-
tur (‘Physik’, gr.: phýsis, die Natur) eingeordnet wurde.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

100

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


nige Andeutungen und Literaturangaben, die ein wenig kommentiert
werden, genügen:

Die Unterscheidung von ‘Vernunft’ und ‘Verstand’ ist in der Neu-
zeit besonders bedeutsam geworden. Sie hat aber bereits wichtige und
für die Folgezeit wirkmächtige Vorläufer in der antiken Philosophie.
Von dieser Unterscheidung ist heute im Kern lediglich noch die vage
Vorstellung übrig, dass Vernunft irgendwie ‘mehr’ sei als der (bloße)
Verstand.

Diese Vorstellung kommt oft zum Tragen bei Fragen nach dem an-
gemessenen Umgang mit den diversen Formen und Ausgestaltungen
der Technik (v.a. denjenigen der Naturbeherrschung) sowie bei der
sog. ‘Technikfolgenabschätzung’: Wie kann ‘vernünftig’ mit dem, was
der (bloße) Verstand (bzw. die technisch-instrumentelle Rationalität)
bereit gestellt hat, umgegangen, wie können diese Mittel, einem blo-
ßen ‘Machbarkeitswahn’ wehrend, zu einem wahrhaft ‘vernünftigen’
Zweck eingesetzt und zum für uns (und die nachkommenden Genera-
tionen) ‘wirklich Guten’ gebraucht werden – oder aber sollte auf deren
Anwendung verzichtet werden ‘aus Vernunft’? Vernunft soll so dem
Verstand Richtung und Ziel weisen.

Der Ausdruck ‘Rationalität’ kam auf, als die bedeutsamen Ver-
nunftkonzeptionen – insbesondere Hegels Konzept der absoluten Ver-
nunft – in der abendländischen Moderne in die Krise gekommen wa-
ren und die sog. ‘spekulative’ Vernunft ob der Kritik, die an ihr und
ihren Möglichkeiten geübt wurde, gleichsam ‘abdanken’ musste.

‘Spekulation’ war ursprünglich ein veritabler31, ja hochgeschätzer
philosophischer Begriff und ein philosophisches ‘Verfahren’ zur Wirk-
lichkeitserkenntnis – heute hat er in der Regel pejorative32 Bedeutung
(s. z.B. ‘Börsenspekulation’).

In negatives Licht kam die philosophische Spekulation vor allem
nach dem Scheitern des totalen Vernunftanspruchs Hegels bzw. dessen
Konzepts einer absoluten Vernunft. Hegels ‘absolute Vernunft’ begreift
sich selbst als den einen vernünftigen Grund und die einzige Essenz al-
les Wirklichen. In seinen Grundlinien der Philosophie des Rechts findet
sich das berühmte und programmatisch zu verstehende Diktum:

31 Veritabel: achtenswert.
32 Pejorativ: abwertend.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

101

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünf-
tig.“33

Dies versucht Hegel in seinem System des Wissens philosophisch-spe-
kulativ zu beweisen, auch wenn gilt:

„Es kommt den Menschen schwer an, zu glauben, daß die Vernunft wirk-
lich sei; es ist aber nichts wirklich als die Vernunft, sie ist die absolute
Macht.“34

Hegels Vernunftkonzeption stellt den Höhepunkt dessen dar, was man
den ‘abendländischen Logozentrismus’ nennt.

Kant hatte zuvor in seinem ‘Kritizismus’35 dargelegt, dass die Ver-
nunft zu den metaphysischen Erkenntnissen, die ihr zugesprochen
bzw. zugemutet wurden, nicht imstande sei, sondern nur das erkennen
könne, wovon sie eine Anschauung habe bzw. was ihr ‘als Anschauung
gegeben’ sei. Bei den Gegenständen der traditionellen ‘metaphysica
specialis’, nämlich hinsichtlich Gott, Seele und Welt(ganzem), sei dies
aber nicht der Fall.

Versuche die Vernunft dennoch zur Erkenntnis dieser ‘Ideen’ zu
gelangen, verheddere sie sich unvermeidlich in Widersprüche – und
dies, obwohl diese Ideen in der Vernunft notwendig angelegt seien.

Es gehe darum, mit diesen Ideen angemessen umzugehen, näm-
lich ‘regulativ’ in erkenntnistheoretischer Hinsicht, als (bloßen) Postula-
ten in moralisch-praktischer Hinsicht.“ „

Desgleichen seien die ‘Dinge an sich’, nämlich die Dinge, wie sie
sind abgesehen von den in unserer Vernunft angelegten Anschauungs-
formen Raum und Zeit sowie den Verstandeskategorien (z.B. Kausali-
tät und Substanz), völlig unerkennbar.

Kant war, wie er selbst feststellte, durch den Skeptizismus des Em-
piristen David Hume aus seinem ‘dogmatischen Schlummer’ geweckt
worden:

33 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Grundlinien der Philosophie des Rechts: Natur-
recht und Staatswissenschaft im Grundrisse (German Edition) (Kindle-Positionen
198–199). Hofenberg. Kindle-Version.

34 Hegel, Georg Wilhelm. Die Geschichte der Philosophie: Vollständige Ausgabe
(German Edition) (Kindle-Positionen 23202–23203). Jazzybee Verlag. Kindle-Ver-
sion.

35 Vgl. die oben genannten drei Kritiken, bes. die Kritik der reinen Vernunft.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

102

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„HUME war eben dasjenige, was mir vor vielen Jahren zuerst den dogma-
tischen Schlummer unterbrach, und meinen Untersuchungen im Felde
der spekulativen Philosophie eine ganz andre Richtung gab.“36

Der dadurch provozierte neue Weg seines Denkens führte ihn zu sei-
nem vernunftskeptischen Unternehmen in kritischer Intention bzw.
auf seinen ‘kritischen Weg’, der zwischen rationalistischem Dogmatis-
mus und skeptizistischem Empirismus allein noch gangbar sei.37

Dieser ‘kritische Weg’ war derjenige, auf dem die Kritik der speku-
lativen Vernunft erfolgte, und zwar durch diese Vernunft selbst, die an-
gesichts der unvereinbaren Positionen, die von ihr als ‘vernünftig’ ver-
treten wurden, sich selbst gegenüber skeptisch geworden war. Sie hatte
sich kritisch zu sich selbst zu verhalten. Es musste also der Weg einer
Selbstkritik der spekulativen Vernunft eingeschlagen werden.

Das Resultat war die genannte Restriktion der reinen (theoreti-
schen) Vernunft samt ihrer spekulativen, nunmehr nur noch regulativ-
funktionell zu verstehenden Möglichkeiten auf die Grenzen möglicher
Erfahrung. Durch das kritische Unterfangen Kants kam es zur Aufzei-
gung und zum Selbsterweis der subjektiven Vernunft als endliche Ver-
nunft.

Noch einmal kurz zusammengefasst: Kant hatte in seiner kritizisti-
schen Philosophie die Endlichkeit des Vernunftvermögens aufgezeigt
und er hatte (speziell in seiner Kritik der traditionellen Gottesbeweise)
dargelegt, dass die Vernunft, eben weil sie endlich ist, auch unfähig ist
zur Erkenntnis des Absoluten. Ihre diesbezüglichen Bestrebungen und
ihr Erkenntnisehrgeiz, zum Absoluten zu gelangen und es als Erkennt-
nis zu ergreifen, seiner habhaft und mächtig zu werden, bleiben uner-
füllt. In dieser Weise unterschied Kant in seiner Vernunftkritik die ein-
lösbaren und die unhaltbaren Erkenntnis- und Geltungsansprüche der
Vernunft.

36 Kant, Immanuel. Sämtliche Werke: Philosophische Schriften, Aufsätze & Biografie
(Vollständige Ausgaben): Kritik der reinen Vernunft, Kritik der praktischen Ver-
nunft, Kritik … Logik , Pädagogik… (German Edition) (Kindle-Positionen 13338–
13339). e-artnow. Kindle-Version.

37 S. KrV B 884: „Der kritische Weg ist allein noch offen.“ [Kant, Immanuel. Sämtli-
che Werke: Philosophische Schriften, Aufsätze & Biografie (Vollständige Ausga-
ben): Kritik der reinen Vernunft, Kritik der praktischen Vernunft, Kritik … Logik ,
Pädagogik… (German Edition) (Kindle-Position 27745). e-artnow. Kindle-Versi-
on.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

103

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Diese Kantsche Exposition der kritischen Vernunft wiederum wur-
de nun selbst kritisiert. Und einer der großen Kritiker Kants war Hegel,
der Kants Vernunftkonzeption einer ‘immanenten Kritik’ unterzog –
jedenfalls hat er dies beansprucht!

Unter ‘immanenter Kritik’ versteht man eine Kritik, die nicht von
außen, von einem eigenen Standpunkt her kritisiert, sondern bei der
Kritik nur von dem ausgeht, was der kritisierte Autor selbst bean-
sprucht und anerkennt als Kritikmaßstab. Eine philosophische Streit-
frage ist es, ob es so etwas wie eine Kritik, die streng immanent bleibt,
wirklich geben kann.

Über eine, wie er meinte, immanente Kritik des Kritizismus kam
Hegel so zu einer überaus imposanten Konzeption einer von den End-
lichkeitsbedingungen befreiten bzw. sich befreienden absoluten speku-
lativen Vernunft. Er wollte so das Konzept spekulativer Vernunft und
damit auch die von Kant verabschiedete rationalistische Metaphysik
reetablieren. Seine nun absolut gewordene Vernunft ist zugleich die
absolute Idee als Substanz und Wesen jedweder Wirklichkeit. Wie wei-
ter oben bereits zitiert, gilt für ihn:

„Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünf-
tig.“

Bereits sein Zeitgenosse Schopenhauer aber verspottet dieses ‘Begriffs-
ballett’ des Hegelschen Systems der absoluten Vernunft, hält es für
gänzlich misslungen und verfehlt. Zur Vernunft betont er stattdessen
generell:

„Es ist höchst auffallend, daß bisher kein Philosoph alle jene mannigfalti-
gen Aeußerungen der Vernunft strenge auf eine einfache Funktion zu-
rückgeführt hat, die in ihnen allen wiederzuerkennen wäre, aus der sie al-
le zu erklären wären und die demnach das eigentliche innere Wesen der
Vernunft ausmachte.“38

Stattdessen entwirft Schopenhauer eine den Ansprüchen spekulativer
Vernunft entgegenstehende Willensmetaphysik39, die die Vernunft de-

38 Schopenhauer, Arthur. Gesammelte Werke: Die Welt als Wille und Vorstellung +
Parerga und Paralipomena + Eristische Dialektik + Vorlesungen + Abhandlungen
und mehr (Vollständige … Philosophie und viel mehr (German Edition) (Kindle-
Positionen 723–725). e-artnow. Kindle-Version.

39 Vgl. sein Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

104

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


potenziert und dezentriert. Damit verabschiedet er den okzidentalen40

Logozentrismus, der mit Hegel (bzw. gewissermaßen in demselben
als ‘dem Weltgeist in persona’) noch einmal so ‘fröhliche Urständ’ fei-
erte/gefeiert hatte.41

Schopenhauer steht dabei in der Tradition der griechischen Sophis-
tik und des mittelalterlichen-spätscholastischen theologischen Volun-
tarismus (bes. Johannes Duns Scotus, Wilhelm von Ockham), den er sä-
kularisiert42.

Nach der Gotteslehre des theologischen Voluntarismus des Spät-
mittelalters ist Gott im Kern seines Wesens absolut freier, an nichts,
auch nicht an Vernunftprinzipien, gebundener Wille (potentia absolu-
ta). Der Mensch kann Gott nicht aus eigener spekulativer Vernunft er-
kennen, sondern nur aus der souveränen Selbstoffenbarung Gottes. Es
gibt keine der Selbstoffenbarung Gottes vorgängige Gotteserkenntnis.
Weil die philosophisch-theologische Vernunft zur Gotteserkenntnis
unfähig ist, tendiert sie seitdem dazu profan zu werden, sich also nur
noch auf Weltliches zu richten.

Der Mensch kann sich angesichts Gottes Souveränität aber auch
Gottes Gnade nicht eigentlich verdienen, sondern bedarf dessen wil-
lentlicher Erwählung bzw. dessen Entschlusses (vgl. später dann Lu-
thers ‘sola gratia’ (allein aus Gnade)). Der Mensch kann also eigentlich
nichts selbst und aus freien Stücken zu seinem ewigen Heil beitragen.

40 Okzidental: abendländisch.
41 Wie Schnädelbach (2007; s.u.) aufzeigt, ist die spekulative Vernunft im Verlauf

ihrer Geschichte in eine vierfache Aporie geraten, nämlich in die praktische Aporie,
die technische Aporie, die religiöse Aporie und die kognitive Aporie. (Aporie: zu-
sammengesetzt aus gr. póros, der Weg, die Furt (durch einen Fluss), und alpha pri-
vativum (privare lat.: berauben): ‘Weg’- bzw. ‘Furtlosigkeit’, hier: gedankliche Aus-
weglosigkeit. In solch eine ‘Aporie’ hat der historische Sokrates seine Gesprächs-
partner, die ihrer Sache bzw. ihres Wissen allzu sicher waren, immer wieder ge-
führt.)
Die praktische Aporie führte zur strategischen Ausrichtung der Vernunft in prakti-
scher Hinsicht; die technische Aporie zur instrumentellen Ausrichtung der Ver-
nunft im Umgang mit der Natur; die religiöse Aporie zu profaner Ausrichtung der
Vernunft (profan: lat.: „vor dem heiligen Bezirk liegend, ungeheiligt, gewöhnlich“,
mithin etwa: rein weltlich); die kognitive Aporie zum Gewahrwerden der Endlich-
keit der subjektiv verstandenen Vernunft (vgl. Kants Konzept (selbst)kritischer
Vernunft).

42 Säkularisation: Verweltlichung, Loslösung von den Bindungen an den (christlichen)
Glauben und die Kirche.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

105

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Sofern er, der Mensch, aber dennoch etwas für sein Heil tun kann,
dann nur deshalb, weil sich Gott selbst aus freiem, souveränem Willen
heraus an bestimmte ‘Regularien’ des Heilserwerbs gebunden hat (de
potentia ordinata). Letztlich aber bleibt der stets sündige Mensch ganz
auf Gottes Gnade angewiesen. – Übrigens: Luther und seine Theologie
– und damit der ‘Protestantismus’ – wären ohne den Einfluss des theo-
logischen Voluntarismus (und andere Einflüsse) undenkbar gewesen.
Gerade aus dem Einfluss des theologischen Voluntarismus auf Luther
nährte sich dessen verzweifelte Frage: „Wie bekomme ich einen gnädi-
gen Gott?“.

Feuerbach (und mit ihm dann auch Marx) als (abtrünniger) Adept
Hegels betont in anthropologischer Wendung gegenüber diesem die
vorgängige Leiblichkeit und Sinnlichkeit des Menschen vor dessen Ver-
nünftigkeit. Vernunft ist bei Feuerbach und Marx nicht mehr (objekti-
ve) ‘Weltvernunft’, sondern nur noch (subjektive) menschliche Ver-
nunft (und Denken menschliches Denken).

Erst jetzt kann die Vernunft als dezentrierte Vernunft zur (rein)
funktionalen Vernunft werden, nämlich zur Funktion von etwas, dem
sie dient und untergeordnet ist, z.B. dem Leben und Überleben
ihres ‘Inhabers’. Besonders deutlich wird dies bei Nietzsche, für den
Vernunft den Überlebensstrategien des ‘Vernunfttieres’ Mensch dient.
Diesem Überleben dient es, dass die Vernunft, dieses vermeinte Ver-
mögen der Wahrheit, es wesentlich mit Verstellung und (Selbst-)Täu-
schungen zu tun hat.

Nietzsche wendet sich gegen das ‘Vernunft-Vorurteil’. In Hinsicht
auf den abendländischen Logozentrismus, der mit Sokrates vollends
seinen Siegeszug antrat, konstatiert er mit Blick auf ihn, Platon und
das Athen dieser Zeit (aber auch mit Blick auf das Christentum und
dessen – für Nietzsche vergleichbare – ‘Besserungsmoral’):

„Das grellste Tageslicht, die Vernünftigkeit um jeden Preis, das Leben
hell, kalt, vorsichtig, bewusst, ohne Instinkt, im Widerstand gegen In-
stinkte war selbst nur eine Krankheit, eine andre Krankheit – und durch-
aus kein Rückweg zur »Tugend«, zur »Gesundheit«, zum Glück… Die In-

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

106

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


stinkte bekämpfen müssen – das ist die Formel für décadence: so lange
das Leben aufsteigt, ist Glück gleich Instinkt.“43

Mit der Funktionalisierung der Vernunft einher ging deren Pluralisie-
rung in die diversen Rationalitäten.44

‘Rationalität’ meint etwas Spezifischeres als ‘Vernunft’. Mit ihr ver-
bindet man so etwas wie Beherrschung und Beherrschbarkeit von Ab-
läufen, Regelhaftigkeit, Wiederholbarkeit, Berechenbarkeit, Kontrol-
lierbarkeit, Effizienz und (subjektive) Zweckmäßigkeit.

Das moderne Rationalitätsverständnis kommt ursprünglich aus
dem Gebiet der Ökonomie, d.h. es ist originär ökonomisch geprägt.
Dieser Herkunft gemäß schließt es oberste Wert- und Zweckorientie-
rungen nicht mit ein, da diese als lediglich subjektive Sache, die einer
privaten Entscheidung anheimgestellt ist, angesehen werden.

Es geht also beim modernen Rationalitätsverständnis in erster Li-
nie um ‘Zweckrationalität’. Der (zweck-)‘rationale’ Mensch ist insofern
gewissermaßen ein ‘Homo oeconomicus’ – in allen Lebensbereichen!
Seine ‘instrumentelle Rationalität’ (wie Horkheimer sie polemisch
nannte) führt über technische und bürokratische Rationalisierungs-
prozesse in die ‘verwaltete Welt’ (Theodor W. Adorno).

Gleichwohl scheint sowohl bei Max Horkheimer als auch bei Theo-
dor W. Adorno gegenüber der Vernunft als Beherrschen-Wollen noch
das Ideal einer wahren Vernünftigkeit auf, die in der Versöhnung des
Unversöhnten, der Einung der unversöhnten Gegensätze bestünde.45

Im Erbe der sog. ‘Kritischen Theorie’ der ‘Frankfurter Schule’ hat
Jürgen Habermas in Fortentwicklung der Handlungsrationalität durch
Max Weber ein Konzept kommunikativen Handelns entworfen, in dem
instrumentelle, strategische und kommunikative Rationalität als Aspekte
der Handlungsrationalität unterschieden werden, und in dem der
Zweckrationalität der Primat über das Soziale zugunsten der kommu-
nikativen Rationalität abgesprochen wird, während im soziologischen
Entwurf einer Theorie der Gesellschaft als ‘Systemtheorie’ durch Niklas
Luhmann Rationalität als Funktion von Systemen (z.B. Rechtssystem,

43 Nietzsche, Friedrich. Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke (Kommentiert) mit
verlinktem Inhaltsverzeichnis (German Edition) (Kindle-Positionen 35127–
35130). Kindle-Version.

44 Vgl. Schnädelbach 2007, s.u..
45 Vgl. deren zusammen verfasstes Werk Dialektik der Aufklärung, siehe unten.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

107

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Erziehungssystem), nicht aber mehr als Ausdruck bzw. Vollzug von
handelnden Subjekten verstanden wird (subjektlose Systemrationali-
tät).

Ein für die Fragestellung unserer Einführung besonders relevanter
Aspekt ist die Frage nach der wissenschaftlichen Rationalität. Diesbe-
züglich ist zu konstatieren, dass wissenschaftshistorisch und -theore-
tisch orientierte Philosophen, insbesondere Thomas S. Kuhn und Paul
Feyerabend, eindrückliche ‘Rationalitätslücken’ aufgewiesen haben, die
etwa mit dem in Karl R. Poppers Logik der Forschung (1934) vertrete-
nen, durch ‘trial and error’ wie kritische Prüfung regulierten Prozess
des permanenten wissenschaftlichen Erkenntnisfortschrittes nicht
übereinkamen/-kommen. Der Irrationalitätsverdacht sogar gegenüber
der Wissenschaft als vermeintlich ‘sicherem Hort’ bzw. als ‘Schutz- und
Trutzburg’ rationalen Verhaltens folgte auf dem Fuße – und ist bis
heute noch nicht wirklich ausgeräumt.

Es gibt noch eine Vielzahl anderer Rationalitätstypen, die unter-
schieden werden. Ist pathetisch von ‘Rationalität’ die Rede, ist es also
angebracht, stets zu fragen, von was für einer Rationalität denn gerade
die Rede sei (wenn durch den Kontext dies nicht ohnehin klar ist).

Jedenfalls tut man oft gut daran, darauf hinzuweisen, dass man
doch gerade nur von dieser oder jener Bereichs- bzw. Kontextrationali-
tät spreche, die nur für diesen spezifischen, ihr zugeordneten Bereich
bzw. begrenzten Kontext gelte und die keinen Totalanspruch erheben
dürfe bzw. nicht für andere Bereiche gelte (sowie selbst innerhalb des
jeweiligen ihr zuzuordnenden Bereiches bzw. Kontextes angemessen
praktiziert werden müsse).

Alle diese Gestalten von Rationalität sind Formen dessen, was
man (bloß noch) ‘funktionale Vernunft’ nennen kann, also eine
Schwundstufe dessen, was einmal für Vernunft gestanden hat.

Was sich gegenwärtig stellt, ist angesichts der Pluralisierung von
Rationalitäten bzw. ‘Vernünften’ die Frage nach einer möglichen Ein-
heit der Vernunft, wie schwach auch immer diese zu denken sei, ange-
sichts der fast unüberschaubaren Vielzahl der Rationalitätstypen, von
denen hier nur einige der relevantesten erwähnt wurden.

Mit der Frage nach der Einheit der Vernunft scheint die Frage ver-
knüpft zu sein, inwiefern von ihr ‘Rettung’ bzw. wenigstens eine durch-

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

108

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


greifende Besserung unserer Welt- und Selbstzustände (noch) zu er-
warten ist.

Da hier trotz der gewissen Ausführlichkeit des Überblickes viele
Aspekte des ‘Vernunftkomplexes’ unberücksichtigt bleiben mussten,
noch einige Hinweise auf aus der vorhandenen Fülle ausgewählte,
wichtige und interessante Literatur zum Thema:

Eine gute und sehr gut lesbare Einführung bietet: Schnädelbach,
Herbert: Vernunft (Reihe: Grundwissen Philosophie), Stuttgart 2007.

Der Autor geht bei seiner Explikation des Vernunftbegriffes hier
den Wandlungen des Vernunftverständnisses und des Nachdenkens
über Vernunft in der abendländischen Philosophie seit der griechi-
schen Antike nach. Seine Grundthese ist, dass kulturelle Wandlungen
historisch jeweils zum Wandel des Vernunftbegriffs geführt haben, so
dass ein innerer Zusammenhang zwischen Begriffs- und Kulturge-
schichte besteht. Die Geschichte des Vernunftbegriffes, so ist zu kon-
statieren, ist wesentlich eine der Kritik des Vernunftbegriffes gewesen.
Es zeigt sich, dass ob der Zusammengehörigkeit von Vernunft und
Kritik „alle wesentlichen Veränderungen, Erweiterungen und Ergän-
zungen in diesem Feld durch kritische Einwände erzwungen wurden,
die sich im vernünftigen Nachdenken der Vernunft über sich selbst
nicht mehr abweisen ließen.“46

Allgemein gilt, so die durch die durch die Ausführungen gut be-
legte These Schnädelbachs:

„[D]ie wesentlichen Schritte im Entwicklungsgang des Vernunftbegriffs
[wurden] durch immanente Vernunftkritik erzwungen […].“47

Ein sehr umfangreicher begriffsgeschichtlicher Artikel ‘Vernunft; Ver-
stand’ findet sich im Historischen Wörterbuch der Philosophie [HWPh],
und zwar in Band 11, S. 748–863. (Es finden sich im HWPh auch noch
verwandte Artikel (u.a. ‘Vernunft, historische’; ‘Vernunft, instrumen-
telle’; ‘Ratio’; ‘Rationalität; Rationalisierung’; ‘Logos’.)

46 Schnädelbach, Herbert. Vernunft: Grundwissen Philosophie (Reclam Grundwissen
Philosophie) (German Edition) (Kindle-Positionen 160–162). Reclam Verlag.
Kindle-Version.

47 Ebenda: Kindle-Positionen 785–788.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

109

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Vertiefung: Das Vernunftproblem in der gegenwärtigen Diskussion

„Seit je hat Aufklärung im umfassendsten Sinn fortschreitenden Denkens
das Ziel verfolgt, von den Menschen die Furcht zu nehmen und sie als
Herren einzusetzen. Aber die vollends aufgeklärte Erde strahlt im Zei-
chen triumphalen Unheils.“
Max Horkheimer/Theodor W. Adorno (in: Dialektik der Aufklärung)

Einleitend zu diesem Adiectamentum wurde erwähnt, dass die Ver-
nunft vor einiger Zeit geradezu in Verruf geraten sei. Darauf soll jetzt
nach dem kurzen Überblick noch etwas näher eingegangen werden,
auch wenn das Wesentliche gleichwohl wiederum nur angedeutet wer-
den kann:

Gewissermaßen als ‘Auftakt’ der im Vergleich zu vergangenen Er-
scheinungsformen radikaleren Vernunftkritik kann man sehen die von
Max Horkheimer und Theodor W. Adorno bereits 1944 unter dem Titel
Dialektik der Aufklärung als ‘philosophische Fragmente’ (Untertitel)
veröffentlichten Essays, die insbesondere eine Geschichte der abend-
ländischen Vernunft bieten wollen. Sie sind entstanden unter dem Ein-
druck vor allem von Auschwitz und Faschismus.

In diesen ‘philosophischen Fragmenten’ wird der okzidental-auf-
klärerische Vernunftbegriff, der zu Faschismus, totalitären Ideologien
und Herrschaftsformen wie ihrer Akzeptanz sowie mit seiner Ökono-
misierung aller Lebensbereiche zum Monopolkapitalismus geführt ha-
be, der auch die menschlichen Beziehungen verdingliche, einer sehr
scharfen Kritik unterzogen.

Diesem ‘instrumentellen’ Vernunftbegriff, der menschheitsge-
schichtlich seinen Ursprung habe bereits in der frühen Selbstbehaup-
tung des Subjektes einer es bedrohenden Natur gegenüber, eigne we-
sentlich der Charakter der Herrschaft.

Und zwar über die äußere Natur, die ‘uniformierend’ (d.h. das
Mannigfaltige ‘einförmig’ machend, vereinheitlichend) wissenschaft-
lich ‘objektiviert’ werde (‘vergegenständlicht’). Sie werde zum blo-
ßen ‘Gegenstand’ der (Natur-) Beherrschung gemacht durch Verdingli-
chung (und logische Abstraktion sowie Formalisierung).

Herrschaftscharakter eignet für Adorno und Horkheimer bereits
der Sprache, näherhin dem Begriff als ihrem konstitutiven Bestandteil:

„Gleich dem Ding, dem materiellen Werkzeug, das in verschiedenen Si-
tuationen als dasselbe festgehalten wird und so die Welt als das Chaoti-

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

110

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


sche, Vielseitige, Disparate vom Bekannten, Einen, Identischen scheidet,
ist der Begriff das ideelle Werkzeug, das in die Stelle an allen Dingen paßt,
wo man sie packen kann.“48

Die Ausbildung einer begrifflichen Sprache geht einher mit der Be-
herrschung der Natur durch technische Mittel. Sie scheint für Horkhei-
mer und Adorno sogar die Voraussetzung dafür zu sein, sich die Natur
mit technischen Mitteln verfügbar zu machen.

Begriffe haben nivellierenden Charakter, sie reduzieren die Vielfäl-
tigkeit der Dinge in der Welt und machen sie verfügbar für den
menschlichen Nutzen.

Bereits hier klingt Adornos spätere Kritik des identifizierenden
Denkens an und sein Versuch, den Begriff zu entzaubern. Denn:

„Die Entzauberung des Begriffs ist das Gegengift der Philosophie.“49

Adorno will mit den Mitteln des Begriffs über den Begriff hinaus ge-
langen um so ans Begriffslose heranzureichen und sich in negativ-dia-
lektischer philosophischer Reflexion des Nichtbegrifflichen im Begriff
zu versichern wider allen ‘Identitätszwang’, den das begriffliche Den-
ken mit sich führt.50

48 Band 3: Dialektik der Aufklärung: Begriff der Aufklärung. Theodor W. Adorno:
Gesammelte Schriften, S. 1166 (vgl. GS 3, S. 56–57) http://www.digitale-biblio-
thek.de/band97.htm. Auf diesen Aspekt der Funktionsweise von Begriffen kann
hier nicht näher eingegangen werden.

49 Band 6: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit: Einleitung. Theodor W.
Adorno: Gesammelte Schriften, S. 2846 (vgl. GS 6, S. 24) http://www.digitale-bi-
bliothek.de/ band97.htm.

50 Zu Adornos Auffassung von negativer Dialektik s. e.g.: „Dialektik ist das konse-
quente Bewußtsein von Nichtidentität.“ [Band 6: Negative Dialektik. Jargon der Ei-
gentlichkeit: Einleitung. Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften, S. 2834 (vgl.
GS 6, S. 17) http:// www.digitale-bibliothek.de/band97.htm ]
„Ihr Name sagt zunächst nichts weiter, als daß die Gegenstände in ihrem Begriff
nicht aufgehen, daß diese in Widerspruch geraten mit der hergebrachten Norm der
adaequatio. Der Widerspruch ist nicht, wozu Hegels absoluter Idealismus unver-
meidlich ihn verklären mußte: kein herakliteisch Wesenhaftes. Er ist Index der Un-
wahrheit von Identität, des Aufgehens des Begriffenen im Begriff.“ [Ebenda,
S. 2833 (vgl. GS 6, S. 16–17)]
Allerdings gilt bleibend: „Der Schein von Identität wohnt [jedoch] dem Denken
selber seiner puren Form nach inne. Denken heißt identifizieren. Befriedigt schiebt
begriffliche Ordnung sich vor das, was Denken begreifen will.“ [Ebenda]. „Die
Utopie der Erkenntnis wäre, das Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es ihnen
gleichzumachen.“ [Ebenda, S. 2841 (vgl. GS 6, S. 21]. (‘Utopie’ von gr. u tópos: kein

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

111

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Die äußere Natur werde durch den angedeuteten Umgang mit ihr
berechenbar und für Utilitätsaspekte51 verfüg- und manipulierbar.
Hierdurch kommt es zur Entfremdung von den Dingen:

„Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht mit der Entfrem-
dung von dem, worüber sie die Macht ausüben. Die Aufklärung verhält
sich zu den Dingen wie der Diktator zu den Menschen. Er kennt sie, inso-
fern er sie manipulieren kann. Der Mann der Wissenschaft kennt die
Dinge, insofern er sie machen kann. Dadurch wird ihr An sich Für ihn. In
der Verwandlung enthüllt sich das Wesen der Dinge immer als je dassel-
be, als Substrat von Herrschaft.“52

Herrschaft aber auch über die innere Natur, die ‘reprimiert’53 werde.
Die aufklärerisch-wissenschaftliche Herrschaft über die Welt wende
sich gegen die denkenden Subjekte selbst und verdingliche sie zu Ob-
jekten (Ökonomie, Industrieproduktion, Planung, Arbeitsteilung). Die
Subjekte würden unter dem Regime des Allgemeinen nicht allein von
den Dingen entfremdet, es komme sogar zu einer Versachlichung der
Subjekte selbst, die im Totalitarismus zugerichtet würden nach dem
Maß des Allgemeinen.

In gewisser Weise wird die auf Herrschaft ausgerichtete Vernunft,
sich selbst dialektisch verfangend, so zum Opfer ihrer selbst. Statt der
versprochenen völligen Freiheit ist es zur totalen Unfreiheit gekom-
men. S. e.g.:

„Jeder Versuch, den Naturzwang zu brechen, indem Natur gebrochen
wird, gerät nur um so tiefer in den Naturzwang hinein. So ist die Bahn

Ort; hier etwa im Sinne von: nicht wirklich einlösbares Ideal, dem man aber mög-
lichst nahe kommen soll.)
„Philosophie hat, nach dem geschichtlichen Stande, ihr wahres Interesse dort, wo
Hegel, einig mit der Tradition, sein Desinteressement bekundete: beim Begriffslo-
sen, Einzelnen und Besonderen; bei dem, was seit Platon als vergänglich und uner-
heblich abgefertigt wurde und worauf Hegel das Etikett der faulen Existenz klebte.
Ihr Thema wären die von ihr als kontingent zur quantité négligeable degradierten
Qualitäten. Dringlich wird, für den Begriff, woran er nicht heranreicht, was sein
Abstraktionsmechanismus ausscheidet, was nicht bereits Exemplar des Begriffs
ist.“ [Ebenda, S. 2838 (vgl. GS 6, S. 19–20)]

51 Utilitätsaspekte: Nutzen- bzw. Nützlichkeitsgesichtspunkte.
52 Band 3: Dialektik der Aufklärung: Begriff der Aufklärung. Theodor W. Adorno:

Gesammelte Schriften, S. 1115 (vgl. GS 3, S. 25) http://www.digitale-bibliothek.de/
band97.htm.

53 ‘zurückgedrängt’, unterdrückt, (im Keime) ‘erstickt’.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

112

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


der europäischen Zivilisation verlaufen. So ist die Bahn der europäischen
Zivilisation verlaufen. Die Abstraktion, das Werkzeug der Aufklärung,
verhält sich zu ihren Objekten wie das Schicksal, dessen Begriff sie aus-
merzt: als Liquidation. Unter der nivellierenden Herrschaft des Abstrak-
ten, die alles in der Natur zum Wiederholbaren macht, und der Industrie,
für die sie es zurichtet, wurden schließlich die Befreiten selbst zu jenem
»Trupp«, den Hegel […] als das Resultat der Aufklärung bezeichnet hat.
Die Distanz des Subjekts zum Objekt, Voraussetzung der Abstraktion,
gründet in der Distanz zur Sache, die der Herr durch den Beherrschten
gewinnt.“54

Es sei im ‘Fortschritt’ der Aufklärung so gerade nicht zu umfassender
Befreiung von den überwältigenden Naturzwängen und zur Aufhe-
bung der Unmündigkeit gekommen sowie, damit einhergehend, zu
einem wahrhaft menschlichen Zustand, wie es die Aufklärer verspro-
chen hatten und wie es die programmatische Leitidee der Aufklärung
seit Beginn der okzidentalen Moderne gewesen war. Gekommen sei es
vielmehr zu Adaptation an die Technik, an die ‘Zwänge des Marktes’,
zu politischem Massenbetrug und zu Manipulation im Dienste ökono-
mischer Interessen.

Trotz, mit und gerade wegen der universellen logisch-rationalen,
system-tendierend-ordnenden Welterklärung und -behandlung der
Aufklärung sei es so zu einem Prozess universeller Selbstzerstörung
gekommen – und wesensgemäß-zwingend zu Barbarei der solcherma-
ßen ‘aufgeklärten’ Zivilisation.55

In eins damit zum Rückfall in ‘Mythologie’:
„Wie die Mythen schon Aufklärung vollziehen, so verstrickt Aufklärung
mit jedem ihrer Schritte tiefer sich in Mythologie. Allen Stoff empfängt
sie von den Mythen, um sie zu zerstören, und als Richtende gerät sie in
den mythischen Bann.“56

54 Ebenda, S. 1121f. (vgl. GS 3, S. 29.
55 Vgl. u.a.: „[…] hat auch über die liberalistische Periode hin Aufklärung stets mit

dem sozialen Zwang sympathisiert. Die Einheit des manipulierten Kollektivs be-
steht in der Negation jedes Einzelnen, es ist Hohn auf die Art Gesellschaft, die es
vermöchte, ihn zu einem zu machen. Die Horde, deren Namen zweifelsohne in der
Organisation der Hitlerjugend vorkommt, ist kein Rückfall in die alte Barbarei,
sondern der Triumph der repressiven Egalität, die Entfaltung der Gleichheit des
Rechts zum Unrecht durch die Gleichen.“ [Ebenda, S. 1121 (vgl. GS 3, S. 29)

56 Ebenda, S. 1119 (vgl. GS 3, S. 28).

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

113

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„Aufklärung schlägt in Mythologie zurück“, wie auch der Mythos, wie
sie richtig erkannten, bereits ein aufklärerisches Moment hat.57

Diese Mythologie gipfele in der Gegenwart im ‘Positivismus des
Faktischen’, der die gesellschaftlichen Gegebenheiten, die eine Wirk-
lichkeit von Herrschenden und Beherrschten seien, als notwendige er-
scheinen lasse – und mithin als ‘alternativlos’.58

Der Unhinterfragbarkeit des Bestehenden dient die Konsum- wie
insbesondere auch die ‘Kulturindustrie’. Horkheimer und Adorno kon-
statieren hierzu ernüchternd:

„Fun ist ein Stahlbad. Die Vergnügungsindustrie verordnet es unablässig.
Lachen in ihr wird zum Instrument des Betrugs am Glück.“59

„In der falschen Gesellschaft hat Lachen als Krankheit das Glück befallen
und zieht in ihre nichtswürdige Totalität hinein.“60

„Das Kollektiv der Lacher parodiert die Menschheit. Sie sind Monaden,
deren jede dem Genuß sich hingibt, auf Kosten jeglicher anderen, und
mit der Majorität im Rückhalt, zu allem entschlossen zu sein. In solcher
Harmonie bieten sie das Zerrbild der Solidarität. Das Teuflische des fal-
schen Lachens liegt eben darin, daß es selbst das Beste, Versöhnung,
zwingend parodiert.“61

„Die Maschine rotiert auf der gleichen Stelle. Während sie schon den
Konsum bestimmt, scheidet sie das Unerprobte als Risiko aus. Mißtrau-
isch blicken die Filmleute auf jedes Manuskript, dem nicht schon ein
bestseller beruhigend zu Grunde liegt. Darum gerade ist immerzu von
idea, novelty und surprise die Rede, dem, was zugleich allvertraut wäre

57 S. die Kurzcharakteristik des ersten Essays durch die Autoren: „Grob ließe die erste
Abhandlung in ihrem kritischen Teil auf zwei Thesen sich bringen: schon der My-
thos ist Aufklärung, und: Aufklärung schlägt in Mythologie zurück.“ Ebenda,
S. 1101 (vgl. GS 3, S. 16).

58 Hierbei gilt: „Die Blindheit und Stummheit der Daten, auf welche der Positivismus
die Welt reduziert, geht auf die Sprache selber über, die sich auf die Registrierung
jener Daten beschränkt.“ (Ebenda, S. 1395 (vgl. GS 3, S. 188)
Erklärung: Positivismus ist eine philosophische Einstellung, die nur das (angeblich)
pure Tatsächliche bzw. tatsächlich Gegebene (lat.: positum) gelten lässt. Hierauf
habe man sich zu beschränken in Forschung und Denken. Alles andere sei ‘sinnlo-
se Metaphysik’ (oder gar Aberglaube) bzw. unbegründete metaphysische ‘Spekulie-
rerei’, die zu keinem ‘positiven’, nämlich erzielbaren Ergebnis führen könne. Zudem
sei es in praktischer Hinsicht wert-, weil nutzlos. Zu solch positivistischer Einstel-
lung ist zu sagen: Der Positivismus irrt, wenn er meint, es gäbe ursprüngliche, unver-
mittelte Erfahrung.

59 Ebenda, S. 1352 (vgl. GS 3, S. 162).
60 Ebenda.
61 Ebenda, S. 1352f. (vgl. GS 3, S. 163).

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

114

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


und nie dagewesen. Ihm dient Tempo und Dynamik. Nichts darf beim
Alten bleiben, alles muß unablässig laufen, in Bewegung sein. Denn nur
der universale Sieg des Rhythmus von mechanischer Produktion und Re-
produktion verheißt, daß nichts sich ändert, nichts herauskommt, was
nicht paßte. Zusätze zum erprobten Kulturinventar sind zu spekulativ.
Die gefrorenen Formtypen wie Sketch, Kurzgeschichte, Problemfilm,
Schlager sind der normativ gewandte, drohend oktroyierte Durchschnitt
des spätliberalen Geschmacks. Die Gewaltigen der Kulturagenturen, die
harmonieren wie nur ein Manager mit dem anderen, gleichviel ob er aus
der Konfektion oder dem College hervorging, haben längst den objekti-
ven Geist saniert und rationalisiert. Es ist, als hätte eine allgegenwärtige
Instanz das Material gesichtet und den maßgebenden Katalog der kultu-
rellen Güter aufgestellt, der die lieferbaren Serien bündig aufführt.“62.63

Den beiden Autoren Horkheimer und Adorno ging es mit dem Werk
Dialektik der Aufklärung aber nicht darum, die Aufklärung zu ‘liqui-
dieren’, sondern sie wollten die aufklärerische Vernunft über sich selbst
aufklären um so einem (im echten Sinne) positiven (also guten) Be-
griff von Aufklärung den Weg zu bereiten, der die Aufklärung entbin-
det und löst aus ihren blinden Verstrickungen in Herrschaftszusam-
menhänge.

Doch es soll hier nicht eigentlich um den ‘Auftakt’ der neueren, be-
sonders radikalen Vernunftkritik gehen, den Horkheimer und Adorno
mit dem philosophischen Werk Dialektik der Aufklärung markierten.

Deshalb sei hier lediglich noch erwähnt, dass Kritik am Gehalt der
Dialektik der Aufklärung und an ihren beiden Autoren aus dem Kreis
der sog. ‘Kritischen Theorie der Frankfurter Schule’ selbst erfolgt ist,

62 Ebenda, S. 1341 (vgl. GS 3, S. 156).
63 Vgl. auch: „Der kategorische Imperativ der Kulturindustrie hat, zum Unterschied

vom Kantischen, mit der Freiheit nichts mehr gemein. Er lautet: du sollst dich fü-
gen, ohne Angabe worein; fügen in das, was ohnehin ist, und in das, was, als Reflex
auf dessen Macht und Allgegenwart, alle ohnehin denken. Anpassung tritt kraft
der Ideologie der Kulturindustrie anstelle von Bewußtsein: nie wird die Ordnung,
die aus ihr herausspringt, dem konfrontiert, was sie zu sein beansprucht, oder den
realen Interessen der Menschen.“ [Band 10: Kulturkritik und Gesellschaft I/II:
Résumé über Kulturindustrie. Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften,
S. 7958f. (vgl. GS 10.1, S. 343) http://www.digitale-bibliothek. de/band97.htm ]
„Was die Kulturindustrie ausheckt, sind keine Anweisungen zum seligen Leben
und auch keine neue Kunst moralischer Verantwortung, sondern Ermahnungen,
dem zu parieren, wohinter die mächtigsten Interessen stehen. Das Einverständnis,
das sie propagiert, verstärkt blinde, unerhellte Autorität.“ [Ebenda, S. 7959f. (vgl.
GS 10.1, S. 344) http:// www.digitale-bibliothek.de/band97.htm ]

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

115

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


und zwar vor allem durch Jürgen Habermas. Er kritisiert die „hem-
mungslose Vernunftskepsis“. Stattdessen wäre es darum gegangen, „die
Gründe zu erwägen, die an dieser Skepsis selber zweifeln lassen“.64

So hätten sie die vernünftigen ‘Erträge’, zu denen die Aufklärung
geführt habe (Ausdifferenzierung von Moral, Recht, Wissenschaften;
Institutionalisierung der Demokratie), nicht gewürdigt.65

Gehen soll es statt um diesen (verzögerten66) ‘Auftakt’ der neueren
Radikalkritik vielmehr um eine noch jüngere Form der radikalen Ver-
nunftkritik, die vielfach und in teils sehr verschiedener Ausprägung
aufgetreten ist seit etwa der Mitte der 70er Jahre des letzten Jahrhun-
derts unter dem Titel der sog. ‘Postmoderne’ und die, auch wenn es
um sie zwischenzeitlich wieder etwas stiller geworden ist, bis in die
Gegenwart reicht.

Denn die Auseinandersetzung mit der Vernunftkritik der ‘Postmo-
derne’ erlaubt es uns, ein wenig auf das Vernunftkonzept des Philoso-
phen Wolfgang Welsch einzugehen, nämlich seinen Entwurf
einer ‘transversalen Vernunft’. Dieser Entwurf ist nämlich in Auseinan-
dersetzung mit der postmodernen Vernunftkritik entstanden und zu-
gleich dieser verpflichtet.

Beachtenswert ist dieses Konzept deshalb, weil Welsch mit seiner
Exposition einer transversalen Vernunft reagiert hat auf diese Ver-
nunftkritik ohne die postmodernen ‘Diagnosen’ zu bestreiten.

Er will mit seinem Konzept sich nicht abfinden mit einer bloßen
Pluralität und Heterogenität von Rationalitäten, zwischen denen es
keine Verbindungen und Übergänge mehr gebe, sondern die transver-
sale Vernunft soll gerade das sein, was, unter Wahrung der Eigenstän-

64 Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1981, S. 156.

65 S. e.g. Hetzel, Andreas: Dialektik der Aufklärung. In: Richard Klein, Johann Kreu-
zer, Stefan Müller-Doohm (Hrsg.): Adorno-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung,
Stuttgart 2011, S. 395.

66 Tatsächlich handelte es sich bei Dialektik der Aufklärung um einen ‘verzögerten
Auftakt’ bzw. eine ‘Auftaktverzögerung’: Denn eine umfänglich nennenswerte Re-
zeption begann erst etwas über 20 Jahre nach deren Erstpublikation, insbesondere
anlässlich der überarbeiteten Neuauflage des Werkes 1969. Hierfür waren v.a. die
sog. ‘68-er’ Anstoß und Anlass. Insofern waren die philosophischen Fragmente (so
lautet der Untertitel) der Dialektik der Aufklärung tatsächlich, wie von den Autoren
postuliert, eine ‘Flaschenpost’ für Spätere.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

116

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


digkeit der einzelnen Rationalitäten, doch Übergänge zwischen ihnen
zu leisten vermag.

Doch bevor hierauf etwas näher eingegangen werden kann, muss
zunächst einmal geklärt werden, was die ‘postmodernen’ Auffassungen
eigentlich kennzeichnet:

Zunächst einmal ist, soweit hier erforderlich, zu klären, was ‘Post-
moderne’ eigentlich bedeutet: Generell kann man sagen, dass in der
Postmoderne die ‘Moderne’ problematisiert wird.

Doch was ist die Moderne? Umgangssprachlich gebrauchen wir
das Wort ‘modern’ um das zu kennzeichnen, was heute, also in
der ‘Jetztzeit’, ‘angesagt’ ist.

Es ist also wenigstens anzunehmen, dass mit ‘Moderne’ eben die-
se ‘Jetztzeit’ oder jedenfalls die neueste Zeit gemeint ist. Warum aber
spricht man dann nicht einfach von ‘Gegenwart’? Das hilft also nicht
sehr viel weiter, zumal der Epochenbegriff ‘Moderne’ zwar häufig ver-
wendet, aber nur selten klar definiert wird.

Was für uns hier wichtig ist, ist die Bedeutung dieses Begriffes in
der Philosophie und teils der Soziologie: Er bezeichnet auf diesen Ge-
bieten im Kern einerseits die Entwicklung aufklärerischer Philosophie
in der Neuzeit und andererseits die technischen und gesellschaftlichen
wie sozialen Prozesse und Wandlungen, die in dieser Zeit vor sich ge-
gangen sind, oft speziell dann im sog. ‘Spätkapitalismus’.

Aus ‘postmoderner’ Sicht (lat. post: hinter, nach) ist die Moderne
die Epoche (moderner) ‘großer Erzählungen’, Ideen und Ideologien so-
wie Lösungsvorschläge wie z.B. die der Emanzipation durch Vernunft
oder die des (permanenten) Fortschrittes (zum Besseren).

Heftig umstritten ist, ob die Moderne durch die Postmoderne
überholt sei oder ob die (philosophische) Moderne mit ihrem norma-
tiven aufklärerischen Vernunftanspruch als bislang unvollendet geblie-
benes Vorhaben bzw. Projekt gegen alle Widerstände erst noch umzu-
setzen sei.

Die erste Position hat vor allem Jean-François Lyotard (1924
bis 1998) vertreten – Wolfgang Welsch schließt sich ihm an –, die Posi-
tion eines entschiedenen Verteidigers des (noch einzulösenden) Pro-
jektes der Moderne nimmt Jürgen Habermas ein.

Bevor als Ausgangspunkt für Welsch die Position Lyotards etwas
konturiert wird – auf ihn können wir uns hier beschränken –, sei vor-

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

117

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ab kurz bestimmt, was mit ‘Postmoderne’ eigentlich gemeint ist, auch
wenn dies, selbst wenn wir uns hier auf die philosophische Postmoder-
ne beschränken können, gar nicht so einfach ist angesichts der Vielfalt
und Verschiedenheit der ‘postmodernen’ Auffassungen und Posi-
tionen:

Ein gemeinsamer Zug derjenigen, die der philosophischen Post-
moderne zugeordnet werden (u.a. Lyotard, Derrida, Vattimo, Deleuze,
Baudrillard, Foucault), ist ihre Missbilligung und Kritik an den
sog. ‘großen Erzählungen’ der Moderne.

Dies sind z.B. die vom fortwährenden Fortschritt der Menschheit
durch Wissenschaft und Technologie, die der einen Vernunft, der
einen (und einzigen) Wahrheit; es ist die Herrschaft der großen meta-
physischen Systeme (insbes. das System totaler bzw. absoluter Ver-
nunft des ‘Meistererzählers’ Hegel, der alle Kontroversen dialektisch
(vermeintlich) auflöst). Es ist das Christentum, der Humanismus67 mit
seiner Proklamation der Autonomie68 des denkenden Subjektes und
der Emanzipation69 des Menschen in das wahre Reich der Freiheit; es
ist der Marxismus bzw. Sozialismus mit seinem säkularisierten70 Mes-
sianismus71; es ist der Positivismus als ‘Erbe’ der großen metaphysi-
schen Systeme; es ist der Kapitalismus; es ist der Nationalismus.

Die ‘Metaerzählungen’ der Moderne seien abzulehnen, da sie mit
ihrem Universalanspruch als Ideologien totalitär wirkten und Plurali-
tät und Heterogenität ausschlössen.

An deren Stelle hätten grundsätzlich ein Pluralismus und eine
Vielfalt von Weltentwürfen, radikale Heterogenität und Irreduzibilität
sowie einander widerstreitende ‘kleine Erzählungen’ zu treten unter
Verabschiedung letzter Gewissheiten. Nur so könne Gerechtigkeit je
möglich und wirklich werden.

67 Humanismus meint hier etwa: Verwirklichung des ‘wahren’, echten Menschen, die
echte Menschwerdung im Bewusstsein der menschlichen Würde, gegründet auf
das unter Bezugnahme auf die griechische und römische Antike entworfene Bil-
dungsideal.

68 Autonomie, gr. autós: selbst sowie nómos: Gesetz; ‘Selbstgesetzlichkeit’, Selbstbe-
stimmung(sfähigkeit).

69 Emanzipation von lat. e manu dare: aus der Hand geben; Befreiung aus einem Ab-
hängigkeitszustand.

70 Säkularisiert: entkirchlicht, verweltlicht.
71 Messianismus: Erwartung der Erlösung durch einen Messias.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

118

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Dies ist anhand des Denkens von Jean-François Lyotard, der mit
seinem Werk La condition postmoderne (1979; Das postmoderne Wis-
sen) die philosophische Postmoderne als veritable72, nicht aber im Sin-
ne der Rede von der ‘postmodernen Beliebigkeit’ („Anything goes!“) als
eines heiter-unbekümmerten Ludismus73 wirkmächtig initiierte, etwas
näher zu erläutern74:

Lyotard, der das Projekt der ‘Moderne’ für gescheitert erklärt, da
die modernen ‘großen Erzählungen’ an ihr (postmodernes) Ende ge-
kommen seien, will mit seinem ‘postmodernen’ Denken nicht etwa
eine neue Epoche begründen oder auch nur proklamieren, sondern
philosophisch den Widerstreit heterogener Diskursformen, Arten des
Wissens und Lebensformen ausdrücken und sie philosophisch beden-
ken.

Es geht ihm, der stets auch politisch dachte und handelte, nicht zu-
letzt darum, nach Auschwitz „die Ehre des Denkens zu retten“ (s. bes.:
Le différend) und die Gerechtigkeitsfrage neu zu stellen, nachdem sich
die großen Metaerzählungen der Moderne, wie er zu erkennen meint,
durch ein Übermaß ihrer Herrschaft(sansprüche), das bis zum realen
Terror reichte, selbst diskreditiert75 und delegitimiert76 haben. Diese
modernen Metaerzählungen hätten jedwede ‘kleinen Erzählungen’
bzw. Diskursarten dominiert und unter ihr je homogenisierendes77

Joch zu zwingen versucht.
Um solch ein Übermaß an gewaltsamer Herrschaft einer Metaer-

zählung über die andere sowie deren (im schlimmsten Fall) realterro-
ristische Folgen künftig zu vermeiden, analysiert Lyotard unter Bezug-
nahme auf das Sprachspiel- und Lebensformkonzept des späten Witt-
genstein (und auf Kant, insbesondere auf dessen Theorie der ästhe-

72 Veritabel: ehrbar.
73 Von lat. ludus: das Spiel.
74 S. auch Le différend (1983; Der Widerstreit); s. aber auch Le postmoderne expliqué

aux enfants, 1986; Postmoderne für Kinder. Lyotard fühlte sich zu dieser Schrift
veranlasst, weil er sich vielfach missverstanden und weitreichend falsch rezipiert
sah.

75 Etwas diskreditieren: etwas um seinen guten Ruf, sein gutes Ansehen bringen; et-
was unglaubwürdig machen.

76 Delegitimieren hier: um die Berechtigung (und mithin Anerkennbarkeit sowie
Vertretbarkeit) bringen.

77 Homogenisieren hier: vereinheitlichen.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

119

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


tisch-reflektierenden Urteilskraft) auf sprachphilosophischer Grundla-
ge den sog. ‘Widerstreit’.

Bei einem ‘Widerstreit’ handelt es sich um einen Streit zwischen
zumindest zwei argumentierenden Diskursparteien (bzw. heterogener
Diskursgenres), dessen adäquate Entscheidung und Beilegung nicht
möglich ist, weil es hierfür keine gemeinsame (gar universale) Urteils-
regel gibt.

Das Fehlen einer solchen Urteilsregel unterscheidet einen Wider-
streit von einem einfachen Rechtsstreit. Denn dieser kann unter Ver-
wendung einer ‘Meta-Regel’ entschieden werden. Wird ein Widerstreit
aber behandelt wie ein einfacher Rechtsstreit, so widerfährt wenigstens
einer der beiden Parteien Unrecht.

Statt solchen Unrechts muss es in solch einem ‘Widerstreitsfall’
darum gehen, den agonistischen78 Widerstreit der koexistierenden in-
kommensurablen und gleichberechtigten Diskursgenres je situativ
idiomatisch79 zu bekunden.

Denn nur so kann nach Lyotard Unrecht vermieden werden. Ver-
mieden werden kann Unrecht in solch einem Fall auch nicht durch
Konsensorientierung und eine entsprechende Philosophie wie dies et-
wa bei Habermas der Fall ist80.

Denn eine solche konsensorientierte Konzeption sei mit ihrem
Vereinheitlichungsunterfangen ihrer inneren Struktur nach stets ter-
roranfällig. Es bestehe lediglich die Möglichkeit von Brückenschlägen
bzw. Übergängen zwischen heterogenen Diskursgenres, (auch) nicht
die eines deren Widerstreit beilegenden ‘Metadiskurses’ (der (wiede-
rum) ein Diskurs der Macht und mithin des Unrechts wäre).

Es geht Lyotard daher um die Konzipierung einer Philosophie, die
letzten Dissensen als Widerstreit(en) entspricht, indem sie sie bestehen
lässt und den jeweiligen, radikal heterogenen Diskursarten samt ihren
je eigenen Regeln und miteinander inkommensurablen Kriterien von
Rationalität sowie Normativität ihr Recht lässt und ihnen so Gerech-

78 Agonistisch: von gr. ágon: (Wett-)Kampf.
79 Idiomatisch: von gr. ídios eigentümlich, hier also in etwa: die eigentümliche

Sprechweise bzw. Sprecheigentümlichkeit der jeweiligen widerstreitenden Diskurs-
genres beachtend.

80 S. dazu z.B. Habermas, Jürgen: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln,
Frankfurt am Main 1983.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

120

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


tigkeit widerfahren lässt statt ihnen Gewalt anzutun, indem sie durch
ein Globalkonzept vereinnahmt werden.81

Er will dabei und dadurch die Moderne ‘redigieren’82, sie ohne de-
ren gefährliche ‘Allversöhnungsaspiration’83 bis an ihre Wurzel gehend
(mithin also im eigentlichen Sinne ‘radikal’) kritisch anamnes-
tisch ‘durcharbeiten’84.

Nicht etwa geht es Lyotard um deren Dimission85. Lyotard will
Aufklärung wie Vernunft über deren Redigierung bewahren.

Wie Wolfgang Welsch herausgestellt hat, überzeichnet Lyotard in
seinem Philosophieren die Heterogenitätsbehauptung. Die ‘postmo-
derne’ Diagnose Lyotards von der pluralen Verfasstheit der Gegenwart
akzeptierend, geht es ihm in seinem Konzept einer ‘transversalen Ver-
nunft’ daher darum, trotz der Heterogenität der diversen Diskursgen-
res sowie deren Eigenständigkeit und eigenem Recht die Möglichkeit
von vernünftigen Übergängen zwischen ihnen zu verdeutlichen und
ein heute tragfähiges Konzept von Vernunft zu entwerfen. Denn nur,
wenn diese Möglichkeit von Übergängen bestehe, könne der Gerech-
tigkeitsforderung wirklich Genüge getan werden.

Welsch kann dabei an Lyotards Darlegungen selbst anknüpfen,
denn dieser hatte (wie oben erwähnt) selbst die Möglichkeit von Brü-
ckenschlägen bzw. Übergängen zwischen heterogenen Diskursgenres
erwogen und behauptet.

81 Lyotard geht es in seinem Philosophieren in eminentem Sinn geradezu um eine
Philosophie der Gerechtigkeit, die der Erfahrung von Auschwitz und der politischen
Totalitarismen des 20. Jahrhunderts Rechnung trägt. Heutzutage geht es für Lyo-
tard vor allem um Widerstand gegen die kapitalistische Vereinförmigung jeglicher
Diskursarten.

82 Redigieren: von lat. redigere: wieder zurückbringen, (wieder) in Ordnung bringen;
zur Ordnung-, in die Schranken weisen.

83 Aspiration: Bestrebung, Hoffnung, ehrgeiziges Vorhaben.
84 Lyotard hat sich viel mit der Psychoanalyse, insbesondere mit deren Begründer

Freud befasst; der Ausdruck ‘Anamnese’ geht (wie der Ausdruck ‘durcharbeiten’) in
der Bedeutung, die Lyotard vor Augen hat, auf Freuds Verständnis des psychoana-
lytischen Therapieprozesses zurück. ‘Anámnesis’ heißt griechisch eigentlich (Wie-
der-)Erinnerung. Die Anamnesis ist philosophiegeschichtlich berühmt geworden
durch die Anamnesisvorstellung Platons, wie sie bes. in seinen philosophischen
Dialogwerken Menon, Phaidon und Phaidros vorgetragen wird. Es geht dort um
die Möglichkeit einer (Wieder-)Bewusstwerdung bereits vorhandenen, ‘verschütte-
ten’, latenten (Ideen-)Wissens.

85 Von lat: dimitto: entlassen, verabschieden.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

121

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Welschs umfangreiches Werk: Vernunft. Die zeitgenössische Ver-
nunftkritik und das Konzept der transversalen Vernunft, von 1996 ist
folgendermaßen aufgebaut:

Einleitend wird zunächst das Vorhaben vorgestellt und die Situati-
on der Vernunft ‘inmitten ihrer Kritik’ angesprochen sowie auf die tra-
ditionelle86, vor allem aber die heutige Vernunftkritik eingegangen ‘an-
gesichts der Misere einer vernunftbestimmten Wirklichkeit’.

Diese Misere wird charakterisiert und die drei grundsätzlichen Re-
aktionsformen dargestellt (Diagnostiker-Schelte, Vernunft-Option
(entweder als (bloße) Vernunftkorrektur oder als (tiefer greifende) Ver-
nunfttransformation), Vernunftverabschiedung). Die Selbstverortung
Welschs mit seinem Konzept der transversalen Vernunft ist die Option
einer Vernunfttransformation.87

Als Hauptvorwürfe an die Vernunft werden sodann herausgestellt
das Herrschaftsbündnis und die Uniformierungstendenz der Vernunft.
Sodann wird knapp erörtert, ob Pluralisierung der Vernunft einen
Ausweg darstellen könne. Dabei werden in einem abschließenden Ab-
schnitt die Probleme, die sich durch eine solche Pluralisierung ergeben,
bereits kurz angesprochen.

Nachdem der (mögliche) ‘Ort’ der Vernunft ‘inmitten von Plurali-
sierungen und Verflechtungen’ kurz skizziert ist, stellt Welsch den Auf-
riss seiner Abhandlung vor.

Im ersten Teil setzt sich der Autor dann kritisch mit den neueren,
zeitgenössischen Vernunftkritiken und Vernunftkonzeptionen ausein-
ander (Adorno/Horkheimer, Habermas, Heidegger, Foucault, Glucks-
mann, Vattimo, Rorty, Derrida, Lyotard, Deleuze, Goodman, Wittgen-
stein) und stellt so heraus, was eine für die Gegenwart und deren Ver-
fasstheit angemessene Vernunftkonzeption leisten muss.

Im zweiten Teil beleuchtet Welsch im ersten Hauptstück, wie die
Rationalität in der Gegenwart beschaffen ist. Es geht ihm hierbei vor
allem darum, gegen die Auffassung von wohlgetrennten, voneinander

86 Welsch unterscheidet stark vereinfachend drei Typen traditioneller Vernunftkritik:
den platonischen, den kantischen und den romantischen Typus von Vernunftkritik.
S. Welsch, W.: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der
transversalen Vernunft, Frankfurt am Main 1996, S. 32–36.

87 S. Welsch, W.: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der
transversalen Vernunft, Frankfurt am Main 1996, S. 41.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

122

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


geschiedenen Rationalitätstypen einerseits den je spezifischen Sinnge-
halt der diversen Paradigmata von Rationalität herauszustellen und
andererseits (gegen die ‘Atomisierungsgefahr’) deren Verknüpfung bzw.
Verflochtenheit und Verwobenheit mit- bzw. ineinander.

Es erweist sich so auch, dass strukturell für Rationalität ein Zu-
stand ‘rationaler Unordentlichkeit’ real zu konstatieren ist (‘Die Real-
verfassung der Rationalität: Unordentlichkeit und Verflechtungen’).

Im zweiten Hauptstück des zweiten Teiles versucht Welsch dann
diesem Tatbestand zu entsprechen durch sein Konzept der ‘transversa-
len Vernunft’, das er ausführlich entfaltet und darlegt.

Die der zeitgenössischen Rationalität eigene komplexe Verfasstheit
erfordert eine Vernunft, deren eigentümliches Vermögen darin besteht,
Übergänge zu stiften zwischen den verschiedenen wohlgeschiedenen
Rationalitätstypen.

Dem ‘Verflechtungsbefund’ Rechnung trägt die transversale Ver-
nunft, indem sie deren je spezifischen inneren Aufbau und ihre Kon-
stituiertheit aufklärend erhellt, Ausschlüsse, Majorisierungen und To-
talisierungen kritisiert, falls erforderlich interveniert sowie situations-
adäquat fundierte Entscheidungen trifft im Blick auf rationale Gerech-
tigkeit als ihrer Leitidee.

Den Terminus ‘transversale Vernunft’ hat Welsch für sein Ver-
nunftkonzept gewählt, weil „es sich um eine Vernunft handelt, die im
Wesen eine Vernunft der Übergänge ist – mit allen Konsequenzen.
Übergänge bilden die zentrale Tätigkeit und die Domäne dieser Ver-
nunft. Und ‘transversal’ bezeichnet eben einen solchen Operationsmo-
dus der Übergänge, bezieht sich auf die Erstellung querlaufender Ver-
bindungen zwischen unterschiedlichen Komplexen.“88

Welschs Vernunftkonzept ist sehr stark der Ästhetik verbunden
– ‘Ästhetik’ hier im dem weiten Sinne genommen, der nicht nur, wie
im heute üblichen Sprachgebrauch, die Kunst und das künstlerische
Schaffen betrifft, sondern verstanden im griechischen Sinne
von ‘aísthêsis’: (sinnliche) Wahrnehmung. Die transversale Vernunft
hat eine Nähe zu praktischer und ästhetischer Vernünftigkeit.89

88 Ebenda, S. 761.
89 Vgl. Welsch, W.: Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und das Konzept der

transversalen Vernunft, Frankfurt am Main 1996, S. 783. Die diesbezüglichen Aus-
führungen finden sich S. 783–802.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

123

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Hingewiesen sei ob ihrer Relevanz in diesem Zusammenhang ab-
schließend und in einiger Ausführlichkeit besonders auf das Denken
der Philosophin Karen Gloy und einige ihrer Publikationen:

Die Philosophieprofessorin sowie studierte Germanistin, Physike-
rin, Kunstgeschichtlerin und Psychologin Karen Gloy – man kann sie
zudem zwischenzeitlich auch als Ethnologin bezeichnen, siehe nach-
folgend – ist durch ihren Kontakt mit anderskulturellen Denkweisen,
Mentalitäten und Weltanschauungen und mit heterogenen Kulturen
auf die Tatsache verschiedenster Typen von Rationalität aufmerksam
geworden.

Von hier aus hat sie sich, selbst von intensivster Auseinander-
setzung mit der abendländischen philosophischen Tradition (insbe-
sondere Platon, Kant, Fichte, Schelling, Hegel) herkommend (u.a. in
Dissertation und Habilitationsschrift), gegen die eingleisige okzidenta-
le Vernunftauffassung gestellt, die in dem resultierte, was man, wie er-
wähnt, den abendländischen Logozentrismus nennen kann.

Diesem Logozentrismus stellt sie in ihren Arbeiten andersartige
Denkweisen und Vernunftformen gegenüber, etwa die sumerische Lis-
tenwissenschaft und das analogische Denken.

Analogisches Denken meint hier in etwa: Denken in Verhältnis-
übereinstimmungen bzw. -entsprechungen bzw. -ähnlichkeiten. Ein
derartiges analogisches Denken findet sich z.B. eindrucksvoll zeitweise
in der Epoche der (abendländisch-westlichen) Renaissance.

Von hier aus ist Gloy schließlich dazu gelangt, eigene Feldfor-
schung zu betreiben in indigenen Naturethnien.90

Nunmehr liegt ihr Interesse in einem seiner Schwerpunkte auf
dem Gebiet der interkulturellen Philosophie. Hier ist von besonderer
Bedeutung die Arbeit: Kulturüberschreitende Philosophie. Das Ver-
ständnis unterschiedlicher Denk- und Handlungsweisen, Paderborn
2012.

Einschlägig ist hier aber auch eine Arbeit, die sich ebenfalls mit
sehr verschiedenartigen Denktypen befasst: Denkformen und ihre kul-
turkonstitutive Rolle, Paderborn 2016.

90 S. u.a.: Unter Kannibalen. Eine Philosophin im Urwald von Westpapua, Darmstadt
2010.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

124

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Im letztgenannten Werk geht es um die Untersuchung der paratak-
tischen, hypotaktischen und vernetzten Denkform und – dies ist beson-
ders interessant – deren kulturstiftende Funktionen bis hinein in
(scheinbar teils externe) Bereiche wie z.B. Malerei, Musik, Wissen-
schaft, Jurisprudenz, Geschichtsauffassung, Religion, Architektur, An-
lage von Städten, Naturverhältnis, Logik, Militär, Aufbau von Gesell-
schaft und Staat. Die parataktische Denkform ist konstituierend für die
altvorderorientalische Kultur, die hypotaktische Denkform wirkt grün-
dend für die westliche Kultur. Das vernetzte Denken ist prägend für die
moderne globale Kultur91.

Eine Zwischenüberlegung: Die Darlegungen der Philosophin Gloy
könnten Anlass dafür sein, das innere Verhältnis von Geschichte des
Vernunftbegriffes und Kulturgeschichte, das vom Philosophen
und ‘Vernunfthistoriker’ Schnädelbach konstatiert wird, noch genau-
er ‘unter die Lupe’ zu nehmen: Ist es stets so, dass kulturelle Verände-
rungen zum Wandel des Vernunftkonzeptes führten, oder ist es nicht
auch so, dass eine bestimmte Vernunftauffassung und die mit ihr ver-
bundenen Praxen zu kulturellen Transformationen führen können –
und historisch auch geführt haben? Wie ist beides im Verhältnis zuein-
ander zu gewichten?

Mit dem Vernunft- und Rationalitätsverständnis befassen sich wei-
terhin v.a. Gloys Schriften:
– Rationalitätstypen, Freiburg/München 1999. (Gloy ist zwar ‘nur’ die

Herausgeberin dieses Buches, sie hat es aber inhaltlich entschei-
dend (mit)geprägt.)

Es geht hier v.a. um das Problem der Einheit der Vernunft bzw. der
Vielheit der Typen von Rationalität. Zudem um deren Analyse. Hier-
bei wird aufgezeigt, dass es (schon) im europäischen Kulturkreis sehr
verschiedenartige Rationalitätsformen in Antike, Renaissance, Barock
und Neuzeit gibt bzw. gegeben hat. Zudem werden außereuropäische
Rationalitätsformen dargestellt (Zen-Buddhismus, sumerisch-akkadi-
sche Listenmethode bzw. -wissenschaft bzw. -weisheit).

91 Zu letzterer s. auch: Komplexität - ein Schlüsselbegriff der Moderne, Paderborn
2014.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

125

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


– Vernunft und das Andere der Vernunft, Freiburg/München 2001.
Gloy zeigt hier auf, wie der abendländische Logozentrismus mit sei-
nem ‘Programm’ der Vernunfteinheit sich seit dem Anbeginn der
abendländischen Philosophie und Geistesgeschichte begründet hat
durch den Ausschluss u.a. von Übersinnlichem, Sinnlichem, Triebhaf-
tem und Natürlichem, und wie er im klassifikatorischen Wissen-
schaftssystem kulminierte. Erst durch die sog. ‘Postmoderne’ wurde
das Konzept der Vernunfteinheit ersetzt zugunsten einer Pluralität von
Vernunfttypen. Gloy untersucht in dieser Arbeit diverse Denkmodi
und zeigt auf, wie diese entsprechend zu differenten Weltauffassungen
bzw. Welterklärungsparadigmata92 führen (klassifikatorische (mathe-
matisch-naturwissenschaftliche) Denkform, sumerische Listenwissen-
schaft, dialektisches sowie analogisches Denken).
– Das Analogiedenken. Vorstöße in ein neues Gebiet der Rationalitäts-

theorie. Freiburg/München 2000 (gemeinsam mit Manuel Bach-
mann).

Mit der Frage einer angemessenen Vernunftkonzeption in direktem
Zusammenhang steht das Problem des Bewusstseins und Selbstbe-
wusstseins. Dem widmet sich Gloy in der Arbeit:
– Bewusstseinstheorien. Zur Problematik und Problemgeschichte des

Bewusstseins und Selbstbewusstseins, Freiburg/München 3. Aufl.
2004 (Der Kern dieses Werkes geht zurück bis in Gloys Zeit der Ar-
beit an ihrer Habilitationsschrift und als außerordentliche Profes-
sorin an der Universität Heidelberg).

92 Paradigma: hier im Sinne von Denkweise, die die (wissenschaftliche) Weltsicht
einer Zeit prägt und bestimmt.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

126

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Eine weitere Auseinandersetzung mit dem Bewusstseinsproblem stellt
dar:
– Kollektives und individuelles Bewußtsein, Paderborn/München

2009.
Mit Genealogie93 und Typologie der Wissensformen befasst sich:
– Von der Weisheit zur Wissenschaft, Freiburg/München 2007.
Dieses Buch handelt zwar nur in indirekter Form vom Thema Ver-
nunft bzw. Rationalität, es ist aber gleichwohl nicht nur für dieses The-
ma einschlägig, sondern auch für unser Thema ‘Glauben und Wissen’,
insofern es als Wissensformen ‘reetabliert’, was in unserer tendenzi-
ell ‘wissenschaftsgläubigen’ Zeit und Gesellschaft (s. Adiectamentum
V) nicht als Wissen angesehen wird, ja geradezu in Opposition zu die-
sem verstanden wird. Dabei ist unsere sog. ‘Wissensgesellschaft’ ja
wohl doch eher eine Gesellschaft des unqualifizierten Meinens, die zu-
dem tendenziell ‘Wissen’ nicht von ‘Information’ zu unterscheiden ver-
mag, beides fast regelhaft verwechselt, und das, was eigentlich Wissen
ist, bloßer Information anähnelt, indem sie das, was genuin als Wissen
zu verstehen ist, entpersonalisierend informationalisiert und vergleich-
gültigt – und unterscheidungsverlustig sich dann von sog. ‘Kompeten-
zen’ und (u.a. schulischem) ‘Kompetenzerwerb’ Rettung verspricht94!

Die Verlagsanzeige des Buches, die mir überaus gut gelungen
scheint, sei hier zitiert:

„Jede Kultur und jede Epoche, insbesondere unsere auf kritische Selbstre-
flexion abgestellte, sieht sich in die Pflicht genommen, auf den ihr genui-
nen Wissensbegriff zu reflektieren, wenn sie nicht einfach wissenschafts-
gläubig verfahren will. Eine Wissensdiagnose im Kulturen- und Epochen-
vergleich erscheint insbesondere an Bruchstellen angezeigt, an deren
einer wir stehen, insofern unser Zeitalter von einem Wissenschaftszeital-
ter, das von der systematischen Darstellbarkeit des Gegebenen überzeugt
war, zu einem Informationszeitalter übergeht, das an die Stelle des syste-
matisch geordneten Wissens ein isoliertes, fragmentarisches, allenfalls le-
xikalisch oder enzyklopädisch gesammeltes Wissen setzt. In diesem Buch
werden einerseits die historischen Wandlungen und Revolutionen des

93 Genealogie: Lehre vom Ursprung und Werden.
94 S. dazu Mugerauer, R.: Kompetenzen als Bildung? Die neuere Kompetenzenorien-

tierung im Deutschen Schulwesen – eine skeptische Stellungnahme, Marburg
2012.

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

127

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Wissens herausgearbeitet, andererseits wird versucht, phänomenologisch
die sehr heterogenen Wissenstypen wie das instinktive, das emotional-si-
tuative und gestische, das praktische, das theoretisch-wissenschaftliche
Wissen sowie paranormale oder transnormale Wissensarten wie Traum,
Weissagung, Hellsehen, Telepathie in einen morphologischen Raster zu
bringen, der eine Übersicht und Ordnung gestattet.“

Gegen den okzidentalen Logozentrismus wendet sich Gloy u.a. auch
mit ihrem Werk:
– Wahrnehmungswelten, Freiburg/München 2011.
In diesem Werk geht es zwar, wie der Titel schon indiziert, um Wahr-
nehmung, doch wird aufgezeigt, dass das Wahrnehmungsverständnis
im Westen bis in unsere Gegenwart hinein dominiert wird von der
Auffassung Descartes’, in der Wahrnehmung im Rahmen seines Ratio-
nalismus ihres Reichtums beraubt wird und Modi der Begegnung, die
in und zusammen mit der Wahrnehmung sich ereignen, systematisch
ausgeklammert werden und so unberücksichtigt bleiben (praktische,
ästhetische religiöse). Gloy versucht die Defizienz tradierter und ‘ein-
gehockter’ Vorstellungsgewohnheiten und Wahrnehmungsweisen auf-
zuzeigen, indem sie exemplarisch die Differenz von Wahrnehmungs-
welten anschaulich macht (Tlingit-Keulen in Alaska, Farbenlehre Goe-
thes, Wahrnehmung im ‘Cyberspace’).

Mit dem Vernunftproblem zu tun hat es auch das neueste mir der-
zeit bekannte Werk von Gloy, das die Frage nach der Wirklichkeit der
Wirklichkeit stellt bzw. danach, wie wirklich diese denn sei. In dieser
Arbeit macht die Autorin u.a. ihre Feldforschungen in Westbhutan
fruchtbar. Sie setzt sich aber angesichts der Pluralität der Weltbilder
auch mit der Möglichkeit interkultureller Kommunikation auseinan-
der, wobei sie auch die Sapir-Whorf-Hypothese95 berücksichtigt:
– Was ist die Wirklichkeit?, Paderborn 2015.
Zur Orientierung sei zu diesem Werk ebenfalls die Verlagsanzeige
zitiert, weil sie den Inhalt sehr gut zusammenfasst. Vorweg sei ange-
merkt, dass sich die Denkerin und Forscherin auch hier implizit (und

95 Die sog. ‘Sapir-Whorf-Hypothese’ besagt, dass das Denken durch die Sprache ge-
formt wird, was wiederum die Weise der Welt- und Wirklichkeitserfahrung der je-
weiligen Sprachgemeinschaft bestimmt.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

128

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


teils recht explizit) wendet gegen den abendländisch-westlichen ‘Logo-
zentrismus’, den sie als reduktionistisch aufweist:

„Seitdem die Menschheit reflektiert, macht sie sich Gedanken darüber, ob
Wach- und Traumbewusstsein identisch oder verschieden seien. Wäh-
rend Mystiker unser gesamtes Leben für einen Traum halten, Kinder ihre
Phantasien für die Realität nehmen, archaische und traditionelle Völker
an die Verwirklichung ihrer Träume und die Wirkungsmächtigkeit ihrer
Einbildungen in Heilungsséancen glauben, hält der moderne westliche,
rational aufgeklärte und durch die kritische Vernunft entmythologisierte
Mensch Träume für Schäume und nur sein wissenschaftlich interpretier-
tes Weltbild für wahr und real, ein Weltbild, das bei genauerem Zusehen
ein reduktionistisches Konstrukt darstellt. Alle Beweise für eine Differenz
von Wach- und Traumzustand, seien es solche, die sich auf die Gesetzmä-
ßigkeit der Realität berufen oder auf deren Anschaulichkeit, Leibhaftig-
keit oder Affektivität, erweisen sich als unhaltbar. Wach- und Traumbe-
wusstsein sind wie auch verschiedene kulturspezifische Weltbilder je ver-
schiedene Auslegungen eines unverfügbaren sublinguistischen und subra-
tionalen Hintergrundes. Jede Kultur interpretiert diesen in einer für sie
typischen Weise und deutet ihn zu ihrer Realität um, welche aber letztlich
nur konstruktivistisch zu erklären ist.“96

Ergänzend sei erwähnt, dass Gloy sich noch mit einer Reihe anderer
Themen (z.B. Einheit und Mannigfaltigkeit, Geschichte des wissen-
schaftlichen sowie des ganzheitlichen Denkens, Zeit, Kunst, Wahrheit,
Demokratietheorie, Dialog zwischen West und Ost, Grundlagen der
Philosophie der Gegenwart, Theorien der Gerechtigkeit, philosophi-
sche Daseinsdeutungen) intensiv befasst hat.

Einen der weiteren Schwerpunkte des Denkens und Arbeitens der
Physikerin und naturphilosophischen Schülerin Carl Friedrich von
Weizsäckers (und u.a. Hans-Georg Gadamers, Karl Löwiths, Dieter
Henrichs, Ernst Tugendhats und Michael Theunissens – die auf ihr For-
schen, Arbeiten und Denken einflussreichsten ihrer prominenten Leh-
rer waren m.E. Dieter Henrich und – eben – C.F. von Weizsäcker) bildet
das naturwissenschaftliche und naturphilosophische Verständnis der

96 ‘Konstruktivismus’: In der Regel ist damit in philosophischer Hinsicht gemeint,
dass die Gegenstände des Erkennens von den Erkennenden im Erkenntnisprozess
und durch diesen selbst konstruiert werden. Es gibt verschiedene Formen bzw.
Richtungen der konstruktivistischen Position, die verschieden ‘radikal’ sind (radi-
kal: ‘an die Wurzel gehend’ (hier: der Erkenntnismöglichkeit der objektiven Reali-
tät)).

IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität

129

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Natur. Diesem hat sie sich in verschiedenen ihrer Arbeiten gewidmet,
ausführlich zuerst in ihrer glänzenden Dissertation: Die Kantische
Theorie der Naturwissenschaft. Eine Strukturanalyse ihrer Möglichkeit,
ihres Umfangs und ihrer Grenzen, Berlin 1976.

Sichtet man ihr Werk, so zeigt sich ein durchgängiger innerer
Sachzusammenhang des Denkens und Forschens dieser (be-)achtens-
werten Philosophin. Etwas zu vage, aber dafür kurz gesprochen, lässt
er sich kennzeichnen in Anlehnung an den Titel ihrer Habilitations-
schrift: Es geht ihr um den Zusammenhang von Einheit und Mannigfal-
tigkeit97 bzw., etwas anders akzentuiert und (noch) problematischer
ausgedrückt, um die Auffindung einer verbindenden Einheit (oder gar
Ganzheit?) der teils so heterogenen Vielheit dessen, was uns als Wirk-
lichkeit erscheint, sowie um deren Erkennbarkeit.

Glaube und Vernunft bzw. Denken

Glaube ist in unserem Zusammenhang nicht im alltagssprachge-
bräuchlichen Sinn zu verstehen, sondern im hiervon zu unterschei-
denden religiösen, näherhin christlichen Sinn.

Glaube lässt sich biblisch-neutestamentlich und gemäß der klassi-
schen theologischen Glaubensanalyse grundsätzlich in zwiefacher
Weise bestimmen:

Einerseits als existenziell sich einlassendes Vertrauen und wagende,
ja verwegene Zuversicht (Glaubensakt). Es geht hier um eine letzte, un-
überbietbare Entscheidung und Entschließung des Menschen in seiner
ganzen Existenz zu Gott als seinem Existenzgrund. In der Tradition
der altlutherischen Orthodoxie gesprochen ist dies die fides subjectiva
sive qua creditur (sive) specialis, also der individuelle, persönliche Glau-
be, der Glaube des Einzelnen als Glaubensvollzug.

Andererseits ist der Glaube zu bestimmen als Einsicht und als Für-
wahrhalten eines bestimmten Glaubensinhaltes (‘Dassglaube’, ‘Für-
wahrhalteglauben’) In Anlehnung an die altlutherische Orthodoxie: die

IV.2

97 Der Titel ihrer Habilitationsschrift lautet: Einheit und Mannigfaltigkeit. Eine Struk-
turanalyse des "und". Systematische Untersuchungen zum Einheits- und Mannigfal-
tigkeitsbegriff bei Platon, Fichte, Hegel sowie in der Moderne. (Berlin 1981, reprinted
2011).

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

130

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


fides objectiva sive quae creditur (sive) generalis, mithin der auf die Sa-
che bezogene Glaube oder der Glaube, der geglaubt wird, oder der all-
gemeine Glaube. Gemeint ist hier also der Glaube inhaltlich verstan-
den im Sinne dessen, was geglaubt wird.

In der Themenstellung „Welchen Glaubensannahmen sollen wir Gül-
tigkeit zusprechen?“ geht es also um den zuletzt genannten Aspekt des
Glaubens, nämlich um die Glaubensinhalte und den Grund ihrer Gül-
tigkeit.

Die Frage nach dem Grund der Gültigkeit spezifischer Glaubens-
annahmen verweist wiederum auf das philosophische (und philoso-
phisch-theologische) Problem der Rechtfertigung (wohingegen Rechtfer-
tigung im religiös-theologischen Sinne das Problem der Rechtfertigung
des Sünders vor Gott bezeichnet).

Maßstab der Gültigkeit und Kriterium einer gelingenden Rechtfer-
tigung von Glaubensannahmen jedweder Religion ist, wie im einfüh-
renden Essay skizziert, aus christlich-theologischer Sicht der unüber-
holbar gültige und verbindliche Zu- und Anspruch Gottes, der in Jesus
Christus als Evangelium gegenübertritt, mithin dass die Glaubensan-
nahmen jedweder Provenienz dem sich als Evangelium offenbarenden
Gott und seinem universalen Heils- und Liebeswillen nicht widerspre-
chen, sondern diesem gemäß sind.

Dies bedeutet für die anderen Religionen jedoch nicht, dass sie Je-
sus als den Christus anerkennen müssen, und auch nicht, dass die Got-
tesoffenbarung in Jesus als dem Christus für sie fundierend zu sein hat.

Doch zurück zu den beiden unterschiedenen Aspekten des Glau-
bens:

Der ‘Fürwahrhalteglauben’ kann zum kurial dominierten ‘Autori-
tätsglauben’, nämlich zum (heteronomen statt ‘theonomen’) Glauben
auf die (bloße) Autorität der (einzig ‘rechtgläubigen’) Kirche bzw. des
kirchlich(-päpstlich)en Lehramtes hin werden. Dies ist zu Ungunsten
des (persönlich-individuellen) Vertrauens- bzw. Zuversichtsglaubens
vor allem in der mittelalterlichen Theologie oftmals geschehen und
wurde theologisch-kirchlich (scheinbar) gerechtfertigt – bis in die
neuere (allerdings nicht jüngste (s. e.g. Joseph Ratzinger bzw. Benedikt
XVI.)!) römisch-‘katholische’ Zeit hinein. Solchermaßen kann es
zur ‘Degeneration’ des Glaubens kommen bis hin zum Obskurantis-
mus.

IV.2 Glaube und Vernunft bzw. Denken

131

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Besonders die Reformatoren, in Sonderheit Luther und die lutheri-
schen Theologen, sind es gewesen, die die Vorrangstellung des Glau-
bens als Vertrauen und Zuversicht (fiducia) wieder besonders betont
haben – bei allem bleibenden Recht des ‘Dassglaubens’. Dieser darf als
solcher aber niemals ein Glaube auf die bloße Autorität der Kirche hin
sein bzw. werden, sondern hat sich um äußerste Klarheit und vernünf-
tige Durchdringung des Geglaubten zu bemühen.

Der Glaube als solcher ist dabei nicht unvernünftig, nicht contra
rationem, sondern ‘übervernünftig’ (supra rationem). Der sog. ‘Pietis-
mus’ drohte dann die fides qua überzuakzentuieren zu Ungunsten der
fides quae (bes. Francke und Zinzendorf), während der ‘Vernunftglau-
ben’ der Aufklärung die fides quae gleichsam ‘von der anderen Seite
her’ restringierte am Maßstab dessen, was aufklärerisch unter ‘Ver-
nunft’ verstanden wurde (zum Vernunftbegriff und seiner historischen
Entwicklung s. Adiectamentum I).

In der neu- und kulturprotestantischen Theologie bleibt auf ’s
Ganze gesehen ein enger Konnex von Glauben und Denken gewahrt –
Hegel etwa bestreitet wirkmächtig eine Opposition von Glaube und
Vernunft in seiner philosophisch-systematischen Theologie und durch
dieselbe, ja versucht sogar deren Identität in seinem philosophischen
System der absoluten Vernunft bzw. der absoluten Idee spekulativ zu
erweisen. Damit hat er den entschiedenen ‘existentiellen’ Widerspruch
Kierkegaards provoziert.

Dennoch kommt es aber in derjenigen Theologie, die im Einzugs-
bzw. Auswirkungsbereich der Romantik steht, dann teilweise wiede-
rum zu einer gefühls- und innerlichkeitsbetonten Überakzentuierung
des Glaubens als fides qua creditur bzw. als fides specialis, besonders
deutlich bei Friedrich Daniel E. Schleiermacher (Frömmigkeit als ‘Ge-
fühl der schlechthinnigen Abhängigkeit’).

Auch die sog. ‘Dialektische Theologie’ des 20. Jahrhunderts betont,
hier in vielfacher Anknüpfung an Kierkegaards existenzielles Denken,
die Eigenart des Glaubens als Skandalon98 (besonders der frühe Karl
Barth) und akzentuiert die fides qua, d.h. den Glauben als Vertrauens-
akt, wenngleich er stets auch fides quae ist.

98 Von gr. σκάνδαλον: Anstoß, Ärgernis.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

132

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Mit haltlos-unbegründetem Schwärmertum, mit illusionistischem
Wunschdenken und Aber- bzw. Köhlerglauben hat, wie u.a. Rudolf
Bultmann und sein Schülerkreis expliziert haben, solch ein Glaube
aber nichts zu tun. Denn dieser Glaube inkludiert sorglich-redliche so-
wie wirklichkeits-aufmerksame Benutzung des Denkens bzw. des Ver-
nunftvermögens und gerade nicht den Opfergang der Vernunft, d.h.
kein sacrificium intellectus. Er ist daher begründeter und bedachter
Glaube, der rechenschaftswillig und -fähig ist.

Glaube beinhaltet, recht verstanden, auch Denken; er begreift, wie
u.a. Wolfhart Pannenberg besonders betont hat, Denken in sich ein. Er
ist daher nie ein Glauben des Unglaubhaften, nie ‘blinder’, keiner Re-
chenschaft fähiger und grundloser Glaube, der die gottgeschaffene
menschliche Vernunft mit ihrem Denken außer Funktion setzt, so sehr
der Glaube vor allem Wagnis- und Vertrauenscharakter hat – und da-
bei zugleich Geschenkcharakter. Hier gilt, was Kant gesagt hat:

„[…] eine Religion, die der Vernunft unbedenklich den Krieg ankündigt,
wird es auf die Dauer gegen sie nicht aushalten […].“99

Glaube entmenscht den Menschen nicht, indem diesem der Opfergang
der ihm von Gott anerschaffenen Vernunft auferlegt würde. Es wäre
dies eine ‘Entmenschung’, die in widersinniger Weise geschähe gerade
durch die, theologisch gesprochen, ‘Menschwerdung Gottes’ bzw. als
Folge des Sichtbar bzw. Offenbarwerdens des Heilswillens Gottes für
den Menschen in Jesus Christus als personaler Begegnung von Mensch
zu Mensch.

Seinem Grunde nach ist der Glaube nach protestantischem und
neutestamentlich-paulinischem Verständnis kein ‘Werk’ des Menschen
und seiner Vernunft, sondern ein dem Menschen unverfügbares ‘Werk’
Gottes (so z.B. dezidiert Luther in der Vorrede seiner Auslegung zum
Römerbrief des Paulus (WA DB 7,6,2 f.).

99 Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft. DB
Sonderband: Kant: Werke, S. 3103 (vgl. Kant-W Bd. 8, S. 657) http://www.digitale-
bibliothek.de/Kant.htm.

IV.2 Glaube und Vernunft bzw. Denken

133

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Was ist ‘Wahrheit’? – Ein Artikel für eine Schülerzeitschrift von
1999

Nachfolgend der kleine Artikel Was ist ‘Wahrheit’? mit zugehörigem
Anhang (Kleines orientierendes Glossar), der von mir auf Anfrage von
Schülern und Schülerinnen der Oberstufe, näherhin von den Heraus-
geber_inne_n der Schülerzeitschrift des Staufergymnasiums in Waib-
lingen, kurz vor der Jahrtausendwende verfasst wurde. Auf eine Über-
arbeitung wurde hier bewusst verzichtet.100

Was ist ‘Wahrheit’?

Gefragt, was ‘Wahrheit’ ist, scheint einem als evangelischer Theologe
eine Antwort relativ leicht zu fallen. Als Philosoph hingegen ist es für
mich äußerst schwer, ‘Wahrheit’ allgemeinverständlich auch nur um-
risshaft zu bestimmen.

Dennoch versuche ich es hier, indem ich von den inhaltlichen Un-
tiefen des philosophischen Wahrheitsbegriffes zunächst einmal absehe,
um vom christlich-theologischen Wahrheitsverständnis und dem damit
verbundenen (missverständlichen, auch oft missbrauchten und daher
eigentlich umfassend erläuterungsbedürftigen) ‘Absolutheitsanspruch
des Christentums’ her in Abgrenzung dazu die Problematik des Wahr-
heitsbegriffes in der Philosophie wenigstens anzudeuten.

Den Ausdruck ‘Absolutheitsanspruch des Christentums’ verwende
ich trotz seiner Missverständlichkeit um der hier gebotenen Kürze wil-
len. Da er missverständlich und leicht irreführend ist und zudem auch
oft missbraucht wurde (siehe nachfolgend!), wäre eigentlich jeder sei-
ner Bestandteile (‘Absolutheit’, ‘Anspruch’, ‘Christentum’) angemessen

IV.3

100 Der Zweck bzw. der ‘kommunikative Realkontext’ dieses Artikels ist bei der Lek-
türe im Hinblick auf Inhalt, Ausführlichkeit, Komplexität und Differenziertheit
selbstverständlich durchweg in Rechnung zu stellen. – An dieser Stelle nochmals
ein herzlicher Dank an die (nun auf ihrem Lebensweg deutlich fortgeschrittenen
(‘Mitten im Leben!’ ;-)) ) Herausgeber_innen, dass sie zu meinem Abschied vom
Staufergymnasium im Jahr 2001 eine Ausgabe ihrer Zeitschrift einem Wiederab-
druck der von mir für die Schülerzeitschrift und die Abiturzeitschriften verfass-
ten Artikel gewidmet haben. Ich denke gerne an sie und an diese Zeit eines ‘schu-
lischen Resonanzraumes’, meine dortige Lehrtätigkeit und meine Zeit als Verbin-
dungslehrer zurück!

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

134

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


und präzise zu bestimmen. Für die Möglichkeit eines fruchtbares Dia-
loges von Vertretern und Vertreterinnen des Christentums mit ande-
ren Religionen und deren Ansprüchen ist dies sogar unverzichtbar!

An dieser Stelle sei nur darauf hingewiesen, dass er jedenfalls so zu
verstehen bzw. zu interpretieren ist, dass mit ‘Christentum’ hier nicht
etwa eine bestimmte Gestalt der Kirche gemeint sein kann, sondern
die Selbsterschließung Gottes durch seine Offenbarung in dem Inhalt,
den er ihr in der Gestalt Jesu als des Christus gegeben hat.

Dieser Inhalt als letztgültiger könnte sich in anderen Manifestatio-
nen als in der Person Jesu Christi auch noch vor, während und nach
Jesus Christus als Selbsterschließung Gottes finden, und zwar, dies sei
betont, auch in anderen Religionen als dem Christentum. Es geht also
um die Letztgültigkeit (nicht zeitliche Letzt- und Einzigkeit) des Inhal-
tes der christlichen Offenbarung!
Aber zurück zur Wahrheitsfrage:

Was meint ‘Wahrheit’ im Christentum? Dies lässt sich vereinfacht
so umschreiben: In Jesus von Nazareth, dem ‘menschgewordenen
Sohn Gottes’, begegnet der Christus, durch den Gott sich in endgülti-
ger und für die Menschen aller Zeiten maßgeblicher Form offenbart.
Jesus Christus vermittelt die Wahrheit, ja ist selbst ‘die Wahrheit in
Person’. ‘Sachwalterin’ dieses ‘absoluten’ (besser: letztgültigen) Offenba-
rungsanspruches auf Erden ist (bzw. sollte sein) nach Jesu Tod und
Auferstehung die (wie auch immer näher zu bestimmende) Kirche als
die Gemeinschaft der Nachfolgenden.

Während ein christlich glaubender Mensch sich in der glücklichen
Lage glaubt, ‘die Wahrheit’ in der Person Jesus Christus jedenfalls
ihrem Wesensgehalt nach (wie fragmentarisch und verdunkelt auch
immer) bereits zu kennen und erkannt zu haben, stellt sich die Sachla-
ge für einen Philosophen gänzlich anders dar:

Er findet, sichtet er die Philosophiegeschichte von der Antike bis
zur Gegenwart, vielfältige und kontroverse Ansichten über das,
was ‘Wahrheit’ sei und wie der Begriff ‘Wahrheit’ überhaupt bestimmt
werden könne. Diese Ansichten lassen sich in verschiedene Klassen
von Wahrheitstheorien ordnen. Je nach Klassifikation kommt man zu
unterschiedlichen Einteilungen in Typen von Wahrheitstheorien.

Einen Typus stellen z.B. die Korrespondenztheorien der Wahrheit
dar, die in der Philosophiegeschichte am verbreitetsten sind.

IV.3 Was ist ‘Wahrheit’? – Ein Artikel für eine Schülerzeitschrift von 1999

135

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Ein anderer Typus umfasst die Kohärenztheorien der Wahrheit.
Weitere Typen sind logisch, sprachwissenschaftlich (semantisch) oder
pragmatisch geprägte Fassungen des Wahrheitsbegriffes. Wahrheit lässt
sich aber auch konsenstheoretisch verstehen. Davon kann man z.B.
noch die Evidenztheorien sowie die Redundanztheorien der Wahrheit
unterscheiden.

Alle diese Theorien führen zu unüberwindlich scheinenden
Schwierigkeiten, so dass sich – jedenfalls bis heute – keine Wahrheits-
theorie findet, die all den Anforderungen, die die Philosophie an sie
stellen muss, genügt.

Beschäftigt man sich unter philosophischem Aspekt mit der Wahr-
heit, bekommt man es neben den verschiedenen Wahrheitstheorien
zudem u.a. zugleich und ineins mit dem Problem der Wahrheitsbedin-
gungen und der Wahrheitskriterien zu tun. Hier stellt sich z.B. die Fra-
ge, ob es überhaupt ein allgemeines Wahrheitskriterium (oder ein ‘Set’
von Wahrheitskritierien) gibt und geben kann, das es generell erlaubt,
wahre von falschen Aussagen zu unterscheiden.

Während Christen/Theologen die Wahrheit oder jedenfalls
den ‘Wesensgehalt’ der Wahrheit (sogenannter ‘eschatologischer Vorbe-
halt’: die volle Wahrheit wird auch dem Gläubigen erst am Ende der
(Heils-)Geschichte, im Eschaton, offenbar) zu erkennen glauben, se-
hen Philosophen viele ungelöste Probleme im Zusammenhang mit der
Wahrheitsfrage.

Dennoch vermögen christliche Theologie und Philosophie einan-
der konstruktiv-kritisches Korrektiv zu sein:

Wirft man einen Blick in die Historie, so fällt auf, dass der Wahr-
heitsanspruch des Christentums oft fatale Folgen nach sich gezogen
hat: So beispielsweise die gnadenlose Aggressivität mancher Bekeh-
rungsversuche der ‘Heiden’-’Mission’ oder die Intoleranz gegenüber
Menschen mit abweichenden Auffassungen und (scheinbar) unange-
passtem Verhalten (etwa ‘Ketzer’ und ‘Hexen’). Der Anspruch des
Christentums auf ‘absolute’ Wahrheit verband sich allzu leicht mit
kirchlichen (und staatlichen) Herrschaftsinteressen und führte zu kör-
perlicher, seelischer und struktureller Gewaltausübung.

Philosophie vermag einen wesentlichen Beitrag zu leisten beim Be-
wussthalten der eigenen Beschränktheit und Unzulänglichkeit in Sa-
chen ‘Wahrheit’. Unter Beachtung dieses Beitrags könnte für Christen

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

136

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


und die christliche Theologie ein größeres Maß an Offenheit und Tole-
ranz resultieren.

Vorbild einer solchen Offenheit ist auf philosophischer Seite z.B.
der stets suchende und fragende Sokrates: Ihn kennzeichnet die Hal-
tung, dass er sein Gegenüber ernst nimmt, sich auf es einlässt, auf des-
sen Sicht der Welt, dessen Meinungen und Erfahrungen – aus dem Be-
wusstsein heraus, dass überall, auch wenn es noch so unwahrschein-
lich erscheint, ein ‘Wahrheitskorn’ verborgen sein könnte, und dass er
selbst – entgegen der eigenen Überzeugung – im Irrtum sein könnte.

Umgekehrt können Philosophen von der christlichen Theologie
lernen, dass eine auf der Basis von fundiertem Vertrauen vorläufige
Annahme und Beanspruchung von Wahrheit als offenbarem Liebes-
willen Gottes auf neue Weise frei und handlungsfähig machen kann
für die Förderung der Menschenrechte und für die aktiv gestaltende
Hoffnung auf ein menschenwürdiges Leben aller in Gerechtigkeit und
Frieden.

  
Roland Mugerauer

Kleines orientierendes Glossar
Korrespondenztheorien der Wahrheit: Ihre allgemeinste Fassung
lautet: ‘Wahrheit besteht in der Übereinstimmung der Sache mit
dem (sie erkennenden) Verstand’ (‘veritas est adaequatio rei et in-
tellectus’). Diese Theorien behaupten, Wahrheit bestehe in einer
Korrespondenz (Übereinstimmung) zwischen einem geistigen oder
sprachlichen ‘Gegenstand’ – etwa einer Vorstellung, einem Satz
oder einem Urteil – einerseits und der Wirklichkeit bzw. einem Teil
der Wirklichkeit andererseits. Sie setzen voraus, dass es eine ‘objek-
tive’ und ‘selbstständige’ Wirklichkeit gibt, die zudem unabhängig
von der Sprache ist.
Kohärenztheorien der Wahrheit: Dies sind im Kern Theorien,
nach denen die Wahrheit einer Aussage von dem inneren Zusam-
menhang (Kohärenz) des Systems von Aussagen abhängt, von de-
nen die fragliche (wahre?) Aussage ein Bestandteil ist.
logische Theorien der Wahrheit: Nach diesen Theorien meint
Wahrheit im Sinne der traditionellen klassischen Logik, dass ein

IV.3 Was ist ‘Wahrheit’? – Ein Artikel für eine Schülerzeitschrift von 1999

137

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Urteil einen Sachverhalt dann trifft (‘wahr’ ist), wenn es zwei Be-
griffe (Subjekt und Prädikat) richtig verbindet.
semantische Theorien der Wahrheit: Bei diesen Theorien der
Wahrheit stehen die sprachlichen Zeichen im Zentrum. Betrachtet
werden die verschiedenen Beziehungen zwischen sprachlichen Zei-
chen und Bezeichnetem. Diese Wahrheitstheorien lassen sich als
Sonderformen der Korrespondenztheorien der Wahrheit (s.o.) ver-
stehen.
pragmatische Theorien der Wahrheit: Man kann sie auch als Be-
währungstheorien der Wahrheit bezeichnen. Entscheidendes
Wahrheitskriterium ist die Nützlichkeit.
Konsenstheorien der Wahrheit: Wahrheitskriterium ist die Über-
einstimmung (Konsens) der Überzeugungen von Menschen. In der
Fassung der zeitgenössischen Philosophen J. Habermas und K.-O.
Apel heisst dies z.B.: Wahrheit ist die über einen herrschaftsfreien
Diskurs erzielte Übereinstimmung der vernünftig Forschenden
hinsichtlich einer Sache bzw. hinsichtlich eines sachlichen Zusam-
menhanges unter der einschränkenden Bedingung, dass alle ver-
nünftigen Subjekte in einem solchen herrschaftsfreien Diskurs zu-
stimmen könnten.
Evidenztheorien der Wahrheit: Eine Aussage ist demnach wahr,
wenn sie für den Intellekt unmittelbar einleuchtend (evident) ist,
z.B. die mathematische Aussage: „2 plus 2 macht 4.“
Redundanztheorien der Wahrheit: Die Begriffe ‘wahr’ und ‘falsch’
sind insofern überflüssig (redundant), als sie Wirklichkeit nicht
darstellen oder abbilden. Der Ausdruck ‘wahr’ ist also überflüssig
für die Bedeutung des Satzes, in dem er vorkommt. ‘Wahr’ drückt
keine Eigenschaft aus, sondern ist ein performatives (vollziehendes)
Wort, das eine vorangegangene Aussage bloß bekräftigt. Sagt man,
eine bestimmte Aussage sei wahr, so bedeutet dies im Grunde das-
selbe, wie wenn man diese Aussage selbst behauptet: Die Aussage:
„Es ist wahr, dass es schneit.“ z.B. bedeutet dasselbe wie: „Es
schneit.“.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

138

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen (außerhalb Jesu
Christi) oder Exklusivität der Selbsterschließung Gottes in Jesus
Christus?

Gibt es aus christlich-theologischer Sicht auch in anderen Religionen
gültige Gottesoffenbarung bzw. kann es sie geben? Oder muss der
Christ bzw. die Christin dies angesichts seines bzw. ihres Glaubens an
die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus verneinen, sei es als
Wirklichkeit oder sei es (nur) als Möglichkeit?

Um sich einer Antwort auf diese Frage anzunähern ist es sinnvoll,
zunächst einmal das Verhältnis zwischen allgemeiner Gottesoffenba-
rung (revelatio generalis) und besonderer Gottesoffenbarung (revela-
tio specialis)101, nämlich in und durch Jesus Christus, zu betrachten,
wie es sich biblisch-neutestamentlich darstellt:

Nach dem neutestamentlichen Befund ist andere Gottesoffenba-
rung nicht nur möglich, sondern auch wirklich, wenngleich, wie sich
sogleich zeigt, in zwiespältiger Weise:
So schreibt Paulus in Römer 1,18ff.:

„18 Denn Gottes Zorn vom Himmel wird offenbart über alles gottlose
Wesen und Ungerechtigkeit der Menschen, die die Wahrheit in Ungerech-
tigkeit aufhalten. 19 Denn was man von Gott weiß, ist ihnen offenbar;
denn Gott hat es ihnen offenbart, 20 damit daß Gottes unsichtbares We-
sen, das ist seine ewige Kraft und Gottheit, wird ersehen, so man des
wahrnimmt, an den Werken, nämlich an der Schöpfung der Welt; also
daß sie keine Entschuldigung haben, 21 dieweil sie wußten, daß ein Gott
ist, und haben ihn nicht gepriesen als einen Gott noch ihm gedankt, son-
dern sind in ihrem Dichten eitel geworden, und ihr unverständiges Herz
ist verfinstert. 22 Da sie sich für Weise hielten, sind sie zu Narren gewor-
den 23 und haben verwandelt die Herrlichkeit des unvergänglichen Got-
tes in ein Bild gleich dem vergänglichen Menschen und der Vögel und der
vierfüßigen und der kriechenden Tiere.“102

IV.4

101 Die Unterscheidung von revelatio generalis und revelatio specialis ist terminolo-
gisch auf die altprotestantisch-orthodoxe Theologie zurückzuführen. Diese Dis-
tinktion wurde dort etwas anders verstanden als sie in unserem Kontext verwen-
det wird.

102 Schrift, Heilige. DIE LUTHER BIBEL: Das Alte Testament und Das Neue Testa-
ment Nach der Übersetzung Martin Luthers [Illustriert] (Die Bibel | Die Luther
Bibel | Das Alte … Schrift | Ebook EBibel 1) (German Edition) (Kindle-Posi-
tionen 30609–30615). Bibel Kindle. Kindle-Version.

IV.4 Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen?

139

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


In Röm 2,14f. heißt es:
„14 Denn so die Heiden, die das Gesetz nicht haben, doch von Natur tun
des Gesetzes Werk, sind dieselben, dieweil sie das Gesetz nicht haben,
sich selbst ein Gesetz, 15 als die da beweisen, des Gesetzes Werk sei ge-
schrieben in ihren Herzen, sintemal ihr Gewissen ihnen zeugt, dazu auch
die Gedanken, die sich untereinander verklagen oder entschuldigen
[…].“103

Paulus vertritt hier also nicht nur die Möglichkeit anderer Gottesoffen-
barungen (etwa in anderen Personen außer Jesus Christus), sondern
sogar die Wirklichkeit solcher Offenbarung und zwar obendrein als all-
gemeine (und permanente) Offenbarung Gottes für alle Menschen,
nämlich durch die Werke seiner Schöpfung, von Anbeginn an. Aus sei-
ner Schöpfung ist Gott für die Menschen wesentlich erkennbar, und
zwar sogar im Blick auf sein Gebot.

Entsprechend lässt der Verfasser der Apostelgeschichte Paulus, als
Barnabas und er nach einer Krankenheilung zu Lystra zu Gottheiten
erklärt werden und ihnen Opfer dargebracht werden sollen, dies heftig
und entschieden abwehren und Paulus u.a. sagen:

„16 [Gott,] der in den vergangenen Zeiten hat lassen alle Heiden wandeln
ihre eigenen Wege; 17 und doch hat er sich selbst nicht unbezeugt gelas-
sen, hat uns viel Gutes getan und vom Himmel Regen und fruchtbare

Ich gebe hier und in den folgenden Anmerkungen für Theologiestudierende, Leh-
rende der evangelischen oder katholischen Religion sowie sonstige Leser und Le-
serinnen, die des Altgriechischen mächtig sind, die zentralen Textstellen zur
Überprüfung auch im Originaltext:
18 Ἀποκαλύπτεται γὰρ ὀργὴ θεοῦ ἀπ’ οὐρανοῦ ἐπὶ πᾶσαν ἀσέβειαν καὶ ἀδικίᾱν
ἀνθρώπων τῶν τὴν ἀλήθειαν ἐν ἀδικίᾳ κατεχόντων, 19 διότι τὸ γνωστὸν τοῦ
θεοῦ φανερόν ἐστιν ἐν αὐτοῖς· ὁ θεὸς γὰρ αὐτοῖς ἐφανέρωσεν. 20 τὰ γὰρ ἀόρατα
αὐτοῦ ἀπὸ κτίσεως κόσμου τοῖς ποιήμασιν νοούμενα καθορᾶται, ἥ τε ἀΐδιος
αὐτοῦ δύναμις καὶ θειότης, εἰς τὸ εἶναι αὐτοὺς ἀναπολογήτους· 21 διότι γνόντες
τὸν θεὸν οὐχ ὡς θεὸν ἐδόξασαν ἢ ηὐχαρίστησαν, ἀλλ’ ἐματαιώθησαν ἐν τοῖς
διαλογισμοῖς αὐτῶν καὶ ἐσκοτίσθη ἡ ἀσύνετος αὐτῶν καρδίᾱ. 22 φάσκοντες εἶναι
σοφοὶ ἐμωράνθησαν, 23 καὶ ἤλλαξαν τὴν δόξαν τοῦ ἀφθάρτου θεοῦ ἐν ὁμοιώματι
εἰκόνος φθαρτοῦ ἀνθρώπου καὶ πετεινῶν καὶ τετραπόδων καὶ ἑρπετῶν.

103 Ebenda: Kindle-Positionen 30638–30641. Bibel Kindle. Kindle-Version. „14 ὅταν
γὰρ ἔθνη τὰ μὴ νόμον ἔχοντα φύσει τὰ τοῦ νόμου ποιῶσιν, οὗτοι νόμον μὴ
ἔχοντες ἑαυτοῖς εἰσιν νόμος· 15 οἵτινες ἐνδείκνυνται τὸ ἔργον τοῦ νόμου γραπτὸν
ἐν ταῖς καρδίαις αὐτῶν, συμμαρτυρούσης αὐτῶν τῆς συνειδήσεως καὶ μεταξὺ
ἀλλήλων τῶν λογισμῶν κατηγορούντων ἢ καὶ ἀπολογουμένων, […].“

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

140

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Zeiten gegeben, unsere Herzen erfüllt mit Speise und Freude.“ (Act
14,16f.)104

Hier zeigt sich exemplarisch die Tendenz und Bereitschaft der Men-
schen, in Verkehrung das Geschaffene als Gottheit(en) zu verehren, es
missverstehend zu vergötzen.
Und Act 17,22–27 berichtet der Verfasser über Paulus:

„22 Paulus aber stand mitten auf dem Gerichtsplatz und sprach: Ihr Män-
ner von Athen, ich sehe, daß ihr in allen Stücken gar sehr die Götter
fürchtet. 23 Ich bin herdurchgegangen und habe gesehen eure Gottes-
dienste und fand einen Altar, darauf war geschrieben: Dem unbekannten
Gott. Nun verkündige ich euch denselben, dem ihr unwissend Gottes-
dienst tut. 24 Gott, der die Welt gemacht hat und alles, was darinnen ist,
er, der ein HERR ist Himmels und der Erde, wohnt nicht in Tempeln mit
Händen gemacht; 25 sein wird auch nicht von Menschenhänden gepflegt,
als der jemandes bedürfe, so er selber jedermann Leben und Odem al-
lenthalben gibt. 26 Und er hat gemacht, daß von einem Blut aller Men-
schen Geschlechter auf dem ganzen Erdboden wohnen, und hat Ziel ge-
setzt und vorgesehen, wie lange und wie weit sie wohnen sollen; 27 daß
sie den HERRN suchen sollten, ob sie doch ihn fühlen und finden möch-
ten; und fürwahr, er ist nicht ferne von einem jeglichen unter uns.“105

Allerdings wird diese Offenbarung, so wird aus dem Römerbrief so-
gleich deutlich, als solche nicht anerkannt und ernst genommen, viel-
mehr nicht beachtet und übergangen. Die Menschen setzen sich da-
rüber hinweg, und das heißt: Die allgemeine Offenbarkeit Gottes

104 Ebenda: Kindle-Positionen 30058–30060. Bibel Kindle. Kindle-Version. 16 ὃς ἐν
ταῖς παρῳχημέναις γενεαῖς εἴᾱσεν πάντα τὰ ἔθνη πορεύεσθαι ταῖς ὁδοῖς αὐτῶν·
17 καίτοι οὐκ ἀμάρτυρον αὑτὸν ἀφῆκεν ἀγαθουργῶν, οὐρανόθεν ὑ[ῡ]μῖν ὑετοὺς
διδοὺς καὶ καιροὺς καρποφόρους, ἐμπιπλῶν τροφῆς καὶ εὐφροσύνης τὰ[ᾱ]ς
καρδίᾱς ὑ[ῡ]μῶν.

105 Ebenda: Kindle-Positionen 30177–30184. Bibel Kindle. Kindle-Version. „22
Σταθεὶς δὲ [ὁ] Παῦλος ἐν μέσῳ τοῦ Ἀρείου Πάγου ἔφη, Ἄνδρες Ἀθηναῖοι, κατὰ
πάντα ὡς δεισιδαιμονεστέρους ὑ[ῡ]μᾶς θεωρῶ· 23 διερχόμενος γὰρ καὶ
ἀναθεωρῶν τὰ σεβάσματα ὑ[ῡ]μῶν εὗρον καὶ βωμὸν ἐν ᾧ ἐπεγέγραπτο,
Ἀγνώστῳ θεῷ. ὃ οὖν ἀγνοοῦντες εὐσεβεῖτε, τοῦτο ἐγὼ καταγγέλλω ὑ[ῡ]μῖν. 24 ὁ
θεὸς ὁ ποιήσᾱς τὸν κόσμον καὶ πάντα τὰ ἐν αὐτῷ, οὗτος οὐρανοῦ καὶ γῆς
ὑπάρχων κύ[ῡ]ριος οὐκ ἐν χειροποιήτοις νᾱοῖς κατοικεῖ 25 οὐδὲ ὑπὸ χειρῶν
ἀνθρωπίνων θεραπεύεται προσδεόμενός τινος, αὐτὸς διδοὺς πᾶσι ζωὴν καὶ
πνοὴν καὶ τὰ πάντα· 26 ἐποίησέν τε ἐξ ἑνὸς πᾶν ἔθνος ἀνθρώπων κατοικεῖν ἐπὶ
παντὸς προσώπου τῆς γῆς, ὁρίσᾱς προστεταγμένους καιροὺς καὶ τὰ[ᾱ]ς
ὁροθεσίᾱς τῆς κατοικίᾱς αὐτῶν, 27 ζητεῖν τὸν θεὸν εἰ ἄρα γε ψηλαφήσειαν αὐτὸν
καὶ εὕροιεν, καί γε οὐ μακρὰ[ᾱ]ν ἀπὸ ἑνὸς ἑκάστου ἡμῶν ὑπάρχοντα.“

IV.4 Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen?

141

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


(revelatio universalis) in seinen Schöpfungswerken und durch diese
gereicht bzw. wird ihnen nicht zum Heil.

Damit diese tatsächlich heilswirklich werden kann, ist, so der neu-
testamentliche Befund, die besondere Selbsterschließung Gottes (reve-
latio specialis) in Jesus Christus geschehen. Denn ohne diese verkennt
der Mensch in aller Regel die allgemeine Offenbarkeit Gottes und ver-
kehrt sie. Es kommt so entweder zur Selbstüberhebung der Vernunft,
die sich für weise hält, oder aber zu verkehrter Religiosität. Dem ist die
im Blick darauf ‘skandalöse’ (gr. to skándalon: das Ärgernis, der An-
stoß) wie törichte Heils-Predigt vom gekreuzigten Christus entgegen-
zustellen:

„18 Denn das Wort vom Kreuz ist eine Torheit denen, die verloren wer-
den; uns aber, die wir selig werden, ist’s eine Gotteskraft. 19 Denn es steht
geschrieben: "Ich will zunichte machen die Weisheit der Weisen, und den
Verstand der Verständigen will ich verwerfen." 20 Wo sind die Klugen?
Wo sind die Schriftgelehrten? Wo sind die Weltweisen? Hat nicht Gott die
Weisheit dieser Welt zur Torheit gemacht? 21 Denn dieweil die Welt
durch ihre Weisheit Gott in seiner Weisheit nicht erkannte, gefiel es Gott
wohl, durch törichte Predigt selig zu machen die, so daran glauben. 22
Sintemal die Juden Zeichen fordern und die Griechen nach Weisheit fra-
gen, 23 wir aber predigen den gekreuzigten Christus, den Juden ein Är-
gernis und den Griechen eine Torheit; […]“ (1. Kor 1,18–23)106

Diejenigen biblisch-neutestamentlichen Stellen, an denen eine gülti-
ge, ‘echte’ Gottesoffenbarung zugunsten einer Selbsteröffnung Gottes

106 Ebenda: Kindle-Positionen 31052–31058. Bibel Kindle. Kindle-Version. „18 Ὁ
λόγος γὰρ ὁ τοῦ σταυροῦ τοῖς μὲν ἀπολλῡμένοις μωρίᾱ ἐστίν, τοῖς δὲ σῳζομένοις
ἡμῖν δύναμις θεοῦ ἐστιν. 19 γέγραπται γάρ, Ἀπολῶ τὴν σοφίᾱν τῶν σοφῶν καὶ
τὴν σύνεσιν τῶν συνετῶν ἀθετήσω. 20 ποῦ σοφός; ποῦ γραμματεύς; ποῦ
συζητητὴς τοῦ αἰῶνος τούτου; οὐχὶ ἐμώρανεν ὁ θεὸς τὴν σοφίᾱν τοῦ κόσμου; 21
ἐπειδὴ γὰρ ἐν τῇ σοφίᾳ τοῦ θεοῦ οὐκ ἔγνω ὁ κόσμος διὰ τῆς σοφίᾱς τὸν θεόν,
εὐδόκησεν ὁ θεὸς διὰ τῆς μωρίᾱς τοῦ κηρύγματος σῶσαι τοὺς πιστεύοντας. 22
ἐπειδὴ καὶ Ἰουδαῖοι σημεῖα αἰτοῦσιν καὶ Ἕλληνες σοφίᾱν ζητοῦσιν, 23 ἡμεῖς δὲ
κηρύ[ῡ]σσομεν Χρῑστὸν ἐσταυρωμένον, Ἰουδαίοις μὲν σκάνδαλον ἔθνεσιν δὲ
μωρίᾱν, […]“ S. auch 1. Kor 2,14par: „14 Der natürliche Mensch aber vernimmt
nichts vom Geist Gottes; es ist ihm eine Torheit, und er kann es nicht erkennen;
[…]“ Ebenda: Kindle-Positionen 31080–31081. Bibel Kindle. Kindle-Version.
(„14 ψῡχικὸς δὲ ἄνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ, μωρίᾱ γὰρ
αὐτῷ ἐστιν, καὶ οὐ δύναται γνῶναι […]“) S. auch Phil 4,7par: 7 Und der Friede
Gottes, welcher höher ist denn alle Vernunft, […]“ Ebenda: Kindle-Positionen
32120–32121. Bibel Kindle. Kindle-Version. („7 καὶ ἡ εἰρήνη τοῦ θεοῦ ἡ
ὑπερέχουσα πάντα νοῦν […]“)

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

142

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


exklusiv in und durch Jesus als dem Christus vertreten wird, sind zu
verstehen von der Eröffnung der Möglichkeit des Ergreifens der Heils-
möglichkeit her. Die prominentesten Stellen finden sich diesbezüglich
in den sog. johanneischen Schriften, v.a. die berühmten „Ich bin-Wor-
te“ wie z.B.:

„Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Va-
ter denn durch mich.“ (Joh 14,6)107

An diesen Stellen geht es um die Eröffnung des Heils und die Möglich-
keit seines Erkennens und Ergreifens bzw. des Ergriffenwerdens durch
es. Sie sind mithin soteriologisch108 zu verstehen.

Im Blick auf die Eröffnung des Weges zum Heil gilt demnach: In
Jesus als dem Christus hat sich Gott den Menschen, die ihn sonst trotz
seiner wesenhaften Erkennbarkeit in und durch seine Schöpfungswer-
ke regelhaft verkennen, zum Heil offenbart.

Was aber bedeutet es, wenn von Jesus Christus als dem einzigen
Weg zum Heil die Rede ist? Wird hier nicht allen anderen Religionen
Heilsoffenbarung abgesprochen und, ineins damit, die Möglichkeit,
(eigene) Wege zum Heil der Menschen zu sein?

Für eine Klärung ist es hier nützlich, ja erforderlich, zwischen In-
halt und (Manifestations-)Form bzw. -Gestalt zu differenzieren:

Wenn von Jesus Christus als dem einzigen Weg zum Heil die Rede
ist (vgl. das ‘solus Christus’ Luthers), ist dies theologisch zu verstehen
als die Letztverbindlichkeit bzw. Letztgültigkeit der Selbsterschließung
Gottes durch seine Offenbarung in Jesus Christus als Manifestations-
form dem Inhalt nach. Dem Inhalt nach hat sich Gott selbst in der Per-

107 „6 [λέγει αὐτῷ ὁ Ἰησοῦς,] Ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή· οὐδεὶς ἔρχεται
πρὸς τὸν πατέρα εἰ μὴ δι’ ἐμοῦ.“. S. zudem Joh 1,14 u. 18; 3,16 u. 18; I Joh 4,9;
auch außerhalb der johanneischen Schriften finden sich vergleichbare Stellen: s.
bes. Act 4,12; Mt 11,27par; Lk 10,22. Siehe aber auch bei Paulus (1. Kor 2,14par):
„14 Der natürliche Mensch aber vernimmt nichts vom Geist Gottes; es ist ihm
eine Torheit, und er kann es nicht erkennen; […].“ Ebenda: Kindle-Positionen
31080–31081. Bibel Kindle. Kindle-Version. („14 ψῡχικὸς δὲ ἄνθρωπος οὐ
δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ, μωρίᾱ γὰρ αὐτῷ ἐστιν, καὶ οὐ δύναται γνῶναι
[…]“) S. auch Phil 4,7par: „7 Und der Friede Gottes, welcher höher ist denn alle
Vernunft, […]“ Ebenda: Kindle-Positionen 32120–32121. Bibel Kindle. Kindle-
Version.] („7 καὶ ἡ εἰρήνη τοῦ θεοῦ ἡ ὑπερέχουσα πάντα νοῦν […]“)

108 Soteriologisch: von gr. sotêr: Retter, Heiland; Soteriologie: die Lehre vom Heil
bzw. der Errettung des Menschen.

IV.4 Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen?

143

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


son Jesu Christi in letztgültiger Weise offenbart. Letztgültigkeit meint
aber nicht zeitliche Letztheit und Einzigkeit der Manifestationsform
nach. Der Inhalt ist nach christlicher Auffassung unüberbietbar und
normativ, Manifestationen des Heilswillens Gottes mag es jedoch auch
noch andere, und zwar vor, während und nach Jesus Christus geben,
eventuell sogar ‘gleichwertige’.

Hier ist vor allem an die beiden anderen monotheistischen Offen-
barungsreligionen zu denken. Denn gerade derjenige, auf den sie sich
als ‘Stammvater’ allesamt berufen, wird als das Vorbild des rechten
Glaubens neutestamentlich gepriesen, ja er ist geradezu „der Vater des
(rechten) Glaubens“ (Röm 4,11 f.; s. auch Röm 4,9–25; Gal 3,6; Jak
2,23; vgl. Gen 15,6). Sein Glaube ist ihm, gerade auch gemäß dem neu-
testamentlichen Befund, durch Gott als Gerechtigkeit angerechnet
worden (Röm 4,9–25; Gal 3,6; Jak 2,23; vgl. Gen 15,6), so dass er am
Reich Gottes und Gottes Herrlichkeit Anteil hat (Mt 8,11; Lk 13,28;
16,22–31).

Dass Gott sich Abraham in gültiger Weise offenbart hat, steht für
die neutestamentlichen Autoren fest (s. bes. Lk 1,55; Act 7,1; vgl. Gen
15,1; 17,1 f.). Auch für die Autoren des Neuen Testamentes ist er eine
zentrale Offenbarungsgestalt.

Doch nach neutestamentlicher Überzeugung ist nicht nur Abra-
ham bleibend gültige Gottesoffenbarung zuteil geworden. Entspre-
chend heißt es im Hebräerbrief (Hebr 1,1f.):

„1 Nachdem vorzeiten Gott manchmal und mancherleiweise geredet hat
zu den Vätern durch die Propheten, 2 hat er am letzten in diesen Tagen zu
uns geredet durch den Sohn, welchen er gesetzt hat zum Erben über alles,
durch welchen er auch die Welt gemacht hat; […]“109

Zu denjenigen, denen Offenbarung zuteil geworden ist, unmittelbar
oder mittelbar, gehören die altjüdisch-israelitischen Propheten und die
Väter. Zu ihnen gehört aber auch eine Gestalt wie Bileam (bzw. Ba-
laam), der nicht zum Volk Israel gehört (s. Num 22–24).

Zusammenfassend lässt sich kurz sagen: Es wäre, wie sich gezeigt
hat, geradezu unchristlich, da gegen den biblisch-neutestamentlichen

109 Ebenda: Kindle-Positionen 32638–32640). Bibel Kindle. Kindle-Version.
Πολυμερῶς καὶ πολυτρόπως πάλαι ὁ θεὸς λαλήσᾱς τοῖς πατράσιν ἐν τοῖς
προφήταις 2 ἐπ’ ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν τούτων ἐλάλησεν ἡμῖν ἐν υἱῷ, ὃν ἔθηκεν
κληρονόμον πάντων, δι’ οὗ καὶ ἐποίησεν τοὺς αἰῶνας.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

144

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Befund, die Möglichkeit gültiger Gottesmanifestationen als Heilsoffen-
barung(en) in anderen Religionen zu verneinen.

Dies festzustellen meint nicht, die Schlechthinnigkeit, Letztgültig-
keit und Normativität des Inhalts der Heilserschließung in Jesus Chris-
tus zu verneinen.

Das Gesagte bedeutet nun aber nicht, dass aus christlicher Sicht die
Offenbarungsansprüche der anderen Religionen faktisch anerkannt
werden müssten – aber andersreligiöse gültige Heilsoffenbarungen
dürfen christlicherseits nicht ausgeschlossen werden als Möglich-
keit(en). Die Möglichkeit derartiger Offenbarungen darf nicht einfach-
hin ausgeschlossen werden und die andersreligiösen Überzeugungen
schlechthinniger Gottesoffenbarungen und die damit verknüpften Ge-
wissheiten haben im Grundsatz110 ein Recht darauf, ebenso toleriert
und respektiert zu werden wie die eigenreligiöse.111

Dies schließt (jedoch) interreligiöse Meinungsverschiedenheiten,
ja Streit nicht aus, wo das, was sich als das (angebliche) Wesen Gottes
erschlossen hat, dem Gehalt nach nicht ‘kongruent’ und/oder (wenig-
stens) ‘kompatibel’ ist mit dem Inhalt bzw. Gehalt der eigenen, Letzt-
gültigkeit beanspruchenden Gottesoffenbarung (oder in sich wider-
sprüchlich, ohne dass die andersreligiösen Vertreter/innen dies selbst
erkennen würden). Ja, eine solche dialogische Auseinandersetzung mit
einem damit verbundenen klaren Dissens kann geradezu ein Ausdruck
des wechselseitigen Ernstnehmens sein – anders als so mancher reli-
giöse Pluralismus der ‘Gleich-Gültigkeit’ jeder Religion, wie z.B. der ei-
nes angeblich unhintergehbaren Kultur(kreis)relativismus (etwa nach
dem Motto: „Jeder Kulturkreis hat eben seine eigene religiöse Wahr-
heit!“) – man erinnere sich an die ‘schlechte’ Spielart der Postmoderne

110 Mit „im Grundsatz“ ist hier zugleich eine Einschränkung mitgemeint: Faktisch
kann es sein, dass im konkreten Fall bestimmte Praktiken und Ausdrucksformen
einer Fremdreligion nicht akzeptiert werden können, weil sie z.B. gegen die Men-
schenwürde verstoßen.

111 Dass aus christlich-theologischer wie biblischer Sicht die Möglichkeit echter
Selbstoffenbarung Gottes in anderen Religionen zu konzedieren ist, bedeutet für
das Verständnis des christlichen Missionsauftrages (s. bes. Mt 28, 19f.), dass allen
Menschen gegenüber die Selbsteröffnung Gottes in Jesus Christus zu bezeugen
und zu verkündigen ist, jedoch nur in dem Sinne, dass sie so verstanden wird,
dass Gott selbst sich den Menschen offenbaren kann von dieser Voraussetzung
her und so den Glauben bewirken.

IV.4 Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen?

145

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


(„Anything goes!“), die einen wirklichen Dialog verunmöglicht. Eine
entsprechende Einstellung scheint in der Religions- und Glaubensfrage
heute gelegentlich und nicht selten in Äußerungen von Schülerinnen
und Schülern auf, selbst dann, wenn sie den Religionsunterricht besu-
chen. Oft geschehen solche Äußerungen im falschen Bewusstsein, es
handle sich hier um eine Haltung der Toleranz und Akzeptanz – statt
um eine Haltung der Gleichgültigkeit (unbe- und hinterfragten ‘Gleich-
Gültigkeit’), die einen echten Dialog gerade verhindert. Andererseits
finden sich, dem entgegenstehend, gelegentlich Einstellungen, die er-
kennbar fundamentalistische Züge haben, die deswegen aus den entge-
gen gesetzten Gründen ebenfalls nicht wirklich dialogfähig sind.

Ist Theologie eine Wissenschaft? – Von Wissenschaft
und ‘Wissenschaftsgläubigkeit’ – und en passant ein Plädoyer für
Bildung und Ideologiekritik statt ‘Kompetenz(en)’–
Neusprech, ‘Soft-Skill(s)’-Talk(s) und schulischer ‘Kompetenzerei’

Selbstverständlich wäre anlässlich der Frage, ob Theologie eine Wissen-
schaft sei, zunächst einmal darauf einzugehen, was ‘Wissen’ überhaupt
bedeutet. Doch hier stellen sich ähnliche Probleme wie beim Wahr-
heitsbegriff:

Die im Abendland akzeptierteste Definition von Wissen ist dieje-
nige, die schon durch Platon in seinem Dialog Theaitetos vom klugen
Dialogpartner des Sokrates, der dem Dialog den Namen gab, als ein
letzter, schon verzweifelter Definitionsversuch angeboten wird: Wissen
ist wahre Meinung mit Begründung (dóxa alêthês metà lógu).

Obwohl bereits die Titelfigur in Platons Theaitetos mit dem Ver-
such scheitert, diesen von ihr einmal gehörten und nun erinnerten
und vorgebrachten Definitionsvorschlag (éphê dè tên mèn metà lógu
alêthê dóxan epistêmên eínai, Theait. 201cf.) den skeptischen Einwän-
den des Sokrates gegenüber mit Erfolg zu verteidigen, kann man diese
Definition als die ‘klassische’ Wissensdefinition im Abendland be-
zeichnen.

Diese aber wurde in neuerer Zeit in einem schnell zu Berühmtheit
gelangten Aufsatz, der gerade einmal drei Seiten umfasst, durch Ed-
mund Gettier in einer grundsätzlichen Weise in Frage gestellt und er-

IV.5

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

146

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


schüttert, die bis heute noch keine befriedigende Entgegnung gefun-
den hat.112

Nun, auch wir werden dieses Problem hier nicht lösen.113 Stattdes-
sen wenden wir uns dem Problem, was ‘Wissenschaft’ denn sei, direkt
zu und beschränken uns auf einige wenige Feststellungen, die die äu-
ßerst knappen Ausführungen in der Einführungsabhandlung dieses
Büchleins ergänzen:

Was ‘Wissenschaft’ ist bzw. was als ‘wissenschaftlich’ gilt, war und
ist umstritten (teil sehr heftig!) und hat sich immer wieder verän-
dert.114

Trotz aller Auseinandersetzungen um den Begriff der Wissen-
schaft lässt Wissenschaft sich hier allgemein definieren als ein kohä-
rentes115 Gebilde von Aussagen, Theorien, und Verfahrensweisen, das
systematischen Charakter hat und in Bezug auf das strenge und nach-
prüfbare Geltungsprüfungen durchgeführt wurden und werden. Mit
ihm wird der Anspruch verknüpft, dass ihm objektive, überpersönli-
che Gültigkeit zuzubilligen ist.

Wissenschaft versucht, durch reflektierte und kontrollierte ‘Stan-
dards’, Kriterien und Methoden116 Wirklichkeit zu erkennen. Die kon-
trollierten Verfahrensweisen und Methoden117 der Wissenschaft sollen
dazu führen, dass die Ergebnisse, zu denen sie gelangen, sich von blo-

112 Is Justified True Belief Knowledge?, in: Analysis, Volume 23 (1963), S. 121–123.
Der Aufsatz ist online abrufbar: http://www.ditext.com/gettier/gettier.html.

113 Es sei stattdessen hier nur der Hinweis gegeben, dass der Kern jedweden Wissens
wohl nichtpropositionaler Art sein dürfte, so dass, wenn in der klassischen Wis-
sensdefinition lógos propositional als Erklärung verstanden wird statt als das Ge-
ben von Rechenschaft im Sinne eines gelingenden sokratischen lógon didónai,
keine Aussicht besteht, zu einer gelingenden Lösung des ‘Gettier-Problems’ zu
kommen.

114 Ein noch vergleichsweise neuer Aspekt sind die von (insbes.) fernöstlichen ganz-
heitlichen Wirklichkeitsauffassungen und -zugängen gespeisten kritischen und
grundsätzlichen Anfragen an die okzidental-westliche Rationalität und die hier-
durch geprägten isolierend-analytischen, klassifikatorisch untergliedernden und
zerlegenden Wissenschaften: S. hierzu Adiectamentum I (bes. unter Gloy).

115 Von lat. cohaerere: zusammenhängen.
116 Von gr. méthodos: Weg, hier: Weg der Erkenntnis- bzw. Wissensgewinnung.
117 Die Verfahrensweisen und Methoden müssen dabei selbst immer wieder der kri-

tischen Prüfung unterzogen werden, ob sie ihrem ‘Gegenstand’ bzw. Gegen-
standsbereich gemäß sind.

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

147

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


ßen Meinungen unterscheiden, weil sie zuverlässig und vertrauens-
würdig sind (‘Wissen’).

Es geht in der Wissenschaft also um die methodisch geleitete und
kontrollierte, möglichst umfassende Erweiterung von Wissen und des-
sen Überprüfung (bzw. die Überprüfung dessen, was mit dem An-
spruch auftritt bzw. vertreten wird, ‘Wissen’ zu sein).

Hierbei ist das, was auf dem jeweiligen Stand der Wissenschaft
als ‘Wissen’ gilt, stets ‘Wissen auf Abruf ’. Zu einer Letztbegründung,
mithin zu einer definitiven Garantie einer mit einem Resultat wissen-
schaftlicher Forschung verbundenen Wahrheitsprätention118, ist die
Wissenschaft nicht imstande, so gut begründet der Wissensanspruch
im Einzelfall auch sein mag.

Die Wissenschaftstheorie hat eindrücklich gezeigt, dass die Wis-
senschaft in allen ihren Ausgestaltungen zwar dem Postulat der Vorur-
teilslosigkeit verpflichtet ist (bzw. sein sollte) – kantisch gesprochen:
als ‘regulativer Idee’, an der man sich im Wissenschaftsprozess ausrich-
ten soll, und der man, obgleich immer unerreichbar bleibend, doch
möglichst nahe kommen soll –, dass dies aber nicht mit realer Voraus-
setzungslosigkeit verwechselt werden darf: Auch jedwede Wissenschaft
baut bereits auf Vorverständnissen und ‘Vorurteilen’ auf. Dies schon
deshalb, weil diese unhintergehbare Möglichkeitsbedingung jeglicher
menschlichen Wirklichkeitsauffassung und -erkenntnis wie auch jed-
weden Verstehens sind.119

Dem ‘entkommt’ auch die Wissenschaft nicht. Allerdings setzt wis-
senschaftliches Arbeiten – jedenfalls der Idee nach120 – die Bereitschaft

118 ‘Prätention’ hier: Anspruch.
119 Die moderne Wissenschaftstheorie hat hier etwas erarbeitet, was sich gut in Ein-

klang bringen lässt mit dem, was man innerhalb der Theologie den ‘eschatologi-
schen Vorbehalt’ nennt: Unser Denken und Erkennen sind immer Stückwerk.
Erst im Eschaton wird die Wahrheit voll offenbar werden. Eschaton: von gr.
éschatos: äußerster, letzter; Eschatologie christlich: Lehre von den letzten Dingen:
vom Heil (oder Unheil) des Menschen wie der Welt. Zur modernen Wissen-
schaftsauffassung passt aus theologischer Sicht auch gut, dass es letztlich bei Gott
selbst liegt, ob und inwiefern er sich per Offenbarung dem Menschen erschließt
oder nicht.

120 S. zum Faktischen aber relativierend bes. die Arbeit des Physikers, Wissenschafts-
philosophen und -historikers Thomas S. Kuhn: The Structure of Scientific Revolu-
tions, Chicago 1962 (deutsch: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-
furt am Main 1967).

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

148

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


voraus, all diese Vorverständnisse und Vorurteile im Forschungspro-
zess in Frage zu stellen und ggf. zu revidieren.

Für die Theologie als Wissenschaft bedeutet dies, dass es, sollte
sich ihre fundierende ‘Glaubensprämisse’, dass in Jesus als dem Chris-
tus letztgültig die Offenbarung Gottes geschehen ist, nachweisbar als
falsch erweisen, zur Selbstaufhebung der Theologie als Wissenschaft
kommen würde – oder wenigstens zu ihrer Transformation zur spezi-
ell auf das Christentum bezogenen (bloßen) Religionswissenschaft.

Es ist mir auf dem Hintergrund meiner Erfahrungen als Lehrender
an Schulen, Universitäten und Pädagogischer Hochschule ein beson-
deres Anliegen, an dieser Stelle ein wenig näher einzugehen auf das,
was man als ‘moderne Wissenschaftsgläubigkeit’ bezeichnen kann –
und dem schulisch vielleicht durch ein Unterrichtsfach ‘Ideologiekritik’
begegnet werden könnte, jedenfalls ein wenig:

Solche ‘Wissenschaftsgläubigkeit’ zeigt sich gegenwärtig u.a. im Zu-
sammenhang mit und unter dem Eindruck der bildgebenden Verfah-
ren der neurobiowissenschaftlichen Hirnforschung und der Neurophy-
siologie mit ihrem (anthropologischen) All- und Alleinerklärungsan-
spruch (– dieser bezieht sich auch auf die Pädagogik und das Lernen
(z.B. Versprechen einer ‘Neuro-Didaktik’ etc.)).

‘Moderne Wissenschaftsgläubigkeit’ zeigt sich desgleichen in ‘Best-
seller-Erfolgen’ als ‘wissenschaftlich fundiert’ daherkommender Publi-
kationen, verbunden mit entsprechender öffentlicher Anerkennung
ihrer Autoren.

So etwa im immer noch anhaltenden Verkaufserfolg des Buches
The Selfish Gene121 des amerikanischen Evolutions- und Soziobiologen
Richard Dawkins. In diesem Buch vertritt Dawkins die These, dass es
beim Menschen bereits auf einer genetischen Anlage beruhe, dass er
egoistisch sei und (nur) seine eigenen Ziele verfolge. Darwin habe Un-
recht, wenn er meine, es gehe in der Natur vorrangig um das Überle-
ben der Art. Vielmehr sei es so, dass die Evolution bestimmt sei vom
Gesetz der (egoistischen) Verbreitung der eigenen Gene.

Als prominenten Beleg führt der Autor die Beobachtung an, dass
ein junger Löwe, der sich erfolgreich gegenüber dem bisherigen Rudel-
führer behaupte, indem er diesen vertreibe, bei der Übernahme von

121 Oxford, 4. Aufl. 2016; deutsch: Das egoistische Gen, Berlin 2. Aufl. 2014.

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

149

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


dessen Rudel zunächst alle kleinen Nachkommen des bisherigen Ru-
delführers totbeiße, damit die Löwenweibchen durch den Verlust ihrer
Jungtiere schneller wieder befruchtungsfähig seien und er so schneller
sein eigenes Genmaterial weitergeben könne. Dieses Verhalten aber
könne nicht der Arterhaltung dienen, denn für die Arterhaltung sei es
nachteilig, wenn alle Neugeborenen getötet werden.

Mithin sei der Genegoismus anstelle des Überlebens der Art anzu-
setzen als der eigentliche Zweck der Evolution. Die die natürliche Se-
lektion fundierende Einheit sei das Gen, der Körper werde von ihm
nur als eine Art von ‘Überlebensmaschine’ benutzt.

Das skizzierte Verhalten von männlichen Löwen, die ein Rudel
neu übernehmen, wurde oft beobachtet und steht nicht in Frage. Aller-
dings könnten zahlreiche Beispiele aus dem Tierreich angeführt wer-
den, dass sogar fremde neugeborene Tiere der eigenen Art von der
Herde mit aufgezogen werden, wenn das Muttertier gestorben ist.

Worauf es hier ankommt, ist etwas anderes: Die Grenzüberschrei-
tung von (Natur-)Wissenschaft, die so oft geschieht: Dawkins insinu-
iert122 durch sein Buch nämlich permanent, dass es (also) das ange-
messene Verhalten von Menschen sei, sich sozial und gesellschaftlich
egoistisch zu verhalten. Er schließt von dem von ihm behaupteten ge-
netisch codierten Verhalten der Tiere auf die menschliche soziale und
gesellschaftliche Ebene.

Dies hat, um dies als Fehlschluss an einem Beispiel zu konkretisie-
ren, denselben fragwürdigen Status, wie wenn man von einer streng
monogam lebenden Tierart darauf schließen würde, dass die Monoga-
mie, näherhin die Ehe, die einzig natürliche menschliche Lebensform
darstelle. Man mag für Monogamie und Ehe eintreten, doch diese sol-
chermaßen zu begründen ist mehr als obskur.

Gewissermaßen als ‘Brückenglied’ von der evolutionsbiologischen
zur menschlich-sozialen und gesellschaftlich-kulturellen Ebene dient
Dawkins das ‘Mem’, das er in Analogie zum Gen der biologischen Evo-
lution verstanden wissen will als Replikationseinheit der kulturellen
Evolution. Aus dem Genpool wird dementsprechend der ‘Mempool’.

122 Von lat. insinuare: unterstellen, einflüstern.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

150

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Wie die Gene sind die ‘Meme’ den Faktoren Selektion und Mutation
unterworfen.123.124

Geradezu bedenklich wird solch ein (quasi-)wissenschaftlicher
Grenzübertritt, wenn er in den Sozialwissenschaften und in der allge-
meinen Öffentlichkeit so breit rezipiert wird wie in diesem Fall.

Solch ein Grenzübertritt der Naturwissenschaft ist nur von den
Folgen her, nicht aber der generellen Struktur nach unterschieden von
dem, was vormals (seit dem Ende des 1. Weltkrieges) als ‘Deutsche
Physik’ bzw. (spätestens seit dem Nationalsozialismus) als ‘Arische
Physik’ propagiert wurde (z.B. von J. Stark und bes. von Ph. Lenard).125

Im Fall der ‘Arischen Physik’ ging es zugleich um die eigenständige
Berechtigung von Theoretischer Physik gegenüber der Experimental-
physik. Die Vertreter der ‘Arischen Physik’ stellten die Legitimität der
Theoretischen Physik mit ihren abstrakt-mathematischen und ‘kon-
traintuitiven’ Annahmen in Zweifel (v.a. nichteuklidische Raumgeo-
metrie sowie Raum-Zeit-Kontinuum in der Allgemeinen Relativitäts-
theorie; Unschärferelation sowie Dualismus von Welle und Teilchen in
der sog. ‘Quantenmechanik’) – allerdings taten sie dies vorwiegend da-
durch, dass sie in ihrer antijüdisch-rassenideologischen Verblendung
die oft dem Judentum angehörenden Urheber der neuen physikali-

123 Zu kritischen Einwänden gegenüber Dawkins’ Auffassungen s. bes. die Arbeiten
von D. S. Wilson, E. Sober, S. J. Gould, S. Atran.

124 Religion ist ihm in diesem Zusammenhang ein besonders gefährliches, da hoch-
infektiöses ‘Gedankenvirus’, s. dazu: Viruses of the Mind (1993). Bezeichnender-
weise ist Dawkins der Meinung, dass Denken Anathema für jede Religion sei (s.
Schloemann, J.: Atheisten-Kampagne in London – Gottlos ist geil. In: www.sued-
deutsche.de. 17. Mai 2010, zuletzt abgerufen: 2. Mai 2015.) Anathema: von
anáthema estô: „Er sei (dem Gott) anheimgegeben!“ Traditioneller kirchlicher
Bannfluch gegen sog. Häretiker (Irrlehrer) und schwere Sünder ohne Einsicht
und Reue. Der Verfluchte wird aus dem durch (den) Gott geschützten Bereich
verstoßen und dem Urteil Gottes preisgegeben. — Dawkins orientiert sich in sei-
nen Kämpfen gegen Gottesglauben und Religion einseitig an Glauben und Welt-
bild religiöser Fundamentalisten, mithin an einem Zerrbild von Religion und Re-
ligiosität. Dawkins ist mit seiner Behauptung der Unvereinbarkeit von Wissen-
schaft und Glaube bzw. Religion auf seine Weise ‘fundamentalistisch’ und miss-
braucht die Wissenschaft (der Evolutionsbiologie).

125 Es wurde, so seltsam dies heute auch erscheinen mag, auch vertreten eine
sog. ‘Deutsche Chemie’ (v.a. P. Waldens) und sogar eine ‘Deutsche Mathematik’
(bes. Th. Vahlen und L. Bieberbach).

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

151

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


schen Theorien rassistisch diffamierten, statt sich mit deren Theorien
wissenschaftlich auseinanderzusetzen.

Vertreter der ihrer Bezeichnung nach ‘Jüdischen Physik’, die keine
Juden waren wie etwa Werner Heisenberg, wurden von ihnen als ‘Ge-
sinnungsjuden’ und ‘weiße Juden’ verunglimpft.

„Ideologie überlagert nicht das gesellschaftliche Sein als ablösbare Schicht,
sondern wohnt ihm inne.“
(Th. W. Adorno, in: Negative Dialektik)

Warum aber kommt es immer wieder zu derartigen pseudowissen-
schaftlichen Übernahmen? Zu tun hat dies nicht allein mit der Eingän-
gigkeit der vorgetragenen Thesen und der (rhetorischen) Eloquenz,
mit der sie vorgetragen werden (wie im Fall von Dawkins). Es hat vor
allem zu tun mit der ‘Zeitgeistentsprechung’ der vorgetragenen The-
sen:

Thesen wie die von Dawkins vorgetragene haben legitimatorischen
Charakter, indem sie den Egoismus der einzelnen wirtschaftlichen Ak-
teure gleichsam als ‘natürlich’ darstellen und die immensen Einkom-
mensunterschiede im neoliberalistischen globalen Wirtschaftssystem
samt der sonstigen massiven Ungleichheiten als selbstverständliche
Folge größerer Durchsetzungsfähigkeit.

Es erscheint so als unvermeidlich, dass es hier (eben) (gewisserma-
ßen ‘geborene’) ‘Gewinner’ und ‘Verlierer’ gibt (z.B. unter den Einzel-
nen, die ‘eigenverantwortlich’ als Selbstunternehmer (‘Ich-AGs’) sich
zu behaupten versuchen).

Publikationen wie die von Dawkins haben mithin Ideologiefunkti-
on und helfen mit, das Gegebene ‘sakrosankt’126 erscheinen zu lassen
statt als hinterfrag- und verbesserbar. Die dem Menschen ‘natürlich’
eignende ‘Borniertheit’ des Blickes auf die Dinge (menschliche Ver-
hältnisse, Gesellschaft, Wirtschaft; vgl. Platons Höhlengleichnis) wird
so verstärkt, statt dass er aus der Borniertheit seines Blicke(n)s befreit
würde um die Dinge zu sehen, wie sie sind. Hierfür wäre schulisch
Einübung in Ideologiekritik vonnöten. Doch warum kommt es hierzu
so selten?

Generell: Es dürfte wohl staatlicherseits nicht gewünscht sein, da
dem Einzelnen (d.h. der einzelnen Schülerin bzw. dem einzelnen

126 Sakrosankt: unantastbar.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

152

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Schüler etc.) die Rolle zugedacht ist, dabei behilflich zu sein, die eigene
nationale Ökonomie im Wettbewerb (‘Rattenrennen’?) der Volkswirt-
schaften möglichst weit vorne zu platzieren. Nicht zugedacht ist ihm,
die Dinge und Verhältnisse als das (im Grunde genommen) ‘einzig
Wahre’ im Blick darauf zu be- und hinterfragen, was ein wahrhaft
menschliches – oder jedenfalls menschenwürdig(er)es – Leben ist oder
sein könnte.

Speziell: Die an der Schule Lehrenden haben in der Regel sich zwar
viel mit Fachdidaktik und -methodik auseinandergesetzt, niemals aber
in ihrem eigenen Ausbildungs- und Bildungsgang in systematisch-
pädagogischer Hinsicht mit Bildungstheorie (und Bildungsgeschichte).
Denn sonst wüssten sie wie selbstverständlich z.B., dass der aus psy-
chologischen Theorietraditionen herrührende Kompetenzbegriff, sei
es in einem engen oder einem weiten Verständnis, (samt dem derzeit
inflationären ‘Kompetenz(en)sprech’ und der damit verbundenen
Kompetenzenhuberei etwa im Entwerfen immer neuer ‘Kompe-
tenz(en)kataloge’ und ‘Kompetenz(en)modelle’)127 nicht imstande ist,
den Bildungsbegriff und das, was mit ihm veritabel (‘veritabel’ in der
eigentlichen Bedeutung des Wortes) bezeichnet wurde und wird, zu er-
setzen.

Sie wüssten, dass dem Kompetenzbegriff das mit dem Bildungsbegriff
geschichtlich verknüpfte skeptisch-abständige, kritisch-reflexive wie wi-
derständige Moment fehlt, das einer Verzweckung und Funktionalisie-
rung widerstreitet.

So kommt es dazu, dass schulisches Lehrpersonal permanent in
der Gefahr steht, die ihm überantworteten Schülerinnen und Schüler
unvermerkt dem jeweils herrschenden Zeitgeist auszuliefern, ja sie die-
sem zur Verwertung zuzuliefern statt sie diesbezüglich zu skeptisch-
kritischer Abständigkeit zu befähigen wie wahre Bildung(s’arbeit’) dies
erfordern würde.

127 U.v.a. z.B. durch J. Weinberg, P. Faulstich, R. Arnold, J. Erpenbeck, G. Schneider –
und auch durch O. Negt und D.-J. Löwisch, von denen hier zumindest mehr an
Vorbehaltlichkeit zu erwarten gewesen wäre!

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

153

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


So weit hier, en passant, ein Plädoyer gegen naive Wissenschafts-
gläubigkeit und für Bildung und Befähigung zur Ideologiekritik
(statt ‘Kompetenzerei’)!128

  
Einige beiläufig-kurze skeptische Anmerkungen zur Gegen-
warts-’Pädagogik’: ‘Soft-Skill(s)’-Talk(s) und schulische ‘Kompe-
tenzerei’.

„Auch den Tantalos sah ich, mit schweren Qualen belastet.
Mitten im Teiche stand er, den Kinn von der Welle bespület,
Lechzte hinab vor Durst, und konnte zum Trinken nicht kommen.
Denn so oft sich der Greis hinbückte, die Zunge zu kühlen;
Schwand das versiegende Wasser hinweg, und rings um die Füße
Zeigte sich schwarzer Sand, getrocknet vom feindlichen Dämon.
Fruchtbare Bäume neigten um seine Scheitel die Zweige,
Voll balsamischer Birnen, Granaten und grüner Oliven,
Oder voll süßer Feigen und rötlich gesprenkelter Äpfel.
Aber sobald sich der Greis aufreckte, der Früchte zu pflücken;
Wirbelte plötzlich der Sturm sie empor zu den schattigen Wolken.“
(Odysseus in: Odyssee (in der Übersetzung von Voß))

Mit dem Fokus auf Kompetenz(en) und Kompetenz(en)erwerb geht
sachlogisch einher eine Vergleichgültigung inhaltlichen Lehrens zu-
gunsten von ‘facilitation’ als Kreieren und Arrangieren der Bedingun-
gen zur Ermöglichung von Lernen (und Entwicklung). Hierbei „erhöht
sich mit dem […] Demokratie-Kreativitäts-Selbstregulations-Denken
der Druck auf das Individuum, sich selbst als Kompetenzsteigerungs-
zentrum zu sehen. Und die wichtigste Kompetenz jedes Kompetenz-
steigerungszentrums ist die Kompetenzsteigerungskompetenz.“129

Der sich im pädagogischen Bereich allenthalben ausbreitende päd-
agogische ‘Kompetenz(en)-Neusprech’ wird sekundiert vom ‘Soft-
Skill(s)-Talk’ um so etwas zu bezeichnen wie ‘überfachliche Kompe-
tenzen’ und ‘persönliche Qualitäten’.

128 Ausführlich dazu Mugerauer, R.: Kompetenzen als Bildung? Die neuere Kompeten-
zenorientierung im Deutschen Schulwesen — eine skeptische Stellungnahme, Mar-
burg 2012. Auf die ‘Kompetenzerei’ wird hier nicht ausführlich eingegangen, der
genannte Publikationshinweis möge hier genügen. Stattdessen sollen hier noch
einige Ausführungen zum neuerdings modisch gewordenen ‘Soft-Skill(s)-Talk
folgen (in Orientierung v.a. an Roland Reichenbach).

129 So Roland Reichenbach in: Art.: SOFT SKILLS, in: Dzierzbicka, A./Schirlbauer, A.
(Hg.): Pädagogisches Glossar der Gegenwart, Wien, 2. erweiterte Aufl. 2006, S. 251.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

154

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Hierbei bleibt gemeinhin völlig unterbestimmt, was mit ‘soft skills’
(bzw. ‘people skills’ bzw. ‘heart skills’) denn eigentlich genau gemeint
ist (außer, dass, wie es scheint, nicht ‘hard skills’, nämlich konkrete
fachbezogene bzw. -gebundene Kompetenzen gemeint sind).

Es eröffnet sich ein reichhaltiges, großteils obskures und unbe-
stimmbar bleibendes ‘Pluriversum’ (von Lernbereitschaft, Lernkompe-
tenz, Dialogfähigkeit, Kritikfähigkeit, Wertschätzung, Toleranz, Per-
sönlichkeitsentwicklung, Gemüthaftigkeit, Selbstständigkeit, (relativer)
Autonomie, Selbstregulation, Kreativität, Gemeinschaftsfähigkeit,
Kommunikationsbereitschaft und -fähigkeit, Kooperationsbereitschaft
und -fähigkeit, Konflikt(bewältigungs)fähigkeit, Handlungsbereit-
schaft und -fähigkeit, Wahrnehmungsvermögen, Ambiguitätstoleranz,
Problemlösebereitschaft und -fähigkeit, Leistungsbereitschaft und -fä-
higkeit, wertefundierter Grundhaltung, Demokratiefähigkeit, Balance-
fähigkeit, Copingstrategien, Resilienz, Selbstverantwortung, Verant-
wortung für Andere, Umweltverantwortung und –kompetenz, politi-
scher Bildung etc. etc.), das reicht von recht konkreten Fertigkeiten bis
zu allgemeinen, kaum mehr definierbaren Fähigkeiten.

Generell wird, auch in den ‘seriöseren’ Soft-Skill-Katalogen, nicht
differenziert zwischen „1) Fertigkeiten, 2) Fähigkeiten oder Kompe-
tenzen, 3) Persönlichkeitseigenschaften, 4)  Verhaltensdispositionen, 5)
Motiven und 6) Tugenden […]“130.

Was aber ist die Hoffnung, die mit dem Erwerb von ‘Soft Skills’
verbunden wird?:

„Soft Skills versprechen – in jedem Gebiet und auf je eigene Weise – Er-
folg. Während wir in Bezug auf ‘Charakter’ […] noch formulieren konn-
ten, dieser stelle die Fähigkeit dar, sich selbst im Weg zu stehen, stehen die
Soft Skills keinem Akteur mehr im Weg, vielmehr stehen sie ganz anti-
tragisch, unschuldig und ironielos im Dienst seiner höchstpersönlichen
Ziele, z.B. als ‘dating skills’, ‘socratic selling skills’ [Wieder einmal muss So-
krates herhalten; Sokrates, der beim Anblick der Vielzahl von Waren ausge-
rufen haben soll: „Wie zahlreich sind doch die Dinge, deren ich nicht be-
darf!“; R.M.], als ‘professional telephone skills’ oder auch ‘basic travel
skills’.“131

„Die ‘weichen Fähigkeiten’ zu optimieren – denn sie sind in jedem Fall
lernbar, steigerungs- und ausbaufähig! – heisst also, sich in einen Engels-

130 So, wie gewohnt treffend, Roland Reichenbach: ebenda, S. 246.
131 Ebenda, S. 246f..

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

155

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


kreis zu begeben und ewiges Wachstum zu bewirken. Philippe Garnier
sprach einmal von Früchten, die ewig weiterreifen … (allerdings als Meta-
pher für die Hölle).“132

So viel zu dem mit den ‘Soft Skills’ verbundenen Steigerungsethos!133

Wie aber steht es mit der Objektivierbarkeit, näherhin mit der Dia-
gnostizierbarkeit, Messbarkeit und Überprüfbarkeit der Soft Skills, al-
so der Nachweisbarkeit des Vorliegens (oder Nicht-Vorliegens) dersel-
ben als in je spezifischem Maße erworbenen?:

„Während die Hard Skills relativ leicht zu beobachten, zu quantifizieren
und valide zu messen sind, bleiben die Soft Skills [nun einmal] „hard to
measure“. Dass dies ein Glück darstellen könnte, hat bisher noch den Sta-
tus einer wenig bekannten Erkenntnis. Unabhängig davon traut man sich
in so genannten „Assessment“-Verfahren diesbezüglich durchaus dia-
gnostische Kompetenzen zu. Woher dieselben eigentlich herkommen,
mögen sich jene fragen, die ein wenig mit der Erfassung z.B. spezifischer
sozialer Kompetenzen – etwa der Verhandlungskompetenz, des Emoti-
onsverstehens oder des moralischen Urteilsvermögens – vertraut sind.
Die Kompetenz zur Soft Skills-Diagnostik wird also selbst weniger Hard
Skills- als vielmehr selbst ‘soft skills’-Charakter aufweisen und die Soft
Skills-Diagnostiker können – diese Vermutung sei erlaubt – wahrschein-
lich froh sein, dass sie selbst keine Assessmentverfahren zweiter Ordnung
zu durchlaufen haben, mit welchen ihre ‘soft skills detection (soft) skills’
gemessen bzw. ‘erfasst’ würden.“134

„They are“ sozusagen „not really measurable“, aber immer noch „really
important“. Dass, wenn alle mit dem Kopf nicken, womöglich etwas nicht
ganz in Ordnung ist, merkt man meist erst mit einer gewissen Verspä-
tung.“135

Trotz all dieser mit den Soft Skills verbundenen ungelösten (und teils
sicherlich unlösbaren) Probleme ist zu konstatieren, dass sie ‘attraktiv’
erscheinen, nicht zuletzt, weil sie ihrem (angeblichen) ‘strukturellen
Design’ gemäß Erfolg in Leben und Beruf versprechen sowie Vielsei-
tigkeit – und doch zugleich endlich die pädagogisch und sonstwo so
oft ersehnte wie erträumte (und häufig sehr schmerzlich vermiss-
te) ‘Ganzheitlichkeit’ (mit) zu ermöglichen scheinen:

132 Ebenda, S. 247.
133 Vgl. Reichenbach: ebenda, S. 251.
134 Reichenbach: ebenda, S. 247f.
135 Ebenda, S. 248.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

156

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„Doch ob man will oder nicht: Der zweifellos ohne schwer wiegende Dif-
ferenzierungen auskommende ‘soft skills talk’ hat sich international, glo-
bal, interdisziplinär, cross-curricular sowie auf allen Ebenen der Abstrak-
tion und Konkretheit durchgesetzt. Die Soft Skills besitzen die perfekte
Form, sie sind modularisierbar, polyvalent, multifunktional und kommen
dem Wunsch nach persönlichem und beruflichem Erfolg entgegen. Wo
immer Menschen zusammenkommen, sind z.B. ‘strategies for successful
interpersonal interactions’ wünschenswert. Dabei trifft die ‘Verbindung’
von Hard Skills und Soft Skills als neue Ganzheitlichkeit das pädagogisch-
didaktische Bedürfnis nach Vielseitigkeit bei gleichzeitiger Einheit.“136

In seinem Streben nach möglichst umfassendem Erwerb und Steige-
rung seiner ‘Soft Skills’ gerät das Individuum unvermerkt in die Lage
eines (post-)modernen Tantalos, dem in seinem Tartaros-Dasein die
Früchte seiner unablässigen Bemühungen doch stets unerreichbar
bleiben, so greifbar sie ihm auch scheinen (bzw. versprochen werden; s.
obiges Odyssee-Zitat):

„Während das kompetenzsteigerungswillige Individuum über seine Hard
Skills relativ gut informiert ist, da in diversen Abschlussprüfungen meist
– zum Glück (!) – nur sie interessieren, ist es im Hinblick auf eigene Soft
Skills notgedrungen etwas verunsichert und auf die Soft Skills-Diagnostik
der anderen angewiesen. Diese professionelle (oder auch nicht im Ge-
ringsten professionelle) Diagnostik wird ihm sicher zeigen, dass es ange-
sichts der vielen Defizite noch viel zu lernen hat, ein Leben lang, und dass
es die Welt der Menschen trotzdem sehr wahrscheinlich noch defizitär
verlassen wird. Statt also in einen dauerhaften Kontakt mit dem Univer-
sum des Nichtwissens und der Inkompetenz zu treten, wofür früher auch
der Name ‘Bildung ‘ gebraucht worden ist, durchwandert das von konsti-
tutiver Soft-Skills-Defizität gepeinigte Individuum, willig und eifrig, sich
zu verbessern – früher ‘Bildsamkeit’ genannt –, die laue Soft Skills-Welt
seiner höchstpersönlich modularisierten Aus- und Weiterbildung. Im
Hintergrund ertönt vielleicht „You can get it if you really want, but you
must try“ (von Jimmy Cliff); und wenn derlei Selbstwirksamkeitssugges-
tion als ‘Ideologie’ – zugegeben: ein nicht mehr gebräuchliches Wort –
entlarvt würde [meine Hervorhebung; R.M.], so könnte in diesem (frei-
lich unwahrscheinlichen) Fall die vielleicht wichtigste ‘soft skill’ über-
haupt als Remedium dienen: die anti-tragische Zuversicht.“137

136 Ebenda, S. 249.
137 Ebenda, S. 251f.

IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft?

157

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Wie dargelegt, steht kaum zu erwarten, dass die angeführte Selbstwirk-
samkeitssuggestion schulisch als Ideologie erkannt und aufgezeigt
würde.

Vielmehr ist es so, dass der ‘Soft-Skills-Talk’ auch schulisch über-
nommen und per Erweiterung noch mehr ins Absurde geführt wird –
so etwa wenn in einer Homepage-Anpreisung der schuleigenen Sucht-
und Drogenprävention als Beratungskonzept in Anlehnung an ein-
schlägige ‘modisch’ daher kommende Präventions-Konzepte (bzw. ei-
nes derselben) von der Entwicklung und Förderung von ‘life-skills’ die
Rede ist. Ja: solch pädagogischer Neusprech wirkt doch stets unge-
mein ‘kompetent’…!

„Die fast unlösbare Aufgabe besteht darin, weder von der Macht der an-
deren, noch von der eigenen Ohnmacht sich dumm machen zu lassen.“
(Th. W. Adorno in: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Le-
ben)

„Das Verzweifelte, daß die Praxis, auf die es ankäme, verstellt ist, gewährt
paradox die Atempause zum Denken, die nicht zu nutzen praktischer Fre-
vel wäre.“
(Th. W. Adorno in: Negative Dialektik)

Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger
Religionsfriede’

Im Einführungsessay wurde vertreten, dass sich der Christ bzw. die
christliche Theologie hinsichtlich einer Selbsterschließung Gottes in
anderen Religionen, und das heißt: außerhalb Jesu Christi, Zurückhal-
tung aufzuerlegen und sich vorschneller Behauptungen zu enthalten
habe. Es sei hier vielmehr eine Haltung der ‘gelehrten Unwissenheit’
anzustreben.

Der Ausdruck der ‘gelehrten Unwissenheit’ (docta ignorantia)
stammt, wie bereits angemerkt, von Nikolaus von Kues und ist Aus-
druck seiner Erkenntnis, dass jegliches endliche Wissen letztlich auf
die Unbegreiflichkeit Gottes hinführe. Im Zuge einer gegenseitigen To-
leranz könnte es gerade in der Gotteslehre und Gotteserkenntnis
darum gehen, zum Wissen um das eigene Nichtwissen zu gelangen.

IV.6

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

158

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Im Zentrum eines solchen Erwerbes hätte dann jedenfalls auch
das zu stehen, was man in der Tradition in Unterscheidung zur ‘affir-
mativen Theologie’138 ‘negative Theologie’ genannt hat (lat. theologia
negativa, griech. θεολογία ἀποφατική, theología apophatikê).

Hiermit ist, kurz gesagt, gemeint, dass angesichts der Unfassbar-
keit, Unbegreiflichkeit und Un(aus)sagbarkeit Gottes sowie seiner ab-
soluten Seins- (und mithin auch Erkenntnis-)Transzendenz139 von die-
sem nur in Negationen bzw. in absprechender Weise gesprochen wer-
den kann, da alle positiven Bestimmungen und Gottesvorstellungen
Gott nicht angemessen sein können.

Diese Tradition wurde durch die Mittel- und Neuplatoniker (bes.
Numenios, Kelsos, Albinos, Plotin und Proklos) auf Platon zurückge-
führt140, im Grunde genommen aber v.a. durch sie selbst begründet.141

In der christlichen Theologie wurde diese Tradition immer wieder
aufgegriffen und im christlichen Sinne fort- und weitergeführt. In ihr
steht nach v.a. (Pseudo-)Dionysius Areopagita, Johannes Scotus Eriuge-
na und Meister Eckhart auch Nikolaus von Kues.

(Pseudo-)Dionysius Areopagita bezieht sich übrigens bereits durch
seinen Namen auf des Paulus Areopagpredigt vom unbekannten Gott.
Betont sei hier, was u.a. Dionysius Areopagita betont: Gott steht auch
noch über aller Verneinung. Die Verneinung ist ‘eminenztheologisch’142

und nicht etwa privativ143 zu verstehen.
Diese Tradition der negativen Theologie ist sehr eng verknüpft mit

der christlichen Mystik, sofern es sich hier um eine ‘Denk- und Auf-
stiegsmystik’, eine ‘rationale Aufstiegsmystik’ als Versuch eines denken-
den Ergreifens und Erfassens Gottes als des höchsten, transzendenten
Einen und nicht etwa v.a. um eine rationalitätsenthobene rauschhaft-

138 Von lat. affirmare: behaupten, (positiv) aussagen, bejahen. Bei der affirmativen
Theologie handelt es sich um eine Theologie, die von der Erkennbarkeit Gottes
ausgeht und Aussagen über Gott machen zu können glaubt (und dies auch tut).

139 Vgl. Platons Kennzeichnung der ‘Idee des Guten’ als noch ‘jenseits des Seins’
(ἐπέκεινα τῆς οὐσίας) im Dialog Politeia.

140 S. bes. den zweiten Teil von dessen Dialog Parmenides.
141 S. auch den jüdisch-hellenistischen Religionsphilosophen Philon von Alexandrien,

der diesbezüglich bereits platonische mit alttestamentlichen Aspekten verknüpft.
142 Von lat. eminentia: das Hervorragen, konkret: das Hervorragende.
143 Von lat. privare: berauben.

IV.6 Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger Religionsfriede’

159

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


verzückte (mehr oder minder obskurantistische) ‘Gefühls-, Auditions-
und Visionsmystik’ handelt.

So äußert Meister Eckhart u.a.:
got enist niht wesen noch vernünftic noch enbekennet niht diz noch daz.“
(„Gott ist weder Wesen, noch Vernunft, noch erkennt er etwas, nicht dies
und nicht das.“)

Nichts, Gott, Seelengrund und Vernunft sind für Meister Eckhart iden-
tisch.

Der päpstliche Kardinal Nikolaus von Kues hat sich Abschriften
der verbotenen, von der Inquisition teils als häretisch erklärten lateini-
schen Schriften von Meister Eckhart besorgt und sie sorgfältig studiert.

In seiner eigenen negativen Theologie sind die docta ignorantia
und die Lehre von Gott als der ‘coincidentia oppositorum’ (‘Zusam-
menfall der Gegensätze’) aufeinander bezogen. Gottes Existenz ist für
Cusanus unaussagbar und unerreichbar/unberührbar (‘ineffabilis int-
angibilisque’). Sie ist weder zu verneinen noch zu bejahen.

Cusanus fasst in seiner Schrift De pace fidei (Über den Frieden im
Glauben) einen dem Denken seiner Zeit weit vorausgreifenden Gedan-
ken des ewigen Friedens zwischen den Religionen, des Friedens im
Glauben (pacem in fide) auf dem Hintergrund der ökumenischen
Überzeugung, dass es hinter aller Verschiedenheit der ‘Riten’ nur die
eine wahre Vernunftreligion gebe (una religio in rituum diversitate).

Cusanus ist überzeugt davon, dass „alle Religionen von Anfang an
immer den einen Gott vorausgesetzt und in allen Arten von Gottes-
dienst verehrt hatten.“144

Er meint, dass „[d]ie Hauptsache ist, dass der Glaube bewahrt
bleibt“. Daher solle „durch ein allgemeines Gesetz dafür gesorgt wer-
den, dass durch die Verschiedenheit der Riten die friedliche Überein-
stimmung im Glauben nicht gefährdet“ werde.145

Ein ewiger Religionsfriede sei zu schließen, „damit alle gemeinsam
in Frieden und Eintracht den Schöpfer aller Dinge loben [sollten]
[…].“146

144 De pace fidei, cp. XIX, nr. 68.
145 De pace fidei, cp. XVII, nr. 66.
146 De pace fidei, cp. XVII, nr. 68.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

160

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Solche Gedanken finden erst in der ‘Aufklärung’ des 17. und 18.
Jahrhunderts unter den Gebildeten Verbreitung, etwa bei G.E. Lessing
(s. bes. dessen Nathan der Weise mit der darin enthaltenen sog. ‘Ring-
parabel’) und Kant (s. bes. Die Religion innerhalb der Grenzen der blo-
ßen Vernunft).

Cusanus unterschied sich hier grundsätzlich von vielen Laien und
kurialen wie nichtkurialen Klerikern, etwa von Torquemada, seinem
Kollegen im Kardinalskollegium (– eine dem Kusaner verwandte Auf-
fassung etwa vertrat aber der Erzbischof Johannes von Segovia).

Einschränkend ist allerdings anzumerken, dass Cusanus diese „una
religio“ neuplatonisch-christlich und paulinisch verstanden hat. Die
„una religio“ ist für ihn ein neuplatonisches, bereinigtes Christentum.
Und für dieses sind Muslime wie Juden, wie er meint, leicht dialogisch-
argumentativ zu gewinnen im Religionsdialog des in De pace fidei fik-
tiv-visionär entworfenen universalen himmlischen ‘Friedenskonzils’.

Es ist dies eine fiktive Versammlung der Seligen über die Frage der
Religionen und deren Wahrheit – auch der Hinduismus, zudem v.a.
die chaldäische, die persische und syrische Religionsauffassung (teils
als Varietäten des islamischen Monotheismus) sowie das ostkirchliche
wie auch das hussitische Christentum sind vertreten bei diesem Him-
melskonzil.

Cusanus geht durchgängig von einer Prädominanz und Überlegen-
heit der christlichen Religion aus, die als Verteidigung des rechten
Glaubens (fidei orthodoxe defensio) diskursbestimmend ist.

Es handelt sich im himmlischen Religionsdiskurs des Cusanus also
nicht um eine echte Gleichrangigkeit wie Konkordanz bzw. Eintracht,
nicht um einen echten Konsens – und schon gar nicht um eine Aner-
kenntnis der Wahrheitsansprüche der von den anderen Religionen
proklamierten Glaubenssätze als gleichwertig bzw. gleichrangig.

Zwar gesteht Nikolaus von Kues dem Islam (wie dem Judentum)
einen bestimmten Gehalt an Wahrheit wie eine Berechtigung seiner
Existenz zu. Auch hier aber handelt es sich bei ihm im Grunde jedoch
um eine ‘Vereinnahmungsstrategie’ für die christlich gefasste, philoso-
phisch-neuplatonisch gedeutete, einzig wahre Religion.

Entsprechend erfolgt die Koran-Interpretation in von Kues’ Schrift
Cribratio Alkorani (‘Sichtung/Siebung des Korans’) im Stile einer Chris-

IV.6 Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger Religionsfriede’

161

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


tentumsapologie147. Es geht hier gewissermaßen um eine argumenta-
tiv-polemische148 Verteidigung des christlichen Glaubens (defensio
fidei christianae) angesichts der Konkurrenz der islamischen Religion.

Zu diesem Defensiv-Zweck wird der Koran ausgelegt im Lichte des
Evangeliums. Dabei fasst Cusanus den Islam wie bereits in seiner
Schrift De pace fidei auf im Sinne der nestorianisch-christlichen Häre-
sie149. Beim Glaubensgespräch mit dem Islam handelt es sich nach ihm
daher im Grunde genommen um einen innerchristlichen Dialog.

Dies sei hier kurz erklärt: Der Patriarch von Konstantinopel Nesto-
rius (um 381 bis 451–453 n. Chr.; Patriarch von 428–431) vertrat im
christologischen Streit um das Verhältnis der göttlichen und menschli-
chen Natur in Christus eine Position, nach der Gott nicht Mensch
wurde, sondern sich mit einem Menschen, Jesus, lediglich verbindet.

Göttliche und menschliche Natur sind in Christus vollkommen
unvermischt, aber nicht ganz voneinander getrennt, sondern (ledig-
lich) verbunden durch das Prósopon, d.h. durch seine Person; mensch-
liche und göttliche Natur berühren sich so in einer einzigen Person
(hén prósopon). Keinesfalls aber vermischen sie sich bzw. tauschen
ihre Eigenschaften aus oder werden gar wesensmäßig eins.

Diese Lehre wurde beim Ökumenischen150 Konzil von Ephesos,
das 431 durch Kaiser Theodosius II. zur Klärung der Streitfragen ein-
berufen wurde, als häretisch verworfen.

Verwickelt war Nestorius bereits zuvor in einen mariologischen
Streit, in dem es um das angemessene Verständnis der Mutter Jesu
ging.

Nach dem Konzil musste Nestorius, von einflussreichen Teilneh-
mern des Exils zum Häretiker151 erklärt, sein Amt niederlegen. Später
wurde er zudem noch exkommuniziert152, seine Schriften verbrannt
und er selbst verbannt. Er musste ins Exil nach Oberägypten, wo zu
einem ruhelosen Leben gezwungen war und schließlich verstarb.

147 Apologie: Verteidigung (gr. apología).
148 Polemisch: kriegerisch/kämpferisch, von gr. pólemos: der Krieg.
149 Häresie: Irrlehre.
150 ‘Ökumene’ hier: die Gesamtheit der Christen betreffend.
151 Häretiker: Irrlehrer.
152 Exkommunizieren: aus der Gemeinschaft der Kirche ausschließen.

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

162

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Zurück zum Cusaner: Trotz der genannten Einschränkungen ist
festzuhalten:

Nikolaus von Kues’ Konzept eines friedlichen Miteinanders von
Christentum und Islam sowie seine Anerkenntnis des Existenzrechtes
des Islams (wie der anderen Religionen in ihrer Vielfalt) sowie sein
Plädoyer für die Vielfalt von Riten und den einvernehmlichen Wett-
streit von Ausprägungen von Frömmigkeit, auch muslimischer, bei
wechselseitiger Verständigung sind besonders bemerkenswert.

Denn der Kusaner entwickelt diese Gedanken, die Gewaltanwen-
dung in Sachen der Religion(en) ablehnen, vor dem Hintergrund der
Eroberung von Konstantinopel 1453 durch die Türken, die für das
Christentum in Ost wie West traumatischen Charakter hatte.

Allerdings wusste er sehr wohl, dass das Schwert des Kreuzzuges
stumpf geworden war (– und war qua Amt zudem doch genötigt, an
der Vorbereitung eines Kreuzzuges gegen die Türken mitzuwirken).

Die genannten Schriften gehören trotz aller Einschränkungen als
wichtige Vorstufe in die Geschichte der Entstehung der Toleranzidee,
ja sie sind in dieser Hinsicht ein ‘Markstein’.

Nun wieder zurück zur ‘negativen Theologie’:
Biblischer Anknüpfungspunkt für eine negative Theologie können

(wie in der Tradition) v.a. das Fremdgötterverbot (Ex. 20, 3; Dtn. 5, 7)
und, noch mehr, das Bilderverbot (Ex. 20, 4f.; Dtn. 5, 8f.) sein, aber
auch die Areopagpredigt des Paulus mit ihrer Predigt vom unbekann-
ten Gott (Apg. 17,23).

Durch die Stärkung der christlichen Traditionen der negativen Theo-
logie könnte sich zugleich ein Brückenschlag ergeben zu Judentum und
Islam, vermittelt über deren wirkmächtige Traditionen der negativen
Theologie (bes. Abraham Ibn Daud, Moses Maimonides, Martin Buber,
Franz Rosenzweig und Al-Ghazali).

Aus evangelischer Sicht bietet sich für solch einen Brückenschlag
(aber auch für den Dialog mit Nichtreligiösen, Zweiflern und Atheis-
ten) vor allem an die Theologie Paul Tillichs, in Sonderheit sein Begriff
des ‘Gottes über Gott’, den er in seiner Schrift The Courage to Be153 im

153 New Haven 1952; dt.: Der Mut zum Sein, deutsche Erstveröffentlichung: Stuttgart
1953.

IV.6 Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger Religionsfriede’

163

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Zusammenhang von Ausführungen über den radikalen Zweifel vor-
stellt und entfaltet.154

Mit ‘Gott über Gott’ bezeichnet Tillich den Gott, der den Gott der
Religionen transzendiert, den Gott über dem Gott des Theismus, „der
erscheint, wenn Gott in der Angst des Zweifels untergegangen ist“.155

In diesem ‘Gott über Gott’ gründet der ‘Mut zum Sein’, als „der Zu-
stand des Ergriffenseins von dem Gott über Gott“.156 In ihm werden
„alle Formen des Mutes wiedergeboren aus der Macht des Gottes über
dem Gott des Theismus.“157

Gerade Tillichs Konzept vom ‘Gott über Gott’ macht deutlich, dass
jegliche Gottesvorstellungen stets hinter der Wirklichkeit Gottes zu-
rückbleiben und sie verfehlen – auch christlicherseits!

Da auf Tillichs Begriff des ‘Gottes über Gott’ in diesem Zusam-
menhang nicht näher eingegangen werden kann, sei hier, um Missver-
ständnissen zu wehren, abschließend nur noch darauf hingewiesen,
dass es hier nicht etwa um die Ersetzung des Gottes der Religionen
oder um die Abschaffung des Theismus und der Gottesvorstellungen
geht (und schon gar nicht des/der christlichen!). Vielmehr ist bei Til-
lich ‘Gott über Gott’ stets zugleich zu verstehen als Gott.

154 Er knüpft damit an u.a. an das schlechthinnige, reine Eine Plotins , die ‘Übergott-
heit’ des (Pseudo-)Dionysius Areopagita und die ‘Gottheit’ Meister Eckharts sowie
insbesondere an das ‘Absolute’ der Schellingschen Identitätsphilosophie. Zu Niko-
laus von Kues s.o..

155 Tillich, Paul. Der Mut zum Sein (de Gruyter Texte) (German Edition) (S. 129). De
Gruyter. Kindle-Version.

156 Ebenda: S. 128.
157 Ebenda: S. 128f..

IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)

164

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


Nachwort: Die Haltung des Frankfurters Adorno
als mögliches Leitbild für (u.a.) Frankfurter
Schüler_innen

Der Herausgeber und Hauptautor dieser Publikation zitiert hier zum
Abschluss etwas aus dem Schrifttum des Frankfurters Adorno, was für
ihn, selbst vor allem von Sokrates herkommend, in gewisser Weise Be-
schluss geworden ist, und was ausdrückt, wohin er, wie er hofft, seine
Frankfurter Mitautor_inn_en und möglichst viele der Schülerinnen
und Schüler, die er durch die gymnasiale Oberstufe begleiten durfte
und darf, ein Stück weit führen konnte und kann – nicht nur in Fragen
der Religion sowie Ethik, Philosophie und Geschichte, vielmehr ganz
generell. Das Zitat markiert auch das, was der Autor Schülern und
Schülerinnen sowie seinen Studierenden wie auch allen Leserinnen
und Lesern wünscht:

„Demgegenüber ist der kompromißlos kritisch Denkende, der weder sein
Bewußtsein überschreibt noch zum Handeln sich terrorisieren läßt, in
Wahrheit der, welcher nicht abläßt. Denken ist nicht die geistige Repro-
duktion dessen, was ohnehin ist. Solange es nicht abbricht, hält es die
Möglichkeit fest. Sein Unstillbares, der Widerwille dagegen, sich abspei-
sen zu lassen, verweigert sich der törichten Weisheit von Resignation. In
ihm ist das utopische Moment desto stärker, je weniger es – auch das eine
Form des Rückfalls – zur Utopie sich vergegenständlicht und dadurch de-
ren Verwirklichung sabotiert. Offenes Denken weist über sich hinaus.
Seinerseits ein Verhalten, eine Gestalt von Praxis, ist es der verändernden
verwandter als eines, das um der Praxis willen pariert. Eigentlich ist Den-
ken schon vor allem besonderen Inhalt die Kraft zum Widerstand und
nur mühsam ihr entfremdet worden. Ein solcher emphatischer Begriff
von Denken allerdings ist nicht gedeckt, weder von bestehenden Verhält-
nissen noch von zu erreichenden Zwecken, noch von irgendwelchen Ba-
taillonen. Was einmal gedacht ward, kann unterdrückt, vergessen werden,
verwehen. Aber es läßt sich nicht ausreden, daß etwas davon überlebt.
Denn Denken hat das Moment des Allgemeinen. Was triftig gedacht wur-
de, muß woanders, von anderen gedacht werden: dies Vertrauen begleitet

V. 

165

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


noch den einsamsten und ohnmächtigsten Gedanken. Wer denkt, ist in
aller Kritik nicht wütend: Denken hat die Wut sublimiert. Weil der Den-
kende es sich nicht antun muß, will er es auch den anderen nicht antun.
Das Glück, das im Auge des Denkenden aufgeht, ist das Glück der
Menschheit. Die universale Unterdrückungstendenz geht gegen den Ge-
danken als solchen. Glück ist er, noch wo er das Unglück bestimmt: in-
dem er es ausspricht. Damit allein reicht Glück ins universale Unglück
hinein. Wer es sich nicht verkümmern läßt, der hat nicht resigniert.“158

Mögen sich die Mitpublizierenden wie alle Schülerinnen und Schüler
sowie Studierenden und auch alle Leserinnen und Leser das rückhalt-
los kritische Denken auf ihrem Lebensweg, wie unauffällig und insge-
heim auch immer, niemals ‘austreiben’ lassen!

Denn die ‘Selbständigkeit im Denken’ (Theodor Ballauff) bzw. die
Fähigkeit zum ‘problematisierenden Vernunftgebrauch’ (Jörg Ruhloff)
dürfte dasjenige sein, was als ‘problematisch-vernünftige’ Bildung heu-
te an der Zeit ist.

Einer der auch heute noch pädagogisch wie gesellschaftlich rele-
vantesten Gründe hierfür – und zwar in derzeit vielfach ungeahnter
Aktualität – findet sich bei Adorno selbst ausgeführt:

„Die Forderung, daß Auschwitz nicht noch einmal sei, ist die allererste an
Erziehung. Sie geht so sehr jeglicher anderen voran, daß ich weder glaube,
sie begründen zu müssen noch zu sollen. Ich kann nicht verstehen, daß
man mit ihr bis heute so wenig sich abgegeben hat. Sie zu begründen hät-
te etwas Ungeheuerliches angesichts des Ungeheuerlichen, das sich zu-
trug. Daß man aber die Forderung, und was sie an Fragen aufwirft, so we-
nig sich bewußt macht, zeigt, daß das Ungeheuerliche nicht in die Men-
schen eingedrungen ist, Symptom dessen, daß die Möglichkeit der Wie-
derholung, was den Bewußtseins- und Unbewußtseinsstand der Men-
schen anlangt, fortbesteht. Jede Debatte über Erziehungsideale ist nichtig
und gleichgültig diesem einen gegenüber, daß Auschwitz nicht sich wie-
derhole. Es war die Barbarei, gegen die alle Erziehung geht. Man spricht
vom drohenden Rückfall in die Barbarei. Aber er droht nicht, sondern
Auschwitz war er; Barbarei besteht fort, solange die Bedingungen, die je-
nen Rückfall zeitigten, wesentlich fortdauern. Das ist das ganze Grau-
en.“159

158 Band 10: Kulturkritik und Gesellschaft I/II: Kritische Modelle 3. Theodor W.
Adorno: Gesammelte Schriften, S. 8731f. (vgl. GS 10.2, S. 798–799) http://
www.digitale-bibliothek. de/band97.htm.

159 Ebenda, S. 8516 (vgl. GS 10.2, S. 674).

V. Nachwort: Die Haltung des Frankfurters Adorno als mögliches Leitbild

166

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


„[…] Das ist von keinem Lebendigen als Oberflächenphänomen, als Abir-
rung vom Lauf der Geschichte abzutun, die gegenüber der großen Ten-
denz des Fortschritts, der Aufklärung, der vermeintlich zunehmenden
Humanität nicht in Betracht käme. Daß es sich ereignete, ist selbst Aus-
druck einer überaus mächtigen gesellschaftlichen Tendenz.“160

„Der Nationalsozialismus lebt nach, und bis heute wissen wir nicht, ob
bloß als dessen, was so monströs war, daß es am eigenen Tode noch nicht
starb, oder ob es gar nicht erst zum Tode kam; ob die Bereitschaft zum
Unsäglichen fortwest in den Menschen wie in den Verhältnissen, die sie
umklammern.“161

160 Ebenda, S. 9517f. (vgl. GS 10.2, S. 675).
161 Ebenda, S. 8315 (vgl. GS 10.2, S. 555).

V. Nachwort: Die Haltung des Frankfurters Adorno als mögliches Leitbild

167

https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649


https://doi.org/10.5771/9783828871649 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871649

	I Einleitendes Vorwort
	II ‘Gibt es eine wahre Religion? Welchen Glaubens­annahmen sollen wir Gültigkeit zusprechen?’–Systematisch-theologische Einführung in die Thematik
	II.1 Gliederung der systematisch-theologischen Themeneinführung
	II.2 Durchführung der systematisch-theologischen Themen­einführung
	A’) Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben
	a) Das Verhältnis von Theologie und Wissenschaft
	b) Die Methodenproblematik der (christlichen) Theologie

	A’’) Das Verhältnis von Vernunft und christlichem Glauben (Fortführung)
	B) Die Frage nach einer allgemeinen Offenbarung und Gotteserkenntnis durch menschliche Vernunft
	C) Das Verhältnis der abrahamitischen Religionen
	D) Beantwortung der beiden Eingangsfragen
	E) Der Gewinn für den interreligiösen Dialog


	III. Wettbewerbsbeiträge von Oberstufenschüler_inne_n zum Thema
	III.1 Ein kontroverses, aber fruchtbares Gespräch
	von Ben Pfeiffer und Hannah Kraft (mit Anregungen von Melitta Vögeding)

	III.2 Ein Streitgespräch am Essenstisch
	von Hannah Politycki und Alanys de Thoré

	III.3 Eine lebhafte Diskussion beim Mittagessen
	von Laura Heuser und Lilith Langhammer (mit Anregungen von Sophia Weiss)

	III.4 Drei Freunde auf langwieriger Suche nach der ‘wahren’ Religion – Lebenswege
	von Marie und Julia Morgenstern

	III.5 Ein Christ und eine Muslima fragen nach der wahren Religion
	von Hannah Werner und Paula Janouch

	III.6 Eine zufällige Wiederbegegnung – Anlass für ein tiefgründiges Gespräch
	von Jeannine Fröhlich und Sophie Hartmann

	III.7 Diskussion beim Familientreffen
	von Paula Westenberger und Lina Wagner

	III.8 Ein zufälliges Gespräch im Café am Marktplatz
	von Hana Künzler und Marie Rein

	III.9 Eine Unterhaltung zwischen Sitznachbarn im Flugzeug
	von Marina Haug und Johanna Madeheim

	III.10 Eine strittige Diskussion zwischen Studierenden der Theologie und der Philosophie
	von Pauline Riehl und Shakée Knolle-Akyüz

	III.11 Ein Physik- und ein Religionslehrer am Kopierer – Ist Religionsunterricht wichtig?
	von Laetitia von Westernhagen und Alina Philipsen


	IV. Adiectamenta (‘Hinzufügungen’)
	IV.1 Vernunft, Verstand, Rationalität
	Vertiefung: Das Vernunftproblem in der gegenwärtigen Diskussion

	IV.2 Glaube und Vernunft bzw. Denken
	IV.3 Was ist ‘Wahrheit’? – Ein Artikel für eine Schülerzeitschrift von 1999
	Was ist ‘Wahrheit’?
	Kleines orientierendes Glossar

	IV.4 Gottesoffenbarung auch in anderen Religionen (außerhalb Jesu Christi) oder Exklusivität der Selbsterschließung Gottes in Jesus Christus?
	IV.5 Ist Theologie eine Wissenschaft? – Von Wissenschaft und ‘Wissenschaftsgläubigkeit’ – und en passant ein Plädoyer für Bildung und Ideologiekritik statt ‘Kompetenz(en)’– Neusprech, ‘Soft-Skill(s)’-Talk(s) und schulischer ‘Kompetenzerei’
	IV.6 Gotteserkenntnis, ‘negative Theologie’ und ‘ewiger Religionsfriede’

	V. Nachwort: Die Haltung des Frankfurters Adorno als mögliches Leitbild für (u.a.) Frankfurter Schüler_innen

