
Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns1

Frank-Michael Kuhlemann

Friedrich Naumann gilt als ein innovativer Denker in der Zeit des Kaiserreichs 
und der frühen Weimarer Republik. Sein Werk ist von der Wissenschaft daher 
in immer wieder neuen Anläufen mit unterschiedlichen Schwerpunkten, vor 
allem in politischer und ökonomischer, aber auch religiöser und kultureller 
Hinsicht analysiert worden. Es ist dabei auffällig, dass die einschlägige For­
schung den Fragen von Bildung und Erziehung im Werk ihres Protagonisten 
nur ein eher randständiges Interesse entgegengebracht hat. Sofern man sich 
diesem Themenkomplex überhaupt zugewandt hat, konzentrierte man sich im 
Rahmen der von Theodor Heuss früh gesetzten Akzente auf das Konzept der 
staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung. Auch Ralf Dahrendorf und Hans-
Joachim Schoeps haben den politischen Erzieher Friedrich Naumann in den 
Mittelpunkt gerückt.2 Diese Schwerpunktsetzung zieht sich hin bis in neuere 
Veröffentlichungen, etwa diejenige von Norbert Friedrich, dessen Aufsatz aus 
dem Jahre 2000 über „Friedrich Naumann und die politische Bildung“ mit 
einer typischen Konzentration respektive Verengung der Quellenauswahl auf 
die bekannten Naumannschen „Vier Reden an junge Freunde“ (1918) zwanzig 
Jahre später fast unverändert noch einmal veröffentlicht wurde.3

Die einschlägigen Aufsätze Naumanns zur politischen Erziehung erschienen 
im Wesentlichen nach der Jahrhundertwende: während seiner Zeit als aktiver 
liberaler Politiker. Sie stehen nun aber in einer weiterreichenden, bisher kaum 

1 Die folgenden, z.T. erweiterten und mit Anmerkungen versehenen Überlegungen fu­
ßen auf meinem Vortrag im Rahmen des Liberalismus-Kolloquiums in Berlin am 
14./15.11.2024.

2 Vgl. Theodor Heuss: Friedrich Naumann als politischer Pädagoge. In: Ernst Jäckh 
(Hrsg.): Politik als Wissenschaft. 10 Jahre Deutsche Hochschule für Politik. Berlin 1930, 
S. 121–133; Ralf Dahrendorf: Friedrich Naumann. Politik und politische Bildung. In: li­
beral. Vierteljahresschrift für Politik und Kultur 27 (1985), H. 2, S. 31–39; Hans-Joachim 
Schoeps: Friedrich Naumann als politischer Erzieher. In: Zeitschrift für Religions- und 
Geistesgeschichte XX (1968), S. 3–13.

3 Norbert Friedrich: Friedrich Naumann und die politische Bildung. In: Rüdiger 
vom Bruch (Hrsg.): Friedrich Naumann in seiner Zeit. Berlin 2000, S. 345–360; 
ders.: Friedrich Naumann und die politische Bildung. In: Jürgen Frölich/Ewald Gro­
the/Wolther von Kieseritzky (Hrsg.): Fortschritt durch sozialen Liberalismus. Politik 
und Gesellschaft bei Friedrich Naumann. Baden-Baden 2021, S. 243–263.

123

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beachteten Kontinuität, die sich von seinen frühen Studienerfahrungen bis 
zum Ende des Kaiserreichs und in die frühe Weimarer Republik erstreckt. Es 
ist daher meine Absicht, Naumanns Beiträge zum Themenkomplex in einen 
breiteren Rahmen zu stellen. Es soll die These entfaltet werden, dass sich 
seine Überlegungen nach eher indifferenten Anfängen je länger desto mehr 
als ein umfassendes Konzept von Erziehung und Bildung zu gesellschaftlicher 
Mündigkeit und politischer Emanzipation sowie als ein wichtiger Faktor für 
die soziale, politische und kulturelle Reform des Kaiserreichs bis hin zu sei­
ner Überwindung interpretieren lassen. Ich rücke drei Aspekte in den Mittel­
punkt: In einem ersten Schritt werden die frühen pädagogischen Erfahrungen 
Naumanns und sein zu dieser Zeit erwachendes Interesse an den Fragen von 
Jugend und Jugendbildung, Unterricht und Erziehung dargelegt. Es folgt ein 
Abschnitt, der Naumanns pädagogisches Denken nach seinen noch wenig 
reflektierten ersten Erfahrungen in einem größeren, von ihm selbst gesetzten 
moralphilosophischen und pädagogischen, politischen und historischen Rah­
men analysiert. Erst in einem dritten Schritt geht es um die Fragen einer 
staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung, die ich als den folgerichtigen Ab­
schluss eines lebenslangen pädagogischen und politischen Interesses deute. 
Ein letzter Abschnitt wird die entfalteten Aspekte knapp zusammenfassen.

Vorwegzuschicken ist die These, dass Naumanns Bildungs- und Erziehungs­
denken für das Verständnis seines Werkes geradezu konstitutiv ist, selbst wenn 
er sich dazu nur in kleineren Schriften und Vorträgen oder auch Rezensionen 
äußerte. So verfolgte er die Absicht, außer seinen drei Hauptwerken „Demo­
kratie und Kaisertum“ (1900), „Neudeutsche Wirtschaftspolitik“ (1902/1906) 
und „Mitteleuropa“ (1915) ein Buch über Schul- und Erziehungsfragen zu 
schreiben.4 Naumanns Vorstellungen sind mit unterschiedlichem Gewicht 
auch in die bildungsprogrammatischen Positionen der von ihm initiierten, 
mitbegründeten und vertretenen Organisationen und Parteien – vor allem des 
Nationalsozialen Vereins (NSV), des Nationalvereins für das liberale Deutsch­
land, der Fortschrittlichen Volkspartei sowie der Deutschen Demokratischen 
Partei (DDP) – eingeflossen. Sie standen zudem den Positionen der linkslibe­
ralen Lehrerschaft des Kaiserreichs nahe, die vom Deutschen Lehrerverein als 
maßgeblicher standespolitischer Organisation vertreten wurden.

4 Vgl. Theodor Heuss: Friedrich Naumann. Der Mann, das Werk, die Zeit. Stuttgart/Ber­
lin 1937, S. 356, 3. Aufl. 1968, S. 297. Die drei genannten Hauptwerke finden sich in 
kritischer Kommentierung in: Friedrich Naumann: Werke. Bde. 1–6. Hrsg. von Theo­
dor Schieder u.a. Köln/Opladen 1964, hier Bd. 2, S. 1–351, Bd. 3, S. 71–534, Bd. 4, 
S. 485–836.

Frank-Michael Kuhlemann

124

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Frühe pädagogische Erfahrungen und Reflexionen

Fragt man nach den ersten Anfängen, so ist es erstaunlich, dass sich für den 
späteren liberalen Politiker die Themen Bildung und Erziehung zunächst in 
einem konservativen und diakonischen Umfeld als Fragen nach der Betreu­
ung oder auch Eingliederung von schwer erziehbaren Jugendlichen in die 
Gesellschaft stellten. Die Gelegenheit dazu bestand in der Tätigkeit des ange­
henden Pfarrers als eines „Oberhelfers“ im Hamburger „Rauhen Haus“, einer 
Einrichtung der Inneren Mission, die sich nach anfänglicher Konzentration 
auf die Arbeit mit Kleinkindern auch der Beschulung und Betreuung von 
„gefährdeten Jugendlichen“ (in der Regel schwer erziehbaren und „auffälligen“, 
z.T. gewalttätigen, bis hin zu suizidal gefährdeten Jugendlichen aus klein- 
und ‚gutbürgerlichen‘ Elternhäusern) widmete.5 Naumann arbeitete seit 1883 
zunächst als Lehrer an der Internatsschule („Pensionat“) in den Klassenstufen 
von der Quarta bis zur Sekunda, in denen er die Fächer Geschichte, Religion, 
Mathematik und Deutsch, z.T. auch Zeichnen und vertretungsweise alte Spra­
chen unterrichtete. Darüber hinaus war er mit dem Religionsunterricht in der 
Seminarschule für die neu einzuweisenden Oberhelfer betraut. Wenig später 
übernahm er auch die Leitung einer Gruppe von Jugendlichen, die im Internat 
in „Familien“ respektive Wohngruppen zusammenlebten.6

Naumann sah sich angesichts dieser vielfältigen Aufgaben sehr früh schon 
mit praktischen und theoretischen Unterrichts- und Erziehungsfragen konfron­
tiert. Im Fach Mathematik, das er bereits während seiner Schulzeit liebte und 
vor seiner Entscheidung für die Theologie sogar studieren wollte, hat er sich 
einige Kenntnisse nachträglich aneignen müssen. Im Deutschunterricht waren 
es „ästhetische“ und „dramaturgische“ Gesichtspunkte, die ihn beschäftigten. 
Einen besonderen Genuss bereiteten ihm die Zeichenstunden, in denen er 
seine Erfahrungen während seiner Schulzeit auf der Meißener Fürstenschule 
Sankt Afra weitergeben konnte. Besondere Aufmerksamkeit hat Naumann sitt­
lichen Problemstellungen geschenkt, die im Geschichts-, Deutsch- und Religi­
onsunterricht aufgeworfen wurden, „zu deren ethischer Durcharbeitung“ ihm 
aber, wie er ausdrücklich betonte, „das Vorstudium“ fehlte und die „bekannten 
theologischen Ethiker“ kaum eine Hilfestellung bieten konnten.7

5 Vgl. Hans-Walter Schmuhl: Senfkorn und Sauerteig. Die Geschichte des Rauhen Hau­
ses zu Hamburg von 1833–2008. Hamburg 2008, S. 135–145; sowie Margarete Nau­
mann: Friedrich Naumanns Kindheit und Jugend. Gotha 1928, S. 90–119, Zitate ebd.

6 Vgl. ebd., S. 90–119, Zitate S. 102, 105.
7 Ebd., S. 103 f., Zitate ebd. Vgl. auch den Nachlass Friedrich Naumanns im Bundesarchiv 

(BArch) N 3001/98.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

125

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über den Unterricht hinausgehende Herausforderungen drängten sich be­
sonders durch eine angemessene Erziehung der Jugendlichen auf, denen der 
junge Theologe als Leiter einer Wohngruppe vorstand. Dies spiegelt sich in 
frühen Briefen an die Eltern anschaulich wider: In einem Brief aus den ersten 
Monaten seiner „Hausvatertätigkeit“ schildert er das gesamte pädagogische 
Arsenal aus der Arbeit mit den Jugendlichen, das einen fein abgestuften Maß­
nahmenkatalog von Gesprächen und Ermahnungen über Nichtbeachtung und 
Freizeitentzug bis hin zu Schlägen und nächtlichen Karzeraufenthalten vor­
sah.8 Naumann reflektiert dies in einer Weise, die Unerfahrenheit, aber auch 
Überzeugtheit von den getroffenen Maßnahmen erkennen lassen. Insgesamt 
verdeutlichen seine Berichte an die Eltern jedenfalls erste, noch weitgehend 
erfahrungsgebundene Reflexionen, die kaum eine gründliche Durchdringung 
der Erziehungsfragen zu erkennen geben. Die Eindrücke im „Rauhen Haus“ 
boten gleichwohl den „Wurzelboden für alle weitere Lebensarbeit“, wie Nau­
manns Schwester Margarete später betonte.9

Die Fragen von Bildung und Erziehung beschäftigten Naumann wenig spä­
ter in Vorträgen und ersten Veröffentlichungen nach Antritt seines Pfarramtes 
und im Rahmen eines sich vertiefenden Interesses an der Arbeit der Inneren 
Mission. Zunächst waren es jugendpädagogische Problemstellungen, die ihn 
in diesem Zusammenhang bewegten: Fragen etwa zur geistlichen Versorgung 
der Studenten auf den Universitäten, vor allem aber zur Lage der nicht stu­
dierenden, schulentlassenen, konfirmierten männlichen Jugend, mithin der 
Zeit zwischen Volksschule und Militär, Fortbildungsschule und Heiratsalter. 
Naumann gehörte damit zu jenen, die das Jugendalter als eigenständige Le­
bensphase nicht nur im Hinblick auf die bürgerliche Jugend – Studenten und 
Gymnasiasten, auch „höhere Töchter“ oder die städtischen Jugendlichen – 
thematisierten, sondern auch die nicht privilegierte, in der zeitgenössischen 
Debatte weithin vernachlässigte Unterschichtsjugend einbezogen.10

8 Vgl. ebd., S. 115, Zitat S. 108. Die Karzeraufenthalte konnten etwa bedeuten, dass man 
die Jugendlichen im Winter bei entsprechenden Temperaturen bewusst frieren ließ. 
Die von Schmuhl: Senfkorn und Sauerteig (wie Anm. 5), dargelegten „revolutionä­
re[n] Erziehungsprinzipien“ im „Rauhen Haus“ müssen angesichts solcher Aspekte 
deutlich relativiert werden. Schmuhl konzentriert sich auf die normative Ebene wäh­
rend der frühen Phase im „Rauhen Haus“ und erwähnt die militärische Disziplin im 
Internat nur am Rande (vgl. S. 53-145, Zitat S. 53).

9 Vgl. Margarete Naumann: Friedrich Naumanns Kindheit und Jugend (wie Anm. 5), 
S. 105, Zitat S. 119; zu den Briefen an die Eltern auch BArch N 3001/101.

10 Vgl. Christa Berg: Familie, Kindheit, Jugend. In: Dies. u.a. (Hrsg.): Handbuch der 
deutschen Bildungsgeschichte. Bd. IV: 1870–1918. Von der Reichsgründung bis zum 
Ende des Ersten Weltkriegs. München 1991, S. 91–145, hier S. 122, Zitat ebd.; sowie Pe­
tra Götte: Jugend. In: Gerhard Kluchert u.a. (Hrsg.): Historische Bildungsforschung. 

Frank-Michael Kuhlemann

126

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesen Arbeiten, die sich noch von einem apologetischen Interesse an der 
Erhaltung des Christentums motiviert zeigen, geht es Naumann gleichwohl 
schon um Aspekte, die für sein späteres Nachdenken eine entscheidende Rolle 
spielen. Er unterscheidet sogenannte Jugendvereine für die 14- bis 17-Jährigen 
von sogenannten Burschenvereinen für die 17- bis 20-Jährigen.11 Jüngere Ju­
gendliche charakterisiert der junge Pfarrer noch ganz in ihren kindlichen Ver­
haltensweisen, geprägt von einer eher naiven, wenig reflektierenden Lebens­
sicht. Pädagogisch sei es daher sinnvoll, die Heranwachsenden in den Jugend­
vereinen mit Hilfe von Spielen und Singen, Geschichten und auch Wandern 
zu erreichen. Ein entscheidender Aspekt liege im Prinzip der Anschaulichkeit. 
Auch die Führung in den Jugendvereinen, die nach Naumann in der Regel 
dem Pfarrer zukomme, aber auch von anderen christlichen Persönlichkeiten 
wahrgenommen werden könne, sei noch unter dem Aspekt der Disziplin zu 
handhaben. Die Anweisungen des Leiters sollten das Zusammensein regeln. 
Pointiert formuliert bringt er seine Vorstellungen von Führung in den Jugend­
vereinen auf den Begriff eines „monarchischen Regiments“; auch von einem 
„aufgeklärten Despotismus“ ist die Rede.12

Für die Burschenvereine hingegen, die aus den Jugendvereinen hervorgehen 
sollten, konzipiert Naumann einen weithin anderen pädagogischen Ansatz. 
Schon der Begriff der „Burschen“ für die Jugendlichen, die in den Vereinen 
vornehmlich aus der Arbeiterschaft kommen, sollte die Nähe zu jenem un­
ter der akademischen Jugend üblichen Begriff „Burschen“ anzeigen.13 In den 
Burschenvereinen sollte es vor allem auch um das Einüben einer angemesse­
nen Diskussionskultur gehen. Die „Verfassung“ der Vereine hätte sich durch 
„Selbstregierung“ unter Begleitung eines Beirats auszuzeichnen. Statt eines 
„Bevormundungssystems“ habe eine „gemilderte parlamentarische Selbstver­
waltung“ zu herrschen. Auch inhaltlich ging es Naumann bereits um die Be­
handlung zentraler politischer und gesellschaftlicher Fragen: Kommunalver­
fassung, Steuern, Krankenkassen, Gerichtsverfahren, Lebensversicherungen, 
Beruf und Arbeit sowie auch Armut und Reichtum waren die vorgeschlagenen 

Konzepte – Methoden – Forschungsfelder. Bad Heilbrunn 2021, S. 161–173, hier S. 161, 
164, 168.

11 Vgl. Friedrich Naumann: Die Aufgaben der Kirche gegenüber der konfirmierten 
männlichen Jugend. Vortrag, gehalten auf der Versammlung der Meißner Kirchen- 
und Pastoralkonferenz in Zwickau am 22. Juni 1887. Zwickau 1887 (auch in: Ders.: 
Werke [wie Anm. 4], Bd. 1, S. 6–23).

12 Vgl. ebd., S. 11–20, Zitate S. 18.
13 Naumann lehnte auch den Begriff des „Lehrlingsverein[s]“ ab, weil er für die im 

„Fabrik- und Bergbauwesen“ arbeitenden Jugendlichen ganz ungeeignet sei, ebenso 
die nach „katholischem Muster“ bezeichneten „Gesellenvereine“ (ebd., S. 12).

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

127

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Themen und sollten mit Blick auf die künftige Lebensrealität der Jugendlichen 
behandelt werden.14

Das dahinterstehende Konzept kann zum einen im Sinne eines abgestuften, 
am Alter der Kinder und Jugendlichen orientierten pädagogischen Programms 
gelesen werden, konkreter: als die sukzessive „Freilassung“ der Jugendlichen 
aus einem vorübergehenden „Gewaltverhältnis“ über Unmündige.15 Zum an­
deren klingen mit den pointierten Formulierungen der „Selbstregierung“ und 
einer „gemilderte[n] parlamentarische[n] Selbstverwaltung“ bereits politisch 
liberale Elemente an, die Einblicke in die sich ausbildenden pädagogischen 
und politischen Vorstellungen des jungen Pfarrers gewähren – lange vor sei­
nem Wechsel ins Lager des politischen Liberalismus.

Auch die Erziehungsmaximen für die Studenten an den Universitäten sind 
von Naumann in einem bemerkenswert emanzipatorischen und aufkläreri­
schen Ton gehalten. Einerseits ging es ihm auch hier zwar darum, angesichts 
der „geistliche[n] Not“ der Studenten diese für das Christentum und die Kir­
chen zurückzugewinnen. Dies könnte oder sollte durch die Institutionalisie­
rung von neuen Formen der Seelsorge an den Universitäten in „evangelischen 
Studentengemeinden“ mit eigens für sie zuständigen Pfarrern geschehen.16 
Andererseits stellte Naumann die an den Universitäten herrschende geistige 
Freiheit als geradezu notwendige Voraussetzung für die Entwicklung der Stu­
denten heraus. Er pointierte seine Auffassung dadurch, dass er den für die 
Wissenschaft konstitutiven Zweifel auch für den Glauben als relevant, wenn 
nicht gar notwendig erklärte. Der „Zweifel“ stelle, wie er eindrücklich formu­
lierte, geradezu „die Brücke der Wahrheit“ dar. Auch leite er die Studenten an, 
Autoritäten zu hinterfragen oder sich mit sehr unterschiedlichen Positionen 
von gläubigen wie ungläubigen Professoren auseinanderzusetzen.17

In diesen frühen Schriften aufkeimende Ansätze zu Fragen des fächerbe­
zogenen kognitiven und ethischen Lernens, zu Führung als pädagogischem 
Problem, Zweifel als Voraussetzung von Erkenntnis, nicht zuletzt zu Inhalten 
politischer Bildung sowie Partizipation und Autoritätskritik sowie generell 
zu Schule und Bildung, Jugend und Erziehung finden sich, wie bereits an­
gedeutet, in späteren Schriften und Vorträgen, Buchrezensionen und auch 

14 Vgl. ebd., S. 11–23, Zitate S. 21 f.
15 Zur Erziehung als einem vorübergehend zu legitimierenden oder prinzipiell nicht 

legitimierbaren Gewaltverhältnis vgl. auch weiter hinten die Ausführungen zu Nau­
manns Rezeption der Pädagogik Johann Friedrich Herbarts.

16 Vgl. Friedrich Naumann: Die geistliche Not unserer Universitäten. In: Deutsche 
Evangelische Kirchenzeitung 1 (1887), Nr. 41 (auch in: Ders.: Werke. Bd. 1 [wie 
Anm. 4], S. 27–34, Zitate S. 27, 34); ders.: Was tut die Kirche für die Studenten? In: 
Ders.: Werke. Bd. 1 (wie Anm. 4), S. 1–5.

17 Vgl. Naumann: Was tut die Kirche für die Studenten? (wie Anm. 16), Zitate S. 3 f.

Frank-Michael Kuhlemann

128

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungedruckten Manuskripten, schließlich in Naumanns schulpolitischem und 
allgemeinpolitischem Engagement wieder. Darauf ist in den beiden folgenden 
Abschnitten näher einzugehen.

II. Schule und Lehrerschaft, Unterricht und Erziehung in moralphilosophischer 
und bildungstheoretischer, politischer und historischer Perspektive

Naumanns wachsendes pädagogisches Interesse ergab sich nicht nur durch 
seine Erfahrungen als Lehrer und Erzieher im „Rauhen Haus“ und im Rah­
men seiner ersten Veröffentlichungen zur Arbeit der Inneren Mission, sondern 
bereits aus Kenntnissen, die er im Studium in Leipzig in Tuiskon Zillers 
Seminarschule, einem privaten Pädagogischen Seminar für die praktische 
Vorbereitung von Lehramtsstudenten, sowie aus der Beschäftigung mit der 
Pädagogik Johann Friedrich Herbarts erworben hatte.18 Beides ist in einen 
bisher unbekannten Text unter der Überschrift „Entwurf einer Sittenlehre 
für die Schule“ eingeflossen. In dieser leider nicht exakt datierbaren Arbeit, 
die sich an die Lehrerschaft wendet, bemüht sich Naumann um die Frage, 
wie es gelingen kann, Schüler und Schülerinnen zu sittlich verantwortlich 
handelnden Personen zu erziehen. Eines der zentralen pädagogischen Ziele 
liegt für ihn, wie schon für Herbart, in der Analyse von „Willensverhältnissen“, 
die auf der Basis elementarer ethischer Beurteilungen oder auch regulativer 
Ideen zur Charakterbildung des Individuums respektive der sittlich handeln­
den Persönlichkeit beitragen sollten.19

18 Vgl. Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 45, 298. Hinzu kommt vermutlich 
der Austausch mit seinem Bruder Johannes, der während seiner Kandidatenzeit für 
das Pfarramt im Friedrichstädter Lehrerseminar in Dresden arbeitete, später auch 
Artikel zur sächsischen Schulpolitik veröffentlichte. Vgl. zum Gesamtzusammenhang 
Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann in Sachsen. Prägungen, Arbeitsfel­
der, Wirkungen. In: Neues Archiv für Sächsische Geschichte 94 (2023), S. 177–233, 
hier S. 187.

19 Vgl. Friedrich Naumann: Entwurf einer Sittenlehre für die Schule (undatiertes Manu­
skript). In: Archiv des Liberalismus (ADL): Nachlass Friedrich Naumann N 46–23 
(60), ohne Paginierung. Zur Pädagogik Herbarts nach wie vor grundlegend Dietrich 
Benner: Die Pädagogik Herbarts. Eine problemgeschichtliche Einführung in die Sys­
tematik neuzeitlicher Pädagogik. Weinheim 1986; vgl. auch: Johann Friedrich Her­
bart: Über die ästhetische Darstellung der Welt als das Hauptgeschäft der Erziehung. 
In: Johann Friedrich Herbarts Sämtliche Werke, Bd. 1. Hrsg. v. Gustav Hartenstien. 
Leipzig 1851, S. 292–309; gekürzt auch in: Florian Krückel/Maren Schüll/Ina Kathari­
na Uphoff: Basistexte Pädagogik. Darmstadt 2018, S. 39–44.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

129

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Einzelnen sind es Aspekte wie die „Stärke des Willens“, die „Vielseitig­
keit des Wollens“, die „Concentrirtheit“, der „Mangel an Concentration“, ein 
„mögliches Ziel“ haben, der „Genuß“, die „Pflicht“, das „Handeln nach Lust 
und Laune“, einen „Lebensberuf “ ergreifen, der „Selbstmord“, die „innere 
Wachsamkeit“ usw. – allesamt Aspekte einer „ästhetischen Ethik“, die ganz 
im Sinne der Herbartschen Überlegungen als entweder zu befördernde oder 
zu missbilligende Verhaltensweisen klassifiziert werden.20

Von der „ästhetischen Ethik“ zu unterscheiden sei die „psychologische 
Ethik“. Während es in der „ästhetischen Ethik“ um das „Was“ des „Guten“ gehe, 
thematisiere die „psychologische Ethik“ das „Wie“, mithin den Weg zum „Gu­
ten“. Deren oberstes pädagogisches Prinzip bestand für Naumann, ebenso wie 
für Herbart, nicht in der autoritären Disziplinierung des Zöglings, auch nicht 
in „positiv“ normierenden heteronomen Zwecksetzungen von außen. Das Ziel 
dieser Pädagogik war es, auf der Basis kognitiver Entscheidungen die „Besei­
tigung hinderlicher Gedankenkreise“ im Sinne der Beförderung von Freiheit 
und Autonomie des Subjekts gezielt zu unterstützen. Naumann konzipierte 
diesen Prozess als die sukzessive „Stärkung des positiven Gedankenmaterials“ 
im „Gewissen“ des Jugendlichen. Und die damit verbundene Überzeugung 
lautete, dass es bei der „Charakterbildung“ um Reflexionsfähigkeit sowie die 
„Beseitigung von Naivität“ gehen müsse. „Reflexionslose […] Menschen“ hin­
gegen seien „keines sittlichen Handelns fähig“.21 Es handelt sich, wenn man so 
will, um die bereits angesprochene „Freilassung“ des Subjekts aus der vorüber­
gehend notwendigen Ausübung eines „Gewaltverhältnisses“, in der Sprache 
Naumanns: um die Zurückdrängung der „acta pädagogischer Regierung“ über 
anfangs noch unmündige, zur Freiheit des Denkens gleichwohl fähiger Kinder 
und Jugendlicher.

Die durch das persönliche Verhalten sich stellenden ethischen Herausforde­
rungen wurden von Naumann in seinem „Entwurf “ ansatzweise bereits unter 
dem Gesichtspunkt eines „Gesamtsubjects“ auch auf das gesellschaftliche und 
politische Leben bezogen – so etwa, wenn er mögliche Willensverhältnisse 
wie die „Selbstisolierung“ für sittlich verwerflich hält oder das „Wohlwollen 
[…] in Form der Organisation in nützlichen Vereinen und [im] Verwaltungs­
system des Staates“ als lobenswert herausstellt. Auch die „Berücksichtigung 
des Rechts“ sowie die „Vergeltung“ stellen für Naumann zu unterstützende 

20 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd.
21 Vgl. ebd., Zitate ebd. Herbart und damit Naumann befinden sich mit dieser Kon­

zeption in einer „mittlere[n] Stellung“ zwischen den von Rousseau und Kant ent­
wickelten Vorstellungen (vgl. Benner: Die Pädagogik Herbarts [wie Anm. 19], S. 93–
105, Zitat S. 99).

Frank-Michael Kuhlemann

130

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willensartikulationen dar. Um im Falle der „Vergeltung“ jedoch nicht der 
Gefahr [individueller wie auch kollektiver, FMK] „Rachbegier“ zu erliegen 
und damit das „Wohlwollen“ zu negieren, plädiert er dafür, die „Vergeltung“ 
„in die Hand“ der „organisierten Gesellschaft des Wohlwollens“ zu geben, ohne 
dies näher auszuführen.22

In den Begrifflichkeiten differenzierter als in diesen wenigen Andeutungen 
kamen die gesellschaftlichen und politischen Implikationen bei Naumann in 
einem wohl zur selben Zeit konzipierten Gliederungsentwurf unter dem Titel 
„Ethik“ zum Tragen, in dem der Autor für die Beschreibung adäquater sittli­
cher Willensverhältnisse im politisch-gesellschaftlichen Kontext „[d]ie beseelte 
Gesellschaft“, den „Rechtsstaat“, den „Verwaltungsstaat“ sowie die „Kulturwelt“ 
als Gliederungspunkte vorgesehen hat. Zwar expliziert Naumann die Begriffe 
nicht weiter, sie sind für seine späteren Vorstellungen eines verantwortlichen 
politischen Handelns in Politik und Gesellschaft sowie von weitreichenden 
politisch-gesellschaftlichen und kulturellen Reformen aber naheliegend.23 Auf­
grund der verwendeten Begrifflichkeiten wird einmal mehr deutlich, wie 
weitgehend Naumann sich dem Denken der Herbartschen praktischen Philo­
sophie verpflichtet sah: In Herbarts System der ethischen Elementarurteile 
werden vergleichbare Kategorien wie „Beseelte Gesellschaft“, „Kultursystem“, 
„Verwaltungssystem“, „Lohnsystem“ sowie „Rechtssystem“ im Hinblick auf die 
„öffentliche politische Praxis“ entwickelt, die sich aus den für die „individuel­
le sittliche Praxis“ relevanten „Ideen“ „innere[r] Freiheit“, „Vollkommenheit“, 
„Wohlwollen“, „Recht“ und „Billigkeit“ ergeben.24

Interessant am „Entwurf einer Sittenlehre für die Schule“ ist schließlich, 
wie Naumann am Schluss seiner Ausführungen Aspekte auch einer „theologi­
schen Ethik“ ins Spiel bringt, die sich aus dem Denken Jesu, dem Dekalog 
sowie dem „mosaischen Volksgesetz“ ableiten lassen. Diese erscheinen ihm 
einerseits, ohne hier auf Einzelheiten eingehen zu können, auf der sozialen 

22 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd., Hervorhebung 
FMK.

23 Vgl. Gliederungsentwurf „Ethik“. In: ADL N 46–23 (53), undatiert.
24 Vgl. Benner: Die Pädagogik Herbarts (wie Anm. 19), S. 156–190, hier S. 156 f. (Hervor­

hebung FMK). Ob und inwieweit Naumann auch von der Ethik des Herbartianers 
Josef Wilhelm Nahlowsky (1812–1885) beeinflusst worden ist, muss hier zunächst of­
fenbleiben. Naumann soll eine seiner Schriften bereits während der Zeit im „Rauhen 
Haus“ gelesen haben (vgl. Brief Naumanns in Margarethe Naumann: Kindheit und 
Jugend [wie Anm. 5], S. 90–119, 105). Es handelt sich vermutlich um Josef Wilhelm 
Nahlowsky: Allgemeine praktische Philosophie: (Ethik). Leipzig 1871, oder ders.: All­
gemeine Ethik. Mit Bezugnahme auf die realen Lebensverhältnisse. Leipzig 1885. Zu 
Nahlowsky: Carl von Prantl: Nahlowsky, Joseph Wilhelm. In: Allgemeine Deutsche 
Biographie (ADB). Bd. 23. Leipzig 1886, S. 242.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

131

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und politischen Ebene (des „Gesamtsubjects“) als außerordentlich gewichtig, 
etwa wenn es darum geht, die Bedeutung der neutestamentlichen Vorstellung 
vom „Reich Gottes“ im Sinne der regulativen ethischen Idee des „Wohlwollens“ 
oder auch der Geltung eines „göttlichen Menschenrechts“, das auf die „Gleich­
heit der Menschen als Menschen“ ziele, zu konturieren. Alle inhaltlichen For­
derungen einer theologischen Ethik verändern andererseits aber nicht die von 
der pädagogisch-philosophischen Ethik bereits beschriebenen grundlegenden 
Wege zum „Guten“ (also die Geltungsprinzipien der „psychologischen Ethik“). 
Der Religionsunterricht hat daher – entgegen einer vielfach „unverantwort­
lich[en]“ Rede von „Bekehrung“ oder auch von „Wiedergeburt“ einem Schü­
ler gegenüber – darauf hinzuwirken, etwa den „Prozeß des Bekehrtwerdens“ 
zu reflektieren, mithin die „christlich-religiösen Gedanken und Gedankenrei­
hen“ hinreichend miteinander zu „verknüpfen“ und zu „klären“, bis sie zu 
einer „Macht im Streite mit anderen zunächst religiös indifferenten Vorstel­
lungsmassen“ werden.25 Das ist ein auf kognitive Durcharbeitung setzendes 
(religions)pädagogisches Konzept, dessen Implikationen für Naumanns Vor­
stellungen von Individualität und Personwerdung, ebenso wie für verantwort­
liches politisches und gesellschaftliches Handeln nachgerade zentral sind.26

Persönlichkeit und Persönlichkeitsbildung, nicht zuletzt die Ausbildung 
des individuellen und politischen Willens gelten Naumann nun allerdings 
in Anbetracht der industriewirtschaftlichen Entwicklung als immer stärker 
gefährdet. In einem anderen Text diskutierte er daher Aspekte wie die Aufga­
be der Schule als „Rechtsvertreterin der Kinder“, so etwa in Anbetracht des 
Konflikts von Schulbesuch und Kinderarbeit. Diese stellte für die Durchset­
zung des Schulbesuchs auf dem Lande – trotz der Kinderschutz- und Fabrik­
gesetzgebung in Preußen seit den späten 1830er Jahren – bis weit ins 20. 
Jahrhundert ein nicht unerhebliches Problem dar.27 Auch die „Großbetriebs­
struktur“ der Schulen, obwohl im Zeitalter der Massenbeschulung Naumann 
zufolge nicht mehr rückgängig zu machen, wird angesichts von Bürokratisie­

25 Vgl. Naumann: Entwurf einer Sittenlehre (wie Anm. 19), Zitate ebd. (Hervorhebung 
FMK).

26 Naumanns Vorstellungen erscheinen in dieser Hinsicht bis in heutige didaktische 
Debatten im Anschluss an den Beutelsbacher Konsens (von 1976) relevant, der als 
entscheidende Maxime das „Überwältigungsverbot“ formuliert hat. Vgl. u.a. Siegfried 
Schiele/Herbert Schneider (Hrsg.): Reicht der Beutelsbacher Konsens? Schwalbach/
Ts. 1995.

27 Friedrich Naumann: Volksschule und industrielle Entwicklung. Festvortrag (Pesta­
lozzifeier des Leipziger Lehrervereins). Berlin-Schöneberg 1903, Zitate S. 6. Zur 
Schulbesuchsdurchsetzung im Konflikt mit der Kinderarbeit vgl. ausführlich Frank-
Michael Kuhlemann: Modernisierung und Disziplinierung. Zur Sozialgeschichte des 
preußischen Volksschulwesens 1794 bis 1872. Göttingen 1991, S. 113–127.

Frank-Michael Kuhlemann

132

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Normierung als Gefahr thematisiert. Die Aufgabe der Lehrer sei 
es daher, begrenzte Freiräume für die ihnen anvertrauten Kinder zu schaffen. 
Die Lehrer seien, nicht zuletzt deshalb, an der Schulleitung zu beteiligen. 
Kollegiale Schulleitung, in der Sprache Naumanns: die Verwirklichung eines 
„parlamentarisch-kollegialen Charakter[s]“ der Schule – ganz ähnlich seinen 
Konzeptionen für die Teilhabe und Mitverantwortung von Staatsbürgern und 
Beschäftigten im „Großbetrieb“ des Staates und im „Großbetrieb“ der Industrie 
– sind das schulpolitische Verfassungsideal, das dem inzwischen liberalen Poli­
tiker für die Wahrung von Persönlichkeit und Persönlichkeitsrechten in der 
Schule vorschwebte.28 Der Schule komme die gewissermaßen „[p]ropädeuti­
sche“ Funktion zu, das „Persönlichkeitsproblem“ der modernen Gesellschaft 
„in die Mitte ihrer Tätigkeit“ zu stellen. Besonders Religions- und Geschichts­
unterricht müssten dazu beitragen, die Schüler für das Problem des Verlusts 
von Individualität in den industriellen Großstrukturen der modernen Gesell­
schaft zu sensibilisieren.29

Grundfragen der Geschichte wie auch der Geschichtsdarstellung, ob im Ge­
schichtsunterricht oder anhand der Lektüre ausgewählter Arbeiten von Histo­
rikern, haben Naumann darüber hinaus im Hinblick auf seine politischen und 
ökonomischen, religiösen und kulturellen Auffassungen stets beschäftigt.30 

Auf der Fürstenschule Sankt Afra in Meißen hatte er bereits durch seinen 
Lehrer Heinrich Theodor Flathe einen sowohl methodisch wie auch theore­
tisch reflektierten Geschichtsunterricht kennengelernt, in dem die Namen von 
Historikern wie Mommsen und Niebuhr, Ranke und Treitschke wie selbstver­
ständlich vorkamen. Naumann reflektiert das später in einem schönen Arti­
kel, indem er „drei Grundformen des Geschichtsunterrichts“ anhand der von 
ihm erlebten Lehrer knapp skizziert: erstens einen vornehmlich erzählenden, 
zweitens einen z.T. an Quellen orientierten, wenn auch etwas überladenen 
sowie drittens eben jenen tief in der Fachwissenschaft wurzelnden Unterricht 
seines Lehrers Flathe, der seinen Schülern eine „räsonnierende Geschichtsdar­

28 Vgl. Friedrich Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit im Zeitalter des Großbe­
triebs. Rede gehalten am 26. Februar 1904 im Berliner Lehrerverein. Berlin-Schöne­
berg (2. Aufl.) 1904, passim, Zitate S. 9, 17. Der in diesem Text intensiv diskutierte Zu­
sammenhang von den „geschichtlich unvermeidlichen Großbetriebsformen“ (S. 17) 
in Staat, Schule und Gesellschaft stellt für die schul- und bildungsgeschichtliche 
Forschung eine bisher wenig oder gar nicht rezipierte Interpretation dar.

29 Vgl. Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit (wie Anm. 28), Zitate S. 16.
30 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann: Friedrich Naumann und die Kultur des Politischen. 

In: Frölich/Grothe/von Kieseritzky: Fortschritt durch sozialen Liberalismus (wie 
Anm. 3), S. 15–35, hier S. 17–20. Vgl. dazu auch weiter hinten, S. 138 f. u. 143 f.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

133

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung“ auf hohem Niveau und zugleich eine an liberalen Prinzipien ausge­
richtete „politische Erziehung“ bot.31

Schulpolitisch relevant war seit der Zeit um die Jahrhundertwende vor 
allem das Schulprogramm des von Naumann mitbegründeten NSV, das der 
Jenaer Pädagoge und Herbartianer Wilhelm Rein, zugleich Vertrauter und 
Parteigänger Naumanns, maßgeblich mit formuliert hatte.32 Die Nationalso­
zialen forderten die Oberaufsicht des Staates über die Schule – bei Wahrung 
von Eltern- und Gemeinderechten. Entscheidend für die Unterschichten war 
die Forderung einer gemeinsamen Grundschule von vier Jahren (manche 
forderten gar fünf, Rein sogar sechs Jahre), in jedem Fall die Abschaffung 
der gymnasialen Vorschulen und damit der Trennung der Schüler von früher 
Kindheit an. Auch die Unentgeltlichkeit des Unterrichts und der Lehrmittel, 
Fortbildungsschulen, ebenso Privatschulen gehörten zum schulpolitischen 
Programm der Nationalsozialen. Nicht zuletzt ging es um den Einsatz für die 
Interessen der Volksschullehrer: eine angemessene höhere Bildung, universi­
täre Fortbildungen, Mitgliedschaft im Schulvorstand sowie ihre „finanzielle 
und soziale Gleichstellung mit den mittleren Staatsbeamten“. Für die höheren 
Lehrer forderte man die Gleichstellung mit den Richtern als sozialer Referenz­
gruppe.33

Die wesentlichen Programmpunkte knüpften damit an viele der liberalen 
Schulforderungen der Lehrerschaft bereits des Vormärzes und der 1848er 
Revolution an und standen in enger Verbindung mit den Forderungen der 
linksliberalen Lehrerschaft im Kaiserreich sowie der Programmatik linkslibe­
raler Parteien.34 Das Einigungsprogramm der Fortschrittlichen Volkspartei 

31 Vgl. Friedrich Naumann: Der Geschichtsunterricht. In: Die Hilfe. Wochenschrift für 
Politik, Literatur und Kunst 15 (1909), Nr. 43, S. 681 f., Zitate ebd. Heinrich Theodor 
Flathe war, wie Naumann berichtet, „Alt-48er“. Die beiden ersten Varianten des 
Geschichtsunterrichts beziehen sich auf Naumanns Geschichtslehrer auf der Lichten­
steiner Stadtschule und dem Nicolaigymnasium in Leipzig.

32 Vgl. Karl Holl: Das nationalsoziale Schulprogramm – eine Schuldebatte aus den 
Jahren 1896 und 1897. In: Pädagogische Rundschau 23 (1969), S. 434–441.

33 Vgl. ebd., S. 440. Zur Aufwertung der Volksschullehrer siehe insbesondere auch 
Wilhelm Reins Aufsatz „Universität und Volksschullehrer“, in dem sich der Autor 
für Fortbildungsveranstaltungen von Volksschullehrern an der Universität aussprach, 
ohne damit die Seminarausbildung abschaffen zu wollen. Vgl. Patria. Jahrbuch der 
„Hilfe“ 3 (1903). Hrsg. von Friedrich Naumann, Pfarrer a. D. Herausgeber der Wo­
chenschriften „Die Zeit“ und „Die Hilfe“. Berlin-Schöneberg 1902, S. 118–122.

34 Vgl. Hellmut Becker/Gerhard Kluchert: Die Bildung der Nation. Schule, Gesellschaft 
und Politik vom Kaiserreich zur Weimarer Republik. Stuttgart 1993, S. 93 f., 424; 
darüber hinaus die einschlägigen Programmtexte und Erklärungen in: Berthold Mi­
chael/Heinz-Hermann Schepp (Hrsg.): Politik und Schule von der Französischen Re­
volution bis zur Gegenwart. Eine Quellensammlung zum Verhältnis von Gesellschaft, 

Frank-Michael Kuhlemann

134

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von 1910 hatte von den schulpolitisch-sozialen Forderungen der Nationalsozia­
len allerdings nur die „Unentgeltlichkeit des Volksschulunterrichts“ aufgenom­
men, betonte darüber hinaus aber – wenngleich unpräzise – die „zeitgemäße 
Entwicklung aller Lehranstalten unter Beseitigung veralteter Formen und Ein­
richtungen“.35

Am ausführlichsten finden sich Naumanns Vorstellungen 1919 in der schul­
politischen Programmatik der DDP wieder, die diese im Rahmen eines 
weit gefassten Kulturkonzepts verankerte. Die Schule erschien darin als „der 
Eckpfeiler des Kulturstaates“, die außer der Vermittlung von „lebens- und 
staatsnotwendigen Kenntnissen[,] zur Sitten- und Charakterbildung und zur 
körperlichen Tüchtigkeit“ beitragen sollte. Gefordert wurde eine „Erziehung, 
die [den] Fähigkeiten und [dem] Bildungswillen“ jedes Einzelnen entspreche. 
Das Schulprogramm der DDP richtete sich auch explizit gegen jede Form 
der Disziplinierung durch „Drill und Abrichtung“ und akzentuierte die „Ehr­
furcht“ vor der „Überzeugung“ jedes Einzelnen. Charakteristisch ist zudem, 
dass neben der bereits vom NSV formulierten Forderung, die „Grundschule“ 
als verpflichtende Grundlage für den Besuch aller weiterführenden Schulen 
festzulegen, die Lehrerbildung als „ein ausschließliches Recht des Staates“ 
angesehen und „alle Privatschulen, welche die Kinder nach Stand, Vermögen 
oder Bekenntnis der Eltern“ separierten, abgelehnt wurden.36 Bis in diese 
Programmpunkte hinein lassen sich wichtige bildungspolitische Aspekte des 
von Naumann im Kaiserreich bereits propagierten Konzepts eines sozialen 
Liberalismus unter Integration der Arbeiterschaft – jenes Bündnisses „von Be­
bel bis Bassermann“‘ – ausmachen. Im Unterschied zu den linksliberalen Vor­
stellungen hatten die Nationalliberalen in ihrer Berliner Erklärung von 1898 
die Unentgeltlichkeit des Volksschulunterrichts, auch das passive Wahlrecht, 
sprich: die Mitgliedschaft der Volksschullehrer im Schulvorstand sowie de­

Schule und Staat im 19. und 20. Jahrhundert. 2 Bde. Frankfurt am Main 1973–1974. 
Bd. 1, passim, bes. S. 340–351, 382–385, 437–446, 506–521; Bd. 2, S. 107–111, 147–150.

35 Vgl. Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), S. 443–446, Zitate S. 444 
(Hervorhebung FMK). Die schulpolitischen Bestimmungen im „Einigungspro­
gramm“ der Fortschrittlichen Volkspartei bieten insgesamt nicht mehr als wenige 
Stichworte.

36 Vgl. ebd., S. 107–109, Zitate ebd.; als Hintergrund auch Friedrich Naumanns Rede, die 
er auf dem 1. Parteitag der DDP am 21. Juli 1919 in Berlin bezeichnenderweise über 
„Kulturelle Fragen“ gehalten hat. Vgl. Bericht über die Verhandlungen des 1. Parteitags 
der Deutschen Demokratischen Partei, abgehalten in Berlin vom 19. bis 22. Juli 1919 / 
Bericht über die Tagung der Demokratischen Frauen in Berlin, den 18. und 19. Juli 
1919 / Bericht über die Tagung des Reichsbundes Deutscher demokratischer Jugend­
vereine am 18. und 19. Juli 1919 in Berlin. Hrsg. von der Reichsgeschäftsstelle der 
Deutschen Demokratischen Partei. Berlin 1919, S. 182–195.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

135

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Gleichstellung mit den mittleren Staatsbeamten abgelehnt. Die Deutsche 
Volkspartei (DVP) verteidigte in ihrem Programm von 1919 – trotz mancher 
Übereinstimmungen mit der DDP – die freie Betätigung der Privatschulen.37

Das Schulprogramm der Nationalsozialen hatte auch die konfessionelle 
Frage der Schulorganisation, besonders die Forderung nach Abschaffung der 
geistlichen Ortsschulaufsicht, thematisiert. Naumann widmete sich später aus­
führlicher den konfessionellen Fragen besonders im Hinblick auf die Debat­
ten um die Simultanschulen – im Zusammenhang des sogenannten Preußi­
schen Schulkompromisses von 1904/06, aber auch später im Rahmen der 
Weimarer Verfassungsberatungen. Er argumentierte in diesen Kontexten in 
Anbetracht der Dominanz der Konfessionsschule pragmatisch, in der Sache 
aber entschieden für die Simultanschule. Naumann stellte sich damit gegen 
viele liberale Stimmen – wie Adolph von Harnack, Hans Delbrück oder Fried­
rich Paulsen sowie die von Martin Rade herausgegebene „Christliche Welt“ 
–, die in der Hoffnung auf eine freiere Entwicklung des Protestantismus die 
Möglichkeit „einheitlicher“ Erziehungsprinzipien in den Konfessionsschulen 
der protestantischen Gebiete sahen. Naumann lehnte diese Sichtweise katego­
risch ab, weil es eine solche „Einheit“ innerhalb der Konfessionen nicht geben 
könne. Im Falle des preußischen Schulgesetzentwurfs von 1904 attackierte er 
vehement – unter Bezug auf die seit einem Jahrhundert vertretenen liberalen 
Grundüberzeugungen – auch die Nationalliberalen, die im Preußischen Abge­
ordnetenhaus aus pragmatisch-politischen Gründen mit den Konservativen 
den Erhalt der Konfessionsschule verteidigten.38 In den Verfassungsberatun­
gen der Weimarer Nationalversammlung 1919 waren es die Positionen der 
DDP und namentlich Naumanns, die die verfassungsrechtliche Vorrangstel­
lung der „christlichen Gemeinschaftsschule“ (respektive „simultanen Einheits­
schule“) gegen massive Widerstände vor allem des Zentrums, aber auch der 
Deutschnationalen und DVP verteidigten.39 Man wird festhalten dürfen, dass 
Naumann seine schulpolitischen Überzeugungen im Kaiserreich und darüber 

37 Vgl. Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), Bd. 1, S. 440–443; Bd. 2, 
S. 109–111. Dort auch zu weiteren Unterschieden und Gemeinsamkeiten von National­
liberalen und DVP.

38 Vgl. Friedrich Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule. Berlin-Schöne­
berg 1904, passim; ders.: Hinter der Schulvorlage. In: Die Hilfe 12 (1906), S. 2 f.; auch 
Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 297–306.

39 Vgl. Günther Grünthal: Reichsschulgesetz und Zentrumspartei in der Weimarer Re­
publik. Düsseldorf 1968, S. 40 ff., 44, 51, 64–67. Zur „simultanen Einheitsschule“ im 
Parteiprogramm der DDP: Michael/Schepp: Politik und Schule (wie Anm. 34), Bd. 2, 
S. 109; zu den konfessionspolitischen Positionen der anderen Parteien im Detail ebd.; 
zum kultur- und schulpolitischen Programm der DDP auch Gottfried Mehnert: 
Evangelische Kirche und Politik 1917–1919. Düsseldorf 1959, S. 151–164.

Frank-Michael Kuhlemann

136

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus im Kampf gegen eine „klerikale“ und „agrarische Aristokratie“, sprich 
Zentrumsherrschaft und Konservativismus vertreten hat, die er in seinem 
Buch „Demokratie und Kaisertum“ als die entscheidenden politisch-sozialen 
Kräfte beschrieben hatte, die grundlegende Reformen und den gesellschaftli­
chen Fortschritt verhinderten.40 Die Wirksamkeit dieses Kampfes blieb, wie 
manches andere, relativ erfolglos: Die Konfessionsschule war und blieb schon 
aufgrund der faktischen, gesetzlich fixierten Schulverhältnisse in den großen 
Flächenstaaten wie Preußen und des in der Verfassung zwar in Aussicht 
gestellten, aber nie verabschiedeten „Reichsschulgesetzes“ die dominierende 
Form der Volksschule.41

Die Überwindung des konfessionellen „Klein-Kleins“ implizierte für Nau­
mann im Übrigen eine eindeutige Option für den Staat sowie für die städt­
ischen und ländlichen Gemeinden als diejenigen Akteure, die immer mehr 
die Finanzierungslasten der Schule zu tragen hatten. Der staatliche Zuschuss 
zu den Schulkosten betrug zu Beginn der 1890er Jahre in Preußen auf dem 
Lande allerdings nur vierzig Prozent; in den Städten waren es sogar nur knapp 
zwölf Prozent, was sich „aufgrund vielfältigen gesellschaftlichen Drucks“ erst 
nach dem Schulunterhaltungsgesetz von 1906 sukzessive änderte.42 Auch die 
Gemeinden agierten in der Schulfinanzierungsfrage zum Teil äußerst restrik­
tiv. Naumann sparte in diesem Zusammenhang nicht mit Kritik, wenn er 
außer „klerikale[n]“ Widerständen auf die nur zögerliche Politik „liberaler 
Stadtverwaltungen“ verwies, die sich erst auf Drängen der „Staatsbehörden“ 
bereitfänden, für eine angemessene Finanzierung der Volksschulen zu sorgen. 
Gemeindliche Zuständigkeiten ebenso wie die Wahrung von Elternrechten 
spielten daher in Naumanns schulpolitischen Konzeptionen durchaus eine 
Rolle, und er befand sich damit nicht zuletzt in Übereinstimmung mit Ansät­
zen wie denjenigen von Friedrich Wilhelm Dörpfeld oder auch von Wilhelm 
Rein sowie der in Preußen geltenden Rechtslage durch das Allgemeine Land­

40 Vgl. Naumann: Demokratie und Kaisertum (wie Anm. 4), Bd. 2, S. 1–351, hier S. 147–
174, 190–208, Zitate ebd. In seiner Schrift von 1904 über den ‚Streit der Konfessionen 
um die Schule‘ pointierte er seine Auffassung, indem er die Schulfrage unauflöslich 
„in den Kampf zwischen Priesterstaat und Nationalstaat verflochten“ sah, so dass es 
um die Alternative gehe, ob man zum „Handlanger des Zentrums“ oder aber „zur 
neudeutschen Linken gehören“ wolle (wie Anm. 38), S. 58.

41 Hinzu kommt, dass Artikel 146, Absatz 2 der Weimarer Reichsverfassung die Mög­
lichkeit vorsah, auf Antrag der Erziehungsberechtigten Schulen auch des eigenen 
„Bekenntnisses“ sowie der eigenen „Weltanschauung“ einzurichten. Vgl. Grünthal: 
Reichsschulgesetz (wie Anm. 39), passim; sowie Becker/Kluchert: Die Bildung der 
Nation (wie Anm. 34), S. 159–183.

42 Vgl. Frank-Michael Kuhlemann: Niedere Schulen. In: Berg u.a.: Handbuch (wie 
Anm. 10), S. 181 f., Zitat ebd.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

137

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


recht von 1794.43 Die im liberalen Denken hier und da formulierte Vorstellung 
einer weitreichenden finanziellen Zurückdrängung staatlicher Einflussnahme 
wie etwa in Großbritannien war für Naumann nicht nachvollziehbar.44

Im Grunde folgerichtig verband Naumann das Interesse an schulpolitischen 
Fragen – dies sei hier noch hervorgehoben – mit weitreichenden historischen 
Analysen, in denen er – ganz im Sinne seines bereits angeführten grundlegen­
den Interesses an Geschichte – die Schulentwicklung unterschiedlicher Länder 
vergleichend in den Blick nahm. Er diskutierte das Problem von historischen 
Vorreitern und Nachzüglern. Und er wandte sich explizit gegen rein materia­
listische Interpretationen, die die Schulentwicklung vom jeweiligen Industria­
lisierungsgrad einzelner Länder abhängig machen wollten. Hierbei erschien 
ihm Preußen als das Paradebeispiel für eine Politik der Schulmodernisierung, 
weit vor England etwa als dem Mutterland der Industrialisierung. Andererseits 
relativierte Naumann die am Beispiel Preußens nicht erkennbare Abhängigkeit 
der Schaffung moderner Schulen von ökonomischen Entwicklungen, indem 
er Stufenfolgen der Industrialisierung mit jeweils spezifischen schulpolitischen 
Erfordernissen unterschied.45

Während frühe, vornehmlich auf die Rohstoffgewinnung konzentrierte In­
dustrien wie die Textilindustrie und der Bergbau keine Schule zur Vermittlung 
von weiterreichenden Kenntnissen für den Arbeitsprozess benötigten, änderte 
sich das mit zunehmender Spezialisierung und dem Einsatz von Maschinen. 
Weniger noch für die Produktion von Halbfertigwaren, vor allem dann aber 
für die Fertigwarenherstellung erhöhten sich die Bildungsanforderungen im 
Sinne von größerer Flexibilität und Einsichtsfähigkeit der Arbeiter. Nicht 
zuletzt aufgrund der Befürchtung einer Ökonomisierung von Bildung und 
reiner Nützlichkeitserwägungen verteidigte Naumann seinen ideellen, maß­

43 Vgl. Naumann: Der Streit der Konfessionen um die Schule (wie Anm. 38), S. 38; ders.: 
Schulfinanzen. In: Süddeutsche Monatshefte 3 (1906), H. 2, S. 521–525; sowie ders.: 
Volksbildung und Politik. In: Ebd. 4 (1907), H. 1, S. 1–6, Zitate S. 1.

44 Vgl. für Großbritannien im 19. Jahrhundert etwa Edward Baines: Education best pro­
moted by perfect freedom, not by state endowments; ders.: An Alarm to the Nation, 
on the unjust, unconstitutional and dangerous measure of state education proposed 
by the government (1847). Daran anknüpfend, geradezu euphorisch James Bartholo­
mew: Schulbildung ohne den Staat – Privat- und Armenschulen im Großbritannien 
des 19. Jahrhunderts und danach. Vortrag anlässlich der Konferenz „Liberal Educati­
on” des Liberalen Instituts. Friedrich-Naumann-Stiftung. Potsdam, 2.–4. September 
2005. Zu unterschiedlichen Positionen liberaler Bildungspolitik, nicht zuletzt unter 
dem Aspekt des Staatseinflusses: Kleines Lesebuch der liberalen Bildungspolitik. 
Ausgewählt, eingeleitet und kommentiert von Stefan Melnik und Sascha Tamm. 
Berlin 2007.

45 Vgl. Naumann: Volksschule und industrielle Entwicklung (wie Anm. 27), passim.

Frank-Michael Kuhlemann

138

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geblich von der Aufklärungsepoche geprägten (ethischen) Bildungsbegriff je­
doch noch einmal in aller Deutlichkeit: „Individualität“ und „Ichbewusstsein“, 
„Wahrheitsliebe“ und „Tapferkeit“ – allesamt „Personaltugenden“ – sind es, 
die als „aktive Eigenschaften im Menschen“ gegen jede „Uniformierung“ zu 
fördern seien. Namentlich für die Volksschule als die von der Masse der Be­
völkerung besuchte Schulform brauche es vor allem „einen Hintergrund von 
Menschen, die noch an die Kraft der Bildung glauben, nicht Leute, die sagen: 
Bildung ist etwas, was ich mir kaufe, wenn ich es gerade brauche!“46 Dies 
ist insgesamt eine hochdifferenzierte, im Einzelnen diskutierbare Analyse, die 
Naumann nicht nur als ethisch reflektierenden und bildungstheoretisch orien­
tierten, sondern auch historisch fundiert argumentierenden schulpolitischen 
Akteur ausweist.

Bildungstheoretische und bildungshistorische, nicht zuletzt soziologische 
und religiöse Überlegungen gewannen schließlich nach der Jahrhundertwen­
de und besonders vor dem Ersten Weltkrieg in Naumanns Denken noch 
einmal ein stärkeres Gewicht, so vor allem in einer großen Rede 1912 auf dem 
23. Evangelisch-sozialen Kongress in Essen zum Thema „Religion und Bil­
dung“. Naumann entfaltet in dieser Rede einen Bildungsbegriff, den er generell 
als die „Erweiterung und Ausweitung des menschlichen Erkennens“ zu fassen 
sucht. Dessen Pointe liegt allerdings darin, dass er für das Individuum (den 
„Einzelmenschen“) nur noch die Möglichkeit sieht, sich aus der Menge der 
nicht mehr fassbaren Vermehrung des Wissens und den „zufällig gesammel­
ten vielfachen Erkenntniselemente[n]“ durch „Verarbeiten, Durchdenken“ und 
„Systematisieren“ eine „Weltanschauung“ respektive „Gesamtmeinung über das 
Menschenleben und sein Woher und Wohin“ zu „konstruieren“. Dies ist ein 
in hohem Maße subjektiver, den modernen gesellschaftlichen und kulturellen 
Transformationen geschuldeter Bildungsbegriff. Er impliziert jedoch die in 
Naumanns frühen Schriften im Anschluss an Herbart entwickelte Auffassung, 
dass es möglich sei, durch systematische Gedankenarbeit und Reflexion (in 

46 Vgl. ebd., Zitate S. 13 f. Die Frage nach dem auch ökonomischen Nutzen von Bildung 
wird von Naumann freilich nicht grundsätzlich verneint. Der ökonomische Nutzen 
wird als politisches Argument für die Notwendigkeit, mehr Geld für Schulen auszu­
geben, durchaus ins Feld geführt (vgl. ders.: Schulfinanzen [wie Anm. 43], S. 521–
525). Von einem „eher materiellen pragmatischen Bildungsbegriff “ bei ihm auszuge­
hen, wie Norbert Friedrich: Naumann und die politische Bildung (wie Anm. 3), 
S. 350, annimmt, scheint mir aber nach allem bisher Gesagten nicht angemessen 
zu sein. Auch die Einschätzung von Margarete Naumann: Naumanns Kindheit und 
Jugend (wie Anm. 5), S. 104, ihr Bruder sei der Ansicht gewesen, die „intellektuelle 
Ausbildung“ der Volksschüler habe „mit der Schulung in Handfertigkeit Hand in 
Hand [zu] gehen“, bedarf in ihrer Allgemeinheit einer Korrektur.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

139

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„innerer Arbeit“) zu einer „Gesamtmeinung“ zu gelangen. Der hier formulierte 
Bildungsbegriff bedeutete im Übrigen für seinen Autor, dass insbesondere die 
„gebildeten Christen“ sich auf der Basis ihrer spezifischen Wissensgebiete (und 
nicht in „pietistischer Abgeschlossenheit“) in die „Vorgänge des allgemeinen 
Erkennens“, seien es die „Allgemein- und Menschheitsideen“, ebenso wie die 
„Gottes- und Frömmigkeitsideen“ in Beruf und Lebensarbeit einbringen soll­
ten.47

III. Zur Staatsbürgerlichen Bildung und Erziehung

Die bisherigen Ausführungen bleiben unvollständig, wenn man sie nur auf 
die zuvor geschilderten Aspekte unter Berücksichtigung vor allem von Schul- 
und Jugendfragen, Unterricht und Lehrerschaft reduziert. Naumanns Erzie­
hungs- und Bildungskonzept enthält eine erweiterte politische und gesamtge­
sellschaftliche Perspektive. Gemeint ist, wie bereits angedeutet, der Gedanke 
einer staatsbürgerlichen Bildung, der sich prinzipiell an alle Bürger wendet, 
speziell aber auch die Liberalen und Gebildeten seiner Zeit im Blick hat.

Ausgangspukt für dieses Denken ist Naumanns Analyse, dass das Bürger­
tum und der Liberalismus ein Verhalten etabliert hätten, das für jede sinnvolle 
politische Veränderung dysfunktional sei. Das Problem des politischen Libera­
lismus besteht nach Naumann – anders als etwa im politischen Katholizismus 
und der Sozialdemokratie – in seiner nur mangelhaften Organisationsfähigkeit 
und seiner politischen Zerstrittenheit. Beklagt wird die Unfähigkeit zum poli­
tischen Kompromiss und die damit verbundene Unfähigkeit, Mehrheiten zu 
organisieren. Kritisiert werden darüber hinaus ein mangelndes Engagement 
in den Wahlkämpfen, den Vereinen und politischen Körperschaften (von der 
kommunalen bis auf die nationale Ebene). Es fehle insgesamt ein „Pflichtge­
fühl […] gegenüber dem Staat“, auch eine bis ins Finanzielle hineingehende 
Opferbereitschaft, um eine angemessene politische Arbeit zu gewährleisten.48

47 Die zugrunde gelegte Maxime Naumanns lautete, dass es „kein Gebiet des mensch­
lichen Wissens“ gebe, „daß nicht ebenso gut mit Gott als ohne Gott betrieben wer­
den“ könne. Vgl. Friedrich Naumann: Religion und Bildung. Die Verhandlungen 
des 23. Evangelisch-sozialen Kongresses abgehalten in Essen am 28.–30. Mai 1912. 
Göttingen 1912, S. 62–80, Zitate ebd.

48 Vgl. die einschlägigen Aufsätze in Naumann: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 655–739 
(unter der Rubrik „Schriften zur politischen Erziehung“), Zitat S. 657 f.; darüber 
hinaus auch die im Folgenden zitierten Schriften.

Frank-Michael Kuhlemann

140

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naumann kritisierte die unpolitischen ästhetischen Interessen des Bildungs­
bürgertums, eine „Mattigkeit der Gebildeten“, wie er es nennt.49 Diese werde 
durch das System der höheren Schulen befördert. Und die Gebildeten soll­
ten sich, so eine eindrückliche Formulierung, darüber im Klaren sein, dass 
sich die von ihnen repräsentierte Hochkultur nur unter den Bedingungen 
einer „versklavten“ Unterschicht realisieren ließe – vergleichbar derjenigen 
„unter den Pflanzern in den Südstaaten […] Nordamerika[s]“.50 Die Rolle der 
gebildeten Bürger wird auch insofern problematisiert und zugleich ironisiert, 
als er ihre Bildung und ihr vermeintliches „Klugsein“ mit der in der Arbei­
terschaft viel stärker ausgebildeten „Wertschätzung“ des „Staatsbürgertums“ 
kontrastiert. Die Gebildeten würden aufgrund ihres fehlenden „Willen[s] zur 
Macht“ zudem nur ihren „eigenen Krankheitsprozeß […] studieren“.51 Die 
Krise machte Naumann schließlich daran fest, dass der Liberalismus, anders 
als im Vormärz, unter der Jugend keine Anhänger mehr finde.52

Die Schlussfolgerungen, die sich aus dieser Kritik ergeben, hat Naumann in 
mehreren Hinsichten artikuliert und sich entsprechend engagiert: Verwiesen 
sei zunächst auf seinen Anteil bei der Gründung des „Nationalvereins für 
das liberale Deutschland“, dessen Zielsetzung Naumann mit einer Vielzahl 
von Artikeln in der „Hilfe“ 1906 programmatisch vorbereitet hat.53 Der Na­
tionalverein bemühte sich darum, die zerstrittenen Lager innerhalb des Libe­
ralismus unter Berücksichtigung auch der „liberalen Arbeiter“ im Rahmen 
des von Naumann propagierten „Gesamtliberalismus“ zu vereinigen. Außer 
„nationalen“, „freiheitlichen“ und „sozialen“ Zielsetzungen wurden im Grün­
dungsaufruf auch eine „freie und volkstümliche Erziehung aller Staatsangehö­
rigen, vor allem der heranwachsenden Jugend zu den nationalen, staatsbür­
gerlichen, sozialen und wirtschaftlichen Aufgaben der Gegenwart“ gefordert. 
Die maßgeblichen Akteure des Nationalvereins kamen aus allen Lagern des 
politischen Liberalismus, wobei vor allem süddeutschen Vereinen und Per­

49 Vgl. ders.: Die politische Mattigkeit der Gebildeten (1904). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 4, S. 202–208.

50 Vgl. ders.: Die deutschen Parteien. Liberalismus, Zentrum und Sozialdemokratie 
(1903/1904). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 4, S. 1–32, hier S. 28.

51 Vgl. ders.: Staatsbürger! Eine politische Fastenpredigt (1904). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 5, S. 657–660, Zitate S. 659; ders.: Die Stellung der Gebildeten im politi­
schen Leben. In: Patria 7 (1907), S. 81–94 (auch: Berlin-Schöneberg 1910).

52 Vgl. ders.: Der Liberalismus und die gebildete Jugend (1903). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4). Bd. 4, S. 241–246.

53 Vgl. Die Hilfe 12 (1906), passim; darüber hinaus Theodor Barth und Friedrich Nau­
mann: Die Erneuerung des Liberalismus. Ein politischer Weckruf. Berlin-Schöneberg 
1906.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

141

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonen ein besonderes Gewicht zufiel.54 Zu den Initiatoren zählte u.a. der 
Münchner Stadtschulrat Georg Kerschensteiner, der 1901 mit einer Preisschrift 
zur „Staatsbürgerlichen Erziehung“ hervorgetreten war. Kerschensteiner war 
von 1912 bis 1918 Reichstagsabgeordneter für die Fortschrittliche Volkspartei, 
danach auch für die DDP.55 Als Generalsekretär fungierte der noch junge 
Historiker Wilhelm Ohr, Dozent für Geschichte zunächst in Tübingen, seit 
1913 Privatdozent in Frankfurt am Main. Ohr war dadurch ausgewiesen, dass 
er seit 1906 bereits auch erster Vorsitzender des stark anwachsenden württem­
bergischen liberalen Landesverbandes war.56

Die angestrebte Einigung der Liberalen scheiterte aber an den kaum kon­
sensfähigen „freiheitlichen“ und sozialen Zielsetzungen. Von der Absicht, die 
„liberalen Vereine“ zusammenzuführen, blieb im Grunde nur übrig, das Eini­
gungsprojekt in Form der angestrebten Bildungsarbeit weiterzuführen. Das 
fand in der Durchführung von liberalen Kongressen, Ausbildungskursen und 
einer regen Publizistik seinen Niederschlag. An zahlreichen deutschen Hoch­
schulen fanden Schulungs- und Ausbildungskurse statt, die aber mangels eige­
ner Kapazitäten vor allem von dem 1907 ebenfalls gegründeten „Deutsch-Aka­
demischen Freibund“, einer liberalen Jungakademiker-Organisation, durchge­
führt wurden. Der „Deutsch-Akademische Freibund“ konnte, wie Werner 
Link anmerkt, mehr oder weniger als „eine akademische Ortsgruppe des Na­
tionalvereins angesprochen werden“. Andere korporativ angeschlossene Grup­
pen waren u.a. der bayerische Landesverband der liberalen Arbeitervereine 
sowie der Reichsverein liberaler Arbeiter und Angestellter. Wilhelm Ohr hatte 
bereits seit den ersten Kursen auch eine politische Akademie geplant, an 
der „liberale Berufspolitiker, Parteisekretäre, Redakteure und Vertrauensleute“ 
ausgebildet werden sollten.57 Die Umsetzung seines Planes seit 1913/14 endete 
abrupt aufgrund seines Todes als Soldat im Ersten Weltkrieg.58

54 Vgl. Werner Link: Der Nationalverein für das liberale Deutschland 1907–1918. In: 
Politische Vierteljahresschrift 5 (1964), S. 422–444, hier S. 423–429, Zitate ebd.

55 Vgl. Marie Kerschensteiner: Georg Kerschensteiner. Der Lebensweg eines Schulre­
formers. München/Berlin 1939, 3. erw. Aufl. München 1954; Philipp Gonon: Ker­
schensteiner and Education. In: Torsten Husén/T. Neville Postlethwaite (Hrsg.): The 
international Encyclopedia of Education. Bd. 6, 2. Aufl. Oxford 1994, Sp. 3133–3138; 
sowie Staatsbürgerliche Erziehung der deutschen Jugend. Gekrönte Preisschrift von 
Dr. Georg Kerschensteiner, Stadtschulrat und kgl. Schulkommissar von München. 
Erfurt 1901.

56 Vgl. Link: Nationalverein (wie Anm. 54), S. 425 f.
57 Vgl. ebd., S. 427–429, 443 f., Zitate ebd.
58 Vgl. Ein Gedenkblatt Naumanns. In: Wilhelm Ohr zum Gedächtnis. Gotha 1918, 

S. 29 f.; auch Leonard Nelson: Wilhelm Ohr als politischer Erzieher. In: Ders. 

Frank-Michael Kuhlemann

142

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch die Verbreitung der Schriften in den liberalen Vereinen und Organi­
sationen erfolgte nur sehr unzureichend. Der Nationalverein war daher – 
so Theodor Heuss – wohl nicht viel mehr als „eine Art von politisch-päd­
agogischem Wanderbetrieb“, dem eine feste institutionelle Struktur fehlte.59 

Andererseits lassen sich anhand der Vielfalt der thematischen Perspektiven 
und Publikationsformate durchaus die Konturen eines in den Ansätzen gelun­
genen Konzepts liberaler Bildungsarbeit erkennen. Die veröffentlichten Texte 
deckten ein breites, nach Bildungsgrad und Adressaten unterschiedenes Feld 
„staatlich-gesellschaftspolitischer Problemkreise“ ab, die als „Volksschriften“ 
und „Politische Handbücher“ sowie in einer Reihe über das „Politische Partei­
wesen“ erschienen. Obwohl die Arbeit hauptsächlich auf Gegenwartsfragen 
konzentriert war, gab es darüber hinaus das Bemühen, sich auch der histori­
schen Grundlagen des Liberalismus zu vergewissern. Zwischen 1910 und 1913 
erschienen 38 Texthefte, die „Flugschriften, Reden und kleine Abhandlungen 
von Kant, Fichte, Humboldt, Fries, Pfizer, Rotteck, Grimm, Heine und den 
Liberalen der Paulskirche“ enthielten. Dies entsprach ganz der Auffassung 
Naumanns, der betonte, dass der Liberalismus „wieder anständige Ahnen be­
kommen“ müsse.60

Die historische Dimension des Naumannschen Denkens, die hier ein weite­
res Mal akzentuiert wird, spiegelt sich auch in seiner eigenen Publizistik stetig 
wider. Die „Erkenntnisse der Historiker“ seien es, wie er es 1915 in seinem viel 
gelesenen Buch „Mitteleuropa“ formulierte, die auf vielen Vermittlungswegen 
(in Form von Zeitungen, Reden, Schulen) „bis zur Hütte des Staatsbürgers 
und Wählers“ fließen müssten. Die „Verantwortung“ der Historiker wachse 
im Übrigen „mit der demokratischen Beteiligung der Völker am Staat“.61 Aus­
druck dieser Überzeugung war es, wenn Naumann prominente Fachvertreter, 
wie den Kulturhistoriker Karl Lamprecht, in dem von ihm herausgegebenen 
Jahrbuch der „Hilfe“ („Patria“) für Veröffentlichungen zu Themen wie der 
Entstehung der politischen Parteien gewinnen konnte, in der der Leipziger 
Historiker, ganz auf der Argumentationslinie Naumanns, die „seelische Bil­

(Hrsg.): Die Reformation der Gesinnung durch Erziehung zum Selbstvertrauen. 
Leipzig 1917. 2. Aufl. 1922.

59 Zit. nach Link: Nationalverein (wie Anm. 54), S. 424, Anm. 9.
60 Vgl. ebd., S. 434–437, Hervorhebung und Zitate ebd.
61 Vgl. Friedrich Naumann: Mitteleuropa. Berlin 1915, S. 36–40 (auch in: Ders.: Werke 

[wie Anm. 4], Bd. 4, S. 527–531, Zitate S. 527). Grundsätzlicher noch heißt es im 
selben Text: „Die Geschichtsschreiber sind […] schließlich die Erzieher der Völker“ 
(ebd.).

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

143

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung“ als eine notwendige Voraussetzung des staatsbürgerlichen Handelns 
herausstellte.62

Im Hinblick auf die prinzipielle Frage und das ethische Postulat, sich als 
„Staatsbürger“ politisch zu engagieren, trug Naumann seine eigenen Schluss­
folgerungen aus der diagnostizierten Krisenlage, wie bereits erwähnt, vor al­
lem in verschiedenen kleinen Texten seit der Jahrhundertwende, am prägnan­
testen aber wohl in seinem Artikel „Erziehung zur Politik“ aus dem Jahre 
1914 vor: Der Kern aller politischen Erziehung liege in der Willensbildung.63 

Der Wille repräsentiert für ihn – um mit Pierre Bourdieu zu sprechen – ein 
letztlich im Personalen und weiteren gesellschaftlichen Bedingungen wurzeln­
des Erzeugungsprinzip des politischen Handelns.64 Politische Bildung und 
Erziehung reduziert sich daher auch in diesem Text nicht auf den Willens­
aspekt allein, sondern es geht konkret um die Vermittlung von politischen 
Kenntnissen: einer Bürgerkunde in Volks- und Fortbildungsschulen sowie po­
litischen Jugendvereinen – nunmehr aber ohne Unterschied von Männern und 
Frauen. Die Frauen seien, auch wenn die Verfassung es ihnen nicht zugestehe, 
Staatsbürgerinnen, wie sie es in der politischen Frauenbewegung unter Beweis 
gestellt hätten. Die oberste Aufgabe der Männer sah Naumann hingegen in der 
Organisation des Volkswillens, vor allem im konfliktträchtigen Kampf um die 
Erringung parlamentarischer Mehrheiten. Am Ende betonte er nochmals die 
Notwendigkeit – besonders mit Blick auf die liberalen Parteien – „politische 
Opfer“ zu bringen.65

62 Vgl. Karl Lamprecht: Über die Anfänge der deutschen Parteibildung im 18. 
und 19. Jahrhundert. In: Patria 3 (1903), S. 9–26, bes. S. 14–20. Zum Gesamtzusam­
menhang, insbesondere auch der seelischen Bedeutung für politisches Handeln Kuh­
lemann: Naumann und die Kultur des Politischen (wie Anm. 30), S. 20–23.

63 Vgl. Friedrich Naumann: Erziehung zur Politik (1914). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), 
Bd. 5, S. 706–709; auch bereits ders.: Der Wille in der Politik (1905). In: Ebd., S. 368–
372.

64 Vgl. Pierre Bourdieu/Loic Wacquant: Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main 
2006. Das Personale und damit verbunden die Möglichkeit der freien Willensent­
scheidung des Subjekts im Sinne einer „gebietenden Vernunft“ werden bei Bourdieu 
im Rahmen eines komplizierten Verhältnisses von struktureller Determiniertheit und 
„systematischer Aufklärungsarbeit“ konturiert (vgl. S. 147-175, Zitate S. 159, 171).

65 Naumann: Erziehung zur Politik (wie Anm. 63), S. 706–709. Was die Fortbildungs­
schulen wie überhaupt das Konzept der staatsbürgerlichen Erziehung angeht, lohnt 
ein Vergleich von Naumanns Vorstellungen mit den viel diskutierten Ausführungen 
Georg Kerschensteiners. Dessen schulpädagogische Zielsetzung erweist sich trotz 
ihres formal liberalen Zuschnitts zumindest im Hinblick auf die Fortbildungsschule 
als eine wohl eher disziplinierende, an Nützlichkeitskriterien und Industrieinteressen 
orientierte Konzeption. Vgl. dazu Kerschensteiners Preisschrift (wie in Anm. 55).

Frank-Michael Kuhlemann

144

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die spezifischen bildungspolitischen Aufgaben des Liberalismus sah Nau­
mann, wie schon Wilhelm Ohr, in der Gründung einer eigenständigen libera­
len Bildungsstätte. Gemeint ist die unter entscheidender konzeptioneller Mit­
wirkung von Wilhelm Heile Ende 1918 ins Leben getretene Staatsbürgerschule 
in Berlin.66 Die darauf bezogenen Überlegungen finden sich zunächst in je­
nen von der Forschung viel diskutierten „Vier Reden an junge Freunde“ aus 
dem Jahre 1918.67 Diese Reden, die sich explizit an die Heimkehrer aus dem 
Krieg richten, greifen viele der bereits benannten Aspekte noch einmal auf,68 

bieten aber insofern auch etwas Neues, als sie die Beförderung von politischer 
Bildung didaktisch akzentuieren. Benannt werden unterschiedliche Formen 
und Inhalte des Lernens: ein Lernen anhand von Vorbildern, ein Lernen 
in Theorie und Praxis sowie auch ein lebenslanges Lernen. Inhaltlich sollen 
besonders die politische Rede und Organisationsfähigkeit eingeübt werden. 
Mit der Bedeutung der politischen Rede hatte sich Naumann bereits einige 
Jahre zuvor in einem umfangreichen Text beschäftigt, der unterschiedliche 
Redetypen auf diversen gesellschaftlichen Feldern (Wissenschaft, Religion, 
Erinnerung, Bildung usw.) und anhand unterschiedlicher Positionierungen 
(Reden von Regierungsvertretern oder Oppositionellen, aus der englischen 
Frauenbewegung usw.) eingehend analysiert.69

66 Zu Heile: Marc Zirlewagen: Wilhelm Heile. In: Biographisch-Bibliographisches Kir­
chenlexikon (BBKL), Bd. 24 (2005), Sp. 776–781; Ludwig Luckemeyer: Wilhelm 
Heile. 1881–1981. Föderativer liberaler Rebell in DDP und FDP und erster liberaler 
Vorkämpfer Europas in Deutschland. Politisch-zeitgeschichtliche Festschrift aus An­
laß des 100. Geburtstags des engsten Mitarbeiters Friedrich Naumanns und Präsiden­
ten der FDP am 18. Dezember 1981. Wiesbaden 1981.

67 Friedrich Naumann: Vier Reden an junge Freunde (1918). In: Ders.: Werke (wie 
Anm. 4), Bd. 5, S. 709–735.

68 So erscheint der „Wille“ in den „Reden“ als ein gewissermaßen innerer „Trieb“, eine 
Mentalität oder auch Disposition „zur Gestaltung menschlicher Gemeinschaft“. Wie 
sehr die Willensfrage Naumann in einer ethischen Perspektive nach wie vor beschäf­
tigt, lässt sich daran ablesen, dass er „Geschäftemacher“, auch die „Ästhetischen“ und 
„Phantastischen“, die „Begriffsspalter“ und die „Eigenbrötler“ für die politische Arbeit 
für ungeeignet hält (ebd., S. 711–713).

69 Vgl. Friedrich Naumann: Die Kunst der Rede (1914). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), 
Bd. 5, S. 660–706. Auch in einem seiner ersten Texte zur politischen Verantwortung 
als Staatsbürger hatte Naumann alles „seichte Geschwätz“ und „oberflächliche Politi­
sieren“ in „allen Zeitungen“ und anderswo bereits scharf kritisiert. Vgl. ders.: Die 
Politik als Pflicht (1902). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 655 f. Der Publi­
zistikwissenschaftler Emil Dovifat hatte in den 1960er Jahren übrigens empfohlen, 
Naumanns Schrift über die Kunst der Rede als „volkstümliche Einzelausgabe“ zur 
Verbesserung der „gegenwärtigen, so verwilderten Redegebräuche“ erneut zu veröf­
fentlichen. Vgl. Frederick Bacher: Friedrich Naumann und sein Kreis. Stuttgart 2017, 
S. 77.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

145

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die „Reden an junge Freunde“ weisen im Übrigen – das ist hier noch 
besonders hervorzuheben – deutliche autoritätskritische Töne auf. Während 
in Naumanns früheren Schriften stärker die zwar reformerischen, aber auf 
Integration ins politische System zielenden Aspekte überwogen, ging es ihm 
in der Phase des Übergangs vom Kaiserreich zur Republik um eine radikale 
Autoritätskritik. Er artikuliert das als Aufforderung an die jungen Heimkehrer 
aus dem Krieg, durchaus respektlos zu urteilen und alles Dagewesene in 
Zweifel zu ziehen. Geradezu nietzscheanisch klingt es, wenn er die sich darin 
ausdrückende Haltung als eine „Lust zum Verneinen“ bezeichnet. Der „Wille 
zur Neuschöpfung“ und der Glaube „an das Kommende“ sind es gleichwohl, 
die Naumann auf die „Jungen“ und deren politische Arbeit vertrauen lassen.70 

Die hier gesetzten Akzente korrespondieren mit der 1919 zugespitzten politi­
schen Pflichtauffassung, auch republikanische Führer (die „Geschäftsführer“ 
der Regierung) aufs Strengste zu kontrollieren, um jeden Machtmissbrauch 
auszuschließen.71

Was die Staatsbürgerschule selbst angeht, hatte Naumann diese in seiner 
vierten Rede in ihren Grundzügen bereits konzipiert. Die Schule sollte als 
eine freie, vom Staat unabhängige Institution – eine Art politischer Volkshoch­
schule, als eine „freie deutsche Hochschule für Politik“ – geschaffen werden. 
Ihre Aufgabe sollte auch darin bestehen, den bereits in der politischen Arbeit 
Stehenden „ein Rüstzeug zur Erweiterung und Vertiefung“ ihrer Aktivitäten 
zu liefern. Die Schule diente hauptsächlich aber zur „Heranbildung und Fort­
bildung“ von „Parteisekretären, Redakteuren“, Berufsverbandssekretären und 
dergleichen. In der Begründung von Wilhelm Heile wird in dieser Hinsicht 
das gesamte Spektrum eines Bedarfs an liberaler Bildungsarbeit in Parteien, 
Verbänden, Berufsgenossenschaften, Konsumvereinen, Gewerkschaften, Zei­
tungsredaktionen usw. aufgelistet. Bezweckt wurde die Professionalisierung 
und Effektivierung der politischen Arbeit – weg von der Honoratiorenpolitik, 
hin zu „politischen Berufsarbeitern“. Auch ging es um die Schaffung einer 
wirkungsvollen Konkurrenz zur Bildungsarbeit des politischen Katholizismus, 
des Bundes der Landwirte wie auch der Sozialdemokratie.72

Die Schule sollte freilich nicht als Kaderschmiede eines nur linksliberalen 
Parteinachwuchses fungieren, sondern offen sein für Angehörige verschiede­

70 Vgl. Naumann: Reden an junge Freunde (wie Anm. 67), S. 728–735, Zitate S. 729.
71 Vgl. ders.: Politische Pflicht (1919). In: Ders.: Werke (wie Anm. 4), Bd. 5, S. 735–739, 

Zitat S. 737.
72 Vgl. Wilhelm Heile: Nutzen und Notwendigkeit einer politischen Volkshochschule. 

In: Friedrich Naumann und Wilhelm Heile: Erziehung zur Politik. Berlin 1918, S. 29–
37, auch abgedruckt in: Antonio Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik. 
Sankt Augustin 1988, S. 113–120, Zitate ebd.

Frank-Michael Kuhlemann

146

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner politischer Richtungen – außer der Fortschrittlichen Volkspartei auch 
für Nationalliberale und „gesinnungsverwandte Sozialdemokraten“.73 Sie rich­
tete sich an Lehrer, Studenten und Beamte. Die Dozenten kamen aus den 
Kreisen des linksliberalen Bildungsbürgertums und der Intellektuellen. Die 
ersten Kurse behandelten eine breite Palette von sozial-, wirtschafts-, finanz-, 
verfassungs-, partei-, innen- und außenpolitischen, auch historischen Themen. 
Finanziell getragen wurde das Projekt durch eine Stiftung, die von dem Stutt­
garter Industriellen Robert Bosch zur Verfügung gestellt wurde. Bosch und 
Naumann trafen sich, wie Theodor Heuss darlegt, in einer gemeinsamen, so­
wohl sozial- und industriepolitischen als auch an Erziehungsfragen interessier­
ten Grundhaltung. Die Entwicklung der Schule kam zu Lebzeiten Naumanns 
aber über erste Anfänge nicht mehr hinaus.74

Als ihre Nachfolgerin trat im Jahr 1920 die „Deutsche Hochschule für Poli­
tik“ ins Leben, die unter Beteiligung vieler liberaler Zeitgenossen, u.a. Max 
Webers, Friedrich Meineckes, Hugo Preuss’, Ernst Jäckhs sowie Carl Heinrich 
Beckers, und mit staatlicher Unterstützung in Berlin gegründet wurde. Ihre 
Geschichte ist bereits monographisch dargestellt worden und nicht mehr Teil 
dieses Beitrags. Verwiesen sei dennoch auf einige Studienleiter und Dozenten 
– Walter Goetz etwa, Gertrud Bäumer, Gerhart von Schulze-Gaevernitz, Paul 
Rohrbach oder Theodor Heuss, die als ehemalige politische Begleiter Nau­
manns sein politisches Erbe im neuen Staat antraten.75

IV. Resümee

Das Bildungs- und Erziehungsdenken Friedrich Naumanns ist in einem 
komplexen, aber mehr oder weniger folgerichtigen Entwicklungsprozess zu 
betrachten. Herausgefordert durch die Arbeit mit gefährdeten Jugendlichen 
im „Rauhen Haus“ in Hamburg, hat sich Naumann bereits frühzeitig mit 
pädagogischen Problemstellungen im schulischen und jugendpädagogischen 
Bereich beschäftigt. Die noch gänzlich erfahrungsgebundenen Einsichten der 
frühen Jahre wichen im Rahmen seiner ersten sachbezogenen Veröffentlichun­

73 Vgl. Naumann: Reden an junge Freunde (wie Anm. 67), S. 732.
74 Vgl. Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik (wie Anm. 72), S. 21–27, 172–175; 

sowie Heuss: Friedrich Naumann (wie Anm. 4), S. 439–442; auch Theodor Heuss: 
Robert Bosch. Leben und Leistung (Stuttgart/Tübingen 1946). Stuttgart 2002; zuletzt 
Peter Theiner: Robert Bosch. Unternehmer im Zeitalter der Extreme. Eine Biogra­
phie. München 2017.

75 Vgl. Missiroli: Die Deutsche Hochschule für Politik (wie Anm. 72), passim, bes. S. 21–
27; auch Jäckh: Politik als Wissenschaft (wie Anm. 2), passim.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

147

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen stärker reflektierten Überlegungen, die das Problem der gesellschaftlichen 
Integration von Jugendlichen im Rahmen eines vornehmlich apologetischen 
christlichen Interesses mit bemerkenswert emanzipatorischen, auf soziale und 
politische Teilhabe zielenden Vorstellungen verbanden. Ein bestimmender 
Hintergrund seines weiteren bildungs- und erziehungspolitischen Denkens 
bestand in einer philosophisch ethischen Grundierung in Anlehnung an die 
Pädagogik Johann Friedrich Herbarts. Schulpolitisch kamen Naumanns libe­
rale Überzeugungen vor allem in dem von ihm maßgeblich gegründeten NSV, 
den linksliberalen Parteien des Kaiserreichs sowie der DDP zu Beginn der 
Weimarer Republik zum Tragen.

Der in der Naumann-Forschung diskutierte Zeitpunkt, wann Naumann ei­
gentlich zum Liberalen wurde, ist vor dem Hintergrund seines pädagogischen 
Denkens daher schon weitaus früher anzusetzen – deutlich vor der Jahrhun­
dertwende und nicht erst 1903 mit dem gemeinhin üblichen Verweis auf den 
offiziellen politischen Wechsel in die Freisinnige Vereinigung.76

Die maßgeblichen Punkte von Naumanns Erziehungsdenken lassen sich, 
wenn man es auf eine Formel bringen will, stetig wachsend in einer durch 
Bildung und Erziehung zu befördernden politischen Emanzipation frei den­
kender, autonomer Subjekte zusammenfassen. Diese in der Tradition der 
Aufklärung und des frühen Liberalismus stehende Auffassung ist für den li­
beralen Politiker Naumann im Hinblick auf die notwendige pädagogische Un­
terstützung bei der Ausbildung staatsbürgerlicher politischer Verantwortung 
geradezu zentral. Sie ist für ihn zugleich nicht mehr denkbar ohne eine hin­
reichende Integration auch der Unterschichten. Dass sich die Kluft zwischen 
Bürgertum und Arbeiterschaft mittels schulpolitischer Reformen freilich nur 
ansatzweise überwinden lässt, war Naumann sehr bewusst. Er konnte, nicht 
zuletzt vor dem Hintergrund der auch innerhalb der Schulen selbst erkenn­
baren Tendenzen zum „Großbetrieb“, fragen, ob Kants Ideal der Selbstzweck­
setzung des Menschen als mündiger Persönlichkeit möglicherweise nur ein 
vorübergehendes Ideal gewesen sein könnte, sofern die große Mehrheit aller 
Menschen nach ihrem Volksschulbesuch in neue soziale und ökonomische 
Abhängigkeiten gelangte.77 Bildungs- und Schulreformen stehen bei Naumann 
deshalb im Kontext weitreichender, auf Teilhabe und Emanzipation zielender 

76 Vgl. zu dieser Frage zuletzt Jürgen Frölich: Muster England? Friedrich Naumann 
und der „organisierte Liberalismus“. In: Ders./Grothe/von Kieseritzky: Fortschritt 
durch sozialen Liberalismus (wie Anm. 3), S. 201–219. Frölich betont, nicht zuletzt im 
Hinblick auf Naumanns Emanzipation aus der „ursprüngliche[n] kulturpolitische[n] 
Sozialisation im orthodoxen Luthertum“, dass sein „Weg zum Liberalismus nicht 
unbedingt gradlinig war“ (S. 201).

77 Vgl. Naumann: Die Erziehung zur Persönlichkeit (wie Anm. 28), passim.

Frank-Michael Kuhlemann

148

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Reformen, sowohl in Politik und Wirtschaft als auch auf dem Felde der Kultur. 
Im Hinblick auf die innere und äußere Reformbedürftigkeit des politischen 
Liberalismus ging es ihm dabei, möglicherweise zu spät, um die Effektivierung 
der politischen Arbeit mit Hilfe institutionalisierter Bildungsanstrengungen 
wie der Staatsbürgerschule.

Bildung und Erziehung im Werk Friedrich Naumanns

149

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965121-123 - am 19.01.2026, 09:16:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

