
2. „Jenseits von Gut und Böse“ und
„Umwerthung aller Werthe“:
Nietzsches Versuche über das Leben 
im Angesicht des Nihilismus

5 27. Nach der Erkenntnis des Nihilismus: 
zwei Antworten Nietzsches

Zwei Formeln drängen sich auf, wenn man sich die 
Frage vorlegt, ob und welche Programme Nietzsche 
für ein Leben im Zeichen des Nihilismus entwickelt. 
Zum einen ist es ein „Jenseits von Gut und Böse“, das 
er als Horizont eines solchen Lebens in Aussicht 
stellt, zum anderen ist es eine „Umwerthung aller 
Werthe“, von der er sich eine Überwindung des Nihi­
lismus verspricht. Diese Konzepte scheinen einander 
zu widerstreiten. Das erste deutet auf ein Dasein jen­
seits aller Werte und folglich Moral als Konsequenz 
des Nihilismus, das zweite hingegen operiert mit dem 
Begriff des Werts und zeigt sich damit als Entwurf 
einer neuen Moral. Beide aber, so läßt sich vermuten, 
werden in irgendeiner Weise an die Struktur angebun­
den sein, die Nietzsche als fundamental für mensch­
liche Existenz gilt: an den „Willen zur Macht“.
Die Wendung „jenseits von Gut und Böse“ führt 
Nietzsche in einem Aphorismus des gleichnamigen 
Buchs als „gefährlich(e) Formel“ ein;1 er tritt, wie er 
es liebt, im Gestus des scharf sezierenden Analytikers 
und rigoros verfahrenden Zerstörers auf. Was die For­
mel auf den ersten Blick suggeriert freilich, ein Leben 

1 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 44; KSA 5, S. 62.

308

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerhalb aller Wertsetzung, ohne Abschätzung und 
Einschätzung kann es für den Menschen gar nicht ge­
ben. Und gerade Nietzsche, so hatten wir gesehen,2 
teilt diese Beurteilung und besitzt sogar ein ausgepräg­
tes Bewußtsein für diesen Zug unseres Daseins; der 
Gedanke des Perspektivischen: der „Schätzungen, 
Farben, Akzent(e)“, der „Stufenleitern, Bejahungen 
und Verneinungen",3 ist ein zentraler Gedanke seiner 
Philosophie.
Nun hatte sich herausgestellt, daß der von Nietzsche 
diagnostizierte Nihilismus darin besteht, daß dem mo­
dernen Menschen der Rahmen abhanden gekommen 
ist, der für eine Kultur verbindliche große Sinnent­
wurf, der dem Wollen des einzelnen eine Richtung 
weist, und sei es in der Negation. Paradigma eines sol­
chen Sinnentwurfs ist für Nietzsche die christliche 
Weltdeutung. Entfällt er, so entfällt zugleich die 
Orientierung für menschliche Selbstbestimmung, so 
jedenfalls sieht es Nietzsche.
Auf der anderen Seite aber hatte sich Nietzsche auch 
als Philosoph des Individualismus gezeigt,4 der gegen 
eine „Heerdenexistenz" und für die „Freigeisterei und 
Vielgeisterei" des Menschen plädiert und auf dessen 
„Kraft" setzt, „sich neue und eigene Augen zu schaffen 
und immer wieder neue und noch eigenere".5 Denn 
„für den Menschen allein unter allen Thieren" gebe es 
„keine ewigen Horizonte und Perspectiven".6 Doch 
dies zu konstatieren, bedeutet nur, die conditio huma­

2 Vgl. oben, § 22.
3 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 301; KSA 3, S. 540.
4 Vgl. oben, § 12.
5 Die fröhliche Wissenschaft, § 143; KSA 3, S. 491.
6 Ebd.

309

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


na auf den Begriff zu bringen. Nach welchem Maß aber 
soll der Mensch aus der Fülle des ihm Möglichen die 
für ihn und andere richtige Perspektive wählen?
Nun gibt es eines, so hatte sich immer wieder gezeigt, 
um das Nietzsches Denken ständig kreist und das ihm 
das einzig unbestritten Gültige zu sein scheint, das un­
ser Dasein bestimmt, nämlich den Willen zur Macht. 
Immer schon, so ist Nietzsche überzeugt, bildete er 
den Antrieb all unseres Tuns und den Hintergrund al­
ler Sinnentwürfe, doch undurchschauterweise. Deren 
Zusammenbruch liegt für Nietzsche deshalb im we­
sentlichen darin begründet, daß der Mensch sich ein­
zugestehen wagte, was er lange vor sich selbst ver­
barg.7 Was er den eigenen Blicken entzog und ver­
drängte, faßt Nietzsche in der Morgenröthe so: 
„Nicht die Nothdurft, nicht die Begierde, - nein, die 
Liebe zur Macht ist der Dämon der Menschen. Man 
gebe ihnen Alles, Gesundheit, Nahrung, Wohnung, 
Unterhaltung, - sie sind und bleiben unglücklich und 
grillig: denn der Dämon wartet und wartet und will be­
friedigt sein. Man nehme ihnen Alles und befriedige 
diesen: so sind sie beinahe glücklich, - so glücklich als 
eben Menschen und Dämonen sein können.“8
Von der schonungslosen Aufdeckung dieser bisher ver­
deckten Grundstruktur des Menschseins selbst aber er­
hofft sich Nietzsche auch schon eine neue, die obsolet 
gewordenen Moralkonzepte ersetzende Orientierung. 
Diese Zuversicht speist beide Vorschläge Nietzsches 
für die Ordnung des Lebens unter Bedingungen des Ni­

7 Vgl. bes. Nachlaß 5[71], Sommer 1886 - Herbst 1887; KSA 12, 
S.211 f.
8 Morgenröthe, § 262; KSA 3, S. 209.

310

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hilismus: sowohl den Entwurf einer Existenz „jenseits 
von Gut und Böse“ als auch das Programm einer „Um- 
werthung aller Werthe“. Nietzsche versucht in beiden, 
der fundamentalen Einsicht Rechnung zu tragen, die 
bislang noch von niemandem gebührend berücksich­
tigt worden sei: „Es giebt nichts am Leben, was Werth 
hat, außer dem Grade der Macht - gesetzt eben, daß Le­
ben selbst der Wille zur Macht ist.“9
Die Formel „jenseits von Gut und Böse“ wäre dann 
nicht als Absage an Werte als solche zu verstehen, der 
Versuch einer Überwindung des Nihilismus bestünde 
dann nicht im Konzept eines Lebens ohne Zwecke, 
und das heißt ohne Ziel und Richtung. Sondern die 
Formel „jenseits von Gut und Böse“ müßte dann als 
Abkehr von jeder Moral gelesen werden, die Werte im 
Gegenteil des von Nietzsche Vertretenen begründet, 
nämlich in einer Selbstbeschränkung der jeweils indi­
viduellen Machtentfaltung zwar nicht den alleinigen, 
aber höchsten Wert sieht. Und dies trifft für das christ­
liche, aber auch das kantische und das sokratische Mo­
ralkonzept zu, von deren Gut und Böse nach Nietz­
sche Abschied zu nehmen wäre, nicht aber von den 
aus der Macht selbst abzuleitenden Werten.
Der Entwurf eines Daseins, das völlig ohne Zwecke 
und ohne Werte auskäme, wäre auch ganz unvereinbar 
mit der nach Nietzsche für den Menschen fundamenta­
len Einstellung, die ihn in ein Verhältnis zur Welt setzt, 
mit dem Wollen: Wollen nämlich ist nach Nietzsche 
„nicht ,begehren4, streben, verlangen: davon hebt es 
sich ab durch den Affekt des Commando’s; es giebt 
kein ywollen\ sondern nur ein Etwas-w ollen-. man 

9 Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 215.

311

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß nicht das Ziel auslösen aus dem Zustand“.10 Ein 
ziel- und zweckloses, ein Dasein ohne Wertung, die 
doch Voraussetzung dafür ist, sich aus der Fülle des 
Möglichen etwas Bestimmtes als Gewolltes auszuwäh­
len, kann es also Nietzsches eigener Argumentation zu­
folge für den Menschen gar nicht geben.
Trotzdem findet sich in Nietzsches Werk auch eine 
Theorie menschlicher Existenz, die im möglichst weit­
gehenden Verzicht auf jede Zweck- und Wertsetzung 
die einzige Antwort erblickt, die dem Einbruch des 
Nihilismus gemäß ist. Sie ist mit dem Gedanken der 
„ewigen Wiederkehr des Gleichen“ verbunden. Auch 
ihr Fundament liegt für Nietzsche im Willen zur 
Macht. Dies verwundert nicht: ist doch lediglich die 
Macht als (potentielle und aktuale) Wirksamkeit et­
was, das in Nietzsches Augen Bestand hat, die alleini­
ge Stabilität. Im folgenden werden wir zunächst das 
von Nietzsche skizzierte Dasein „jenseits von Gut 
und Böse“ im Sinne eines Leben „jenseits aller Werte“ 
betrachten und uns dann dem Konzept einer „Um- 
werthung der Werthe“11 zuwenden.lla

10 Nachlaß 11[114], November 1887-März 1888; KSA 13, S. 54.
11 Nietzsche kennt neben der Formulierung „Umwerthung aller 
Werthe“ (vgl. z. B. Zur Genealogie der Moral; KSA 5, S. 409; Göt- 
zen-Dämmerung; KSA 6, S. 89) auch die weniger geläufige Formu­
lierung „Umwerthung der Werthe“ (vgl. z. B. Ecce Homo; KSA 6, 
S. 266, 294).
lla Eher wenig ergiebig für die folgenden Überlegungen ist das 
Buch von Bernhard H. F. Taureck Nietzsches Alternativen zum Ni­
hilismus, Hamburg 1991. Es ist ein Beispiel für eine in der Nietz­
sche-Forschungsliteratur nicht selten zu beobachtende Tendenz, 
sich vom fragmentarischen Charakter der Nietzscheschen Schrif­
ten zu sehr umfangreichen und in unüberschaubar viele Einzelana­
lysen auseinanderlaufende Untersuchungen verleiten zu lassen.

312

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 28. „Jenseits von Gut und Böse“ und
die „ewige Wiederkehr des Gleichen“

Es bietet sich an, mit der Analyse des großen Lenzer 
Heide-Fragments an dem Punkt fortzufahren, an 
dem wir es zum Schluß des letzten Kapitels verlassen 
haben. Denn deutlicher als andere Texte zeigt es, war­
um sich Nietzsche der Gedanke, sämtliche Zwecke 
und Werte seien aus dem Leben des Menschen zu ver­
bannen, nahelegt.
Das Dilemma der modernen Existenz erblickt Nietz­
sche in einem, wie es ihm scheint, unlösbaren Antago­
nismus. Die bislang überzeugenden moralischen 
Orientierungen genügen uns nicht mehr, weil sie unse­
ren Begründungsansprüchen nicht mehr genügen. 
Dennoch mögen wir auf eine Moral nicht verzich­
ten.12 Mit dieser Einschätzung steht Nietzsche durch­
aus nicht allein da, und der Zwiespalt, auf den er den 
Finger legt, ist keiner, über den wir heute nicht mehr 
nachzudenken hätten.13 Es ist die intellektuelle Red­

12 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 211 f.
13 Ernst Tugendhat beginnt seinen Aufsatz Die Hilflosigkeit der 
Philosophen angesichts der moralischen Schwierigkeiten von heute 
(in: Ders., Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M. 1992, S. 371- 
382) wie folgt: „Statt von der Hilflosigkeit der Philosophen könnte 
ich auch von der Hilflosigkeit von uns allen sprechen. Wir alle sind 
heute mit moralischen Grundfragen konfrontiert, die wir nicht um­
hin können, so oder so zu beantworten, und auf die wir gleichwohl 
keine Antworten haben, die wir ausreichend begründen könnten.“ 
(S. 371) Freilich unterscheidet sich die Position Tugendhats von der­
jenigen Nietzsches in einem wichtigen Punkt ganz grundlegend: Tu­
gendhat sieht überhaupt keinen Ausweg darin, Moralität als solche 
in Zweifel zu ziehen, wie Nietzsche dies tut. Er weist zu Recht dar­
auf hin, daß wir „unser gesamtes intersubjektives Verhalten auf eine 
kaum vorstellbare Weise ändern“ (ebd.) müßten, wollten wir auf 

313

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit - eine Tugend, die Nietzsche über alles geht14 
die „Wahrhaftigkeit", eine Haltung, welche die alte 

christlich geprägte Moral selbst habe stark werden las­
sen,15 die es uns in seinen Augen verbietet, weiterhin 
unsere Werte in Gottesvorstellungen zu verankern, 
die durch unsere Vernunft nicht zu überprüfen sind. 
Diese Kritik trifft auch den antiken Kosmosgedanken 
als Fundament von Ordnung und Maß, zumal er in 
das Christentum eingegangen ist.16 Und nicht erst 
Nietzsche, schon Kant besteht darauf, daß jede Mo­
ral, die der Mensch akzeptieren kann, unabhängig 
vom Rekurs auf Außer- und Übermenschliches be­
gründet werden müsse. Die Vorrede zur ersten Auf­
lage seiner Religionsschrift beginnt Kant so: „Die Mo­
ral, so fern sie auf dem Begriffe des Menschen als eines 
freien, eben darum aber auch sich selbst durch seine 
Vernunft an unbedingte Gesetze bindenden Wesens 
gegründet ist, bedarf weder der Idee eines andern We­
sens über ihm, um seine Pflicht zu erkennen, noch 
einer andern Triebfeder als des Gesetzes selbst, um sie 

Moral in welcher Form auch immer verzichten. In den Vorlesungen 
über Ethik (Frankfurt a. M. 1993, S. 22) äußert er sich dazu etwas ge­
nauer: „Wir würden [...] dann, was wir jetzt als unmoralisch beur­
teilen, nur noch als Gefahr ansehen; wir würden unsere Mitmen­
schen nur noch als eine Art wilder (manchmal auch sanfter) Tiere an­
sehen. Sie wären keine Subjekte mehr, mit denen wir uns moralisch 
streiten könnten, sondern Objekte, vor denen wir uns gegebenen­
falls zu hüten hätten.“
14 Vgl. z. B. Also sprach Zarathustra, Vom höheren Menschen, § 8; 
KSA 4, S. 360. Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 110 und § 335; 
KSA 3, S. 470, 564.
15 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 211.
16 Vgl. Carl Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christen­
tums, 2 Bde., München 1954, z. B. Bd I, S. 117 und Bd. II, S. 91-93.

314

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu beobachten."17 Den Optimismus Kants, Moral aus 
Vernunft und Freiheit des Menschen deduzieren zu 
können, freilich teilt Nietzsche nicht, und auch uns 
schien Kants Weg nicht zum Ziel zu führen.18
Anders als Kant, der die Ordnung des Kosmos durch 
die selbstgegebene moralische Ordnung ersetzen 
möchte, die dieser an Festigkeit nicht nachstehen soll - 
das Moralgesetz soll wie ein Naturgesetz wirken -, 
versucht sich Nietzsche am genau umgekehrten Pro­
jekt. Er hält die „erreichte Macht des Menschen" für 
so groß, daß „eine Herabsetzung der Zuchtmittel, 
von denen die moralische Interpretation das stärkste 
war" nun an der Zeit sei. Die Menschen seien jetzt in 
einer Lage, in der sie die „ungeheure Potenzierung 
vom Werth des Menschen, vom Werth des Übels 
usw.", für die die alte Moral stehe, nicht mehr nötig 
hätten: „wir dürfen viel Unsinn und Zufall einräu­
men". Vor allem „,Gott‘ (sei) eine viel zu extreme Hy­
pothese".19
Diese Überlegung steigert Nietzsche in einem weite­
ren Gedankenschritt: „Aber extreme Positionen wer­
den nicht durch ermäßigte abgelöst, sondern wieder­
um durch extreme, aber umgekehrte. Und so ist der 
Glaube an die absolute Immoralität der Natur, an die 
Zweck- und Sinnlosigkeit der psychologisch noth- 
wendige Affekt, wenn der Glaube an Gott und eine es­
sentiell moralische Ordnung nicht mehr zu halten ist. 
Der Nihilismus erscheint jetzt, nicht weil die Unlust 

17 Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 
Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 3.
18 Vgl. oben, § 23.
1’ Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 212.

315

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Dasein größer wäre als früher, sondern weil man 
überhaupt gegen einen ,Sinn‘ im Übel, ja im Dasein 
mißtrauisch geworden ist. Eine Interpretation gieng 
zu Grunde; weil sie aber als die Interpretation galt, er­
scheint es, als ob es gar keinen Sinn im Dasein gebe, als 
ob alles umsonst sei.“20
Wichtig ist zu sehen, daß Nietzsche hier zunächst nur 
eine Diagnose stellt. Er spricht von einem „psycholo­
gisch nothwendigen Affekt“, der als Folge des Zusam­
menbruchs eines überaus leistungsstarken - des christ­
lichen - Sinnentwurfs eintrete und dazu führe, Sinn- 
und Zweckhaftigkeit des Daseins generell zu bezwei­
feln. Der Verdacht werde unabweisbar, ob nicht Wer­
te überhaupt nur „Lockmittel“ seien, durch die sich 
die „Komödie“, als die man die Existenz des Men­
schengeschlechts begreifen müsse, unnötig in die Län­
ge ziehe. Denn was immer der Mensch an Zwecken er­
sonnen habe und noch ersinne und an Zielen sich ge­
setzt habe und noch setze, sie seien in nichts Haltba­
rem begründet. Der Mensch komme einer „Lösung“ 
nicht näher; das „Umsonst!“ aller seiner Bestrebun­
gen hole ihn ein.21 Schopenhauers Pessimismus 
scheint Nietzsche in seinen späten Tagen überwältigt 
zu haben.
Aber Nietzsche wäre nicht Nietzsche, wenn er die 
Überlegung an dieser Stelle und mit diesem Ergebnis 
abbräche. Ganz im Gegenteil läßt er genau an diesem 
Punkt die Beschreibung dessen, was ist, umschlagen 
in ein - präskriptives - Konzept der Daseinsgestal­
tung im Angesicht des Nihilismus. Er macht sozusa­

20 Ebd.
21 Ebd. S. 213.

316

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen aus der Not eine Tugend. Nietzsche entwirft die 
Theorie der „ewigen Wiederkehr des Gleichen“, die 
für ihn zugleich eine Ethik des Verzichts auf jeden 
Wert und alle Zwecksetzung impliziert. Denken wir, 
so schreibt er im Lenzer Heide-Fragment, den Gedan­
ken des „Umsonst“ in seiner „furchtbarsten Form“, 
so denken wir den Gedanken der „ewigen Wieder­
kehr“: „das Dasein, so wie es ist, ohne Sinn und Ziel, 
aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne ein Finale 
ins Nichts: die ,ewige Wiederkehr4.“22 Als „extremste 
Form des Nihilismus“ gilt er Nietzsche, als „das 
Nichts (das ,Sinnlose4) ewig!“23
Nietzsche hält den Menschen im nachmoralischen 
Zeitalter für stark und mächtig genug, die - zunächst 
beklagte - Unbegründbarkeit von Daseinszwecken 
und Werten in einer Weise zu übernehmen, als ob er 
sie selbst gewollt habe. Ein Leben jenseits aller Werte, 
„jenseits von Gut und Böse“ scheint ihm das schwer­
ste zu sein, aber auch das dem Menschen auf der Höhe 
seiner Entwicklung adäquate. Amorfati, auf diese viel­
zitierte Formel bringt Nietzsche, was er als Devise 
der Zukunft ansieht.24
Mit seiner Lehre von der ewigen Wiederkunft des 
Gleichen knüpft Nietzsche an antike Vorstellungen 
an.25 In der stoischen Variante geht die ewige Wieder­
kehr, die Wiederherstellung von allem (änoKQTd- 

22 Ebd.
23 Ebd.
24 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 276; KSA 3, S. 521. VgL Ecce 
Homo, Warum ich so klug bin, § 10; KSA 6, S. 297. Vgl. Nachlaß 
16[32], Frühjahr-Sommer 1888; KSA 13, S. 492.
25 Vgl. z. B. Heraklit, Frg. B 30, 31, 88 (Diels/Kranz). Vgl. Platon, 
Politikos, 269 c ff.

317

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oraoic toü navroq), die nach Auslöschung alles Ge­
wordenen durch einen Weltbrand (eKnüpcooiq) er­
folgt und die sich nicht nur einmal, sondern viele Ma­
le, ja unendliche Male wiederholen soll,26 auf die Welt­
vernunft zurück. Sie aber herrscht als Notwendigkeit, 
als Schicksal (eipappevn, fatum)27 Interessant ist, daß 
der für Nietzsche mit der Lehre von der ewigen Wie­
derkehr verbundene Gedanke der Ziel- und Sinnlosig­
keit bereits im stoischen Kontext formuliert wird. Kri- 
tolaos sagt von der weltlenkenden eipappevn, sie sei 
führungs- und ziellos (ävapxoc Kai äTcAcurnroc;).28 
Noch interessanter ist, daß ein Problem, das die Inter­
preten stoischer Philosophie sehr beschäftigt, sich im 
Blick auf Nietzsche ebenfalls stellt, und dies in ver­
schärfter Form. Es handelt sich um die Frage, wie die 
in der stoischen Ethik in Anspruch genommene Frei­
heit (npoaipeoiq, liberum arbitrium) mit der Bestim­
mung des Weltgeschehens als Fatum, in das der 
Mensch unlösbar eingebunden sei, zusammenzuden­
ken ist.29
Nietzsche prägt die Formel vom amor fati für das Pa­
radox, daß die äußerste und radikal gedachte Freiheit 
des Menschen, wie sie erst nach Lösung ihrer morali­
schen Fesselung gegeben sei, gerade darin bestehe, die 
Welt in allem, was sie ist und ewig sein wird, in all 

26 Vgl. Stoicorum veterum fragmenta, coli. Hans von Arnim, Vol. 
II, Stuttgart 1964, S. 190 (Frg. 625). - Zum Motiv des Weltbrandes 
vgl. auch Heraklit, Frg. B 31 (Diels/Kranz).
27 Vgl. Stoicorum veterum fragmenta, Vol. II, S. 264 ff. (Frg. 912 ff.).
28 Vgl. ebd. S. 265 (Frg. 913).
29 Vgl. Hans von Arnim, Die stoische Lehre von Fatum und Wil­
lens-Freiheit, Wissenschaftliche Beilage zum 16. Jahresbericht der 
philosophischen Gesellschaft Universität Wien, Leipzig 1905.

318

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Schönheit und Häßlichkeit, Gerechtigkeit und 
Ungerechtigkeit - für deren Qualifizierung es freilich 
genau besehen gar keinen Maßstab mehr gibt - unbe­
dingt zu bejahen. Nietzsche spricht von einem „diony­
sischen Jasagen zur Welt, wie sie ist, ohne Abzug, Aus­
nahme und Auswahl“; in solchem Jasagen „will“ der 
Mensch - wobei Nietzsche vornehmlich an sich selbst 
als lebendes Experiment denkt - „den ewigen Kreis­
lauf, - dieselben Dinge, dieselbe Logik und Unlogik 
der Knoten. Höchster Zustand, den ein Philosoph er­
reichen kann: dionysisch zum Dasein stehn meine 
Formel dafür ist amor fati .. .“30 Im Ecce Homo nennt 
Nietzsche sie seine „Formel für die Grösse am Men­
schen“. Amor fati, das bedeute, „dass man Nichts an­
ders haben will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in 
alle Ewigkeit nicht. Das Nothwendige nicht bloss er­
tragen, noch weniger verhehlen - aller Idealismus ist 
Verlogenheit vor dem Nothwendigen -, sondern es lie­
ben .. .“31 Stellt man gegen die Emphase Nietzsches 
Senecas Bestimmung des Fatum als necessitas rerum 
omnium actionumque, quam nulla vis rumpat,32 so ist 
deutlich, daß Nietzsche die von gelassener Einsicht in 
das Unabänderliche getragene stoische Position ins 
Maßlose steigert.
Was aber veranlaßt Nietzsche, der die Idee des „freien 
Geistes“ mit Leidenschaft verfochten und für die Au­
tonomie des Menschen anhand kantischen Vokabu­
lars argumentiert hatte,33 die Lehre vom amor fati zu 

30 Nachlaß 16[32], Frühjahr-Sommer 1888; KSA 13, S. 492.
31 Ecce Homo, Warum ich so klug bin, § 10; KSA 6, S. 297.
32 Seneca, Naturales Quaestiones II, 36, 1.
33 Vgl. oben, § 12 f.

319

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vertreten? Es ist die für Nietzsche unlösbare Schwie­
rigkeit, menschliche Freiheit, die er im Gedanken des 
Willens zur Macht faßt, zu binden, ihr, wie Kant sagt,34 35 
Gesetze zu geben. Nietzsche verfällt auf den Ausweg, 
die Notwendigkeit der Selbstgesetzgebung und die 
Unabdingbarkeit, dem eigenen Dasein Zwecke zu set­
zen, zu verleugnen und als Chimäre abzutun. „ Wir ha­
ben den Begriff ,Zweck4 erfunden“, schreibt er in der 
Götzen-Dämmerung,33 „in der Realität fehlt der 
Zweck ... Man ist nothwendig, man ist ein Stück Ver- 
hängniss, man gehört zum Ganzen, man ist im Gan­
zen, - es giebt Nichts, was unser Sein richten, messen, 
vergleichen, verurtheilen könnte, denn das hiesse, das 
Ganze richten, messen, vergleichen, verurtheilen ... 
Aber es giebt Nichts äusser dem Ganzen!“
Den Menschen überantwortet Nietzsche der blinden 
Faktizität eines als sinn- und ziellos empfundenen 
Weltgeschehens, und diese Preisgabe seiner Subjektivi­
tät als Quell von Selbstbestimmung und Selbstverant­
wortung deklariert er im selben Aphorismus als des­
sen „grosse Befreiung“, mit der „die Unschuld des 
Werdens“ wiederhergestellt werde. Und Nietzsche 
schließt mit einer Gewißheit, die Züge einer Heilsbot­
schaft trägt: „Der Begriff ,Gott‘ war bisher der grösste 
Einwand gegen das Dasein ... Wir leugnen Gott, wir 
leugnen die Verantwortlichkeit in Gott: damit erst er­
lösen wir die Welt. - “36

34 Bes. deutlich in Kants Naturrecht nach Feyerahend., Akademie- 
Ausgabe, Bd. XXVII 2.2, S. 1322. Vgl. auch Grundlegung zur Meta­
physik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 446 f.
35 Götzen-Dämmerung, Die vier grossen Irrthümer, § 8; KSA 6,
S. 96.
36 Ebd. S. 97.

320

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es zeigt sich die für Nietzsches Denken in vielem cha­
rakteristische Figur der Umkehrung, die auch dem 
Programm der „Umwerthung aller Werthe“ struktu­
rell zugrundeliegt: die durch einen Gott verbürgte un­
eingeschränkte Sinnerfülltheit der Welt, in die der 
Mensch eingebettet ist, ersetzt Nietzsche durch die 
ebenso uneingeschränkte Sinnlosigkeit der Welt, in 
die der Mensch eingefügt sei. Verständlich würde so 
auch die sonst schwer zu erklärende Verehrung, die 
Nietzsche für das sinnlos und in Ewigkeit sich Wieder­
holende fordert. Und begreifen ließe sich schließlich, 
warum er die Idee der ewigen Wiederkunft mit dem 
Gedanken einer absoluten Verantwortung des Men­
schen für die Welt verknüpft. Wenn sich der Mensch, 
wie Nietzsche verlangt, bei allem und jedem, was er 
tut, fragen soll: „willst du diess noch einmal und noch 
unzählige Male?“, und wenn ein solcher kategori­
scher Imperativ seinem Handeln „das grösste Schwer­
gewicht“ verleihen soll,37 so liegt darin doch folgende 
Transformation: Wie in Gottes Universum die Spur 
des einzelnen in Ewigkeit nicht verloren ist, garantiert 
für Nietzsche das absolut Folgenschwere allen 
menschlichen Handelns, das sich in den ewigen Lauf 
der Dinge quasi einschreibt, die absolute Bedeutung 
des einzelnen für das Ganze der Welt.
Manche der Interpreten Nietzsches versuchen, die 
Lehre der ewigen Wiederkunft und die Idee, eine 
Ethik der absoluten Gewichtigkeit menschlichen 
Handelns mit ihr zu verbinden, als Überbietung neu­

37 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 341; KSA 3, S. 570.

321

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeitlicher Freiheitsphilosophien zu lesen.38 Doch was 
soll es heißen, für ein Weltgeschehen „ohne Sinn und 
Ziel“, das sich „ohne ein Finale ins Nichts“ bewegt,39 
(mit)verantwortlich zu sein? Ist es da nicht völlig 
einerlei, was einer tut, also auf welche Weise er zum 
Sinn- und Ziellosen beiträgt? Und daß sich die Folgen 
seines Tuns aufgrund der ewigen Wiederkehr in Ewig­
keit auswirken, warum sollte dies den Menschen in 
irgend einer Form verpflichten oder auch nur küm­
mern, rät Nietzsche ihm doch, immer schon zum be­
dingungslosen amorfati entschlossen zu sein, zur Lie­
be, ja fast Anbetung des Faktischen, was es auch sei, 
als des Notwendigen. Weil Nietzsche keine Zwecke 
mehr sieht, auf die sich die Freiheit des Menschen be­
gründetermaßen richten kann, weil trotz gegenteili­
ger Beteuerungen der Seufzer des „moderne(n) 
Mensch(en)“: „Ich weiss nicht aus, noch ein; ich bin 
Alles, was nicht aus noch ein weiss“,40 auch Nietz­
sches eigener Seufzer ist, dreht er den Spieß kurzer­
hand und gewaltsam um und erklärt die vollendete 
Sinnlosigkeit zum Gewollten.
In dieses Konzept paßt auch sein Gedanke der „Un­
schuld des Werdens“.41 In einem bedeutenden Stück 
der Götzen-Dämmerung, das betitelt ist: „Wie die 

38 So z. B. Friedrich Kaulbach in seinem Buch: Nietzsches Idee 
einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien 1980, S. 116 ff. und 174 
ff. Karl Löwith argumentiert in diesem Punkt zu Recht skeptischer; 
vgl. Ders., Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des Glei­
chen, 4., durchges. Aufl. Hamburg 1986, bes. S. 88-92.
39 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12,
5. 213.
40 Vgl. Der Antichrist, § 1; KSA 6, S. 169.
41 Vgl. Götzen-Dämmerung, Die vier grossen Irrthümer, § 8, KSA
6, S. 97.

322

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,wahre Welf endlich zur Fabel wurde. Geschichte 
eines Irrthums“42 und das für Heidegger einen Schlüs­
seltext darstellt,43 verkündigt Nietzsche nach einem 
knappen Durchgang durch die Geschichte der Meta­
physik die Abschaffung dessen, was er die „wahre 
Welt“ nennt. Damit meint er alle seit Platons Ideen 
aufgetretenen Formationen, mit Hilfe derer es die Phi­
losophen unternahmen, eine über das Sinnliche hin­
ausgehende Dimension zu eröffnen. Nietzsche 
kommt zu dem Ergebnis, wir könnten ihrer entraten, 
und ist auch konsequent genug, zuzugeben, daß mit 
dem Nichtsinnlichen dessen Komplement, das Sinn­
liche, ebenfalls durchzustreichen sei;44 denn ohne sei­
nen Gegensatz ist es nicht einmal mehr denkbar.
Seiner schon früh vertretenen Philosophie des Wer­
dens45 aber verschafft Nietzsche erst mit diesen späten 
Überlegungen ein Fundament: Alles Nichtsinnliche 
oder Nichtempirische nämlich, sei es eine platonische 
Idee oder ein kantischer Begriff, ist etwas, mit dem 
Fixpunkte in Form von Beständigkeiten gesetzt sind, 
die dem Menschen einen vergleichsweise festen Be­
zug jenseits des Wandelbaren ermöglichen. Entfallen 
diese nichtempirischen Stützen, so entfällt mit ihnen 
auch die durch sie strukturierte Welt der Erscheinun­
gen: die Abbilder unvergänglich seiender Urbilder bei 
Platon, die durch Begriffe bestimmten Anschauungen 

42 Vgl. KSA 6, S. 80 f.
43 Vgl. unten, § 32.
44 Vgl. KSA 6, S. 81.
45 Vgl. dazu Volker Gerhardt, Die Metaphysik des Werdens. Uber 
ein traditionelles Element in Nietzsches Lehre vom „Willen zur 
Macht“, in: Nietzsche und die philosophische Tradition, ed. Josef 
Simon, Bd. I, Würzburg 1985, S. 9-33.

323

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Kant. Übrig bleibt dann allein der reine Strom des 
Werdens, das ohne Struktur Verfließende, über das 
wir uns allerdings nicht einmal in irgendeiner Form 
zu äußern vermögen, denn auch das noch so flüchtig 
dahingesprochene Wort bedeutet ein - zumindest tem­
porär gültiges - Feststellen, wo doch das Flüssige 
schlechthin zu fassen wäre.
Der unbeirrte Verfechter einer Philosophie, die allein 
auf das Werden als Prinzip baut, müßte Kratylos, dem 
Anhänger Heraklits folgen, von dem Aristoteles be­
richtet, daß er „zuletzt gar nichts mehr glaubte sagen 
zu dürfen, sondern nur den Finger zum Zeigen beweg­
te“ (rö TcAeuTuiov oüöev coero öeiv Acyciv äAAd 
röv öäKTüAov eidvci pövov).46 Auch Nietzsche ist 
sich im Prinzip über die erforderlichen Schlußfolge­
rungen klar, die aus einer strikt verfahrenden Ausle­
gung der Welt als Werden zu ziehen sind; in einem der 
spätesten nachgelassenen Fragmente notiert er: „die 
Ausdrucksmittel der Sprache sind unbrauchbar, um 
das Werden auszudrücken: es gehört zu unserem un­
ablöslichen Bedürfniß der Erhaltung, beständig die 
eine gröbere Welt von Bleibend[em], von ,Dingen4 
usw. zu setzen.“47
Im zweiten Teil des zitierten Textes ist angedeutet, 
was die Analyse der Macht im Denken Nietzsches 
uns bereits gezeigt hatte:48 wir sind darauf angewie­
sen, es gerade nicht mit einem ungeordneten „Wirr­
warr“ von Sensationen, Begehrungen, Abläufen, also 

46 Aristoteles, Metaphysik, 1010 a 12 f.; Übersetzung nach Her­
mann Bonitz.
47 Nachlaß 11 [73], November 1887-März 1888; KSA 13, S. 36.
48 VgL oben, § 15.

324

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einem Fließen schlechthin zu tun zu haben, son­
dern wir müssen für Konsistenzen sorgen, an denen 
wir uns orientieren können. Vernunft als Wille zur 
Macht bildet nach Nietzsche „Einheiten“ - wozu die 
Subsumierung verschiedener Sinneseindrücke unter 
den Begriff des einen uns gegenüberstehenden Objek­
tes ebenso gehört wie die Formulierung von Zwecken 
und Zielen, auf die hin wir unser niemals festzuhalten­
des, sondern von Augenblick zu Augenblick changie­
rendes Verlangen bündeln, wodurch es erst zu einem 
Etwas-Wollen wird. In diesem Sinn erscheint Nietz­
sche in einem der späten Fragmente die „Entwick­
lung“ aller „Geistigkeit“ des Menschen als „Mittel zur 
relativen Dauer der Organisation“ einer Welt, die von 
sich aus „durchaus kein Organism ist, sondern das 
Chaos“.49
Immer wieder aber zieht Nietzsche die Idee eines 
durch keinerlei Synthesis verfälschten Lebens an. In 
ihm sieht er den letzten Halt, nachdem alle Werte und 
Daseinszwecke, die der Geist des Menschen ersonnen 
hat, ihm als zerbrochen gelten. Der Nihilismus bedeu­
tet für Nietzsche, unter diesem Aspekt betrachtet, 
zweierlei: Einerseits ist er das Bewußtsein der Hinfäl­
ligkeit aller bisher tragenden Werte, die unseren Be­
gründungsansprüchen, wie Nietzsche meint, nicht 
standhalten, andererseits bietet sein Auftreten dem 
Menschen die ausgezeichnete Chance, den jahrtau­
sendealten Irrtum der Ansetzung einer „wahren 
Welt“ ein- für allemal loszuwerden.
Genau diese Hoffnung speist auch Nietzsches Begei­
sterung für die ewige Wiederkehr des Gleichen als sinn- 

49 Nachlaß 11 [74], November 1887 - März 1888; KSA 13, S. 37.

325

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und zielloser Ablauf, in den der Mensch sich qua amor 
fati einfügen soll. Damit zöge er in Nietzsches Augen 
die Konsequenz aus der Korrektur eines falschen 
Selbstverständnisses: Wenn er sich seit jeher als Dop­
peltes begriff, wie die Philosophiegeschichte späte­
stens seit Platon belegt, als Körperliches, als vergäng­
liche Natur in Verbindung mit Nichtkörperlichem 
und Nichtnaturhaftem, mit Geist, Bewußtsein, Fähig­
keit des Verstehens und der Reflexion auf sich selbst, 
so liegt darin für Nietzsche eine Selbsttäuschung. Für 
ihn gibt es diesen Dualismus gar nicht, der doch schon 
in jeder menschlichen Äußerung greifbar ist, in aller 
Sprache als Einheit von materiellem Vehikel und Sinn, 
genauer: Sinnangebot. Unter den - freilich bereits irre­
führenden - Titeln einer „wahren Welt" und einer 
„scheinbaren Welt", in denen die Begrifflichkeit Pla­
tons nachklingt, stellt Nietzsche Nichtsinnliches oder 
Nichtempirisches und Sinnliches oder Empirisches 
einander gegenüber. Während er die bisherige Selbst­
auslegung des Menschen und auch dessen Weltausle­
gung bei aller historisch aufgetretenen Variabilität auf 
dem skizzierten dualistischen Schema fußen sieht, 
nimmt Nietzsche sich vor, dieses Muster zu überwin­
den.50 „Es giebt nur Eine Welt", behauptet er, „und die­

50 In seiner souveränen und interessanten Arbeit Nietzsches Kritik 
der praktischen Vernunft, Stuttgart 1970, argumentiert Bernhard 
Bueb für den Versuch Nietzsches, die dualistische Form der Welt­
auslegung zu überwinden. (VgL S. 9 f., 25, 33, 55, 59, 71 ff., 96, 109 
ff., 134, 158 f.) Das Bemühen um die Aufhebung einer in diesem 
Sinn „platonistischen“ Moral ergibt sich für Bueb aus Nietzsches 
„Willen zur Moralität“. Die Ansetzung von Werten in einer „jensei­
tigen Welt“ (S. 9) erscheint als lebensfeindlich und geeignet, einen le­
bensbejahenden und humanen „Sinn der Erde“ (Also sprach Zara­
thustra, Vorrede 3; KSA 4, S. 15) zu korrumpieren. Mit der Verab-

326

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se ist falsch, grausam, widersprüchlich, verführerisch, 
ohne Sinn... Eine so beschaffene Welt ist die wahre 
Welt.. .“51 Sämtliche Konzepte, in denen sich eine be­
stimmte Deutung der Welt, ein Sinn ausspricht, „die 
Metaphysik, die Moral, die Religion, die Wissen­
schaft“ gelten ihm deshalb als „Lüge“.52 Ein Leben 
ohne solches „Lügen“, ein Leben unter Verzicht auf 
jedwede Formulierung von Selbst- und Weltbildern, 

schiedung einer dualistischen, und das heißt für Bueb: platonisti- 
schen Moral sieht er zugleich eine Möglichkeit gegeben, die „Ge­
schichtlichkeit der Vernunft“ (vgl. S. 18 ff., 26 ff., 40 ff. et passim) 
ernst zu nehmen und die Behauptung überzeitlich gültiger, „wah­
rer“ Werte vermeiden zu können. Im Gegensatz zu Bueb meine ich 
doch, daß an einem grundsätzlichen Dualismus festzuhalten ist, 
und möchte Nietzsche auch - anders als Bueb - in diesem Punkt kri­
tisieren. Und die Annahme einer im menschlichen Leben wirksa­
men nichtsinnlichen Dimension muß ja noch nicht die Annahme 
eines unhaltbaren Platonismus bedeuten. Wie könnten wir aber 
ohne die Unterstellung von etwas wie Geist als Anderes zum Sinn­
lichen auch nur Kommunikation verstehen? Das, was sie trägt, näm­
lich sinnlich wahrnehmbare Vehikel wie Ton oder Schriftzüge kön­
nen wir dem Gesprächspartner nicht einfach wie Dinge übergeben, 
sondern er muß sie mit eigenem Geist verbinden, um etwas mit ih­
nen anfangen zu können. Nun ebnet Bueb solche Gegensätze oder 
Dualismen nicht ein, sondern er „vermittelt“ sie in einem „dialekti­
schen“ Verfahren (vgl. z. B. S. 43 ff., 93, 97) - und dies durchaus im­
ponierend (vgl. z. B. die instruktiven Überlegungen zu Nietzsches 
Zeittheorie, S. 40 ff.). Doch ist es nicht der Sache angemessener, Ge­
gensätze auch als solche stehen zu lassen und sie in ihrem komple­
xen Ineinander zu analysieren, statt sich auf die Rede von ihrer „Ver­
mittlung“ zurückzuziehen? Und schließlich: Könnten wir die Über­
zeugung, es sei sinnvoll zwischen wahr und falsch, gut und böse, 
schön und nichtschön zu unterscheiden, also die Überzeugung, es 
gebe nichtreale Prädikate im Sinne Kants, nach „Überwindung des 
Dualismus“ aufrecht erhalten? Bueb ist konsequent genug, diese 
Frage zu verneinen. Handeln bleibe „seiner ,Natur‘ nach unbewert­
bar, weil es sich in einer Form des Werdens“ vollziehe (S. 77).
51 Nachlaß 11[415], November 1887-März 1888; KSA 13, S. 193.
52 Vgl. ebd.

327

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und das heißt ein Leben ohne Überschreitung der bloß 
physischen Existenz, ohne Geist schwebt Nietzsche 
als das „wahre“ Leben vor.
Die durch einen Gott verbürgte absolute Sinnerfüllt­
heit der Welt kehrt sich für Nietzsche im Zuge der Ein­
sicht in den „Tod Gottes“ um in die absolute Sinnlo­
sigkeit, und er mutet es dem einzelnen zu, sie im amor 
fati auch noch zu wollen. Dieser Umschlag aber wird 
sich wohl nur als verzweifelter Salto mortale verste­
hen lassen. Er zeigt, daß Nietzsche dem auf sich selbst 
gestellten Subjekt, das sich auf einen Gott nicht länger 
stützen will, doch weit weniger zutraut, als sein emp­
hatisch vorgetragenes Plädoyer für menschliche Auto­
nomie vermuten ließ. Weil er nichts findet, an das 
menschliche Freiheit, die er im Gedanken des Willens 
zur Macht denkt, zu binden wäre, meint er Zwecke 
und Werte, ja Geist schlechthin verleugnen zu müs­
sen, und damit Subjektivität als deren Grund. Was er 
an Erkenntnis über die für den Menschen unerläß­
liche Selbstbestimmung gewonnen hatte53 - denn so 
gut wie nichts an dessen Leben versteht sich von 
selbst -, gibt Nietzsche wieder preis.
Der Verzicht auf Selbstgesetzgebung im Sinne der je­
weils selbst zu leistenden Formulierung von Daseins­
zwecken, dieser Verzicht, den Nietzsche proklamiert 
und sogar zu einem äußersten Akt der Freiheit und 
des Heroismus stilisiert, bedeutet die Aufgabe zentra­
ler Überzeugungen neuzeitlicher Philosophie.54 Er be­

53 Vgl. oben, § 12 ff.
54 Diese Interpretation steht im Gegensatz zu Kaulbachs Interpre­
tation; vgl. Ders., Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, 
a. a. O. S. 116 ff.

328

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet die Rücknahme der von Kant vollzogenen ko- 
pernikanischen Wende,55 die darin besteht, das Sub­
jekt zum Mittelpunkt seiner Welt zu erheben und 
zum Ursprung aller Sinngebung, die nicht länger in 
einem Außersubjektiven gesucht wird. Nietzsche, der 
aufgebrochen war, alle bisher dagewesene Philoso­
phie zu überbieten, und der meinte, alles bislang Ge­
dachte an Verwegenheit zu übertreffen, als er dem 
Menschen einen Stand „jenseits von Gut und Böse“ 
anwies, fällt hinter die Moderne und hinter die Neu­
zeit zurück. Was übrig bleibt vom Menschen, ist ein 
blinder Wille zur Macht, der sich vielleicht in seinen 
Launen durchsetzt, doch nicht weiß, was er tut.
Allerdings ist die Konzeption eines Daseins jenseits al­
ler Werte nicht Nietzsches einzige Antwort auf den 
Nihilismus. Daß der Mensch ein wertendes und schät­
zendes Wesen ist, daß er ohne wie auch immer umris- 
sene Zwecke und Ziele gar nicht leben kann und - so 
verstanden - in seiner Art zu sein metaphysisch ist, 
dieser Einsicht verschließt sich zuletzt auch Nietz­
sche nicht. Sehen wir, wohin ihn das Projekt einer 
„Umwerthung aller Werthe“ führt.

55 Vgl. Kant, Kritk der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Aufla­
ge, B XVI-XX. Vgl. auch ebd. B XI-XV. Zur Interpretation der Kan- 
tischen kopernikanischen Wende vgl. Friedrich Kaulbach, Das Ex­
periment der Vernunft im Denken Kants, in: Ders., Nietzsches Idee 
einer Experimentalphilosophie, a. a. O. S. 144-152.

329

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 29. „ Umwerth ung aller Werthe“

Mit erheblichem Pathos spricht Nietzsche von der 
„Umwerthung aller Werthe“ im Ecce Homo,56 und die 
denkbar größte Bedeutung für das zukünftige Leben 
der Menschheit mißt er ihr nicht nur in seiner - von 
mancherlei Maßlosigkeiten gekennzeichneten - spä­
ten Selbstdarstellung zu. Was Nietzsche leisten will, 
ist vornehmlich eine Umwertung der vom Christen­
tum inspirierten und tradierten Werte. Die bisher wir­
kungsmächtigsten, doch infolge der modernen Skep­
sis gegenüber einer religiös fundierten Moral diskredi­
tierten Werte „umzuwenden“,57 darin sieht Nietzsche 
ein erfolgversprechendes Programm zur Überwin­
dung des Nihilismus. Nihilismus aber heißt: Ohn­
macht jeglicher Selbst- und Weltinterpretation.58 
Interessant ist die Figur der Umkehrung, deren Anzie­
hungskraft auf Nietzsche uns bereits auffiel.59 Ist es 
doch alles andere als selbstverständlich, ausgerechnet 
von der Inversion bislang gültiger Werte die Initiation 
einer neuen Wertordnung zu erwarten.
Nietzsche könnte sich hier auf eine Tradition bezie­
hen, die sich mit Diogenes von Sinope verbindet. 
Das liegt schon deshalb nahe, weil der Kyniker eine 
Gestalt ist, auf die Nietzsche des öfteren anspielt: wir 
haben gesehen, daß eine mit ihm verknüpfte Anek­

56 Vgl. Ecce Homo, Warum ich so klug bin, § 9; Götzen-Dämme- 
rung, § 3; Der Fall Wagner, § 4; Warum ich ein Schicksal bin, § 1; 
KSA 6, S. 294, 355 f., 363 £, 365 f.
57 Zur Formulierung „umwenden“ vgl. Nachlaß 9[60], Herbst 
1887; KSA 12, S. 367.
58 Vgl. ebd. S. 366.
59 Vgl. oben, § 28.

330

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dote auch in dem großen Aphorismus „Der tolle 
Mensch“ als Muster im Hintergrund steht. Diogenes 
Laertius berichtet, wie Diogenes, der Kyniker, zur 
Philosophie kam. Die Geschichte ist so verwickelt, 
daß es das Beste ist, den antiken Philosophiehisto­
riker zu zitieren. Sie spielt mit der Zweideutig­
keit des Wortes vopiopa, das in einer weiteren Be­
deutung den Brauch, die Sitte, das allgemein gültig 
Festgesetzte meint, und in einer engeren die gän­
gige Münze als das in Geltung befindliche Zahlungs­
mittel.
„Diogenes, des Wechslers Hikesias Sohn, stammte 
aus Sinope. Diokles erzählt, sein Vater habe ein öffent­
liches Wechslergeschäft gehabt und sei wegen Falsch­
münzerei (napaxapd^avroc rö vopiopa) flüchtig ge­
worden. Eubulides aber berichtet in seinem Buch 
über Diogenes, dieser sei selbst der Täter gewesen 
und sei mit seinem Vater in die Fremde gegangen. Ja, 
er selbst sagt von sich in seinem Pordalos^ er habe die 
Münze verfälscht ((bq napaxapd^ai rö vopiopa). Eini­
ge behaupten, er sei zum Aufseher gemacht worden 
und habe sich von den Werkleuten bereden lassen, 
nach Delphi oder nach Delos, der Heimat des Apol­
lon, zum delischen Tempel sich zu begeben, um dort 
anzufragen, ob er das vornehmen dürfe, wozu man 
ihn auffordere (nämlich eine Änderung des Nomis- 
ma). Als der Gott es erlaubte, nämlich eine Änderung 
der staatlichen Ordnung (rö noAiriKÖv vopiopa) 
überhaupt (nicht aber der Münze), faßte er es anders 
auf, fälschte die Münze, ward gefaßt und mußte, wie 
einige vermelden, in die Verbannung gehen, während 
er nach anderen freiwillig aus der Stadt entwich, aus 
Furcht; noch andere behaupten, er sei vom Vater zur 

331

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Münzfälschung veranlaßt worden und dieser sei im 
Gefängnis gestorben, er aber sei flüchtig geworden 
und nach Delphi gegangen und habe da angefragt, 
nicht ob er das Geld fälschen dürfe, sondern was ihm 
dazu verhelfen würde, alle an Ruhm zu übertreffen, 
und habe darauf jene Antwort (jenen Orakelspruch) 
erhalten (nuvöavopevov oük ei napaxapd^ei, 
äAAä ri noinoaq evöo^OTaroq eorai, oüno Aaßeiv 
töv xpnopöv roürov)“.60
Tö vopiopa napaxapärreiv, dies ist Diogenes, dem 
Kyniker, hinfort Lebensaufgabe wie die Selbstprü­
fung dem Sokrates. Im Bericht des Laertius ist an 
einer Stelle knapp auf den Begriff gebracht, worin für 
Diogenes die Umprägung des Nomisma besteht: „er 
verfälschte die Münze wirklich dadurch (bzw. er wer­
tete das Geläufige wirklich dadurch um), daß er weni­
ger auf die Vorschriften des Gesetzes gab als auf dieje­
nigen der Natur“ (övrcoq vopiopa napaxapärrov, 
pnöev oüro) roic Kara vopov (bc roR Kara 
(püoiv öiöoüc).61 Der sophistische Gegensatz zwi­
schen Nomos und Physis und die Umverteilung der 
Gewichte: nämlich zugunsten der Natur und zuun­
gunsten der Satzung, bildet also den Kern der Philoso­
phie des Diogenes.62 Nur entfaltete er ihn nicht wie 
die Sophisten im gelehrten Vortrag, sondern durch sei­

60 Diogenes Laertius, Leben und Meinungen berühmter Philoso­
phen, VI, 20 f.; Übersetzung von Otto Apelt, der letzte Zusatz in 
Klammern stammt von mir.
61 Ebd.VI, 71.
62 Die Nähe der Diogenes-Gestalt zur Sophistik arbeitet Heinrich 
Niehues-Pröbsting heraus; vgl. Ders., Der Kynismus des Diogenes 
und der Begriff des Zynismus, Frankfurt a. M. 1988, S. 79 ff.

332

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne - meist provokativen - Taten, von denen unzählige 
Anekdoten wissen.63
Alles deutet darauf hin, daß das für Nietzsche zentra­
le Motiv der Umwertung bei Diogenes vorgeprägt 
ist.64 Nahtlos zudem fügt sich diese Annahme in die 
oben behauptete sophistische Signatur der Nietzsche- 
schen Antithese von Leben und Moralgesetz ein. Das 
Nomisma umzuprägen hieße dann für Nietzsche, 
dem Willen nach möglichst großer Machtentfaltung 
als Grundlage des Lebens in einer neuen Wertord­
nung Geltung zu verschaffen: die alten, auf Ausgleich 
und Achtung auch des Schwächeren abzielenden Wer­
te wären in ihr Gegenteil umzukehren. Nietzsche 
wäre mithin als ein neuer Diogenes anzusehen, frei­
lich - seiner Selbsteinschätzung zufolge - als ein Um­
werter ganz anderen Zuschnitts, als es der Kyniker ge­
wesen war; im Ecce Homo begreift er sich als Auslöser 
eines „zerschmetternden Blitzschlag(s)“, der die Erde 
„in Convulsionen“ versetzen werde.65
Neben dem dargestellten Bezug zum Kynismus und 
zur Gestalt des Diogenes aber gibt es noch ein anderes 
Muster, auf das Nietzsche zurückgreift und das wir 
als Folie seines Programms der Umwertung aller Wer­
te zur Kenntnis nehmen müssen, um es verstehen und 

63 Im einzelnen geht Heinrich Niehues-Pröbsting vielen von ihnen 
nach; vgl. Der Kynismus des Diogenes und der Begriff des Zynis­
mus, passim.
64 Es ist Niehues-Pröbsting, der Nietzsches Umwertungsthese zu­
erst in die kynische Tradition des napaxapaTOiv rö vopiopa ge­
rückt hat (vgl. ebd. S. 333 ff.). Überdies hat Niehues-Pröbsting mit 
seinem genannten, 1979 zuerst erschienenen Buch wesentlich dazu 
beigetragen, das Interesse am antiken Kynismus und seiner Leit­
figur Diogenes von Sinope wiederzubeleben.
65 Ecce Homo, Der Fall Wagner, § 4; KSA 6, S. 363 f.

333

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beurteilen zu können. Es ist dies die christliche Apolo­
getik, das Verteidigungs- und Kampfschrifttum des 
antiken Christentums. Karl Löwith hat darauf auf­
merksam gemacht, daß Nietzsches „contra Christia- 
nos“ - und unter diesem Titel läßt sich sein Projekt 
der Umkehrung bündig fassen - „eine genaue Wieder­
holung des contra gentiles der Kirchenväter“ sei, nur 
„mit umgekehrtem Vorzeichen“.66 Löwith meint, 
Nietzsche habe dies nicht gewußt.67 Doch so sicher ist 
das nicht, besaß doch Nietzsche eine Übersetzung der 
Streitschrift Adversus Nationes Libri VII des Arnobi- 
us Afer: Des Afrikaner^ Arnobius sieben Bücher wi­
der die Heiden.68 Offenbar hat sie ihn interessiert, 
denn sein Exemplar weist Lesespuren auf: viele Stel­
len sind angestrichen oder mit handschriftlichen Kom­
mentaren versehen.69 Und auch von Tertullian, in des­
sen Tradition die Apologie des Arnobius in manchem 
steht und der mit ihm die Herkunft aus dem latinisier­
ten westlichen Nordafrika der Spätantike teilt, ist die 
Rede in einem der Texte Nietzsches, dem wir die Um­
risse zumindest seiner oft angekündigten, aber nie zu­
sammenhängend ausgearbeiteten und begründeten 

66 Vgl. Karl Löwith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wieder­
kehr des Gleichen, 4., durchges. Aufl. Hamburg 1986, S. 124.
67 Vgl. ebd.
68 Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden. Aus 
dem Lateinischen übersetzt und erläutert von Franz Anton von Bes- 
nard, Landshut 1842. Vgl. Nietzsches Bibliothek, Vierzehnte Jahres­
gabe der Gesellschaft der Freunde des Nietzsche-Archivs, Weimar 
1942, S. 22. - Neben einer lateinischen Ausgabe von Augustins De 
Civitate Dei ist die Apologie des Arnobius das einzige Werk eines 
Kirchenvaters, das sich in Nietzsches Besitz befand, und das einzige 
überdies, das Lesespuren aufweist.
69 Vgl. Nietzsches Bibliothek, a. a. O. S. 22.

334

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umwertung der Werte entnehmen werden: der Ge­
nealogie der Moral. Beide Autoren werden von Lö- 
with nicht genannt; auch führt er seine These, Nietz­
sche sei vom Argumentationsmuster der christlichen 
Apologetik abhängig, nicht aus.
Aus der ersten Abhandlung der Genealogie der Moral 
und dem Antichrist läßt sich wenigstens die Skizze der 
Umwertung aller Werte, so wie Nietzsche sie sich of­
fensichtlich vorgestellt hat, gewinnen. Freilich handelt 
es sich trotz der Aura des Unerhörten, absolut Neuen 
und Weltverändernden, in die Nietzsche sein Projekt 
der Umwertung hüllt,70 doch eher um einen Rückgriff, 
den er sich gestattet: es sind nämlich die „aristokrati­
schen Werthe der antiken Welt“,71 deren Umwertung 
durch das Juden- und Christentum er in der Genealo­
gie beklagt, die wiederzubeleben Nietzsche sich zum 
Ziel setzt. Es wird sich zeigen, daß die anvisierte Um­
wertung im wesentlichen darin besteht, die dem Juden- 
und Christentum angelastete fatale Umkehrung der 
„antiken Werthe“72 nun ihrerseits zu invertieren und 
damit „auf der Spitze der Moderne“, wie Löwith for­
muliert,73 den vom Christentum angeblich preisgege­
benen Boden der Antike zu restituieren.
Die in Nietzsches Programm der Umwertung aller 
Werte enthaltene Deutung des Verhältnisses von Chri­

70 Vgl. z. B. Jenseits von Gut und Böse, § 203; KSA 5, S. 126 f.; Ecce 
Homo: Warum ich so klug bin, § 9; Götzen-Dämmerung, § 3; Der 
Fall Wagner, § 4; Warum ich ein Schicksal bin, § 1; KSA 6, S. 294, 355 
f., 363 f., 365 f.; Nachlaß 11 [411], November 1887 - März 1888; 
KSA 13, S. 190.
71 Vgl. Nachlaß 2[128], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 127.
72 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 46; KSA 5, S. 67.
73 Vgl. Löwith, Nietzsches Philosophie der ewigen Wiederkehr des 
Gleichen, a. a. O. S.l 13.

335

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stentum und Antike kann im folgenden weder er­
schöpfend dargelegt noch angemessen überprüft wer­
den. Um dieser hochinteressanten, aber auch schwieri­
gen Thematik nachzugehen, bedürfte es einer eigenen 
Studie.74 Die für uns zentrale Frage, inwieweit der Ver­
such einer Umwertung aller Werte einen Ausweg aus 
dem von Nietzsche diagnostizierten Nihilismus bie­
tet und damit menschlicher Selbstbestimmung einen 
Halt, verlangt nur so viel: Wir haben darauf aufmerk­
sam zu sein, daß Nietzsche den von ihm konstruier­
ten - genuin sophistischen - Gegensatz zwischen Le­
ben und Moral in das von der Patristik bereitgestellte 
Schema der Konfrontation christlichen und heidnisch­
antiken Weltverständnisses einträgt. Die Antike steht 
dabei für „Leben“ und das Christentum für eine in 
Nietzsches Augen lebens- und menschenfeindliche 
Moral.
Nietzsche kennt nicht nur eine Umwertung aller Wer­

74 Meines Wissens gibt es bis jetzt keine Arbeit, die Nietzsches Bild 
des Verhältnisses von Antike und Christentum einer genauen Unter­
suchung und Kritik unterzöge. Die These vom Einbruch des Chri­
stentums in die antike Welt und entsprechend von einem Gegensatz 
zwischen antiken und christlichen „Werten“, die Nietzsche vehe­
ment vertritt und für deren Durchführung er sich des Schemas der 
christlichen Apologetik mit umgekehrten Vorzeichen bedient, ist ja 
durchaus nicht die einzig plausible. Ebenso gibt es die Behauptung 
eines Übergangs von der antiken zur christlichen Kultur, so daß die 
Antike ins Christentum eingegangen und schließlich in ihm aufge­
gangen wäre. Vgl. zu dieser Thematik: Carl Schneider, Geistesge­
schichte des antiken Christentums, 2 Bde., München 1954; Reallexi­
kon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur Auseinan­
dersetzung des Christentums mit der antiken Welt, ed. Theodor 
Kiauser, in Verbindung mit Franz Joseph Dölger und Hans Lietz- 
mann und unter bes. Mitwirkung von Jan Hendrik Waszink und 
Leopold Wenger, Stuttgart 1950 ff.

336

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te, nicht nur das von ihm in Aussicht genommene um­
wälzende Unternehmen, von dem er sich im Ecce 
Homo gewiß zeigt, daß es ihn unsterblich machen wer­
de.75 In der Menschheitsgeschichte hat es für Nietz­
sche schon einmal eine Umwertung der Werte mit den 
unglücklichsten Konsequenzen, deren letzte und 
herbste die Heraufkunft des Nihilismus ist, gegeben: 
die durch das Juden- und Christentum gegen die grie­
chisch-römische Antike durchgesetzte. Vor allem der 
späte Nietzsche wird der Wehklagen über das Ver­
hängnis, als das er den Eintritt des Christentums in 
die Geschichte begreift, nicht müde. „Das Christen- 
thum hat uns um die Ernte der antiken Cultur ge­
bracht“, formuliert er im Antichrist,76 und er gelangt 
zu dem Urteil: „Die ganze Arbeit der antiken Welt um­
sonst. ich habe kein Wort dafür, das mein Gefühl über 
etwas so Ungeheures ausdrückt.“77 Es leitet und treibt 
Nietzsche die Idee, einer Tradition vornehmen, stol­
zen, erfüllten, mächtigen Lebens, die sich nicht habe 
entfalten können, doch noch und entscheidend zum 
Durchbruch zu verhelfen.
Was in den Augen Nietzsches umgewertet werden 
muß, zeigen exemplarisch die düster kolorierenden 
apologetischen Schriften des Arnobius und Tertul- 
lians. Daß beide aus dem lateinischen Afrika stam­
men, ist keine unwesentliche Tatsache. In Rom sogar 
tadelte man die Härte der Afrikaner.78 Ein Welt- und 

75 Vgl. Ecce Homo, Götzen-Dämmerung, § 3; KSA 6, S. 355.
76 Der Antichrist, § 60; KSA 6, S. 249.
77 Ebd. § 59; S. 247.
78 Vgl. Carl Schneider, Geistesgeschichte des antiken Christen­
tums, Bd. I, S. 637 f.

337

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenverständnis, wie Tertullian und Arnobius 
es entwerfen, aber identifiziert Nietzsche mit dem 
Christentum. In polemischer Absicht konstruiert er 
sich ein Feindbild, das als krasses Gegenbild zu dem 
Christentum verstanden werden kann, mit dem der 
Pastorensohn aufgewachsen ist: der Pietismus und die 
Begegnung mit Erweckten prägten den jungen Nietz­
sche.79
Was nun der späte Nietzsche der Wirkung eines „afri­
kanisch“ verstandenen Christentums zuschreibt, ist 
eine ungeheuerliche Schwächung der Kraft und der 
Mächtigkeit des Menschen: eine skandalöse Auszeh­
rung der ihm ursprünglich und natürlich eigenen Res­
sourcen. Ohne einen einzigen starken Gott könne er 
fortan nicht mehr leben, und nach dem „Tod“ dieses 
Gottes werde er unweigerlich in den Nihilismus ge­
führt: in die Unfähigkeit, dem eigenen Leben Zwecke 
zu setzen und Sinn abzugewinnen.80 Von einer „Selbst­
kreuzigung“ und „Selbstschändung“ des Menschen, 
für die das Christentum Verantwortung trage, spricht 
Nietzsche in der Genealogie der Moral. Solche Selbst­
erniedrigung aber sieht er ausdrücklich nicht mit Reli­
gion an sich einhergehen. Das zeige der Blick auf die 
griechischen Götter, die als „Wiederspiegelungen vor­
nehmer und selbstherrlicher Menschen“ gelten müß­
ten.81 Gottes- und Menschenbilder entsprechen einan­

79 Vgl. Martin Pernet, Das Christentum im Leben des jungen Nietz­
sche, Opladen 1989, S. 11 f., 105 f. et passim.
80 Vgl. Nachlaß 11 [148], November 1887 - März 1888; KSA 13, 
S. 69.
81 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 23; KSA 5, 
S. 333.

338

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der; wie Feuerbach82 begreift Nietzsche Theologie als 
- indirekte - Anthropologie.
Ist es Nietzsches Vision, die „höchste Mächtigkeit 
und Pracht des Typus Mensch“83 entfaltet zu sehen, so 
begegnet bei Arnobius die Gegenvision. In seiner 
Streitschrift Adversus Nationes, die er als Bekehrungs­
nachweis verfaßt haben soll, um die schon einmal ver­
weigerte Taufe zu erlangen,84 erscheint der Mensch als 
ein Wesen, das in der Welt, vor Gott und vor sich 
selbst nicht zählt. Der Mensch ist für Arnobius ein 
„unglückseliges und elendes Ding, das zu seyn sich be­
trübt; das seinen Zustand verwünscht und betrauert“ 
(rem infelicem et miseram, qui esse se doleat, qui condi- 
cionem suam detestetur et lugeat)?5 Er ist viel zu nied­
rig, als daß Gott in seiner Macht ihn erschaffen haben 
könnte.86 Arnobius beruft sich auf Platon, der im 77- 
maios87 die Schöpfung alles Sterblichen nicht dem 
obersten Gott zumute, sondern an „Geringere“ (ad 
minores) delegiere.88

82 Vgl. Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums, mit 
einem Nachwort von Karl Löwith, Stuttgart 1988, S. 10, 120 f. (et 
passim).
83 Zur Genealogie der Moral, Vorrede, § 6; KSA 5, S. 253.
84 So Hieronymus in seinem Chronicon. Vgl. Des Afrikaners Arno­
bius sieben Bücher wider die Heiden, übers, und erläutert von 
Franz Anton von Besnard, Landshut 1842, S. 19 (= Einleitung des 
Herausgebers).
85 Ebd. S. 80 (Adversus Nationes II, 46); alle in Anführungszeichen 
erscheinenden deutschen Übersetzungen stammen von Franz An­
ton von Besnard, in dessen Übertragung Nietzsche die Apologie 
des Arnobius las.
86 Vgl. ebd.
87 Vgl. Platon, Timaios, 41 a ff.
88 Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 83 (Adversus Nationes II, 52).

339

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mensch ist ein durchaus überflüssiges Wesen {ani­
mal supervacuum), meint Arnobius;89 selbst wenn 
sein Name nie in der Welt gehört würde (etiamsi no- 
men in mundo nullum hominis audiatur),, könnte dies 
ihre Ausgewogenheit und Abgeschlossenheit nicht an­
tasten.90 Anhand eines Gedankenexperiments, das 
Blumenberg das „dritte Höhlengleichnis“ nennt,91 
will Arnobius gegen Platon demonstrieren, „welches 
Werthes der Mensch sey, den ihr (sc. die Schüler Pla­
tons) der oberen Macht auf’s ähnlichste entstehen 
laßt“ {cuius sit pretii homo, quem simillimum creditis 
potentiae superioris existere).92 Wie der Verlauf seines 
Versuchs zeigt, heißt das im Klartext: welch klägliche 
Rolle dem Menschen zukommt, sobald die in Platons 
Anamnesislehre93 zugestandenen Prämissen entfallen. 
Sie nämlich garantieren die ursprüngliche Affinität 
des Menschen zum Höchsten und Vollkommenen: zu 
den Ideen als Urbildern, von denen wir nach Platon 
immer schon ein (Vor-)Wissen besitzen. Arnobius da­
gegen will nachweisen, daß die von Platon behauptete 
und etwa im Sonnengleichnis der Politeia ausgespro­
chene Entsprechung von Mensch und Welt94 eine 
ganz grundlose und verkehrte Annahme ist. Der 
Mensch paßt gerade nicht von vornherein in die Welt, 
sondern steht ihr im Gegenteil als ein exotischer

89 Ebd. S. 76 (Adversus Nationes II, 38).
90 Ebd. (Adversus Nationes, II, 37).
91 Vgl. Hans Blumenberg, Das dritte Höhlengleichnis, in: Studi e 
Ricerche di Storia della Filosofia 39, Turin 1961, S. 3-20. Vgl. Ders., 
Höhlenausgänge, Frankfurt a. M. 1989, S. 311 ff.
92 Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 66 (Adversus Nationes II, 20).
93 Vgl. Platon, Menon, 81 c ff. und Phaidon, 72 e ff.
94 Vgl. oben, § 26.

340

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdling gegenüber, der mit ihr nichts anzufangen 
weiß.
Denn imaginieren wir einen Menschen, so Arnobius, 
einen eben Geborenen - „aus dem platonischen oder 
pythagoräischen Geschlechte freilich“ (Platonica licet 
aut Pythagorea progenie) -, der sich in einem in die 
Erde gegrabenen Raum befindet. Karg soll er ausge­
stattet sein und in allem mäßig: weder zu sehr der Käl­
te noch der Hitze ausgesetzt, sondern mittlerer Tem­
peratur; kein direktes Licht soll ihn erleuchten: weder 
Sonnenschein noch ein Feuer, sondern ein unbestimm­
tes indirektes Licht (lumen nothum aliquid\ und kein 
Laut soll in ihn eindringen.95 Wichtig ist Arnobius, 
daß allein das zum (Uber-)Leben unabdingbar Not­
wendige dem abgeschlossenen Säugling und schließ­
lich Heranwachsenden bekannt wird: eine Amme soll 
ihn nähren, stets unbekleidet soll sie kein Wort zu ihm 
sprechen und allein „die angemessenen Dienstleistun­
gen“ (officia consequentia) verrichten. Bedarf das 
Kind fester Kost, soll sie ihn mit einfachsten Speisen 
versorgen: mit gerösteten Eicheln oder Hirsebrei und 
mit Quellwasser, das vorzugsweise „mit hohler 
Hand“ {manibus cavis) anzubieten sei.96
Durch die Vorenthaltung aller Kultur will Arnobius si­
cherstellen, daß keinerlei Erfahrung den Probanden 
verbildet; nicht wie der von Platon im Menon einge­
führte junge Sklave soll er in gutem Hause aufgewach­
sen sein und griechisch sprechen.97 Wenn Platon an 

95 Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 64 f. (Adversus Nationes II, 20 f.).
96 Ebd.
97 Vgl. Platon, Menon, 82 b. - Daß Arnobius sich auf Platons Me­
non bezieht, wird deutlich in: II, 24.

341

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem ungebildeten Diener, der ein mathematisches Pro­
blem scheinbar voraussetzungslos und aufgrund blo­
ßer Befragung löst, demonstriert zu haben glaubt, daß 
alles Wissen im Menschen ursprünglich angelegt ist 
und er also von sich her immer schon reich ist an Er­
kenntnis und damit an Göttlichem, so will Arnobius 
zeigen: das Experiment ist nicht radikal genug gedacht. 
Tritt seine Versuchsperson nach zwanzig oder dreißig 
oder auch vierzig Jahren aus ihrer Behausung in die 
Welt, so bringt sie ungeschminkt zum Vorschein, was 
der Mensch in nuce ist. Denn, so wendet Arnobius 
sich an den Leser, wird der aus seiner Einsamkeit ent­
lassene Kaspar Hauser wohl auch nur eine der an ihn 
gerichteten Fragen beantworten können? „Wird er 
nicht stumpfsinniger und unempfindlicher dastehen, 
als jedes Thier, jeder Stein, jedes Holz?" (ita Ule non 
omni pecore ligno saxo obtunsior atque hebetior sta- 
bit?)™ Mit fast höhnischem Unterton formuliert Ar­
nobius das Ergebnis seiner Prüfung des Menschen­
werts: „Das ist jener Mensch, hoch an Werth und mit 
göttlicher Vernunft begabt, die kleine Welt," wie man 
zu sagen pflegt, und durchgehends zu ihrem Bilde ge­
schaffen und gestaltet (hic est Ule pretiosus et rationi- 
bus homo augustissimis praeditus, mundus minor qui 
dicitur et totius in speciem similitudinemque mundifa- 
bricatus atque formatus\ der, wie sich gezeigt, nicht 
besser als das Thier, aber stumpfsinniger als das Holz, 
der Stein, da er nichts vom Menschen weiß und in im­
mer stummer Einöde dahinlebt, ungebildet bleibt, in * * 

98 Vgl. Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 67 (II, 22).
99 Vgl. Aristoteles, Physik, 252 b 26 f.

342

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Luft gedeiht, unzählige Jahre vollendet und nie­
mals dem leiblichen Bande sich entledigt.“100
Aus Eigenem, so das Fazit des Arnobius, taugt der 
Mensch zu nichts, und in die Welt paßt er nicht: er 
kann mit ihr ursprünglich nichts anfangen - keine 
Traube oder Feige, die man dem hungrigen Höhlenge­
schöpf reicht, wird es als etwas Eßbares erkennen kön­
nen.101 102 * Zwar zeige der Mensch sich fähig, die genuin 
zu ihm gehörende Unwissenheit durch Unterricht ab­
zulegen, dies muß Arnobius zugeben, doch: „auch 
der Esel und der Ochs ebenfalls, durch den Gebrauch 
und die Andauer gezwungen, lernt ackern und mah­
len“ (et asellus et bos aeque usu atque adsiduitate 
cogendi discit arare ac molere).W2
Und nicht genug, selbst die Schönheit der mensch­
lichen Erscheinung, die den Griechen wichtig war, 
wird von Arnobius diskreditiert; diese hätten ihre 
Götter besser in Gestalt von Elefanten, Panthern, Ti­
gern, Stieren oder Pferden vorgestellt statt in Men­
schengestalt: „denn was ist am Menschen schön, was, 
frage ich, bewundernswert!!?“ (nam quid in homine 
pulchrum est, quid quaeso admirabile, vel deco-

Daß gar der „Liebreiz“ (decor) des mensch­
lichen Leibes das Begehren der Götter habe auf sich 
ziehen können, wie die Griechen glaubten, darüber 
spottet Arnobius nur.104
Umso unbegreiflicher und wunderbarer ist es, daß 

100 Des Afrikaner’s Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 69 (II, 25).
101 Vgl. ebd. S. 68 (II, 23).
102 Ebd. S. 69 (II, 25).
i°3 Ebd. S. 105 (III, 16).
104 Vgl. ebd. S. 129 (IV, 23).

343

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott sich herabläßt, diesem elenden Wesen, als das 
sich der Mensch für Arnobius erwiesen hat, über­
haupt Beachtung zu schenken und sich seiner anzu­
nehmen. Denn Gott schulde ihm nichts, weil er ihn 
nicht erschaffen habe. Dennoch bietet er den Men­
schen als „Geschenk“ (munus} und als Ausweis seiner 
„Güte“ (beneficium) die Unsterblichkeit ihrer Seelen 
an, „wenn sie nur trachteten und sich bestrebten, Ihn 
zu erkennen“ (sz modo illum temptent ac meditentur 
adgnoscere).W5 Anders als Platon105 106 hält Arnobius die 
Seele des Menschen nicht per se für unsterblich; sie ist 
von sich aus nichts Unvergängliches, sondern „mittle­
rer Qualität“ (mediae qualitatis): sie ist im Prinzip der 
Macht des Todes unterworfen, ein Schicksal, das vom 
„obersten Gott“ (deus pnnceps) ausnahmsweise abge­
wendet werden kann.107 Die „Hoffnung solch einer 
Gabe“ (spes muneris tanti) soll den Menschen leiten, 
und Arnobius meint, sie würde trotz des göttlichen 
Desinteresses an seiner jämmerlichen Existenz nicht 
vergebens sein.108
Ein Menschenbild aber, so wie es Arnobius entwirft 
und vor ihm in ähnlicher Weise Tertullian, hat das 
Christentum Nietzsche zufolge gegen die Antike 
durchgesetzt. Daraus spricht gewiß ein sehr einseiti­
ger Blick Nietzsches auf das doch überaus heterogene 
Phänomen gerade des frühen Christentums, und auch 
meine (zuspitzende) Interpretation Nietzsches in die­

105 Ebd. S. 73 (II, 32).
106 Vgl. Platon, Phaidon, 69 e ff.; Politeia, 608 d - 611 b; Phaidros, 
245 c - 246 a.
107 Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher wider die Heiden, 
a. a. O. S. 83 (II, 53).
108 Ebd.

344

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sem Punkt ist in gewisser Weise einseitig. Denn Nietz­
sches Sicht des Christentums, wie sie sich in seinem 
Werk insgesamt ausspricht, ist in sich viel differenzier­
ter109 und geht in einer Reduktion auf die Theologie 
der lateinischen Patristik, zumal in Gestalt zweier 
ihrer umstrittendsten Vertreter, nicht auf. Aber Nietz­
sches These vom Verlust des antiken Erbes und sei­
nem Programm der Umwertung aller christlich inspi­
rierten Werte, das uns hier interessiert, liegt zweifellos 
ein Schema, für das Arnobius und auch der in der Ge­
nealogie der Moral zitierte Tertullian Pate gestanden 
haben könnten, zugrunde.
Wie ein Kommentar zur Arnobiuslektüre liest sich 
ein Aphorismus, der sich bereits in Menschliches, All­
zumenschliches findet. Er ist betitelt: „Das Ungriechi­
sche im Christenthum“, und er lautet: „Die Griechen 
sahen über sich die homerischen Götter nicht als Her­
ren und sich unter ihnen nicht als Knechte, wie die Ju­
den. Sie sahen gleichsam nur das Spiegelbild der gelun­
gensten Exemplare ihrer eigenen Kaste, also ein Ideal, 
keinen Gegensatz des eigenen Wesens. Man fühlte 
sich mit einander verwandt, es besteht ein gegenseiti­
ges Interesse, eine Art Symmachie. Der Mensch denkt 
vornehm von sich, wenn er sich solche Götter giebt, 
und stellt sich in ein Verhältniss, wie das des niedrige­
ren Adels zum höheren ist. [...]- Das Christenthum 
dagegen zerdrückte und zerbrach den Menschen voll­

109 Wollte man ihr nachgehen, müßte man Einzelstudien zum Bei­
spiel zu seinem eigenwilligen Christusbild, zu seinem Paulus- und 
Lutherbild anstellen. Vgl. U. Kühneweg, Nietzsche und Jesus - Je­
sus bei Nietzsche, in: Nietzsche-Studien, Bd. 15 (1986) S. 382-397; 
E. Hirsch, Nietzsche und Luther (mit einem Nachwort von J. Sala- 
quarda), ebd. S. 398—439.

345

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständig und versenkte ihn wie in tiefen Schlamm: in 
das Gefühl völliger Verworfenheit liess es dann mit 
einem Male den Glanz eines göttlichen Erbarmens 
hineinleuchten, so dass der Ueberraschte, durch Gna­
de Betäubte, einen Schrei des Entzückens ausstiess 
und für einen Augenblick den ganzen Himmel in sich 
zu tragen glaubte. Auf diesen krankhaften Excess des 
Gefühls, auf die dazu nöthige tiefe Kopf- und Herz- 
Corruption wirken alle psychologischen Erfindun­
gen des Christenthums hin: es will vernichten, zerbre­
chen, betäuben, berauschen, es will nur Eins nicht: das 
Maass, und deshalb ist es im tiefsten Verstände barba­
risch, asiatisch, unvornehm, ungriechisch.“110
Für Nietzsche hat das Christentum den Menschen in 
seinem Eigenwert und in seiner Kraft, aus sich selbst 
heraus und im Vertrauen auf die eigenen Ressourcen 
die Welt sinnvoll zu deuten und über sich selbst zu be­
stimmen, unverantwortlich geschwächt. Solange die 
christliche Religion stark war und das menschliche Le­
ben weithin prägte, konnte diese traurige Tatsache 
Nietzsche zufolge ebenso verdeckt bleiben wie in ge­
wisser Weise folgenlos. Bestand das Ziel, auf das hin 
der christliche Mensch sein Leben orientierte, auch 
nach Nietzsche wesentlich darin, dieses Leben selbst 
im Blick auf ein versprochenes besseres geringzuach­
ten oder gar zu verneinen, so war gleichwohl seine 
Kraft und seine Macht gebunden an die Vision jenes 
Reiches Gottes, von dem er sich den irdisch versagten 
Genuß dann in Potenzierung erhoffte.
Fatal wird die Lage des Menschen nach dem „Tod“ 
dieses Gottes, im Zuge der Einbuße an Ausstrahlung 

110 Menschliches, Allzumenschliches I, § 114; KSA 2, S. 117 f.

346

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Wirksamkeit des Christentums. Jetzt erst, so 
meint Nietzsche, rächt sich die fast Zwei jahrtausende 
hindurch betriebene Verbiegung des Menschen. Denn 
auf sich selbst verwiesen und aus dem Schatten jenes 
allmächtigen Gottes heraustretend, zu dessen Erhö­
hung ins Unermeßliche der Mensch sich in Nietz­
sches Augen erniedrigte, zeigt er sich der von ihm zu 
lösenden Aufgabe der Selbstbestimmung nicht ge­
wachsen. Er fällt in den Nihilismus. In einem späten 
nachgelassenen Fragment notiert Nietzsche: „Die 
Zeit kommt, wo wir dafür bezahlen müssen, zwei 
Jahrtausende lang Christen gewesen zu sein: wir verlie­
ren das Schwergewicht, das uns leben ließ, - wir wis­
sen eine Zeit lang nicht, wo aus, noch ein.“111
Von der Zuversicht, mit der Kant auf die Fähigkeit des 
Menschen gebaut hatte, mit der Anlage zur Autono­
mie ohne Ausweichen vor der mit ihr verknüpft ge­
dachten Selbstverantwortung umgehen zu können, 
ist bei Nietzsche wenig geblieben. Obgleich Kant 
dem Menschen durchaus bescheinigt, er sei aus 
„krummem Holze“,112 so stellt er ihm doch gewisser­
maßen unerbittlich den Spielraum seiner Möglichkei­
ten, seiner Freiheit, vor Augen, der er nicht entfliehen 
könne. Heute - unter veränderten Bedingungen - ver­
tritt zum Beispiel Tugendhat diesen kantischen Stand­
punkt.113 Zu Kants zentralem Gedanken mensch­
licher Autonomie steht der Glaube an den christ­
lichen Gott, der für ihn anders als für Nietzsche noch 

111 Nachlaß 11 [148], November 1887 - März 1888; KSA 13, S. 69.
112 Vgl. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft, 
Drittes Stück, Akademie-Ausgabe, Bd. VI, S. 100.
113 Vgl. Vorlesungen über Ethik, a. a. O.

347

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht obsolet ist, in keinerlei Widerspruch, weil glau- 
bensunabhängige Moralität geradezu sein Grund ist, 
sofern er redlich genannt zu werden verdiene.114 
Nietzsche schätzt den Menschen ungleich schwächer 
ein. Denn wie soll er nach dem Verlust seines einzigen 
Halts, nach dem „Tode“ seines Gottes leben und über 
sich selbst bestimmen, da seine eigenen Füße, auf de­
nen zu stehen er nun gezwungen ist, nach Nietzsche 
gleichsam entwertet sind? Wie soll er mit sich selbst 
als Wille zur Macht umgehen, nachdem dieser Nietz­
sche zufolge durch das Christentum verleumdet, des- 
ungeachtet von ihm aber doch anerkannt, in unterirdi­
sche Kanäle geleitet und auf die absonderlichsten Zie­
le gerichtet worden sei? Als Kronzeugen zitiert Nietz­
sche in der Genealogie der Moral Tertullian. Bei ihm 
lasse sich exemplarisch greifen, wie noch die 
grausigste, durch keine Verfeinerung, sprich: „Subli- 
mirung und Subtilisirung“115 gemilderte Machtgier 
sich Bahn verschaffe. Denn auch und gerade die 
sich schwach und demütig gäben und sich als Fol­
ge verächtlich fühlten, hätten das Bedürfnis, in ih­
rem „Reich“, im „Reich Gottes“, die Starken zu 
sein.116
Aus De spectaculis, einer Streitschrift Tertullians ge­
gen die Begeisterung der Römer für die Spiele: für 
Wagenrennen, Gladiatorenkämpfe, Tierhetzen, aber 
auch Schauspiele, führt Nietzsche - im lateinischen 

114 Vgl. Über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der 
Theodicee, Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 265-270.
115 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 7; KSA 
5, S. 303.
116 Vgl. ebd. Erste Abhandlung, § 15, S. 283.

348

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Original - den gesamten Schluß an.117 Dort stellt Ter- 
tullian den Christen, die er zum Verzicht auf die teuf­
lischen Vergnügungen der spectacula aufgefordert hat­
te, den Tag des Jüngsten Gerichts vor Augen. Dann 
erst kämen die wahren Spiele zur Aufführung, wie sie 
kein Praetor, kein Konsul oder Quaestor zu bieten im­
stande sei.118 Die Feinde Christi würden zu sehen sein, 
wie sie in tiefster Finsternis stöhnen (in imis tenebris 
congemescentes\ in Flammen zergehen (flammis li- 
quescentes\ wie sie vor Christi Tribunal zittern (ad 
Christi tribunalpalpitantes\ so daß Gelegenheit beste­
he, Tragödien beizuwohnen, wie sie stimmgewaltiger 
nirgends präsentiert werden könnten.119 Dank des 
Glaubens (per fidem) vermöge der Christ schon zu 
irdischen Lebzeiten, sich diesen Genuß im Geiste vor­
zustellen.120
Die dem Christentum angelastete Verbiegung des 
Menschen rückgängig zu machen, das begreift Nietz­
sche als seine Aufgabe. Dieser Impetus trägt sein Pro­
gramm der „Umwerthung aller Werthe“. Wenn etwa 
Tertullian in seinem Hauptwerk Apologeticum gegen 
den Schein des Erfolgs der Heiden im Kampf gegen 
die Christen aufs äußerste zugespitzte Antithesen for­
muliert wie: „Also sind wir Sieger, wenn wir umge­
bracht werden; kurz: wir entrinnen, wenn wir unter­

117 Ebd. S. 284 f. Nietzsche hatte die Stelle, an die er sich sinngemäß 
erinnerte, von Overbeck erbeten. Dieser sandte sie ihm samt „adno- 
tationes“ zu. Vgl. Brief Nietzsches an Overbeck vom 17. Juli 1887 
und Brief Nietzsches an Overbeck vom 30. August 1887; in: KSB 8, 
S. 109 f., 139.
118 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 15; KSA 5, 
S. 285 (De spectaculis, 30, [7]).
119 Vgl. ebd. S. 284 f. (De spectaculis, 30 [3-5]).
120 Ebd. S. 285. (De spectaculis, 30, [7])

349

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegen“ (ergo vicimus, cum occidimur; denique evadi- 
mus, cum obducimur)™ oder wenn er die gefangenen 
und vom Tode bedrohten Christen damit tröstet, die 
Welt selbst sei noch viel mehr Kerker als der, in dem 
sie nun einsäßen, so daß sie eher einen Kerker verlas­
sen hätten, als in einen hineingekommen wären,121 122 so 
meint Nietzsche: An solcherlei verkehrte^ gegen Le­
ben und Welt Partei nehmenden Werte habe das Chri­
stentum den Menschen gewöhnt, mit stets wachsen­
der Raffinesse und schließlich gänzlich übersetzt ins 
Psychologische. Als „Falschmünzerei“123 bezeichnet 
Nietzsche die durch Christen und Juden vollzogene 
erste Umwertung aller Werte, der er eine zweite, die er­
ste Umwälzung zurücknehmende Umkehrung, fol­
gen lassen will. Die Anspielung auf Diogenes und sei­
nen Leitspruch: rö vopiopa napaxapärreiv ist deut­
lich.
Freilich hat Nietzsche, darauf muß an diesem Punkt 
unserer Überlegungen hingewiesen werden, sein oft 
angekündigtes und oft wie im Rückblick auf längst 
Geleistetes behandeltes Unternehmen einer Umwer­
tung aller Werte nie wirklich durchgeführt. Deshalb 
stehen seine Interpreten diesem - doch zentralen - Ge­
danken Nietzsches auch eher ratlos gegenüber. Die 
Deutungen divergieren wie zu kaum einem Theorie-

121 Vgl. Tertullian, Apologeticum. Verteidigung des Christentums, 
Lateinisch und deutsch, hrsg., übers, u. erläutert von Carl Becker, 
München 41992, S. 220 f. (50, [3]); Übersetzung nach Carl Becker.
122 Si enim recogitemus ipsum magis mundum carcerem esse, exisse 
vos e carcere quam in carcerem introisse intelligemus. Vgl. Tertulli­
an, Ad martyres c. 2.
123 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 286; vgl. ebd. Erste Abhandlung, § 14 und Dritte Abhandlung, 
§ 14; S. 282, 369.

350

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stück der Philosophie Nietzsches,124 wenn es die Inter­
preten nicht vorziehen, von ihm gänzlich zu schwei­
gen. Dies letzte ist dann auffällig, wenn ansonsten 
sämtliche wichtige Themen, die Nietzsche bewegten, 
untersucht werden.125
Doch vieles deutet darauf hin, - dies hat sich gezeigt - 
daß es die vorchristliche Antike ist, die Nietzsche bei 
seinem Plan, alle Werte umzuwerten, als Muster vor 
Augen steht. Die „vornehmen Werthe“ sind es, die 

124 Walter Kaufmann meint in seiner Monographie über Nietzsche 
(Darmstadt 21988), „Umwertung“ im Denken Nietzsches bedeute 
„Krieg gegen etablierte Werte, nicht Schaffung neuer“ (S. 129); er 
hält sie für ein Verfahren der Destruktion überkommener - christ­
lich inspirierter - Wertvorstellungen. Als Positives, auf das Nietz­
sche mit seiner Umwertung zielen könnte, schwebt Kaufmann 
wohl am ehesten ein Ideal vor, wie Nietzsche es in folgendem - von 
Kaufmann zitierten - nachgelassenen Fragment umreißt: „Die wah­
re Güte, Vornehmheit, Größe der Seele, [.. .1 welche nicht gibt, um 
zu nehmen, - welche nicht sich damit erheben will, daß sie gütig ist: 
die Verschwendung als Typus der wahren Güte, der Reichtum an 
Person als Voraussetzung.“ (Zit. n. Kaufmann, S. 132 = Nachlaß 
23[4], Oktober 1888; KSA 13, S. 605. Vgl. zum Fragment im übri­
gen die Figur des Knaben Lenker, der Allegorie der Poesie in Goe­
thes Faust II, V. 5573-5579.) - Friedrich Kaulbach (in: Nietzsches 
Idee einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien 1980) sieht Nietz­
sches Umwertung der Werte als „Radikalisierung des Cartesischen 
Zweifels und eine dabei vollzogene Umwendung von der Orientie­
rung an Vernunft und Bewußtsein zu einer Einsetzung von Leib, Le­
ben, Affektwelt in die Stelle der maßgebenden und tonangebenden 
Realitäten. Die Umwertung der Werte ist auf diese Weise als Radika­
lisierung der Freiheit und des Zweifels in einer Copernicanischen 
Wendung zu verstehen.“ (S. 140) - Volker Gerhardt (in: Friedrich 
Nietzsche, München 1992) bezeichnet Nietzsches Projekt einer 
Umwertung der Werte als „Vision“, die „als große Hoffnung Nietz­
sches ganzes Werk“ bestimme (S. 153).
125 Dies gilt zum Beispiel für die vorzügliche, kenntnisreiche und 
klare Studie von Henning Ottmann über Philosophie und Politik 
bei Nietzsche, Berlin/New York 1987.

351

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche als „Gegew-Werthe“ der „christlichen Wer- 
the“ wieder in Geltung und „zum Sieg“ gebracht se­
hen möchte.126 Diesem Projekt habe sich schon die Re­
naissance - wenngleich erfolglos - verschrieben, und 
Nietzsche nennt es ausdrücklich auch sein Projekt.127 
Die „vornehmen Werthe“ sind für Nietzsche die Wer­
te, aus denen eine Bejahung des Lebens und der Welt 
spreche: „Gesundheit, Schönheit, Wohlgerathenheit, 
Tapferkeit, Geist, Güte der Seele“.128 Es sind genau die 
Werte, deren Umwendung durch Christen- und Ju­
dentum Nietzsche in der Genealogie der Moral be­
klagt: „Die Juden sind es gewesen, die gegen die aristo­
kratische Werthgleichung (gut = vornehm = mächtig 
= schön = glücklich = gottgeliebt) mit einer furchtein- 
flössenden Folgerichtigkeit die Umkehrung gewagt 
und mit den Zähnen des abgründlichsten Hasses (des 
Hasses der Ohnmacht) festgehalten haben“.129 Ein 
wichtiges Stichwort ist gefallen: nämlich „aristokra­
tisch“. Die Vornehmen, die Edlen, die eoöAoi der 
griechischen Adelsgesellschaft, wie Theognis sie be­
schreibt,130 die „Herren“, die sicher in sich ruhen und 
des Ressentiments entbehren können: in ihnen verkör­
pern sich für Nietzsche Lebensglück und Mächtigkeit 
und werden als solche sichtbar.131
Die Transparenz dessen aber, was er für den tragen­
den Grund menschlicher Existenz hält, hat für Nietz­

126 Vgl. Der Antichrist, § 61; KSA 6, S. 250.
127 Vgl. ebd.
128 Ebd. § 62; KSA 6, S. 253.
129 Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 7; KSA 5, S. 267.
130 Vgl. Theognis, Elegie (’EAeYEhl), I, 57 ff. und I 369 ff.
131 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 5; KSA 5, 
S. 262 f. und § 10; S. 271 ff.

352

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Bedeutung. Den Willen zur Macht als Antrieb 
menschlichen Tuns seiner Verkleidungen zu entledi­
gen und wieder ungeschminkt zum Vorschein zu brin­
gen, gilt Nietzsche als das erste Gebot, dem im Zuge 
einer Umwertung aller Werte Geltung zu verschaffen 
ist. Den Griechen bescheinigt schon der junge Nietz­
sche, sie seien „in summa doch sittlicher als die moder­
nen Menschen“, und das heiße: „Die ganze Sichtbar­
keit der Seele im Handeln zeigt schon, dass sie ohne 
Scham waren; sie hatten kein schlechtes Gewissen. Sie 
waren offener, leidenschaftlicher, wie Künstler sind, 
eine Art Kinder-Naivetät begleitete sie [.. .].“132 In der 
Genealogie der Moral nennt Nietzsche sie in diesem 
Sinn „prachtvolle und löwenmüthige Kindsköpfe“.133 
Er wendet sich gegen die Tendenz, den Zusammen­
hang zwischen Macht, Erfolg und Glück zu verschlei­
ern. In der „vornehmen“ Existenz aber scheinen 
Nietzsche Glück und Macht gleichsam Gestalt gewor­
den zu sein.
Die zwischen den Menschen sich ergebenden oder 
durch Geburt bestehenden Unterschiede des „Ran­
ges“134 werden von Nietzsche gutgeheißen. „Pathos 
der Distanz“ nennt er die Haltung, die dem Bewußt­
sein solcher Differenz des Rangs entspricht.135
Daß Nietzsche die proklamierte Umwertung in der 
skizzierten Weise vorstellt, ist nur konsequent, be­
greift man sie als Einlösung jener zentralen These aus 

132 Nachlaß 3[49], März 1875; KSA 8, S. 27.
133 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 23; KSA 5, 
S. 334.
134 Vgl. ebd. § 2, § 5; S. 259, 262 et passim.
135 Vgl. ebd. § 2; S. 259. Vgl. auch ebd. Dritte Abhandlung, § 14;
S. 371.

353

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Lenzer Heide-Fragment, die uns schon mehr­
fach beschäftigte: „Es giebt nichts am Leben, was 
Werth hat, außer dem Grade der Macht - gesetzt 
eben, daß Leben selbst der Wille zur Macht ist.“136 
Den Aristokratismus des Griechentums, der nicht 
nur die archaische Zeit prägte,137 sondern - in abge­
schwächter Form - auch noch die sogenannte klassi­
sche Periode des vierten und fünften Jahrhunderts,138 
stilisiert Nietzsche zu einer Lebensform, wie sie dem 
angemessen verstandenen Dasein des Menschen ent­
spreche. Dasselbe gilt für spätere Varianten wie das 
vorrevolutionäre „klassische“ Frankreich des sieb­
zehnten und achtzehnten Jahrhunderts.139

5 30. Die Idee der Gleichheit und der Gedanke 
vom Menschen als Zweck an sich selbst

Für Nietzsche geht die Umkehrung der dem Christen­
tum vorgeworfenen Verachtung von irdischer Exi­
stenz und irdischem Glück in die unbedingte Beja­
hung von Welt und Macht einher mit der Umwertung 
eines zentralen und erst durch das Christentum befe­

136 Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, S. 215.
137 Vgl. zu dieser Thematik: M. I. Finley, The World of Odysseus, 
New York 1954 (dt.: Die Welt des Odysseus, Darmstadt 1968).
138 Das Gleichheitsprinzip, das die attische Demokratie trug, galt 
nicht für jedermann, sondern allein für „Bürger“: nicht für Fremde, 
nicht für die Dauergäste, die Metoiken, und nicht für Sklaven. Vgl. 
zu dieser Problematik: Christian Meier/Paul Veyne, Kannten die 
Griechen die Demokratie? Berlin 41990. Vgl. auch Christian Meier, 
Athen. Ein Neubeginn der Weltgeschichte, Berlin 1993, S. 477 ff.
139 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 287.

354

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stigten und verbreiteten Gedankens, der die Philoso­
phie bis heute nachdrücklich bestimmt: der Idee der 
grundsätzlichen Gleichheit eines jeden Menschen, 
eben weil er Mensch ist,140 die alle Inkommensurabili- 
tät seiner Individualität übergreift.
Kant gibt ihr Ausdruck, wenn er fordert: „Handle so, 
daß du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in 
der Person eines jeden andern jederzeit zugleich als 
Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst."141 Den 
Kern des Menschen, sein Wesentliches, das deshalb an 
anderen wie auch an sich selbst unbedingt zu achten 
ist, siedelt Kant also jenseits allen Strebens nach 
Macht und Glück und daraus sich ergebender Ver­
schiedenheiten zwischen den Menschen an. Der Grad 
an Mächtigkeit, die Art des Lebensentwurfs, sein 
Glück oder Unglück: alles, was den einen Menschen 
vom anderen unterscheidet, kann Kant zufolge nicht 
seinen Wert definieren; er liegt für alle gleichermaßen 
darin, ihr Leben nach eigenem Plan und Gutdünken 
führen zu können - und auch zu müssen. Niemand 
kann dem anderen sein Leben abnehmen. So ist keiner 
auf einen anderen reduzierbar oder durch einen ande­
ren jemals ersetzbar; Kant spricht davon, der Mensch 
habe keinen „Preis", sondern „Würde": „Was einen 
Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als 
Äquivalent gesetzt werden; was dagegen über allen 
Preis erhaben ist, mithin kein Äquivalent verstauet, 
das hat eine Würde."142 Der Mensch als Zweck an sich 

140 Vgl. Klaus Thraede, Art. „Gleichheit“, in: Reallexikon für Anti­
ke und Christentum, a. a. O. Bd. XI, Sp. 122-164.
141 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Aus­
gabe, Bd. IV, S. 429.
i« Ebd. S. 434.

355

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst, dem es mit seiner Existenz um diese selbst geht, 
ist deshalb von absolutem Wert.
Nun bleibt Kant nicht auf der Stufe einer - transzen­
dentalen - Auslegung menschlicher Subjektivität ste­
hen, sondern er formuliert einen kategorischen Impe­
rativ. Denn es ist die Wahrung ihres Standes als selbst­
bestimmte, zur Autonomie befähigte Subjekte, den 
Kant gefährdet sieht, und zwar paradoxerweise durch 
ebendiese Subjekte, die sich gleichsam gegen ihre 
eigene Natur verhalten können wie kein Lebendiges 
sonst. Aus Freiheit vermag der Mensch Freiheit an 
sich und anderen durchzustreichen; die eigene Frei­
heit kann er verscherzen, indem er sich selbst in eine 
Lage versetzt, die ihm Selbstbestimmung nahezu un­
möglich macht - zum Beispiel durch freiwillige Unter­
werfung unter die Entschlüsse einer anderen Person, 
von denen schließlich Abhängigkeit entsteht; die Frei­
heit anderer ist er imstande zu durchkreuzen, indem 
er deren Entfaltungsraum so beschneidet, daß ihnen 
die Selbstgestaltung ihres Lebens, die Existenz als 
Zweck an sich selbst, unmöglich wird.
Wichtig ist Kant also eine Dimension des Menschen, 
die über das Verlangen nach Erfolg seines (selbstbe­
stimmten) Tuns und den daraus zu ziehenden Glücks­
gewinn hinausweist und die als Grund seiner Existenz 
den Maßstab aller Werte bildet, nach denen sein Ver­
halten zu beurteilen ist. Das Gefährdete mensch­
lichen Daseins, das in der Möglichkeit der Freiheit 
zur Zerstörung eigener und fremder Freiheit liegt, 
auch noch zu kontrollieren, dieses Programm steckt 
in Kants kategorischem Imperativ.
Eine solche Vorstellung hat in Nietzsches Philosophie 
keinen Platz. Allein aus dem Willen zur Macht als tran­

356

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


szendentaler Grundstruktur menschlichen Seins sol­
len sich alle neuen Werte ableiten lassen, die Nietz­
sche den alten christlich geprägten entgegensetzen 
will. Eine Sphäre, die das Streben nach Macht über­
steigt und relativiert, gibt es für Nietzsche nicht. Um­
gekehrt geht sein ganzes Bemühen dahin, jeden Rest 
einer Überzeugung, die noch anderem als der Macht 
und dem „Leben“ sich verpflichtet weiß, als christlich 
vergiftet zu erweisen und für fundamental verfehlt zu 
erklären.
Es zeigt sich, daß Nietzsche unglücklich auf den 
Kampf gegen ein - einseitig verstandenes - Christen­
tum fixiert ist: dadurch versperrt er sich die Möglich­
keit, nach dem Wert der Macht selbst zu fragen und 
nach dem, was sie auch wieder einschränken könnte - 
und dies nicht in Gestalt einer gegen sie auftretenden 
Macht, die strukturell denselben Gesetzen gehorcht 
und insofern kein anderes Prinzip darstellt.
Denn daß die Macht des einzelnen nie als absolute 
Macht gedacht werden kann, sondern immer auf eine 
Gegenmacht bezogen ist, dieser Gedanke einer Be­
grenzung aller individuellen Machtentfaltung findet 
sich bei Nietzsche schon früh. In Homer’s Wett­
kampf, wo er das, was er später unter dem Titel des 
Willens zur Macht analysiert, am Beispiel des griechi­
schen Agon durchdenkt,143 zitiert er als Leitsatz ago- 
nalen Ethos einen Satz Heraklits: „Unter uns soll Nie­
mand der Beste sein; ist Jemand es aber, so sei er an­
derswo und bei Anderen.“144 Und später entwickelt 

143 Vgl. oben, § 15.
144 Fünf Vorreden zu fünf ungeschriebenen Büchern. 5. Homers 
Wettkampf; KSA 1, S. 788. Vgl. Heraklit, Frg. B 121 (Diels/Kranz).

357

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche das Konzept einer Regulierung, das die 
Macht des einzelnen und den mit ihr verbundenen 
„Rang“ in ein geordnetes Verhältnis zum Machtwil­
len der anderen bringt und ihr somit Schranken zieht: 
das „Princip des Gleichgewichts“.145 Es beruht auf der 
Einsicht, daß es für ungefähr Gleichmächtige von Vor­
teil ist, sich gegenseitig in ihrem Machtstreben zu re­
spektieren und somit ein bestimmtes Maß an Be­
schneidung der eigenen Macht in Kauf zu nehmen. 
Wenn es aussichtslos erscheint, auf eine sichere Vor­
machtstellung dem anderen gegenüber zu setzen, ist 
es vernünftig, sich mit ihm zu arrangieren. Im Gleich­
gewicht der Macht sieht Nietzsche deshalb die Ge­
rechtigkeit wurzeln.146 In Menschliches, Allzumensch­
liches führt er diese Überlegungen erstmals aus, er hält 
sie bis in die spätesten Fragmente hinein durch.147 
Nietzsche beruft sich auf Thukydides, besonders auf 
das, was der griechische Historiker mit dem berühm­
ten, im fünften Buch seiner Geschichte des Peloponne- 
sischen Krieges dargestellten, „furchtbaren Gespräch 
der athenischen und melischen Gesandten“ habe sa­
gen wollen.148 Wenn die Athener als die Mächtigen 

145 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches II, 2. Der Wanderer und 
sein Schatten, § 22; KSA 2, S. 555. Vgl. den instruktiven Aufsatz von 
Volker Gerhardt, Das „Princip des Gleichgewichts“. Zum Verhält­
nis von Recht und Macht bei Nietzsche, in: Ders., Pathos und Di­
stanz, Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Stuttgart 
1988, S. 98-132.
146 Vgl. Der Wanderer und sein Schatten, § 22; KSA 2, S. 556. Vgl. 
auch Menschliches, Allzumenschliches I, § 92; KSA 2, S. 89 f.
147 Vgl. Nachlaß 5[82], Sommer 1886 - Herbst 1887; KSA 12, S. 221.
148 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 92; KSA 2, S. 89. 
Vgl. Thukydides, Geschichte des Peloponnesischen Krieges 
(öouKuöiöou ’iaiopiai), V, 84-116.

358

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dort vorbringen, im menschlichen Verhältnis gelte 
Recht bei Gleichheit der Kräfte, der Überlegene aber 
setze das ihm Mögliche durch, und der Schwache müs­
se das ihm Zugefügte hinnehmen,149 so sieht Nietz­
sche sich in solchem „Thatsachen-Sinn“ bestätigt.150 
Dem Christentum wirft er vor, „den freien Blick vor 
der Realität“ und die „Rechtschaffenheit der Erkennt- 
niss“ korrumpiert zu haben.151 Mit „unsäglicher 
Selbstbezwingung“, denn er habe „Alle die schlech­
ten Instinkte, die christlichen, irgendwie noch im Lei­
be“, müsse der moderne Mensch zurückerobern, was 
der Antike bereits selbstverständlich gewesen sei.152 
Sich selbst und seine Philosophie der Macht begreift 
Nietzsche als einen Meilenstein auf dem Rückweg 
zum Menschen- und Weltverständnis, wie es Grie­
chen und Römer ausgebildet hätten, zur „Vornehm­
heit des Instinkts“, zum „Wille(n) zur Menschen-Zu- 
kunft“, zum „grosse(n) Ja zu allen Dingen“:153 zum 
Leben. Sich selbst versteht Nietzsche als Vordenker 
der Umkehrung des von Juden- und Christentum Ver­
drehten.
Nietzsche entwickelt seine Philosophie der Macht als 
Theorie menschlichen Seins. Wenn er nun auch, wie 
deutlich wurde, Macht keineswegs mit Gewalt gleich­

149 Vgl. ebd. V, 89.
150 Vgl. Der Antichrist, § 59; KSA 6, S, 247 f.; vgl. auch Götzen- 
Dämmerung, Was ich den Alten verdanke, § 2; ebd. S. 156. Dort 
schreibt Nietzsche: „Thukydides und, vielleicht, der principe Mac- 
chiavell’s sind mir selber am meisten verwandt durch den unbeding­
ten Willen, sich Nichts vorzumachen und die Vernunft in der Reali­
tät zu sehn“.
151 Der Antichrist, § 59; KSA 6, S. 248.
152 Ebd.
153 Vgl. ebd.

359

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt und wenn es sich auch unbestreitbar so verhält, 
daß der Wille zur Macht als Wille zur Wirksamkeit 
eine fundamentale Rolle im menschlichen Leben 
spielt, und wenn Nietzsche schließlich sogar ein Ge­
setz der Beschränkung individueller Machtentfaltung 
formuliert, das „Princip des Gleichgewichts“, so 
bleibt doch zu fragen: Reicht es wirklich aus, allein die 
Macht als bestimmenden Faktor menschlicher Exi­
stenz anzusetzen, als Vehikel unserer Selbstbestim­
mung? Dringlich wird diese Frage insbesondere, wo 
es nicht um unseren Umgang mit Sachen geht, mit blo­
ßen Objekten, denen wir die Fähigkeit zur Selbstge­
staltung ihres Seins nicht unterstellen, sondern um un­
ser Verhalten anderen Subjekten gegenüber. Genügt 
es tatsächlich, ihnen in Gestalt eines Machtkalküls zu 
begegnen?
Wo die Grenze des - seiner Meinung nach - auf Macht 
beruhenden Rechtsverhältnisses zwischen Subjek­
ten154 zur moralischen Beziehung verläuft, sieht Nietz­
sche genau; in einem späten nachgelassenen Fragment 
wird dies deutlich. Interessanterweise bedient sich 
Nietzsche dabei einer Begrifflichkeit, die durch Kant 
geläufig ist. Das Fragment beginnt so: „Recht entsteht 
nur da, wo es Verträge giebt; damit es aber Verträge ge­
ben kann, muß ein gewisses Gleichgewicht von Macht 

154 Nietzsche beruft sich auf die von Schopenhauer zitierte (vgl. Pa- 
rerga und Paralipomena, § 124, in: Werke, ed. Löhneysen, Bd. V, 
S. 286 f.) These Spinozas (vgL Tractatus politicus, cap. II, 
§ 8): Unusquisque tantum juris habet, quantum potentia valet, die 
er genauer zu fassen vorschlägt: quantum potentia valere creditur. 
Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 93; KSA 2, S. 91. Zu 
Nietzsches Adaption der spinozistischen Formel vgl. Volker Ger­
hardt, Das „Princip des Gleichgewichts“. Zum Verhältnis von 
Recht und Macht bei Nietzsche, a. a. O. S. 114 ff.

360

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


da sein. Fehlt ein solches Gleichgewicht, stoßen zwei 
zu verschiedene Macht-Quanten auf einander, so 
greift das Stärkere über nach dem Schwächeren zu des­
sen fortgesetzter Schwächung, bis endlich Unterwer­
fung, Anpassung, Einordnung, Einverleibung ein­
tritt: also mit dem Ende, daß aus Zwei Eins geworden 
ist. Damit Zwei zwei bleibt, ist wie gesagt ein Gleich­
gewicht nöthig: und deshalb geht alles Recht auf ein 
vorangehendes Wägen zurück."155
Zu beachten ist, daß dem anderen ein Recht, um sei­
ner selbst willen dazusein und seinen Zielen nachzuge­
hen, nicht immer schon zugestanden, sondern zuvor 
sein Wert taxiert wird. Erst wenn seine Schätzung er­
gibt, daß man ihn als Machtfaktor ernst nehmen muß, 
wird ihm das Recht auf eine selbständige Existenz ein­
geräumt und eine für beide Seiten lebenswichtige Ver­
ständigung mit ihm gesucht.
Die Differenz aber einer solchen Haltung zu einer mo­
ralischen faßt Nietzsche im selben Text wie folgt: 
„Daß zwei Mächte im Verhältniß zu einander dem 
rücksichtslosen Willen zur Macht einen Zaum anle­
gen und sich einander nicht nur als gleich lassen, son­
dern auch als gleich wollen, das ist der Anfang alles,gu­
ten Willens4 auf Erden."156 Sogar in der auf Macht fu­
ßenden Rechtsbeziehung bemerkt Nietzsche ein - in 
diesem Sinn - moralisches Moment: „Ein Vertrag ent­
hält nämlich nicht nur eine bloße Affirmation in Be­
zug auf ein bestehendes Quantum von Macht, son­
dern zugleich auch den Willen, dieses Quantum auf 
beiden Seiten als etwas Dauerndes zu affirmiren und 

155 Nachlaß 5[82], Sommer 1886 - Herbst 1887; KSA 12, S. 221.
156 Ebd.

361

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


somit bis zu einem gewissen Grade selbst aufrecht zu 
erhalten: - darin steckt, wie gesagt, ein Keim von al­
lem ,guten Willen*.“157
Ein solcher „guter Wille“ aber ist etwas, das zum Wil­
len zur Macht, gedacht als Antrieb zur Überwindung 
von Widerständen: zur Bemächtigung der Welt, 
gleichsam quer steht. Kant stellt ihn als Ursprung von 
Handlungen vor, deren Wert gerade nicht in ihrer 
Tauglichkeit zur Erreichung dessen liegt, was Indivi­
duen sich als ihre Handlungsziele setzen und von de­
ren Verwirklichung sie sich Glück oder zumindest Zu­
friedenheit erhoffen. Sondern darin besteht für Kant 
der Wert des „guten Willens“, daß er dem anderen Sub­
jekt gegenüber nicht einfach nur als Streben nach Er­
folg oder nach Macht, wie Nietzsche sagen würde, auf­
tritt, sondern den anderen als Selbstzweck akzeptiert, 
der nicht als Mittel für die eigenen Zwecke zu miß- 
brauchen ist. Begegnet ein Subjekt einem anderen als 
die blanke Macht, so überwältigt es dieses in seinem 
Anspruch, sein Leben nach eigenem Gutdünken zu 
führen. Wenn aber der Mensch schlechthin und seiner 
Natur nach als Zweck an sich selbst existiert, so ist 
nicht zu sehen, woraus sich für einige Individuen ein 
Recht ableiten ließe, ihre Absichten gegen und auf Ko­
sten derjenigen von anderen zur Geltung zu bringen. 
Nietzsche ist entfernt davon, dem Phänomen des „gu­
ten Willens“ weitergehende Aufmerksamkeit zu 
schenken. In seiner vom „Pathos der Distanz“ getrage­
nen und im Zeichen der Umwertung stehenden Moral 
würde ein „guter Wille“ sich als Fremdkörper ausneh­
men. Dennoch gelingt es Nietzsche in dem zitierten 

157 Ebd.

362

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fragment anzudeuten, was eine geglückte Deduktion 
des kategorischen Imperativs zeigen müßte: warum 
ein Subjekt, dessen Wesen in der Gestaltung seiner 
Existenz nach selbstgegebenen Zwecken liegt, die es 
als Wille zur Macht verfolgt,158 ein Interesse daran 
nimmt, den anderen nicht nur als seinesgleichen, als 
Auch-Selbstzweck, sein zu lassen, sondern ihn als sol­
chen zu wollen. Es wäre dies eine Deduktion von Mo­
ralität aus Vernunft als Praktizität. Es handelt sich um 
eine Überlegung, wie sie Kant nicht mehr anstellt, 
wohl aber Fichte und Hegel in ihren Entwürfen einer 
Theorie der Anerkennung.159
Demgegenüber setzt Nietzsche in seinem antichrist­
lichen Impetus ganz auf Macht und Selbstbehauptung 
der einzelnen. Er überläßt sie einem Spiel der Kräfte, 
das dem Stärkeren den Vorzug gibt. Der Stärkere ist 
nicht unbedingt der „geistlose“ physisch Stärkere, 
sondern viel eher der Kluge, mit seinen Möglichkei­
ten und Ressourcen geschickt Verfahrende. Das den 
einzelnen auszeichnende spezifische Machtprofil, Art 

158 Auch Kant verbindet das Praktische mit dem Gedanken des Ein­
satzes von Kraft und dem Streben nach Erfolg, nach Verwirkli­
chung des Beabsichtigten. Vgl. z. B. Kritik der reinen Vernunft, A 
204/B 249; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie- 
Ausgabe, Bd. IV, S. 394.
159 Vgl. J. G. Fichte, Grundlage des Naturrechts nach Principien 
der Wissenschaftslehre (1796), in: Werke, ed. I. H. Fichte, Berlin 
1971, Bd. III, S. 7 ff. Vgl. G. F. W. Hegel, Phänomenologie des Gei­
stes, ed. H.-Fr. Wessels und H. Clairmont, Hamburg 1988, S. 120 ff. 
(= Kap. IV. Die Wahrheit der Gewißheit seiner selbst). Vgl. auch G. 
F. W. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im 
Grundrisse (1830), Theorie-Werkausgabe, Bd. 10, S. 219 ff. (= § 430 
ff.). - Zu Hegels Theorie der Anerkennung vgl. Ludwig Siep, Aner­
kennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Untersuchungen 
zu Hegels Jenaer Philosophie des Geistes, Freiburg/München 1979.

363

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Maß der ihm zugeschriebenen Macht, ist Voraus­
setzung der Verständigung mit dem anderen und prä- 
formiert deren Gestaltung; der Melierdialog des Thu- 
kydides zeigt dies für Nietzsche exemplarisch und 
auch in aller Furchtbarkeit, für die Nietzsche keines­
wegs unempfindlich ist.160 Doch er sieht es als Gebot 
der Wahrhaftigkeit und intellektuellen Redlichkeit 
an, den - durch keinerlei Moralität gebrochenen - Wil­
len zur Macht als fundamentale Struktur des Mensch­
seins anzuerkennen. Die Idee einer prinzipiellen, vor­
aussetzungslosen Gleichheit zwischen den Men­
schen, wie sie das Christentum proklamiert, weist 
Nietzsche deshalb polemisch zurück: „Die ,Gleich­
heit der Seelen vor Gotf, diese Falschheit, dieser Vor­
wand für die rancunes aller Niedriggesinnten, dieser 
Sprengstoff von Begriff, der endlich Revolution, mo­
derne Idee und Niedergangs-Princip der ganzen 
Gesellschafts-Ordnung geworden ist - ist christlicher 
Dynamit.. .“161
Selbstbestimmung und Wille zur Macht gehören für 
Nietzsche zusammen. Kant dagegen verknüpft Auto­
nomie und Moralität. Bei allem Formalismus, der 
Kant zu Recht oder Unrecht vorgeworfen wird, 
schreibt er gleichwohl der Lebensgestaltung des Men­
schen ein Ziel vor. Zwar schweigt er anders als die Phi­
losophen der Antike zum zentralen Thema der Erfül­
lung menschlichen Daseins, zum Thema des Glücks, 
weil er meint, darüber keine gültigen Aussagen ma­
chen zu können. Doch bringt er in unübertroffener 
Weise die conditio der Existenz des Menschen auf den 

160 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 92; KSA 2, S. 89.
161 Der Antichrist, § 62; KSA 6, S. 252.

364

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff und zeigt, was sie von ihm fordert. Denn Kant 
hat einen ausgeprägten Sinn für die Gefährdung, die 
dem Menschen von sich selbst her droht; es ist die „ge­
setzlose Freiheit“, die er durch das Sittengesetz ge­
bannt sieht. Es bietet in seinen Augen für alle zumin­
dest einen stabilen Rahmen, der das je individuell zu 
entwerfende Leben der einzelnen trägt. Das Moralge­
setz, das Kant formuliert, beansprucht universale Gel­
tung, es stellt somit etwas dar, das den Menschen ge­
meinsam ist und sie bei aller irreduziblen Verschieden­
heit eint.
Selbstbestimmung bei Nietzsche ist dagegen radikal 
individuell gedacht.162 Vielleicht hängt damit zusam­
men, daß es ihm nicht gelingt, die neuen Werte, die im 
Zuge einer Umwertung der alten, christlich vergifte­
ten, sich ergeben sollen, wirklich aufzulisten und zu 
begründen. Dies muß konstatiert werden, auch wenn 
Anklänge an die antike Ethik - zum Beispiel an die ari­
stotelische Tugend der peYaAoniuxio, der Seelengrö­
ße, des Hochsinns163 - unüberhörbar sind. Daß Nietz­
sche, anders als Aristoteles, Haltungen und Tugenden 
nicht zusammenhängend behandelt und gegeneinan­
der abwägt, daß er also kein irgendwie geartetes Sy­
stem von Tugenden und Werten entwickelt, liegt an 
seinem Verständnis menschlicher Autonomie.
Nietzsche meint, daß der moderne - der „Sittlichkeit 
der Sitte“, das heißt der Sittlichkeit des Üblichen ent­

162 Vgl. Der Antichrist, § 11; KSA 6, S. 177, wo Nietzsche die 
Autonomie der Individualität gegen Kant polemisch absetzt.
163 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 2, § 4; 
KSA 5, S. 259, 261; vgl. auch Jenseits von Gut und Böse, § 30; ebd. 
S. 48 f. Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1123 a 34-1125 a 35; 
Eudemische Ethik, 1232 a-1233 a.

365

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommene - Mensch sein „Werthmaass“ allein in sich 
selbst tragen solle.164 „Jedes Kraftcentrum“, so formu­
liert er es in einem späten nachgelassenen Fragment, 
„hat [...] seine Perspective d. h. seine ganz bestimmte 
Werthung, seine Aktions-Art, seine Widerstands­
art“.165 Damit spricht Nietzsche einer Individualisie­
rung von Moral das Wort, die auch nur das Angebot 
eines Tugend- oder Wertekatalogs nicht mehr zuläßt. 
Und eine formale Gesetzlichkeit, an die Kant Freiheit 
bindet, kennt Nietzsche nicht. An die aristotelische 
Haltung der peyaAoiguxia knüpft er deshalb an, weil 
er in ihr jene sicher in sich ruhende, durch Macht ge­
tragene und Macht ausstrahlende Weise zu sein ver­
körpert sieht, die er der Schwäche des durch das Chri­
stentum hindurchgegangenen, nihilismusgefährdeten 
Menschen entgegensetzt. Aus der „Ueberfülle“ des 
machtvollen Seins selbst aber sollen Nietzsche zufol­
ge je individuelle Werte gleichsam ausströmen.166 Der 
durch das - aus Schwäche geborene - Ressentiment 
nicht verstellte Blick des Mächtigen auf die Welt und 
auf die anderen scheint Nietzsche bisweilen dessen 
Wohlverhalten schon zu garantieren: denn er habe es 
nicht nötig, heimtückisch und schlecht zu sein. Auch 
in diesem Sinn ist zu verstehen, was Nietzsche im 
zweiten Aphorismus des Antichrists schreibt: „Was ist 
gut? - Alles, was das Gefühl der Macht, den Willen 
zur Macht, die Macht selbst im Menschen erhöht. 
Was ist schlecht? - Alles, was aus der Schwäche 

164 vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 2; KSA 
5, S. 293 f.
165 Nachlaß 14 [184], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 371.
166 Vgl. Zur Genealogie der Moral, Erste Abhandlung, § 10 f.; KSA
5, S. 270 ff.

366

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stammt. Was ist Glück? - Das Gefühl davon, dass die 
Macht wächst, dass ein Widerstand überwunden 
wird.“167
Die Macht aber, das weiß Nietzsche im Grunde sehr 
genau, ist als solche wertneutral: sie kann allen nur 
denkbaren Handlungszielen zur Durchsetzung ver­
helfen. In ihrem jeweiligen „Grad“,168 in ihrer Stärke 
liegt deshalb ganz und gar kein Wert. Aus dem schlich­
ten Dasein „vornehmer“, „wohlgerathener“, schöner, 
machtvoller Existenzen entspringen keine neuen Tu­
genden, ergibt sich nicht einmal eine „Herren-Mo­
ral“, wie Nietzsche suggerieren möchte.169 Aus die­
sem Grund muß auch seine Vision der „Züchtung“ 
starker Menschen,170 neben aller ihr ohnehin anhaften­
den Peinlichkeit, ins Leere laufen.
Es zeigt sich: Nietzsche entkommt dem Nihilismus 
auch durch den Versuch, die überkommenen Werte 
zugunsten einer Ethik des Aristokratismus umzuwer­
ten, nicht. Und noch die forcierte Rhetorik, die er ein­
setzt, wenn er von „Ueberreichthum“ und „großer 
Gesundheit“ des mächtigen Menschen, des Menschen 
der Zukunft spricht,171 verrät ihn: denn in viel stärke­
rem Maß als zum Beispiel Kant gilt Nietzsche der 
Mensch als außerordentlich labiles Wesen, er gilt ihm 

167 KSA 6, S. 170; vgl. auch Nachlaß 11 [414], November 1887 - 
März 1888; KSA 13, S. 192.
168 Vgl. Nachlaß 5[71], Lenzer Heide, den 10. Juni 1887; KSA 12, 
S. 215.
169 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 260; KSA 5, S. 208-212.
170 Vgl. z. B. ebd. § 262; S. 214-217.
171 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 370, § 382; KSA 3, S. 619— 
622, 635-637. Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 260; KSA 5, S. 209 f. 
Vgl. Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 24; ebd. 
S. 336.

367

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als „kränker, unsicherer, wechselnder, unfestgestellter 
als irgend ein Thier sonst“.172 Im Anschluß an Nietz­
sche wird dieser Befund Heidegger dazu führen, ihm 
ein selbstbestimmtes Handeln gar nicht mehr zuzu­
trauen.

172 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 13; KSA 5, 
S. 367.

368

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308 - am 17.01.2026, 14:42:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 27. Nach der Erkenntnis des Nihilismus: zwei Antworten Nietzsches
	§ 28. „Jenseits von Gut und Böse“ und die „ewige Wiederkehr des Gleichen“
	§ 29. „Umwerthung aller Werthe“
	§ 30. Die Idee der Gleichheit und der Gedanke vom Menschen als Zweck an sich selbst

