6 Alternative zu Staatlichkeit?

Staaten bringen uns weitreichende Vorteile. Daher erstaunt nicht, dass Staa-
ten im modernen Sinn andere Formen politischer Organisation verdrangt
haben (siehe Abschn. 2.1.1, 2.1.2). Wir durfen aber tiber den Vorteilen nicht
die Nachteile vergessen, die Staatlichkeit mit sich bringt. So sind die Gréauel
des Zweiten Weltkriegs in einer Welt ohne Staaten nur schwer vorstellbar.
In Kombination mit der Tatsache, dass Staatlichkeit historisch gesehen eine
junge und keinesfalls notwendige Entwicklung ist, tun wir gut daran, kei-
nem Status-quo-Bias zu erliegen und die momentane politische Ordnung
als naturgegeben anzusehen. Damit ist die klassische Frage der politischen
Philosophie nach der Legitimation der bestehenden politischen Ordnung
weiterhin hochaktuell und relevant. Unter diesem Vorzeichen habe ich
mich den radikalsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zugewandt: den An-
archist*innen. Sich mit einer oder mehreren Formen anarchistischer Theo-
rien zu beschiftigen, kann uns helfen, den Status-quo-Bias zu vermeiden
oder zu minimieren sowie unsere Konzepte von Autonomie und Autoritat
zu schérfen. Dariiber hinaus halten die verschiedenen Anarchismen einen
grossen Fundus an Moglichkeiten bereit, wie wir uns moglichst herrschafts-
frei und egalitdr organisieren kénnen (vgl. Abschn. 2.3.1).

In der analytischen Tradition gibt es insbesondere zwei Projekte, die auf-
grund ihrer Konklusionen teilweise dem anarchistischen Lager zuzurech-
nen sind. Dies ist zum einen Robert Paul Wolfts In Defense of Anarchism
([1970] 1998) und zum anderen A. John Simmons Auseinandersetzung
mit den Begriindungen einer politischen Pflicht. In meiner Diskussion
von In Defense of Anarchism habe ich die These, Autonomie und Autori-
tat seien unvereinbare Konzepte zuriickgewiesen (vgl. Abschn. 3). Wolffs
Argumentation ist zum einen zu individualistisch und verkennt die Not-
wendigkeit gesamtgesellschaftlicher Institutionen. Ohne diese kdnnten wir
erstens kaum die Fahigkeiten erlernen, die notwendig sind, um autonom
zu handeln. Zweitens sind politische Institutionen unerldsslich, um die
Komplexitit des Alltags zu reduzieren, was wiederum eine Voraussetzung
ist, um ein gutes und selbstbestimmtes Leben zu fithren. Dies spricht dafiir,
Autoritat nicht zuriickzuweisen, sondern als eine Bedingung fiir Autonomie
anzusehen. Von diesem Standpunkt aus miissen beide Konzepte miteinan-
der vereinbar sein.

301

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Derweil ich Wolffs Kernthese zuriickgewiesen habe, ist jene von Sim-
mons iberzeugender (vgl. Abschn. 4). Fir ihn ist es theoretisch moglich,
eine politische Pflicht durch Zustimmung, Fairnessiiberlegungen, Dankbar-
keitspflichten, assoziative Verpflichtungen oder eine natiirliche Pflicht zu
begriinden. Doch keine der genannten Theoriefamilien ist in der Lage, ein
iberzeugendes Argument fiir ein politisches Sollen gegeniiber bestehenden
Staaten vorzulegen.?** Daraus, dass wir in einem Naturzustand leben, folgt
fir Simmons aber kein starker, sondern lediglich ein schwacher ,, Anarchis-
mus". Erstens argumentiert er, die natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstiitzen, gebe uns in vielen Fillen gute Griinde, die bestehenden
gerechten Institutionen, wenn nicht aktiv zu unterstiitzen, dann nicht zu
behindern. Zweitens stellt sich Simmons auf den Standpunkt, staatliches
Handeln konne zwar nicht legitimiert, oftmals aber mindestens gerechtfer-
tigt werden. Das fiir Simmons daraus folgende Widerstandsverbot weise ich
aber zuriick, ohne daraus zu schliessen, Widerstand und Umsturz sei um
jeden Preis erstrebenswert.

In der Konsequenz lésst sich auf Basis von Simmons’ philosophischem
Anarchismus die politische Pflicht und damit qua Korrelationsthese die
Autoritdt bestehender Staaten zuriickweisen. In Reaktion darauf kénnen
die Etatist*innen die Korrelationsthese aufgeben und argumentieren, poli-
tische Autoritit lasse sich auch ohne politische Pflicht legitimieren. Eine
solche Argumentationslinie préasentiert Joseph Raz, der dafiir argumentiert,
Autoritit als eine Dienstleistung zu konzeptualisieren (vgl. Abschn. 5). Eine
Autoritit ist normal gerechtfertigt, wenn sie uns zu rationaleren Denker*in-
nen macht. In Kombination mit der These, eine Autoritit miisse sich auf
Griinde stiitzen, die so oder so fiir uns gelten, ldsst sich fiir Raz Autoritat
legitimieren. Wie meine Diskussion der Dienstleistungskonzeption interes-
santerweise gezeigt hat, ist sie nicht nur ein Instrument, um staatliches
Handeln zu legitimieren. Sie erlaubt auch - in einer radikalen Interpretati-
on -, alternative Formen politischer Autoritét in Stellung zu bringen und
bestehende Institutionen zu verdrdngen. Sowohl der Stiickwerkscharakter
als auch die dialogische Natur der Dienstleistungsautoritit eroffnet der
negativen Herausforderung Moglichkeiten, bestehende Institutionen selbst
dann zu kritisieren, wenn einer der Ansétze, die eine politische Pflicht

243 Daraus folgt aber nicht, eine politische Pflicht sei in einem anderen Kontext
ausgeschlossen. Lediglich die ,konservative® Bemiihung, die politische Autoritét
bestehender Staaten zu legitimieren ist damit zuriickgewiesen. Simmons selbst sieht
nur in Zustimmung eine Legitimationsgrundlage fiir die politische Pflicht. Dieser
Einschitzung folge ich nicht.

302

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

zu begriinden versuchen, erfolgreich wire. Ist Autoritit bruchstiickhaft,
kontextabhingig und dynamisch, dann ergeben sich Méglichkeitsraume fiir
kreative neue Formen politischer Organisation. Und sperren sich bestehen-
de Institutionen dagegen, dann schmadlert das ihre Legitimationsgrundlage.
In diesem Sinne ist die negative Herausforderung eine Kombination eines
moralischen und eines empirischen Argumentes: Die bestehende Ordnung
ist nicht die beste, gerechteste, fairste u. s. w. und alternative Lésungen sind
besser, gerechter, fairer u.s.w. Diese empirische Dimension verweist auf
die Notwendigkeit, die negative anarchistische Herausforderung um eine
positive Komponente zu erweitern. Es braucht ebenfalls einen positiven
Gegenentwurf zum Status quo.

Dies ist der Grund, weshalb wir - in einem positive turn — uns zumin-
dest oberflachlich mit den Vorstellungen der Anarchist*innen beschaftigen
miissen, wie eine ,staatenlose® Gesellschaft aussiahe. Nicht nur das perfor-
mative Argument gegen den Status quo spricht dafiir. Die positive Heraus-
forderung diirfte wichtig sein, um dem Standardeinwand zu begegnen, der
Anarchismus besisse keine praktische Relevanz. Die Beschiftigung mit der
positiven Herausforderung gibt uns dartiber hinaus die Mdoglichkeit, auf
Fragen einzugehen, die sich im Verlauf des letzten Kapitels ergeben haben.
Zum einen erscheint die Vorstellung, in einer pluralistischen Gesellschaft
ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben, angesichts vorschreitender
Polarisierung und gesellschaftlicher Spannungen etwas gar naiv. Hat uns
nicht zuletzt die COVID-19-Pandemie den Vorteil von Staatlichkeit vor Au-
gen gefithrt??4* Hitte es ohne zentrale staatliche Koordination nicht noch
mehr Tote zu beklagen gegeben? Wire die Impfung so vieler Menschen
moglich gewesen ohne den Staat? Dies fiithrt zur Frage, ob das Nebeneinan-
der verschiedener Autorititen ohne letztinstanzliche Institution, wie es sich
in Abschn. 5.3 abgezeichnet hat, Herausforderungen wie COVID-19 effek-
tiv bewdltigen konnte. Und fithrten Konflikte zwischen gleichberechtigten
Institutionen nicht zu brandgefahrlichen Situationen? Ferner miissen wir
uns fragen, was von politischer Autoritdt noch tibrig bleibt, wenn diese mit
keiner allgemeinen politischen Pflicht korreliert.

Um auf die hier aufgeworfenen Punkte einzugehen und um die in
Abschn. 5.4 begonnene Diskussion um die positive Herausforderung weiter

244 Dass Staatlichkeit und Krise gut miteinander zusammengehen, sollte uns nicht
tiberraschen, ist doch das Konzept der Souveranitat gerade in Angesichts der (kon-
fessionellen) Spannungen der Frithen Neuzeit entstanden und stellt effektiv eine
»Normalisierung” des Ausnahmezustandes dar (fiir eine kritische ideengeschichtli-
che Aufarbeitung, siehe z. B. Loick 2012, 54-55).

303

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fortzufiihren, skizziere ich in einem ersten Schritt im Abschn. 6.1 weitere
zentrale Aspekte einer positiven Herausforderung. Im Anschluss gehe ich
im Abschn. 6.2 auf den Vorwurf ein, eine anarchistische Gesellschaft sei
naiv. Ich weise dies zuriick und zeige, dass das Menschenbild, welches
der anarchistischen Gesellschaft zugrunde liegt, eine Interpretation zuldsst,
die alles andere als naiv ist. Ebenfalls weise ich die Idee zuriick, eine politi-
sche Organisation ohne Souverdnitit fithre gezwungenermassen zu Chaos
oder Ineffizienz. Im Laufe der Diskussion zeigen sich aber auch diverse
Herausforderungen, die eine positive Herausforderung angehen muss, will
sie iberzeugend sein. Es braucht eine theoretische Beschiftigung damit,
wie und wann Zwang gerechtfertigt und wie mit der daraus resultierenden
Gefahr umzugehen ist, aus der Anwendung von Zwang konne Herrschaft
entstehen. Ebenfalls ist die Frage anzugehen, wann und in welcher Form
Herrschaft gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit oder durch staatliche
Institutionen, wenn nicht iberwunden, dann zumindest reduziert werden
kann. Und angesichts der globalen Herausforderungen, denen wir uns ge-
geniibersehen, braucht es eine Theorie der anarchistischen Weltgesellschaft
oder der globalen Zusammenarbeit.

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische® Gesellschaft?

Den Anarchismus als politische Philosophie habe ich in Abschn.2.3.2 um-
rissen. Neben einem kurzen ideengeschichtlichen Abriss habe ich mich
hauptsichlich auf die anarchistischen Kernwerte konzentriert. Diese sind,
wie in Abschn. 5.4 gesehen, mit einer radikalen Interpretation der Dienst-
leistungskonzeption vereinbar. Die Diskussion in Abschn. 5.4 hat ebenfalls
eine erste grobe Skizze erlaubt, wie eine positive Herausforderung auf Basis
der Dienstleistungskonzeption aussieht. Die Autoritdt von Institutionen ist
mehrfach begrenzt: Sie miissen uns einerseits Raum zum selbst Handeln
lassen und uns andererseits die Méglichkeit offenlassen, neue Institutionen
zu schaffen. Dies macht ein ,fixiertes” Institutionengefiige unmoglich. An
dessen Stelle tritt ein dynamisches System mehr oder weniger kurzlebiger
Institutionen, das den Biirger*innen viel Raum fiir gelebte Experimente
lasst. In diesem Abschnitt ergdnze und konkretisierte ich diese Elemente
um Uberlegungen zur politischen Organisation einer anarchistischen Ge-
sellschaft. Wie spielen Institutionen mit bruchstiickhafter und kontextab-
héngiger Autoritit zusammen? Kann es unter diesen Voraussetzungen eine
politische Ordnung geben?

304

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht

Die Theoriefamilie des Anarchismus ist dusserst divers und nicht ohne
Widerspriiche. Schon deshalb kann es in diesem Abschnitt nicht darum
gehen, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben. Denn die anarchisti-
sche Gesellschaft gibt es nicht. Dariiber hinaus sind vielen anarchistischen
Ansdtzen konkret ausformulierte Vorstellungen dariiber fremd, wie eine
anarchistische Gesellschaft aussihe. Dies ist aber nicht dem fehlenden Vor-
stellungsvermdgen der Anarchist*innen geschuldet, sondern hat konzeptio-
nelle Griinde. Indem Ansétze davor zuriickschrecken, eine anarchistische
Zukunft zu entwerfen, bewahren sie erstens die Freiheit derjenigen Men-
schen, die in dieser Zukunft leben werden. Vorzugeben, wie eine anarchis-
tische Gesellschaft nach der Transformation auszusehen hitte, wire eine
Anmassung. Denn niemand von uns besitzt eine sprichwértliche Glaskugel,
die einen Blick in die Zukunft erlaubt. Es ist eine faktische Unméglichkeit,
vom heutigen auf einen zukiinftigen Kontext zu schliessen. Selbst wenn
eine Person die Zukunft voraussagen konnte, ndhme sie die Freiheit der
Mitglieder einer zukiinftigen anarchistischen Gesellschaft nicht, legte diese
Person heute fest, wie die Menschen morgen leben sollen. Denn dadurch
wird den zukiinftigen Gesellschaftsmitgliedern die Moglichkeit genommen,
selbst entscheiden zu kénnen (Kiihnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspricht eine vordefinierte Gesellschaftsordnung der Idee
der Diversitit. Wie wir gesehen haben, weist Raz die Idee zuriick, die
Grundgiiter fiir ein gutes Leben konnen von vornherein definiert werden
(vgl. Abschn. 5.2.1). Je nach Kontext mogen, wie von Finnis vorgeschlagen,
Wissen, Leben, praktische Vernunft, Geselligkeit der Freundschaft, astheti-
sche Erfahrungen, Religion und Spiel relevant sein. Es sind aber auch ganz
andere Kombinationen denkbar, die wir fiir ein gutes Leben bendtigen.
Akzeptieren wir zusatzlich die Pluralitdt der Menschen in Bezug auf deren
dussere Merkmale, Dispositionen, Lebenspldne, Erfahrungen, sexuelle, kul-
turelle oder politische Vorlieben u. s. w., dann ist es ebenfalls eine Anmas-
sung, anderen im Detail vorzuschreiben, wie sie ihre Gesellschaft zu gestal-
ten haben. Diversitit ist, ob auf praktischer oder auf theoretischer Ebene,
eine Konstante der menschlichen Existenz. Akzeptiert man dies, ist die
Idee einer Einheitslosung nicht mehr haltbar. Der Kernwert der Diversitat
widerspricht, anders gesagt, dem Anspruch, eine ,pfannenfertige“ Losung
zu présentieren. Wir konnen gewisse Elemente und Aspekte hochstens
skizzieren, deren konkrete Ausgestaltung ist aber nur in der Praxis mdglich.

305

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Dies fithrt mich direkt zum dritten konzeptionellen Grund: der zentra-
len Stellung der Praxis. Soll die Freiheit der Beteiligten geachtet und dem
Kernwert der Diversitidt Geniige getan werden, dann konnen neue gesell-
schaftliche Strukturen nicht theoretisch konstruiert, sondern nur praktisch
gelebt werden. Anarchistische Ansitze sind denn auch auf die Praxis und
das Hier-und-Jetzt ausgerichtet. Folglich geht es eher darum, bereits unter
dem Status quo im Kleinen neue Formen sozialer Interaktion auszuprobie-
ren (Gordon 2008, 41). Politische Praxis ist gezwungenermassen kontextab-
hingig und in der Gegenwart verankert: Ich konsumiere jetzt Produkte aus
politischen Griinden (nicht), ich lebte jetzt meinen (un)konventionellen
Lebensentwurf und ich nehme jetzt bewusst (nicht) an Wahlen teil. Lege
ich, wie dies die Anarchist*innen tun, den Fokus auf die Praxis, dann steht
die Frage, was ich jetzt tun kann, im Zentrum und nicht jene, wie eine
zukiinftige Gesellschaft aussehen solle.

Viertens geht das anarchistische Transformationsverstindnis nicht von
einem utopischen Endzustand aus. Das Politische ist ein Moglichkeitsraum,
der diverse, dem aktuellen Kontext angepasste Organisationsformen zu-
lasst. Aus der Kontextgebundenheit folgt eine Dynamik der gesellschaftli-
chen Organisation, die sich nur schwer mit der Vorstellung vereinbaren
lasst, nach der erfolgreichen Revolution kénne man die perfekte Gesell-
schaft etablieren. Ohne die Idee eines solchen Endzustandes, den es zu
erreichen gilt, muss man das Politische als einen sich veraindernden Raum
und damit als einen Prozess verstehen.?*> Als Konsequenz davon ist es nicht
moglich, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben.

Bedeutet dies, es sei unmdoglich, weiter zu umreissen, was eine Gesell-
schaft anarchistisch macht? Dass es keine ,pfannenfertige” Vorschlidge gibt,
bedeutet nicht, man konne keine Tendenzen ablesen. Aus Abschn.2.3.2
wissen wir, dass Anarchist*innen danach streben, moglichst herrschaftsfreie
und egalitdre Strukturen zu etablieren. Sie setzen — motiviert durch das
Ethos der direkten Aktion - auf eine Do-it-yourself-Mentalitit. Jeder kann
mit den vorhandenen Mitteln das Seine zu einer egalitdren Gesellschaft
beitragen. Man befreit sich zusammen mit anderen selbst und wird nicht
befreit. Dem Kernwert der Diversitat verpflichtet sind die angewandten
Losungsstrategien ebenso vielfaltig wie die sie umsetzenden Menschen.
Neben diesen drei Kernwerten konnen wir weitere handlungsleitende Prin-

245 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber auch, dass eine anarchistische Gesellschaft
nicht ,anarchistisch® bleiben muss. Sie kann ihre egalitiren Elemente verlieren und
folglich erneut hierarchisch werden (vgl. dazu z. B. Gordon 2008, 44-45).

306

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

zipien identifizieren, welche die DNA einer anarchistischen Gesellschaft
ausmachen.

Anarchistische Strukturen streben erstens danach, Gleichheit, Gerechtig-
keit und Freiheit moglichst umfassend zu verwirklichen (Kiihnis 2015, 102;
Jun 2010, 53). Wenig iiberraschend gehen die Interpretationen dariiber, was
diese drei Konzepte beinhalten, ebenso auseinander wie die Antworten auf
die Frage, wie Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit im Alltag umzusetzen
sind. Angesichts der Do-it-yourself-Mentalitdt, die eher danach verlangt,
die Umsetzung der drei Konzepte durch fortlaufendes Experimentieren in
der Praxis zu erreichen, als auf theoretischer Ebene konzeptionelle Klarheit
zu erreichen, iiberraschen konzeptionelle Widerspriiche wenig. Loick stellt
beispielsweise in Bezug auf den Freiheitsbegriff in anarchistischen Schrif-
ten ,terminologische Verlegenheiten“ (2017, 105) fest.?#® Die Frage, wie
Gleichheit zu verwirklichen ist, beantworten die Anarchist*innen ebenfalls
unterschiedlich. Dies zeigt sich u. a. in den Diskussionen dariiber, wie mit
Privateigentum zu verfahren ist, in der die Positionen von Abschaffung bis
Beibehaltung inklusive aller Zwischenschattierungen reichen (Kithnis 2015,
101). Ebenso divers und widerspriichlich sind die Standpunkte dartiber, ob
wir fiir unsere Arbeit individuell entl6hnt werden sollen. Derweil mutualis-
tische und kollektivistische Stromungen in der Tendenz an der Idee eines
individuellen Lohnes festhalten (Loick 2017, 146), fordern Anarcho-Kom-
munist*innen dessen Abschaffung. Hélt man am Lohnprinzip fest, schreibt
man beispielsweise gemdss Kropotkin an der kapitalistischen Orientierung
an der Produktion fort, was es verunmdoglicht, eine tiberzeugende Alternati-
ve zum Kapitalismus aufzubauen (Loick 2017, 148-40).

Eine anarchistische ist, zweitens, in der Tendenz eine antikapitalistische
Gesellschaft. Zum einen sollen, wie dies etwa Kropotkin fordert, die Be-
diirfnisse der Menschen den Grund fiir die Produktion in einer kollekti-
vierten Wirtschaft sein.?4” Das zielt nicht nur auf eine gerechtere Warenver-
teilung, sondern soll {iberdies neue 6konomische und soziale Potenziale

246 Auf den anarchistischen Freiheitsbegriff gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein, da
dieser fiirs Verstandnis davon, in welchem Verhaltnis Institutionen und Individuum
in einer anarchistischen Gesellschaft stehen, entscheidend ist.

247 Derweil Kommunist*innen Kollektivierung mehrheitlich als eine Verstaatlichung
verstehen, lehnen die Anarchist*innen eine zentralistisch gefiihrte Okonomie ab,
da eine so strukturierte Wirtschaft den Bediirfnissen der Menschen ebenso wenig
gerecht wiirde, wie eine kapitalistische Ordnung. Mit dieser Einschatzung lagen die
Anarchist*innen zumindest im Hinblick auf den realexistierenden Kommunismus
in der UdSSR und den weiteren Staaten des ehemaligen Ostblocks richtig. Fiir

307

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

freisetzen (Loick 2017, 143). Zum anderen soll es keine Entfremdung geben,
die in den jetzigen Gesellschaften viele durch Erwerbsarbeit erleben. Der
Anspruch ist, den Menschen die Mdglichkeit zu geben, ihren Bediirfnis-
sen und Fahigkeiten entsprechend zu arbeiten (Kithnis 2015, 102). Wie in
Bezug auf Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit, so herrscht unter den An-
archist*innen auch dariiber keine Einigkeit, welche 6konomischen Struktu-
ren dafiir angebracht sind. Die stark in der Gewerkschaftsbewegung veran-
kerten Anarchosyndikalist*innen streben zum Beispiel eine Wirtschaftsord-
nung an, in der sich die Arbeiter*innen als selbstbestimmte Akteur*innen
selbst verwalten (Loick 2017, 145). Dem libertiren Kommunalismus zuzu-
rechnende Aktivist*innen sprechen sich dagegen dafiir aus, wirtschaftliche
Fragen zu politisieren und in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext
zu stellen, um eine Orientierung an den Bediirfnissen der Menschen zu
erreichen (Loick 2017, 146).

Die dritte Tendenz ist das Prinzip der Gewaltfreiheit. Entgegen dem
Bild, welches das klassische Vorurteil von bombenlegenden anarchistischen
Terrorist*innen zeichnet, wollen Anarchist*innen eine gewaltfreie (oder
moglichst gewaltarme) Gesellschaft. Gewalt ist ein Herrschaftsmittel und ist
als solches weder angebracht in einer egalitdren Gesellschaft, noch ist es —
der Idee der prifigurativen Politik folgend - ein geeignetes Mittel, um den
Status quo zu tiberwinden. Das schliesst nicht per se alle Handlungen aus,
die wir im alltdglichen Sprachgebrauch unter Gewalt verstehen.?*3 In seiner
Rekonstruktion der Diskussion iiber Gewalt in der anarchistischen Bewe-
gung argumentiert beispielsweise Gordon (2008, 82-97), Anarchist*innen
lehnten nicht notwendigerweise jegliche Form von Gewalt ab. Denn ein
orthodoxes Ethos der Gewaltfreiheit konstruiert einen Kontext, in dem es
ausreicht, eine Handlung als gewalttatig zu bezeichnen, um sie zu diskre-
ditieren.?* Gewalt mit Abnormitat und Kriminalitit gleichzusetzen, iiber-

Anarchist*innen sind die Produktionsmittel dezentral und foderalistisch zu kollekti-
vieren. (Loick 2017, 144).

248 Graebers (2009, 177) Beschreibungen in seiner Ethnografie Direct Action legen
beispielsweise nahe, dass fiir Anarchist*innen Gewalt alleinig gegen Personen ange-
wendet werden kann, nicht aber gegen Sachen, da man diese nicht verletzen kann.
Deshalb sind Sachbeschédigung keine Gewalt, solange dabei keine Personen zu
Schaden kommen.

249 Dies impliziert, Gewalt sei immer moralisch falsch und deshalb zuriickzuweisen.
Eine solche Position ist aber weder damit vereinbar, dass sozialer Wandel nicht
konfliktfrei zu haben ist, noch ist sie kompatibel mit der moralischen Autoritat
des Individuums; d. h. mit der Idee, jede*r miisse selbststandig entscheiden, welche

308

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische® Gesellschaft?

deckt zudem normalisierte und legitimierte Fille der Gewaltanwendung,
die zwar nicht als Gewalt bezeichnet werden, aber trotzdem gewaltformig
und ebenso gefihrlich sind. Selbst wenn Anarchist*innen in Einzelfallen
rechtfertigen konnen, Gewalt anzuwenden, tun sie unter anderem aufgrund
ihrer Kernwerte gut daran, mdoglichst gewaltarm zu handeln.>°

Die vierte Tendenz kniipft an die prinzipielle Ablehnung von Gewalt
sowie an den Wunsch nach Freiheit an. Um dieser Rechnung zu tragen
und um egalitire Gesellschaftsstrukturen umzusetzen, ist Freiwilligkeit ein
entscheidendes Element. Teil einer anarchistischen Gesellschaft zu sein, ist
freiwillig; auch wenn einzig durch und mit Gesellschaft die individuelle
Freiheit verwirklicht werden kann (Loick 2017, 133; De George 1978, 97).2%!
Das Prinzip der Freiwilligkeit hat nicht nur auf individueller Ebene Auswir-
kungen, sondern beeinflusst ebenfalls die gesellschaftliche. Der Entscheid,
einer Gesellschaft beizutreten, ist lediglich dann genuin freiwillig, wenn
der gegenteilige Entscheid keine iibermassig negativen Auswirkungen hat
(Loick 2017, 136). Auf dieser Basis lasst sich begriinden, weshalb von Nicht-
mitgliedern nicht verlangt werden kann, wegzuziehen. Der Do-it-yourself-
Mentalitdt folgend bedeutet dies, dass die Nichtmitglieder gegebenenfalls
eigene Strukturen schaffen, was zu einer Situation fithrt, in der verschie-
dene politische, gesellschaftliche, 6konomische etc. Institutionengefiige ne-
beneinander bestehen.

Dies fithrt mich zur fiinften Tendenz anarchistischer Gesellschaften:
Foderalismus und Subsidiaritdt. Es mag eine Bandbreite von Funktionen
geben, die lediglich eine grosse territoriale Organisationseinheit zu erfiillen
vermag. Man kann daraus aber nicht schliessen, diese ,grossen® Einheiten

Mittel gegen eine illegitime Autoritdt eingesetzt werden diirfen (vgl. dazu Graeber
2009, 222).

250 Fiir die anarchistische Praxis ergibt sich daraus ein Spannungsfeld zwischen den
Kernwerten, die eine gewaltfreie und pazifistische Position nahelegen, und der
gezeigten Solidaritdt gegeniiber unterdriickten Gruppierungen, die nicht immer
gewaltfrei fiir ihre Sache einstehen (Graeber 2009, 225).

251 In der anarchistischen Vorstellung ist der individuelle Wille nicht présozial, son-
dern steht in Beziehung zu den Argumenten, Bediirfnissen und Interessen der
Mitmenschen. Dies macht eine Auseinandersetzung mit der sozialen Umwelt un-
umganglich. In diesem Sinne besitzt das anarchistische Freiheitsverstindnis einen
kommunikativen Charakter (Loick 2017, 133) und lduft auf einen intersubjektiven
Austausch hinaus.

309

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

miissten alle Aufgaben erledigen (De George 1978, 105).252 Gleichheit und
soziale Gerechtigkeit fordern fiir die Anarchist*innen, sich bottom-up und
dezentral zu organisieren und top-down organisierte sowie zentralisierte
Machtstrukturen zu vermeiden (Jun 2010, 54). Dies spricht dafiir, dem
Prinzip der Subsidiaritit folgend, Aufgaben auf der lokalsten Ebene anzu-
siedeln. Derweil zum Beispiel der gerechte Umgang mit der Ressource
Wasser nach Koordination iiber ein grésseres Territorium verlangt, kann
die Frage, wer seine Schafe wo weiden lassen darf, lokal gekldrt werden.
Die iiberlokale Koordination leisten dabei foderale Strukturen, wobei es
nicht darum geht, (national-)staatliche Losungen im Kleinen nachzubilden.
Als alternative Organisationsform fiir die ,Foderation dezentraler Assozia-
tionen“ nennen Anarchist*innen oftmals ein ratedemokratisches Entschei-
dungssystem (Loick 2017, 133).

Damit ist, sechstens, die Tendenz verbunden, sich direkt respektive
basisdemokratisch zu organisieren. Beispielsweise beschreibt Graeber in
seiner Ethnografie Direct Action (2009) die Funktionsweise anarchistischer
Organisationen im US-amerikanischen Kontext. Insbesondere die Organi-
sationsprinzipien, welche das Quikertum entwickelt hat, um Versammlun-
gen zu organisieren, haben die Aktivist*innen beeinflusst und inspiriert
(Graeber 2009, 129, 235).253 Auf dieser Basis entwickelte sich ein Entschei-
dungsprozess, der auf Konsens ausgelegt ist und allen Anwesenden ein
Vetorecht einrdumt. Eine Umsetzung davon konnte man beispielsweise
wiahrend Occupy Wall Street im Jahr 2011 beobachten (Graeber 2011; Loick
2017, 185). Die Frage, ob und inwieweit anarchistische Organisationsformen
»~demokratisch® sind, ist aber umstritten. Fiir Gordon (2008, 69-70) ist zum
Beispiel Anarchismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern
eine ganzlich andere Form des kollektiven Handelns.

252 Im Anarchismus fehlen aber oftmals Uberlegungen dazu, wie eine globale und
hochkomplexe Gesellschaft politisch koordiniert werden konnte. Es fehlt eine Theo-
rie einer anarchistischen Weltgesellschaft (Loick 2017, 139-40).

253 Graeber (2009, 129) beschreibt die Grundziige der Praxis im Quékertum folgender-
massen: Die Gemeindemitglieder sitzen in einem Kreis und kénnen sich jederzeit
dussern. Alle diirfen Vorschldge einbringen, wobei jede der anwesenden Personen
ein Vetorecht besitz und ein Vorschlag blockieren kann. Das Veto dient dazu,
die Anwesenden anzuhalten, verantwortungsvoll mit ihrem Recht umzugehen, Vor-
schldge einzubringen. Ein*e Moderator*in leitet die Versammlung. Die Person in
dieser Rolle nimmt sich zuriick und gibt keine eigenen Meinungen ab. Im Un-
terschied zu anarchistischen Versammlungen sprechen die Versammlungsteilneh-
mer*innen ausschliesslich mit der/dem Moderator*in.

310

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

Mit den hier genannten Tendenzen kénnen wir zwar nicht beschreiben,
wie eine anarchistische Gesellschaft im Detail funktionierte. Wir haben
nun aber zumindest eine Idee, welche Prinzipien, Werte und Ziele ihr zu-
grunde liegen: Eine anarchistische Gesellschaft ist egalitar, dynamisch und
divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit moglichst um-
fassend zu verwirklichen, versucht der Entfremdung Einhalt zu gebieten, ist
gewaltfrei und (in einem noch niher zu bestimmenden Sinn) demokratisch
verfasst. Die Frage, die sich stellt, ist, was dies fiir die Interaktion zwischen
Individuum und Gesellschaft respektive gesellschaftlichen Institutionen be-
deutet. Antworten darauf kann uns eine vertiefte Auseinandersetzung mit
dem Konzept der Freiheit liefern, da dieses elementar ist, um die Beziehung
zwischen der Einzelperson und der Gesellschaft zu verstehen.

6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegrift

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, soll in einer anarchistischen
Gesellschaft in einem mdglichst umfassenden Mass Gleichheit, Gerechtig-
keit und Freiheit umgesetzt werden. Weder die dafiir notwendige gesell-
schaftliche Transformation noch die Institutionen sollen auf Zwang zuriick-
greifen. Die Art, wie Institutionen unter diesem Vorzeichen auszugestalten
sind, ist unter anderem vom anarchistischen Freiheitsverstandnis beein-
flusst (Prichard 2019). Damit kommt diesem eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und Gesellschaft zu verstehen.
Dies macht das Konzept relevant, um die positive Herausforderung auf
konzeptioneller Ebene in Bezug auf den Zusammenhang von Freiheit und
Autonomie zu skizzieren.

Im Anarchismus ist Freiheit ein zentrales Konzept oder Motto (Lazar
2018, 158). Die Stellung von Freiheit teilt sich die Theoriefamilie des An-
archismus ebenso mit der liberalen Theorie wie auch mit anderen sozia-
listischen Ansdtzen (Jun 2010, 53). Den Anarchist*innen wird dabei aber
oftmals nachgesagt, in ihrer Suche nach Freiheit am weitesten zu gehen. So
sagt beispielsweise Mikhail Aleksandrovich Bakunin ([1871] 1972, 261) von
sich:

I am an impassioned seeker of the truth, and as bitter an enemy of the vi-
cious fictions used by the established order—an order which has profited
from all the religious, metaphysical, political, juridical, economic, and
social infamies of all times—to brutalize and enslave the world. I am a

311

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fanatical lover of liberty. I consider it the only environment in which
human intelligence, dignity, and happiness can thrive and develop.

Angesichts solcher Aussagen iiberrascht es nicht, wenn der anarchistische
Freiheitsdrang den Ruf hat, ibertrieben zu sein, und oftmals mit dem Stre-
ben in Verbindung gebracht wird, dusseren Zwang, wenn nicht abzuschaf-
fen, dann doch auf ein Minimum zu reduzieren. Insbesondere der zweite
Punkt fiithrt des Ofteren zur Einschitzung, der Anarchismus sei in Bezug
auf Freiheit eine radikalisierte Form der klassischen liberalen Theorien
(Jun 2018, 45). Wie meine Diskussion nahelegen wird, ist diese Néhe zum
Liberalismus aber lediglich prima facie.

Einen Punkt, den wir fiir die anstehende Diskussion im Hinterkopf
behalten miissen, betrifft die Stellung von Freiheit in der anarchistischen
Theorie. Selbst wenn sich Anarchist*innen - wie Bakunin dies tut - als
fanatische Freiheitsliebhaber*innen verstehen, folgt daraus nicht, Freiheit
sei das anarchistische Kernprinzip. Dies widerspriache dem Kernwert der
Diversitat. Damit kann Freiheit lediglich ein Konzept unter anderen in
anarchistischen Theorien sein. Das Konzept mag zentral sein. Aus dieser
Stellung folgt aber weder, Freiheit sei das einzige oder das wichtigste Ele-
ment der anarchistischen Philosophie, noch miisse es gleich wie in anderen
Ideologien verstanden werden (45).

Was verstehen Anarchist*innen unter Freiheit? Diese Frage lasst sich
aus verschiedenen Griinden nicht einfach so beantworten. Erstens gibt
es den Anarchismus nicht und die verschiedenen anarchistischen Ansdtze
verstehen Freiheit anders. Zweitens sind diese verschiedenen Freiheitsver-
standnisse nicht zwingend untereinander kompatibel, das Konzept ist viel-
mehr innerhalb der anarchistischen Theorie umstritten (Loick 2017, 105).
Angesichts des Stellenwertes, den Diversitat einnimmt, ist dies nicht weiter
tiberraschend. Drittens ist der Begriff der Freiheit auf der konzeptionellen
Ebene oftmals unklar. Wie bereits in Abschn. 6.1.1 erwahnt, finden sich in
anarchistischen Schriften oftmals ,terminologische Verlegenheiten® (105),
wenn es um Freiheit geht. Dies sind auch die Griinde, weshalb ich in die-
sem Abschnitt davon absehe, den anarchistischen Freiheitsbegriff zu rekon-
struieren. Nicht nur ist ein solches Unterfangen kaum zu bewerkstelligen,
bedenkt man die diversen anarchistischen Stromungen. Es sprengte auch
den Umfang dieser Arbeit. Deshalb ziele ich darauf ab, ein anarchistisches
Freiheitsverstindnis zu erarbeiten, welches die positive Herausforderung zu
untermauern vermag.

312

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

Haben wir einen Ausgangspunkt, der uns hierbei helfen kdnnte? Wir
konnen zunéchst sagen, was Freiheit nicht ist: Herrschaft. Diese benutzen
Anarchist*innen - wie in Abschn.2.3.2 dargelegt - als ein generisches
Konzept, um die verschiedenen systematischen Gesellschaftseigenschaften
zu benennen, durch welche Personen oder Gruppen von Personen kontrol-
liert, gendtigt, ausgebeutet, erniedriget, diskriminiert usw. werden (Gordon
2008, 32). Ausgehend davon konnen wir sagen, dass Freiheit im anarchisti-
schen Verstandnis die Abwesenheit von Herrschaft ist (Prichard 2019, 73).
Wir sind demnach frei, wenn wir keiner gesellschaftlichen Kontrolle, Noti-
gung, Ausbeutung, Erniedrigung, Diskriminierung usw. unterliegen. Dies
scheint sich mit dem Konzept negativer Freiheit zu decken. Isaiah Berlin
(1995b) umschreibt in ,Zwei Freiheitsbegriffe“ dieses Freiheitsverstindnis
beispielsweise wie folgt:

Gewohnlich sagt man, ich sei in dem Masse frei, wie niemand in mein
Handeln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politi-
sche Freiheit in diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein
Mensch ungehindert durch andere betétigen kann. (201).

Damit konnte uns Berlins Konzeption von Freiheit eine Orientierung ge-
ben, um einen anarchistischen Freiheitsbegriff zu erarbeiten. Berlin unter-
scheidet zwischen negativer und positiver Freiheit. Zwar ist er — wie Berlin
selbst zu bedenken gibt — nicht der erste, der eine solche Differenzierung
vornimmt. Die Begrifflichkeit kann man bis mindestens zu Kant zuriickver-
folgen. Berlins Uberlegungen hatten aber einen grossen Einfluss darauf,
wie iiber Freiheit nachgedacht wird (I. Carter 2019; Kukathas 2017, 685;
Lovett 2018, Abschn.1.1). Negative Freiheit oder Freiheit-von bezeichnet
jene Sphire, in der andere unser Handeln nicht beeinflussen (Berlin 1995a,
201). Damit geht es bei Freiheit-von - fiir John Stuart Mill ([1859] 1988,
20-21) die einzige Art von Freiheit, die diesen Namen verdient - um
die Abwesenheit von dusserem Zwang, Einmischung, Beschrankung oder
andere Formen dusserer Einflussnahme. In diesem Sinne bedeutet Freiheit
die Abwesenheit von dusserer Einmischung. Charles C. Taylor ([1979] 1985,
213) bezeichnet Freiheit-von denn auch als Moglichkeitskonzept. Frei zu
sein ist eine Frage davon, welche Handlungsoptionen uns zur Verfiigung
stehen; egal ob wir diese nutzen.

313



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Positive Freiheit oder Freiheit-zu umreisst Berlin (1995b, 211) folgender-
massen:

Die ,positive“ Bedeutung des Wortes ,Freiheit® leitet sich aus dem
Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass
mein Leben und meine Entscheidungen von mir abhidngen und nicht
von irgendwelchen dusseren Michten. Ich will das Werkzeug meiner
eigenen, nicht fremder Willensakte sein. Ich will Subjekt, nicht Objekt
sein; will von Griinden, von bewussten Absichten, die zu mir gehéren,
bewegt werden, nicht von Ursachen, die gleichsam von aussen auf mich
einwirken”.

Diese Idee einer freien Person, deren Handlungen ihre Handlungen
sind, findet sich tiberall in der liberalen Theorie (Gaus, Courtland, und
Schmidtz 2020, Abschn. 1.3). So verstanden handelt es sich bei positiver
Freiheit um ein Ausiibungskonzept (C. Taylor [1979] 1985, 213): Man ist
lediglich dann frei, wenn man sich selber und die Gestaltung seines Lebens
tatsdchlich bestimmt hat. Damit steht bei Freiheit-zu ein Anrecht im Zen-
trum, zu handeln und den Kontext des eigenen Handelns (mit-)bestimmen
zu konnen. Das lauft wiederum auf die Freiheit hinaus, an und in der
Gesellschaft partizipieren zu kénnen. Derweil negative Freiheit demnach
einen Zustand beschreibt, in dem sich ein Individuum befindet, bezeichnet
positive Freiheit eine Fahigkeit, die eine Person besitzt (Jun 2018, 47). Dies
legt nahe, dass es sich bei Freiheit-zu und Freiheit-von um zwei Dimen-
sionen eines Freiheitskonzepts handelt. Dieser Interpretation widerspricht
Berlin (1995b, 211) aber. Fiir ihn handelt es sich um zwei unterschiedliche
Konzepte von Freiheit, deren Beziehung Autor*innen dariiber hinaus oft-
mals als antagonistisch darstellen (I. Carter 2019).

Berlins Konzeption mag ein in der Literatur genutzter Orientierungs-
und Ausgangspunkt sein, um sich dem anarchistischen Freiheitsbegriff zu
ndhern (siehe beispielsweise Loick 2017, Abschn. 3.1; Prichard 2019). Wir
missen aber vorsichtig sein und uns davor hiiten, Berlins Freiheitsbegriff
dem Anarchismus iiberzustilpen. Vielmehr miissen wir auf potenzielle
Unterschiede und Diskrepanzen achten, wollen wir einen anarchistischen
Freiheitsbegrift erarbeiten. Nichtsdestotrotz korreliert Berlins Differenzie-
rung zumindest auf den ersten Blick mit der groben Zweiteilung anarchisti-
scher Ansitze in ein individualistisches und ein kommunitaristisches Lager.
Negative Freiheit nimmt eine zentrale Stellung im Individualanarchismus
ein, positive Freiheit korreliert mit anarcho-kommunitaristischen Theorien
(Jun 2018, 51-52; Loick 2017, 106). Dies ist mitunter ein Grund, weshalb ich

314



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

nachfolgend zuerst einen Fokus auf die negative Freiheit lege und dann in
einem zweiten Schritt auf die positive Freiheit fokussiere.

Insbesondere der Liberalismus steht im Ruf, nach Freiheit im negativen
Sinn zu streben (I. Carter 2019). Die politische Ordnung soll darauf zielen,
die Freiheit des Individuums zu schiitzen. Dies erreicht ein liberaler Staat,
indem er sicherstellt, dass die individuellen Freiheiten sich nicht gegensei-
tig aufheben. Als Abwehrrechte verstandene Grund- und Menschenrechte
schiitzen die Biirger*innen dabei vor nicht legitimen staatlichen Eingrif-
fen in ihre Handlungssphire, was den staatlichen Handlungsspielraum
beschrankt. Insbesondere die anarcho-individualistischen Positionen, wie
sie zum Beispiel William Godwin, Max Stirner und Henry David Thoreau
vertreten haben, prisentieren sich als eine Radikalisierung der klassischen
liberalen Position (Jun 2018, 45; Loick 2017, 107; Prichard 2019, 79-80).
Ihnen ist ein Primat der individuellen Autonomie und die ablehnende
Haltung gegeniiber als illegitim eingestuften gesellschaftlichen Eingriffe
in die personliche Freiheit gemein (Loick 2017, 107). Dazu kommt eine
oftmals grosse Sympathie fiir negative Freiheit in anarchistischen Schrif-
ten. Ebenso gibt es ideengeschichtliche Verbindungen sowie ideologische
Uberschneidungen zwischen liberalen und anarchistischen Positionen (Jun
2018, 50).2>4 Damit hat die Tendenz, Anarchismus als einen Zustand zu
verstehen, der sich durch die Abwesenheit von Zwang auszeichnet, ihre
Berechtigung.

Ideengeschichtlich ldsst sich das negative Freiheitsverstindnis im Anar-
chismus unter anderem auf William Godwin zuriickfiihren. Seinen Uberle-
gungen folgend ist Freiheit ein utilitaristisches und rationalistisches Kon-
zept, welches insbesondere die Einmischung des Staates oder anderer
Instanzen in die autonom entwickelten Ideen des Individuums verneint
(Prichard 2019, 75). Dies macht das Individuum und dessen Hoheit iiber
das eigene Leben zu einem Dreh- und Angelpunkt im anarcho-individua-
listischen Denken (Loick 2017, 107-8).

Ausgehend von der Pramisse des Selbsteigentums (self-ownership), wo-
nach allein die Einzelne tiber ihren Korper und ihre Lebensweise zu
bestimmen hat, wird das Individuum als von seiner Umwelt und seinem
Mitmenschen isoliert angesehen und hat im Normalfall Interessen und
Bediirfnisse, die mit denen der Anderen konfligieren. Das Eigentum ist
dabei nicht nur Garant der Freiheit, sondern gibt auch ihr Modell ab:

254 Ein Beispiel dafiir ist die Idee, dass die Zufriedenheit und der Wohlstand des
Individuums zentral sind.

315



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Freiheit wird insgesamt als die Einrichtung einer individuellen Hand-
lungssphdre verstanden, in der ich - wie mit meinem Eigentum - nach
Belieben verfahren darf, ohne dafiir irgendjemandem Rechenschaft able-
gen zu miissen. (Loick 2017, 108).

Ist der Schutz der individuellen Autonomie - die sich durch eine Hand-
lungssphére frei von dusserer Einmischung ausdriickt — eines der wichtigs-
ten Ziele, kann Gesellschaft und gesellschaftliche Organisation lediglich ein
Mittel ohne inhdrenten Wert sein, um die individuelle Freiheit-zu aufrecht-
zuerhalten. Gesellschaft muss unter diesen Vorzeichen nicht notwendiger-
weise ein ,Verein von Egoisten“?> sein. Sie darf sich aber nicht einmischen
und uns vorschreiben, wie wir iiber unser Eigentum verfiigen konnen,
solange wir die Freiheit der anderen Menschen damit nicht einschranken.
Hier zeigt sich eine Parallele zum Freiheitsbegriff im rémischen Recht.
Dieser beruht auf der Macht des Individuums, mit seinem Eigentum zu
machen, was es will. Bei diesem handelt es sich im romischen Recht nicht
um ein Recht, da dieses mit anderen ausgehandelt wird und gegenseitige
Pflichten beinhaltet. Vielmehr handelt es sich bei Eigentum um absolute
Verfiigungsgewalt iiber ¢ (Graeber und Wengrow 2022, 508-9).25¢ Diese
Parallele impliziert eine gewisse Néhe zwischen dem anarcho-individualis-
tischen und dem republikanischen Denken, wenn es um Freiheit geht.

Der aus dieser Interpretation von Freiheit-zu folgende Blick auf die Rolle,
die eine Gesellschaft fir das Individuum spielt, ist nicht unumstritten.
Bereits im 19. Jahrhundert lehnte beispielsweise Pierre-Joseph Proudhon
die negative, auf Selbsteigentum basierende Freiheitskonzeption ab (siehe
dazu Prichard 2019, 75). Fir die Kritiker*innen negativer Freiheit reicht
diese nicht aus, um uns effektiv vor Herrschaft zu schiitzen: Besitze ich
mich selbst, ergeben sich daraus zwar Abwehrrechte gegen Versuche, tiber
mich zu verfiigen. Weil ich mir selbst gehore, kann mich niemand anderes
besitzen - solange ich mich nicht verdussere. Folglich schiitzt negative

255 Mit dem Verein von Egoisten bezeichnet Max Stirner ([1845] 1972) eine freiwillige
und nicht formalisierte Vereinigung von Egoisten. Solange alle Beteiligte den Verein
unterstiitzen und alle aus einem bewussten Egoismus heraus handeln, existiert der
Verein der Egoisten. Fir Stirner handelt es sich bei diesem nicht um eine autoritative
Institution, sondern um einen Ausdruck freiwilliger Beziehungen, die dem Willen
der Beteiligten untergeordnet sind.

256 Bei Kant findet sich eine vergleichbare Vorstellung. Die willkiirliche Verwendung
meines Eigentums ist fiir ihn eine notwendige Voraussetzung fiir Freiheit. Nur
wenn ich ¢ ohne Riicksicht auf andere verwenden kann, bin ich frei von dusseren
Einfliissen (Loick 2012, 118-19).

316

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

Freiheit allein nicht vor Herrschaftsbeziehungen, weil ich in gewissen Kon-
texten auf Leistungen anderer angewiesen bin, die sich in einer stirkeren
Verhandlungsposition befinden. Viele von uns verdussern beispielsweise
ihre Arbeitskraft, um im Gegenzug Lohn zu erhalten, der uns erlaubt,
in einer kapitalistischen Ordnung unseren Lebensunterhalt zu bestreiten.
Diese Abhingigkeit kann in Herrschaft und Abhéngigkeiten miinden, auch
wenn man im negativen Sinn weiterhin frei ist.

Ebenfalls fiihrt der Fokus auf negative Freiheit zu einem Blick aufs Indi-
viduum, der die zentrale Rolle gesellschaftlicher Beziehungen und Einfliisse
zu unterschitzen droht. Richten wir den Blick allein auf negative Freiheit,
besteht die Tendenz, individuelle Handlungen als primir egoistisch und auf
das eigene Interessen gerichtete zu verstehen. Dies verkennt aber die Rolle,
welche das Soziale fiir die Entwicklung des Selbst spielt. Individualitat ist
sozial konstruiert und auf bestehende soziale Praktiken angewiesen (Loick
2017, 109; Prichard 2019, 75). An G. W. E. Hegel angelehnt — dessen Uber-
legungen durch die Junghegelianer zumindest auf den klassischen europi-
ischen Anarchismus eine grosse Auswirkung hatten (McLaughlin 2007,
Abschn. 5.3) - konnen wir argumentieren, dass es menschliches Leben
ohne Gesellschaft nicht geben kann. Wir sind durch gesellschaftliche Prak-
tiken gepréagt und nutzen Kulturtechniken wie die Sprache, um mit unserer
Umwelt und uns selbst zu interagieren. Ob wir ohne diese basalen sozialen
Elemente davon sprechen kénnten, ein menschliches Leben zu fiihren, ist
fraglich. Unter diesem Blickwinkel ist das menschliche Leben notwendiger-
weise sozial oder weist zumindest eine starke soziale Komponente auf. Dies
spricht dafiir, Freiheit sozial zu denken. Anarchist*innen verstehen Freiheit
denn auch als ein kollektives Konzept (Jun 2010, 55). Dazu kommt, dass wir
auf Gesellschaft und gesellschaftliche Kooperation angewiesen sind. Ohne
diese konnen wir die Grundgiiter nicht produzieren, die wir bendtigen,
um unseren Lebensentwurf zu leben. Dies gibt uns ,egoistische® oder par-
tikulare Griinde, um gesellschaftliche Institutionen zu schaffen. Damit ist
der gesellschaftliche Kontext nicht nur eine Gefahr, welche die Autonomie
des Individuums bedroht, sondern ebenso eine positive Voraussetzung fiir
Freiheit. Ein Zugriff, der das Individuum als eine Art freischwebendes
Atom ohne Verbindungen zu anderen versteht, wird demnach dem anar-
chistischen Freiheitsbegrift ebenso wenig gerecht, wie ein Ansatz, der von
einem Primat der Autonomie ausgehend politische Institutionen per se als
eine Gefahr fiir die individuelle Selbstregierung sieht. Dies bedeutet aber
nicht, die Zuriickweisung von Zwang und Herrschaft sei kein Anliegen
der Anarchist*innen oder sei nicht relevant fiir das anarchistische Konzept

317

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

von Freiheit. Die Uberlegungen oben zeigen lediglich, dass Freiheit fiir
die Anarchist*innen nicht ausschliesslich oder primér negativer Natur sein
kann (vgl. Jun 2018, 50).

Dies spricht dafiir, anarchistische an positive Freiheit anzulehnen. Die
Idee, in und durch Gesellschaft frei zu sein, findet insbesondere im kom-
munitaristischen Anarchismus Anklang (Loick 2017, 111). So zeigt beispiels-
weise Bakunins Freiheitsverstandnis kollektivistische Ziige:

[... the] liberty of each man which does not find another man’s freedom
a boundary but a confirmation and vast extension of his own; liberty
through solidarity, in equality. I mean liberty triumphant over brute
force and, what has always been the real expression of such force, the
principle of authority. I mean liberty which will shatter all the idols in
heaven and on earth and will then build a new world of mankind in
solidarity, upon the ruins of all the churches and all the states. ([1871]
1972, 262).

Bakunin versteht Freiheit als ein soziales Gut, das folglich durch die Inter-
aktion mit anderen verstirkt und erweitert wird. Nur in und durch eine
egalitire Gesellschaft konnen wir unsere latenten moralischen, intellektuel-
len und materiellen Moglichkeiten verwirklichen.?” Die kollektivistische
Dimension von Freiheit-zu macht Gleichheit zu einer notwendigen Voraus-
setzung. Denn es geht nicht alleinig um meine Freiheit, die ich gegen
Eingriffe von aussen verteidigen muss, sondern um die Freiheit aller, parti-
zipieren und mitgestalten zu konnen. Ungleichheit schriankt daher positive
Freiheit ein. Eine so verstandene Freiheit ist zundchst die Fihigkeit, das
eigene Potenzial ausleben konnen. Dieser Zustand ist damit nicht instru-
mentell, sondern intrinsisch wertvoll. (Jun 2018, 54) Die kollektivistische
Interpretation von Freiheit hat Konsequenzen fiir die individuelle Ebene
(vgl. Loick 2017, 109-10). Die Beziehungen, in denen sich eine Person wie-
derfindet, miissen ihr die Moglichkeit geben, sich darin zu verwirklichen.
Diese Aneignung muss einen egalitiren Charakter aufweisen und dreht

257 Beispielsweise ist fiir Bakunin ([1871] 1972, 262) 6konomische und soziale Gleich-
heit eine Voraussetzung fiir Freiheit, Gerechtigkeit, menschliche Wiirde, morali-
sches Verhalten und individuelles Wohlergehen. Dies verweist auf zwei Dinge: Ers-
tens ist, wie breites erwahnt, Freiheit nicht das treibende Prinzip im Anarchismus,
sondern kann nur in Relation zu anderen Konzepten verstanden und umgesetzt
werden. Zweitens zeigt sich hier die einflussreiche Rolle, die der soziale Kontext
aufs menschliche Verhalten ausiibt. Auf diesen Punkt komme ich im Abschn. 6.2.1
nochmals zuriick.

318

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

sich darum, ein*e gleichberechtigte*r und gehorte*r Partner*in zu sein, die
mitsprechen und -handeln darf. Da dieses Recht allen zukommt, erlaubt
es nicht, sich auf die eigenen Partikularinteressen zu versteifen. Unser Ge-
geniiber hat ebenfalls ein Anrecht darauf, gehort zu werden und egalitdr
mithandeln zu diirfen. Damit setzt der positive Freiheitsbegrift ebenso Mul-
tiperspektivitdit und Diversitidt wie auch soziale und politische Inklusion
voraus. Lediglich so ist eine egalitdre Mitautor*innenschaft an der sozialen
Umwelt méglich. Allein ist demnach die Idee, Autor*in des eigenen Lebens
zu sein, unmoglich zu verwirklichen. Man ist dafiir auf soziale Beziehungen
angewiesen.?>

Haben wir damit in Freiheit-zu dem Kerngehalt des anarchistischen
Freiheitsbegriffes gefunden? Ebenso wie der Fokus auf negative Freiheit,
so bringt auch jener auf positive Freiheit Schwierigkeiten und Herausfor-
derungen mit sich. Fiir viele liberale Autor*innen inklusive Berlin besitzt
positive Freiheit einen autoritdren Unterton (I. Carter 2019) und kann in
einem gesellschaftlichen Paternalismus miinden (Loick 2017, 115). Berlin
(1995b, 212-13) argumentiert, es sei ,[...] moglich und bisweilen auch
gerechtfertigt, Zwang gegen Menschen im Namen eines Ziels (etwa der
Gerechtigkeit oder der 6ffentlichen Gesundheit) auszuiiben, das die Men-
schen, wenn sie aufgeklarter wéren, selbst anstreben wiirden, das sie aber,
weil sie blind, unwissend oder schlecht sind, nicht anstreben.“ Aber man
kann noch weiter gehen, wie Berlin ausfiihrt: ,Ich kann auch behaupten,
dass sie das, was sie in ihrer Verblendung mit Bewusstsein ablehnen,
eigentlich doch anstreben, weil es in ihrem Inneren eine okkulte Entitat
gibt — ihren latenten rationalen Willen, ihre wahren' Absichten -, und
dass diese Entitdt, obwohl alle ihre offenbaren Bekundungen, Gefiihle

258 Bedenken wir das anarchistische Do-it-yourself-Ethos und den Fokus auf die Pra-
xis, zeigt sich damit ein Verstindnis des Politischen, das darauf ausgerichtet ist,
zusammen in einen Austausch zu treten und gemeinsam zu handeln. Eine Idee,
die sich auch bei Hannah Arendt (1968, 153) zeigt. Fiir sie sind die Menschen
dann frei, wenn sie handeln. Handeln und frei sein sind damit dasselbe. Damit ist
Freiheit bei Arendt dezidiert kollektiv und kann nicht allein verwirklicht werden.
So verstanden handelt es sich dabei um eine positive Freiheit, die sich dadurch
auszeichnet, dass wir im Politischen von den Notwendigkeiten des Alltags und des
Uberlebens befreit sind und deshalb uns in der Offentlichkeit begegnen und damit
gemeinsam Sprechen und Handeln kénnen (Lilja 2018, 541-42). Freiheit verlangt
von diesem Standpunkt aus, an einer Gesellschaft aktiv teilzuhaben zu konnen, aber
auch, Strukturen zu schaffen, die mir erlauben, meine Umwelt zusammen mit ande-
ren zu verandern. Das Politische wird so zu einem Mdglichkeitsraum, in dem wir
uns begegnen und in dem wir gemeinsam handelnd unsere Umwelt mitgestalten.

319

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

und Handlungen dem widersprechen, ihr ,wirkliches® Selbst ist, von dem
das arme empirische Selbst in Raum und Zeit nichts oder nur wenig
weiss; und dass allein die Wiinsche dieses inneren Selbst Beachtung und
Beriicksichtigung verdient haben® (213). Was ist mit dem Fall unterdriickter
Minderheiten oder Andersdenkender? Sind sie nicht in einem positiven
Sinne frei, solange sie gehort werden und die Maglichkeit besitzen, sich
einzubringen, auch wenn ihre Anliegen nicht umgesetzt werden? Selbst
wenn Anarchist*innen hier dagegenhalten kénnen, eine solche Minderheit
sei nicht wirklich frei, weil sie diskriminiert und damit beherrscht wird,
birgt eine positive Interpretation von Freiheit die Gefahr, Andersdenkende
und Nichtintegrationswillige dazu zu zwingen, frei zu sein. Was an der
positiven Freiheit problematisch ist, konnen wir unter Riickgriff auf Rous-
seaus Gesellschaftsvertrag fassen. Dieser bietet sich hier an, weil er erstens
einen der klarsten Ansitze darstellt, der auf positive Freiheit abstellt (I. Car-
ter 2019). Zweitens hatte Rousseau ideengeschichtlich auf den klassischen
(McLaughlin 2007, 105-9) sowie im Fall von Robert Paul Wolft ([1970]
1998) auf den philosophischen Anarchismus einen grossen Einfluss (vgl.
Abschn. 3.1.2).

Fiir Rousseau ist ein rationales und damit freies Leben lediglich in der
Gemeinschaft moglich. Tun zu konnen, was man will, hat fiir ihn nichts
mit Freiheit zu tun. Das Gegenteil ist der Fall: ,[...] der Trieb der blossen
Begierde ist Sklaverei, und der Gehorsam gegen das Gesetz, das man sich
selbst vorgeschrieben hat, ist Freiheit“ (Rousseau 1880, 1. Buch, 8. Kapi-
tel). Die Gesetze geben wir uns, indem wir als Teil des Volkssouveréins
uns selbst Gesetze geben. Dann, und nur dann, wenn wir im Sinne der
Gesetze handeln, die der Souverin durch Mehrheitsbeschluss in Uberein-
stimmung mit der volonté générale oder dem Gemeinwillen?> erlésst, sind

259 Rousseau unterscheidet den Gemeinwillen von einem aufsummierten Willen aller,
dem volonté de tous, und dem Willen der Mehrheit, dem volonté de la majorité.
Rousseaus Konzeptionalisierung des Gemeinwillens ist nicht ohne Widerspriiche.
Ein Spannungsfeld besteht zwischen dem demokratischen Aspekt und dem tran-
szendalen (siehe dazu z. B. Bertram 2012b): Einerseits handelt es sich beim Gemein-
willen um den Entscheid, den die Biirger*innen zusammen in der Versammlung
gefillt haben. Andererseits handelt es sich beim Gemeinwillen um den Ausdruck
des gemeinsamen Interesses aller, das die Partikularinteressen der Einzelpersonen
transzendiert und nicht notwendigerweise damit zusammenfillt, was die Biirger*in-
nen wollen. Ohne den transzendalen Charakterzug wére der Gemeinwille nicht
vom volonté de tous und dem volonté de la majorité zu unterscheiden.

320

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische® Gesellschaft?

wir wirklich frei.?®0 Weil der Gemeinwille Ausdruck des Allgemeinen ist
und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h. dem Einzelwillen,
vorgeht, iibertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im Konfliktfall. Zwingt
der Volkssouverédn eine Person nun, gegen ihren Willen eine Rechtsnorm
zu befolgen, ist dies nicht problematisch, weil Gesetzestreue genuine Frei-
heit bedeutet. Der Volkssouverdn zwingt eine Person, anders gesagt, frei zu
sein.%¢!

Dieser Zwang zur Freiheit verdeutlicht das paternalistische und hegemo-
niale Potenzial positiver Freiheit. Dessen Umsetzung muss dabei nicht not-
wendigerweise durch polizeiliche Mittel erfolgen, sozialer Druck und For-
men der (Selbst-)Disziplinierung reichen dafiir ebenfalls aus. Dies bedeutet
denn auch, dass Anarchist*innen die Paternalismusgefahr nicht entkriften
kénnen, indem sie auf die Abwesenheit staatlicher oder zwangsbewehrter
Institutionen hinweisen. Ebenso wenig schiitzt Diversitdt automatisch da-
vor, dass gesellschaftliche Praktiken die individuelle Freiheit von Unange-
passten, Querdenker*innen und als asozial Wahrgenommenen einschran-
ken. Die kollektivistische Interpretation von Freiheit in Kombination mit
der Idee, in einer egalitiren Gesellschaft komme der Gemeinwille zum
Ausdruck, droht die partikularen Interessen und die damit verbundenen
Lebensentwiirfe dem Sozialen unterzuordnen (Loick 2017, 113-15).262

260 Fiir Rousseau zeigt der Mehrheitsentscheid auf, welche rechtlichen Regelungen
das Gemeinwohl am besten fordert. Die Mehrheit der Biirger*innen liegt dabei
immer richtig und zeigt damit den Angehdérigen der Minderheit jeweils auf, dass sie
durch ihren Entscheid nicht das unterstiitzten, was sie eigentlich mochten. Diese
Argumentation vermag aber nicht zu tiberzeugen, wie Robert Paul Wolff ([1970]
1998) iiberzeugend zeigen kann (vgl. Abschn. 3.1.2).

261 Der Zwang zur Freiheit ergibt sich aus der inneren Spaltung der Biirger*innen: Sie
sind zugleich Privatperson mit partikularen Interessen und Teil des Volkssouverins,
durch den sie den Gemeinwillen erkennen kénnen. Der Gemeinwille ist dem Ein-
zelnen aber nicht zwingend zu jeder Zeit ersichtlich. Zwingt das Gemeinwesen ihn,
die Gesetze zu befolgen, so zwingt er sich eigentlich selbst, das Richtige zu tun.
(Loick 2012, 108-9).

262 Loick (2017, 114) beschreibt das anarchistische Verstindnis positiver Freiheit unter
Riickgriff auf Aussagen von Errico Malatesta. Dieser argumentiert, in einer egalité-
ren und solidarischen Gesellschaft stelle sich eine Harmonie der Interessen und
Gefiihle ein, womit sich faktisch die Einzelwillen mit dem Gemeinwillen synchro-
nisieren. Dadurch kann Malatesta an der anarchistischen Losung ,Tue, was du
willst® festhalten und diese mit den Selbstbeschrankungen vereinbaren, die fiir
das Funktionieren einer Gesellschaft notwendig sind. Denn in einer solidarischen
Gesellschaft, so Malatesta, will jeder, was er soll. Diese Synchronisierung der Willen
ist der Prozess, der gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen und sozialen
Druck erméglicht, die wiederum individuelle Freiheit zu untergraben vermogen.

321

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Diese Uberlegungen sprechen dagegen, unseren anarchistischen Frei-
heitsbegriff an Freiheit-zu anzulehnen, und lassen Freiheit-von erneut als
die bessere Wahl erscheinen. Insbesondere wenn wir diese nicht im Sinne
von Nichteinmischung, sondern als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Dies ist — wie oben bereits erwdhnt — ein Ausgangspunkt fiir die anar-
chistische Beschiftigung mit dem Freiheitsbegriff (Prichard 2019, 73). Anar-
chist*innen sind aber nicht die Einzigen, fiir die Freiheit die Abwesenheit
von Herrschaft bedeutet. Diese Umschreibung fasst auch das Freiheitsver-
standnis des zeitgendssischen Republikanismus (Lovett 2018, Abschn. 1),
womit dieser einen fiir den Anarchismus prima facie anschlussfahigen
Freiheitsbegriff anbietet (Kinna und Prichard 2019, 222). Im Gegensatz zu
positiver Freiheit steht im republikanischen Verstindnis nicht individuelle
Autonomie oder die Verwirklichung des wahren/hdheren Selbst im Zen-
trum, sondern lediglich die Uberwindung von Herrschaft/Unterdriickung.
Im Gegensatz zu negativer Freiheit verstanden als Nichteinmischung kon-
zentriert sich der republikanische Freiheitsbegrift darauf, einen Zustand zu
tiberwinden, indem man wehrlos gegeniiber potenziellen Eingriffen von
aussen ist (Gaus, Courtland, und Schmidtz 2020, Abschn.1.4). Quentin
Skinner ([1998] 2012) argumentiert beispielsweise, man sei nicht nur dann
unfrei, wenn wir durch externe Einmischung nicht in der Lage sind, zu
¢-en. Unsere Freiheit ist ebenfalls durch Herrschaft bedroht, da diese einen
Zustand konstituiert, in dem wir uns anderen unterordnen miissen. In
einem solchen Kontext ist ¢-en davon abhingig, ob die dominante Person
uns aus Toleranz oder Nachsicht ¢-en ldsst. Damit reicht die Fahigkeit,
¢-en zu konnen, nicht aus, um frei zu ¢-en. Ob wir (nicht) ¢-en konnen,
ist abhéngig von der dominanten, uns beherrschenden Person, womit wir
nicht mehr davon sprechen kénnen, wir seien frei, zu ¢-en. Philip Pettit
(1999, 165) spricht davon, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
A in dem Masse frei ist, in dem keine andere Person oder Gruppe die Mog-
lichkeit hat, sich willkiirlich in die Angelegenheiten von A einzumischen:

Freedom consists, not in the presence of self-mastery, and not in the
absence of interference by others, but rather in the absence of mastery by
others: in the absence, as I prefer to put it, of domination. Freedom just
is non-domination. (Pettit 1999, 165).

In diesem Sinn handelt es sich bei republikanisch verstandener Freiheit um
eine Freiheit-von; aber nicht um Freiheit-von verstanden als Nichteinmi-
schung, sondern verstanden als Abwesenheit von willkiirlicher Macht-iiber
(Kinna und Prichard 2019, 221; Lovett 2018, Abschn. 1.3, Abschn. 1.4). In

322



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

diesem Sinn ist republikanische Freiheit eine Art strukturelle Unabhin-
gigkeit, die sich durch einen Zustand ausdriickt, in dem man nicht der
willkiirlichen oder unkontrollierten Macht eines ,Meisters® ausgeliefert ist
(Lovett 2018, Abschn. 1.3):

If freedom means non-domination, then such freedom is compromised
whenever a person is exposed to the arbitrary power of another, even if
that power is not used against them. (Pettit 1999, 165).

Den Fokus auf Herrschaft und nicht auf Einmischung zu legen, hat fiir
die zeitgendssischen Republikaner*innen entscheidende Vorteile. Erstens
lassen sich fiir sie damit paradoxe Schliisse vermeiden, die sich daraus erge-
ben, Freiheit als Nichteinmischung zu verstehen. Lovett (2018, Abschn. 1.2)
verweist auf Standardbeispiele der republikanischen Tradition, die zeigen,
dass Freiheit als Nichteinmischung paradox ist und dass wir Freiheit besser
als eine strukturelle Beziehung zwischen Personen oder Gruppen als ein
kontingentes Ergebnis verstehen; wie dies das republikanische Freiheitsver-
stdndnis tut.

Stellen wir uns eine Gruppe von Sklav*innen mit einem grundsitzlichen
wohlwollenden Sklav*innenhalter SHI vor. Dieser besitzt in der gegebenen
Rechtsordnung das Recht, seine Sklav*innen so zu behandeln, wie er will.
Sieht er nun davon ab, von seinem Recht Gebrauch zu machen, so mussten
wir — verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung - sagen, dass die Sklaven
in diesem Fall einen bestimmten Grad an Freiheit besitzen. Dies mogen
einige bereits als nicht intuitiv zurtickweisen. Wie konnen wir im Kontext
von Sklaverei von Freiheit sprechen? Aber auch wenn wir den Sklav*innen
in diesem Beispiel einen gewissen Grad an Freiheit zugestehen, verpflich-
tet uns Freiheit als Nichteinmischung zu einer noch paradoxeren Konklu-
sion: SHIs Sklav*innen sind gegeniiber anderen Sklav*innen mit einem
nicht wohlwollenden Sklavenhalter freier. Freiheit als Nichteinmischung
verpflichtet zudem ebenfalls dazu zu sagen, ein Sklave S, der seinen Halter
(SH2) auf einer psychologischen Ebene so gut kennt, dass er SH2s Verhal-
ten so beeinflussen kann, dass SH2 sich je linger je weniger in Ss Leben
einmischt, werde immer freier. Die zeitgendssischen Republikaner*innen
kénnen beide Folgerungen nicht akzeptieren. Zwar konnen wir fiir sie
sagen, SHIs Sklav*innen sowie S hitten ein besseres Leben als andere
Sklav*innen. Sie sind aber nicht freier. Sie sind immer noch Sklav*innen
und damit unfrei.

323

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Freiheit als Nichteinmischung fiihrt aber nicht nur im Kontext von Skla-
verei zu paradoxen Folgerungen. Stellen wir uns ein Territorium T vor, das
durch den Staat S kolonialisiert wurde. Die Bewohner*innen von T haben
keine politischen Rechte und werden unilateral durch S regiert. Ss Umgang
mit T ist aber von wohlwollender Vernachldssigung geprigt, womit die
Bewohner*innen von T frei sind, verstehen wir Freiheit als Nichteinmi-
schung. Nach einem erfolgreichen Kampf fiir die Unabhéngigkeit zieht
sich § zuriick und die Bewohner*innen von T kdnnen eine eigene Regie-
rung etablieren. Ist diese aktiver, als die vorherige Kolonialregierung, dann
miissten wir — verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung — zum parado-
xen Schluss kommen, die Bewohner*innen von T seien nun weniger frei als
vorher. Dies verweist auf eine Problematik, die beispielsweise Pettit (1999,
166-67) in seinem Essay ,Republican Freedom and Contestatory Democra-
tization aufgreift. Er argumentiert, jede Form der Einmischung schranke
Freiheit als Nichteinmischung ein. Dies trifft konsequenterweise ebenfalls
auf staatliche Eingriffe zu. Dabei ist irrelevant, ob das staatliche Handeln le-
gitim (oder zumindest gerechtfertigt) und damit fiir Pettit nicht willkirlich
respektive unkontrolliert ist.263 Deshalb lisst sich staatliches Handeln nicht
mit Freiheit als Nichteinmischung vereinbaren. Diese Schwierigkeit ergibt
sich nicht, wenn wir Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Gesetze mogen zwar unsere Handlungsmoglichkeiten aber nicht unsere
Freiheit einschrianken, solange sie nicht willkiirlich sind.

Freiheit im republikanischen Sinn anerkennt, dass die Beherrschung
durch andere und die sich daraus ergebenden Abhéngigkeiten unsere Frei-
heit einschrinken.26 Hier zeigt sich eine Uberlappung zwischen einem
anarchistischen und einem republikanischen Freiheitsverstandnis. Doch

263 Fiir Pettit (1999, 167) ist staatliches Handeln nicht willkiirlich, wenn es erforderlich
ist, um die gemeinsamen wahrgenommenen Interessen der Menschen zu verfolgen.
Wie der Staat handelt, miissen die betroffenen Personen oder Gruppen dabei selbst
direkt oder indirekt kontrollieren. Was damit gemeint ist, umschreibt Pettit (2012,
57) in einem Beispiel. In diesem stellt er sich vor, die/der Leser*in mochte den eige-
nen Alkoholkonsum einschranken, weshalb man Pettit den Schlussel zur Hausbar
aushéndigt. Pettit verspricht, den Schliissel nur nach einer Frist von vierundzwanzig
Stunden auszuhédndigen. Zwar besitzt Pettit dadurch Macht {iber die/den Leser*in.
Diese ist aber nicht willkiirlich, da Pettits Handlungen durch die/den Leser*in
initiiert und damit kontrolliert wird. Dieses Beispiel zeigt ebenfalls auf, dass will-
kiirlich unkontrolliert bedeutet. Inzwischen bevorzugt Pettit (z.B. 2012) den Begriff
unkontrolliert gegentiber willkiirlich (siehe dazu Lovett 2018, Abschn. 2.2).

264 Verschiedene Autor*innen argumentieren, iiber die Abwesenheit von Herrschaft
zu sprechen, sei dasselbe, wie tiber den Schutz vor Einmischung zu sprechen.
Kramer (2008a) beschiftigt sich beispielsweise kritisch mit dem republikanischen

324

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

anders als fiir die Anarchist*innen folgt fiir die meisten Republikaner*in-
nen daraus keine Notwendigkeit, Staatlichkeit kritisch zu hinterfragen
(Kinna und Prichard 2019, 222). Fiir Pettit (1999) setzt Freiheit als Abwe-
senheit von Herrschaft beispielsweise eine demokratische, auf Wahlen und
Anfechtbarkeit basierende Republik voraus. In einem Staat zu leben, ist
eine historische Notwendigkeit — gleichzusetzen mit der Notwendigkeit,
nach den Gesetzen der Physik zu leben (Pettit 2012, 161). Staaten sind
empirische Tatsachen, die erstens zu beriicksichtigen sind, wenn wir iiber
herrschaftsfreie oder -arme politische und gesellschaftliche Organisations-
formen nachdenken. Dies kann man zweitens, wie Pettit weiter ausfiihrt,
zwar beklagen. Aber man darf daraus nicht schliessen, in einem Staat zu
leben fithre automatisch dazu, von diesem Staat oder irgendeinem anderen
Staat beherrscht zu werden.

Kontrdr dazu steht die anarchistische Position, die Staatlichkeit und
oftmals auch Privateigentum respektive den privaten Besitz der Produkti-
onsmittel zuriickweist, weil beides freiheitsminimierende oder -einschran-
kende Institutionengefiige seien. In ihrem Essay ,,Anarchism and Non-Do-
mination argumentieren Kinna und Prichard (2019), diese beiden Insti-
tutionen seien die Grundlage fiir unsere gegenwértigen Probleme und
schrinkten unsere Moglichkeiten konzeptionell ein, {iber Alternativen
nachzudenken. Sie greifen auf die Kritik der klassischen Anarchist*innen
an republikanischen Ideen zuriick, um zweierlei zu zeigen. Erstens gibt
es fiir Kinna und Prichard starke republikanische Griinde, sowohl Staat-
lichkeit als auch Privateigentum abzulehnen. Zweitens kann Freiheit als
Nicht-Herrschaft als normativer Massstab fiir Entwiirfe produktiv sein, wie
eine freiheitsfordernde politische Ordnung in einer postetatistischen und
postkapitalistischen Welt aussehen kénnte. Damit sind ihre Uberlegungen
hier hilfreich, um einem anarchistischen Verstandnis von Freiheit als Abwe-
senheit von Herrschaft nachzuspiiren.

Freiheitsbegriff und verneint einen signifikanten Unterschied zwischen Freiheit als
Abwesenheit von Herrschaft und Freiheit als Nichteinmischung. Dieses Konzept
ist fiir Kramer ausreichend, um zeigen zu konnen, weshalb und wie die Freiheit
einer beherrschten und damit abhéangigen Person eingeschriankt wird. Mehr noch,
der Fokus auf Herrschaft erlaubt es dem zeitgendssischen Republikanismus nicht,
ein genuin eigenstidndiges Freiheitsverstindnis zu entwicklen. Republikaner*innen
widersprachen diesem Punkt, denn fiir sie sind Nichteinmischung und Herrschafts-
freiheit zwei Konzepte, die sich entscheidend voneinander unterscheiden. Letzteres
verpflichtet uns, politische Institutionen zu schaffen, die Herrschaft verhindern. Die
republikanische Idee der Freiheit verlangt danach, Herrscher*innen nicht zu besse-
ren Menschen, sondern weniger zu Herrschern*innen zu machen (Lovett 2012).

325

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Fiir den zeitgendssischen Republikanismus handelt es sich gemiss Kinna
und Prichard beim Staat um ein Commonwealth, in dem Biirger*innen
durch ihre materielle Pflicht, sich eine Verfassung zu geben, eine politische
Gemeinschaft formen (228-29). Daraus folgt die Notwendigkeit, Gesetze
zu etablieren und diesen zu folgen. Der Staat ist dabei das Instrument, um
eine (6konomisch begriindete) Machtakkumulation zu verhindern. Diese
von Pettit vertretene Position ist aber nur iiberzeugend, wenn man ein
kapitalistisches, im romischen Recht verankertes Verstandnis von Privatei-
gentum besitzt (229).295 Republikanische Autor*innen verstehen das Recht
als jenes System, das unsere Interaktionen in unserem nicht idealen Alltag
reguliert. Gewalt muss unter diesen Voraussetzungen aber monopolisiert
werden, um das Recht durchzusetzen. Damit folgt der zeitgendssische Re-
publikanismus in der Tendenz dem Narrativ, das den Staat im modernen
Sinn als eine Errungenschaft darstellt.

Diesem Narrativ widersprechen die klassischen Anarchist*innen (230-
33). Staaten sichern weder Freiheit noch retten sie ihre Biirger*innen vor
dem Chaos eines staatenlosen Zustandes. Vielmehr transformieren Staaten
eine Konfdderation von Biirger*innen in ein Volk von Untertanen und
konsolidieren sowie begrenzen Macht. Das (heutige) Recht kann - contra
dem zeitgendssischen Republikanismus - kein Garant fiir Freiheit sein,
weil die Interessen, die das Recht beférdert, durch hegemoniale Hinter-
grundbedingungen vermittelt werden, die nicht der 6ffentlichen Priifung
unterliegen (232):

Domination is ideologically and structurally core to modern states and
any attempt to realize non-domination as a transformative principle must
at the very least call into question these two institutions. (Kinna und
Prichard 2019, 233).

In der Konsequenz miissen wir — verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft - die Notwendigkeit einer staatlich organisierten Gesell-
schaft sowie von Eigentum - verstanden als exklusives Recht, iiber ¢ verfii-
gen zu kénnen - kritisch hinterfragen (235). Man kann die Legitimation
des Staates nicht belegen, indem man auf das Prinzip der Herrschaftsfrei-

265 In vielen Kulturen war respektive ist das Konzept von Eigentum mit jenem von
Heiligkeit verbunden, womit eine Sorgfaltspflicht gegeniiber dem Eigentum einher-
geht. Interessanterweise ist das romische Recht eine Ausnahme, da es die Pflicht,
zu Besitz Sorge zu tragen, auf ein Minimum beschrankt (Graeber und Wengrow
2022, 159-61). Die Freiheit eines Individuums driickt sich denn auch darin aus, mit
seinem Eigentum zu machen, was es will (508-9).

326

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

heit abstellt. Denn tut man dies, argumentieren Kinna und Prichard, kom-
men eine Reihe sekunddrer moralischer und ideologischer Verpflichtungen
ins Spiel, von denen einige substantielle Vorstellungen {iber das Gute nach
sich ziehen. Diese lassen sich aber nicht mit einem rein negativen Versténd-
nis von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft vereinbaren. Der republi-
kanische Freiheitsbegriff lasst sich damit nicht mit dem anarchistischen
gleichsetzten, auch wenn er ihn informieren kann. Die Betonung der Pro-
blematik willkiirlicher Macht-tiber ist fiir ein anarchistisches Freiheitsver-
stindnis produktiv. Von jemandem beherrscht zu werden schrankt unsere
Freiheit ein, egal ob die Person, die uns beherrscht, von ihrer Position
Gebrauch macht. Auf dieser Grundlage kann man begriinden, weshalb be-
reits potenzielle Macht-iiber problematisch sein kann. Personen, Gruppen
von Personen oder Institutionen miissen ihre Moglichkeiten nicht nutzen,
um hegemonial auf unsere Handlungen einzuwirken. Foucault ([1975] 2017,
260, 265) folgend konnen wir argumentieren, dass wir uns selber diszipli-
nieren, wenn wir das Gefiihl haben, beobachtet und kontrolliert zu werden.
Wir haben unter diesen Voraussetzungen die Tendenz, unser Verhalten an
geltende soziale Normen und Konventionen anzupassen. Sprich, wir inter-
nalisieren die bestehenden (Macht-)Strukturen. Zwang muss unter diesen
Vorzeichen in der Regel nicht mehr angewandt werden.

Was ist die Konsequenz aus diesen Uberlegungen? Die Beschiftigung
mit dem republikanischen Freiheitsbegriff verdeutlicht die Notwendigkeit,
Herrschaftsbeziehungen abzubauen oder zumindest massiv zuriickzudrén-
gen. Selbst ein wohlwollender Meister schrankt unsere Freiheit durch sein
Potenzial ein, unkontrolliert in unser Leben einzugreifen. Daraus folgt, dass
wir Freiheit aus anarchistischer Sicht nicht ausschliesslich negativ denken
koénnen. Wir miissen Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Be-
ziehungen sein. Wir brauchen Freiheit-zu. Diese ist im Einklang mit der an-
archistischen Do-it-yourself-Mentalitit und der kollektiven Dimension des
Politischen. Fiir sich allein genommen wohnt der positiven Freiheit aber
ein autoritdres oder paternalistisches Momentum inne, das sich nur schwer
mit dem anarchistischen Drang nach einem herrschafts- und zwangsfreien
Zustand vereinbaren ldsst. Dies verdeutlicht die gewichtige Rolle, die nega-
tive Freiheit spielt. Sie schiitzt das Individuum vor der Einnahme durch die
Gesellschaft und schiitzt damit die Méglichkeit zum Widerspruch (Loick
2017, 117). Dies macht zumindest gewisse Aspekte negativer Freiheit zu einer
Voraussetzung fiir anarchistische Freiheit (Jun 2018, 54-55), womit aus an-
archistischer Perspektive negative und positive Freiheit zwei Dimensionen
eines ganzheitlichen Konzepts sind.

327

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Dieser dualistischen Interpretation folgend, miissen wir uns sowohl
von Freiheit als Nichteinmischung als auch von Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn lésen. Das bis hier entwickel-
te anarchistische Freiheitsverstindnis mag damit von liberalen und repu-
blikanischen Uberlegungen inspiriert sein, verpflichtet aber zu anderen
Schlussfolgerungen. Die Frage, die wir uns stellen miissen, ist, wie nega-
tive und positive Freiheit in einer dualistischen Interpretation zusammen-
spielen. Die negative Dimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst
und die damit verbundenen Lebenspldne selbststindig zu kreieren, was
ein Anrecht darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtliche, 6konomische
und soziale Einschrankungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdriicken der eigenen Individualitit beschrinken (Jun 2010,
56; Prichard 2019, 78-80). In diesem Sinne frei zu sein, ist nicht von
einem externen Kontext abhingig, sondern ein notwendiger Bestandteil
einer autonomen Lebensfithrung. Nur wenn ich frei von Einfliissen bin,
die mich daran hindern, mein Selbst zu kreieren und zu kultivieren, ist
Autonomie in einer gehaltvollen Weise moglich. Politische Institutionen -
was den Staat ebenfalls beinhaltet — sind keine notwendigen Voraussetzun-
gen dafiir. Daraus schliessen die Anarchist*innen — contra den Liberalen -,
dass negative Freiheit ohne eine staatlich verfasste Ordnung verwirklicht
werden kann (Prichard 2019, 78-79). Dabei geht es nicht nur um die
effektive externe Einmischung, bereits die Moglichkeit der Machtausiibung
ist potenziell freiheitseinschriankend. Folglich bendtigen wir Institutionen,
die Herrschaftsbeziehungen verhindern und uns zu Mitautor*innen kol-
lektiver Handlungen machen. Contra den Republikaner*innen ist fiir die
Anarchist*innen der moderne Staat dafiir nicht nur keine Voraussetzung,
sondern macht herrschaftsfreie Beziehungen gar unméglich. Wie die anar-
chistische Kritik am zeitgendssischen Republikanismus zeigt, schwebt den
Anarchist*innen eine andere Form politischer und gesellschaftlicher Orga-
nisation vor, als den Republikaner*innen. Deren Versuche, herrschaftsfreie
(oder zumindest -arme) Beziehungen {iber die verfassungsrechtliche Ausge-
staltung und Verankerung republikanischer Strukturen zu sichern, lehnen
die Anarchist*innen ab. Wie Kinna und Prichard argumentieren, sind auf
Wahlen und Représentation beruhende demokratische Systeme aus anar-
chistischer Perspektive der Fiille an Herausforderungen nicht gewachsen,
die sie 16sen sollen (233-34). Dazu gehoren die Institution des Privateigen-
tums, die Herrschaftsstrukturen und -prozesse, die zur Aufrechterhaltung
einer reprasentativ-demokratischen konstitutionellen Ordnung notwendig

328

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

sind, sowie die Auswirkungen dieser Strukturen und Prozesse auf andere,
ebenfalls wichtige Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.

Unter diesen Vorzeichen ist eine herrschaftsfreie republikanische Ord-
nung kaum mit den anarchistischen Anspriichen an die Abwesenheit von
Herrschaft zu vereinbaren. Dies muss folglich die Ausgestaltung politischer
Institutionen informieren, die unsere Freiheit nicht nur schiitzen, sondern
auch zu ermdglichen haben. Denn die positive Dimension bezieht sich
einerseits auf das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch ge-
sunde soziale Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Vor-
aussetzung fiir ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst
Freiheit im positiven Sinn fiir die Anarchist*innen ein Recht darauf, die
Gesellschaft mitgestalten zu diirfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Vor-
aussetzung, um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Fiir Anarchist*in-
nen sind Institutionen, die diesen Anspriichen geniigen, radikal verschie-
den von dem institutionellen Regime, das uns der moderne Staat anbietet.
Bevor ich auf diese anarchistischen Institutionen im nichsten Abschnitt zu
sprechen komme, miissen wir uns zunéchst noch einer grundlegenden Fra-
ge zuwenden: Wie konnte ein Freiheitskonzept diese beiden Dimensionen
produktiv miteinander vereinbaren? Daniel Loick (2017, 117-18) prasentiert
im Anschluss an seine Analyse des anarchistischen Freiheitsbegriffes eine
solche Konzeptualisierung. Er argumentiert, der Anarchismus biete die
Moglichkeit, einen dritten, weder positiven noch negativen Freiheitsbegrift
zu entwickeln. Diesen bezeichnet er als dsthetische Freiheit. Diese ist in
einem allgemeinen, d. h. iiber die Kunst hinausgehenden Sinn ,dsthetisch®
und bezieht sich auf die Asthetik der menschlichen Existenz. Fiir dstheti-
sche Freiheit ist der Akt, Regeln und Normen herauszufordern und zu
iiberschreiten, nicht negativ, sondern wertvoll und eréfinet die Moglichkeit
fiir Neues. Im Unterschied zur negativen deutet dsthetische Freiheit diese
Uberschreitungen nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten wird nicht als das Resultat eines vermeintlichen natiirlichen und
vorsozialen Willens, sondern als ein soziales Unterfangen verstanden. An-
ders als positive Freiheit, sucht die asthetische nicht danach, individuellen
und kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen
und Widerspriiche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft.
Dies verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche
Differenzen nicht tiberdecken und es erlauben, den Status quo herauszufor-
dern, ohne in Herrschaft zuriickzufallen und unsolidarisches Handeln zu
fordern.

329

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Fine so verstandene Freiheit zielt damit darauf ab, die individuelle
Entfaltung und Verwirklichung zu erlauben. Dem Selbst Ausdruck zu
verleihen - egal wie exzentrisch oder bestehende Normen sprengend -
ist aber kein rein individualistischer Akt, sondern besitzt ebenfalls eine
dezidiert soziale Dimension. Damit sind Individualitidt und sich gegebe-
nenfalls daraus ergebendes nonkonformes Verhalten keine Distanzierung
vom Sozialen, sondern ein Ausdruck davon. Bedenkt man dariiber hinaus
die freiwillige Natur einer anarchistischen Gesellschaft, unterstiitzt dies
weiter ein Verstdndnis von Widerstand und Dissidenz, welches diese nicht
automatisch als disruptiv diskreditiert. Sie sind erstens eine notwendige
Voraussetzung fiir Partizipation. Damit diese genuin freiwillig ist, muss
einerseits Nichtpartizipation eine Option sein. Zweitens ist die Form, wie
man partizipiert, selbst zu wahlen und nicht durch die Gesellschaft vorzu-
geben. Sich nicht an die Regeln zu handeln ist - solange dies eine bewusste
Entscheidung ist — eine Form gesellschaftlicher Partizipation, welche die
individuelle Einschitzung zum Ausdruck bringt, die verletzte(n) Regel(n)
sei(en) nicht akzeptabel.26¢ Daraus lassen sich Grundlagen fiir anarchisti-
sche Institutionen ableiten. Diese miissen auf ein Weise gestaltet sein, die
ausreichend Frei- und Maoglichkeitsraume erlauben, damit Biirger*innen
Kritik formulieren und gegebenenfalls durch Widerstand und Dissidenz
auch ausdriicken konnen. Auf individueller Ebene verlangt dies danach,
sowohl den Status quo kritisch zu hinterfragen als auch basierend auf die-
ser Beurteilung handeln zu kénnen. Auf gesellschaftlicher Ebene verlangt
der hier entwickelte anarchistische Freiheitsbegrift einerseits nach Institu-
tionen, die mit Widerstand und Dissidenz umgehen konnen. Andererseits
ist eine politische Kultur notwendig, die Widerstand und Dissidenz als Aus-
druck des Sozialen und damit als berechtigte Partizipationsform akzeptiert.

266 Dieser Punkt wird nochmals relevant im Abschn. 6.1.3. In einer Gesellschaft, in
der das Recht weder zwangsbewehrt ist noch Souverdnitit beansprucht, konnen
rechtliche Regelungen nicht mehr durchgesetzt werden. Die Befolgung muss frei-
willig erfolgen, was notwendig macht, dafiir zu werben und Griinde zu geben,
weshalb man das Recht befolgen soll. Damit dieser kommunikative Akt gelingen
kann, miissen die Regelungen so gestaltet werden, dass sie fiir alle (oder ausrei-
chend viele) akzeptierbar sind. Die Kommunikation kann aber nicht monologisch
sein, um den egalitaren Anspriichen zu geniigen. Es muss sich um einen Dialog
handeln, in dem Dissidenz eine mogliche Ausdrucksform ist. Ferner miissen die
rechtlichen Regelungen, um trotz der Abwesenheit von Zwang das Potenzial zu
besitzen, verpflichtend zu sein, freiwillig sein und bleiben, was Widerstand zu einer
angemessenen Handlungsoption macht (sieche dazu Loick 2012, 319).

330

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

6.1.3 Anarchistische Institutionen?

Ist der anarchistische Freiheitsbegriff dualistisch und kollektivistisch, dann
stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus fiir die politi-
sche Organisation ergeben. Welche Voraussetzungen miissen anarchisti-
sche Institutionen erfiillen und welche organisatorischen Prinzipien lie-
gen ihnen zugrunde? Ist die Idee von stabilen Institutionen mit dem im
Abschn. 6.1.2 erarbeitetem Freiheitskonzept sowie der radikalen Interpreta-
tion der Dienstleistungskonzeption von Autoritét vereinbar?

Aus dem dualistisch-kollektivistischen Freiheitsverstdndnis folgt erstens,
dass Widerstand, Distanzierung und Kritik am Status quo nicht als asozial
zurilickgewiesen werden konnen. Die eigene Individualitdt zu kultivieren
und auszudriicken, ist ein sozialer Akt, den die gesellschaftlichen Struktu-
ren ermoglichen miissen. Tun sie dies nicht, ist eine Person oder eine
Gruppe von Personen, dazu berechtigt, sich gegen die rechtlichen, 6kono-
mischen und sozialen Einschrinkungen zu wehren, welche verhindern,
dass man sich selbst sein kann. Zweitens ist Zwang kaum mit der positiven
Freiheitsdimension vereinbar. Egalitdre soziale Beziehungen setzen einen
gleichberechtigten und einen das Gegeniiber anerkennenden Umgang vor-
aus. Jemanden zu einer Handlung zu zwingen widerspricht der Idee des
gemeinsamen Handelns und negiert dadurch die positive Freiheit der ge-
zwungenen Person. Dies schliesst zwar die Existenz von Institutionen nicht
aus, macht aber deutlich, dass diese anderen Grundsitze folgen miissen als
jene Institutionen, die wir aus unserem Alltag kennen. Die zentrale Frage
ist, wie eine politische Ordnung soziale Kooperation aufrechterhalten kann,
wenn Zwang kein legitimes Mittel ist, um Personen zu motivieren, das ih-
rige beizutragen. Insbesondere die komplexe, oft von widerspriichlichen In-
teressen gepragte soziale Umwelt, in der wir leben, ldsst die Vorstellung naiv
erscheinen, weitestgehend auf zwangsbewehrte Normen zu verzichten.26”

Nach welchen Prinzipien kénnten anarchistische Institutionen funktio-
nieren und soziale Kooperation aufrechterhalten, wenn Zwang wegfallt?
Uri Gordons (2008, Kap. 3) Uberlegungen zum Verhiltnis von Anarchis-
mus zu Macht kénnen uns als Sprungbrett dienen, um diese Frage anzu-
gehen. Im Rahmen seiner Analyse geht er darauf ein, wie sich die anar-
chistischen Bewegungen ohne zwangsbewehrte Normen organisieren. Er
argumentiert, nicht alle Formen der Machtausiibung seien aus anarchisti-

267 Auf den Vorwurf, der Anarchismus und das hinter ihm stehende Menschenbild sei
naiv oder utopisch, komme ich in Abschn. 6.2 zu sprechen.

331

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

scher Sicht zuriickzuweisen.?8 Die Ressourcen, die man bendtigt, um tiber
Macht zu verfiigen, sind aber ungleich verteilt. Beispielsweise sind nicht
alle gleich charismatisch, rhetorisch begabt usw., was unter anderem in
unterschiedlichen Fithrungsfahigkeiten resultiert. Gewisse Anarchist*innen
(z. B. Murray Bookchin 2002) pladieren deshalb dafiir, diese Ressource-
nungleichheit anzuerkennen und formale Strukturen zu etablieren; was
ebenfalls erlaubte, die mit den besten Fithrungsfahigkeiten einerseits fiih-
ren zu lassen und andererseits zu kontrollieren. Gordon (2008, 56) weist
diesen Ansatz zuriick, weil er erstens lediglich auf Machtmissbrauch fokus-
siert und die Frage des ,wer fiihrt wann“ ausblendet. Zweitens ist diese
faktisch meritokratische Position nicht mit egalitiren Ansétzen vereinbar.
Als Alternative schligt Gordon vor, die Ressourcen nach Moglichkeit zu
kollektivieren oder umzuverteilen.?®® Wo dies nicht moglich ist, ist deren
Einfluss zu reduzieren.

Eine Moglichkeit, um den Einfluss von Ressourcen wie Energie, Selbst-
vertrauen oder Charisma zu begrenzen, ist, klare und identifizierbare Ver-
antwortlichkeiten festzulegen. Indem man definiert, welche Person fiir was
verantwortlich ist, konnte man ungewollte oder informelle Einflussnahme
verhindern oder zumindest stark einschranken. Weil anarchistischen Struk-
turen das Konzept der Souverdnitit fremd ist, kann aber fiir Gordon
nicht in einem liberalen respektive demokratischen Sinn Verantwortlich-
keit hergestellt werden. Dies zeigt sich fiir ihn in der anarchistischen
Praxis. In dieser spielen Plenarversammlungen, spokescouncils u.A. als
Koordinations- und Entscheidungsgremien eine gewichtige Rolle (fiir den
US-amerikanischen Kontext, siche z.B. Graeber 2009). In diesen kommt
es haufig vor, dass Entscheide und detaillierte Ausarbeitungen an Arbeits-

268 Derweil Macht-iiber (d. h. andere auf eine Weise zu beeinflussen, welche die eigenen
Ziele, Wiinsche, Interpretationen usw. befordert) nicht mit den egalitdren Elemen-
ten des Anarchismus vereinbar ist, sind sowohl Macht-zu (d.h. Macht verstanden
als Fahigkeit, Potential oder Konnen, siehe z. B. Pitkin 1972, 276) als auch Macht-mit
(d. h. Macht verstanden als die Fahigkeit, in einer Gruppe von Gleichen Vorschlige
einbringen zu konnen und gehort zu werden, Etwas beginnen und umsetzen zu
konnen, ohne eine Befehlsgewalt iiber die anderen zu besitzen, siehe Starhawk
2011, 9-10) mit dem Anarchismus kompatibel, solange sie nicht auf Macht-iiber
zuriickgreifen.

269 Gewisse endliche (z. B. Geld oder Ausriistung) sowie gewisse Personen inhérente
Ressourcen (z.B. Zugang zu Netzwerken) lassen sich umverteilen, indem man sie
teilt und kollektiviert (endliche Ressourcen) oder ,dupliziert” (Personen inhérente
Ressourcen). Ressourcen wie Energie, Selbstvertrauen oder Charisma lassen sich
aber faktisch nicht umverteilen. (Gordon 2008, 57-61).

332

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische® Gesellschaft?

gruppen delegiert werden (Gordon 2008, 66). Diese ,Dezentralisierung®
erfolgt unkoordiniert und wird nicht vorrangig durch das Plenum demo-
kratisch legitimiert. Im Endeffekt arbeiten in diesen Arbeitsgruppen, die
sich oftmals bereits im Voraus konstituiert haben, motivierte Personen mit,
welche die nétigen Ressourcen besitzen, um ein Thema zu bearbeiten. Der
anarchistische Dezentralisierungsprozess kennt damit keine (klaren, formal
definierten) Verantwortlichkeiten (Gordon 2008, 66-67).

Dies hat unter anderem funktionalistische Griinde. Denn innerhalb
der dezentralisierten und fluiden anarchistischen Netzwerken fehlt das
Instrumentarium, Entscheidungen durch rationalisierten sowie institutio-
nalisierten und damit stets verfiigbaren Zwang durchzusetzen (67-68).27
Ohne Durchsetzungsmoglichkeit sind aber fiir Gordon weder formale
Strukturen noch die Schaffung von Verantwortlichkeiten mdglich, womit
lediglich Freiwilligkeit als Organisationsprinzip tibrig bleibt (70). Das Feh-
len von zwangsbewehrten Entscheidungen ist dabei nicht ein Ergebnis
schlechter Organisationsfdhigkeiten, sondern ein bewusster Entscheid. Kri-
tiker*innen fragen sich in Reaktion darauf, ob anarchistische Organisati-
onsformen damit versteckte Machtstrukturen in Kauf nehmen.?”! Uben

270 Derweil Gordon (2008, 69) Parallelen zu radikalen demokratietheoretischen Uber-
legungen sieht, die sich um Konzepte wie Partizipation, Inklusion und Deliberation
drehen (Gordon nennt als Beispiele J. Cohen 1989; Gould 1988; Young 2000), zeigt
sich fiir ihn in der fehlenden Durchsetzbarkeit die unterschiedliche Orientierung
anarchistischer Uberlegungen: »Democratic discourse assumes without exception
that the political process results, at some point, in collectively binding decisions.
[...] Binding means enforceable, and enforceability is a background assumption
of democracy. But the outcomes of anarchist process are inherently impossible
to enforce” (Gordon 2008, 69-70). Folglich ist Anarchismus nicht die radikalste
Demokratieform, sondern eine vollkommen andere Form kollektiver Organisation.
Derweil Gordon richtig liegt, dass die fehlende Durchsetzbarkeit ein wichtiges
Unterscheidungsmerkmal ist, welches anarchistische Organisation auszeichnet, geht
er mit seiner Konklusion zu weit. Fehlende Durchsetzbarkeit mag ein konservatives
oder liberales Verstindnis von Demokratie ausschliessen. Es sind aber ,,demokra-
tische” Prozesse denkbar, die auf bindende Entscheidungen zielen, ohne damit
eine zwangsbewehrte Durchsetzung zu verbinden. Ich nehme diesen Punkt in
Abschn. 6.2.2 nochmals auf und skizziere, welche Funktion solche Entscheide fiir
eine anarchistische Gesellschaft spielen konnen.

271 Der Vorwurf, auf formale Strukturen zu verzichten begiinstige die versteckte Aus-
ibung von Macht, begleitet egalitire Bewegungen bereits seit Langerem. Der in
diesem Kontext oft genannte Vorwurf, es komme zu einer Tyrannei durch Struk-
turlosigkeit, geht auf Jo Freemans (Freeman 1972) Essay ,The Tyranny of Structure-
lessness” zuriick. Darin argumentiert sie, in Gruppen ohne formale institutionelle
Strukturen und klaren Prozesse der Entscheidungsfindung entstiinden informelle

333

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Personen oder Gruppen im Verborgenen Macht aus, kann dies problema-
tisch sein. Es kann aber auch positiv und emanzipierend sein. Der Ruf
danach, Machtausiibungen sichtbar zu machen, privilegiert das Plenum
oder grosse und ,6ffentliche” Gruppen, was wiederum Menschen davon
ausschliesst, gemeinsam zu handeln, denen die inhdrenten Ressourcen feh-
len, um im Plenum partizipieren zu kénnen. Informelle und ,unsichtbare®
Strukturen erlauben diesen aber Selbstermichtigung und Teilhabe (74-75).
Der anarchistische Impuls, dezentrale Strukturen aufzubauen, die Zahl der
(Macht-)Zentren zu erhohen und sozialen Druck zu entschirfen, zieht
Gorden denn auch der Institutionalisierung vor. Genuine anarchistische
Politik lehnt fiir Gordon folglich Institutionalisierung sowohl prinzipiell als
auch in der Praxis ab (69). Vielmehr schldgt er eine politische Kultur der
Solidaritdt vor, um den negativen Auswirkungen informeller Machtstruktu-
ren zu begegnen.

A culture of solidarity would encourage activists to wield power reflect-
ively rather than tripping on empowerment; to make actions particip-
atory and/or easily copyable whenever possible; and to encourage con-
sideration for the anticipated needs and desires of those whom one’s
actions will inevitably impact unaccountably. Solidarity in the dynamic
wielding of power-with would also have to meaningfully intersect with
the redistribution of political resources discussed earlier. By itself, the
practice of redistributing resources requires a cultural orientation that
makes it a matter of habit rather than book-keeping, and solidarity in the
use of power could naturally be added to this. (Gordon 2008, 76).

Es gibt aber auch gute emanzipatorische Griinde, die fiir formalisierte Insti-
tutionen sprechen. Formale autoritative Strukturen sind je nach Kontext
notwendig, um soziale Koordination und die damit verbundene Produk-
tion von Grundgiitern sicherzustellen. Zweitens konnen formale Struktu-
ren der individuellen Emanzipation forderlich sein, wenn sie uns helfen,

Eliten. Diese seien zu Beginn oftmals ein Kreis von befreundeten Personen, erhalten
aber im Laufe der Zeit aufgrund von informellen Strukturen und Wissen immer
mehr Einfluss. Dies machte es schwierig, Verantwortlichkeiten zu erkennen und
Teilhabe zu demokratisieren, was den informellen Eliten unter dem Deckmantel
fehlender formaler Strukturen erlaubt, eine nicht hinterfragte Vormachtstellung
in der Gruppe einzunehmen. Es gibt Anarchist*innen, die auf ,The Tyranny of
Structurelessness” zuriickgreifen, um fiir formale Strukturen auf der Basis von Bot-
tom-up-Féderationen zu argumentieren (z.B. Anarcho o. J.; Class War Federation
1992).

334

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische® Gesellschaft?

die notwendigen Fihigkeiten und Fertigkeiten sowie ein grundlegendes
Arbeitswissen zu erlangen. Wie wir beispielsweise in Abschn. 3.1.3 gesehen
haben, kann gesamtgesellschaftlich organisierte Bildung ein geeignetes Mit-
tel sein, um Kinder und Jugendliche mit jenen Kompetenzen auszustatten,
die autonomes Handeln erlauben. Zwang und Souverénitit sind dafiir aber
keine notwendigen Voraussetzungen,?’? konnen aber nach Kontext ange-
zeigt und legitim sein, um ein ausreichend gerechtes Regime am Laufen
zu halten, solange nichts besseres vorhanden ist. Unter Riickgriff auf ein ra-
dikales Verstandnis von Raz’ Dienstleistungskonzeption ist dies aber keine
Absage an die Anarchist*innen, sondern eine Einladung, neue Autorititen
zu schaffen.

Vor diesem Hintergrund erhalten - contra Gordon - formale Struktu-
ren einen Wert, wenn sie Emanzipation férdern, indem sie einerseits die
Grundgiiter dazu bereitstellen. Andererseits sind sie Orientierungshilfen,
die uns dariiber informieren, ob und wer gesellschaftliche Aufgaben wahr-
nimmt oder wer worin Expertise hat. Informelle Strukturen koénnen dies
nicht (oder weitaus weniger gut) leisten. Folgen wir der Dienstleistungs-
konzeption und dem darin eingebetteten dialogischen Autoritétsverstand-
nis, dann sind Autorititen, (egal ob es sich um formelle oder informelle
handelt) dazu verpflichtet, uns Griinde zu geben, wieso wir ihre Anwei-
sungen befolgen sollten. Nur so ist ein genuiner Dialog auf Augenhdhe
moglich. Als Nebenprodukt davon wird die Grundlage fiir freiwillige Un-
terstiitzung gelegt, weil wir besser verstehen, wieso eine Autoritit von uns X
und nicht Z verlangt. Ebenfalls wird die Legitimation von Zwang und Dis-
ziplinierung dadurch geschwicht: Dialog und Zwang oder Disziplinierung
sind (langfristig) nicht vereinbar. Dies starkt die Rolle der Freiwilligkeit.
Denn entféllt Zwang als handlungsmotivierendes Element, bleibt lediglich
freiwillige Umsetzung tibrig.

Was uns Gordons Argumentation zeigt, ist, wie wichtig unkontrollierte
und nicht formalisierte Freirdume sind und welche positive Rolle sie fiir
die Emanzipation im Rahmen der Partizipation spielen kénnen. Sie er6ft-

272 In seiner Kritik der Souverdnitdt entwickelt Loick (2012) beispielsweise ein Rechts-
verstandnis, das Recht und Zwang nicht als verbundene Konzepte sieht. Loick
prasentiert als Gegenmodell ein zwangloses und damit entsetztes Recht und argu-
mentiert, dieses konne nicht nur einen nicht-trivialen Beitrag zu unserem Leben
leisten, indem es uns entlastet und soziale Kooperation sowie Koordination zu si-
chern hilft, es sei durch eine kommunikative Praxis auch effizient und motivierend.
Diese Uberlegungen bilden einen Ankniipfungspunkt, um die Grundlagen eines
anarchistischen Rechts zu legen.

335

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

nen einen Moglichkeitsraum, der nicht nur rhetorisch starken und charis-
matischen Personen offensteht, sondern auch anderen die Chance gibt,
gemeinsam zu partizipieren. Die informellen Strukturen erleichtern auch,
spontan Neues auszuprobieren. Damit sind nicht formalisierte Rdume in
einer egalitiren Gesellschaft der ideale Nahrboden, um neue Autorititen
zu schaffen und neue Kooperationsformen zu etablieren. Dariiber diirfen
wir aber nicht vergessen, dass Formalisierung Emanzipation beférdern
kann. Formalisierte und kodifizierte Strukturen sind aber, folgen wir der
Dienstleistungskonzeption, kein Endpunkt, sondern eine Momentaufnah-
me, die Verdnderungen unterworfen ist. Sei es, weil neue Institutionen ent-
stehen oder weil sich die Funktionsweise bestehender Institutionen neuen
Gegebenheiten anpassen. Formalisierte Institutionen zu etablieren bedeutet
nicht per se, eine zwangsbewehrte politische Organisation zu schaffen -
was nicht mit dem Anarchismus vereinbar wire.

In einer anarchistischen Gesellschaft mit formalen Institutionen muss
es zwangslaufig eine Form gesellschaftlicher Normen - was wir als Recht
bezeichnen konnen - geben. Das ,anarchistische® Recht besitzt aber einen
anderen Charakter als das biirgerliche, soll Zwang abwesend sein. Ein nicht
zwangsbewehrtes Recht kann trotzdem nichttriviale Funktionen tiberneh-
men. Erstens ist es weiterhin ein Informationstrager, der uns mitteilt, wel-
che kooperativen Systeme es in dies er Gesellschaft geben soll, welche
Institutionen als Arenen des offentlichen Diskurses dienen sollen, welche
Korperschaften administrative Aufgaben tibernehmen sollen usw.2’ Zwei-
tens kann ein zwangsfreies Recht uns weiter als Orientierungshilfe dienen,
die uns informiert, welche Handlungen wann geboten sind, wie man seine
moralischen Pflichten nachkommen soll usw.

Damit kénnen wir zwar nicht exakt bestimmen, wie anarchistische In-
stitutionen funktionieren. Deren Prinzipien sind nun aber fassbarer. Sie
sind netzwerkartig organisiert und ihnen ist Souverdnitit fremd. Thre Au-
toritdt ist bruchstiickhaft, kontextabhdngig und damit dynamisch sowie
dialogisch. Anarchistische Institutionen besitzen kein Bestandsrecht. Sie
sind, anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autoritdt darauf beruht,
ein guter ,Dienstleister” zu sein. Der dialogische Charakter ist mitunter
ein Grund, weshalb Zwang nicht grundsitzlich, sondern hdchstens im

273 Damit bliebe eine der zwei Funktionen erhalten, die Raz ([1979] 2009, 248-49) dem
Recht zuschreibt, um soziale Kooperation zu sichern. Aufzugeben ist (oder durch
nicht zwangsbewehrte Mittel zu ersetzen wire) die Funktion, pragmatische Griinde
zu schaffen.

336

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Einzelfall gerechtfertigt ist. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verdn-
dert sich dessen Modus. Zum einen miissen die Institutionen rechtliche
Regelungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren kénnen.
Zum anderen miissen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und
Griinde geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses ge-
meinsame Sprechen und Handeln ist kooperative Partizipation der zentrale
Modus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kon-
text (idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative
Akte der Teilhabe verstanden.

Daher gibt es keinen Grund anzunehmen, eine anarchistische Gesell-
schaft sei konfliktfrei. Man ist berechtigt, sich gegen Einschrankungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdriicken der eigenen
Individualitat beschridnken. Diese ist eine Voraussetzung, um positiv frei
sein zu kénnen. Ohne eine souverine, letztinstanzlich entscheidende Insti-
tution gibt es zwar auch keine Instanz mehr, die Konfliktfille ,endgiltig®
16sen kann. Dies ist aber nicht per se ein Nachteil. Letztinstanzlichkeit ver-
schleiert erstens gesellschaftliche Widerspriiche sowie Diskrepanzen und
versucht diese, zweitens, gewaltformig zu befrieden. Beides ist oftmals nicht
von Dauer und kann gar gesellschaftliche Spannungen erhéhen.

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Die Vorstellung, in einer egalitiren, nicht auf Gewalt und Zwang zuriick-
greifenden Gesellschaft zu leben, ist verlockend. Wie wir aber in unseren
alltdglichen Erfahrungen feststellen konnen, sind menschliche Beziehungen
nicht frei von Konflikten. Ebenfalls handeln wir oftmals auf eine Weise,
von der wir wissen, dass sie moralisch verwerflich oder zumindest grau
ist. Ubergriffe sind keine Seltenheit und wir alle haben bereits Situationen
erlebt, in denen wir fiir Institutionen dankbar waren, die das Recht gegen-
tiber Dritten durchsetzen, die sich nicht an die Regeln hielten. Angesichts
unserer Erfahrungen wirkt die Idee einer anarchistischen Gesellschaft idea-
listisch, utopisch oder naiv. Setzt eine anarchistische Gesellschaft nicht
unrealistisch gutherzige, mehrheitlich moralisch handelnde Menschen vor-
aus? Muss eine politische Organisation ohne Souverénitit nicht zwingend
in Chaos und lahmender Unsicherheit miinden?

337

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu ,.gute“ Menschen
voraus?

Gemass Kiithnis (2015, 99-100) teilen sich verschiedene Ansitze des klassi-
schen Anarchismus gemeinsame Pramissen tiber die Natur des Menschen.
Sie zeichnen erstens ein positives Bild des Menschen. Fiir Bakunin er-
gibt sich beispielsweise Menschsein und Freiheit aus dem sozialen Aus-
tausch und der Kooperation mit anderen Menschen (siehe dazu auch
Abschn. 6.1.2) und fiir Kropotkin ist Solidaritit im Menschen verankert.
Das Gute im Menschen tritt unter dem Status quo aber nicht zutage, weil
die sozialen und materiellen Rahmenbedingungen dafiir nicht gegeben
sind. Darauf fusst der Wunsch, die gegebenen Institutionen und gesell-
schaftlichen Systeme zu iiberwinden sowie durch neue, herrschaftsfreie
Beziehungsformen die individuelle Freiheit — bei der es sich um eine not-
wendige Bedingung fiirs Gemeinwohl handelt - zu verwirklichen. Zweitens
glauben die klassischen Anarchist*innen gemdss Kiihnis bedingungslos an
eine natiirliche Giite im Menschen. Im Gegensatz zu marxistischen Ansét-
zen, ist eine Diktatur des Proletariats daher als eine Ubergangsphase nicht
notwendig, um eine freie Gesellschaft zu verwirklichen.

Das Menschenbild, das Kiithnis den Anarchist*innen zuschreibt, wirkt
auf den ersten Blick naiv. Zeigen uns unsere Erfahrungen nicht, dass So-
lidaritat und Giite oftmals eher die Ausnahme als die Regel sind? Und
selbst wenn wir mit dieser pessimistischen Einschitzung danebenliegen
und kooperatives und solidarisches Handeln hiufiger oder gar die Regel ist,
kénnen wir nicht davon ausgehen, dass sich alle solidarisch verhalten. Die
daraus resultierende Unsicherheit kann soziale Kooperation unterlaufen.
Denn dadurch schwindet die Motivation, sich am kooperativen Unterneh-
men zu beteiligen, weil man befiirchten muss, durch unsolidarisches Han-
deln von Dritten benachteiligt oder ausgebeutet zu werden.?”* Anarchist*in-
nen konnen darauf antworten, das anarchistische Menschenbild beschreibe
nicht, wie der Mensch sei, sondern wie er sein soll. Diese Argumentati-
onslinie verkennt aber den anthropologischen Kern des anarchistischen

274 Dieses hobbsianische Argument verneint nicht die Flle, welche die menschliche
Fahigkeit belegen, solidarisch zu handeln und Schemen sozialer Kooperation zu
etablieren. Es weist aber darauf hin, dass es geniigen Beispiele gibt, die unsolidari-
sches oder asoziales Verhalten belegen. Ebendieses Verhalten kann, wenn es einen
Schwellenwert {ibersteigt, soziale Kooperation ins Stocken bringen und Missgunst
und Misstrauen sahen (siehe dazu J. Wolff 2016, 30).

338

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Menschenbildes. Es geht gerade darum zu beschreiben, wie der Mensch ist
respektive welches Potenzial er besitzt und weshalb der Status quo die Men-
schen daran hindert, ihr Potenzial auszuschépfen.?”> Dann stellt sich aber
die Frage, weshalb der Mensch, wenn er grundsitzlich solidarisch und gut
ist, den Status quo nicht iiberwindet, indem er solidarische und egalitare
Beziehungen bevorzugt. Die kapitalistische Ordnung hat sich aber - wenn
auch in gewandelter Form -%7¢ gehalten. Ebenso sind Staaten weiterhin die
Form politischer Organisation. Eine mdgliche Begriindung, weshalb sich
die hierarchischen Strukturen halten konnten, kdnnte man geben, indem
man argumentiert, einige Personen oder Gruppen von Personen mit einem
zwielichtigen Charakter konnten und kénnen durch Manipulation oder
Gewalt Macht-iiber ausiiben. Damit verhielten sich aber zumindest ein Teil
der Menschen unsolidarisch, was die These von der Giite des Menschen in
Zweifel zieht.

Um die These zu verteidigen, kénnen die Anarchist*innen argumentie-
ren, der Status quo fordere asoziales und egoistisches Verhalten, womit sich
erkldren liesse, weshalb gewisse Menschen entgegen ihrer natiirlichen Giite
handeln. Diese Korruption miindet in eine Situation, in der sich die hierar-
chischen Strukturen selbst am Leben erhalten. Dies erklart aber nicht, wie
sich die hierarchischen Strukturen etablieren konnten. Wendet man dassel-
be Argument - antisoziale Personen(gruppen) haben durch Gewalt, Zwang
und Manipulation de facto Autoritit erlangt — auf eine Situation an, in der
es die hierarchischen Strukturen noch nicht gab, miisste es auch ohne diese
asoziale und unsolidarische Menschen geben (vgl. J. Wolff 2016, 31). Dann
sind aber nicht alle Menschen natiirlicherweise gut und das anarchistische
Menschenbild ist als (zu) utopisch zu verwerfen. Diese Argumentation ldsst
aber eine Interpretation der These von der Giite des Menschen ausser
Acht, die auf das Potenzial abstellt, Trotz des anthropologischen Kerns liegt
der Blick dann nicht darauf, wie die Menschen effektiv handeln, sondern
wie sie handeln konnten. Der Mensch hat das Potenzial, sich freiwillig
solidarisch zu verhalten.

275 Es gibt historische Hinweise, die dafiirsprechen, dass der Mensch in dem Sinne
»gut® ist, dass er nicht nur zur sozialen Kooperation fahig ist, sondern diese auch
immer wieder erfolgreich anwendet (z.B. Bregman 2020a).

276 Der Kapitalismus hat diverse Transformationen durchgemacht und sich den ver-
inderten Begebenheiten angepasst. Mit dem Fokus, kommunikative Prozesse zu
6konomisieren und Wissensarbeit kapitalistisch zu verwerten, hat sich ein Wirt-
schaftssystem entwickelt, das man als kommunikativen Kapitalismus bezeichnen
kann (siehe z. B. Dean 2016).

339

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Das Potenzial zum Guten zu besitzen ist mit dem empirischen Fakt
vereinbar, das nicht alle Menschen zu jeder Zeit solidarisch handeln. Damit
besitzen wir ebenfalls die Kapazititen zum Schlechten, was beispielsweise
Kropotkin und Bakunin durchaus anerkennen (vgl. Suissa 2006, 26-28,
32). Da sich der Mensch rational verhilt, wird er sich fiir jene Handlungs-
weisen entscheiden, von denen er das Gefuhl hat, sie befordere seine Ziele
am besten. Damit wird der gesellschaftliche Kontext zu einer entscheiden-
den Grosse, die gutes Verhalten fordern oder schlechtes verstirken kann.
Fiir Kropotkin ist das bestehende System denn auch untragbar, gerade weil
wir nicht so mitfithlend, gerecht und fiirsorglich sind, wie wir kénnten:

Therefore, when we hear men saying that the Anarchists imagine men
much better than they really are, we merely wonder how intelligent
people can repeat that nonsense. Do we not say continually that the
only means of rendering men less rapacious and egotistic, less ambitious
and less slavish at the same time, is to eliminate those conditions which
favour the growth of egotism and rapacity, of slavishness and ambition?
The only difference between us and those who make the above objection
is this: We do not, like them, exaggerate the inferior instincts of the
masses, and do not complacently shut our eyes to the same bad instincts
in the upper classes. We maintain that both rulers and ruled are spoiled
by authority; both exploiters and exploited are spoiled by exploitation;
while our opponents seem to admit that there is a kind of salt of the earth
—the rulers, the employers, the leaders—who, happily enough, prevent
those bad men—the ruled, the exploited, the led—from becoming still
worse than they are. (Kropotkin 1888).

Sowohl Bakunin als auch Proudhon verstanden Geschichte als einen Pro-
zess, durch den die Menschen die brutalen Bedingungen, unter denen
sie leben, iiberwinden und durch den Einfluss sozialer Beziehungen zu
moralischen Akteur*innen werden. Weshalb haben wir aber bisher die
unterdriickenden Strukturen aber nicht iberwunden? Weil wir vor dem
19. Jahrhundert den notwendigen Entwicklungsstand noch nicht erreicht
hatten, um ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben (Miller 1984, 71).
Um nicht einem teleologischen Geschichtsverstindnis zu verfallen, sollte
man diese Aussage als eine tiber das menschliche Potenzial sehen, welches
sich erst ab einem Kontext verwirklichen lasst, der ab dem 19. Jahrhundert
gegeben war. Mit dieser Interpretation beugt man ebenfalls einem Eurozen-
trismus vor, denn es gibt keine Griinde, von vornherein auszuschliessen,
es hatte in der menschlichen Geschichte nicht bereits vorher Momente

340

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

gegeben, in denen das Potenzial zu freiwilligem solidarischem Handeln
gegeben war.

Diese Uberlegungen zeugen einerseits von einem gewissen Fortschritts-
glauben, andererseits findest sich ebenfalls ein rationalistisches Momentum
darin. Dies sollte uns nicht tiberraschen, bedenkt man die Rolle, die Ratio-
nalitét fiir Freiheit spielt. Als rationale*r Akteur*in bin ich einerseits besser
in der Lage, zu erkennen, was ich tatsichlich will, andererseits erkenne
ich die Notwendigkeit sozialer Kooperation an. Bei dieser handelt es sich,
wie im Abschn. 6.1.2 gesehen, um einen Aspekt der positiven Freiheitsdi-
mension. Damit besteht eine konzeptionelle Verkniipfung zwischen dem
anarchistischen Menschenbild und Freiheit.

Rationales Handeln setzt gewisse Fahigkeiten wie beispielsweise analy-
tisches Denken voraus, womit Bildung ein wichtiges Instrument dafiir
wird, den Menschen zu erlauben, ihr Potenzial zum Guten abzurufen.?””
So haben Godwin sowie verschiedene Anarchist*innen nach ihm argumen-
tiert, durch einen Rationalitit fordernden Bildungsprozess wiirden sich
die gebildeten Individuen fiir eine anarchistische Ordnung entscheiden
(Ritter 1980, 96).278 Dies bringt den Glauben zum Ausdruck, sozialer Fort-
schritt sei moglich. Um sich einerseits nicht erneut dem Utopievorwurf
auszusetzen und um andererseits die kritische Auseinandersetzung mit dem
klassischen Anarchismus anzuerkennen, darf man an dieser Stelle aber

277 Neben den analytischen Fahigkeiten kann Bildung dazu beitragen, die Kompeten-
zen zu erwerben, die fiir die moralische Entwicklung notwendig sind. Diese muss
eine gewisse Stufe erreichen, um freiwilliges solidarisches Verhalten zu unterstiitzen.
Gemiss Kohlbergs (2014) Modell durchlauft die Moralentwicklung mehrere Pha-
sen. In der pramoralischen Phase befolgen Menschen Regeln, aufgrund dusseren
Drucks (weil sie beispielsweise eine Strafe vermeiden wollen) oder aus egoistischen
Griinden (weil sie beispielsweise eine Belohnung fiir richtiges Verhalten erhalten).
Derweil zumindest egoistischen Griinde ausreichen, um eine intersubjektiv als soli-
darisch angesehene Handlung ¢ als freiwillig zu bezeichnen, ist es fraglich, ob man
¢ genuin als solidarisch bezeichnen kann. Folgen wir beispielsweise J. L. Cohen und
Arato (1992, 5), dann beschreibt Solidaritit die menschliche Fahigkeit, basierend auf
Gegenseitigkeit und Reziprozitit aufeinander einzugehen und sich miteinander zu
identifizieren — ohne dabei auf eigene Vorteile bedacht zu sein und dazu gezwungen
zu sein. Solidaritat beinhaltet die Bereitschaft, das Schicksal anderer Personen nicht
als Vertreter*in einer Gruppe, zu der man selbst gehort, sondern als einzigartige
und andersartige Person zu teilen. Damit sind prdmoralischen Phase nicht in der
Lage, solidarisch zu handeln, womit eine ausreichende Moralentwicklung eine Ge-
lingensbedingung fiir eine solidarische Gesellschaft ist.

278 Aus dem Ideal der Rationalitdt ergibt sich demnach ein Bezug zum humanisti-
schen/liberalen Bildungsideal: Mehr auf Vernunft und Rationalitdt basierende Bil-
dung macht eine Gesellschaft freier (Suissa 2006, 35).

341

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

nicht einer teleologischen Vorstellung davon erliegen, wie sich Gesellschaf-
ten entwickeln.?”? Was kann dann aber mit sozialem Fortschritt gemeint
sein, wenn nicht die Vorstellung, unsere Gesellschaften verbessern sich
(mehr oder weniger) linear? McLaughlin (2007, 171) bietet eine Konzep-
tionalisierung davon an, was sozialer Fortschritt ist, die sowohl mit der
ideengeschichtlichen Verankerung des Anarchismus in der Aufklarung, mit
dem Kernwert der Diversitét als auch dem bruchstiickhaften Charakter der
Dienstleistungskonzeption vereinbar ist. Fiir McLaughlin ist im Anarchis-
mus ein aufkldrerisches Verstdndnis von Verbesserungsfihigkeit verankert.
Damit geht aber nicht die Idee einher, es entwickle sich zukiinftig der
perfekte Mensch oder die perfekte Gesellschaft. Sozialer Fortschritt ist eher
ein Prozess mit offenem Ausgang, eine Fahigkeit zur Verbesserung, die
grenzenlos ist. Damit bezeichnet das Konzept das menschliche Potenzial
zur (Ver-)Besserung.

Das Potenzial zum Guten sowie zur Verbesserung zu betonen hat Kon-
sequenzen fiir die Interpretation des anarchistischen Menschenbildes und
gibt ihm einen kontextuellen und kritischen Charakter.?80 Der Mensch
wird nicht als inhédrent gut oder schlecht gesehen. Er ist vielmehr zu bei-
dem fahig. Ist dem so, dann kommt dem gesellschaftlichen Kontext eine
entscheidende Rolle zu: Die Verfasstheit einer Gesellschaft, ihre soziale und
politische Kultur, ihre sozialen und politischen Praktiken haben direkten
Einfluss darauf, welches Verhalten rational oder ,pragmatisch” ist. Da so-
zialer Fortschritt kontextabhédngig ist, beinhaltet das Menschenbild damit
einen dezidierten kritischen Charakter: Verhalten wir uns unter dem Status

279 Sowohl feministische, antikoloniale, 6kologische und poststrukuralistische Stro-
mungen im Anarchismus haben das Menschenbild des klassischen Anarchismus
als naiv und reduktionistisch kritisiert. Das Bild des rationalen Menschen und der
Glaube an den Fortschritt reflektiert geméss den Kritiker*innen die eigene Situiert-
heit innerhalb historischer Ausschluss- und Gewaltverhaltnisse zu wenig (Loick
2017, 96-97).

280 Konnen wir das hier rekonstruierte Menschenbild als ,anarchistisch® bezeichnen?
Weil das Verstindnis erstens mit dem in Abschn. 6.1.2 rekonstruierten Freiheitsbe-
griff kompatibel ist und zweitens die wichtigen Elemente Rationalitdt und Fort-
schrittsglaube aufnimmt, spricht nichts dagegen, das skizzierte Menschenbild als
anarchistisch zu bezeichnen. Es wiére aber — u.a. aufgrund der erwdhnten Kri-
tik (siehe dazu z.B. Loick 2017, Abschn.2.3) - falsch, davon zu sprechen, das
skizzierte sei das anarchistische Menschenbild. Beispielsweise storten sich gewisse
Anarchist*innen am universalistischen Unterton der Rekonstruktion (siehe z.B.
Newman 2007). (Eine Rekonstruktion des anarchistischen Menschenbildes ist aber
erstens nicht das Ziel dieses Abschnitts und erscheint in Anbetracht der anarchisti-
schen Diversitit zweitens auch nicht zielfiihrend.)

342

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

quo nicht solidarisch, dann miissen wir dessen Strukturen kritisch hinter-
fragen und versuchen, Alternativen zu schaffen, die Fortschritt erlauben.
Sollen die Menschen moralischer (d. h. ,besser” oder ,richtiger”) handeln,
dann stellt sich die Frage, wie wir den Kontext ausgestalten sollen, damit
moralisches und pragmatisches Verhalten moglichst kongruent ist. Daran
anschliessend stellt sich dann aber die Frage, ob politische Institutionen
ohne Souverénitit in der Lage sind, einen Kontext zu schaffen, der solidari-
sches Verhalten fordert.

6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souverdnitit naiv?

Wie die Diskussion in Abschn. 6.2.1 zeigt, ist das Menschenbild, welches
hinter der positiven Herausforderung steht, weder naiv noch utopisch. Wie
»gut“ der Mensch ist, hangt vom Kontext ab. Dieser ist, sprechen wir {iber
Gesellschaften, durch die Institutionen geprigt. In Abschn. 6.1.3 habe ich
argumentiert, dass eine anarchistische Gesellschaft nicht kompatibel mit
dem Konzept Souverdnitit ist, einem Kernkonzept moderner Staatlichkeit
(sieche Abschn.2.1.2). Doch angesichts der komplexen Welt, in der wir
leben, stellt sich die Frage, ob politische Organisation ohne Souverénitit
nicht naiv ist. Souverdnititslose Strukturen mdégen im Kleinen, wo entwe-
der soziale Kontrolle oder gemeinsame Ziele Kooperation sicherstellen
kann, funktionsfahig sein. Herausforderungen wie der Klimawandel oder
Pandemien zu meistern verlangt aber nach Koordination und Kooperati-
on, die iiber das Lokale hinausgeht. Sowohl den Treibhauseffekt unter
Kontrolle zu bringen,?! als auch die Ausbreitung von Krankheitserregern
einzudimmen verlangt danach, rasch und entschieden zu handeln. Dies
lasst insbesondere ein zentrales Element von Souveranitat — die Idee, der
Souverdn schaffe Tatsachen, indem er eine fiir alle giiltige Entscheidung
tille - als begriissenswert und die gegenteilige Meinung als im besten Fall
naiv, im schlimmsten als brandgeféhrlich erscheinen.

281 Das Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC 2021) geht davon aus,
dass ohne Gegenmassnahmen der durchschnittliche Temperaturanstieg 1,5 °C in
den néchsten 20 Jahren iibersteigen wird. Dies fiihrte nicht nur zu ausgeprégteren
und langeren Hitze- und kiirzeren Kilteperioden, es kommt auch unter anderem
zu mehr Starkregen- und Flutereignissen, verdnderten Niederschlagsmustern sowie
einem Anstieg des Meeresspiegels. Um das Klima zu stabilisieren ist eine starke,
rasche und nachhaltige Reduzierung des Ausstosses von Treibhausgasen notwendig
und Netto-CO2-Emissionen miissen erreicht werden.

343

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Es gibt noch weitere Punkte, die eine anarchistische Gesellschaft naiv
erscheinen lassen. Morris (1998, 98) argumentiert, der Anarchismus sei
unter den Bedingungen der modernen Welt unplausibel: In unserer dicht
besiedelten Welt, in der ein Mensch oder eine Gruppe von Menschen bei-
spielsweise problemlos Massaker veriiben konnen, ist es schwer, in die Per-
formanz einer anarchistischen Gesellschaft Vertrauen zu haben. Ebenfalls
ist fraglich, ob eine anarchistische Gesellschaft in grossraumigen und plura-
listischen Gesellschaften, in denen wir leben, umgesetzt werden kann. Um
dies zu zeigen, setzt sich Morris (1998, 74) kritisch mit dem Konzept der
Gemeinschaft auseinander. Fiir ihn sind die meisten Ansétze des kommuni-
taristischen Anarchismus zu romantisch oder zu utopisch. Zusammen mit
der fehlenden theoretischen Auseinandersetzung mit der Gesellschaft sieht
Morris darin einen Grund, weshalb der kommunitaristische Anarchismus
keine Relevanz mehr besitzt. Eine Ausnahme ist fiir ihn Michael Taylors
(1982) Community, Anarchy, and Liberty. Darin umschreibt Taylor Gemein-
schaft im weitesten Sinne als eine Form sozialer Organisation, in der Indivi-
duen Werte und Uberzeugungen teilen, direkte und vielseitige Beziehungen
miteinander eingehen und reziprok handeln. Die Interaktionen zwischen
den Mitgliedern anarchistischer Gemeinschaften erfiillen gemiss Taylor
die Voraussetzungen fiir gegenseitige Kooperation in wiederholt gespielten
Gefangenendilemmata. Deshalb seien diese Gemeinschaften ohne zentrale
Koordinationsstelle in der Lage, kollektive Giiter (z.B. soziale Ordnung
oder Sicherheit) zu produzieren. Dies geschieht tiber verschiedene Formen
sozialer Kontrolle, die aber lediglich in kleinen Gemeinschaften ohne gros-
se Fluktuationen von Mitgliedern spielen kdnnen.282

Auf diesem Verstindnis von Gemeinschaft aufbauend, préasentiert Morris
zwei Argumente gegen den (kommunitaristischen) Anarchismus. Erstens
seien Gemeinschaften in Taylors Sinn nicht wiinschenswert. Denn bis zu
einem gewissen Grad stehen uns in heuten Gesellschaften gemeinschaftli-
che Aspekte zur Verfiigung, ohne von den Nachteilen einer Taylor’schen
Gemeinschaft betroffen zu sein. In diesen gibe es kaum Mobilitdt und
einen starken Druck, 6konomische Ungleichheiten faktisch gesamthaft aus-

282 Gemiss Morris (1998, 97) kann Taylors Riickgriff auf spieltheoretische Modelle
zwar die hobbsianische Argumentation widerlegen, indem Taylor (und weitere Au-
tor*innen) zeigen konnen, dass soziale Koordination und Anarchismus sich nicht
ausschliessen. Aber die Fille, in denen sich in wiederholt gespielten Gefangenen-
dilemmata soziale Kooperation einstellt, sehen sich Einschrankungen gegeniiber
(z. B. auf Kleinrdumige Gruppen beschrinkt), die dagegensprechen, anarchistische
Strukturen auf grosse und pluralistische Gemeinschaften zu tibertragen.

344

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

zumerzen. Fiir Morris wére das Resultat davon eine kleinere 6konomische
Produktivitat und eine geringe wirtschaftliche Spezialisierung. Die soziale
Kontrolle begiinstig dariiber hinaus starke gemeinschaftliche Eingriffe in
die Privatsphére des Einzelnen. Derweil fehlende Mobilitdt nicht per se
problematisch ist und es offen ist, ob und wie produktiv die Wirtschaft
einer Taylor’schen Gemeinschaft ist, macht Morris mit dem dritten Punkt
einen berechtigten Einwand, der interessanterweise durch geringe Mobi-
litdit noch verstirkt werden kann. Kleinrdumige, ideologisch homogene
Gemeinschaften kénnen einen massiven Normalisierungsdruck aufbauen,
der durch (Selbst-)Disziplinierung und soziale Kontrolle droht, die Frei-
heit der Gemeinschaftsmitglieder zu unterlaufen. Prozesse wie die Schwei-
gespirale?®> fithren dazu, dass anderslautende Meinungen weniger oder
im Extremfall gar nicht mehr gedussert werden. Durch die geringe oder
fehlende Mobilitit kommen die Gemeinschaftsmitglieder weniger in Kon-
takt mit alternativen Lebensentwiirfen, was ihre Autonomie zu entscheiden
einschrinkt, wie sie ihr Leben gestalten mochten.?8* Unter diesen Voraus-
setzungen ist es aber fraglich, ob eine kleinrdumige, ideologisch homogene
Gemeinschaft noch als anarchistisch bezeichnet werden kann, da sie die
negative Freiheitsdimension verletzt, wenn soziale Kontrolle das Ausdrii-
cken der eigenen Individualitit verhindert. Ebenfalls ist es zweifelhaft, ob
eine Taylor’sche Gemeinschaft mit dem Kernwert der Diversitdt vereinbar
ist. Somit ist Morris’ Einschdtzung aus einer anarchistischen Perspektive
dahingehend zuzustimmen, dass homogene Gemeinschaften problematisch
sind. Dies spricht aber erstens nicht per se dagegen, sich in kleinrdumigen,
homogenen Gemeinschaften zu organisieren. Es braucht aber mindestens
einen Austausch und eine gewisse Mobilitit zwischen ihnen, um den
Gefahren fiir die Freiheit zu begegnen. Zweitens kann damit nicht jede
denkbare anarchistische Gesellschaft zurlickgewiesen werden. Ist ndmlich
die Organisation in kleinrdumige, homogene Gemeinschaften lediglich eine
mogliche Form, dann kann Morris - {iberzeugt sein Argument -, nur

283 Die Schweigespirale, urspriinglich von Elisabeth (Noelle-Neumann 2001) formuliert,
ist eine Theorie tiber die 6ffentliche Meinung. Gemiss dieser besteht ein Zusam-
menhang zwischen dem antizipierten Meinungsklima und der Bereitschaft, seine
eigene Meinung offentlich zu vertreten: Individuum A schitzt ab, ob seine Meinung
¢ der (vermeintlich) vorherrschenden Meinung o entspricht. Je grosser die Diskre-
panz zwischen ¢ und a ist, desto weniger ist A bereit, ¢ zu dussern. Diese Tendenz
kann wiederum den guten 6ffentlichen Diskurs verhindern.

284 Mobilitdt ist nicht die einzige Moglichkeit, um neue Ideen und Lebensentwiirfe
in eine Gemeinschaft zu tragen. Medienerzeugnisse aus anderen Gemeinschaften
konnen diese Rolle ebenfalls tibernehmen.

345

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

diese Organisationsform zuriickweisen. Andere Spielarten wie der libertare
Kommunalismus sind von Morris’ Kritik nicht betroffen.

Morris (1998, 79-80) fiihrt zweitens pragmatische Griinde an, die ge-
gen den kommunitaristischen Anarchismus sprechen. Staaten zerstéren
einerseits viele der fiir die Gemeinschaft notwendigen Voraussetzungen
und wir sind heute auf mehr Menschen angewiesen, als dass sie in eine
Gemeinschaft passen. Andererseits es gibt heute zu viele Menschen oder zu
wenig freien Raum auf der Welt. Damit Gemeinschaften langfristig klein
bleiben, miissen sie sich aufzuspalten konnen. Die grosse Bevolkerungszahl
in Kombination mit beschranktem Kulturland begrenzen oder verunmaogli-
chen aber die Méglichkeit, neue Gemeinschaften zu griinden. Dazu kommt
das Phanomen des sekunddren Nation Building. Die meisten politischen
Gemeinschaften, die wir heute kennen, haben sich in Reaktion (oder Inter-
aktion) mit anderen Staaten oder politischen Gemeinschaften entwickelt.
Es gibt einen Druck fiir Gemeinschaften, sich mit anderen Gemeinschaften
zusammenzuschliessen, um sich zu verteidigen, denn bei der ,Produktion®
dieses Gutes ist Grosse von Vorteil. Dies stimmt M. Taylor (1982, 139) pessi-
mistisch in Bezug auf die Uberlebensfihigkeit anarchistischer Gesellschaf-
ten. Der Einfluss, den bestehende Staaten direkt oder indirekt ausuben,
stellt die Entwicklung einer nicht etatistisch verfassten Gemeinschaft infra-
ge und ldsst — sollte sich eine solche trotzdem entwickeln - Zweifel daran
aufkommen, ob diese in einer Welt der Staaten langfristig Bestand haben
kann.

Sind damit anarchistische Gesellschaften nicht umsetzbar? Unter dem
jetzigen Status quo mag Taylors Einschitzung realistisch sein. Erstens
muss eine anarchistische Gesellschaft sich aber nicht notwendigerweise
in kleinrdumigen homogenen Gruppen organisieren. Zweitens gibt es kei-
nen Grund, aus dem Gang der Geschichte zu schliessen, das Phanomen
des sekundédren Nation Building miisse zwingend in grossen territorialen
politischen Gebilden enden. Alternative, zum Beispiel foderative Strukturen
sind denkbar. Drittens ist die Idee hinter anarchistischen Gesellschaften
gerade, den Status quo zu verdndern, folgt aus der Schwierigkeit, diese zu
etablieren, nicht, sie konnten unter keinen Umstdnden umgesetzt werden.
Die Frage, ob die Etablierung einer anarchistischen Ordnung im Bereich
des Maglichen liegt, verweist auf die anarchistische Transformationstheo-
rie. Anarchist*innen streben in der Tendenz keine politische Revolution
an, sondern versuchen den Status quo durch einen schleichenden, graduel-
len Wechsel zu verandern (Graeber 2004, 54-56). Wenn man von einer

346

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Revolution sprechen will, dann handelt es sich eher um eine soziale. Es
geht darum, die sozialen Beziehungen neu und egalitir zu gestalten. Die
anarchistische Kritik am Bestehenden ist praktisch und positiv, d.h. sie
fusst darauf, die Uberlegenheit anarchistischer Praktiken zu demonstrieren.
(Loick 2017, 204-5) Die Anarchist*innen setzen damit auf prafigurative
Politik (Gordon 2010, 34-40; Loick 2017, 208), um den gesellschaftlichen
Kontext zu verindern. Die Uberlebensfihigkeit hingt damit mit der Fahig-
keit zusammen, gesellschaftliche Strukturen, Institutionen und Beziehun-
gen zu egalisieren und von hegemonialen Elementen zu befreien. Dies
ist am Ende eine empirische Frage, deren Beantwortung lediglich retroper-
spektiv zu beantwortet ist.?8> Aber wie ein Blick in die Geschichte zeigt,
ist gesellschaftlicher Wandel moglich.28¢ Folglich ist zumindest auf dieser
Ebene die Idee einer anarchistischen Gesellschaft nicht mehr oder weniger
naiv, als andere Vorstellungen, wie eine gute oder gerechte Gesellschaft zu
organisieren sei.

Damit ist der Vorwurf, die Idee anarchistischer Gesellschaften sei na-
iv, noch nicht ausgerdumt. Selbst wenn die transformationstheoretischen
Uberlegungen nicht naiv (oder naiver als andere normative Vorstellungen
tber gesellschaftlichen Wandel) sind, kénnte sich die Aufgabe des Souve-
ranitatsprinzips als unrealistisch herausstellen. Die Frage, welche die Anar-
chist*innen zu beantworten haben, ist, ob und wie politische Organisati-
onsformen ohne eine letztinstanzliche, fiir alle verbindliche Entscheidung
fallende Instanz in einer diversen Gesellschaft soziale Koordination und
Kooperation sicherstellen konnen.?8” Dazu kommt noch eine weitere He-
rausforderung, auf die Daniel Loick (2017, 139-40) hinweist: Es fehlt eine
Theorie einer anarchistischen Weltgesellschaft. Das anarchistische Projekt

285 Wie wir in Abschn. 5.3 gesehen haben, konnten die Anarchist*innen aus der Dienst-
leistungskonzeption zumindest einen normativen Anspruch ableiten, die Perfor-
manz ihrer Praktiken beweisen zu diirfen.

286 Ein Beispiel dafiir ist der Umgang mit der Ehe in der Schweiz. Das Konkubinat
war in der Schweiz lange nicht geduldet und wenn Paare zusammenleben wollten,
mussten sie heiraten (Head-Kénig 2007). Noch Mitte der 1970er Jahre waren in
14 Kantonen repressive, das Konkubinat verbietende Gesetze in Kraft, und in den
1980er Jahren noch in sechs Kantonen (die Behorden setzten die Regelungen aber
nicht mehr durch). Das letzte Gesetz wurde 1996 im Kanton Wallis abgeschaftt. Eine
Gesetzesanderung soll nun die rechtliche Institution der Ehe fiir gleichgeschlechtli-
che Paare 6ffnen. Die Liste liesse sich mit weiteren Beispielen von gesellschaftlichen
Offnungen (aber auch von Backslashs und Abschottungen) beliebig verlingern.

287 Im heutigen Politikverstindnis ist Souverdnitit ein essenzieller Bestandteil (vgl.
Abschn. 2.1.2).

347

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

zielt auf eine grundlegende Neugestaltung der Art und Weise, wie wir
zusammenleben und uns politisch organisieren. Anarchist*innen wollen
Herrschaft auf globaler Ebene tiberwinden, was im Endeftekt auch bedeu-
tet, Staaten abzuschaffen. Dezentralisierung und Lokalisierung soll politi-
sche Entscheide in die Hinde der Betroffenen legen und den Einfluss von
Expert*innen und Biirokrat*innen zuriickdrangen. Diese Position richtet
sich auch gegen die kapitalistische Globalisierung. Doch wie sieht eine an-
archistische ,Globalisierung® aus? Angesichts ungleicher globaler Ressour-
cenverteilung sowie aufgrund technologischer und koordinativer Fragen,
die zum Beispiel das Internet oder der internationale Verkehr notwendig
machen, braucht es unter anderem ein Konzept davon, wie wir in einem
anarchistischen Kontext politische Entscheide mit globaler Reichweite tref-
fen konnen. In anderen Worten sind die Anarchist*innen gefordert, eine
iberzeugende Form internationaler Koordinierung und Kooperation zu
formulieren.

Mit dem Konzept eines zwanglosen Rechts (Abschn. 6.1.3) haben wir
eine erste Antwortmoglichkeit identifiziert, die den Anarchist*innen offen-
steht. Dieses Rechtsverstindnis gibt uns den Rahmen, um uns ein Normen-
system vorzustellen, das soziale Kooperation und Koordination sicherstel-
len kann, ohne auf Zwang zuriickzugreifen. Ein zwangloses ist ein nicht
durchgesetztes oder, um Walter Benjamins ([1921] 2018) Begrift zu verwen-
den, ein entsetztes Recht. Damit ist Zwang nicht mehr automatisch legiti-
miert, sobald das Recht legitimiert ist. Das schliesst zwar nicht aus, dass
Zwang im Einzelfall oder fiir spezifische Regulierungskontexte gerechtfer-
tigt oder gar legitim sein kann. Aber der Automatismus des biirgerlichen
Rechts fehlt, nach welchem Zwang legitimiert ist, sobald das Recht als
Ganzes legitimiert ist (fiir eine Kritik dieses Automatismus siehe Benjamin
[1921] 2018; fiir eine Ubersicht, siche Loick 2012, 181-97).

Eine Plausibilisierung des Konzepts des entsetzten Rechts unternimmt
Daniel Loick (2012) im Rahmen seiner Kritik der Souverénitét. Darin argu-
mentiert er, das Konzept besitze ein grosses normatives Potenzial. Erstens
erlaubt die Entsetzung, anders als die pauschale Abschaffung, die Vorteile
des Rechts fiir das Soziale zu erhalten. Das Recht entlastet die Individuen
vor der ,Zumutung’, alle Angelegenheit selbst erledigen zu miissen respek-
tive alle Institutionen, welche die Regelungen {ibernehmen kdnnten, selbst
schaffen zu mussen (Loick 2012, 311-12). Zweitens sucht das entsetzte Recht
keine Harmonisierung zwischen eigenen Interessen und rechtlichen Rege-
lungen, was die Gefahr mindert, das Recht zur ,,Erziehung“ der Menschen

348

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

zu missbrauchen. Drittens bringt ein egalitires Regelsystem die Gleichwer-
tigkeit der Gesellschaftsmitglieder zum Ausdruck.

Doch kann ein entsetztes Recht motivational wirksam werden? Loick ar-
gumentiert, die kommunikative Vernunft habe das Potenzial, dem entsetz-
ten Recht motivierende Kraft zu verleihen. Die kommunikative Vernunft ist
ein zentrales Element in Jiirgen Habermas’ Projekt, Kants praktische Philo-
sophie zu detranszendentalisieren. Weder Einzelpersonen noch ein diese
transzendentalisierendes ,Super-Subjekt* kénnen die kommunikative Ver-
nunft anwenden. Sie bezeichnet lediglich die Gesamtheit der normativen
Bedingungen, die notwendig sind, damit sprachliche Interaktion zwischen
Menschen rational gelingen kann. Auf der kollektiven Ebene entspricht
dem ein Entscheidungsprozess, der seine gesamte Legitimation durch den
offentlichen Diskurs bezieht (314-15). Mit dem Riickgriff auf die kommu-
nikative Vernunft verankert Loick das entsetzte Recht in einem deliberati-
ven Prozess. Weil der deliberative Ansatz die Beratschlagung ins Zentrum
stellt, muss das Recht die Zustimmung der Betroffenen stets aufs Neue ein-
holen. Diese Ausrichtung verlangt dariiber hinaus danach, demokratische
Verhandlungen tatsdchlich durchzufithren und die Betroffenen tatsichlich
und genuin daran zu beteiligen. Diese notwendige deliberative Inklusion
fithrt zu einem Lernprozess, der einen multiperspektivischen, eigene Inter-
essen transzendierenden Zugang zum Politischen fordert (315-16). Contra
Habermas argumentiert Loick, indem man die Anldsse fiir kommunika-
tives Handeln vervielfaltigt und damit diesen Lernprozess intensiviert,
konnen zwangsbewehrte Rechtspflichten dem freiwilligen Umsetzen des
gemeinsam Beschlossenen weichen (316). Es ist damit das gemeinsame
Sprechen und Handeln - nicht der Zwang - dass ein motivierendes Mo-
mentum entwickelt - womit Zwang (im richtigen Kontext) auch nicht
mehr aus Griinden der Effektivitit eingesetzt werden muss (316-17). Soll
Zustimmung nicht durch die Androhung von Zwang erzwungen werden,
bleibt nichts anderes {ibrig, als fiir die Zustimmung zu werben, was bedingt,
das Recht so zu gestalten, dass es von allen akzeptiert werden kann (318).

Zwar sind mit dem Treffen einer Ubereinkunft seitens der Beteiligten
Rechtfertigungsanspriiche im Dissidenzfall verbunden [...], aber die er-
wartungsstabilisierende Funktion iibernimmt das [entsetzte] Recht nur
noch mittels des Vertrauens in die Bestdndigkeit illoktuindr eingegan-
gener Verpflichtungen. Diese Rechtfertigungsanspriiche sind selbst nur
sprachlich einldsbar [...]. Das fiihrt zu der paradoxen Konsequenz, dass
Partizipation und Dissidenz einander nicht ausschliessen, sondern be-

349

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

dingen, Denn die rechtlichen Verpflichtungen miissen, um zu verpflich-
ten, freiwillig sein und freiwillig bleiben; die Gesetzgebung muss, um
Selbstgesetzgebung zu sein, somit Selbst autorisiert werden und bleiben.
(Loick 2012, 319).

Eine radikal demokratische Gesellschaft, die in ihrer politischen Organisa-
tion auf das Konzept der Souverénitit verzichtet, hat das Potenzial, einen
Zustand von ,,Gesetz und Freiheit ohne Gewalt“ (Kant, Anth, AA VII:330)
zu erreichen, den Kant als Anarchie definiert. Das entsetzte Recht ist eine
Vereinbarung, die der sozialen Koordination sowie Kooperation dient und
damit das Individuum im Alltag entlastet (Loick 2012, 320). Das Soziale
kann bewusst gestaltet werden und die politische Ordnung bezieht ihre Le-
gitimitdt aus nachmetaphysischen Griinden, welche die Betroffenen durch
genuine und nicht hypothetische Zustimmung anerkennen. Der Rechtset-
zung sind dariiber hinaus Grenzen gesetzt, die sich durch die normative
Struktur des Rechts selbst ergeben. Eine politische Ordnung ohne Souvera-
nitét ist nicht automatisch konfliktfrei, erlaubt aber eine genuine Emanzi-
pation der Betroffenen (321).

Loicks Uberlegungen zielen zwar nicht auf ein anarchistisches Recht
ab, bieten aber einen konzeptionellen Rahmen, um ein solches zu ent-
wickeln und dessen Performanz zu plausibilisieren. Die kommunikative
Komponente geht gut mit dem identifizierten, kommunikativen Charakter
anarchistischer Freiheit sowie dem dialogischen Autoritétsverstindnis zu-
sammen, das der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption
innewohnt. Empirische Befunde zur deliberativen Demokratie (siehe z. B.
Dryzek et al. 2019) diirfen uns zuversichtlich stimmen, iiber die Performanz
deliberativer Entscheidungsfindungsprozesse. Die Mehrheit der Leute be-
teiligen sich gerne an einem deliberativen Prozess, und diejenigen, die am
bereitesten sind, sind diejenigen, die am meisten durch das Standardsys-
tem der Reprisentation abgeschreckt sind. Die deliberative Praxis wirkt
Manipulierungsversuchen der Eliten entgegen, kann Polarisierungen iiber-
winden und férdert fundiertes Urteilen, was dem Populismus entgegen-
wirkt. Dariiber hinaus zeigt die deliberative Praxis, dass Rhetorik (richtig
eingesetzt) nicht das Gegenteil von Vernunft sein muss. Skeptiker*innen
konnten nun - wie Niemeyer et al. (2023) erwdhnen - argumentieren,
durchschnittliche Menschen seien durch demokratische Prozesse im Allge-
meinen und deliberative im Speziellen iiberfordert, da sie lediglich begrenzt
in der Lage seien, sachliche Griinde fiir Entscheidungen zu erkennen und
abzuwidgen. Vielmehr folgten durchschnittliche Menschen oftmals intuiti-

350

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

ven Mustern oder suchen nach Griinden, die bereits gefillte Urteile stiitzen,
was zu einem Bestatigungsfehler fithrt, oder mit starken emotionalen Re-
aktionen verbunden sind. Niemeyer und Kollegen akzeptieren zwar, dass
Biirger*innen im politischen Kontext Schwierigkeiten damit haben kénnen,
rational zu argumentieren. Fiir sie spricht das aber nicht gegen Delibera-
tion, sondern zeigt vielmehr die Notwendigkeit, den Kontext kritisch zu
priifen. Denn gemidss Niemeyer und Kollegen mogen Menschen fiir sich
alleine genommen schlechte rationale Denker*innen sein. In der Gruppe
kénnen sie - stimmt der Kontext — aber durchaus gute Denker*innen
sein. Die Resultate der empirischen Studie untermauern diese Annahme.?8
Biirger*innen sind in einem passenden institutionellen Kontext in der Lage,
gemeinsam eine wirksame deliberative Vernunft zu entwickeln. Dies impli-
ziert: Auf kommunikative Vernunft setzende Gesellschaften sind weder
unrealistisch noch naiv.?®® Sie identifiziert vielmehr in groben Ziigen die
kontextuellen Voraussetzungen, unter denen eine gerechte, egalitire, freie
und gewaltlose oder -arme Gesellschaft funktionieren kann.

Wie konnten gleichberechtigte Autorititen nebeneinander funktionie-
ren? Eine mogliche Inspirationsquelle ist der libertire Kommunalismus.

288 Niemeyer et al. (2023, 10) untersuchten die deliberative Vernunft und die Bedingun-
gen, die sie ermdglichen, in 19 deliberative Gefdssen. In 17 Féllen handelte es sich
um Minipublics, die sich aus zufillig ausgewéhlten Laien zusammensetzten und die
iber ein Thema mit einer festgelegten Dauer unter strukturierten (moderierten)
Bedingungen beraten. In 2 Fillen waren eher Interessenvertreter*innen beteiligt. In
allen 19 Féllen kamen die tiblichen deliberativen Prinzipien zur Anwendung.

289 Deliberative Prozesse konnen aber auch hegemoniale Ziige annehmen und auf-
grund eines systemischen Konsensdrucks Konflikte verdecken: , The creative role
of dissent, valuable as an ongoing democratic phenomenon, tends to fade away in
the gray uniformity required by consensus® (Bookchin o. J.). Dies ist den auch der
Grund, den Vertreter*innen eines agonistischen Demokratieverstdndnis gegen deli-
berative Ansitze ins Feld fithren. Der Konsens- stellen sie eine Konfliktorientierung
gegeniiber. Beispielsweise argumentiert Mouffe (1993), eine politische Gruppierung
zu sein, bedeute unter anderem, sich von anderen Positionen, Ideologien usw.
abzugrenzen. Die sich daraus ergebenden Konflikte sind aber keine Gefahr fiir das
Politische, sondern vielmehr eine Voraussetzung dafiir. Da die Konflikte nicht durch
einen Konsens aufgelost werden kénnen, ist es unmoglich, eine abschliessende
Form gesellschaftlicher Organisation zu bestimmen. Diese ist daher als veranderbar
zu verstehen. Eine Ansicht, hinter der vermutlich auch die Anarchist*innen stehen
konnen. Die Uberlegungen hinter den agonistischen Demokratietheorien verdeutli-
chen nach der Diskussion tiber anarchistische Freiheit in Abschn. 6.1.2 nochmals,
wie wichtig Widerspruch fiirs Politische ist und das wir folglich von deliberativen
Prozessen einfordern miissen, Konflikte nicht zu tiberdecken und Entscheidungen
als neu verhandelbar zu verstehen.

351

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Diese anarchistische Stromung und Philosophie hat Murray Bookchin stark
gepragt. Der libertire Kommunalismus versteht die urbane Nachbarschaft
oder die Dorfgemeinschaft als die direkteste Sphire kommunaler Selbst-
verwaltung. Deshalb sollen revolutiondre Institutionen auf dieser Ebene
angesiedelt sein (Biehl 1999, 172). Deren intime Nahe erlaubt es den Bewoh-
ner*innen aktive Biirger*innen zu werden und die 6ffentliche Sphire zu
revitalisieren. Dieser Position liegt ein Politikverstandnis zugrunde, welches
Politik als ein organisches — d.h. als die Aktivitat eines &ffentlichen Kor-
pers — Phidnomen versteht (Bookchin 1999, 174-81). Politik ist dariiber hi-
naus ein sozialer und in der Gemeinschaft verankerter Akt, der lebenslange
Personlichkeitsbildung und Bildung ebenso voraussetzt wie ein Bewusst-
sein fiir 6ffentliche Verantwortung und 6ffentliches Engagement. Um gross-
flichige Herausforderungen zu meistern und um der Gefahr des Lokalpa-
triotismus vorzubeugen, sollen die lokalen Kommunen Netzwerke bilden
(Biehl 1999, 173). Die grundlegende Veranderung der &ffentlichen Sphire,
das Zuriickdridngen des Staates sowie die Umgestaltung der Wirtschaft,
die notwendig sind, um eine gerechtere und 6kologischere Gemeinschaft
zu schaffen, nicht von einem Tag auf den anderen durch eine Revolution
zu verwirklichen. Die Verwirklichung des libertdren Kommunalismus ist
vielmehr ein Prozess (Bookchin 1999, 195).

Fiir Bookchin muss der libertdre Kommunalismus auf eine Konfoderati-
on von Gemeinden hinauslaufen (178). Nur wenn diese in ein Netz gegen-
seitiger Verpflichtungen und Kooperation gegentiber den anderen Gemein-
den in der Region eingebunden sind, haben wir es mit echten politischen
Gemeinschaften zu tun. Die Konfderation basiert auf gemeinsamer Ver-
antwortung, der vollen Rechenschaftspflicht der konféderalen Delegierten
gegeniiber ihren Gemeinden, dem Recht auf Abberufung und einem festen
Mandat der Vertreter*innen. Von der Organisationsstruktur her handelte
es sich um ein Netzwerk von Riten, die sich aus gewéhlten Delegierten
der verschiedenen Gemeinden zusammensetzen. Diese konfoderalen Rite
stellten das Mittel dar, um die Gemeinden zu konfoderalen Netzwerken
zusammenzuschliessen.

Wie kénnen wir die Betonung der Netzwerkstruktur im Licht der bishe-
rigen Diskussion interpretieren? Setzten wir die Absenz von Souverénitit
voraus, dann kehren die konfoderierten Gemeinden die Hierarchie nicht
um. D.h. die Entscheidungsgewalt fliesst nicht bottom-up, da es keine sol-
che Gewalt gibt. Kombinieren wir dies ferner mit der Dienstleistungskon-
zeption, dann haben wir es mit einem Netzwerk zu tun, dessen Knoten ers-

352

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

tens unterschiedliche territoriale und/oder thematische Bereiche abdecken
und zweitens gegeniiber unterschiedlichen Personen Autoritit besitzen.
Wie konnen unter diesen Voraussetzungen die Rite sowie die von ihnen
beauftragen administrativen Institutionen?® Normen und Entscheidungen
durchsetzen? Die kurze Antwort ist: Sie konnen diese nicht durchsetzen;
zumindest nicht in dem Sinne, wie heutige politische Institutionen Gesetzte
durchsetzen. Denn die Konsequenz des entsetzten Rechts ist gerade, dass
Beschliisse nicht mehr durchgesetzt werden konnen. Dabei ist irrelevant,
ob sie sich an Institutionen oder an Einzelpersonen richten. Eine Umset-
zung ist lediglich mdglich, wenn die Institutionen oder Einzelpersonen
diese freiwillig anwenden. Damit bleibt einzig ein kommunikativer Prozess
iibrig. Man muss, in anderen Worten, Uberzeugungsarbeit leisten. Ange-
sichts der erwdhnten empirischen Evidenz zur Performanz deliberativer
Entscheidungsprozesse ist die Vorstellung foderativ-netzwerkartig organi-
sierter politischer Strukturen nicht per se naiv.

Orientieren wir uns an einer radikalen Interpretation der Dienstleis-
tungskonzeption, um die positive anarchistische Herausforderung zu stiit-
zen, dann ist damit aber meines Erachtens die Mdglichkeit, Zwangsmittel
zu rechtfertigen, nicht ausgeschlossen. Denn dieses Autorititsverstandnis
gibt uns zumindest eine kurz- bis mittelfristige Moglichkeit, Zwang nor-
mal zu rechtfertigen. Ein Beispiel dafiir ist das Bildungssystem, solange
dies autonomie- oder emanzipationsfordernd ist. Damit stellt sich aber
die Frage, ob sich diese Position mit einer anarchistischen Position verein-
baren lasst. Denn wie wir im Abschn. 2.3.2 gesehen haben, lehnen Anar-
chist*innen zwangsbewehrte Autorititen ab. Auf Zwang zuriickzugreifen,
um autoritative Aussagen durchzusetzen, ist verwerflich. Ferner verletzen
wir unseren Selbstrespekt und unsere Unabhingigkeit, wenn wir einer
zwangsbewehrten und/oder einer versteckten Autoritit gehorchen. Zwang
schriankt unsere Freiheit ein und widerspricht der Idee egalitirer sozialer
Beziehungen. Zwingen wir eine Person zu einer Handlung, dann nehmen
wir ihr die Moglichkeit, freiwillig mit uns zu handeln. Damit negieren wir
ihre positive Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Wie wir im Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, operieren anarchistische Institutionen in Einklang mit diesen Uber-
legungen bewusst ohne die Moglichkeit, Entscheidungen mit Zwangsmit-

290 Bookchin (1999, 177-78) unterscheidet zwischen den Mitgliederversammlungen der
Gemeinden, welche die Policies formulieren, und Personen oder Gruppen von
Personen, die Beschliisse umsetzen: ,For a community to decide in a participatory
manner what specific course of action it should take in dealing with a technical
problem does not oblige all its citizens to execute that policy” (Bookchin 1999, 177).

353

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

teln durchzusetzen. Das diskutierte Konzept des entsetzen Rechts verneint
ebenfalls die Moglichkeit, Recht durchzusetzen. Dies impliziert, als logi-
sche Konsequenz Zwang grundsitzlich zuriickweisen zu miissen, da dieser
freiheitseinschrankend ist. Dieser Schluss ist aber nicht differenziert genug
und ignoriert den Punkt, der sich in Bezug auf Luara Ferraciolis Kritik
am Anarchismus gezeigt hat (vgl. Abschn.3.1.3): Wir brauchen gewisse
gesamtgesellschaftliche Institutionen, die uns Autonomie erméglichen.

Akzeptieren wir Ferraciolis Argument, wird es vermutlich immer Erzie-
hungsberechtigte geben, fiir die ein gesamtgesellschaftliches Schulsystem
nicht infrage kommt, weil es nicht ihre Vorstellungen des guten Lebens
befordert. Einige dieser Erziehungsberechtigten werden deshalb davon
absehen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Solange dieses gesamt-
gesellschaftliche Schulsystem autonomie- und emanzipationsférdernd ist,
schrinken die Erziehungsberechtigten damit die Mdglichkeiten ihrer Kin-
der ein, jene Fahigkeiten zu erlernen und jenes Wissen zu erhalten, die fiir
autonomes Handeln notwendig sind. Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass
ein Kind auch ohne dieses System die Kompetenz fiir autonomes Handeln
aufzubauen vermag. Es wird aber schwieriger und die Erziehungsberechtig-
ten schranken mit ihrer Entscheidung die Freiheit ihrer Kinder ein. Es
kommt damit zu einem Konflikt zwischen der Freiheit der Erziehungsbe-
rechtigten und jener der Kinder.

Anarchist*innen kénnten nun argumentieren, dass fir die Aufldsung
dieses Konflikts kein Zwang notwendig sei. Eine kommunikative Herange-
hensweise sei besser und decke sich mit anarchistischen Prinzipien. Im
Idealfall mag dies zutreffen und wir kénnen die Erziehungsberechtigten
davon tiberzeugen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Dariiber hinaus
kann uns der Dialog mit den Erziehungsberechtigten dabei helfen, das
System auf eine Weise zu gestalten, die fiir alle akzeptabel ist. Kénnen wir
aber alle iiberzeugen? Selbst in einer anarchistischen Gesellschaft werden
wir dies verneinen miissen. Eine solche ist — wie im Abschn. 6.1.3 gesehen -
nicht automatisch konfliktfrei und ihre Mitglieder sind dazu berechtigt,
sich gegen Einschrankungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdriicken der eigenen Individualitdt beschrianken. Unter diesen
Voraussetzungen ist es zwar theoretisch moglich, alle Erziehungsberechtig-
ten zu iiberzeugen. Es ist aber eher unwahrscheinlich. Wir kdnnen deshalb
selbst in einer anarchistischen Gesellschaft nicht von einer idealen Lésung
in jedem Fall ausgehen. Angesichts der zentralen Fahigkeiten, um die es
hier geht, scheint Laisser-faire ebenfalls nicht angebracht. Wir haben einen

354

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

guten Grund - namlich die Autonomie und Handlungsfihigkeit der Kin-
der -, Erziehungsberechtigte zu zwingen, ihre Kinder in eine Schule zu
schicken, die autonomiefordernd ist.?!

Dies widerspricht aber weder notwendigerweise der Position, Zwang sei
schlecht, da er freiheitseinschrankend ist, noch einer daraus abgeleiteten
Position, Zwang lasse sich nicht legitimieren. Eine anarchistische Position
lasst sich damit verbinden, Zwang in Einzelfillen als gerechtfertigtes Ulti-
ma Ratio anzusehen. Dies ist mit dem Konzept des entsetzten Rechts ver-
einbar, wenn wir dadurch das zwangsbewehrte Recht nicht wieder durch
die sprichwoértliche Hintertiir einfithren. Um dies zu verhindern, miissen
wir uns zundchst fragen, was in der hier beschriebenen Konfliktsituation
geschieht, wenn es zur Zwangsanwendung kommt. Die Erziehungsberech-
tigten befolgen die Anweisung, ihre Kinder in die Schule zu schicken, weil
sie die Sanktionen fiirchten, falls sie es nicht tun. Verweigern sich die
Erziehungsberechtigten, dann kommt es zur einer Sanktion S. Diese kann
verschiedene Formen annehmen und sollte moglichst wenig in die Lebens-
fithrung der Erziehungsberechtigten eingreifen. Kommt S zur Anwendung,
dann haben wir eine Situation, in der es zu einem Notstand kommt, weil
die kommunikative Herangehensweise nicht funktioniert hat. Derweil dies
in den meisten Situationen vermutlich nicht ausreichend ist, um Zwang zu
rechtfertigen, gibt es Fille, in denen dieses Versagen nicht hingenommen
werden kann. Das hier diskutierte Beispiel ist ein solcher Fall, da viel auf
dem Spiel steht.

Zudem haben wir es mit einer Art von Herrschaft zu tun. Diese spielt
zwar nicht auf gesellschaftlicher, sondern auf familidrer Ebene, lauft aber
trotzdem auf Kontrolle und Einschrinkung von Freiheit hinaus. Selbst
wenn die Erziehungsberechtigten ihre Kinder nicht kontrollieren wollen,
schranken sie die Freiheit ihrer Kinder ein. Diese kdnnen sich nicht dage-
gen wehren, da sie beispielsweise noch zu jung sind oder da sie sich in
einem Abhidngigkeitsverhiltnis mit ihren Erziehungsberechtigten befinden.

291 In ihrer Argumentation verweist Ferracioli (2015) unter anderem auf die Moglich-
keit, in der Schule ein neutraler Ort zu sehen, der Kindern und Jugendlichen
erlaubt, ihre Fahigkeiten zum kritischen Denken, zur Fantasie und zum Selbstwert-
gefiihl zu entwickeln, ohne sie gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des
Guten zu fiihren. Inwieweit Schule neutral sein kann und soll, konnen wir hier
offen lassen. Der in diesem Kontext relevante Punkt, den Ferracioli anspricht, ist,
dass eine autonomiefordernde Schule nicht dafiir da sein kann, Schiiler*innen von
einem bestimmten Vorstellung des guten Lebens zu iiberzeugen. Dies wire indoktri-
nierend und damit nicht autonomiefordernd.

355

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Auf dieser Basis konnen wir die Anwendung von Zwang rechtfertigen,
wenn zuvor der Dialog gescheitert ist. Zudem ist damit den Kindern nicht
die Moglichkeit genommen, die Vorstellungen der Erziehungsberechtigten
dariiber, was das gute Leben ist, als die eigenen zu {ibernehmen. Sollten
wir auf Zwang verzichten? Die anarchistische Antwort ist ein iiberzeugtes
Ja. Es wire aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zuriickzuweisen, das im
Einzelfall zu rechtfertigen ist. Eine iiberzeugende positive anarchistische
Herausforderung muss dies anerkennen und damit einen Schritt auf die
Position der zeitgendssischen Republikaner*innen zugehen, fiir die der
mit Souverdnitdt ausgestattete republikanische Staat fiir ein freies Leben
notwendig ist. Aber Zwang im Einzelfall rechtfertigen zu konnen, ist etwas
anderes, als Zwang zu legitimieren. Rechtfertigen wir Zwang entlang der
hier skizzierten Linien, dann sagen wir, dass es in bestimmten Fillen bes-
ser ist, Rechte als Ultima Ratio zu verletzen, weil wir damit die Rechte
schwicherer sichern oder stirken konnen. Dies ist nicht damit vergleichbar,
Zwang zu legitimieren und damit einer Institution das Recht zuzusprechen,
Zwang ausiiben zu diirfen. Damit mag das hegemoniale Potenzial von ge-
sellschaftlichen Institutionen auf der praktischen Ebene nicht gebannt sein.
Aber eine Institution, die zu oft auf Zwangsmittel zuriickgreift, anstellt den
Dialog zu suchen, kann auf Dauer ihre legitime Autoritéit nicht aufrechter-
halten. Damit verbleibt der kommunikative Prozess auch dann der einzige
legitime Weg, wenn man die Mdglichkeit akzeptiert, Zwangsmittel unter
bestimmten Begebenheiten rechtfertigen zu kénnen. Damit liegt der Fokus
weiterhin auf Dialog sowie darauf, Emanzipation und maximale Freiheit
zu ermoglichen, womit die bis hier umrissene positive Herausforderung
anarchistisch bleibt.

Diese Uberlegungen fithren zu einer weiteren Frage. Denn sie scheinen
zu implizieren, dass gesellschaftliche Institutionen Zwang gerechtfertigter-
weise anwenden konnen, wenn damit eine Reduzierung oder Auflosung
von Herrschaft verbunden ist. Damit scheint sich eine erneute Uberschnei-
dung mit republikanischen Ansitzen zu geben, die ebenfalls - wie im
Abschn. 6.1.2 bereits gesehen — nach Abwesenheit von Herrschaft streben.
Damit stellt sich die Frage, ob die Anarchist*innen nicht von den Repu-
blikaner*innen lernen kénnen. Sind angesichts der eingangs genannten
gesellschaftlichen Herausforderungen wie der Klimawandel oder das theo-
retische Problem der fehlenden Theorie einer Weltgesellschaft republikani-
sche Strukturen nicht vielleicht eine Moglichkeit, eine freie Gesellschaft
aufzubauen und zu sichern? Wie Holzing (2014, 14-16) argumentiert, ist
der zeitgendssische Republikanismus durch zwei Traditionsstrange gekenn-

356

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

zeichnet. Der athenisch-aristotelische oder humanistische Republikanismus,
wie ihn z. B. John G. A. Pocock vertritt, stellt positive Freiheit ins Zentrum
und versteht biirgerliche Tugend, Partizipation sowie Gemeinwohlorien-
tierung als essenziell fiir ein gutes Leben. Diese Ideen wurden teilweise
von einigen kommunitaristischen Autor*innen aufgenommen. Der neord-
mische Republikanismus, wie ihn beispielsweise Philip Pettit oder Quentin
Skinner vertreten, fokussiert dagegen — wie im Abschn. 6.1.2 gesehen -
auf negative Freiheit und sieht in biirgerlicher Tugend, Partizipation sowie
Gemeinwohlorientierung hochstens ein Mittel, um die Freiheit der Biir-
ger*innen zu sichern oder zu maximieren. Fiir Lovett (2018, Abschn. 4) ist
der humanistischen Position eine perfektionistische Konzeption des Guten
eigen, die sich um die Idee aktive*r Biirger*innen dreht. Es sei aber auch
akzeptiert, dass nicht alle Biirger*innen gleichermassen gut darin seien,
im Politischen aktiv und involviert zu sein. Das macht politische Macht
und offentliche Anerkennung zwangslaufig zu ungleich verteilten Giitern
in einer Gesellschaft. Aus diesem Grund ist fiir Lovett der elitistische
Unterton, der sich im athenisch-aristotelischen Republikanismus finden
lasst, eine Konsequenz der Kernwerte dieser Position. Dies macht diesen
Traditionsstrang aus anarchistischer Sicht wenig attraktiv, da diese einen
grossen Wert auf eine egalitire Gesellschaft legt.

Dies spricht aber noch nicht gegen den neordmischen Republikanis-
mus. Denn dieser sei keiner elitistischen Position verpflichtet, wie Lovett
ausfithrt. Vielmehr folge daraus, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft
zu verstehen, eine progressive politische Doktrin. Wie Holzing (2014, 15)
beispielsweise darlegt, orientiert sich Quentin Skinners Freiheitsbegriff an
Machiavelli. Dieser hat fiir Skinner (2009, 150-52) zwar einen negativen
Freiheitsbegriff vertreten, aber auch auf die Notwendigkeit eines freien
Gemeinwesens hingewiesen. Dieses ist eine Voraussetzung, damit die Biir-
ger*innen unabhingig sein kénnen. Ein freies Gemeinwesen ist, wie Skin-
ner erklart, in einer Republik am wahrscheinlichsten, da diese das Gemein-
wohl am ehesten im Blick habe. Als Konsequenz verlangt die Sicherung
unserer Freiheit danach, ein politisches System der Selbstregierung zu eta-
blieren. Lediglich in einer Republik konnen wir hoffen, frei zu leben. Dies
verbindet Uberlegungen, die wir in Anlehnung an Isaiah Berlins (1995b)
Unterscheidung eher der Freiheit-zu zuordneten, mit solchen, die an die
Idee von negativer Freiheit ankniipfen. Bei dieser Konklusion handelt es
sich fiir Skinner (2009) nicht nur um den Kerngedanken in Machiavellis
Discorsi, sondern in allen neoromischen Theorien der Freiheit und der
Biirgerschaft. Daher iiberrascht es nicht, dass beispielsweise bei Philip

357

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Pettit aus dessen Freiheitsbegrift ebenfalls eine bestimmte institutionelle
Ausgestaltung folgt. Wie Holzing (2014, 19-20) argumentiert, soll fiir Pettit
das politische System einer Republik die Biirger*innen sowohl beziiglich
Input als auch Output zu Mitgestaltenden machen, damit es auf diese Weise
deren Freiheit sichert. Lovett (2018, Abschn. 4) folgend kénnen wir daran
anschliessend argumentieren, eine republikanische politische Ordnung ha-
be zwei basale Aufgaben zu erfiillen. Erstens soll sie die demokratische Ord-
nung gegen despotische oder autokratische Tendenzen absichern, da diese
die Freiheit der Biirger*innen gefahrden. Staaten respektive ihre Institutio-
nen sollen, mit anderen Worten, nicht selber zu Quellen der Herrschaft
werden. Zweitens ist eine Gesellschaft so zu ordnen, dass keine Person
oder Gruppe von Personen willkiirliche oder unkontrollierte Macht-iiber
erlangen und dadurch andere beherrschen kann.

Um diese Aufgaben zu erfiillen, diirfen sich staatliche Institutionen -
solange sie eine legitime gesetzliche Grundlage dafiir haben - sich ins
Leben ihrer Biirger*innen einmischen. Dies konnen wir zumindest aus
Pettits (1997, 20-23) Argumentation ableiten, aus republikanischer Sicht sei
nicht jede Einmischung eine Form von Herrschaft. Darin sieht Pettit den
Kernunterschied zwischen dem liberalen und seinem Freiheitsverstdndnis.
Wir konnen fiir Pettit von einer anderen Person beherrscht werden —
indem wir beispielsweise als Extremfall Sklav*innen dieser Person sind -,
ohne dass sich diese Person notwendigerweise in unser Leben einmischt.
Diese Person kann etwa so gutmiitig sein und uns in allem, was wir tun,
vollige Handlungsfreiheit geben. Oder wir kénnen in der Lage sein, die
uns beherrschende Person zu manipulieren. Was es auch immer ist, der
springende Punkt ist folgender: Unser Leben ist in diesem Fall frei von
externer Einmischung, was — wie wir im Abschn. 6.1.2 gesehen haben - in-
frage stellt, ob wir mit Freiheit als Nichteinmischung das erfassen, was wir
im Allgemeinen unter Freiheit verstehen. Sind wir in der hier skizzierten Si-
tuation wirklich in einem relevanten Sinn des Wortes frei? Demgegeniiber
steht eine Situation, in der wir, wie Pettit weiter ausfiihrt, uns einer Person
gegeniibersehen, die sich in unserem Auftrag und in Ubereinstimmung mit
unseren Uberzeugungen in unser Leben einmischt. Solange diese Person
dann, und nur dann, handelt, wenn diese Bedingungen erfiillt sind und an-
sonsten am Handeln gehindert wird respektive eine Strafe fiirchten miisste,
handelte sie nicht entlang ihres Auftrags und in unserem Interesse, konnen
wir schwerlich davon sprechen, die Einmischung sei eine Form von Herr-
schaft. Dazu fehlt das Element der Willkiir. Diese Person ist damit nicht
unser*e Meister*in, sondern Bevollméchtigte*r in unseren Angelegenheiten.

358

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Dies erdftnet die Moglichkeit, uns eine politische Ordnung vorzustellen, in
der Institutionen in unser Leben eingreifen, ohne damit automatisch unsere
Freiheit zu beschranken oder uns zu beherrschen.

Akzeptieren wir dies, ist staatliches Handeln erstens nicht nur mit unse-
rer Freiheit vereinbar, sondern zweitens auch eine Bedingung dafiir. Dazu
bendtigen wir zundchst institutionelle Mechanismen gegen autokratische
und despotische Tendenzen. Wie Lovett (2018, Abschn. 4) erklért, sind viele
der republikanischen Standardmittel wie Rechtsstaatlichkeit, Macht- und
Gewaltenteilung, Foderalismus, durch die Verfassung garantierte Grund-
rechte usw., die den Fortbestand eines freien Gemeinwesens garantieren
sollen, heute unter Liberalen akzeptiert und haben (zumindest in westli-
chen Demokratien) Eingang ins politische System gefunden. Wie wir aber
immer wieder beobachten konnen, sind diese Mechanismen fiir sich alleine
genommen nicht ausreichend, um Herrschaft zu verhindern. Diesen Um-
stand anerkennen die zeitgendssischen Republikaner*innen gemass Lovett.
Denn kein System kann alles abschliessend regeln, wodurch die rechtsaus-
tibende und -durchsetzende Gewalt einen gewissen Handlungsspielraum
hat, der ausgeniitzt werden kann. Eine vergleichbare Situation ergibt sich
bei der rechtssetzenden Gewalt beim Erstellen der rechtlichen Normen.

Als eine Antwort darauf préasentiert Pettit (1999, 173-82) das Konzept
der anfechtbaren Demokratie (contestatory democracy). Zunachst muss die
rechtssetzende Gewalt dazu gezwungen sein, Gesetzte zu erlassen, welche
die wahrgenommenen Interessen der Biirger*innen beférdern. Diese Vor-
aussetzung spricht fiir Pettit fiir Wahlen. Denn in einem politischen Sys-
tem mit regelmassigen Wahlen werden Amtstrager*innen wahrscheinlich
abgewdhlt, die sich gegeniiber den allgemeinen wahrgenommenen Interes-
sen der Biirger*innen gleichgiiltig zeigen. Ein demokratisches politisches
System mit regelmdssigen Wahlen ist aber, wie Pettit argumentiert, nicht
ausreichend, um Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zu sichern, wie
die Gefahr der Tyrannei der Mehrheit belegt. Dieses Problem beschrinkt
sich nicht nur auf gespaltene oder polarisierte Gesellschaften, in der eine
religiose, ethnische oder ideologische Mehrheit die Minderheit beherrscht.
Auch in relativ homogenen und einen gewissen Zusammenhalt aufweisen-
den Gesellschaften kann es zu einer Tyrannei der Mehrheit kommen.
Selbst dann kénnen Individuen durch erlassene Gesetze und Normen
auf eine Weise behandelt werden, die ihren wahrgenommenen Interessen
widerspricht. Damit meint Petit aber nicht, jeder Fall, in dem staatliches
Handeln die wahrgenommenen Interessen von Personen verletzt oder nicht

359

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fordert, sei problematisch. Gemeinsame politische Institutionen, die alle
spezifischen Interessen befriedigen, sind faktisch unvorstellbar. Problema-
tisch wird dies fiir Pettit aber, wenn ein politisches System so angelegt ist,
dass staatliche Institutionen nicht gezwungen sind, die ersichtlichen und
wahrgenommenen Interessen einer Minderheit zu beriicksichtigen, um sich
in ihrem Handeln exklusiv von den Anliegen der Mehrheit leiten zu lassen.
Wir haben gute Griinde, Pettit hier zuzustimmen. Denn kann die Mehr-
heit uneingeschréinkt entscheiden, droht der gesellschaftliche Konformitits-
druck jene in ihrer Individualitédt einzuschranken und zu unterdriicken, die
von der gesellschaftlichen Normalitit abweichen.?? Politische Entscheide
unter diesen Vorzeichen konnen auf der grdsseren Zahl und nicht auf
richtigen oder angemessenen Griinden basieren, was hochst problematisch
ist.

Um dieser Problematik entgegenzuwirken, sind fiir Pettit institutionelle
Mechanismen notwendig, die Biirger*innen erlauben, demokratische Ent-
scheide herauszufordern, falls sie das Gefiihl haben, diese beriicksichtig-
ten gewisse wahrgenommene relevante Interessen nicht (ausreichend). Die
Méglichkeit zur Anfechtung verlangt aber nach gemeinsamen Grundlagen,
ohne die ein solches politisches System nicht funktionieren kann.

There are many social divides such that people on different sides may
not be willing to have their rival views on certain issues decided by any
independent process; if the process goes against them, and if its finding
rules, then they may be unable to believe that their avowable, perceived
interests were taken equally into account. In such cases, the promotion
of freedom as non-domination will require us to look at possibilities of
secession for one or another side, or to explore the prospect of separate
jurisdictions for the different groups, or to think about a federal structure
in which each gets its own territory, or to make room for rights of con-
scientious objection on the part of the group that is negatively affected.
Or at least it will require this so far as other things are equal: so far as
such emergency measures would not in other ways have more damaging
effects on people’s freedom as non-domination. (Pettit 1999, 182).

292 Dies ist beispielsweise der Grund, weshalb John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) in
Uber die Freiheit Stellung gegen die radikale Volkssouverinitit sowie gegen eine
uneingeschrankte Mehrheitsregel bezieht. Fiir ihn ist die Tyrannei der Mehrheit -
neben der Tyrannei der Behorde - eines jener Probleme, gegen die sich eine demo-
kratische Gesellschaft schiitzen muss.

360

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Fiir Pettit erlaubt, sowohl Wahlen als auch die Méglichkeit zur Anfechtung
als Voraussetzungen fiir eine funktionierende Demokratie anzusehen, ers-
tens eine einfachere Erklirbarkeit von Uberzeugungen und Designentschei-
dungen (187). Es zwingt uns aber zweitens auch dazu, unsere Institutionen
auf eine Weise zu gestalten, welche die Dimension der Anfechtung starkt.
Lovett (2018, Abschn. 4) folgend umfasst eine anfechtbare Demokratie drei
»Elemente®: Erstens miissen staatliche Institutionen die 6ffentliche Delibe-
ration berticksichtigen. Um die 6ffentliche Deliberation zu stirken sollten
Institutionen so gestaltet sein, dass Akteur*innen von Verhandlungen hinter
geschlossenen Tiiren absehen und offentliche Deliberation bevorzugen.
Ebenfalls miissen Behorden ihre Entscheide auf eine Weise begriinden,
die einer kritischen offentlichen Begutachtung zugénglich ist. Die beiden
anderen Elemente, die in der Literatur gemiss Lovett weniger diskutiert
werden, sind einerseits die Notwendigkeit, demokratische Anfechtung allen
zuginglich zu machen. Andererseits muss die gerichtliche Uberpriifung
von rechtlichen Regelungen allen Biirger*innen zuginglich sein. Ob daraus
zwingend folgt, es brauche eine Verfassungsgerichtsbarkeit, diskutieren re-
publikanische Autor*innen aber kontrovers. Grob gesagt geht es Lovett
folgend bei der anfechtbaren Demokratie darum, dass richtig konzipierte
demokratische Institutionen den Biirger*innen die Moglichkeit geben, die
Entscheidungen ihrer Vertreter*innen wirksam anzufechten. Durch diese
Moglichkeit der Anfechtung werden Regierungsvertreter*innen, die iiber
eine Ermessensbefugnis verfiigen, einem 6ffentlichen Verstdndnis der Ziele
oder Zwecke, denen sie dienen sollen, und der Mittel, die sie einsetzen
diirfen, unterworfen. Auf diese Weise kann die Ermessensbefugnis einer
Kontrolle durch die Biirger*innen unterworfen werden, wie sie fiir eine
sichere Ausiibung der republikanischen Freiheit erforderlich ist.

Weitere Politiken und institutionelle Regelungen miissen darauf zielen,
die Herrschaft von Personen iiber andere zu verhindern. Das Straf- und
Zivilrecht stellt sicher, dass die Interaktionen zwischen Biirger*innen nicht
durch Gewalt und damit durch die starkere Partei gepréigt sind. Dies macht
ein Rechtssystem zu einer Notwendigkeit fiir die Abwesenheit von Herr-
schaft (z. B. Lovett 2016). Ohne ein System Offentlicher und stabiler Regeln,
die interpersonale Beziehungen regulieren, ist es unmdglich fiir Biirger*in-
nen, zumindest teilweise frei von Willkiir zu sein (z. B. Pettit 2012). Rechts-
staatlichkeit alleine ist fiir die zeitgendssischen Republikaner*innen aber
nicht ausreichend, um hegemoniale Beziehungen zwischen Biirger*innen
zu verhindern. Dies ist ein Grund, wie Lovett (2018, Abschn. 4) ausfiihrt,
weshalb der Enthusiasmus zeitgendssischer republikanischer Autor*innen

361

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fiir ein marktwirtschaftliches Wirtschaftssystem seine Grenzen hat. Denn
konnen die schwichsten Mitglieder einer Gesellschaft ihre Grundbediirf-
nisse nicht decken, macht sie das verletzlich, was wiederum zu Abhéngig-
keiten fithren kann. Ausgehend davon iiberrascht beispielsweise Philips
Pettits (z.B. 2007) Verteidigung fiir ein bedingungsloses Grundeinkommen
nicht. Er sieht darin eine Moglichkeit, mit der sich Menschen von &ko-
nomisch begriindeter Herrschaft befreien respektive schiitzen lassen. Ne-
ben Herrschaft aufgrund 6konomischer sorgen sich gemiss Lovett (2018,
Abschn. 4) zeitgenossische Republikaner*innen ebenfalls um Herrschaft
aufgrund familidrer Beziehungen. So war das Familienrecht lange eine
Quelle von Abhéngigkeit von Kindern und Frauen von ihren Vitern re-
spektive von ihren Eheménnern. Um diese hegemonialen Beziehungen
aufzuldsen sprechen sich republikanische Autor*innen dafiir aus, Kinder-
rechte auszudehnen und Diskriminierungen aufgrund des Geschlechts zu
eliminieren.

Ein weiteres Anliegen des zeitgendssischen Republikanismus neordmi-
scher Pragung ist, biirgerliche Tugenden zu fordern. Dies ist, wie Lovett er-
kldrt, in den meisten Fillen der Beobachtung geschuldet, dass sich republi-
kanische Freiheit am ehesten in einer Gesellschaft sichern oder maximieren
lasst, in der sich die Biirger*innen dem republikanischen Ideal verpflichtet
fithlen und bereit sind, etwas fiir dessen Verwirklichung beizutragen. Um
das Engagement fiir republikanische Ideale zu férdern, setzen republikani-
sche Autor*innen auf eine politische Kultur, die tugendhaftes Verhalten
mit Offentlicher Wertschétzung belohnt, sowie auf Politische Bildung. So
argumentiert beispielsweise M. Victoria Costa (2009, 412), Bildung habe
das Potenzial, jene Fertigkeiten der Biirger*innen zu férdern und jenes
Wissen zu vermitteln, das thnen erlaubt, effizient zu partizipieren. Zudem
seien Schulen in einer aussergewohnlich guten Position, um demokratische
Werte zu férdern, ohne dass damit notwendigerweise Indoktrination ver-
bunden sei. Damit dient die biirgerliche Tugend, wie oben erwéhnt, fiir
den neorémischen Republikanismus als ein Mittel zum Zweck. Sie ist,
wie Lovett (2018, Abschn. 4) bemerkt, ein niitzliches Instrument, um jene
Gesetze, Institutionen und Normen zu schaffen, welche die republikanische
Freiheit befordern und diese dauerhatt sowie zuverldssig zu gewahrleisten.

In Anlehnung an Robert E. Goodin kdnnen wir festhalten, dass diver-
se Aspekte fiir den Republikanismus als politische Theorie zu sprechen
scheinen. Selbstregierung, Gewalt- und Machtteilung, ein resilientes Frei-
heitsverstindnis, Fokus aufs Gemeinwohl sowie Deliberation als politischer
modus operandi. Dies spricht auf den ersten Blick fiir starke Uberschnei-

362



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

dungen zwischen republikanischen und anarchistischen Vorstellungen da-
riiber, wie ein politisches Gemeinwesen zu organisieren ist. Bei genauerem
Hinschauen offenbaren sich aber grundlegende Unterschiede. Einer zeigt
sich etwa bei der Frage der Deliberation. Wie Goodin (2003, 66-67) argu-
mentiert, schwebt den Republikaner*innen ein System vor, das Griinder-
viter der Vereinigten Staaten in bewusster Abgrenzung zu einer ,populis-
tischen” Demokratie entwickelt haben. In diesem {iben die Biirger*innen
die politische Gewalt nicht direkt aus, sondern iibergeben diese treuhdn-
disch an gewdhlte Reprisentant*innen, welche die politische Deliberation
tibernehmen. Zeitgendssische Republikaner*innen fiihlen sich, wie Goodin
mit Verweis u. a. auf Pettit erklart, weiterhin von diesem Modell angespro-
chen. Zwar gibt es, wie Goodin zugibt, republikanische Autor*innen, die
dies bedauern und sich bemiihen, lokale Institutionen wieder zu starken.
Eine praktische Unméglichkeit, deliberative Entscheidungsprozesse auszu-
dehnen, anerkennen diese aber ebenfalls an. Eine Einschédtzung, die Lovett
(2018, Abschn. 4.2) zu teilen scheint, bedenkt man eine seiner Aussagen im
Zusammenhang mit der anfechtbaren Demokratie. Deren erstes Element
umfasst, wie erwéihnt, die Notwendigkeit einer 6ffentlichen Auseinander-
setzung, was fiir Lovett bedeutet: die jeweiligen Entscheidungstriger*innen
(Gesetzgeber, Gerichte, Biirokraten usw.) haben ihre Entscheidungen zu
begriinden und diese Griinde miissen 6ffentlich diskutiert werden kénnen.
Derweil dies mit dem republikanischen Freiheitsverstandnis potenziell ver-
einbar ist, kann dasselbe nicht von dem von mir skizzierten anarchistischen
Freiheitsbegrift gesagt werden. Dieser verlangt aufgrund seiner positiven
Dimension nicht nur eine stirke Einbindung der Biirger*innen, sondern ist
nur schwerlich mit Top-down-Systemen vereinbar.

Ein weiterer Punkt der republikanischen Tradition, der unvereinbar mit
anarchistischen Werten zu sein scheint, ist die Bewunderung gegeniiber der
militdrischen Starke der romischen und anderer antiker Republiken. Dazu
kommt, wie Lovett erwdhnt, die Akzeptanz von Machiavellis Position, die
Politiken und Institutionen befiirwortet, welche die Expansionsfahigkeit
von Republiken stirken sollten. Darin sieht Goodin (2003, 65-66) einen
martialischen Einschlag der biirgerlichen Tugend, die dem Republikanis-
mus eigen sei:

Academic republicans may no longer welcome the martial implications
of the model with quite such gusto. Nonetheless, the republican ideal still
clearly remains the sturdy man of honor, relying only on the strength of
his own arms [...]; and that easily shades over into armaments as well.

363

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

That resonance remains strong among ,street-level republicans,® even if
it is now largely suppressed within republicanism as an academic-cum-
literary tradition.” (Goodin 2003, 66).

Mit seiner Unterscheidung zwischen akademischen und nicht akademi-
schen Republikaner*innen schrinkt Goodin aber seine Kritik ein und
wir miissen uns fragen, ob Militarismus wirklich ein notwendiger Aspekt
des zeitgendssischen Republikanismus ist. Zudem weist Lovett (2018,
Abschn. 4.4) Goodins Interpretation der klassischen Republikaner*innen
zuriick. Diese befiirworteten gemdss Lovett selten Eroberung um ihrer
selbst willen. Militarische Starke und deren offensiver Einsatz sei, Machia-
velli folgend, vielmehr als eine gute Méglichkeit gesehen worden, die Re-
publik zu verteidigen. Selbst wenn wir aber Militarismus nicht als notwen-
diges Element einer republikanischen Position verstehen, offenbart eine
aktuelle Diskussion iiber Grenzen und deren Sicherung Aspekte, von denen
sich die Anarchist*innen bewusst distanzieren. Dies stellt wiederum infra-
ge, ob die republikanischen Vorstellungen einer guten politischen Ordnung
mit dem Anarchismus kompatibel sind.

Derweil Republikaner*innen in einer guten Position sind, um sich fiir
Staatenlose, Fliichtlinge und Einwohner*innen ohne Staatsbiirgerschaft
einzusetzen, die klar anfillig fiir hegemoniale Beziehungen sind, ist der
Umgang mit internationaler Bewegungsfreiheit weitaus schwieriger. Die Po-
sitionen sind breit gefichert. So ist beispielsweise fiir Pettit (2012, 161-62)
die Tatsache, dass wir heutzutage zwangsldufig in einem Gebiet leben, das
von einem Staat beansprucht wird, kein Anzeichen fiir die Beherrschung
durch diesen Staat. Es handelt sich fiir ihn dabei vielmehr um eine histo-
rische Notwendigkeit, die damit vergleichbar ist, in einer Welt leben zu
miissen, die von den Gesetzen der Physik bestimmt wird. Wir haben in
der Folge auch nicht die Wahl, ob wir im Staat A oder B aufwachsen.
Solange dieser Staat uns die Ausreise nicht verbietet, folgt aus der Abwesen-
heit einer Wahl aber keine Herrschaft. Dies ist gemiéss Pettit auch dann
der Fall, wenn andere Staaten uns die Einreise nicht garantieren konnen.
Denn diese Staaten sind aus politischen Griinden gezwungen, ihre Grenzen
aufrechtzuerhalten und den offenen Zugang auf ihr Staatsgebiet Nichtbiir-
ger*innen gegebenenfalls zu verweigern. Die daraus resultierende, unsere
Handlungsméglichkeiten einschriankende Situation — wir sind faktisch ge-
zwungen, in unserm Staat zu verbleiben -ist deshalb nicht das Resultat
von einem hegemonialen Verhalten ,unseres Staates, sondern ist dem Ver-
halten eines anderen geschuldet. Dieses begriindet aber ebenfalls keine

364

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Beherrschung durch andere Staaten, da kein Staat seine Grenzen generell
fir Nichtbiirger*innen oder nicht stindige Einwohner*innen 6ffnen kann,
ohne damit interne Krisen oder gar einen Zusammenbruch in Kauf zu
nehmen. Immigration zu regulieren ist eine politische Notwendigkeit, die
unsere Bewegungsfreiheit zwar beeintriachtigt, aber nicht notwendigerweise
einschrankt.

Dieser Sichtweise widerspricht beispielsweise Costa (2016). Sie argumen-
tiert, es sei nicht ausreichend, die Regulation von Immigration als eine
politische Notwendigkeit darzustellen, um daraus abzuleiten, es handle
sich um keine Beherrschung von Nichtbiirger*innen. Denn die Entschei-
dungen des Staates dariiber, wer (nicht) einreisen darf, kénnen nicht auf
eine Weise kontrolliert werden, die den relevanten Interessen der Nicht-
biirger*innen angemessen Rechnung trdgt. Zudem haben viele Menschen
gute Griinde, migrieren zu wollen, was die Regulation von Immigration
und die damit verbundene Einschrankung von Bewegungsfreiheit fiir Costa
zu einer bedeutsamen Form von Herrschaft macht. Fiir Costa muss ein
republikanischer Staat seine Grenzen so offen wie moglich halten, weil
Bewegungsfreiheit eine wichtige Freiheit ist.>>3

The only way to avoid domination by borders would be to open them
completely. But this may not be a feasible option, so a second-best
option would be to structure its admission policies in ways that are
publicly justifiable and contestable by noncitizens. The state need not be
required, on this second-best option, to open its borders to the point in
which there is an absolute reduction of overall domination. One basic
responsibility of the republican state is to secure the enjoyment of an
adequate level of non-domination within its territory. As a result, the
state is justified in restricting immigration to the extent that is necessary
to secure a threshold level of non-domination inside its territory. But
beyond this point, the domination it produces is a betrayal of its core
ideal. (Costa 2016, 411-12).

Diese beiden Positionen zeigen meines Erachtens die Schwierigkeit, die
sich daraus ergibt, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft - der obers-
te politische Wert der republikanischen Tradition (Pettit 1997, 81) - mit
Staatlichkeit in Einklang bringen zu wollen. Republikaner*innen haben

293 Siehe Andreas Cassees (2016) Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Pli-
doyer fiir offene Grenzen fiir eine ausfiihrliche Diskussion sowie die Verteidigung
einer globalen Bewegungsfreiheit.

365

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

konzeptionelle Griinde, sich fiir die Regulierung von Immigration auszu-
sprechen, da fiir sie eine freie Gesellschaft lediglich im Kontext eines repu-
blikanischen Staates mdoglich ist. Und tiberméssige Immigration kann ein
politisches System destabilisieren. Die nach Costa zweitbeste Option ist,
Immigration gerade so weit zu beschrinken, dass die Abwesenheit von
Herrschaft innerhalb des staatlichen Territoriums gesichert ist. Dadurch
wird der Staat aber zumindest gegeniiber gewissen Nichtbiirger*innen
eine Quelle von Beherrschung, was wiederum dem Ziel zu widersprechen
scheint, ebendies zu vermeiden. Man kann zwar argumentieren, diese basa-
le Aufgabe beziehe sich nur oder primir auf Biirger*innen. Diese Position
scheint aber kaum vereinbar mit dem anarchistischen Verstandnis davon,
was Abwesenheit von Herrschaft bedeutet.

Damit soll aber weder gesagt sein, eine republikanische Position, wie
sie Costa vertrete, sei unplausibel, noch dass pragmatische Uberlegungen
keine Relevanz hitten. Ganz im Gegenteil, unter nicht idealen Bedingun-
gen konnen wir ein starkes Argument fiir die zweitbeste Option machen.
Dies lésst sich beispielsweise an der Einschrankung eines Rechts auf globale
Bewegungsfreiheit zeigen, wie sie Andreas Cassee (2016) verteidigt. Fiir ihn
ist es ,,[...] grundsatzlich das gute Recht jedes Menschen, sich auf der Ober-
flache des Planeten [...] frei zu bewegen [...]“ (279). Eine Einschrankung
ergibt sich aus der Restriktion der dffentlichen Ordnung. Cassee greift im
Kapitel 9 auf John Rawls’ Vertragstheorie zuriick, um seine Argumentation
weiter zu untermauern. Er tibertrdgt dazu Rawls individualistisches Argu-
ment aus A Theory of Justice (1999) auf den internationalen Kontext. In
Rawls nationalen Naturzustand kdmen die Vertragspartner*innen iiberein,
einzelne Grundfreiheiten voriibergehend einzuschrinken, um das Gesamt-
system der Grundfreiheiten zu bewahren. Auch in einem globalen Naturzu-
stand ist fiir Cassee (2016, 262-66) eine vergleichbare Beschrankung zu
erwarten. Die Restriktion der 6ffentlichen Ordnung ist aber durch drei Be-
dingungen beschréinkt: Die Beschrinkung der globalen Bewegungsfreiheit
muss erstens tatsdchlich notwendig sein, um die Gefahr fiir die 6ffentliche
Ordnung abzuwenden. Zweitens muss die Diagnose einer Gefahr fiir die 6f-
fentliche Ordnung auf realistischen Erwartungen und nicht etwa auf diffu-
sen ,, Angsten der Bevolkerung“ beruhen. Und Staaten diirfen drittens nicht
absichtlich ihre Stabilitit unterminieren, um Beschrankungen zu rechtferti-
gen. Unter idealen Bedingungen diirften die Auswirkungen der Restriktion
der offentlichen Ordnung bescheiden sein, da wir, wie Cassee argumentiert,
von full compliance ausgehen konnen und es deshalb nicht zu individuellen

366

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Verstossen gegen Gerechtigkeitsprinzipien kommt. Unter nicht idealen Be-
dingungen wird die Restriktion der 6ffentlichen Ordnung vermutlich weit-
reichendere Implikationen haben, diirfte sich aber hauptsachlich auf Fille
beschrinken, in denen die schiere Anzahl von immigrierenden Menschen
das System zu iiberlasten drohen. In Fillen von Menschen mit ,illiberalen
Gerechtigkeitsvorstellungen® sprechen erstens historische Erfahrungen?4
und zweitens die Tatsache, dass ,illiberale Haltungen® von Biirger*innen
nicht mit dem Entzug von Grundrechten bestraft werden, dagegen, die
Bewegungsfreiheit (weitreichend) zu begrenzen. Ebenfalls weist Cassee das
Argument zuriick, Immigration sei zu beschranken, um fremdenfeindliche
Unruhen oder rassistische Ubergriffe zu verhindern. Denn damit betrife
die Grundrechtseinschrankung primir die Opfer und nicht die Téater*in-
nen, was meines Erachtens potenziell ein Fall von Téter*innen-Opfer-Um-
kehr darstellt.

Wie Cassee festhilt, ist die heutige Einwanderungspolitik in Europa
und Nordamerika allerdings weit davon entfernt, aufgrund der Restriktion
der offentlichen Ordnung gerechtfertigt zu sein. Diese stellt damit zwar
eine substanzielle Einschrankung, aber keine Authebung eines allgemeinen
Rechts auf Einwanderung dar. Mit dem Riickgrift auf vertragstheoretische
Uberlegungen rund um einen internationalen Vertragszustand kann Cassee
iberzeugend zeigen, dass eine Restriktion der 6ffentlichen Ordnung auf-
grund rationaler und nicht etwa aufgrund von nationalistischen oder ras-
sistischen Griinden verteidigt werden kann. Cassees Argumentation stellt
in Bezug auf Costa aber infrage, ob die zweitbeste Losung bereits erreicht
ist. In meinen Augen miissen wir dies tendenziell verneinen, was fiir ein
verstirktes republikanisches Engagement fiir offenere Grenzen spricht. In
Bezug auf die Anarchist*innen konnen wir festhalten, dass Cassees Uber-
legungen ihnen gute Griinde geben, die Regulierung von Immigration zu-
mindest in bestimmten Kontexten zu akzeptieren. Die Idee, Freiheit sei
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, konnte gar als gemeinsame
Klammer dienen, damit Anarchist*innen und Republikaner*innen sich ge-
meinsam fir offene(re) Grenzen einsetzen. Unsere Diskussion illustriert
dariiber hinaus ebenfalls: Nicht alle republikanischen Positionen sind mit
dem Anarchismus vereinbar. Diese scheinen progressiver Natur sein und

294 Die Befiirchtung, einwandernde Menschen mit anderen Gerechtigkeitsvorstellun-
gen konnten das politische System unterlaufen, hat sich in der Vergangenheit mehr-
fach als iibertrieben herausgestellt. Deshalb sollten wir vorsichtig damit sein, solche
Argumente heute wieder aufzuwérmen (Cassee 2016, 264-65).

367

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

sich vom politischen Status quo wegbewegen zu miissen. Dies fithrt zur
Frage, wie ,progressiv eine republikanische Position sein muss, damit sie
von Anarchist*innen akzeptiert werden kann.

Eine erste Antwort darauf konnen wir aus Ruth Kinna und Alex Pri-
chards (2019) Beschiftigung damit ablesen, wie im klassischen Anarchis-
mus republikanische Konzepte wie Abwesenheit von Herrschaft, Tyrannei
und Sklaverei verwendet wurden. Daran lassen sich fiir Kinna und Pri-
chard die konservativen Grenzen des zeitgendssischen neorémischen repu-
blikanischen Revivals aufzeigen (vgl. dazu ebenfalls Abschn. 6.1.2). Hier ist
insbesondere ihre Antwort auf die Frage relevant, ob eine republikanische
Verfassung demokratisiert werden kann (233-34). In ihrer Argumentation
greifen Kinna und Prichard unter anderem auf John McCormicks (2003)
Uberlegungen zuriick, der sich auf den Standpunkt stelle, der neorémische
Republikanismus schaffe eine politische Ordnung, ohne diese zu demokra-
tisieren. Er beruft sich dabei auf Michels’ ,eisernes Gesetz der Oligarchie®
und argumentiert, die Wahl von Eliten in Demokratien sei strukturell in
den republikanischen Konstitutionalismus eingebettet. Kinna und Prichard
verweisen dariiber hinaus auf Nadia Urbinati (2012, 619). Sie weist die
neordmische Position zuriick, der Republikanismus sei die Vollendung der
Demokratie. Fiir sie ist gar das Gegenteil der Fall: ohne ein gleichberech-
tigtes Machtverhaltnis zwischen den Biirger*innen und einem effektiven
Recht auf Meinungsdusserung sind rechtliche Freiheit und Rechtsstaatlich-
keit nicht gesichert. Dies verlangt aber fiir Kinna und Prichard nach mehr
Beteiligung, was verschiedenen Vorschldgen fiir einen demokratischen Re-
publikanismus zugrunde liege. Es ist fiir Kinna und Prichard aber fraglich,
wie viel vom Republikanismus noch {iibrig bleibt, folgt man diesen Vor-
schldgen:

I am convinced that republicanism, unless reconstructed almost beyond
the point of recognition, can only reinforce what is worst about contem-
porary liberal democracy: the free hand that socioeconomic and political
elites enjoy at the expense of the general populace. (McCormick 2003,
616-17).

Wie Kinna und Prichard (2019, 233-34) weiter ausfithren, scheinen die
Grenzen des neordomischen Verfassungsprojekts durch das représentative-
demokratische System begrenzt, das Biirger*innen entmutige zu partizipie-
ren und demokratische Prozesse beschrinke. Zudem zementieren moder-
ne Verfassungen bestimmte Machtsysteme, innerhalb deren demokratische
Prozesse ablaufen. Dies sei mitunter ein Grund, weshalb Anarchist*innen

368

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

reprasentative Wahldemokratien ablehnen und sich eher partizipatorischen
und deliberativen Formen der Demokratie zuwenden. Der anarchistische
Angriff auf das republikanische Verfassungsprojekt bedeutet aber nicht, An-
archist*innen lehnten notwendigerweise Demokratie oder konstitutionelle
Politik ab. Stattdessen versuchen sie in Kinna und Prichards Augen, die
konstitutionelle Politik von den Beziehungen zu 16sen, die auf den Formen
der Sklaverei beruhten, die sich aus dem Privateigentum und dem Staat
ergaben.

Diese Uberlegungen stellen aus anarchistischer Perspektive infrage, ob
der republikanische Verfassungsstaat und dessen Institutionen in der Lage
sind, eine herrschaftsfreie Gesellschaft zu schaffen. Der neorémische Repu-
blikanismus scheint dazu zu sehr im Status quo verankert zu sein. Sind
die republikanischen Bestrebungen, im Rahmen des Status quo Abhingig-
keiten und damit Grundlagen fiir Herrschaft durch die Stirkung von Kin-
derrechten, dem Abbau von Diskriminierung aufgrund des Geschlechts
oder fiir ein bedingungsloses Grundeinkommen auch aus anarchistischer
Perspektive unterstiitzenswert? Definitiv. Daflir muss man aber, Goodins
(2003) Argumentation aufnehmend, weder zwingend Republikaner*in sein,
noch deren verfassungspolitischen Vorstellungen teilen. Daraus folgt aber
nicht, dass republikanische Institutionen fiir Anarchist*innen nicht als In-
spiration dienen konnen; insbesondere aufgrund der verbindenden Idee
von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft. Damit konnen wir festhalten:
Eine Beschiftigung mit dem neorémischen Republikanismus mag aus an-
archistischer Perspektive zwar interessant und inspirierend sein. Er ist aber
nicht so relevant, wie man auf den ersten Blick erwartete. Die starken rea-
listischen und pragmatischen Aspekte in republikanischen Uberlegungen
scheinen radikalere Schliisse aus dem Freiheitsverstindnis zu verhindern.
Auf Basis anarchistischer Uberlegungen miissen wir aber die Frage stellen,
ob im jetzigen Status quo ein herrschaftsfreies Leben fiir alle {iberhaupt
moglich ist. Damit sind aber pragmatische Allianzen zwischen Republika-
ner*innen und Anarchist*innen nicht ausgeschlossen, wenn es darum geht,
fiir den Moment, eine zweitbeste Losung zu etablieren. Dies verpflichtet
aber nicht dazu, eine republikanische Position zu ibernehmen. Denn viele,
wenn nicht alle, {iberzeugenden Elemente des Republikanismus wie Selbst-
regierung, Machtteilung, ein resilientes Freiheitsverstindnis, Deliberation
als politischer modus operandi und Fokus aufs Gemeinwohl lassen sich auf
Basis nichtrepublikanischer Griinde ebenfalls verteidigen.

369

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Was bedeutet dies hinsichtlich der Frage, ob politische Organisation
ohne Souverdnitit naiv ist? Wie die bisherige Diskussion zeigt, konnen
Anarchist*innen einem absoluten Utopievorwurf durchaus iiberzeugend
begegnen, greifen sie auf das Konzept des entsetzten Rechts sowie Ideen
des libertdren Kommunitarismus zuriick. Die pragmatischen Uberlegungen
hinsichtlich eines gesamtgesellschaftlichen Bildungssystems zeigen aber die
Grenzen einer Ordnung auf, die vollkommen auf Zwang verzichten will.
Die Vorstellung, eine solche lasse sich mittel- bis langfristig aufrechterhal-
ten, scheint mir naiv zu sein. Denn dies ist nur dann moglich, wenn wir
uns eine konfliktfreie Gesellschaft vorstellen. Gehen Anarchist*innen von
diversen und nicht konfliktfreien Gesellschaften aus — was sie in meinen
Augen tun sollten -, dann miissen sie die Rechtfertigung von Zwang im
Einzelfall akzeptieren, wollen sie eine nicht naive positive Herausforderung
formulieren. Damit daraus keine versteckte Autoritit und Herrschaft er-
wachst, braucht es theoretische Uberlegungen, wie mit dem Einsatz von
Zwangsmitteln umzugehen ist. Sowohl der libertdre Kommunalismus als
auch das republikanische Verfassungsprojekt legen Machtteilung - etwa
in Form von foderalen Strukturen - als eine institutionelle Losung nahe.
Foderalismus scheint damit eine Moglichkeit zu sein, auf die Anarchist*in-
nen zuriickgreifen konnen, um eine nicht naive positive Herausforderung
zu formulieren. Zudem muss sich eine solche damit beschiftigen, wie
der Status quo verdndert werden kann. Im Abschn.5.4.3 habe ich dafir
argumentiert, in Anbetracht der Vorteile, die uns heutige Staaten bringen,
in unserer Einschdtzung, ob und wie viel Widerstand gegen staatliche
Institutionen angebracht ist, konservativ zu sein. Zudem habe ich im
Abschn. 4.4.2 argumentiert, die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Insti-
tutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Schaden wie
nur moglich zufligen, sei unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches
Handeln nicht zu behindern. Dies bedeutet aber nicht, die Entwicklung
neuer Institutionen sei zwangslaufig gegen staatliche Institutionen durchzu-
setzen. Dies kann durchaus auch in Zusammenarbeit mit ihnen geschehen.
Beides spricht fiir die Notwendigkeit, sich theoretisch gestiitzt ebenfalls
damit auseinanderzusetzen, wie staatliche Institutionen verbessert werden
kénnen, um mittelfristig zumindest eine zweitbeste Losung zu schaffen.
So zu tun und zu handeln, als ob der Staat nicht existiert, ist fiir mich

370

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

ein Zeichen von Naivitdt.?*> Damit will ich aber weder sagen, eine tiberzeu-
gende positive anarchistische Herausforderung miisse etatistisch sein, noch
will ich damit den Anarchist*innen das Recht absprechen, die Performanz
anarchistischer Strukturen unter Beweis zu stellen. Dies ist ein essenzieller
Teil davon, was dafiirspricht, sich mit dem Anarchismus zu beschiftigen
(vgl. Abschn.2.3.1): das Aufzeigen alternativer Organisationsformen. Es
wire aber naiv, dariiber Mdglichkeiten zu ignorieren, den Status quo zu
verbessern.

Zum Ende dieses Abschnitts miissen wir uns noch der Frage stellen, wie
gross- oder kleinrdumig wir uns anarchistische Gesellschaften vorstellen
miissen. Die Diskussion von Morris’ Einwdnden hat uns gezeigt, welche
Gefahren kleinrdumige, homogene Gemeinschaften fiir die Freiheit mit
sich bringen. Dazu kommen die zu Beginn dieses Abschnitts genannten
Herausforderungen wie der Klimawandel oder der Umgang mit Pandemi-
en und Epidemien, welche die Performanz kleinrdaumiger Gemeinschaften
infrage stellen. Diese pragmatischen Uberlegungen verdeutlichen die Not-
wendigkeit regionaler, tiberregionaler und globaler Institutionen, welche
die lokal organisierten Biirger*innen vernetzen und eine das Lokale tiber-
schreitende Kooperation erlauben. Hier stdsst der Anarchismus aber, wie
Loick (2017, 140) argumentiert, theoretisch an seine Grenzen. Es fehlt ein
Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft, was Antworten darauf
gibt, wie politische Entscheidungen mit globaler Reichweite zu treffen sind.
Fiir eine iiberzeugende positive Herausforderung folgt daraus, dass sie zei-
gen muss, wie eine tiberregionale egalitiare Gesellschaft funktionieren kann.
Mit dem libertiren Kommunalismus haben wir einen Ansatz identifiziert,
welches die Basis fiir ein Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft
bilden kann.

295 David Graeber (2009, 203) beschreibt direkte Aktion als eine bestimmte Attitiide
gegeniiber nicht legitimer Autoritdt: Man tut so, als ob man bereits frei sei. Dies
beinhaltet fiir ihr, weitestgehend so zu handeln, als ob es den Staat nicht gibe.
Derweil dies angesichts der anarchistischen Ablehnung von Herrschaft eine gewisse
Uberzeugungskraft hat, den Staat, wie Graeber es formuliert, nicht um Erlaubnis
zu bitten, gibt es meiner Ansicht nach gute Griinde, aufgrund von Solidaritit und/
oder basierend auf Gerechtigkeitsiiberlegungen, auf bestehende politische Struktu-
ren zuriickzugreifen, um Herrschaft wenn nicht abzubauen, dann doch zumindest
Zu minimieren.

371

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

In diesem Kapitel haben wir diskutiert, wie eine anarchistische Gesellschaft
aussehen konnte. Zunédchst mussten wir uns von der Vorstellung distanzie-
ren, es gebe die eine anarchistische Gesellschaft (vgl. Abschn. 6.1.1). Ein
Grund dafiir ist, dass Anarchist*innen bewusst darauf verzichten, ihre Vor-
stellung einer anarchistischen Gesellschaft auszuformulieren. Dies ist nicht
einem fehlenden Vorstellungsvermdgen geschuldet, sondern hat konzeptio-
nelle Griinde. Erstens dient dies dazu, die Freiheit dieser Gesellschaft und/
oder ihrer Mitglieder zu wahren (Kiihnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspriche eine ausformulierte Gesellschaftsvision dem Kern-
wert der Diversitit und fokussierte drittens zu sehr auf die Theorie und
nicht auf die Praxis (Gordon 2008, 41). Viertens geht das anarchistische
Transformationsverstindnis nicht von einem utopischen Endzustand aus
(Graeber 2004, 54-56; Gordon 2008, 44-45). Trotzdem kann man gewisse
Tendenzen und Prinzipien identifizieren: Eine anarchistische Gesellschaft
ist egalitdr, dynamisch und divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit
und Freiheit moglichst umfassend zu verwirklichen, versucht der Entfrem-
dung Einhalt zu gebieten, ist gewaltfrei und (in einem noch ndher zu
bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst.

Dem Konzept der Freiheit kommt dabei eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und anarchistischer Gesellschaft
zu verstehen (vgl. Abschn. 6.1.2). Derweil es gewisse Uberschneidungen
mit dem liberalen und dem republikanischen Freiheitsverstindnis gibt,
haben wir gesehen, dass sich das anarchistische Verstindnis weder als
Freiheit-von (Freiheit als Nichteinmischung oder Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn) noch als Freiheit-zu fassen lasst.
Fokussierte der Anarchismus auf Freiheit-von wire dies zwar mit der Idee
vereinbar, die Abwesenheit von Zwang sei essenziell, um frei zu sein. Aber
der Fokus droht die Rolle, welche die Gesellschaft fiir die Freiheit spielt,
zu unterschéitzen. Das Augenmerk auf die Freiheit-zu zu legen, kann dies
zwar anerkennen, droht aber durch paternalistische Tendenzen im Gegen-
zug die individuelle Freiheit zu unterlaufen. Freiheit als Abwesenheit zu
verstehen, wie dies der zeitgenossische Republikanismus tut, bietet sich in
der Folge aus konzeptionellen Griinden an. Die Ablehnung von Herrschaft
ist ein Ausgangspunkt fiir die anarchistische Beschiftigung mit dem Frei-
heitsbegriff. Die Beschiftigung mit dem republikanischen Freiheitsbegrift
hat zwar die Notwendigkeit verdeutlicht, Herrschaftsbeziehungen abzubau-
en oder zumindest massiv zuriickzudrangen. Aber anders als Autor*innen

372



https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

wie beispielsweise Philip Pettit leiten die Anarchist*innen daraus keine
Notwendigkeit fiir eine Republik ab. Verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft, dann miissen wir die Notwendigkeit einer staatlich organi-
sierten Gesellschaft sowie von Eigentum kritisch hinterfragen. Der produk-
tive Ausweg daraus ist, beide Aspekte als eine Dimension in ein Freiheits-
konzept zu integrieren. Dieses umfasst demnach eine negative sowie eine
positive Dimension, die sich gegenseitig bedingen. Die negative Dimensi-
on bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die damit verbundenen
Lebenspldne selbststindig zu kreieren, was ein Anrecht darauf voraussetzt,
sich gegen jene rechtliche, 6konomische und soziale Einschrankungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdriicken der eigenen
Individualitat beschrianken (Jun 2010, 56; Prichard 2019, 78-80). Die po-
sitive Dimension bezieht sich einerseits auf das Recht, nicht alleinig das
eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale Beziehungen zu schaffen, die
wiederum eine notwendige Voraussetzung fiir ein gesundes Selbst sind (Jun
2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im positiven Sinn fiir die Anar-
chist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft mitgestalten zu diirfen. Die-
ses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung, um genuin frei zu sein (Pri-
chard 2019, 78). Eine mégliche Ausformulierung davon bietet die dsthetische
Freiheit (Loick 2017, 117-18). Im Unterschied zur Freiheit-von deutet das
asthetische Verstdndnis den Akt, Regeln und Normen herauszufordern und
zu iiberschreiten, nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten ist damit nicht das Resultat eines vermeintlichen natiirlichen
und vorsozialen Willens, sondern wird als soziales Unterfangen verstanden.
Anders als Freiheit-zu, sucht asthetische Freiheit nicht, individuellen und
kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen und
Widerspriiche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft. Dies
verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche Diffe-
renzen nicht iitberdecken und es erlauben, den Status quo herauszufordern,
ohne dadurch in Herrschaft zuriickzufallen oder unsolidarisches Handeln
zu fordern. Dadurch erhélt der Akt, die eigene Individualitit auszudriicken,
und sich gegen Kontexte zu wehren, die dies verhindern, neben einer
individuellen ebenfalls eine soziale Ebene. Individualitat, Widerstand und
Dissidenz sind ein Ausdruck des Sozialen und eine Form gesellschaftlicher
Partizipation.

Um Freiheit und Gleichheit zu verwirklichen, sind fur Anarchist*in-
nen hegemoniale Strukturen zu iiberwinden und durch egalitire Institutio-
nen zu ersetzen (vgl. Abschn. 6.1.3). Anarchistische Institutionen sind netz-
werkartig organisiert und ihnen ist Souverénitit fremd. Thre Autoritdt ist

373

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

bruchstiickhaft, kontextabhdngig und damit dynamisch sowie dialogisch.
Anarchistische Institutionen besitzen zudem kein Bestandsrecht. Sie sind,
anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autoritit darauf beruht, ein
guter ,Dienstleister” zu sein. Dies verneint aber nicht die Moglichkeit
langlebiger, mittel- bis langfristig stabiler Institutionen. Sie sind aber mehr
in der Pflicht, uns Griinde fiir ihre Existenz zu geben und mit uns in
einen Dialog zu treten. Der dialogische Charakter ist mitunter ein Grund,
weshalb Zwang nicht grundsitzlich, sondern hdchstens im Einzelfall ge-
rechtfertigt sein kann. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verandert
sich dessen Modus. Zum einen miissen die Institutionen rechtliche Rege-
lungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren kénnen. Zum
anderen miissen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und Griinde
geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses gemeinsame
Sprechen und Handeln wird kooperative Partizipation zum zentralen Mo-
dus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kontext
(idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative Akte
der Teilhabe verstanden.

Damit eine egalitire und herrschaftsfreie politische Organisation, die
auf die kommunikative Vernunft setzt, ausreichend stabil ist, um sozia-
le Kooperation und Koordination zu ermdglichen und zu sichern, sind
solidarisch und moralisch handelnde Menschen ausschlaggebend (vgl.
Abschn. 6.2.1). Denn {iibersteigt die Zahl jener, die gesellschaftliche Institu-
tionen ausniitzen, einen gewissen Grenzwert, gefahrden Missgunst und
Misstrauen den Fortbestand sozialer Kooperation. Die sich daraus erge-
bende Notwendigkeit, auf die Giite des Menschen zu setzten, hat den
anarchistischen Ansédtzen den Vorwurf eingebracht, zu romantisch und
zu naiv zu sein. Wie die Auseinandersetzung mit dem anarchistischen
Menschenbild gezeigt hat, ist dieses alles andere als naiv. Anarchist*innen
miissen nicht notwendigerweise behaupten, Menschen seien inhdrent gut.
Den Menschen das Potenzial zuzusprechen, gut zu handeln, ohne dadurch
das gegenteilige Potenzial zu verneinen, ist ausreichend. Dies gibt einem
anarchistischen Menschenbild einen kontextuellen und kritischen Charak-
ter. Dem gesellschaftlichen Kontext kommt in der Konsequenz eine ent-
scheidende Rolle zu, da er mitbestimmt, was pragmatisch gesehen ,gutes*
Verhalten ist. Damit erlaubt der richtige gesellschaftliche Kontext sozialen
Fortschritt — verstanden als Potenzial zur Verbesserung —, worin das kriti-
sche Momentum des anarchistischen Menschenbilds liegt. Das Konzept des
entsetzten Rechts plausibilisiert dariiber hinaus die Idee, souveranitétslose
Institutionen kénnten handlungsmotivierend sein (vgl. Abschn. 6.2.2). Da-

374

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

mit haben diese Institutionen das Potenzial, einen Kontext zu gestalten,
der die menschliche Féhigkeit, solidarisch zu handeln, ausniitzt, indem
sowohl das Ausleben der eigenen Individualitit als auch gemeinsames Spre-
chen und Handeln ermdglicht wird. Unter diesen Vorzeichen kann die Vor-
stellung einer egalitdren anarchistischen Gesellschaft nicht ohne Weiteres
als naiv abgetan werden. Der Vorwurf der Naivitit ldsst sich noch weiter
entkriften, wenn wir die Rolle von Zwang bedenken. Aus anarchistischer
Sicht ist dieser nicht zu legitimieren und wir sollten folglich auf diesen
verzichten. Es wire aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zuriickzuweisen,
das im Einzelfall gerechtfertigt werden kann. Eine Institution, die aber zu
oft auf Zwangsmittel zuriickgreift, kann aber nicht hoffen, ihre Autoritat
mittel- bis langfristig aufrechtzuerhalten. Dies fithrt unweigerlich zur Fra-
ge, wie viel gerechtfertigter Zwang in einer anarchistischen Gesellschaft
zu viel ist. Da Zwangsmittel lediglich im Einzelfall und nicht allgemein
gerechtfertigt werden konnen, ist diese Frage schwer zu beantworten. Denn
im Vornherein einen Grenzwert zu bestimmen, ab wann eine Autoritat
sich delegitimiert, ist nicht moglich. Lediglich die Mitglieder einer anar-
chistischen Gesellschaft konnen beantworten, ab wann die Grenze des
Akzeptierbaren iiberschritten ist. Da der dialogische Charakter der Dienst-
leistungskonzeption mittel- bis langfristig nicht mit Zwang vereinbar ist,
wird die Losung ,weniger ist mehr® sein. Dies spricht dafiir, dass die Menge
und der Umfang von Zwang, die eine anarchistische Institution einsetzen
kann, sehr gering ist. Hier braucht es folglich eine vertiefte theoretische
Auseinandersetzung damit, wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder
zumindest sehr zwangsarm) ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang
umgegangen und wie dieser kontrolliert werden kann. In diesem Sinn sind
die Anarchist*innen gefordert, die Performanz solcher Institutionen auch
in grosseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Wie Loicks (2017, 139-40)
Einwand zeigt, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchis-
tischen Weltgesellschaft, ist die positive Herausforderung dahingehend ge-
fordert, dass sie zeigen muss, wie eine {iberregionale egalitire Gesellschaft
funktionieren kann. Zudem habe ich fiir Uberlegungen zu einer Art nicht
idealer anarchistischer Theorie pladiert, die sich damit beschaftigt, wie
und wann man Herrschaftsbeziehungen durch oder mit staatlichen Institu-
tionen abbauen kann. Es braucht, mit anderen Worten, eine Theorie der
zweitbesten Losung.

Trotz dieser Herausforderungen zeigen die in diesem Kapitel formulier-
ten Uberlegungen nochmals die praktische Relevanz des anarchistischen
Gegenmodells (selbst wenn man dieses lediglich skizziert). Die Idee einer

375

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

politischen Ordnung, die ohne Souverénitit und den damit verbundenen
Formen von Zwang auskommt, ist eine kritische Herausforderung des Sta-
tus quo, die unter anderem durch das Menschenbild etablierte, Herrschaft
legitimierende Narrative dekonstruiert. Durch den mahnenden Verweis
darauf, dass politische Organisation anders und weniger gewaltformig sein
kénnte, weisen die Anarchist*innen den Weg aus einer Vorstellung von
Politik heraus, die von vermeintlichen Sachzwingen und einer Alternativlo-
sigkeit gepragt ist. Wo es Alternativen zum Status quo gibt, ist politische
Politik méglich, die eine Gesellschaft als Moglichkeitsraum begreift und
nicht lediglich den aktuellen Stand der Dinge zu verwalten sucht. Dieses
Kapitel zeigt auch, was von politischer Autoritat {ibrig bleibt, wenn sie nicht
mit einer politischen Pflicht kombiniert wird. Das Recht zum Regieren
bleibt bestehen, es ist aber entsetzt und damit nicht zwangsbewehrt, womit
eine Durchsetzung nicht mehr moglich ist. Autoritdt wird eine normative
power. Dies muss aber nicht zu einer ,Ohnmacht des Sollens® fiihren,
sondern durch die kommunikative Vernunft steht Autoritat ein Mittel zur
Verfiigung, um die Umsetzung von Normen dialogisch zu unterstiitzen.
Als Konklusion konnen wir damit festhalten: Das Potenzial fiir eine {iber-
zeugende positive anarchistische Herausforderung, die man weder als naiv,
noch als (zu) utopisch zuriickweisen kann, ist vorhanden; auch wenn es
noch vertiefte theoretische Auseinandersetzungen in den genannten Berei-
chen braucht.

376

- am 20.01.2026, 01:06:25. [ ]


https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?
	6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht
	6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff
	6.1.3 Anarchistische Institutionen?

	6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?
	6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen voraus?
	6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

	6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

