
6 Alternative zu Staatlichkeit?

Staaten bringen uns weitreichende Vorteile. Daher erstaunt nicht, dass Staa‐
ten im modernen Sinn andere Formen politischer Organisation verdrängt
haben (siehe Abschn. 2.1.1, 2.1.2). Wir dürfen aber über den Vorteilen nicht
die Nachteile vergessen, die Staatlichkeit mit sich bringt. So sind die Gräuel
des Zweiten Weltkriegs in einer Welt ohne Staaten nur schwer vorstellbar.
In Kombination mit der Tatsache, dass Staatlichkeit historisch gesehen eine
junge und keinesfalls notwendige Entwicklung ist, tun wir gut daran, kei‐
nem Status-quo-Bias zu erliegen und die momentane politische Ordnung
als naturgegeben anzusehen. Damit ist die klassische Frage der politischen
Philosophie nach der Legitimation der bestehenden politischen Ordnung
weiterhin hochaktuell und relevant. Unter diesem Vorzeichen habe ich
mich den radikalsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zugewandt: den An‐
archist*innen. Sich mit einer oder mehreren Formen anarchistischer Theo‐
rien zu beschäftigen, kann uns helfen, den Status-quo-Bias zu vermeiden
oder zu minimieren sowie unsere Konzepte von Autonomie und Autorität
zu schärfen. Darüber hinaus halten die verschiedenen Anarchismen einen
grossen Fundus an Möglichkeiten bereit, wie wir uns möglichst herrschafts‐
frei und egalitär organisieren können (vgl. Abschn. 2.3.1).

In der analytischen Tradition gibt es insbesondere zwei Projekte, die auf‐
grund ihrer Konklusionen teilweise dem anarchistischen Lager zuzurech‐
nen sind. Dies ist zum einen Robert Paul Wolffs In Defense of Anarchism
([1970] 1998) und zum anderen A. John Simmons’ Auseinandersetzung
mit den Begründungen einer politischen Pflicht. In meiner Diskussion
von In Defense of Anarchism habe ich die These, Autonomie und Autori‐
tät seien unvereinbare Konzepte zurückgewiesen (vgl. Abschn. 3). Wolffs
Argumentation ist zum einen zu individualistisch und verkennt die Not‐
wendigkeit gesamtgesellschaftlicher Institutionen. Ohne diese könnten wir
erstens kaum die Fähigkeiten erlernen, die notwendig sind, um autonom
zu handeln. Zweitens sind politische Institutionen unerlässlich, um die
Komplexität des Alltags zu reduzieren, was wiederum eine Voraussetzung
ist, um ein gutes und selbstbestimmtes Leben zu führen. Dies spricht dafür,
Autorität nicht zurückzuweisen, sondern als eine Bedingung für Autonomie
anzusehen. Von diesem Standpunkt aus müssen beide Konzepte miteinan‐
der vereinbar sein.

301

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derweil ich Wolffs Kernthese zurückgewiesen habe, ist jene von Sim‐
mons überzeugender (vgl. Abschn. 4). Für ihn ist es theoretisch möglich,
eine politische Pflicht durch Zustimmung, Fairnessüberlegungen, Dankbar‐
keitspflichten, assoziative Verpflichtungen oder eine natürliche Pflicht zu
begründen. Doch keine der genannten Theoriefamilien ist in der Lage, ein
überzeugendes Argument für ein politisches Sollen gegenüber bestehenden
Staaten vorzulegen.243 Daraus, dass wir in einem Naturzustand leben, folgt
für Simmons aber kein starker, sondern lediglich ein schwacher „Anarchis‐
mus“. Erstens argumentiert er, die natürliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstützen, gebe uns in vielen Fällen gute Gründe, die bestehenden
gerechten Institutionen, wenn nicht aktiv zu unterstützen, dann nicht zu
behindern. Zweitens stellt sich Simmons auf den Standpunkt, staatliches
Handeln könne zwar nicht legitimiert, oftmals aber mindestens gerechtfer‐
tigt werden. Das für Simmons daraus folgende Widerstandsverbot weise ich
aber zurück, ohne daraus zu schliessen, Widerstand und Umsturz sei um
jeden Preis erstrebenswert.

In der Konsequenz lässt sich auf Basis von Simmons’ philosophischem
Anarchismus die politische Pflicht und damit qua Korrelationsthese die
Autorität bestehender Staaten zurückweisen. In Reaktion darauf können
die Etatist*innen die Korrelationsthese aufgeben und argumentieren, poli‐
tische Autorität lasse sich auch ohne politische Pflicht legitimieren. Eine
solche Argumentationslinie präsentiert Joseph Raz, der dafür argumentiert,
Autorität als eine Dienstleistung zu konzeptualisieren (vgl. Abschn. 5). Eine
Autorität ist normal gerechtfertigt, wenn sie uns zu rationaleren Denker*in‐
nen macht. In Kombination mit der These, eine Autorität müsse sich auf
Gründe stützen, die so oder so für uns gelten, lässt sich für Raz Autorität
legitimieren. Wie meine Diskussion der Dienstleistungskonzeption interes‐
santerweise gezeigt hat, ist sie nicht nur ein Instrument, um staatliches
Handeln zu legitimieren. Sie erlaubt auch – in einer radikalen Interpretati‐
on –, alternative Formen politischer Autorität in Stellung zu bringen und
bestehende Institutionen zu verdrängen. Sowohl der Stückwerkscharakter
als auch die dialogische Natur der Dienstleistungsautorität eröffnet der
negativen Herausforderung Möglichkeiten, bestehende Institutionen selbst
dann zu kritisieren, wenn einer der Ansätze, die eine politische Pflicht

243 Daraus folgt aber nicht, eine politische Pflicht sei in einem anderen Kontext
ausgeschlossen. Lediglich die „konservative“ Bemühung, die politische Autorität
bestehender Staaten zu legitimieren ist damit zurückgewiesen. Simmons selbst sieht
nur in Zustimmung eine Legitimationsgrundlage für die politische Pflicht. Dieser
Einschätzung folge ich nicht.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

302

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu begründen versuchen, erfolgreich wäre. Ist Autorität bruchstückhaft,
kontextabhängig und dynamisch, dann ergeben sich Möglichkeitsräume für
kreative neue Formen politischer Organisation. Und sperren sich bestehen‐
de Institutionen dagegen, dann schmälert das ihre Legitimationsgrundlage.
In diesem Sinne ist die negative Herausforderung eine Kombination eines
moralischen und eines empirischen Argumentes: Die bestehende Ordnung
ist nicht die beste, gerechteste, fairste u. s. w. und alternative Lösungen sind
besser, gerechter, fairer u. s. w. Diese empirische Dimension verweist auf
die Notwendigkeit, die negative anarchistische Herausforderung um eine
positive Komponente zu erweitern. Es braucht ebenfalls einen positiven
Gegenentwurf zum Status quo.

Dies ist der Grund, weshalb wir – in einem positive turn – uns zumin‐
dest oberflächlich mit den Vorstellungen der Anarchist*innen beschäftigen
müssen, wie eine „staatenlose“ Gesellschaft aussähe. Nicht nur das perfor‐
mative Argument gegen den Status quo spricht dafür. Die positive Heraus‐
forderung dürfte wichtig sein, um dem Standardeinwand zu begegnen, der
Anarchismus besässe keine praktische Relevanz. Die Beschäftigung mit der
positiven Herausforderung gibt uns darüber hinaus die Möglichkeit, auf
Fragen einzugehen, die sich im Verlauf des letzten Kapitels ergeben haben.
Zum einen erscheint die Vorstellung, in einer pluralistischen Gesellschaft
ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben, angesichts vorschreitender
Polarisierung und gesellschaftlicher Spannungen etwas gar naiv. Hat uns
nicht zuletzt die COVID-19-Pandemie den Vorteil von Staatlichkeit vor Au‐
gen geführt?244 Hätte es ohne zentrale staatliche Koordination nicht noch
mehr Tote zu beklagen gegeben? Wäre die Impfung so vieler Menschen
möglich gewesen ohne den Staat? Dies führt zur Frage, ob das Nebeneinan‐
der verschiedener Autoritäten ohne letztinstanzliche Institution, wie es sich
in Abschn. 5.3 abgezeichnet hat, Herausforderungen wie COVID-19 effek‐
tiv bewältigen könnte. Und führten Konflikte zwischen gleichberechtigten
Institutionen nicht zu brandgefährlichen Situationen? Ferner müssen wir
uns fragen, was von politischer Autorität noch übrig bleibt, wenn diese mit
keiner allgemeinen politischen Pflicht korreliert.

Um auf die hier aufgeworfenen Punkte einzugehen und um die in
Abschn. 5.4 begonnene Diskussion um die positive Herausforderung weiter

244 Dass Staatlichkeit und Krise gut miteinander zusammengehen, sollte uns nicht
überraschen, ist doch das Konzept der Souveränität gerade in Angesichts der (kon‐
fessionellen) Spannungen der Frühen Neuzeit entstanden und stellt effektiv eine
„Normalisierung“ des Ausnahmezustandes dar (für eine kritische ideengeschichtli‐
che Aufarbeitung, siehe z. B. Loick 2012, 54–55).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

303

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fortzuführen, skizziere ich in einem ersten Schritt im Abschn. 6.1 weitere
zentrale Aspekte einer positiven Herausforderung. Im Anschluss gehe ich
im Abschn. 6.2 auf den Vorwurf ein, eine anarchistische Gesellschaft sei
naiv. Ich weise dies zurück und zeige, dass das Menschenbild, welches
der anarchistischen Gesellschaft zugrunde liegt, eine Interpretation zulässt,
die alles andere als naiv ist. Ebenfalls weise ich die Idee zurück, eine politi‐
sche Organisation ohne Souveränität führe gezwungenermassen zu Chaos
oder Ineffizienz. Im Laufe der Diskussion zeigen sich aber auch diverse
Herausforderungen, die eine positive Herausforderung angehen muss, will
sie überzeugend sein. Es braucht eine theoretische Beschäftigung damit,
wie und wann Zwang gerechtfertigt und wie mit der daraus resultierenden
Gefahr umzugehen ist, aus der Anwendung von Zwang könne Herrschaft
entstehen. Ebenfalls ist die Frage anzugehen, wann und in welcher Form
Herrschaft gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit oder durch staatliche
Institutionen, wenn nicht überwunden, dann zumindest reduziert werden
kann. Und angesichts der globalen Herausforderungen, denen wir uns ge‐
genübersehen, braucht es eine Theorie der anarchistischen Weltgesellschaft
oder der globalen Zusammenarbeit.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

Den Anarchismus als politische Philosophie habe ich in Abschn. 2.3.2 um‐
rissen. Neben einem kurzen ideengeschichtlichen Abriss habe ich mich
hauptsächlich auf die anarchistischen Kernwerte konzentriert. Diese sind,
wie in Abschn. 5.4 gesehen, mit einer radikalen Interpretation der Dienst‐
leistungskonzeption vereinbar. Die Diskussion in Abschn. 5.4 hat ebenfalls
eine erste grobe Skizze erlaubt, wie eine positive Herausforderung auf Basis
der Dienstleistungskonzeption aussieht. Die Autorität von Institutionen ist
mehrfach begrenzt: Sie müssen uns einerseits Raum zum selbst Handeln
lassen und uns andererseits die Möglichkeit offenlassen, neue Institutionen
zu schaffen. Dies macht ein „fixiertes“ Institutionengefüge unmöglich. An
dessen Stelle tritt ein dynamisches System mehr oder weniger kurzlebiger
Institutionen, das den Bürger*innen viel Raum für gelebte Experimente
lässt. In diesem Abschnitt ergänze und konkretisierte ich diese Elemente
um Überlegungen zur politischen Organisation einer anarchistischen Ge‐
sellschaft. Wie spielen Institutionen mit bruchstückhafter und kontextab‐
hängiger Autorität zusammen? Kann es unter diesen Voraussetzungen eine
politische Ordnung geben?

6 Alternative zu Staatlichkeit?

304

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht

Die Theoriefamilie des Anarchismus ist äusserst divers und nicht ohne
Widersprüche. Schon deshalb kann es in diesem Abschnitt nicht darum
gehen, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben. Denn die anarchisti‐
sche Gesellschaft gibt es nicht. Darüber hinaus sind vielen anarchistischen
Ansätzen konkret ausformulierte Vorstellungen darüber fremd, wie eine
anarchistische Gesellschaft aussähe. Dies ist aber nicht dem fehlenden Vor‐
stellungsvermögen der Anarchist*innen geschuldet, sondern hat konzeptio‐
nelle Gründe. Indem Ansätze davor zurückschrecken, eine anarchistische
Zukunft zu entwerfen, bewahren sie erstens die Freiheit derjenigen Men‐
schen, die in dieser Zukunft leben werden. Vorzugeben, wie eine anarchis‐
tische Gesellschaft nach der Transformation auszusehen hätte, wäre eine
Anmassung. Denn niemand von uns besitzt eine sprichwörtliche Glaskugel,
die einen Blick in die Zukunft erlaubt. Es ist eine faktische Unmöglichkeit,
vom heutigen auf einen zukünftigen Kontext zu schliessen. Selbst wenn
eine Person die Zukunft voraussagen könnte, nähme sie die Freiheit der
Mitglieder einer zukünftigen anarchistischen Gesellschaft nicht, legte diese
Person heute fest, wie die Menschen morgen leben sollen. Denn dadurch
wird den zukünftigen Gesellschaftsmitgliedern die Möglichkeit genommen,
selbst entscheiden zu können (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96).

Zweitens widerspricht eine vordefinierte Gesellschaftsordnung der Idee
der Diversität. Wie wir gesehen haben, weist Raz die Idee zurück, die
Grundgüter für ein gutes Leben können von vornherein definiert werden
(vgl. Abschn. 5.2.1). Je nach Kontext mögen, wie von Finnis vorgeschlagen,
Wissen, Leben, praktische Vernunft, Geselligkeit der Freundschaft, ästheti‐
sche Erfahrungen, Religion und Spiel relevant sein. Es sind aber auch ganz
andere Kombinationen denkbar, die wir für ein gutes Leben benötigen.
Akzeptieren wir zusätzlich die Pluralität der Menschen in Bezug auf deren
äussere Merkmale, Dispositionen, Lebenspläne, Erfahrungen, sexuelle, kul‐
turelle oder politische Vorlieben u. s. w., dann ist es ebenfalls eine Anmas‐
sung, anderen im Detail vorzuschreiben, wie sie ihre Gesellschaft zu gestal‐
ten haben. Diversität ist, ob auf praktischer oder auf theoretischer Ebene,
eine Konstante der menschlichen Existenz. Akzeptiert man dies, ist die
Idee einer Einheitslösung nicht mehr haltbar. Der Kernwert der Diversität
widerspricht, anders gesagt, dem Anspruch, eine „pfannenfertige“ Lösung
zu präsentieren. Wir können gewisse Elemente und Aspekte höchstens
skizzieren, deren konkrete Ausgestaltung ist aber nur in der Praxis möglich.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

305

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies führt mich direkt zum dritten konzeptionellen Grund: der zentra‐
len Stellung der Praxis. Soll die Freiheit der Beteiligten geachtet und dem
Kernwert der Diversität Genüge getan werden, dann können neue gesell‐
schaftliche Strukturen nicht theoretisch konstruiert, sondern nur praktisch
gelebt werden. Anarchistische Ansätze sind denn auch auf die Praxis und
das Hier-und-Jetzt ausgerichtet. Folglich geht es eher darum, bereits unter
dem Status quo im Kleinen neue Formen sozialer Interaktion auszuprobie‐
ren (Gordon 2008, 41). Politische Praxis ist gezwungenermassen kontextab‐
hängig und in der Gegenwart verankert: Ich konsumiere jetzt Produkte aus
politischen Gründen (nicht), ich lebte jetzt meinen (un)konventionellen
Lebensentwurf und ich nehme jetzt bewusst (nicht) an Wahlen teil. Lege
ich, wie dies die Anarchist*innen tun, den Fokus auf die Praxis, dann steht
die Frage, was ich jetzt tun kann, im Zentrum und nicht jene, wie eine
zukünftige Gesellschaft aussehen solle.

Viertens geht das anarchistische Transformationsverständnis nicht von
einem utopischen Endzustand aus. Das Politische ist ein Möglichkeitsraum,
der diverse, dem aktuellen Kontext angepasste Organisationsformen zu‐
lässt. Aus der Kontextgebundenheit folgt eine Dynamik der gesellschaftli‐
chen Organisation, die sich nur schwer mit der Vorstellung vereinbaren
lässt, nach der erfolgreichen Revolution könne man die perfekte Gesell‐
schaft etablieren. Ohne die Idee eines solchen Endzustandes, den es zu
erreichen gilt, muss man das Politische als einen sich verändernden Raum
und damit als einen Prozess verstehen.245 Als Konsequenz davon ist es nicht
möglich, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben.

Bedeutet dies, es sei unmöglich, weiter zu umreissen, was eine Gesell‐
schaft anarchistisch macht? Dass es keine „pfannenfertige“ Vorschläge gibt,
bedeutet nicht, man könne keine Tendenzen ablesen. Aus Abschn. 2.3.2
wissen wir, dass Anarchist*innen danach streben, möglichst herrschaftsfreie
und egalitäre Strukturen zu etablieren. Sie setzen – motiviert durch das
Ethos der direkten Aktion – auf eine Do-it-yourself-Mentalität. Jeder kann
mit den vorhandenen Mitteln das Seine zu einer egalitären Gesellschaft
beitragen. Man befreit sich zusammen mit anderen selbst und wird nicht
befreit. Dem Kernwert der Diversität verpflichtet sind die angewandten
Lösungsstrategien ebenso vielfältig wie die sie umsetzenden Menschen.
Neben diesen drei Kernwerten können wir weitere handlungsleitende Prin‐

245 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber auch, dass eine anarchistische Gesellschaft
nicht „anarchistisch“ bleiben muss. Sie kann ihre egalitären Elemente verlieren und
folglich erneut hierarchisch werden (vgl. dazu z. B. Gordon 2008, 44–45).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

306

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zipien identifizieren, welche die DNA einer anarchistischen Gesellschaft
ausmachen.

Anarchistische Strukturen streben erstens danach, Gleichheit, Gerechtig‐
keit und Freiheit möglichst umfassend zu verwirklichen (Kühnis 2015, 102;
Jun 2010, 53). Wenig überraschend gehen die Interpretationen darüber, was
diese drei Konzepte beinhalten, ebenso auseinander wie die Antworten auf
die Frage, wie Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit im Alltag umzusetzen
sind. Angesichts der Do-it-yourself-Mentalität, die eher danach verlangt,
die Umsetzung der drei Konzepte durch fortlaufendes Experimentieren in
der Praxis zu erreichen, als auf theoretischer Ebene konzeptionelle Klarheit
zu erreichen, überraschen konzeptionelle Widersprüche wenig. Loick stellt
beispielsweise in Bezug auf den Freiheitsbegriff in anarchistischen Schrif‐
ten „terminologische Verlegenheiten“ (2017, 105) fest.246 Die Frage, wie
Gleichheit zu verwirklichen ist, beantworten die Anarchist*innen ebenfalls
unterschiedlich. Dies zeigt sich u. a. in den Diskussionen darüber, wie mit
Privateigentum zu verfahren ist, in der die Positionen von Abschaffung bis
Beibehaltung inklusive aller Zwischenschattierungen reichen (Kühnis 2015,
101). Ebenso divers und widersprüchlich sind die Standpunkte darüber, ob
wir für unsere Arbeit individuell entlöhnt werden sollen. Derweil mutualis‐
tische und kollektivistische Strömungen in der Tendenz an der Idee eines
individuellen Lohnes festhalten (Loick 2017, 146), fordern Anarcho-Kom‐
munist*innen dessen Abschaffung. Hält man am Lohnprinzip fest, schreibt
man beispielsweise gemäss Kropotkin an der kapitalistischen Orientierung
an der Produktion fort, was es verunmöglicht, eine überzeugende Alternati‐
ve zum Kapitalismus aufzubauen (Loick 2017, 148–40).

Eine anarchistische ist, zweitens, in der Tendenz eine antikapitalistische
Gesellschaft. Zum einen sollen, wie dies etwa Kropotkin fordert, die Be‐
dürfnisse der Menschen den Grund für die Produktion in einer kollekti‐
vierten Wirtschaft sein.247 Das zielt nicht nur auf eine gerechtere Warenver‐
teilung, sondern soll überdies neue ökonomische und soziale Potenziale

246 Auf den anarchistischen Freiheitsbegriff gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein, da
dieser fürs Verständnis davon, in welchem Verhältnis Institutionen und Individuum
in einer anarchistischen Gesellschaft stehen, entscheidend ist.

247 Derweil Kommunist*innen Kollektivierung mehrheitlich als eine Verstaatlichung
verstehen, lehnen die Anarchist*innen eine zentralistisch geführte Ökonomie ab,
da eine so strukturierte Wirtschaft den Bedürfnissen der Menschen ebenso wenig
gerecht würde, wie eine kapitalistische Ordnung. Mit dieser Einschätzung lagen die
Anarchist*innen zumindest im Hinblick auf den realexistierenden Kommunismus
in der UdSSR und den weiteren Staaten des ehemaligen Ostblocks richtig. Für

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

307

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freisetzen (Loick 2017, 143). Zum anderen soll es keine Entfremdung geben,
die in den jetzigen Gesellschaften viele durch Erwerbsarbeit erleben. Der
Anspruch ist, den Menschen die Möglichkeit zu geben, ihren Bedürfnis‐
sen und Fähigkeiten entsprechend zu arbeiten (Kühnis 2015, 102). Wie in
Bezug auf Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit, so herrscht unter den An‐
archist*innen auch darüber keine Einigkeit, welche ökonomischen Struktu‐
ren dafür angebracht sind. Die stark in der Gewerkschaftsbewegung veran‐
kerten Anarchosyndikalist*innen streben zum Beispiel eine Wirtschaftsord‐
nung an, in der sich die Arbeiter*innen als selbstbestimmte Akteur*innen
selbst verwalten (Loick 2017, 145). Dem libertären Kommunalismus zuzu‐
rechnende Aktivist*innen sprechen sich dagegen dafür aus, wirtschaftliche
Fragen zu politisieren und in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext
zu stellen, um eine Orientierung an den Bedürfnissen der Menschen zu
erreichen (Loick 2017, 146).

Die dritte Tendenz ist das Prinzip der Gewaltfreiheit. Entgegen dem
Bild, welches das klassische Vorurteil von bombenlegenden anarchistischen
Terrorist*innen zeichnet, wollen Anarchist*innen eine gewaltfreie (oder
möglichst gewaltarme) Gesellschaft. Gewalt ist ein Herrschaftsmittel und ist
als solches weder angebracht in einer egalitären Gesellschaft, noch ist es –
der Idee der präfigurativen Politik folgend – ein geeignetes Mittel, um den
Status quo zu überwinden. Das schliesst nicht per se alle Handlungen aus,
die wir im alltäglichen Sprachgebrauch unter Gewalt verstehen.248 In seiner
Rekonstruktion der Diskussion über Gewalt in der anarchistischen Bewe‐
gung argumentiert beispielsweise Gordon (2008, 82–97), Anarchist*innen
lehnten nicht notwendigerweise jegliche Form von Gewalt ab. Denn ein
orthodoxes Ethos der Gewaltfreiheit konstruiert einen Kontext, in dem es
ausreicht, eine Handlung als gewalttätig zu bezeichnen, um sie zu diskre‐
ditieren.249 Gewalt mit Abnormität und Kriminalität gleichzusetzen, über‐

Anarchist*innen sind die Produktionsmittel dezentral und föderalistisch zu kollekti‐
vieren. (Loick 2017, 144).

248 Graebers (2009, 177) Beschreibungen in seiner Ethnografie Direct Action legen
beispielsweise nahe, dass für Anarchist*innen Gewalt alleinig gegen Personen ange‐
wendet werden kann, nicht aber gegen Sachen, da man diese nicht verletzen kann.
Deshalb sind Sachbeschädigung keine Gewalt, solange dabei keine Personen zu
Schaden kommen.

249 Dies impliziert, Gewalt sei immer moralisch falsch und deshalb zurückzuweisen.
Eine solche Position ist aber weder damit vereinbar, dass sozialer Wandel nicht
konfliktfrei zu haben ist, noch ist sie kompatibel mit der moralischen Autorität
des Individuums; d. h. mit der Idee, jede*r müsse selbstständig entscheiden, welche

6 Alternative zu Staatlichkeit?

308

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckt zudem normalisierte und legitimierte Fälle der Gewaltanwendung,
die zwar nicht als Gewalt bezeichnet werden, aber trotzdem gewaltförmig
und ebenso gefährlich sind. Selbst wenn Anarchist*innen in Einzelfällen
rechtfertigen können, Gewalt anzuwenden, tun sie unter anderem aufgrund
ihrer Kernwerte gut daran, möglichst gewaltarm zu handeln.250

Die vierte Tendenz knüpft an die prinzipielle Ablehnung von Gewalt
sowie an den Wunsch nach Freiheit an. Um dieser Rechnung zu tragen
und um egalitäre Gesellschaftsstrukturen umzusetzen, ist Freiwilligkeit ein
entscheidendes Element. Teil einer anarchistischen Gesellschaft zu sein, ist
freiwillig; auch wenn einzig durch und mit Gesellschaft die individuelle
Freiheit verwirklicht werden kann (Loick 2017, 133; De George 1978, 97).251

Das Prinzip der Freiwilligkeit hat nicht nur auf individueller Ebene Auswir‐
kungen, sondern beeinflusst ebenfalls die gesellschaftliche. Der Entscheid,
einer Gesellschaft beizutreten, ist lediglich dann genuin freiwillig, wenn
der gegenteilige Entscheid keine übermässig negativen Auswirkungen hat
(Loick 2017, 136). Auf dieser Basis lässt sich begründen, weshalb von Nicht‐
mitgliedern nicht verlangt werden kann, wegzuziehen. Der Do-it-yourself-
Mentalität folgend bedeutet dies, dass die Nichtmitglieder gegebenenfalls
eigene Strukturen schaffen, was zu einer Situation führt, in der verschie‐
dene politische, gesellschaftliche, ökonomische etc. Institutionengefüge ne‐
beneinander bestehen.

Dies führt mich zur fünften Tendenz anarchistischer Gesellschaften:
Föderalismus und Subsidiarität. Es mag eine Bandbreite von Funktionen
geben, die lediglich eine grosse territoriale Organisationseinheit zu erfüllen
vermag. Man kann daraus aber nicht schliessen, diese „grossen“ Einheiten

Mittel gegen eine illegitime Autorität eingesetzt werden dürfen (vgl. dazu Graeber
2009, 222).

250 Für die anarchistische Praxis ergibt sich daraus ein Spannungsfeld zwischen den
Kernwerten, die eine gewaltfreie und pazifistische Position nahelegen, und der
gezeigten Solidarität gegenüber unterdrückten Gruppierungen, die nicht immer
gewaltfrei für ihre Sache einstehen (Graeber 2009, 225).

251 In der anarchistischen Vorstellung ist der individuelle Wille nicht präsozial, son‐
dern steht in Beziehung zu den Argumenten, Bedürfnissen und Interessen der
Mitmenschen. Dies macht eine Auseinandersetzung mit der sozialen Umwelt un‐
umgänglich. In diesem Sinne besitzt das anarchistische Freiheitsverständnis einen
kommunikativen Charakter (Loick 2017, 133) und läuft auf einen intersubjektiven
Austausch hinaus.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

309

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssten alle Aufgaben erledigen (De George 1978, 105).252 Gleichheit und
soziale Gerechtigkeit fordern für die Anarchist*innen, sich bottom-up und
dezentral zu organisieren und top-down organisierte sowie zentralisierte
Machtstrukturen zu vermeiden (Jun 2010, 54). Dies spricht dafür, dem
Prinzip der Subsidiarität folgend, Aufgaben auf der lokalsten Ebene anzu‐
siedeln. Derweil zum Beispiel der gerechte Umgang mit der Ressource
Wasser nach Koordination über ein grösseres Territorium verlangt, kann
die Frage, wer seine Schafe wo weiden lassen darf, lokal geklärt werden.
Die überlokale Koordination leisten dabei föderale Strukturen, wobei es
nicht darum geht, (national‑)staatliche Lösungen im Kleinen nachzubilden.
Als alternative Organisationsform für die „Föderation dezentraler Assozia‐
tionen“ nennen Anarchist*innen oftmals ein rätedemokratisches Entschei‐
dungssystem (Loick 2017, 133).

Damit ist, sechstens, die Tendenz verbunden, sich direkt respektive
basisdemokratisch zu organisieren. Beispielsweise beschreibt Graeber in
seiner Ethnografie Direct Action (2009) die Funktionsweise anarchistischer
Organisationen im US-amerikanischen Kontext. Insbesondere die Organi‐
sationsprinzipien, welche das Quäkertum entwickelt hat, um Versammlun‐
gen zu organisieren, haben die Aktivist*innen beeinflusst und inspiriert
(Graeber 2009, 129, 235).253 Auf dieser Basis entwickelte sich ein Entschei‐
dungsprozess, der auf Konsens ausgelegt ist und allen Anwesenden ein
Vetorecht einräumt. Eine Umsetzung davon konnte man beispielsweise
während Occupy Wall Street im Jahr 2011 beobachten (Graeber 2011; Loick
2017, 185). Die Frage, ob und inwieweit anarchistische Organisationsformen
„demokratisch“ sind, ist aber umstritten. Für Gordon (2008, 69–70) ist zum
Beispiel Anarchismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern
eine gänzlich andere Form des kollektiven Handelns.

252 Im Anarchismus fehlen aber oftmals Überlegungen dazu, wie eine globale und
hochkomplexe Gesellschaft politisch koordiniert werden könnte. Es fehlt eine Theo‐
rie einer anarchistischen Weltgesellschaft (Loick 2017, 139–40).

253 Graeber (2009, 129) beschreibt die Grundzüge der Praxis im Quäkertum folgender‐
massen: Die Gemeindemitglieder sitzen in einem Kreis und können sich jederzeit
äussern. Alle dürfen Vorschläge einbringen, wobei jede der anwesenden Personen
ein Vetorecht besitz und ein Vorschlag blockieren kann. Das Veto dient dazu,
die Anwesenden anzuhalten, verantwortungsvoll mit ihrem Recht umzugehen, Vor‐
schläge einzubringen. Ein*e Moderator*in leitet die Versammlung. Die Person in
dieser Rolle nimmt sich zurück und gibt keine eigenen Meinungen ab. Im Un‐
terschied zu anarchistischen Versammlungen sprechen die Versammlungsteilneh‐
mer*innen ausschliesslich mit der/dem Moderator*in.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

310

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit den hier genannten Tendenzen können wir zwar nicht beschreiben,
wie eine anarchistische Gesellschaft im Detail funktionierte. Wir haben
nun aber zumindest eine Idee, welche Prinzipien, Werte und Ziele ihr zu‐
grunde liegen: Eine anarchistische Gesellschaft ist egalitär, dynamisch und
divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit möglichst um‐
fassend zu verwirklichen, versucht der Entfremdung Einhalt zu gebieten, ist
gewaltfrei und (in einem noch näher zu bestimmenden Sinn) demokratisch
verfasst. Die Frage, die sich stellt, ist, was dies für die Interaktion zwischen
Individuum und Gesellschaft respektive gesellschaftlichen Institutionen be‐
deutet. Antworten darauf kann uns eine vertiefte Auseinandersetzung mit
dem Konzept der Freiheit liefern, da dieses elementar ist, um die Beziehung
zwischen der Einzelperson und der Gesellschaft zu verstehen.

6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, soll in einer anarchistischen
Gesellschaft in einem möglichst umfassenden Mass Gleichheit, Gerechtig‐
keit und Freiheit umgesetzt werden. Weder die dafür notwendige gesell‐
schaftliche Transformation noch die Institutionen sollen auf Zwang zurück‐
greifen. Die Art, wie Institutionen unter diesem Vorzeichen auszugestalten
sind, ist unter anderem vom anarchistischen Freiheitsverständnis beein‐
flusst (Prichard 2019). Damit kommt diesem eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und Gesellschaft zu verstehen.
Dies macht das Konzept relevant, um die positive Herausforderung auf
konzeptioneller Ebene in Bezug auf den Zusammenhang von Freiheit und
Autonomie zu skizzieren.

Im Anarchismus ist Freiheit ein zentrales Konzept oder Motto (Lazar
2018, 158). Die Stellung von Freiheit teilt sich die Theoriefamilie des An‐
archismus ebenso mit der liberalen Theorie wie auch mit anderen sozia‐
listischen Ansätzen (Jun 2010, 53). Den Anarchist*innen wird dabei aber
oftmals nachgesagt, in ihrer Suche nach Freiheit am weitesten zu gehen. So
sagt beispielsweise Mikhail Aleksandrovich Bakunin ([1871] 1972, 261) von
sich:

I am an impassioned seeker of the truth, and as bitter an enemy of the vi‐
cious fictions used by the established order—an order which has profited
from all the religious, metaphysical, political, juridical, economic, and
social infamies of all times—to brutalize and enslave the world. I am a

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

311

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fanatical lover of liberty. I consider it the only environment in which
human intelligence, dignity, and happiness can thrive and develop.

Angesichts solcher Aussagen überrascht es nicht, wenn der anarchistische
Freiheitsdrang den Ruf hat, übertrieben zu sein, und oftmals mit dem Stre‐
ben in Verbindung gebracht wird, äusseren Zwang, wenn nicht abzuschaf‐
fen, dann doch auf ein Minimum zu reduzieren. Insbesondere der zweite
Punkt führt des Öfteren zur Einschätzung, der Anarchismus sei in Bezug
auf Freiheit eine radikalisierte Form der klassischen liberalen Theorien
(Jun 2018, 45). Wie meine Diskussion nahelegen wird, ist diese Nähe zum
Liberalismus aber lediglich prima facie.

Einen Punkt, den wir für die anstehende Diskussion im Hinterkopf
behalten müssen, betrifft die Stellung von Freiheit in der anarchistischen
Theorie. Selbst wenn sich Anarchist*innen – wie Bakunin dies tut – als
fanatische Freiheitsliebhaber*innen verstehen, folgt daraus nicht, Freiheit
sei das anarchistische Kernprinzip. Dies widerspräche dem Kernwert der
Diversität. Damit kann Freiheit lediglich ein Konzept unter anderen in
anarchistischen Theorien sein. Das Konzept mag zentral sein. Aus dieser
Stellung folgt aber weder, Freiheit sei das einzige oder das wichtigste Ele‐
ment der anarchistischen Philosophie, noch müsse es gleich wie in anderen
Ideologien verstanden werden (45).

Was verstehen Anarchist*innen unter Freiheit? Diese Frage lässt sich
aus verschiedenen Gründen nicht einfach so beantworten. Erstens gibt
es den Anarchismus nicht und die verschiedenen anarchistischen Ansätze
verstehen Freiheit anders. Zweitens sind diese verschiedenen Freiheitsver‐
ständnisse nicht zwingend untereinander kompatibel, das Konzept ist viel‐
mehr innerhalb der anarchistischen Theorie umstritten (Loick 2017, 105).
Angesichts des Stellenwertes, den Diversität einnimmt, ist dies nicht weiter
überraschend. Drittens ist der Begriff der Freiheit auf der konzeptionellen
Ebene oftmals unklar. Wie bereits in Abschn. 6.1.1 erwähnt, finden sich in
anarchistischen Schriften oftmals „terminologische Verlegenheiten“ (105),
wenn es um Freiheit geht. Dies sind auch die Gründe, weshalb ich in die‐
sem Abschnitt davon absehe, den anarchistischen Freiheitsbegriff zu rekon‐
struieren. Nicht nur ist ein solches Unterfangen kaum zu bewerkstelligen,
bedenkt man die diversen anarchistischen Strömungen. Es sprengte auch
den Umfang dieser Arbeit. Deshalb ziele ich darauf ab, ein anarchistisches
Freiheitsverständnis zu erarbeiten, welches die positive Herausforderung zu
untermauern vermag.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

312

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haben wir einen Ausgangspunkt, der uns hierbei helfen könnte? Wir
können zunächst sagen, was Freiheit nicht ist: Herrschaft. Diese benutzen
Anarchist*innen – wie in Abschn. 2.3.2 dargelegt – als ein generisches
Konzept, um die verschiedenen systematischen Gesellschaftseigenschaften
zu benennen, durch welche Personen oder Gruppen von Personen kontrol‐
liert, genötigt, ausgebeutet, erniedriget, diskriminiert usw. werden (Gordon
2008, 32). Ausgehend davon können wir sagen, dass Freiheit im anarchisti‐
schen Verständnis die Abwesenheit von Herrschaft ist (Prichard 2019, 73).
Wir sind demnach frei, wenn wir keiner gesellschaftlichen Kontrolle, Nöti‐
gung, Ausbeutung, Erniedrigung, Diskriminierung usw. unterliegen. Dies
scheint sich mit dem Konzept negativer Freiheit zu decken. Isaiah Berlin
(1995b) umschreibt in „Zwei Freiheitsbegriffe“ dieses Freiheitsverständnis
beispielsweise wie folgt:

Gewöhnlich sagt man, ich sei in dem Masse frei, wie niemand in mein
Handeln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politi‐
sche Freiheit in diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein
Mensch ungehindert durch andere betätigen kann. (201).

Damit könnte uns Berlins Konzeption von Freiheit eine Orientierung ge‐
ben, um einen anarchistischen Freiheitsbegriff zu erarbeiten. Berlin unter‐
scheidet zwischen negativer und positiver Freiheit. Zwar ist er – wie Berlin
selbst zu bedenken gibt – nicht der erste, der eine solche Differenzierung
vornimmt. Die Begrifflichkeit kann man bis mindestens zu Kant zurückver‐
folgen. Berlins Überlegungen hatten aber einen grossen Einfluss darauf,
wie über Freiheit nachgedacht wird (I. Carter 2019; Kukathas 2017, 685;
Lovett 2018, Abschn. 1.1). Negative Freiheit oder Freiheit-von bezeichnet
jene Sphäre, in der andere unser Handeln nicht beeinflussen (Berlin 1995a,
201). Damit geht es bei Freiheit-von – für John Stuart Mill ([1859] 1988,
20–21) die einzige Art von Freiheit, die diesen Namen verdient – um
die Abwesenheit von äusserem Zwang, Einmischung, Beschränkung oder
andere Formen äusserer Einflussnahme. In diesem Sinne bedeutet Freiheit
die Abwesenheit von äusserer Einmischung. Charles C. Taylor ([1979] 1985,
213) bezeichnet Freiheit-von denn auch als Möglichkeitskonzept. Frei zu
sein ist eine Frage davon, welche Handlungsoptionen uns zur Verfügung
stehen; egal ob wir diese nutzen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

313

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Positive Freiheit oder Freiheit-zu umreisst Berlin (1995b, 211) folgender‐
massen:

Die „positive“ Bedeutung des Wortes „Freiheit“ leitet sich aus dem
Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass
mein Leben und meine Entscheidungen von mir abhängen und nicht
von irgendwelchen äusseren Mächten. Ich will das Werkzeug meiner
eigenen, nicht fremder Willensakte sein. Ich will Subjekt, nicht Objekt
sein; will von Gründen, von bewussten Absichten, die zu mir gehören,
bewegt werden, nicht von Ursachen, die gleichsam von aussen auf mich
einwirken”.

Diese Idee einer freien Person, deren Handlungen ihre Handlungen
sind, findet sich überall in der liberalen Theorie (Gaus, Courtland, und
Schmidtz 2020, Abschn. 1.3). So verstanden handelt es sich bei positiver
Freiheit um ein Ausübungskonzept (C. Taylor [1979] 1985, 213): Man ist
lediglich dann frei, wenn man sich selber und die Gestaltung seines Lebens
tatsächlich bestimmt hat. Damit steht bei Freiheit-zu ein Anrecht im Zen‐
trum, zu handeln und den Kontext des eigenen Handelns (mit‑)bestimmen
zu können. Das läuft wiederum auf die Freiheit hinaus, an und in der
Gesellschaft partizipieren zu können. Derweil negative Freiheit demnach
einen Zustand beschreibt, in dem sich ein Individuum befindet, bezeichnet
positive Freiheit eine Fähigkeit, die eine Person besitzt (Jun 2018, 47). Dies
legt nahe, dass es sich bei Freiheit-zu und Freiheit-von um zwei Dimen‐
sionen eines Freiheitskonzepts handelt. Dieser Interpretation widerspricht
Berlin (1995b, 211) aber. Für ihn handelt es sich um zwei unterschiedliche
Konzepte von Freiheit, deren Beziehung Autor*innen darüber hinaus oft‐
mals als antagonistisch darstellen (I. Carter 2019).

Berlins Konzeption mag ein in der Literatur genutzter Orientierungs-
und Ausgangspunkt sein, um sich dem anarchistischen Freiheitsbegriff zu
nähern (siehe beispielsweise Loick 2017, Abschn. 3.1; Prichard 2019). Wir
müssen aber vorsichtig sein und uns davor hüten, Berlins Freiheitsbegriff
dem Anarchismus überzustülpen. Vielmehr müssen wir auf potenzielle
Unterschiede und Diskrepanzen achten, wollen wir einen anarchistischen
Freiheitsbegriff erarbeiten. Nichtsdestotrotz korreliert Berlins Differenzie‐
rung zumindest auf den ersten Blick mit der groben Zweiteilung anarchisti‐
scher Ansätze in ein individualistisches und ein kommunitaristisches Lager.
Negative Freiheit nimmt eine zentrale Stellung im Individualanarchismus
ein, positive Freiheit korreliert mit anarcho-kommunitaristischen Theorien
(Jun 2018, 51–52; Loick 2017, 106). Dies ist mitunter ein Grund, weshalb ich

6 Alternative zu Staatlichkeit?

314

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nachfolgend zuerst einen Fokus auf die negative Freiheit lege und dann in
einem zweiten Schritt auf die positive Freiheit fokussiere.

Insbesondere der Liberalismus steht im Ruf, nach Freiheit im negativen
Sinn zu streben (I. Carter 2019). Die politische Ordnung soll darauf zielen,
die Freiheit des Individuums zu schützen. Dies erreicht ein liberaler Staat,
indem er sicherstellt, dass die individuellen Freiheiten sich nicht gegensei‐
tig aufheben. Als Abwehrrechte verstandene Grund- und Menschenrechte
schützen die Bürger*innen dabei vor nicht legitimen staatlichen Eingrif‐
fen in ihre Handlungssphäre, was den staatlichen Handlungsspielraum
beschränkt. Insbesondere die anarcho-individualistischen Positionen, wie
sie zum Beispiel William Godwin, Max Stirner und Henry David Thoreau
vertreten haben, präsentieren sich als eine Radikalisierung der klassischen
liberalen Position (Jun 2018, 45; Loick 2017, 107; Prichard 2019, 79–80).
Ihnen ist ein Primat der individuellen Autonomie und die ablehnende
Haltung gegenüber als illegitim eingestuften gesellschaftlichen Eingriffe
in die persönliche Freiheit gemein (Loick 2017, 107). Dazu kommt eine
oftmals grosse Sympathie für negative Freiheit in anarchistischen Schrif‐
ten. Ebenso gibt es ideengeschichtliche Verbindungen sowie ideologische
Überschneidungen zwischen liberalen und anarchistischen Positionen (Jun
2018, 50).254 Damit hat die Tendenz, Anarchismus als einen Zustand zu
verstehen, der sich durch die Abwesenheit von Zwang auszeichnet, ihre
Berechtigung.

Ideengeschichtlich lässt sich das negative Freiheitsverständnis im Anar‐
chismus unter anderem auf William Godwin zurückführen. Seinen Überle‐
gungen folgend ist Freiheit ein utilitaristisches und rationalistisches Kon‐
zept, welches insbesondere die Einmischung des Staates oder anderer
Instanzen in die autonom entwickelten Ideen des Individuums verneint
(Prichard 2019, 75). Dies macht das Individuum und dessen Hoheit über
das eigene Leben zu einem Dreh- und Angelpunkt im anarcho-individua‐
listischen Denken (Loick 2017, 107–8).

Ausgehend von der Prämisse des Selbsteigentums (self-ownership), wo‐
nach allein die Einzelne über ihren Körper und ihre Lebensweise zu
bestimmen hat, wird das Individuum als von seiner Umwelt und seinem
Mitmenschen isoliert angesehen und hat im Normalfall Interessen und
Bedürfnisse, die mit denen der Anderen konfligieren. Das Eigentum ist
dabei nicht nur Garant der Freiheit, sondern gibt auch ihr Modell ab:

254 Ein Beispiel dafür ist die Idee, dass die Zufriedenheit und der Wohlstand des
Individuums zentral sind.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

315

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit wird insgesamt als die Einrichtung einer individuellen Hand‐
lungssphäre verstanden, in der ich – wie mit meinem Eigentum – nach
Belieben verfahren darf, ohne dafür irgendjemandem Rechenschaft able‐
gen zu müssen. (Loick 2017, 108).

Ist der Schutz der individuellen Autonomie – die sich durch eine Hand‐
lungssphäre frei von äusserer Einmischung ausdrückt – eines der wichtigs‐
ten Ziele, kann Gesellschaft und gesellschaftliche Organisation lediglich ein
Mittel ohne inhärenten Wert sein, um die individuelle Freiheit-zu aufrecht‐
zuerhalten. Gesellschaft muss unter diesen Vorzeichen nicht notwendiger‐
weise ein „Verein von Egoisten“255 sein. Sie darf sich aber nicht einmischen
und uns vorschreiben, wie wir über unser Eigentum verfügen können,
solange wir die Freiheit der anderen Menschen damit nicht einschränken.
Hier zeigt sich eine Parallele zum Freiheitsbegriff im römischen Recht.
Dieser beruht auf der Macht des Individuums, mit seinem Eigentum zu
machen, was es will. Bei diesem handelt es sich im römischen Recht nicht
um ein Recht, da dieses mit anderen ausgehandelt wird und gegenseitige
Pflichten beinhaltet. Vielmehr handelt es sich bei Eigentum um absolute
Verfügungsgewalt über φ (Graeber und Wengrow 2022, 508–9).256 Diese
Parallele impliziert eine gewisse Nähe zwischen dem anarcho-individualis‐
tischen und dem republikanischen Denken, wenn es um Freiheit geht.

Der aus dieser Interpretation von Freiheit-zu folgende Blick auf die Rolle,
die eine Gesellschaft für das Individuum spielt, ist nicht unumstritten.
Bereits im 19. Jahrhundert lehnte beispielsweise Pierre-Joseph Proudhon
die negative, auf Selbsteigentum basierende Freiheitskonzeption ab (siehe
dazu Prichard 2019, 75). Für die Kritiker*innen negativer Freiheit reicht
diese nicht aus, um uns effektiv vor Herrschaft zu schützen: Besitze ich
mich selbst, ergeben sich daraus zwar Abwehrrechte gegen Versuche, über
mich zu verfügen. Weil ich mir selbst gehöre, kann mich niemand anderes
besitzen – solange ich mich nicht veräussere. Folglich schützt negative

255 Mit dem Verein von Egoisten bezeichnet Max Stirner ([1845] 1972) eine freiwillige
und nicht formalisierte Vereinigung von Egoisten. Solange alle Beteiligte den Verein
unterstützen und alle aus einem bewussten Egoismus heraus handeln, existiert der
Verein der Egoisten. Für Stirner handelt es sich bei diesem nicht um eine autoritative
Institution, sondern um einen Ausdruck freiwilliger Beziehungen, die dem Willen
der Beteiligten untergeordnet sind.

256 Bei Kant findet sich eine vergleichbare Vorstellung. Die willkürliche Verwendung
meines Eigentums ist für ihn eine notwendige Voraussetzung für Freiheit. Nur
wenn ich φ ohne Rücksicht auf andere verwenden kann, bin ich frei von äusseren
Einflüssen (Loick 2012, 118–19).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

316

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit allein nicht vor Herrschaftsbeziehungen, weil ich in gewissen Kon‐
texten auf Leistungen anderer angewiesen bin, die sich in einer stärkeren
Verhandlungsposition befinden. Viele von uns veräussern beispielsweise
ihre Arbeitskraft, um im Gegenzug Lohn zu erhalten, der uns erlaubt,
in einer kapitalistischen Ordnung unseren Lebensunterhalt zu bestreiten.
Diese Abhängigkeit kann in Herrschaft und Abhängigkeiten münden, auch
wenn man im negativen Sinn weiterhin frei ist.

Ebenfalls führt der Fokus auf negative Freiheit zu einem Blick aufs Indi‐
viduum, der die zentrale Rolle gesellschaftlicher Beziehungen und Einflüsse
zu unterschätzen droht. Richten wir den Blick allein auf negative Freiheit,
besteht die Tendenz, individuelle Handlungen als primär egoistisch und auf
das eigene Interessen gerichtete zu verstehen. Dies verkennt aber die Rolle,
welche das Soziale für die Entwicklung des Selbst spielt. Individualität ist
sozial konstruiert und auf bestehende soziale Praktiken angewiesen (Loick
2017, 109; Prichard 2019, 75). An G. W. F. Hegel angelehnt – dessen Über‐
legungen durch die Junghegelianer zumindest auf den klassischen europä‐
ischen Anarchismus eine grosse Auswirkung hatten (McLaughlin 2007,
Abschn. 5.3) – können wir argumentieren, dass es menschliches Leben
ohne Gesellschaft nicht geben kann. Wir sind durch gesellschaftliche Prak‐
tiken geprägt und nutzen Kulturtechniken wie die Sprache, um mit unserer
Umwelt und uns selbst zu interagieren. Ob wir ohne diese basalen sozialen
Elemente davon sprechen könnten, ein menschliches Leben zu führen, ist
fraglich. Unter diesem Blickwinkel ist das menschliche Leben notwendiger‐
weise sozial oder weist zumindest eine starke soziale Komponente auf. Dies
spricht dafür, Freiheit sozial zu denken. Anarchist*innen verstehen Freiheit
denn auch als ein kollektives Konzept (Jun 2010, 55). Dazu kommt, dass wir
auf Gesellschaft und gesellschaftliche Kooperation angewiesen sind. Ohne
diese können wir die Grundgüter nicht produzieren, die wir benötigen,
um unseren Lebensentwurf zu leben. Dies gibt uns „egoistische“ oder par‐
tikulare Gründe, um gesellschaftliche Institutionen zu schaffen. Damit ist
der gesellschaftliche Kontext nicht nur eine Gefahr, welche die Autonomie
des Individuums bedroht, sondern ebenso eine positive Voraussetzung für
Freiheit. Ein Zugriff, der das Individuum als eine Art freischwebendes
Atom ohne Verbindungen zu anderen versteht, wird demnach dem anar‐
chistischen Freiheitsbegriff ebenso wenig gerecht, wie ein Ansatz, der von
einem Primat der Autonomie ausgehend politische Institutionen per se als
eine Gefahr für die individuelle Selbstregierung sieht. Dies bedeutet aber
nicht, die Zurückweisung von Zwang und Herrschaft sei kein Anliegen
der Anarchist*innen oder sei nicht relevant für das anarchistische Konzept

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

317

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Freiheit. Die Überlegungen oben zeigen lediglich, dass Freiheit für
die Anarchist*innen nicht ausschliesslich oder primär negativer Natur sein
kann (vgl. Jun 2018, 50).

Dies spricht dafür, anarchistische an positive Freiheit anzulehnen. Die
Idee, in und durch Gesellschaft frei zu sein, findet insbesondere im kom‐
munitaristischen Anarchismus Anklang (Loick 2017, 111). So zeigt beispiels‐
weise Bakunins Freiheitsverständnis kollektivistische Züge:

[… the] liberty of each man which does not find another man’s freedom
a boundary but a confirmation and vast extension of his own; liberty
through solidarity, in equality. I mean liberty triumphant over brute
force and, what has always been the real expression of such force, the
principle of authority. I mean liberty which will shatter all the idols in
heaven and on earth and will then build a new world of mankind in
solidarity, upon the ruins of all the churches and all the states. ([1871]
1972, 262).

Bakunin versteht Freiheit als ein soziales Gut, das folglich durch die Inter‐
aktion mit anderen verstärkt und erweitert wird. Nur in und durch eine
egalitäre Gesellschaft können wir unsere latenten moralischen, intellektuel‐
len und materiellen Möglichkeiten verwirklichen.257 Die kollektivistische
Dimension von Freiheit-zu macht Gleichheit zu einer notwendigen Voraus‐
setzung. Denn es geht nicht alleinig um meine Freiheit, die ich gegen
Eingriffe von aussen verteidigen muss, sondern um die Freiheit aller, parti‐
zipieren und mitgestalten zu können. Ungleichheit schränkt daher positive
Freiheit ein. Eine so verstandene Freiheit ist zunächst die Fähigkeit, das
eigene Potenzial ausleben können. Dieser Zustand ist damit nicht instru‐
mentell, sondern intrinsisch wertvoll. (Jun 2018, 54) Die kollektivistische
Interpretation von Freiheit hat Konsequenzen für die individuelle Ebene
(vgl. Loick 2017, 109–10). Die Beziehungen, in denen sich eine Person wie‐
derfindet, müssen ihr die Möglichkeit geben, sich darin zu verwirklichen.
Diese Aneignung muss einen egalitären Charakter aufweisen und dreht

257 Beispielsweise ist für Bakunin ([1871] 1972, 262) ökonomische und soziale Gleich‐
heit eine Voraussetzung für Freiheit, Gerechtigkeit, menschliche Würde, morali‐
sches Verhalten und individuelles Wohlergehen. Dies verweist auf zwei Dinge: Ers‐
tens ist, wie breites erwähnt, Freiheit nicht das treibende Prinzip im Anarchismus,
sondern kann nur in Relation zu anderen Konzepten verstanden und umgesetzt
werden. Zweitens zeigt sich hier die einflussreiche Rolle, die der soziale Kontext
aufs menschliche Verhalten ausübt. Auf diesen Punkt komme ich im Abschn. 6.2.1
nochmals zurück.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

318

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich darum, ein*e gleichberechtigte*r und gehörte*r Partner*in zu sein, die
mitsprechen und -handeln darf. Da dieses Recht allen zukommt, erlaubt
es nicht, sich auf die eigenen Partikularinteressen zu versteifen. Unser Ge‐
genüber hat ebenfalls ein Anrecht darauf, gehört zu werden und egalitär
mithandeln zu dürfen. Damit setzt der positive Freiheitsbegriff ebenso Mul‐
tiperspektivität und Diversität wie auch soziale und politische Inklusion
voraus. Lediglich so ist eine egalitäre Mitautor*innenschaft an der sozialen
Umwelt möglich. Allein ist demnach die Idee, Autor*in des eigenen Lebens
zu sein, unmöglich zu verwirklichen. Man ist dafür auf soziale Beziehungen
angewiesen.258

Haben wir damit in Freiheit-zu dem Kerngehalt des anarchistischen
Freiheitsbegriffes gefunden? Ebenso wie der Fokus auf negative Freiheit,
so bringt auch jener auf positive Freiheit Schwierigkeiten und Herausfor‐
derungen mit sich. Für viele liberale Autor*innen inklusive Berlin besitzt
positive Freiheit einen autoritären Unterton (I. Carter 2019) und kann in
einem gesellschaftlichen Paternalismus münden (Loick 2017, 115). Berlin
(1995b, 212–13) argumentiert, es sei „[…] möglich und bisweilen auch
gerechtfertigt, Zwang gegen Menschen im Namen eines Ziels (etwa der
Gerechtigkeit oder der öffentlichen Gesundheit) auszuüben, das die Men‐
schen, wenn sie aufgeklärter wären, selbst anstreben würden, das sie aber,
weil sie blind, unwissend oder schlecht sind, nicht anstreben.“ Aber man
kann noch weiter gehen, wie Berlin ausführt: „Ich kann auch behaupten,
dass sie das, was sie in ihrer Verblendung mit Bewusstsein ablehnen,
eigentlich doch anstreben, weil es in ihrem Inneren eine okkulte Entität
gibt – ihren latenten rationalen Willen, ihre ‚wahren‘ Absichten –, und
dass diese Entität, obwohl alle ihre offenbaren Bekundungen, Gefühle

258 Bedenken wir das anarchistische Do-it-yourself-Ethos und den Fokus auf die Pra‐
xis, zeigt sich damit ein Verständnis des Politischen, das darauf ausgerichtet ist,
zusammen in einen Austausch zu treten und gemeinsam zu handeln. Eine Idee,
die sich auch bei Hannah Arendt (1968, 153) zeigt. Für sie sind die Menschen
dann frei, wenn sie handeln. Handeln und frei sein sind damit dasselbe. Damit ist
Freiheit bei Arendt dezidiert kollektiv und kann nicht allein verwirklicht werden.
So verstanden handelt es sich dabei um eine positive Freiheit, die sich dadurch
auszeichnet, dass wir im Politischen von den Notwendigkeiten des Alltags und des
Überlebens befreit sind und deshalb uns in der Öffentlichkeit begegnen und damit
gemeinsam Sprechen und Handeln können (Lilja 2018, 541–42). Freiheit verlangt
von diesem Standpunkt aus, an einer Gesellschaft aktiv teilzuhaben zu können, aber
auch, Strukturen zu schaffen, die mir erlauben, meine Umwelt zusammen mit ande‐
ren zu verändern. Das Politische wird so zu einem Möglichkeitsraum, in dem wir
uns begegnen und in dem wir gemeinsam handelnd unsere Umwelt mitgestalten.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

319

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Handlungen dem widersprechen, ihr ‚wirkliches‘ Selbst ist, von dem
das arme empirische Selbst in Raum und Zeit nichts oder nur wenig
weiss; und dass allein die Wünsche dieses inneren Selbst Beachtung und
Berücksichtigung verdient haben“ (213). Was ist mit dem Fall unterdrückter
Minderheiten oder Andersdenkender? Sind sie nicht in einem positiven
Sinne frei, solange sie gehört werden und die Möglichkeit besitzen, sich
einzubringen, auch wenn ihre Anliegen nicht umgesetzt werden? Selbst
wenn Anarchist*innen hier dagegenhalten können, eine solche Minderheit
sei nicht wirklich frei, weil sie diskriminiert und damit beherrscht wird,
birgt eine positive Interpretation von Freiheit die Gefahr, Andersdenkende
und Nichtintegrationswillige dazu zu zwingen, frei zu sein. Was an der
positiven Freiheit problematisch ist, können wir unter Rückgriff auf Rous‐
seaus Gesellschaftsvertrag fassen. Dieser bietet sich hier an, weil er erstens
einen der klarsten Ansätze darstellt, der auf positive Freiheit abstellt (I. Car‐
ter 2019). Zweitens hatte Rousseau ideengeschichtlich auf den klassischen
(McLaughlin 2007, 105–9) sowie im Fall von Robert Paul Wolff ([1970]
1998) auf den philosophischen Anarchismus einen grossen Einfluss (vgl.
Abschn. 3.1.2).

Für Rousseau ist ein rationales und damit freies Leben lediglich in der
Gemeinschaft möglich. Tun zu können, was man will, hat für ihn nichts
mit Freiheit zu tun. Das Gegenteil ist der Fall: „[…] der Trieb der blossen
Begierde ist Sklaverei, und der Gehorsam gegen das Gesetz, das man sich
selbst vorgeschrieben hat, ist Freiheit“ (Rousseau 1880, 1. Buch, 8. Kapi‐
tel). Die Gesetze geben wir uns, indem wir als Teil des Volkssouveräns
uns selbst Gesetze geben. Dann, und nur dann, wenn wir im Sinne der
Gesetze handeln, die der Souverän durch Mehrheitsbeschluss in Überein‐
stimmung mit der volonté générale oder dem Gemeinwillen259 erlässt, sind

259 Rousseau unterscheidet den Gemeinwillen von einem aufsummierten Willen aller,
dem volonté de tous, und dem Willen der Mehrheit, dem volonté de la majorité.
Rousseaus Konzeptionalisierung des Gemeinwillens ist nicht ohne Widersprüche.
Ein Spannungsfeld besteht zwischen dem demokratischen Aspekt und dem tran‐
szendalen (siehe dazu z. B. Bertram 2012b): Einerseits handelt es sich beim Gemein‐
willen um den Entscheid, den die Bürger*innen zusammen in der Versammlung
gefällt haben. Andererseits handelt es sich beim Gemeinwillen um den Ausdruck
des gemeinsamen Interesses aller, das die Partikularinteressen der Einzelpersonen
transzendiert und nicht notwendigerweise damit zusammenfällt, was die Bürger*in‐
nen wollen. Ohne den transzendalen Charakterzug wäre der Gemeinwille nicht
vom volonté de tous und dem volonté de la majorité zu unterscheiden.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

320

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir wirklich frei.260 Weil der Gemeinwille Ausdruck des Allgemeinen ist
und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h. dem Einzelwillen,
vorgeht, übertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im Konfliktfall. Zwingt
der Volkssouverän eine Person nun, gegen ihren Willen eine Rechtsnorm
zu befolgen, ist dies nicht problematisch, weil Gesetzestreue genuine Frei‐
heit bedeutet. Der Volkssouverän zwingt eine Person, anders gesagt, frei zu
sein.261

Dieser Zwang zur Freiheit verdeutlicht das paternalistische und hegemo‐
niale Potenzial positiver Freiheit. Dessen Umsetzung muss dabei nicht not‐
wendigerweise durch polizeiliche Mittel erfolgen, sozialer Druck und For‐
men der (Selbst‑)Disziplinierung reichen dafür ebenfalls aus. Dies bedeutet
denn auch, dass Anarchist*innen die Paternalismusgefahr nicht entkräften
können, indem sie auf die Abwesenheit staatlicher oder zwangsbewehrter
Institutionen hinweisen. Ebenso wenig schützt Diversität automatisch da‐
vor, dass gesellschaftliche Praktiken die individuelle Freiheit von Unange‐
passten, Querdenker*innen und als asozial Wahrgenommenen einschrän‐
ken. Die kollektivistische Interpretation von Freiheit in Kombination mit
der Idee, in einer egalitären Gesellschaft komme der Gemeinwille zum
Ausdruck, droht die partikularen Interessen und die damit verbundenen
Lebensentwürfe dem Sozialen unterzuordnen (Loick 2017, 113–15).262

260 Für Rousseau zeigt der Mehrheitsentscheid auf, welche rechtlichen Regelungen
das Gemeinwohl am besten fördert. Die Mehrheit der Bürger*innen liegt dabei
immer richtig und zeigt damit den Angehörigen der Minderheit jeweils auf, dass sie
durch ihren Entscheid nicht das unterstützten, was sie eigentlich möchten. Diese
Argumentation vermag aber nicht zu überzeugen, wie Robert Paul Wolff ([1970]
1998) überzeugend zeigen kann (vgl. Abschn. 3.1.2).

261 Der Zwang zur Freiheit ergibt sich aus der inneren Spaltung der Bürger*innen: Sie
sind zugleich Privatperson mit partikularen Interessen und Teil des Volkssouveräns,
durch den sie den Gemeinwillen erkennen können. Der Gemeinwille ist dem Ein‐
zelnen aber nicht zwingend zu jeder Zeit ersichtlich. Zwingt das Gemeinwesen ihn,
die Gesetze zu befolgen, so zwingt er sich eigentlich selbst, das Richtige zu tun.
(Loick 2012, 108–9).

262 Loick (2017, 114) beschreibt das anarchistische Verständnis positiver Freiheit unter
Rückgriff auf Aussagen von Errico Malatesta. Dieser argumentiert, in einer egalitä‐
ren und solidarischen Gesellschaft stelle sich eine Harmonie der Interessen und
Gefühle ein, womit sich faktisch die Einzelwillen mit dem Gemeinwillen synchro‐
nisieren. Dadurch kann Malatesta an der anarchistischen Losung „Tue, was du
willst“ festhalten und diese mit den Selbstbeschränkungen vereinbaren, die für
das Funktionieren einer Gesellschaft notwendig sind. Denn in einer solidarischen
Gesellschaft, so Malatesta, will jeder, was er soll. Diese Synchronisierung der Willen
ist der Prozess, der gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen und sozialen
Druck ermöglicht, die wiederum individuelle Freiheit zu untergraben vermögen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

321

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Überlegungen sprechen dagegen, unseren anarchistischen Frei‐
heitsbegriff an Freiheit-zu anzulehnen, und lassen Freiheit-von erneut als
die bessere Wahl erscheinen. Insbesondere wenn wir diese nicht im Sinne
von Nichteinmischung, sondern als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Dies ist – wie oben bereits erwähnt – ein Ausgangspunkt für die anar‐
chistische Beschäftigung mit dem Freiheitsbegriff (Prichard 2019, 73). Anar‐
chist*innen sind aber nicht die Einzigen, für die Freiheit die Abwesenheit
von Herrschaft bedeutet. Diese Umschreibung fasst auch das Freiheitsver‐
ständnis des zeitgenössischen Republikanismus (Lovett 2018, Abschn. 1),
womit dieser einen für den Anarchismus prima facie anschlussfähigen
Freiheitsbegriff anbietet (Kinna und Prichard 2019, 222). Im Gegensatz zu
positiver Freiheit steht im republikanischen Verständnis nicht individuelle
Autonomie oder die Verwirklichung des wahren/höheren Selbst im Zen‐
trum, sondern lediglich die Überwindung von Herrschaft/Unterdrückung.
Im Gegensatz zu negativer Freiheit verstanden als Nichteinmischung kon‐
zentriert sich der republikanische Freiheitsbegriff darauf, einen Zustand zu
überwinden, indem man wehrlos gegenüber potenziellen Eingriffen von
aussen ist (Gaus, Courtland, und Schmidtz 2020, Abschn. 1.4). Quentin
Skinner ([1998] 2012) argumentiert beispielsweise, man sei nicht nur dann
unfrei, wenn wir durch externe Einmischung nicht in der Lage sind, zu
φ-en. Unsere Freiheit ist ebenfalls durch Herrschaft bedroht, da diese einen
Zustand konstituiert, in dem wir uns anderen unterordnen müssen. In
einem solchen Kontext ist φ-en davon abhängig, ob die dominante Person
uns aus Toleranz oder Nachsicht φ-en lässt. Damit reicht die Fähigkeit,
φ-en zu können, nicht aus, um frei zu φ-en. Ob wir (nicht) φ-en können,
ist abhängig von der dominanten, uns beherrschenden Person, womit wir
nicht mehr davon sprechen können, wir seien frei, zu φ-en. Philip Pettit
(1999, 165) spricht davon, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
A in dem Masse frei ist, in dem keine andere Person oder Gruppe die Mög‐
lichkeit hat, sich willkürlich in die Angelegenheiten von A einzumischen:

Freedom consists, not in the presence of self-mastery, and not in the
absence of interference by others, but rather in the absence of mastery by
others: in the absence, as I prefer to put it, of domination. Freedom just
is non-domination. (Pettit 1999, 165).

In diesem Sinn handelt es sich bei republikanisch verstandener Freiheit um
eine Freiheit-von; aber nicht um Freiheit-von verstanden als Nichteinmi‐
schung, sondern verstanden als Abwesenheit von willkürlicher Macht-über
(Kinna und Prichard 2019, 221; Lovett 2018, Abschn. 1.3, Abschn. 1.4). In

6 Alternative zu Staatlichkeit?

322

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Sinn ist republikanische Freiheit eine Art strukturelle Unabhän‐
gigkeit, die sich durch einen Zustand ausdrückt, in dem man nicht der
willkürlichen oder unkontrollierten Macht eines „Meisters“ ausgeliefert ist
(Lovett 2018, Abschn. 1.3):

If freedom means non-domination, then such freedom is compromised
whenever a person is exposed to the arbitrary power of another, even if
that power is not used against them. (Pettit 1999, 165).

Den Fokus auf Herrschaft und nicht auf Einmischung zu legen, hat für
die zeitgenössischen Republikaner*innen entscheidende Vorteile. Erstens
lassen sich für sie damit paradoxe Schlüsse vermeiden, die sich daraus erge‐
ben, Freiheit als Nichteinmischung zu verstehen. Lovett (2018, Abschn. 1.2)
verweist auf Standardbeispiele der republikanischen Tradition, die zeigen,
dass Freiheit als Nichteinmischung paradox ist und dass wir Freiheit besser
als eine strukturelle Beziehung zwischen Personen oder Gruppen als ein
kontingentes Ergebnis verstehen; wie dies das republikanische Freiheitsver‐
ständnis tut.

Stellen wir uns eine Gruppe von Sklav*innen mit einem grundsätzlichen
wohlwollenden Sklav*innenhalter SH1 vor. Dieser besitzt in der gegebenen
Rechtsordnung das Recht, seine Sklav*innen so zu behandeln, wie er will.
Sieht er nun davon ab, von seinem Recht Gebrauch zu machen, so müssten
wir – verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung – sagen, dass die Sklaven
in diesem Fall einen bestimmten Grad an Freiheit besitzen. Dies mögen
einige bereits als nicht intuitiv zurückweisen. Wie können wir im Kontext
von Sklaverei von Freiheit sprechen? Aber auch wenn wir den Sklav*innen
in diesem Beispiel einen gewissen Grad an Freiheit zugestehen, verpflich‐
tet uns Freiheit als Nichteinmischung zu einer noch paradoxeren Konklu‐
sion: SH1s Sklav*innen sind gegenüber anderen Sklav*innen mit einem
nicht wohlwollenden Sklavenhalter freier. Freiheit als Nichteinmischung
verpflichtet zudem ebenfalls dazu zu sagen, ein Sklave S, der seinen Halter
(SH2) auf einer psychologischen Ebene so gut kennt, dass er SH2s Verhal‐
ten so beeinflussen kann, dass SH2 sich je länger je weniger in Ss Leben
einmischt, werde immer freier. Die zeitgenössischen Republikaner*innen
können beide Folgerungen nicht akzeptieren. Zwar können wir für sie
sagen, SH1s Sklav*innen sowie S hätten ein besseres Leben als andere
Sklav*innen. Sie sind aber nicht freier. Sie sind immer noch Sklav*innen
und damit unfrei.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

323

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit als Nichteinmischung führt aber nicht nur im Kontext von Skla‐
verei zu paradoxen Folgerungen. Stellen wir uns ein Territorium T vor, das
durch den Staat S kolonialisiert wurde. Die Bewohner*innen von T haben
keine politischen Rechte und werden unilateral durch S regiert. Ss Umgang
mit T ist aber von wohlwollender Vernachlässigung geprägt, womit die
Bewohner*innen von T frei sind, verstehen wir Freiheit als Nichteinmi‐
schung. Nach einem erfolgreichen Kampf für die Unabhängigkeit zieht
sich S zurück und die Bewohner*innen von T können eine eigene Regie‐
rung etablieren. Ist diese aktiver, als die vorherige Kolonialregierung, dann
müssten wir – verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung – zum parado‐
xen Schluss kommen, die Bewohner*innen von T seien nun weniger frei als
vorher. Dies verweist auf eine Problematik, die beispielsweise Pettit (1999,
166–67) in seinem Essay „Republican Freedom and Contestatory Democra‐
tization“ aufgreift. Er argumentiert, jede Form der Einmischung schränke
Freiheit als Nichteinmischung ein. Dies trifft konsequenterweise ebenfalls
auf staatliche Eingriffe zu. Dabei ist irrelevant, ob das staatliche Handeln le‐
gitim (oder zumindest gerechtfertigt) und damit für Pettit nicht willkürlich
respektive unkontrolliert ist.263 Deshalb lässt sich staatliches Handeln nicht
mit Freiheit als Nichteinmischung vereinbaren. Diese Schwierigkeit ergibt
sich nicht, wenn wir Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Gesetze mögen zwar unsere Handlungsmöglichkeiten aber nicht unsere
Freiheit einschränken, solange sie nicht willkürlich sind.

Freiheit im republikanischen Sinn anerkennt, dass die Beherrschung
durch andere und die sich daraus ergebenden Abhängigkeiten unsere Frei‐
heit einschränken.264 Hier zeigt sich eine Überlappung zwischen einem
anarchistischen und einem republikanischen Freiheitsverständnis. Doch

263 Für Pettit (1999, 167) ist staatliches Handeln nicht willkürlich, wenn es erforderlich
ist, um die gemeinsamen wahrgenommenen Interessen der Menschen zu verfolgen.
Wie der Staat handelt, müssen die betroffenen Personen oder Gruppen dabei selbst
direkt oder indirekt kontrollieren. Was damit gemeint ist, umschreibt Pettit (2012,
57) in einem Beispiel. In diesem stellt er sich vor, die/der Leser*in möchte den eige‐
nen Alkoholkonsum einschränken, weshalb man Pettit den Schlüssel zur Hausbar
aushändigt. Pettit verspricht, den Schlüssel nur nach einer Frist von vierundzwanzig
Stunden auszuhändigen. Zwar besitzt Pettit dadurch Macht über die/den Leser*in.
Diese ist aber nicht willkürlich, da Pettits Handlungen durch die/den Leser*in
initiiert und damit kontrolliert wird. Dieses Beispiel zeigt ebenfalls auf, dass will‐
kürlich unkontrolliert bedeutet. Inzwischen bevorzugt Pettit (z.B. 2012) den Begriff
unkontrolliert gegenüber willkürlich (siehe dazu Lovett 2018, Abschn. 2.2).

264 Verschiedene Autor*innen argumentieren, über die Abwesenheit von Herrschaft
zu sprechen, sei dasselbe, wie über den Schutz vor Einmischung zu sprechen.
Kramer (2008a) beschäftigt sich beispielsweise kritisch mit dem republikanischen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

324

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders als für die Anarchist*innen folgt für die meisten Republikaner*in‐
nen daraus keine Notwendigkeit, Staatlichkeit kritisch zu hinterfragen
(Kinna und Prichard 2019, 222). Für Pettit (1999) setzt Freiheit als Abwe‐
senheit von Herrschaft beispielsweise eine demokratische, auf Wahlen und
Anfechtbarkeit basierende Republik voraus. In einem Staat zu leben, ist
eine historische Notwendigkeit – gleichzusetzen mit der Notwendigkeit,
nach den Gesetzen der Physik zu leben (Pettit 2012, 161). Staaten sind
empirische Tatsachen, die erstens zu berücksichtigen sind, wenn wir über
herrschaftsfreie oder ‑arme politische und gesellschaftliche Organisations‐
formen nachdenken. Dies kann man zweitens, wie Pettit weiter ausführt,
zwar beklagen. Aber man darf daraus nicht schliessen, in einem Staat zu
leben führe automatisch dazu, von diesem Staat oder irgendeinem anderen
Staat beherrscht zu werden.

Konträr dazu steht die anarchistische Position, die Staatlichkeit und
oftmals auch Privateigentum respektive den privaten Besitz der Produkti‐
onsmittel zurückweist, weil beides freiheitsminimierende oder ‑einschrän‐
kende Institutionengefüge seien. In ihrem Essay „Anarchism and Non-Do‐
mination“ argumentieren Kinna und Prichard (2019), diese beiden Insti‐
tutionen seien die Grundlage für unsere gegenwärtigen Probleme und
schränkten unsere Möglichkeiten konzeptionell ein, über Alternativen
nachzudenken. Sie greifen auf die Kritik der klassischen Anarchist*innen
an republikanischen Ideen zurück, um zweierlei zu zeigen. Erstens gibt
es für Kinna und Prichard starke republikanische Gründe, sowohl Staat‐
lichkeit als auch Privateigentum abzulehnen. Zweitens kann Freiheit als
Nicht-Herrschaft als normativer Massstab für Entwürfe produktiv sein, wie
eine freiheitsfördernde politische Ordnung in einer postetatistischen und
postkapitalistischen Welt aussehen könnte. Damit sind ihre Überlegungen
hier hilfreich, um einem anarchistischen Verständnis von Freiheit als Abwe‐
senheit von Herrschaft nachzuspüren.

Freiheitsbegriff und verneint einen signifikanten Unterschied zwischen Freiheit als
Abwesenheit von Herrschaft und Freiheit als Nichteinmischung. Dieses Konzept
ist für Kramer ausreichend, um zeigen zu können, weshalb und wie die Freiheit
einer beherrschten und damit abhängigen Person eingeschränkt wird. Mehr noch,
der Fokus auf Herrschaft erlaubt es dem zeitgenössischen Republikanismus nicht,
ein genuin eigenständiges Freiheitsverständnis zu entwicklen. Republikaner*innen
widersprächen diesem Punkt, denn für sie sind Nichteinmischung und Herrschafts‐
freiheit zwei Konzepte, die sich entscheidend voneinander unterscheiden. Letzteres
verpflichtet uns, politische Institutionen zu schaffen, die Herrschaft verhindern. Die
republikanische Idee der Freiheit verlangt danach, Herrscher*innen nicht zu besse‐
ren Menschen, sondern weniger zu Herrschern*innen zu machen (Lovett 2012).

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

325

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den zeitgenössischen Republikanismus handelt es sich gemäss Kinna
und Prichard beim Staat um ein Commonwealth, in dem Bürger*innen
durch ihre materielle Pflicht, sich eine Verfassung zu geben, eine politische
Gemeinschaft formen (228–29). Daraus folgt die Notwendigkeit, Gesetze
zu etablieren und diesen zu folgen. Der Staat ist dabei das Instrument, um
eine (ökonomisch begründete) Machtakkumulation zu verhindern. Diese
von Pettit vertretene Position ist aber nur überzeugend, wenn man ein
kapitalistisches, im römischen Recht verankertes Verständnis von Privatei‐
gentum besitzt (229).265 Republikanische Autor*innen verstehen das Recht
als jenes System, das unsere Interaktionen in unserem nicht idealen Alltag
reguliert. Gewalt muss unter diesen Voraussetzungen aber monopolisiert
werden, um das Recht durchzusetzen. Damit folgt der zeitgenössische Re‐
publikanismus in der Tendenz dem Narrativ, das den Staat im modernen
Sinn als eine Errungenschaft darstellt.

Diesem Narrativ widersprechen die klassischen Anarchist*innen (230–
33). Staaten sichern weder Freiheit noch retten sie ihre Bürger*innen vor
dem Chaos eines staatenlosen Zustandes. Vielmehr transformieren Staaten
eine Konföderation von Bürger*innen in ein Volk von Untertanen und
konsolidieren sowie begrenzen Macht. Das (heutige) Recht kann – contra
dem zeitgenössischen Republikanismus – kein Garant für Freiheit sein,
weil die Interessen, die das Recht befördert, durch hegemoniale Hinter‐
grundbedingungen vermittelt werden, die nicht der öffentlichen Prüfung
unterliegen (232):

Domination is ideologically and structurally core to modern states and
any attempt to realize non-domination as a transformative principle must
at the very least call into question these two institutions. (Kinna und
Prichard 2019, 233).

In der Konsequenz müssen wir – verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft – die Notwendigkeit einer staatlich organisierten Gesell‐
schaft sowie von Eigentum – verstanden als exklusives Recht, über φ verfü‐
gen zu können – kritisch hinterfragen (235). Man kann die Legitimation
des Staates nicht belegen, indem man auf das Prinzip der Herrschaftsfrei‐

265 In vielen Kulturen war respektive ist das Konzept von Eigentum mit jenem von
Heiligkeit verbunden, womit eine Sorgfaltspflicht gegenüber dem Eigentum einher‐
geht. Interessanterweise ist das römische Recht eine Ausnahme, da es die Pflicht,
zu Besitz Sorge zu tragen, auf ein Minimum beschränkt (Graeber und Wengrow
2022, 159–61). Die Freiheit eines Individuums drückt sich denn auch darin aus, mit
seinem Eigentum zu machen, was es will (508–9).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

326

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit abstellt. Denn tut man dies, argumentieren Kinna und Prichard, kom‐
men eine Reihe sekundärer moralischer und ideologischer Verpflichtungen
ins Spiel, von denen einige substantielle Vorstellungen über das Gute nach
sich ziehen. Diese lassen sich aber nicht mit einem rein negativen Verständ‐
nis von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft vereinbaren. Der republi‐
kanische Freiheitsbegriff lässt sich damit nicht mit dem anarchistischen
gleichsetzten, auch wenn er ihn informieren kann. Die Betonung der Pro‐
blematik willkürlicher Macht-über ist für ein anarchistisches Freiheitsver‐
ständnis produktiv. Von jemandem beherrscht zu werden schränkt unsere
Freiheit ein, egal ob die Person, die uns beherrscht, von ihrer Position
Gebrauch macht. Auf dieser Grundlage kann man begründen, weshalb be‐
reits potenzielle Macht-über problematisch sein kann. Personen, Gruppen
von Personen oder Institutionen müssen ihre Möglichkeiten nicht nutzen,
um hegemonial auf unsere Handlungen einzuwirken. Foucault ([1975] 2017,
260, 265) folgend können wir argumentieren, dass wir uns selber diszipli‐
nieren, wenn wir das Gefühl haben, beobachtet und kontrolliert zu werden.
Wir haben unter diesen Voraussetzungen die Tendenz, unser Verhalten an
geltende soziale Normen und Konventionen anzupassen. Sprich, wir inter‐
nalisieren die bestehenden (Macht-)Strukturen. Zwang muss unter diesen
Vorzeichen in der Regel nicht mehr angewandt werden.

Was ist die Konsequenz aus diesen Überlegungen? Die Beschäftigung
mit dem republikanischen Freiheitsbegriff verdeutlicht die Notwendigkeit,
Herrschaftsbeziehungen abzubauen oder zumindest massiv zurückzudrän‐
gen. Selbst ein wohlwollender Meister schränkt unsere Freiheit durch sein
Potenzial ein, unkontrolliert in unser Leben einzugreifen. Daraus folgt, dass
wir Freiheit aus anarchistischer Sicht nicht ausschliesslich negativ denken
können. Wir müssen Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Be‐
ziehungen sein. Wir brauchen Freiheit-zu. Diese ist im Einklang mit der an‐
archistischen Do-it-yourself-Mentalität und der kollektiven Dimension des
Politischen. Für sich allein genommen wohnt der positiven Freiheit aber
ein autoritäres oder paternalistisches Momentum inne, das sich nur schwer
mit dem anarchistischen Drang nach einem herrschafts- und zwangsfreien
Zustand vereinbaren lässt. Dies verdeutlicht die gewichtige Rolle, die nega‐
tive Freiheit spielt. Sie schützt das Individuum vor der Einnahme durch die
Gesellschaft und schützt damit die Möglichkeit zum Widerspruch (Loick
2017, 117). Dies macht zumindest gewisse Aspekte negativer Freiheit zu einer
Voraussetzung für anarchistische Freiheit (Jun 2018, 54–55), womit aus an‐
archistischer Perspektive negative und positive Freiheit zwei Dimensionen
eines ganzheitlichen Konzepts sind.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

327

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser dualistischen Interpretation folgend, müssen wir uns sowohl
von Freiheit als Nichteinmischung als auch von Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn lösen. Das bis hier entwickel‐
te anarchistische Freiheitsverständnis mag damit von liberalen und repu‐
blikanischen Überlegungen inspiriert sein, verpflichtet aber zu anderen
Schlussfolgerungen. Die Frage, die wir uns stellen müssen, ist, wie nega‐
tive und positive Freiheit in einer dualistischen Interpretation zusammen‐
spielen. Die negative Dimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst
und die damit verbundenen Lebenspläne selbstständig zu kreieren, was
ein Anrecht darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtliche, ökonomische
und soziale Einschränkungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdrücken der eigenen Individualität beschränken (Jun 2010,
56; Prichard 2019, 78–80). In diesem Sinne frei zu sein, ist nicht von
einem externen Kontext abhängig, sondern ein notwendiger Bestandteil
einer autonomen Lebensführung. Nur wenn ich frei von Einflüssen bin,
die mich daran hindern, mein Selbst zu kreieren und zu kultivieren, ist
Autonomie in einer gehaltvollen Weise möglich. Politische Institutionen –
was den Staat ebenfalls beinhaltet – sind keine notwendigen Voraussetzun‐
gen dafür. Daraus schliessen die Anarchist*innen – contra den Liberalen –,
dass negative Freiheit ohne eine staatlich verfasste Ordnung verwirklicht
werden kann (Prichard 2019, 78–79). Dabei geht es nicht nur um die
effektive externe Einmischung, bereits die Möglichkeit der Machtausübung
ist potenziell freiheitseinschränkend. Folglich benötigen wir Institutionen,
die Herrschaftsbeziehungen verhindern und uns zu Mitautor*innen kol‐
lektiver Handlungen machen. Contra den Republikaner*innen ist für die
Anarchist*innen der moderne Staat dafür nicht nur keine Voraussetzung,
sondern macht herrschaftsfreie Beziehungen gar unmöglich. Wie die anar‐
chistische Kritik am zeitgenössischen Republikanismus zeigt, schwebt den
Anarchist*innen eine andere Form politischer und gesellschaftlicher Orga‐
nisation vor, als den Republikaner*innen. Deren Versuche, herrschaftsfreie
(oder zumindest ‑arme) Beziehungen über die verfassungsrechtliche Ausge‐
staltung und Verankerung republikanischer Strukturen zu sichern, lehnen
die Anarchist*innen ab. Wie Kinna und Prichard argumentieren, sind auf
Wahlen und Repräsentation beruhende demokratische Systeme aus anar‐
chistischer Perspektive der Fülle an Herausforderungen nicht gewachsen,
die sie lösen sollen (233–34). Dazu gehören die Institution des Privateigen‐
tums, die Herrschaftsstrukturen und ‑prozesse, die zur Aufrechterhaltung
einer repräsentativ-demokratischen konstitutionellen Ordnung notwendig

6 Alternative zu Staatlichkeit?

328

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, sowie die Auswirkungen dieser Strukturen und Prozesse auf andere,
ebenfalls wichtige Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.

Unter diesen Vorzeichen ist eine herrschaftsfreie republikanische Ord‐
nung kaum mit den anarchistischen Ansprüchen an die Abwesenheit von
Herrschaft zu vereinbaren. Dies muss folglich die Ausgestaltung politischer
Institutionen informieren, die unsere Freiheit nicht nur schützen, sondern
auch zu ermöglichen haben. Denn die positive Dimension bezieht sich
einerseits auf das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch ge‐
sunde soziale Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Vor‐
aussetzung für ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst
Freiheit im positiven Sinn für die Anarchist*innen ein Recht darauf, die
Gesellschaft mitgestalten zu dürfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Vor‐
aussetzung, um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Für Anarchist*in‐
nen sind Institutionen, die diesen Ansprüchen genügen, radikal verschie‐
den von dem institutionellen Regime, das uns der moderne Staat anbietet.
Bevor ich auf diese anarchistischen Institutionen im nächsten Abschnitt zu
sprechen komme, müssen wir uns zunächst noch einer grundlegenden Fra‐
ge zuwenden: Wie könnte ein Freiheitskonzept diese beiden Dimensionen
produktiv miteinander vereinbaren? Daniel Loick (2017, 117–18) präsentiert
im Anschluss an seine Analyse des anarchistischen Freiheitsbegriffes eine
solche Konzeptualisierung. Er argumentiert, der Anarchismus biete die
Möglichkeit, einen dritten, weder positiven noch negativen Freiheitsbegriff
zu entwickeln. Diesen bezeichnet er als ästhetische Freiheit. Diese ist in
einem allgemeinen, d. h. über die Kunst hinausgehenden Sinn „ästhetisch“
und bezieht sich auf die Ästhetik der menschlichen Existenz. Für ästheti‐
sche Freiheit ist der Akt, Regeln und Normen herauszufordern und zu
überschreiten, nicht negativ, sondern wertvoll und eröffnet die Möglichkeit
für Neues. Im Unterschied zur negativen deutet ästhetische Freiheit diese
Überschreitungen nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten wird nicht als das Resultat eines vermeintlichen natürlichen und
vorsozialen Willens, sondern als ein soziales Unterfangen verstanden. An‐
ders als positive Freiheit, sucht die ästhetische nicht danach, individuellen
und kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen
und Widersprüche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft.
Dies verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche
Differenzen nicht überdecken und es erlauben, den Status quo herauszufor‐
dern, ohne in Herrschaft zurückzufallen und unsolidarisches Handeln zu
fördern.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

329

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine so verstandene Freiheit zielt damit darauf ab, die individuelle
Entfaltung und Verwirklichung zu erlauben. Dem Selbst Ausdruck zu
verleihen – egal wie exzentrisch oder bestehende Normen sprengend –
ist aber kein rein individualistischer Akt, sondern besitzt ebenfalls eine
dezidiert soziale Dimension. Damit sind Individualität und sich gegebe‐
nenfalls daraus ergebendes nonkonformes Verhalten keine Distanzierung
vom Sozialen, sondern ein Ausdruck davon. Bedenkt man darüber hinaus
die freiwillige Natur einer anarchistischen Gesellschaft, unterstützt dies
weiter ein Verständnis von Widerstand und Dissidenz, welches diese nicht
automatisch als disruptiv diskreditiert. Sie sind erstens eine notwendige
Voraussetzung für Partizipation. Damit diese genuin freiwillig ist, muss
einerseits Nichtpartizipation eine Option sein. Zweitens ist die Form, wie
man partizipiert, selbst zu wählen und nicht durch die Gesellschaft vorzu‐
geben. Sich nicht an die Regeln zu handeln ist – solange dies eine bewusste
Entscheidung ist – eine Form gesellschaftlicher Partizipation, welche die
individuelle Einschätzung zum Ausdruck bringt, die verletzte(n) Regel(n)
sei(en) nicht akzeptabel.266 Daraus lassen sich Grundlagen für anarchisti‐
sche Institutionen ableiten. Diese müssen auf ein Weise gestaltet sein, die
ausreichend Frei- und Möglichkeitsräume erlauben, damit Bürger*innen
Kritik formulieren und gegebenenfalls durch Widerstand und Dissidenz
auch ausdrücken können. Auf individueller Ebene verlangt dies danach,
sowohl den Status quo kritisch zu hinterfragen als auch basierend auf die‐
ser Beurteilung handeln zu können. Auf gesellschaftlicher Ebene verlangt
der hier entwickelte anarchistische Freiheitsbegriff einerseits nach Institu‐
tionen, die mit Widerstand und Dissidenz umgehen können. Andererseits
ist eine politische Kultur notwendig, die Widerstand und Dissidenz als Aus‐
druck des Sozialen und damit als berechtigte Partizipationsform akzeptiert.

266 Dieser Punkt wird nochmals relevant im Abschn. 6.1.3. In einer Gesellschaft, in
der das Recht weder zwangsbewehrt ist noch Souveränität beansprucht, können
rechtliche Regelungen nicht mehr durchgesetzt werden. Die Befolgung muss frei‐
willig erfolgen, was notwendig macht, dafür zu werben und Gründe zu geben,
weshalb man das Recht befolgen soll. Damit dieser kommunikative Akt gelingen
kann, müssen die Regelungen so gestaltet werden, dass sie für alle (oder ausrei‐
chend viele) akzeptierbar sind. Die Kommunikation kann aber nicht monologisch
sein, um den egalitären Ansprüchen zu genügen. Es muss sich um einen Dialog
handeln, in dem Dissidenz eine mögliche Ausdrucksform ist. Ferner müssen die
rechtlichen Regelungen, um trotz der Abwesenheit von Zwang das Potenzial zu
besitzen, verpflichtend zu sein, freiwillig sein und bleiben, was Widerstand zu einer
angemessenen Handlungsoption macht (siehe dazu Loick 2012, 319).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

330

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.3 Anarchistische Institutionen?

Ist der anarchistische Freiheitsbegriff dualistisch und kollektivistisch, dann
stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus für die politi‐
sche Organisation ergeben. Welche Voraussetzungen müssen anarchisti‐
sche Institutionen erfüllen und welche organisatorischen Prinzipien lie‐
gen ihnen zugrunde? Ist die Idee von stabilen Institutionen mit dem im
Abschn. 6.1.2 erarbeitetem Freiheitskonzept sowie der radikalen Interpreta‐
tion der Dienstleistungskonzeption von Autorität vereinbar?

Aus dem dualistisch-kollektivistischen Freiheitsverständnis folgt erstens,
dass Widerstand, Distanzierung und Kritik am Status quo nicht als asozial
zurückgewiesen werden können. Die eigene Individualität zu kultivieren
und auszudrücken, ist ein sozialer Akt, den die gesellschaftlichen Struktu‐
ren ermöglichen müssen. Tun sie dies nicht, ist eine Person oder eine
Gruppe von Personen, dazu berechtigt, sich gegen die rechtlichen, ökono‐
mischen und sozialen Einschränkungen zu wehren, welche verhindern,
dass man sich selbst sein kann. Zweitens ist Zwang kaum mit der positiven
Freiheitsdimension vereinbar. Egalitäre soziale Beziehungen setzen einen
gleichberechtigten und einen das Gegenüber anerkennenden Umgang vor‐
aus. Jemanden zu einer Handlung zu zwingen widerspricht der Idee des
gemeinsamen Handelns und negiert dadurch die positive Freiheit der ge‐
zwungenen Person. Dies schliesst zwar die Existenz von Institutionen nicht
aus, macht aber deutlich, dass diese anderen Grundsätze folgen müssen als
jene Institutionen, die wir aus unserem Alltag kennen. Die zentrale Frage
ist, wie eine politische Ordnung soziale Kooperation aufrechterhalten kann,
wenn Zwang kein legitimes Mittel ist, um Personen zu motivieren, das ih‐
rige beizutragen. Insbesondere die komplexe, oft von widersprüchlichen In‐
teressen geprägte soziale Umwelt, in der wir leben, lässt die Vorstellung naiv
erscheinen, weitestgehend auf zwangsbewehrte Normen zu verzichten.267

Nach welchen Prinzipien könnten anarchistische Institutionen funktio‐
nieren und soziale Kooperation aufrechterhalten, wenn Zwang wegfällt?
Uri Gordons (2008, Kap. 3) Überlegungen zum Verhältnis von Anarchis‐
mus zu Macht können uns als Sprungbrett dienen, um diese Frage anzu‐
gehen. Im Rahmen seiner Analyse geht er darauf ein, wie sich die anar‐
chistischen Bewegungen ohne zwangsbewehrte Normen organisieren. Er
argumentiert, nicht alle Formen der Machtausübung seien aus anarchisti‐

267 Auf den Vorwurf, der Anarchismus und das hinter ihm stehende Menschenbild sei
naiv oder utopisch, komme ich in Abschn. 6.2 zu sprechen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

331

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Sicht zurückzuweisen.268 Die Ressourcen, die man benötigt, um über
Macht zu verfügen, sind aber ungleich verteilt. Beispielsweise sind nicht
alle gleich charismatisch, rhetorisch begabt usw., was unter anderem in
unterschiedlichen Führungsfähigkeiten resultiert. Gewisse Anarchist*innen
(z. B. Murray Bookchin 2002) plädieren deshalb dafür, diese Ressource‐
nungleichheit anzuerkennen und formale Strukturen zu etablieren; was
ebenfalls erlaubte, die mit den besten Führungsfähigkeiten einerseits füh‐
ren zu lassen und andererseits zu kontrollieren. Gordon (2008, 56) weist
diesen Ansatz zurück, weil er erstens lediglich auf Machtmissbrauch fokus‐
siert und die Frage des „wer führt wann“ ausblendet. Zweitens ist diese
faktisch meritokratische Position nicht mit egalitären Ansätzen vereinbar.
Als Alternative schlägt Gordon vor, die Ressourcen nach Möglichkeit zu
kollektivieren oder umzuverteilen.269 Wo dies nicht möglich ist, ist deren
Einfluss zu reduzieren.

Eine Möglichkeit, um den Einfluss von Ressourcen wie Energie, Selbst‐
vertrauen oder Charisma zu begrenzen, ist, klare und identifizierbare Ver‐
antwortlichkeiten festzulegen. Indem man definiert, welche Person für was
verantwortlich ist, könnte man ungewollte oder informelle Einflussnahme
verhindern oder zumindest stark einschränken. Weil anarchistischen Struk‐
turen das Konzept der Souveränität fremd ist, kann aber für Gordon
nicht in einem liberalen respektive demokratischen Sinn Verantwortlich‐
keit hergestellt werden. Dies zeigt sich für ihn in der anarchistischen
Praxis. In dieser spielen Plenarversammlungen, spokescouncils u. Ä. als
Koordinations- und Entscheidungsgremien eine gewichtige Rolle (für den
US-amerikanischen Kontext, siehe z.B. Graeber 2009). In diesen kommt
es häufig vor, dass Entscheide und detaillierte Ausarbeitungen an Arbeits‐

268 Derweil Macht-über (d. h. andere auf eine Weise zu beeinflussen, welche die eigenen
Ziele, Wünsche, Interpretationen usw. befördert) nicht mit den egalitären Elemen‐
ten des Anarchismus vereinbar ist, sind sowohl Macht-zu (d. h. Macht verstanden
als Fähigkeit, Potential oder Können, siehe z. B. Pitkin 1972, 276) als auch Macht-mit
(d. h. Macht verstanden als die Fähigkeit, in einer Gruppe von Gleichen Vorschläge
einbringen zu können und gehört zu werden, Etwas beginnen und umsetzen zu
können, ohne eine Befehlsgewalt über die anderen zu besitzen, siehe Starhawk
2011, 9–10) mit dem Anarchismus kompatibel, solange sie nicht auf Macht-über
zurückgreifen.

269 Gewisse endliche (z. B. Geld oder Ausrüstung) sowie gewisse Personen inhärente
Ressourcen (z. B. Zugang zu Netzwerken) lassen sich umverteilen, indem man sie
teilt und kollektiviert (endliche Ressourcen) oder „dupliziert“ (Personen inhärente
Ressourcen). Ressourcen wie Energie, Selbstvertrauen oder Charisma lassen sich
aber faktisch nicht umverteilen. (Gordon 2008, 57–61).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

332

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gruppen delegiert werden (Gordon 2008, 66). Diese „Dezentralisierung“
erfolgt unkoordiniert und wird nicht vorrangig durch das Plenum demo‐
kratisch legitimiert. Im Endeffekt arbeiten in diesen Arbeitsgruppen, die
sich oftmals bereits im Voraus konstituiert haben, motivierte Personen mit,
welche die nötigen Ressourcen besitzen, um ein Thema zu bearbeiten. Der
anarchistische Dezentralisierungsprozess kennt damit keine (klaren, formal
definierten) Verantwortlichkeiten (Gordon 2008, 66–67).

Dies hat unter anderem funktionalistische Gründe. Denn innerhalb
der dezentralisierten und fluiden anarchistischen Netzwerken fehlt das
Instrumentarium, Entscheidungen durch rationalisierten sowie institutio‐
nalisierten und damit stets verfügbaren Zwang durchzusetzen (67–68).270

Ohne Durchsetzungsmöglichkeit sind aber für Gordon weder formale
Strukturen noch die Schaffung von Verantwortlichkeiten möglich, womit
lediglich Freiwilligkeit als Organisationsprinzip übrig bleibt (70). Das Feh‐
len von zwangsbewehrten Entscheidungen ist dabei nicht ein Ergebnis
schlechter Organisationsfähigkeiten, sondern ein bewusster Entscheid. Kri‐
tiker*innen fragen sich in Reaktion darauf, ob anarchistische Organisati‐
onsformen damit versteckte Machtstrukturen in Kauf nehmen.271 Üben

270 Derweil Gordon (2008, 69) Parallelen zu radikalen demokratietheoretischen Über‐
legungen sieht, die sich um Konzepte wie Partizipation, Inklusion und Deliberation
drehen (Gordon nennt als Beispiele J. Cohen 1989; Gould 1988; Young 2000), zeigt
sich für ihn in der fehlenden Durchsetzbarkeit die unterschiedliche Orientierung
anarchistischer Überlegungen: „Democratic discourse assumes without exception
that the political process results, at some point, in collectively binding decisions.
[…] Binding means enforceable, and enforceability is a background assumption
of democracy. But the outcomes of anarchist process are inherently impossible
to enforce“ (Gordon 2008, 69–70). Folglich ist Anarchismus nicht die radikalste
Demokratieform, sondern eine vollkommen andere Form kollektiver Organisation.
Derweil Gordon richtig liegt, dass die fehlende Durchsetzbarkeit ein wichtiges
Unterscheidungsmerkmal ist, welches anarchistische Organisation auszeichnet, geht
er mit seiner Konklusion zu weit. Fehlende Durchsetzbarkeit mag ein konservatives
oder liberales Verständnis von Demokratie ausschliessen. Es sind aber „demokra‐
tische“ Prozesse denkbar, die auf bindende Entscheidungen zielen, ohne damit
eine zwangsbewehrte Durchsetzung zu verbinden. Ich nehme diesen Punkt in
Abschn. 6.2.2 nochmals auf und skizziere, welche Funktion solche Entscheide für
eine anarchistische Gesellschaft spielen können.

271 Der Vorwurf, auf formale Strukturen zu verzichten begünstige die versteckte Aus‐
übung von Macht, begleitet egalitäre Bewegungen bereits seit Längerem. Der in
diesem Kontext oft genannte Vorwurf, es komme zu einer Tyrannei durch Struk‐
turlosigkeit, geht auf Jo Freemans (Freeman 1972) Essay „The Tyranny of Structure‐
lessness“ zurück. Darin argumentiert sie, in Gruppen ohne formale institutionelle
Strukturen und klaren Prozesse der Entscheidungsfindung entstünden informelle

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

333

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen oder Gruppen im Verborgenen Macht aus, kann dies problema‐
tisch sein. Es kann aber auch positiv und emanzipierend sein. Der Ruf
danach, Machtausübungen sichtbar zu machen, privilegiert das Plenum
oder grosse und „öffentliche“ Gruppen, was wiederum Menschen davon
ausschliesst, gemeinsam zu handeln, denen die inhärenten Ressourcen feh‐
len, um im Plenum partizipieren zu können. Informelle und „unsichtbare“
Strukturen erlauben diesen aber Selbstermächtigung und Teilhabe (74–75).
Der anarchistische Impuls, dezentrale Strukturen aufzubauen, die Zahl der
(Macht-)Zentren zu erhöhen und sozialen Druck zu entschärfen, zieht
Gorden denn auch der Institutionalisierung vor. Genuine anarchistische
Politik lehnt für Gordon folglich Institutionalisierung sowohl prinzipiell als
auch in der Praxis ab (69). Vielmehr schlägt er eine politische Kultur der
Solidarität vor, um den negativen Auswirkungen informeller Machtstruktu‐
ren zu begegnen.

A culture of solidarity would encourage activists to wield power reflect‐
ively rather than tripping on empowerment; to make actions particip‐
atory and/or easily copyable whenever possible; and to encourage con‐
sideration for the anticipated needs and desires of those whom one’s
actions will inevitably impact unaccountably. Solidarity in the dynamic
wielding of power-with would also have to meaningfully intersect with
the redistribution of political resources discussed earlier. By itself, the
practice of redistributing resources requires a cultural orientation that
makes it a matter of habit rather than book-keeping, and solidarity in the
use of power could naturally be added to this. (Gordon 2008, 76).

Es gibt aber auch gute emanzipatorische Gründe, die für formalisierte Insti‐
tutionen sprechen. Formale autoritative Strukturen sind je nach Kontext
notwendig, um soziale Koordination und die damit verbundene Produk‐
tion von Grundgütern sicherzustellen. Zweitens können formale Struktu‐
ren der individuellen Emanzipation förderlich sein, wenn sie uns helfen,

Eliten. Diese seien zu Beginn oftmals ein Kreis von befreundeten Personen, erhalten
aber im Laufe der Zeit aufgrund von informellen Strukturen und Wissen immer
mehr Einfluss. Dies machte es schwierig, Verantwortlichkeiten zu erkennen und
Teilhabe zu demokratisieren, was den informellen Eliten unter dem Deckmantel
fehlender formaler Strukturen erlaubt, eine nicht hinterfragte Vormachtstellung
in der Gruppe einzunehmen. Es gibt Anarchist*innen, die auf „The Tyranny of
Structurelessness“ zurückgreifen, um für formale Strukturen auf der Basis von Bot‐
tom-up-Föderationen zu argumentieren (z.B. Anarcho o. J.; Class War Federation
1992).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

334

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die notwendigen Fähigkeiten und Fertigkeiten sowie ein grundlegendes
Arbeitswissen zu erlangen. Wie wir beispielsweise in Abschn. 3.1.3 gesehen
haben, kann gesamtgesellschaftlich organisierte Bildung ein geeignetes Mit‐
tel sein, um Kinder und Jugendliche mit jenen Kompetenzen auszustatten,
die autonomes Handeln erlauben. Zwang und Souveränität sind dafür aber
keine notwendigen Voraussetzungen,272 können aber nach Kontext ange‐
zeigt und legitim sein, um ein ausreichend gerechtes Regime am Laufen
zu halten, solange nichts besseres vorhanden ist. Unter Rückgriff auf ein ra‐
dikales Verständnis von Raz’ Dienstleistungskonzeption ist dies aber keine
Absage an die Anarchist*innen, sondern eine Einladung, neue Autoritäten
zu schaffen.

Vor diesem Hintergrund erhalten – contra Gordon – formale Struktu‐
ren einen Wert, wenn sie Emanzipation fördern, indem sie einerseits die
Grundgüter dazu bereitstellen. Andererseits sind sie Orientierungshilfen,
die uns darüber informieren, ob und wer gesellschaftliche Aufgaben wahr‐
nimmt oder wer worin Expertise hat. Informelle Strukturen können dies
nicht (oder weitaus weniger gut) leisten. Folgen wir der Dienstleistungs‐
konzeption und dem darin eingebetteten dialogischen Autoritätsverständ‐
nis, dann sind Autoritäten, (egal ob es sich um formelle oder informelle
handelt) dazu verpflichtet, uns Gründe zu geben, wieso wir ihre Anwei‐
sungen befolgen sollten. Nur so ist ein genuiner Dialog auf Augenhöhe
möglich. Als Nebenprodukt davon wird die Grundlage für freiwillige Un‐
terstützung gelegt, weil wir besser verstehen, wieso eine Autorität von uns X
und nicht Z verlangt. Ebenfalls wird die Legitimation von Zwang und Dis‐
ziplinierung dadurch geschwächt: Dialog und Zwang oder Disziplinierung
sind (langfristig) nicht vereinbar. Dies stärkt die Rolle der Freiwilligkeit.
Denn entfällt Zwang als handlungsmotivierendes Element, bleibt lediglich
freiwillige Umsetzung übrig.

Was uns Gordons Argumentation zeigt, ist, wie wichtig unkontrollierte
und nicht formalisierte Freiräume sind und welche positive Rolle sie für
die Emanzipation im Rahmen der Partizipation spielen können. Sie eröff‐

272 In seiner Kritik der Souveränität entwickelt Loick (2012) beispielsweise ein Rechts‐
verständnis, das Recht und Zwang nicht als verbundene Konzepte sieht. Loick
präsentiert als Gegenmodell ein zwangloses und damit entsetztes Recht und argu‐
mentiert, dieses könne nicht nur einen nicht-trivialen Beitrag zu unserem Leben
leisten, indem es uns entlastet und soziale Kooperation sowie Koordination zu si‐
chern hilft, es sei durch eine kommunikative Praxis auch effizient und motivierend.
Diese Überlegungen bilden einen Anknüpfungspunkt, um die Grundlagen eines
anarchistischen Rechts zu legen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

335

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen einen Möglichkeitsraum, der nicht nur rhetorisch starken und charis‐
matischen Personen offensteht, sondern auch anderen die Chance gibt,
gemeinsam zu partizipieren. Die informellen Strukturen erleichtern auch,
spontan Neues auszuprobieren. Damit sind nicht formalisierte Räume in
einer egalitären Gesellschaft der ideale Nährboden, um neue Autoritäten
zu schaffen und neue Kooperationsformen zu etablieren. Darüber dürfen
wir aber nicht vergessen, dass Formalisierung Emanzipation befördern
kann. Formalisierte und kodifizierte Strukturen sind aber, folgen wir der
Dienstleistungskonzeption, kein Endpunkt, sondern eine Momentaufnah‐
me, die Veränderungen unterworfen ist. Sei es, weil neue Institutionen ent‐
stehen oder weil sich die Funktionsweise bestehender Institutionen neuen
Gegebenheiten anpassen. Formalisierte Institutionen zu etablieren bedeutet
nicht per se, eine zwangsbewehrte politische Organisation zu schaffen –
was nicht mit dem Anarchismus vereinbar wäre.

In einer anarchistischen Gesellschaft mit formalen Institutionen muss
es zwangsläufig eine Form gesellschaftlicher Normen – was wir als Recht
bezeichnen können – geben. Das „anarchistische“ Recht besitzt aber einen
anderen Charakter als das bürgerliche, soll Zwang abwesend sein. Ein nicht
zwangsbewehrtes Recht kann trotzdem nichttriviale Funktionen überneh‐
men. Erstens ist es weiterhin ein Informationsträger, der uns mitteilt, wel‐
che kooperativen Systeme es in dies er Gesellschaft geben soll, welche
Institutionen als Arenen des öffentlichen Diskurses dienen sollen, welche
Körperschaften administrative Aufgaben übernehmen sollen usw.273 Zwei‐
tens kann ein zwangsfreies Recht uns weiter als Orientierungshilfe dienen,
die uns informiert, welche Handlungen wann geboten sind, wie man seine
moralischen Pflichten nachkommen soll usw.

Damit können wir zwar nicht exakt bestimmen, wie anarchistische In‐
stitutionen funktionieren. Deren Prinzipien sind nun aber fassbarer. Sie
sind netzwerkartig organisiert und ihnen ist Souveränität fremd. Ihre Au‐
torität ist bruchstückhaft, kontextabhängig und damit dynamisch sowie
dialogisch. Anarchistische Institutionen besitzen kein Bestandsrecht. Sie
sind, anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autorität darauf beruht,
ein guter „Dienstleister“ zu sein. Der dialogische Charakter ist mitunter
ein Grund, weshalb Zwang nicht grundsätzlich, sondern höchstens im

273 Damit bliebe eine der zwei Funktionen erhalten, die Raz ([1979] 2009, 248–49) dem
Recht zuschreibt, um soziale Kooperation zu sichern. Aufzugeben ist (oder durch
nicht zwangsbewehrte Mittel zu ersetzen wäre) die Funktion, pragmatische Gründe
zu schaffen.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

336

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einzelfall gerechtfertigt ist. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verän‐
dert sich dessen Modus. Zum einen müssen die Institutionen rechtliche
Regelungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren können.
Zum anderen müssen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und
Gründe geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses ge‐
meinsame Sprechen und Handeln ist kooperative Partizipation der zentrale
Modus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kon‐
text (idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative
Akte der Teilhabe verstanden.

Daher gibt es keinen Grund anzunehmen, eine anarchistische Gesell‐
schaft sei konfliktfrei. Man ist berechtigt, sich gegen Einschränkungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdrücken der eigenen
Individualität beschränken. Diese ist eine Voraussetzung, um positiv frei
sein zu können. Ohne eine souveräne, letztinstanzlich entscheidende Insti‐
tution gibt es zwar auch keine Instanz mehr, die Konfliktfälle „endgültig“
lösen kann. Dies ist aber nicht per se ein Nachteil. Letztinstanzlichkeit ver‐
schleiert erstens gesellschaftliche Widersprüche sowie Diskrepanzen und
versucht diese, zweitens, gewaltförmig zu befrieden. Beides ist oftmals nicht
von Dauer und kann gar gesellschaftliche Spannungen erhöhen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

Die Vorstellung, in einer egalitären, nicht auf Gewalt und Zwang zurück‐
greifenden Gesellschaft zu leben, ist verlockend. Wie wir aber in unseren
alltäglichen Erfahrungen feststellen können, sind menschliche Beziehungen
nicht frei von Konflikten. Ebenfalls handeln wir oftmals auf eine Weise,
von der wir wissen, dass sie moralisch verwerflich oder zumindest grau
ist. Übergriffe sind keine Seltenheit und wir alle haben bereits Situationen
erlebt, in denen wir für Institutionen dankbar waren, die das Recht gegen‐
über Dritten durchsetzen, die sich nicht an die Regeln hielten. Angesichts
unserer Erfahrungen wirkt die Idee einer anarchistischen Gesellschaft idea‐
listisch, utopisch oder naiv. Setzt eine anarchistische Gesellschaft nicht
unrealistisch gutherzige, mehrheitlich moralisch handelnde Menschen vor‐
aus? Muss eine politische Organisation ohne Souveränität nicht zwingend
in Chaos und lähmender Unsicherheit münden?

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

337

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen
voraus?

Gemäss Kühnis (2015, 99–100) teilen sich verschiedene Ansätze des klassi‐
schen Anarchismus gemeinsame Prämissen über die Natur des Menschen.
Sie zeichnen erstens ein positives Bild des Menschen. Für Bakunin er‐
gibt sich beispielsweise Menschsein und Freiheit aus dem sozialen Aus‐
tausch und der Kooperation mit anderen Menschen (siehe dazu auch
Abschn. 6.1.2) und für Kropotkin ist Solidarität im Menschen verankert.
Das Gute im Menschen tritt unter dem Status quo aber nicht zutage, weil
die sozialen und materiellen Rahmenbedingungen dafür nicht gegeben
sind. Darauf fusst der Wunsch, die gegebenen Institutionen und gesell‐
schaftlichen Systeme zu überwinden sowie durch neue, herrschaftsfreie
Beziehungsformen die individuelle Freiheit – bei der es sich um eine not‐
wendige Bedingung fürs Gemeinwohl handelt – zu verwirklichen. Zweitens
glauben die klassischen Anarchist*innen gemäss Kühnis bedingungslos an
eine natürliche Güte im Menschen. Im Gegensatz zu marxistischen Ansät‐
zen, ist eine Diktatur des Proletariats daher als eine Übergangsphase nicht
notwendig, um eine freie Gesellschaft zu verwirklichen.

Das Menschenbild, das Kühnis den Anarchist*innen zuschreibt, wirkt
auf den ersten Blick naiv. Zeigen uns unsere Erfahrungen nicht, dass So‐
lidarität und Güte oftmals eher die Ausnahme als die Regel sind? Und
selbst wenn wir mit dieser pessimistischen Einschätzung danebenliegen
und kooperatives und solidarisches Handeln häufiger oder gar die Regel ist,
können wir nicht davon ausgehen, dass sich alle solidarisch verhalten. Die
daraus resultierende Unsicherheit kann soziale Kooperation unterlaufen.
Denn dadurch schwindet die Motivation, sich am kooperativen Unterneh‐
men zu beteiligen, weil man befürchten muss, durch unsolidarisches Han‐
deln von Dritten benachteiligt oder ausgebeutet zu werden.274 Anarchist*in‐
nen können darauf antworten, das anarchistische Menschenbild beschreibe
nicht, wie der Mensch sei, sondern wie er sein soll. Diese Argumentati‐
onslinie verkennt aber den anthropologischen Kern des anarchistischen

274 Dieses hobbsianische Argument verneint nicht die Fälle, welche die menschliche
Fähigkeit belegen, solidarisch zu handeln und Schemen sozialer Kooperation zu
etablieren. Es weist aber darauf hin, dass es genügen Beispiele gibt, die unsolidari‐
sches oder asoziales Verhalten belegen. Ebendieses Verhalten kann, wenn es einen
Schwellenwert übersteigt, soziale Kooperation ins Stocken bringen und Missgunst
und Misstrauen sähen (siehe dazu J. Wolff 2016, 30).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

338

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenbildes. Es geht gerade darum zu beschreiben, wie der Mensch ist
respektive welches Potenzial er besitzt und weshalb der Status quo die Men‐
schen daran hindert, ihr Potenzial auszuschöpfen.275 Dann stellt sich aber
die Frage, weshalb der Mensch, wenn er grundsätzlich solidarisch und gut
ist, den Status quo nicht überwindet, indem er solidarische und egalitäre
Beziehungen bevorzugt. Die kapitalistische Ordnung hat sich aber – wenn
auch in gewandelter Form –276 gehalten. Ebenso sind Staaten weiterhin die
Form politischer Organisation. Eine mögliche Begründung, weshalb sich
die hierarchischen Strukturen halten konnten, könnte man geben, indem
man argumentiert, einige Personen oder Gruppen von Personen mit einem
zwielichtigen Charakter konnten und können durch Manipulation oder
Gewalt Macht-über ausüben. Damit verhielten sich aber zumindest ein Teil
der Menschen unsolidarisch, was die These von der Güte des Menschen in
Zweifel zieht.

Um die These zu verteidigen, können die Anarchist*innen argumentie‐
ren, der Status quo fördere asoziales und egoistisches Verhalten, womit sich
erklären liesse, weshalb gewisse Menschen entgegen ihrer natürlichen Güte
handeln. Diese Korruption mündet in eine Situation, in der sich die hierar‐
chischen Strukturen selbst am Leben erhalten. Dies erklärt aber nicht, wie
sich die hierarchischen Strukturen etablieren konnten. Wendet man dassel‐
be Argument – antisoziale Personen(gruppen) haben durch Gewalt, Zwang
und Manipulation de facto Autorität erlangt – auf eine Situation an, in der
es die hierarchischen Strukturen noch nicht gab, müsste es auch ohne diese
asoziale und unsolidarische Menschen geben (vgl. J. Wolff 2016, 31). Dann
sind aber nicht alle Menschen natürlicherweise gut und das anarchistische
Menschenbild ist als (zu) utopisch zu verwerfen. Diese Argumentation lässt
aber eine Interpretation der These von der Güte des Menschen ausser
Acht, die auf das Potenzial abstellt, Trotz des anthropologischen Kerns liegt
der Blick dann nicht darauf, wie die Menschen effektiv handeln, sondern
wie sie handeln könnten. Der Mensch hat das Potenzial, sich freiwillig
solidarisch zu verhalten.

275 Es gibt historische Hinweise, die dafürsprechen, dass der Mensch in dem Sinne
„gut“ ist, dass er nicht nur zur sozialen Kooperation fähig ist, sondern diese auch
immer wieder erfolgreich anwendet (z.B. Bregman 2020a).

276 Der Kapitalismus hat diverse Transformationen durchgemacht und sich den ver‐
änderten Begebenheiten angepasst. Mit dem Fokus, kommunikative Prozesse zu
ökonomisieren und Wissensarbeit kapitalistisch zu verwerten, hat sich ein Wirt‐
schaftssystem entwickelt, das man als kommunikativen Kapitalismus bezeichnen
kann (siehe z. B. Dean 2016).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

339

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Potenzial zum Guten zu besitzen ist mit dem empirischen Fakt
vereinbar, das nicht alle Menschen zu jeder Zeit solidarisch handeln. Damit
besitzen wir ebenfalls die Kapazitäten zum Schlechten, was beispielsweise
Kropotkin und Bakunin durchaus anerkennen (vgl. Suissa 2006, 26–28,
32). Da sich der Mensch rational verhält, wird er sich für jene Handlungs‐
weisen entscheiden, von denen er das Gefühl hat, sie befördere seine Ziele
am besten. Damit wird der gesellschaftliche Kontext zu einer entscheiden‐
den Grösse, die gutes Verhalten fördern oder schlechtes verstärken kann.
Für Kropotkin ist das bestehende System denn auch untragbar, gerade weil
wir nicht so mitfühlend, gerecht und fürsorglich sind, wie wir könnten:

Therefore, when we hear men saying that the Anarchists imagine men
much better than they really are, we merely wonder how intelligent
people can repeat that nonsense. Do we not say continually that the
only means of rendering men less rapacious and egotistic, less ambitious
and less slavish at the same time, is to eliminate those conditions which
favour the growth of egotism and rapacity, of slavishness and ambition?
The only difference between us and those who make the above objection
is this: We do not, like them, exaggerate the inferior instincts of the
masses, and do not complacently shut our eyes to the same bad instincts
in the upper classes. We maintain that both rulers and ruled are spoiled
by authority; both exploiters and exploited are spoiled by exploitation;
while our opponents seem to admit that there is a kind of salt of the earth
—the rulers, the employers, the leaders—who, happily enough, prevent
those bad men—the ruled, the exploited, the led—from becoming still
worse than they are. (Kropotkin 1888).

Sowohl Bakunin als auch Proudhon verstanden Geschichte als einen Pro‐
zess, durch den die Menschen die brutalen Bedingungen, unter denen
sie leben, überwinden und durch den Einfluss sozialer Beziehungen zu
moralischen Akteur*innen werden. Weshalb haben wir aber bisher die
unterdrückenden Strukturen aber nicht überwunden? Weil wir vor dem
19. Jahrhundert den notwendigen Entwicklungsstand noch nicht erreicht
hatten, um ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben (Miller 1984, 71).
Um nicht einem teleologischen Geschichtsverständnis zu verfallen, sollte
man diese Aussage als eine über das menschliche Potenzial sehen, welches
sich erst ab einem Kontext verwirklichen lässt, der ab dem 19. Jahrhundert
gegeben war. Mit dieser Interpretation beugt man ebenfalls einem Eurozen‐
trismus vor, denn es gibt keine Gründe, von vornherein auszuschliessen,
es hätte in der menschlichen Geschichte nicht bereits vorher Momente

6 Alternative zu Staatlichkeit?

340

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegeben, in denen das Potenzial zu freiwilligem solidarischem Handeln
gegeben war.

Diese Überlegungen zeugen einerseits von einem gewissen Fortschritts‐
glauben, andererseits findest sich ebenfalls ein rationalistisches Momentum
darin. Dies sollte uns nicht überraschen, bedenkt man die Rolle, die Ratio‐
nalität für Freiheit spielt. Als rationale*r Akteur*in bin ich einerseits besser
in der Lage, zu erkennen, was ich tatsächlich will, andererseits erkenne
ich die Notwendigkeit sozialer Kooperation an. Bei dieser handelt es sich,
wie im Abschn. 6.1.2 gesehen, um einen Aspekt der positiven Freiheitsdi‐
mension. Damit besteht eine konzeptionelle Verknüpfung zwischen dem
anarchistischen Menschenbild und Freiheit.

Rationales Handeln setzt gewisse Fähigkeiten wie beispielsweise analy‐
tisches Denken voraus, womit Bildung ein wichtiges Instrument dafür
wird, den Menschen zu erlauben, ihr Potenzial zum Guten abzurufen.277

So haben Godwin sowie verschiedene Anarchist*innen nach ihm argumen‐
tiert, durch einen Rationalität fördernden Bildungsprozess würden sich
die gebildeten Individuen für eine anarchistische Ordnung entscheiden
(Ritter 1980, 96).278 Dies bringt den Glauben zum Ausdruck, sozialer Fort‐
schritt sei möglich. Um sich einerseits nicht erneut dem Utopievorwurf
auszusetzen und um andererseits die kritische Auseinandersetzung mit dem
klassischen Anarchismus anzuerkennen, darf man an dieser Stelle aber

277 Neben den analytischen Fähigkeiten kann Bildung dazu beitragen, die Kompeten‐
zen zu erwerben, die für die moralische Entwicklung notwendig sind. Diese muss
eine gewisse Stufe erreichen, um freiwilliges solidarisches Verhalten zu unterstützen.
Gemäss Kohlbergs (2014) Modell durchläuft die Moralentwicklung mehrere Pha‐
sen. In der prämoralischen Phase befolgen Menschen Regeln, aufgrund äusseren
Drucks (weil sie beispielsweise eine Strafe vermeiden wollen) oder aus egoistischen
Gründen (weil sie beispielsweise eine Belohnung für richtiges Verhalten erhalten).
Derweil zumindest egoistischen Gründe ausreichen, um eine intersubjektiv als soli‐
darisch angesehene Handlung φ als freiwillig zu bezeichnen, ist es fraglich, ob man
φ genuin als solidarisch bezeichnen kann. Folgen wir beispielsweise J. L. Cohen und
Arato (1992, 5), dann beschreibt Solidarität die menschliche Fähigkeit, basierend auf
Gegenseitigkeit und Reziprozität aufeinander einzugehen und sich miteinander zu
identifizieren – ohne dabei auf eigene Vorteile bedacht zu sein und dazu gezwungen
zu sein. Solidarität beinhaltet die Bereitschaft, das Schicksal anderer Personen nicht
als Vertreter*in einer Gruppe, zu der man selbst gehört, sondern als einzigartige
und andersartige Person zu teilen. Damit sind prämoralischen Phase nicht in der
Lage, solidarisch zu handeln, womit eine ausreichende Moralentwicklung eine Ge‐
lingensbedingung für eine solidarische Gesellschaft ist.

278 Aus dem Ideal der Rationalität ergibt sich demnach ein Bezug zum humanisti‐
schen/liberalen Bildungsideal: Mehr auf Vernunft und Rationalität basierende Bil‐
dung macht eine Gesellschaft freier (Suissa 2006, 35).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

341

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht einer teleologischen Vorstellung davon erliegen, wie sich Gesellschaf‐
ten entwickeln.279 Was kann dann aber mit sozialem Fortschritt gemeint
sein, wenn nicht die Vorstellung, unsere Gesellschaften verbessern sich
(mehr oder weniger) linear? McLaughlin (2007, 171) bietet eine Konzep‐
tionalisierung davon an, was sozialer Fortschritt ist, die sowohl mit der
ideengeschichtlichen Verankerung des Anarchismus in der Aufklärung, mit
dem Kernwert der Diversität als auch dem bruchstückhaften Charakter der
Dienstleistungskonzeption vereinbar ist. Für McLaughlin ist im Anarchis‐
mus ein aufklärerisches Verständnis von Verbesserungsfähigkeit verankert.
Damit geht aber nicht die Idee einher, es entwickle sich zukünftig der
perfekte Mensch oder die perfekte Gesellschaft. Sozialer Fortschritt ist eher
ein Prozess mit offenem Ausgang, eine Fähigkeit zur Verbesserung, die
grenzenlos ist. Damit bezeichnet das Konzept das menschliche Potenzial
zur (Ver‑)Besserung.

Das Potenzial zum Guten sowie zur Verbesserung zu betonen hat Kon‐
sequenzen für die Interpretation des anarchistischen Menschenbildes und
gibt ihm einen kontextuellen und kritischen Charakter.280 Der Mensch
wird nicht als inhärent gut oder schlecht gesehen. Er ist vielmehr zu bei‐
dem fähig. Ist dem so, dann kommt dem gesellschaftlichen Kontext eine
entscheidende Rolle zu: Die Verfasstheit einer Gesellschaft, ihre soziale und
politische Kultur, ihre sozialen und politischen Praktiken haben direkten
Einfluss darauf, welches Verhalten rational oder „pragmatisch“ ist. Da so‐
zialer Fortschritt kontextabhängig ist, beinhaltet das Menschenbild damit
einen dezidierten kritischen Charakter: Verhalten wir uns unter dem Status

279 Sowohl feministische, antikoloniale, ökologische und poststrukuralistische Strö‐
mungen im Anarchismus haben das Menschenbild des klassischen Anarchismus
als naiv und reduktionistisch kritisiert. Das Bild des rationalen Menschen und der
Glaube an den Fortschritt reflektiert gemäss den Kritiker*innen die eigene Situiert‐
heit innerhalb historischer Ausschluss- und Gewaltverhältnisse zu wenig (Loick
2017, 96–97).

280 Können wir das hier rekonstruierte Menschenbild als „anarchistisch“ bezeichnen?
Weil das Verständnis erstens mit dem in Abschn. 6.1.2 rekonstruierten Freiheitsbe‐
griff kompatibel ist und zweitens die wichtigen Elemente Rationalität und Fort‐
schrittsglaube aufnimmt, spricht nichts dagegen, das skizzierte Menschenbild als
anarchistisch zu bezeichnen. Es wäre aber – u. a. aufgrund der erwähnten Kri‐
tik (siehe dazu z.B. Loick 2017, Abschn. 2.3) – falsch, davon zu sprechen, das
skizzierte sei das anarchistische Menschenbild. Beispielsweise störten sich gewisse
Anarchist*innen am universalistischen Unterton der Rekonstruktion (siehe z. B.
Newman 2007). (Eine Rekonstruktion des anarchistischen Menschenbildes ist aber
erstens nicht das Ziel dieses Abschnitts und erscheint in Anbetracht der anarchisti‐
schen Diversität zweitens auch nicht zielführend.)

6 Alternative zu Staatlichkeit?

342

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quo nicht solidarisch, dann müssen wir dessen Strukturen kritisch hinter‐
fragen und versuchen, Alternativen zu schaffen, die Fortschritt erlauben.
Sollen die Menschen moralischer (d. h. „besser“ oder „richtiger“) handeln,
dann stellt sich die Frage, wie wir den Kontext ausgestalten sollen, damit
moralisches und pragmatisches Verhalten möglichst kongruent ist. Daran
anschliessend stellt sich dann aber die Frage, ob politische Institutionen
ohne Souveränität in der Lage sind, einen Kontext zu schaffen, der solidari‐
sches Verhalten fördert.

6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

Wie die Diskussion in Abschn. 6.2.1 zeigt, ist das Menschenbild, welches
hinter der positiven Herausforderung steht, weder naiv noch utopisch. Wie
„gut“ der Mensch ist, hängt vom Kontext ab. Dieser ist, sprechen wir über
Gesellschaften, durch die Institutionen geprägt. In Abschn. 6.1.3 habe ich
argumentiert, dass eine anarchistische Gesellschaft nicht kompatibel mit
dem Konzept Souveränität ist, einem Kernkonzept moderner Staatlichkeit
(siehe Abschn. 2.1.2). Doch angesichts der komplexen Welt, in der wir
leben, stellt sich die Frage, ob politische Organisation ohne Souveränität
nicht naiv ist. Souveränitätslose Strukturen mögen im Kleinen, wo entwe‐
der soziale Kontrolle oder gemeinsame Ziele Kooperation sicherstellen
kann, funktionsfähig sein. Herausforderungen wie der Klimawandel oder
Pandemien zu meistern verlangt aber nach Koordination und Kooperati‐
on, die über das Lokale hinausgeht. Sowohl den Treibhauseffekt unter
Kontrolle zu bringen,281 als auch die Ausbreitung von Krankheitserregern
einzudämmen verlangt danach, rasch und entschieden zu handeln. Dies
lässt insbesondere ein zentrales Element von Souveränität – die Idee, der
Souverän schaffe Tatsachen, indem er eine für alle gültige Entscheidung
fälle – als begrüssenswert und die gegenteilige Meinung als im besten Fall
naiv, im schlimmsten als brandgefährlich erscheinen.

281 Das Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC 2021) geht davon aus,
dass ohne Gegenmassnahmen der durchschnittliche Temperaturanstieg 1,5 °C in
den nächsten 20 Jahren übersteigen wird. Dies führte nicht nur zu ausgeprägteren
und längeren Hitze- und kürzeren Kälteperioden, es kommt auch unter anderem
zu mehr Starkregen- und Flutereignissen, veränderten Niederschlagsmustern sowie
einem Anstieg des Meeresspiegels. Um das Klima zu stabilisieren ist eine starke,
rasche und nachhaltige Reduzierung des Ausstosses von Treibhausgasen notwendig
und Netto-CO2-Emissionen müssen erreicht werden.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

343

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt noch weitere Punkte, die eine anarchistische Gesellschaft naiv
erscheinen lassen. Morris (1998, 98) argumentiert, der Anarchismus sei
unter den Bedingungen der modernen Welt unplausibel: In unserer dicht
besiedelten Welt, in der ein Mensch oder eine Gruppe von Menschen bei‐
spielsweise problemlos Massaker verüben können, ist es schwer, in die Per‐
formanz einer anarchistischen Gesellschaft Vertrauen zu haben. Ebenfalls
ist fraglich, ob eine anarchistische Gesellschaft in grossräumigen und plura‐
listischen Gesellschaften, in denen wir leben, umgesetzt werden kann. Um
dies zu zeigen, setzt sich Morris (1998, 74) kritisch mit dem Konzept der
Gemeinschaft auseinander. Für ihn sind die meisten Ansätze des kommuni‐
taristischen Anarchismus zu romantisch oder zu utopisch. Zusammen mit
der fehlenden theoretischen Auseinandersetzung mit der Gesellschaft sieht
Morris darin einen Grund, weshalb der kommunitaristische Anarchismus
keine Relevanz mehr besitzt. Eine Ausnahme ist für ihn Michael Taylors
(1982) Community, Anarchy, and Liberty. Darin umschreibt Taylor Gemein‐
schaft im weitesten Sinne als eine Form sozialer Organisation, in der Indivi‐
duen Werte und Überzeugungen teilen, direkte und vielseitige Beziehungen
miteinander eingehen und reziprok handeln. Die Interaktionen zwischen
den Mitgliedern anarchistischer Gemeinschaften erfüllen gemäss Taylor
die Voraussetzungen für gegenseitige Kooperation in wiederholt gespielten
Gefangenendilemmata. Deshalb seien diese Gemeinschaften ohne zentrale
Koordinationsstelle in der Lage, kollektive Güter (z. B. soziale Ordnung
oder Sicherheit) zu produzieren. Dies geschieht über verschiedene Formen
sozialer Kontrolle, die aber lediglich in kleinen Gemeinschaften ohne gros‐
se Fluktuationen von Mitgliedern spielen können.282

Auf diesem Verständnis von Gemeinschaft aufbauend, präsentiert Morris
zwei Argumente gegen den (kommunitaristischen) Anarchismus. Erstens
seien Gemeinschaften in Taylors Sinn nicht wünschenswert. Denn bis zu
einem gewissen Grad stehen uns in heuten Gesellschaften gemeinschaftli‐
che Aspekte zur Verfügung, ohne von den Nachteilen einer Taylor’schen
Gemeinschaft betroffen zu sein. In diesen gäbe es kaum Mobilität und
einen starken Druck, ökonomische Ungleichheiten faktisch gesamthaft aus‐

282 Gemäss Morris (1998, 97) kann Taylors Rückgriff auf spieltheoretische Modelle
zwar die hobbsianische Argumentation widerlegen, indem Taylor (und weitere Au‐
tor*innen) zeigen können, dass soziale Koordination und Anarchismus sich nicht
ausschliessen. Aber die Fälle, in denen sich in wiederholt gespielten Gefangenen‐
dilemmata soziale Kooperation einstellt, sehen sich Einschränkungen gegenüber
(z. B. auf kleinräumige Gruppen beschränkt), die dagegensprechen, anarchistische
Strukturen auf grosse und pluralistische Gemeinschaften zu übertragen.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

344

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zumerzen. Für Morris wäre das Resultat davon eine kleinere ökonomische
Produktivität und eine geringe wirtschaftliche Spezialisierung. Die soziale
Kontrolle begünstig darüber hinaus starke gemeinschaftliche Eingriffe in
die Privatsphäre des Einzelnen. Derweil fehlende Mobilität nicht per se
problematisch ist und es offen ist, ob und wie produktiv die Wirtschaft
einer Taylor’schen Gemeinschaft ist, macht Morris mit dem dritten Punkt
einen berechtigten Einwand, der interessanterweise durch geringe Mobi‐
lität noch verstärkt werden kann. Kleinräumige, ideologisch homogene
Gemeinschaften können einen massiven Normalisierungsdruck aufbauen,
der durch (Selbst‑)Disziplinierung und soziale Kontrolle droht, die Frei‐
heit der Gemeinschaftsmitglieder zu unterlaufen. Prozesse wie die Schwei‐
gespirale283 führen dazu, dass anderslautende Meinungen weniger oder
im Extremfall gar nicht mehr geäussert werden. Durch die geringe oder
fehlende Mobilität kommen die Gemeinschaftsmitglieder weniger in Kon‐
takt mit alternativen Lebensentwürfen, was ihre Autonomie zu entscheiden
einschränkt, wie sie ihr Leben gestalten möchten.284 Unter diesen Voraus‐
setzungen ist es aber fraglich, ob eine kleinräumige, ideologisch homogene
Gemeinschaft noch als anarchistisch bezeichnet werden kann, da sie die
negative Freiheitsdimension verletzt, wenn soziale Kontrolle das Ausdrü‐
cken der eigenen Individualität verhindert. Ebenfalls ist es zweifelhaft, ob
eine Taylor’sche Gemeinschaft mit dem Kernwert der Diversität vereinbar
ist. Somit ist Morris’ Einschätzung aus einer anarchistischen Perspektive
dahingehend zuzustimmen, dass homogene Gemeinschaften problematisch
sind. Dies spricht aber erstens nicht per se dagegen, sich in kleinräumigen,
homogenen Gemeinschaften zu organisieren. Es braucht aber mindestens
einen Austausch und eine gewisse Mobilität zwischen ihnen, um den
Gefahren für die Freiheit zu begegnen. Zweitens kann damit nicht jede
denkbare anarchistische Gesellschaft zurückgewiesen werden. Ist nämlich
die Organisation in kleinräumige, homogene Gemeinschaften lediglich eine
mögliche Form, dann kann Morris – überzeugt sein Argument –, nur

283 Die Schweigespirale, ursprünglich von Elisabeth (Noelle-Neumann 2001) formuliert,
ist eine Theorie über die öffentliche Meinung. Gemäss dieser besteht ein Zusam‐
menhang zwischen dem antizipierten Meinungsklima und der Bereitschaft, seine
eigene Meinung öffentlich zu vertreten: Individuum A schätzt ab, ob seine Meinung
φ der (vermeintlich) vorherrschenden Meinung α entspricht. Je grösser die Diskre‐
panz zwischen φ und α ist, desto weniger ist A bereit, φ zu äussern. Diese Tendenz
kann wiederum den guten öffentlichen Diskurs verhindern.

284 Mobilität ist nicht die einzige Möglichkeit, um neue Ideen und Lebensentwürfe
in eine Gemeinschaft zu tragen. Medienerzeugnisse aus anderen Gemeinschaften
können diese Rolle ebenfalls übernehmen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

345

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Organisationsform zurückweisen. Andere Spielarten wie der libertäre
Kommunalismus sind von Morris’ Kritik nicht betroffen.

Morris (1998, 79–80) führt zweitens pragmatische Gründe an, die ge‐
gen den kommunitaristischen Anarchismus sprechen. Staaten zerstören
einerseits viele der für die Gemeinschaft notwendigen Voraussetzungen
und wir sind heute auf mehr Menschen angewiesen, als dass sie in eine
Gemeinschaft passen. Andererseits es gibt heute zu viele Menschen oder zu
wenig freien Raum auf der Welt. Damit Gemeinschaften langfristig klein
bleiben, müssen sie sich aufzuspalten können. Die grosse Bevölkerungszahl
in Kombination mit beschränktem Kulturland begrenzen oder verunmögli‐
chen aber die Möglichkeit, neue Gemeinschaften zu gründen. Dazu kommt
das Phänomen des sekundären Nation Building. Die meisten politischen
Gemeinschaften, die wir heute kennen, haben sich in Reaktion (oder Inter‐
aktion) mit anderen Staaten oder politischen Gemeinschaften entwickelt.
Es gibt einen Druck für Gemeinschaften, sich mit anderen Gemeinschaften
zusammenzuschliessen, um sich zu verteidigen, denn bei der „Produktion“
dieses Gutes ist Grösse von Vorteil. Dies stimmt M. Taylor (1982, 139) pessi‐
mistisch in Bezug auf die Überlebensfähigkeit anarchistischer Gesellschaf‐
ten. Der Einfluss, den bestehende Staaten direkt oder indirekt ausüben,
stellt die Entwicklung einer nicht etatistisch verfassten Gemeinschaft infra‐
ge und lässt – sollte sich eine solche trotzdem entwickeln – Zweifel daran
aufkommen, ob diese in einer Welt der Staaten langfristig Bestand haben
kann.

Sind damit anarchistische Gesellschaften nicht umsetzbar? Unter dem
jetzigen Status quo mag Taylors Einschätzung realistisch sein. Erstens
muss eine anarchistische Gesellschaft sich aber nicht notwendigerweise
in kleinräumigen homogenen Gruppen organisieren. Zweitens gibt es kei‐
nen Grund, aus dem Gang der Geschichte zu schliessen, das Phänomen
des sekundären Nation Building müsse zwingend in grossen territorialen
politischen Gebilden enden. Alternative, zum Beispiel föderative Strukturen
sind denkbar. Drittens ist die Idee hinter anarchistischen Gesellschaften
gerade, den Status quo zu verändern, folgt aus der Schwierigkeit, diese zu
etablieren, nicht, sie könnten unter keinen Umständen umgesetzt werden.
Die Frage, ob die Etablierung einer anarchistischen Ordnung im Bereich
des Möglichen liegt, verweist auf die anarchistische Transformationstheo‐
rie. Anarchist*innen streben in der Tendenz keine politische Revolution
an, sondern versuchen den Status quo durch einen schleichenden, graduel‐
len Wechsel zu verändern (Graeber 2004, 54–56). Wenn man von einer

6 Alternative zu Staatlichkeit?

346

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Revolution sprechen will, dann handelt es sich eher um eine soziale. Es
geht darum, die sozialen Beziehungen neu und egalitär zu gestalten. Die
anarchistische Kritik am Bestehenden ist praktisch und positiv, d. h. sie
fusst darauf, die Überlegenheit anarchistischer Praktiken zu demonstrieren.
(Loick 2017, 204–5) Die Anarchist*innen setzen damit auf präfigurative
Politik (Gordon 2010, 34–40; Loick 2017, 208), um den gesellschaftlichen
Kontext zu verändern. Die Überlebensfähigkeit hängt damit mit der Fähig‐
keit zusammen, gesellschaftliche Strukturen, Institutionen und Beziehun‐
gen zu egalisieren und von hegemonialen Elementen zu befreien. Dies
ist am Ende eine empirische Frage, deren Beantwortung lediglich retroper‐
spektiv zu beantwortet ist.285 Aber wie ein Blick in die Geschichte zeigt,
ist gesellschaftlicher Wandel möglich.286 Folglich ist zumindest auf dieser
Ebene die Idee einer anarchistischen Gesellschaft nicht mehr oder weniger
naiv, als andere Vorstellungen, wie eine gute oder gerechte Gesellschaft zu
organisieren sei.

Damit ist der Vorwurf, die Idee anarchistischer Gesellschaften sei na‐
iv, noch nicht ausgeräumt. Selbst wenn die transformationstheoretischen
Überlegungen nicht naiv (oder naiver als andere normative Vorstellungen
über gesellschaftlichen Wandel) sind, könnte sich die Aufgabe des Souve‐
ränitätsprinzips als unrealistisch herausstellen. Die Frage, welche die Anar‐
chist*innen zu beantworten haben, ist, ob und wie politische Organisati‐
onsformen ohne eine letztinstanzliche, für alle verbindliche Entscheidung
fällende Instanz in einer diversen Gesellschaft soziale Koordination und
Kooperation sicherstellen können.287 Dazu kommt noch eine weitere He‐
rausforderung, auf die Daniel Loick (2017, 139–40) hinweist: Es fehlt eine
Theorie einer anarchistischen Weltgesellschaft. Das anarchistische Projekt

285 Wie wir in Abschn. 5.3 gesehen haben, könnten die Anarchist*innen aus der Dienst‐
leistungskonzeption zumindest einen normativen Anspruch ableiten, die Perfor‐
manz ihrer Praktiken beweisen zu dürfen.

286 Ein Beispiel dafür ist der Umgang mit der Ehe in der Schweiz. Das Konkubinat
war in der Schweiz lange nicht geduldet und wenn Paare zusammenleben wollten,
mussten sie heiraten (Head-König 2007). Noch Mitte der 1970er Jahre waren in
14 Kantonen repressive, das Konkubinat verbietende Gesetze in Kraft, und in den
1980er Jahren noch in sechs Kantonen (die Behörden setzten die Regelungen aber
nicht mehr durch). Das letzte Gesetz wurde 1996 im Kanton Wallis abgeschafft. Eine
Gesetzesänderung soll nun die rechtliche Institution der Ehe für gleichgeschlechtli‐
che Paare öffnen. Die Liste liesse sich mit weiteren Beispielen von gesellschaftlichen
Öffnungen (aber auch von Backslashs und Abschottungen) beliebig verlängern.

287 Im heutigen Politikverständnis ist Souveränität ein essenzieller Bestandteil (vgl.
Abschn. 2.1.2).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

347

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zielt auf eine grundlegende Neugestaltung der Art und Weise, wie wir
zusammenleben und uns politisch organisieren. Anarchist*innen wollen
Herrschaft auf globaler Ebene überwinden, was im Endeffekt auch bedeu‐
tet, Staaten abzuschaffen. Dezentralisierung und Lokalisierung soll politi‐
sche Entscheide in die Hände der Betroffenen legen und den Einfluss von
Expert*innen und Bürokrat*innen zurückdrängen. Diese Position richtet
sich auch gegen die kapitalistische Globalisierung. Doch wie sieht eine an‐
archistische „Globalisierung“ aus? Angesichts ungleicher globaler Ressour‐
cenverteilung sowie aufgrund technologischer und koordinativer Fragen,
die zum Beispiel das Internet oder der internationale Verkehr notwendig
machen, braucht es unter anderem ein Konzept davon, wie wir in einem
anarchistischen Kontext politische Entscheide mit globaler Reichweite tref‐
fen können. In anderen Worten sind die Anarchist*innen gefordert, eine
überzeugende Form internationaler Koordinierung und Kooperation zu
formulieren.

Mit dem Konzept eines zwanglosen Rechts (Abschn. 6.1.3) haben wir
eine erste Antwortmöglichkeit identifiziert, die den Anarchist*innen offen‐
steht. Dieses Rechtsverständnis gibt uns den Rahmen, um uns ein Normen‐
system vorzustellen, das soziale Kooperation und Koordination sicherstel‐
len kann, ohne auf Zwang zurückzugreifen. Ein zwangloses ist ein nicht
durchgesetztes oder, um Walter Benjamins ([1921] 2018) Begriff zu verwen‐
den, ein entsetztes Recht. Damit ist Zwang nicht mehr automatisch legiti‐
miert, sobald das Recht legitimiert ist. Das schliesst zwar nicht aus, dass
Zwang im Einzelfall oder für spezifische Regulierungskontexte gerechtfer‐
tigt oder gar legitim sein kann. Aber der Automatismus des bürgerlichen
Rechts fehlt, nach welchem Zwang legitimiert ist, sobald das Recht als
Ganzes legitimiert ist (für eine Kritik dieses Automatismus siehe Benjamin
[1921] 2018; für eine Übersicht, siehe Loick 2012, 181–97).

Eine Plausibilisierung des Konzepts des entsetzten Rechts unternimmt
Daniel Loick (2012) im Rahmen seiner Kritik der Souveränität. Darin argu‐
mentiert er, das Konzept besitze ein grosses normatives Potenzial. Erstens
erlaubt die Entsetzung, anders als die pauschale Abschaffung, die Vorteile
des Rechts für das Soziale zu erhalten. Das Recht entlastet die Individuen
vor der „Zumutung“, alle Angelegenheit selbst erledigen zu müssen respek‐
tive alle Institutionen, welche die Regelungen übernehmen könnten, selbst
schaffen zu müssen (Loick 2012, 311–12). Zweitens sucht das entsetzte Recht
keine Harmonisierung zwischen eigenen Interessen und rechtlichen Rege‐
lungen, was die Gefahr mindert, das Recht zur „Erziehung“ der Menschen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

348

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu missbrauchen. Drittens bringt ein egalitäres Regelsystem die Gleichwer‐
tigkeit der Gesellschaftsmitglieder zum Ausdruck.

Doch kann ein entsetztes Recht motivational wirksam werden? Loick ar‐
gumentiert, die kommunikative Vernunft habe das Potenzial, dem entsetz‐
ten Recht motivierende Kraft zu verleihen. Die kommunikative Vernunft ist
ein zentrales Element in Jürgen Habermas’ Projekt, Kants praktische Philo‐
sophie zu detranszendentalisieren. Weder Einzelpersonen noch ein diese
transzendentalisierendes „Super-Subjekt“ können die kommunikative Ver‐
nunft anwenden. Sie bezeichnet lediglich die Gesamtheit der normativen
Bedingungen, die notwendig sind, damit sprachliche Interaktion zwischen
Menschen rational gelingen kann. Auf der kollektiven Ebene entspricht
dem ein Entscheidungsprozess, der seine gesamte Legitimation durch den
öffentlichen Diskurs bezieht (314–15). Mit dem Rückgriff auf die kommu‐
nikative Vernunft verankert Loick das entsetzte Recht in einem deliberati‐
ven Prozess. Weil der deliberative Ansatz die Beratschlagung ins Zentrum
stellt, muss das Recht die Zustimmung der Betroffenen stets aufs Neue ein‐
holen. Diese Ausrichtung verlangt darüber hinaus danach, demokratische
Verhandlungen tatsächlich durchzuführen und die Betroffenen tatsächlich
und genuin daran zu beteiligen. Diese notwendige deliberative Inklusion
führt zu einem Lernprozess, der einen multiperspektivischen, eigene Inter‐
essen transzendierenden Zugang zum Politischen fördert (315–16). Contra
Habermas argumentiert Loick, indem man die Anlässe für kommunika‐
tives Handeln vervielfältigt und damit diesen Lernprozess intensiviert,
können zwangsbewehrte Rechtspflichten dem freiwilligen Umsetzen des
gemeinsam Beschlossenen weichen (316). Es ist damit das gemeinsame
Sprechen und Handeln – nicht der Zwang – dass ein motivierendes Mo‐
mentum entwickelt – womit Zwang (im richtigen Kontext) auch nicht
mehr aus Gründen der Effektivität eingesetzt werden muss (316–17). Soll
Zustimmung nicht durch die Androhung von Zwang erzwungen werden,
bleibt nichts anderes übrig, als für die Zustimmung zu werben, was bedingt,
das Recht so zu gestalten, dass es von allen akzeptiert werden kann (318).

Zwar sind mit dem Treffen einer Übereinkunft seitens der Beteiligten
Rechtfertigungsansprüche im Dissidenzfall verbunden […], aber die er‐
wartungsstabilisierende Funktion übernimmt das [entsetzte] Recht nur
noch mittels des Vertrauens in die Beständigkeit illoktuinär eingegan‐
gener Verpflichtungen. Diese Rechtfertigungsansprüche sind selbst nur
sprachlich einlösbar […]. Das führt zu der paradoxen Konsequenz, dass
Partizipation und Dissidenz einander nicht ausschliessen, sondern be‐

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

349

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingen, Denn die rechtlichen Verpflichtungen müssen, um zu verpflich‐
ten, freiwillig sein und freiwillig bleiben; die Gesetzgebung muss, um
Selbstgesetzgebung zu sein, somit Selbst autorisiert werden und bleiben.
(Loick 2012, 319).

Eine radikal demokratische Gesellschaft, die in ihrer politischen Organisa‐
tion auf das Konzept der Souveränität verzichtet, hat das Potenzial, einen
Zustand von „Gesetz und Freiheit ohne Gewalt“ (Kant, Anth, AA VII:330)
zu erreichen, den Kant als Anarchie definiert. Das entsetzte Recht ist eine
Vereinbarung, die der sozialen Koordination sowie Kooperation dient und
damit das Individuum im Alltag entlastet (Loick 2012, 320). Das Soziale
kann bewusst gestaltet werden und die politische Ordnung bezieht ihre Le‐
gitimität aus nachmetaphysischen Gründen, welche die Betroffenen durch
genuine und nicht hypothetische Zustimmung anerkennen. Der Rechtset‐
zung sind darüber hinaus Grenzen gesetzt, die sich durch die normative
Struktur des Rechts selbst ergeben. Eine politische Ordnung ohne Souverä‐
nität ist nicht automatisch konfliktfrei, erlaubt aber eine genuine Emanzi‐
pation der Betroffenen (321).

Loicks Überlegungen zielen zwar nicht auf ein anarchistisches Recht
ab, bieten aber einen konzeptionellen Rahmen, um ein solches zu ent‐
wickeln und dessen Performanz zu plausibilisieren. Die kommunikative
Komponente geht gut mit dem identifizierten, kommunikativen Charakter
anarchistischer Freiheit sowie dem dialogischen Autoritätsverständnis zu‐
sammen, das der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption
innewohnt. Empirische Befunde zur deliberativen Demokratie (siehe z. B.
Dryzek et al. 2019) dürfen uns zuversichtlich stimmen, über die Performanz
deliberativer Entscheidungsfindungsprozesse. Die Mehrheit der Leute be‐
teiligen sich gerne an einem deliberativen Prozess, und diejenigen, die am
bereitesten sind, sind diejenigen, die am meisten durch das Standardsys‐
tem der Repräsentation abgeschreckt sind. Die deliberative Praxis wirkt
Manipulierungsversuchen der Eliten entgegen, kann Polarisierungen über‐
winden und fördert fundiertes Urteilen, was dem Populismus entgegen‐
wirkt. Darüber hinaus zeigt die deliberative Praxis, dass Rhetorik (richtig
eingesetzt) nicht das Gegenteil von Vernunft sein muss. Skeptiker*innen
könnten nun – wie Niemeyer et al. (2023) erwähnen – argumentieren,
durchschnittliche Menschen seien durch demokratische Prozesse im Allge‐
meinen und deliberative im Speziellen überfordert, da sie lediglich begrenzt
in der Lage seien, sachliche Gründe für Entscheidungen zu erkennen und
abzuwägen. Vielmehr folgten durchschnittliche Menschen oftmals intuiti‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

350

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven Mustern oder suchen nach Gründen, die bereits gefällte Urteile stützen,
was zu einem Bestätigungsfehler führt, oder mit starken emotionalen Re‐
aktionen verbunden sind. Niemeyer und Kollegen akzeptieren zwar, dass
Bürger*innen im politischen Kontext Schwierigkeiten damit haben können,
rational zu argumentieren. Für sie spricht das aber nicht gegen Delibera‐
tion, sondern zeigt vielmehr die Notwendigkeit, den Kontext kritisch zu
prüfen. Denn gemäss Niemeyer und Kollegen mögen Menschen für sich
alleine genommen schlechte rationale Denker*innen sein. In der Gruppe
können sie – stimmt der Kontext – aber durchaus gute Denker*innen
sein. Die Resultate der empirischen Studie untermauern diese Annahme.288

Bürger*innen sind in einem passenden institutionellen Kontext in der Lage,
gemeinsam eine wirksame deliberative Vernunft zu entwickeln. Dies impli‐
ziert: Auf kommunikative Vernunft setzende Gesellschaften sind weder
unrealistisch noch naiv.289 Sie identifiziert vielmehr in groben Zügen die
kontextuellen Voraussetzungen, unter denen eine gerechte, egalitäre, freie
und gewaltlose oder -arme Gesellschaft funktionieren kann.

Wie könnten gleichberechtigte Autoritäten nebeneinander funktionie‐
ren? Eine mögliche Inspirationsquelle ist der libertäre Kommunalismus.

288 Niemeyer et al. (2023, 10) untersuchten die deliberative Vernunft und die Bedingun‐
gen, die sie ermöglichen, in 19 deliberative Gefässen. In 17 Fällen handelte es sich
um Minipublics, die sich aus zufällig ausgewählten Laien zusammensetzten und die
über ein Thema mit einer festgelegten Dauer unter strukturierten (moderierten)
Bedingungen beraten. In 2 Fällen waren eher Interessenvertreter*innen beteiligt. In
allen 19 Fällen kamen die üblichen deliberativen Prinzipien zur Anwendung.

289 Deliberative Prozesse können aber auch hegemoniale Züge annehmen und auf‐
grund eines systemischen Konsensdrucks Konflikte verdecken: „The creative role
of dissent, valuable as an ongoing democratic phenomenon, tends to fade away in
the gray uniformity required by consensus“ (Bookchin o. J.). Dies ist den auch der
Grund, den Vertreter*innen eines agonistischen Demokratieverständnis gegen deli‐
berative Ansätze ins Feld führen. Der Konsens- stellen sie eine Konfliktorientierung
gegenüber. Beispielsweise argumentiert Mouffe (1993), eine politische Gruppierung
zu sein, bedeute unter anderem, sich von anderen Positionen, Ideologien usw.
abzugrenzen. Die sich daraus ergebenden Konflikte sind aber keine Gefahr für das
Politische, sondern vielmehr eine Voraussetzung dafür. Da die Konflikte nicht durch
einen Konsens aufgelöst werden können, ist es unmöglich, eine abschliessende
Form gesellschaftlicher Organisation zu bestimmen. Diese ist daher als veränderbar
zu verstehen. Eine Ansicht, hinter der vermutlich auch die Anarchist*innen stehen
können. Die Überlegungen hinter den agonistischen Demokratietheorien verdeutli‐
chen nach der Diskussion über anarchistische Freiheit in Abschn. 6.1.2 nochmals,
wie wichtig Widerspruch fürs Politische ist und das wir folglich von deliberativen
Prozessen einfordern müssen, Konflikte nicht zu überdecken und Entscheidungen
als neu verhandelbar zu verstehen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

351

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese anarchistische Strömung und Philosophie hat Murray Bookchin stark
geprägt. Der libertäre Kommunalismus versteht die urbane Nachbarschaft
oder die Dorfgemeinschaft als die direkteste Sphäre kommunaler Selbst‐
verwaltung. Deshalb sollen revolutionäre Institutionen auf dieser Ebene
angesiedelt sein (Biehl 1999, 172). Deren intime Nähe erlaubt es den Bewoh‐
ner*innen aktive Bürger*innen zu werden und die öffentliche Sphäre zu
revitalisieren. Dieser Position liegt ein Politikverständnis zugrunde, welches
Politik als ein organisches – d. h. als die Aktivität eines öffentlichen Kör‐
pers – Phänomen versteht (Bookchin 1999, 174–81). Politik ist darüber hi‐
naus ein sozialer und in der Gemeinschaft verankerter Akt, der lebenslange
Persönlichkeitsbildung und Bildung ebenso voraussetzt wie ein Bewusst‐
sein für öffentliche Verantwortung und öffentliches Engagement. Um gross‐
flächige Herausforderungen zu meistern und um der Gefahr des Lokalpa‐
triotismus vorzubeugen, sollen die lokalen Kommunen Netzwerke bilden
(Biehl 1999, 173). Die grundlegende Veränderung der öffentlichen Sphäre,
das Zurückdrängen des Staates sowie die Umgestaltung der Wirtschaft,
die notwendig sind, um eine gerechtere und ökologischere Gemeinschaft
zu schaffen, nicht von einem Tag auf den anderen durch eine Revolution
zu verwirklichen. Die Verwirklichung des libertären Kommunalismus ist
vielmehr ein Prozess (Bookchin 1999, 195).

Für Bookchin muss der libertäre Kommunalismus auf eine Konföderati‐
on von Gemeinden hinauslaufen (178). Nur wenn diese in ein Netz gegen‐
seitiger Verpflichtungen und Kooperation gegenüber den anderen Gemein‐
den in der Region eingebunden sind, haben wir es mit echten politischen
Gemeinschaften zu tun. Die Konföderation basiert auf gemeinsamer Ver‐
antwortung, der vollen Rechenschaftspflicht der konföderalen Delegierten
gegenüber ihren Gemeinden, dem Recht auf Abberufung und einem festen
Mandat der Vertreter*innen. Von der Organisationsstruktur her handelte
es sich um ein Netzwerk von Räten, die sich aus gewählten Delegierten
der verschiedenen Gemeinden zusammensetzen. Diese konföderalen Räte
stellten das Mittel dar, um die Gemeinden zu konföderalen Netzwerken
zusammenzuschliessen.

Wie können wir die Betonung der Netzwerkstruktur im Licht der bishe‐
rigen Diskussion interpretieren? Setzten wir die Absenz von Souveränität
voraus, dann kehren die konföderierten Gemeinden die Hierarchie nicht
um. D.h. die Entscheidungsgewalt fliesst nicht bottom-up, da es keine sol‐
che Gewalt gibt. Kombinieren wir dies ferner mit der Dienstleistungskon‐
zeption, dann haben wir es mit einem Netzwerk zu tun, dessen Knoten ers‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

352

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tens unterschiedliche territoriale und/oder thematische Bereiche abdecken
und zweitens gegenüber unterschiedlichen Personen Autorität besitzen.
Wie können unter diesen Voraussetzungen die Räte sowie die von ihnen
beauftragen administrativen Institutionen290 Normen und Entscheidungen
durchsetzen? Die kurze Antwort ist: Sie können diese nicht durchsetzen;
zumindest nicht in dem Sinne, wie heutige politische Institutionen Gesetzte
durchsetzen. Denn die Konsequenz des entsetzten Rechts ist gerade, dass
Beschlüsse nicht mehr durchgesetzt werden können. Dabei ist irrelevant,
ob sie sich an Institutionen oder an Einzelpersonen richten. Eine Umset‐
zung ist lediglich möglich, wenn die Institutionen oder Einzelpersonen
diese freiwillig anwenden. Damit bleibt einzig ein kommunikativer Prozess
übrig. Man muss, in anderen Worten, Überzeugungsarbeit leisten. Ange‐
sichts der erwähnten empirischen Evidenz zur Performanz deliberativer
Entscheidungsprozesse ist die Vorstellung föderativ-netzwerkartig organi‐
sierter politischer Strukturen nicht per se naiv.

Orientieren wir uns an einer radikalen Interpretation der Dienstleis‐
tungskonzeption, um die positive anarchistische Herausforderung zu stüt‐
zen, dann ist damit aber meines Erachtens die Möglichkeit, Zwangsmittel
zu rechtfertigen, nicht ausgeschlossen. Denn dieses Autoritätsverständnis
gibt uns zumindest eine kurz- bis mittelfristige Möglichkeit, Zwang nor‐
mal zu rechtfertigen. Ein Beispiel dafür ist das Bildungssystem, solange
dies autonomie- oder emanzipationsfördernd ist. Damit stellt sich aber
die Frage, ob sich diese Position mit einer anarchistischen Position verein‐
baren lässt. Denn wie wir im Abschn. 2.3.2 gesehen haben, lehnen Anar‐
chist*innen zwangsbewehrte Autoritäten ab. Auf Zwang zurückzugreifen,
um autoritative Aussagen durchzusetzen, ist verwerflich. Ferner verletzen
wir unseren Selbstrespekt und unsere Unabhängigkeit, wenn wir einer
zwangsbewehrten und/oder einer versteckten Autorität gehorchen. Zwang
schränkt unsere Freiheit ein und widerspricht der Idee egalitärer sozialer
Beziehungen. Zwingen wir eine Person zu einer Handlung, dann nehmen
wir ihr die Möglichkeit, freiwillig mit uns zu handeln. Damit negieren wir
ihre positive Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Wie wir im Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, operieren anarchistische Institutionen in Einklang mit diesen Über‐
legungen bewusst ohne die Möglichkeit, Entscheidungen mit Zwangsmit‐

290 Bookchin (1999, 177–78) unterscheidet zwischen den Mitgliederversammlungen der
Gemeinden, welche die Policies formulieren, und Personen oder Gruppen von
Personen, die Beschlüsse umsetzen: „For a community to decide in a participatory
manner what specific course of action it should take in dealing with a technical
problem does not oblige all its citizens to execute that policy“ (Bookchin 1999, 177).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

353

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teln durchzusetzen. Das diskutierte Konzept des entsetzen Rechts verneint
ebenfalls die Möglichkeit, Recht durchzusetzen. Dies impliziert, als logi‐
sche Konsequenz Zwang grundsätzlich zurückweisen zu müssen, da dieser
freiheitseinschränkend ist. Dieser Schluss ist aber nicht differenziert genug
und ignoriert den Punkt, der sich in Bezug auf Luara Ferraciolis Kritik
am Anarchismus gezeigt hat (vgl. Abschn. 3.1.3): Wir brauchen gewisse
gesamtgesellschaftliche Institutionen, die uns Autonomie ermöglichen.

Akzeptieren wir Ferraciolis Argument, wird es vermutlich immer Erzie‐
hungsberechtigte geben, für die ein gesamtgesellschaftliches Schulsystem
nicht infrage kommt, weil es nicht ihre Vorstellungen des guten Lebens
befördert. Einige dieser Erziehungsberechtigten werden deshalb davon
absehen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Solange dieses gesamt‐
gesellschaftliche Schulsystem autonomie- und emanzipationsfördernd ist,
schränken die Erziehungsberechtigten damit die Möglichkeiten ihrer Kin‐
der ein, jene Fähigkeiten zu erlernen und jenes Wissen zu erhalten, die für
autonomes Handeln notwendig sind. Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass
ein Kind auch ohne dieses System die Kompetenz für autonomes Handeln
aufzubauen vermag. Es wird aber schwieriger und die Erziehungsberechtig‐
ten schränken mit ihrer Entscheidung die Freiheit ihrer Kinder ein. Es
kommt damit zu einem Konflikt zwischen der Freiheit der Erziehungsbe‐
rechtigten und jener der Kinder.

Anarchist*innen könnten nun argumentieren, dass für die Auflösung
dieses Konflikts kein Zwang notwendig sei. Eine kommunikative Herange‐
hensweise sei besser und decke sich mit anarchistischen Prinzipien. Im
Idealfall mag dies zutreffen und wir können die Erziehungsberechtigten
davon überzeugen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Darüber hinaus
kann uns der Dialog mit den Erziehungsberechtigten dabei helfen, das
System auf eine Weise zu gestalten, die für alle akzeptabel ist. Können wir
aber alle überzeugen? Selbst in einer anarchistischen Gesellschaft werden
wir dies verneinen müssen. Eine solche ist – wie im Abschn. 6.1.3 gesehen –
nicht automatisch konfliktfrei und ihre Mitglieder sind dazu berechtigt,
sich gegen Einschränkungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdrücken der eigenen Individualität beschränken. Unter diesen
Voraussetzungen ist es zwar theoretisch möglich, alle Erziehungsberechtig‐
ten zu überzeugen. Es ist aber eher unwahrscheinlich. Wir können deshalb
selbst in einer anarchistischen Gesellschaft nicht von einer idealen Lösung
in jedem Fall ausgehen. Angesichts der zentralen Fähigkeiten, um die es
hier geht, scheint Laisser-faire ebenfalls nicht angebracht. Wir haben einen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

354

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


guten Grund – nämlich die Autonomie und Handlungsfähigkeit der Kin‐
der –, Erziehungsberechtigte zu zwingen, ihre Kinder in eine Schule zu
schicken, die autonomiefördernd ist.291

Dies widerspricht aber weder notwendigerweise der Position, Zwang sei
schlecht, da er freiheitseinschränkend ist, noch einer daraus abgeleiteten
Position, Zwang lasse sich nicht legitimieren. Eine anarchistische Position
lässt sich damit verbinden, Zwang in Einzelfällen als gerechtfertigtes Ulti‐
ma Ratio anzusehen. Dies ist mit dem Konzept des entsetzten Rechts ver‐
einbar, wenn wir dadurch das zwangsbewehrte Recht nicht wieder durch
die sprichwörtliche Hintertür einführen. Um dies zu verhindern, müssen
wir uns zunächst fragen, was in der hier beschriebenen Konfliktsituation
geschieht, wenn es zur Zwangsanwendung kommt. Die Erziehungsberech‐
tigten befolgen die Anweisung, ihre Kinder in die Schule zu schicken, weil
sie die Sanktionen fürchten, falls sie es nicht tun. Verweigern sich die
Erziehungsberechtigten, dann kommt es zur einer Sanktion S. Diese kann
verschiedene Formen annehmen und sollte möglichst wenig in die Lebens‐
führung der Erziehungsberechtigten eingreifen. Kommt S zur Anwendung,
dann haben wir eine Situation, in der es zu einem Notstand kommt, weil
die kommunikative Herangehensweise nicht funktioniert hat. Derweil dies
in den meisten Situationen vermutlich nicht ausreichend ist, um Zwang zu
rechtfertigen, gibt es Fälle, in denen dieses Versagen nicht hingenommen
werden kann. Das hier diskutierte Beispiel ist ein solcher Fall, da viel auf
dem Spiel steht.

Zudem haben wir es mit einer Art von Herrschaft zu tun. Diese spielt
zwar nicht auf gesellschaftlicher, sondern auf familiärer Ebene, läuft aber
trotzdem auf Kontrolle und Einschränkung von Freiheit hinaus. Selbst
wenn die Erziehungsberechtigten ihre Kinder nicht kontrollieren wollen,
schränken sie die Freiheit ihrer Kinder ein. Diese können sich nicht dage‐
gen wehren, da sie beispielsweise noch zu jung sind oder da sie sich in
einem Abhängigkeitsverhältnis mit ihren Erziehungsberechtigten befinden.

291 In ihrer Argumentation verweist Ferracioli (2015) unter anderem auf die Möglich‐
keit, in der Schule ein neutraler Ort zu sehen, der Kindern und Jugendlichen
erlaubt, ihre Fähigkeiten zum kritischen Denken, zur Fantasie und zum Selbstwert‐
gefühl zu entwickeln, ohne sie gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des
Guten zu führen. Inwieweit Schule neutral sein kann und soll, können wir hier
offen lassen. Der in diesem Kontext relevante Punkt, den Ferracioli anspricht, ist,
dass eine autonomiefördernde Schule nicht dafür da sein kann, Schüler*innen von
einem bestimmten Vorstellung des guten Lebens zu überzeugen. Dies wäre indoktri‐
nierend und damit nicht autonomiefördernd.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

355

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf dieser Basis können wir die Anwendung von Zwang rechtfertigen,
wenn zuvor der Dialog gescheitert ist. Zudem ist damit den Kindern nicht
die Möglichkeit genommen, die Vorstellungen der Erziehungsberechtigten
darüber, was das gute Leben ist, als die eigenen zu übernehmen. Sollten
wir auf Zwang verzichten? Die anarchistische Antwort ist ein überzeugtes
Ja. Es wäre aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zurückzuweisen, das im
Einzelfall zu rechtfertigen ist. Eine überzeugende positive anarchistische
Herausforderung muss dies anerkennen und damit einen Schritt auf die
Position der zeitgenössischen Republikaner*innen zugehen, für die der
mit Souveränität ausgestattete republikanische Staat für ein freies Leben
notwendig ist. Aber Zwang im Einzelfall rechtfertigen zu können, ist etwas
anderes, als Zwang zu legitimieren. Rechtfertigen wir Zwang entlang der
hier skizzierten Linien, dann sagen wir, dass es in bestimmten Fällen bes‐
ser ist, Rechte als Ultima Ratio zu verletzen, weil wir damit die Rechte
schwächerer sichern oder stärken können. Dies ist nicht damit vergleichbar,
Zwang zu legitimieren und damit einer Institution das Recht zuzusprechen,
Zwang ausüben zu dürfen. Damit mag das hegemoniale Potenzial von ge‐
sellschaftlichen Institutionen auf der praktischen Ebene nicht gebannt sein.
Aber eine Institution, die zu oft auf Zwangsmittel zurückgreift, anstellt den
Dialog zu suchen, kann auf Dauer ihre legitime Autorität nicht aufrechter‐
halten. Damit verbleibt der kommunikative Prozess auch dann der einzige
legitime Weg, wenn man die Möglichkeit akzeptiert, Zwangsmittel unter
bestimmten Begebenheiten rechtfertigen zu können. Damit liegt der Fokus
weiterhin auf Dialog sowie darauf, Emanzipation und maximale Freiheit
zu ermöglichen, womit die bis hier umrissene positive Herausforderung
anarchistisch bleibt.

Diese Überlegungen führen zu einer weiteren Frage. Denn sie scheinen
zu implizieren, dass gesellschaftliche Institutionen Zwang gerechtfertigter‐
weise anwenden können, wenn damit eine Reduzierung oder Auflösung
von Herrschaft verbunden ist. Damit scheint sich eine erneute Überschnei‐
dung mit republikanischen Ansätzen zu geben, die ebenfalls – wie im
Abschn. 6.1.2 bereits gesehen – nach Abwesenheit von Herrschaft streben.
Damit stellt sich die Frage, ob die Anarchist*innen nicht von den Repu‐
blikaner*innen lernen können. Sind angesichts der eingangs genannten
gesellschaftlichen Herausforderungen wie der Klimawandel oder das theo‐
retische Problem der fehlenden Theorie einer Weltgesellschaft republikani‐
sche Strukturen nicht vielleicht eine Möglichkeit, eine freie Gesellschaft
aufzubauen und zu sichern? Wie Hölzing (2014, 14–16) argumentiert, ist
der zeitgenössische Republikanismus durch zwei Traditionsstränge gekenn‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

356

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeichnet. Der athenisch-aristotelische oder humanistische Republikanismus,
wie ihn z. B. John G. A. Pocock vertritt, stellt positive Freiheit ins Zentrum
und versteht bürgerliche Tugend, Partizipation sowie Gemeinwohlorien‐
tierung als essenziell für ein gutes Leben. Diese Ideen wurden teilweise
von einigen kommunitaristischen Autor*innen aufgenommen. Der neorö‐
mische Republikanismus, wie ihn beispielsweise Philip Pettit oder Quentin
Skinner vertreten, fokussiert dagegen – wie im Abschn. 6.1.2 gesehen –
auf negative Freiheit und sieht in bürgerlicher Tugend, Partizipation sowie
Gemeinwohlorientierung höchstens ein Mittel, um die Freiheit der Bür‐
ger*innen zu sichern oder zu maximieren. Für Lovett (2018, Abschn. 4) ist
der humanistischen Position eine perfektionistische Konzeption des Guten
eigen, die sich um die Idee aktive*r Bürger*innen dreht. Es sei aber auch
akzeptiert, dass nicht alle Bürger*innen gleichermassen gut darin seien,
im Politischen aktiv und involviert zu sein. Das macht politische Macht
und öffentliche Anerkennung zwangsläufig zu ungleich verteilten Gütern
in einer Gesellschaft. Aus diesem Grund ist für Lovett der elitistische
Unterton, der sich im athenisch-aristotelischen Republikanismus finden
lässt, eine Konsequenz der Kernwerte dieser Position. Dies macht diesen
Traditionsstrang aus anarchistischer Sicht wenig attraktiv, da diese einen
grossen Wert auf eine egalitäre Gesellschaft legt.

Dies spricht aber noch nicht gegen den neorömischen Republikanis‐
mus. Denn dieser sei keiner elitistischen Position verpflichtet, wie Lovett
ausführt. Vielmehr folge daraus, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft
zu verstehen, eine progressive politische Doktrin. Wie Hölzing (2014, 15)
beispielsweise darlegt, orientiert sich Quentin Skinners Freiheitsbegriff an
Machiavelli. Dieser hat für Skinner (2009, 150–52) zwar einen negativen
Freiheitsbegriff vertreten, aber auch auf die Notwendigkeit eines freien
Gemeinwesens hingewiesen. Dieses ist eine Voraussetzung, damit die Bür‐
ger*innen unabhängig sein können. Ein freies Gemeinwesen ist, wie Skin‐
ner erklärt, in einer Republik am wahrscheinlichsten, da diese das Gemein‐
wohl am ehesten im Blick habe. Als Konsequenz verlangt die Sicherung
unserer Freiheit danach, ein politisches System der Selbstregierung zu eta‐
blieren. Lediglich in einer Republik können wir hoffen, frei zu leben. Dies
verbindet Überlegungen, die wir in Anlehnung an Isaiah Berlins (1995b)
Unterscheidung eher der Freiheit-zu zuordneten, mit solchen, die an die
Idee von negativer Freiheit anknüpfen. Bei dieser Konklusion handelt es
sich für Skinner (2009) nicht nur um den Kerngedanken in Machiavellis
Discorsi, sondern in allen neorömischen Theorien der Freiheit und der
Bürgerschaft. Daher überrascht es nicht, dass beispielsweise bei Philip

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

357

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pettit aus dessen Freiheitsbegriff ebenfalls eine bestimmte institutionelle
Ausgestaltung folgt. Wie Hölzing (2014, 19–20) argumentiert, soll für Pettit
das politische System einer Republik die Bürger*innen sowohl bezüglich
Input als auch Output zu Mitgestaltenden machen, damit es auf diese Weise
deren Freiheit sichert. Lovett (2018, Abschn. 4) folgend können wir daran
anschliessend argumentieren, eine republikanische politische Ordnung ha‐
be zwei basale Aufgaben zu erfüllen. Erstens soll sie die demokratische Ord‐
nung gegen despotische oder autokratische Tendenzen absichern, da diese
die Freiheit der Bürger*innen gefährden. Staaten respektive ihre Institutio‐
nen sollen, mit anderen Worten, nicht selber zu Quellen der Herrschaft
werden. Zweitens ist eine Gesellschaft so zu ordnen, dass keine Person
oder Gruppe von Personen willkürliche oder unkontrollierte Macht-über
erlangen und dadurch andere beherrschen kann.

Um diese Aufgaben zu erfüllen, dürfen sich staatliche Institutionen –
solange sie eine legitime gesetzliche Grundlage dafür haben – sich ins
Leben ihrer Bürger*innen einmischen. Dies können wir zumindest aus
Pettits (1997, 20–23) Argumentation ableiten, aus republikanischer Sicht sei
nicht jede Einmischung eine Form von Herrschaft. Darin sieht Pettit den
Kernunterschied zwischen dem liberalen und seinem Freiheitsverständnis.
Wir können für Pettit von einer anderen Person beherrscht werden –
indem wir beispielsweise als Extremfall Sklav*innen dieser Person sind –,
ohne dass sich diese Person notwendigerweise in unser Leben einmischt.
Diese Person kann etwa so gutmütig sein und uns in allem, was wir tun,
völlige Handlungsfreiheit geben. Oder wir können in der Lage sein, die
uns beherrschende Person zu manipulieren. Was es auch immer ist, der
springende Punkt ist folgender: Unser Leben ist in diesem Fall frei von
externer Einmischung, was – wie wir im Abschn. 6.1.2 gesehen haben – in‐
frage stellt, ob wir mit Freiheit als Nichteinmischung das erfassen, was wir
im Allgemeinen unter Freiheit verstehen. Sind wir in der hier skizzierten Si‐
tuation wirklich in einem relevanten Sinn des Wortes frei? Demgegenüber
steht eine Situation, in der wir, wie Pettit weiter ausführt, uns einer Person
gegenübersehen, die sich in unserem Auftrag und in Übereinstimmung mit
unseren Überzeugungen in unser Leben einmischt. Solange diese Person
dann, und nur dann, handelt, wenn diese Bedingungen erfüllt sind und an‐
sonsten am Handeln gehindert wird respektive eine Strafe fürchten müsste,
handelte sie nicht entlang ihres Auftrags und in unserem Interesse, können
wir schwerlich davon sprechen, die Einmischung sei eine Form von Herr‐
schaft. Dazu fehlt das Element der Willkür. Diese Person ist damit nicht
unser*e Meister*in, sondern Bevollmächtigte*r in unseren Angelegenheiten.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

358

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies eröffnet die Möglichkeit, uns eine politische Ordnung vorzustellen, in
der Institutionen in unser Leben eingreifen, ohne damit automatisch unsere
Freiheit zu beschränken oder uns zu beherrschen.

Akzeptieren wir dies, ist staatliches Handeln erstens nicht nur mit unse‐
rer Freiheit vereinbar, sondern zweitens auch eine Bedingung dafür. Dazu
benötigen wir zunächst institutionelle Mechanismen gegen autokratische
und despotische Tendenzen. Wie Lovett (2018, Abschn. 4) erklärt, sind viele
der republikanischen Standardmittel wie Rechtsstaatlichkeit, Macht- und
Gewaltenteilung, Föderalismus, durch die Verfassung garantierte Grund‐
rechte usw., die den Fortbestand eines freien Gemeinwesens garantieren
sollen, heute unter Liberalen akzeptiert und haben (zumindest in westli‐
chen Demokratien) Eingang ins politische System gefunden. Wie wir aber
immer wieder beobachten können, sind diese Mechanismen für sich alleine
genommen nicht ausreichend, um Herrschaft zu verhindern. Diesen Um‐
stand anerkennen die zeitgenössischen Republikaner*innen gemäss Lovett.
Denn kein System kann alles abschliessend regeln, wodurch die rechtsaus‐
übende und -durchsetzende Gewalt einen gewissen Handlungsspielraum
hat, der ausgenützt werden kann. Eine vergleichbare Situation ergibt sich
bei der rechtssetzenden Gewalt beim Erstellen der rechtlichen Normen.

Als eine Antwort darauf präsentiert Pettit (1999, 173–82) das Konzept
der anfechtbaren Demokratie (contestatory democracy). Zunächst muss die
rechtssetzende Gewalt dazu gezwungen sein, Gesetzte zu erlassen, welche
die wahrgenommenen Interessen der Bürger*innen befördern. Diese Vor‐
aussetzung spricht für Pettit für Wahlen. Denn in einem politischen Sys‐
tem mit regelmässigen Wahlen werden Amtsträger*innen wahrscheinlich
abgewählt, die sich gegenüber den allgemeinen wahrgenommenen Interes‐
sen der Bürger*innen gleichgültig zeigen. Ein demokratisches politisches
System mit regelmässigen Wahlen ist aber, wie Pettit argumentiert, nicht
ausreichend, um Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zu sichern, wie
die Gefahr der Tyrannei der Mehrheit belegt. Dieses Problem beschränkt
sich nicht nur auf gespaltene oder polarisierte Gesellschaften, in der eine
religiöse, ethnische oder ideologische Mehrheit die Minderheit beherrscht.
Auch in relativ homogenen und einen gewissen Zusammenhalt aufweisen‐
den Gesellschaften kann es zu einer Tyrannei der Mehrheit kommen.
Selbst dann können Individuen durch erlassene Gesetze und Normen
auf eine Weise behandelt werden, die ihren wahrgenommenen Interessen
widerspricht. Damit meint Petit aber nicht, jeder Fall, in dem staatliches
Handeln die wahrgenommenen Interessen von Personen verletzt oder nicht

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

359

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fördert, sei problematisch. Gemeinsame politische Institutionen, die alle
spezifischen Interessen befriedigen, sind faktisch unvorstellbar. Problema‐
tisch wird dies für Pettit aber, wenn ein politisches System so angelegt ist,
dass staatliche Institutionen nicht gezwungen sind, die ersichtlichen und
wahrgenommenen Interessen einer Minderheit zu berücksichtigen, um sich
in ihrem Handeln exklusiv von den Anliegen der Mehrheit leiten zu lassen.
Wir haben gute Gründe, Pettit hier zuzustimmen. Denn kann die Mehr‐
heit uneingeschränkt entscheiden, droht der gesellschaftliche Konformitäts‐
druck jene in ihrer Individualität einzuschränken und zu unterdrücken, die
von der gesellschaftlichen Normalität abweichen.292 Politische Entscheide
unter diesen Vorzeichen können auf der grösseren Zahl und nicht auf
richtigen oder angemessenen Gründen basieren, was höchst problematisch
ist.

Um dieser Problematik entgegenzuwirken, sind für Pettit institutionelle
Mechanismen notwendig, die Bürger*innen erlauben, demokratische Ent‐
scheide herauszufordern, falls sie das Gefühl haben, diese berücksichtig‐
ten gewisse wahrgenommene relevante Interessen nicht (ausreichend). Die
Möglichkeit zur Anfechtung verlangt aber nach gemeinsamen Grundlagen,
ohne die ein solches politisches System nicht funktionieren kann.

There are many social divides such that people on different sides may
not be willing to have their rival views on certain issues decided by any
independent process; if the process goes against them, and if its finding
rules, then they may be unable to believe that their avowable, perceived
interests were taken equally into account. In such cases, the promotion
of freedom as non-domination will require us to look at possibilities of
secession for one or another side, or to explore the prospect of separate
jurisdictions for the different groups, or to think about a federal structure
in which each gets its own territory, or to make room for rights of con‐
scientious objection on the part of the group that is negatively affected.
Or at least it will require this so far as other things are equal: so far as
such emergency measures would not in other ways have more damaging
effects on people’s freedom as non-domination. (Pettit 1999, 182).

292 Dies ist beispielsweise der Grund, weshalb John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) in
Über die Freiheit Stellung gegen die radikale Volkssouveränität sowie gegen eine
uneingeschränkte Mehrheitsregel bezieht. Für ihn ist die Tyrannei der Mehrheit –
neben der Tyrannei der Behörde – eines jener Probleme, gegen die sich eine demo‐
kratische Gesellschaft schützen muss.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

360

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Pettit erlaubt, sowohl Wahlen als auch die Möglichkeit zur Anfechtung
als Voraussetzungen für eine funktionierende Demokratie anzusehen, ers‐
tens eine einfachere Erklärbarkeit von Überzeugungen und Designentschei‐
dungen (187). Es zwingt uns aber zweitens auch dazu, unsere Institutionen
auf eine Weise zu gestalten, welche die Dimension der Anfechtung stärkt.
Lovett (2018, Abschn. 4) folgend umfasst eine anfechtbare Demokratie drei
„Elemente“: Erstens müssen staatliche Institutionen die öffentliche Delibe‐
ration berücksichtigen. Um die öffentliche Deliberation zu stärken sollten
Institutionen so gestaltet sein, dass Akteur*innen von Verhandlungen hinter
geschlossenen Türen absehen und öffentliche Deliberation bevorzugen.
Ebenfalls müssen Behörden ihre Entscheide auf eine Weise begründen,
die einer kritischen öffentlichen Begutachtung zugänglich ist. Die beiden
anderen Elemente, die in der Literatur gemäss Lovett weniger diskutiert
werden, sind einerseits die Notwendigkeit, demokratische Anfechtung allen
zugänglich zu machen. Andererseits muss die gerichtliche Überprüfung
von rechtlichen Regelungen allen Bürger*innen zugänglich sein. Ob daraus
zwingend folgt, es brauche eine Verfassungsgerichtsbarkeit, diskutieren re‐
publikanische Autor*innen aber kontrovers. Grob gesagt geht es Lovett
folgend bei der anfechtbaren Demokratie darum, dass richtig konzipierte
demokratische Institutionen den Bürger*innen die Möglichkeit geben, die
Entscheidungen ihrer Vertreter*innen wirksam anzufechten. Durch diese
Möglichkeit der Anfechtung werden Regierungsvertreter*innen, die über
eine Ermessensbefugnis verfügen, einem öffentlichen Verständnis der Ziele
oder Zwecke, denen sie dienen sollen, und der Mittel, die sie einsetzen
dürfen, unterworfen. Auf diese Weise kann die Ermessensbefugnis einer
Kontrolle durch die Bürger*innen unterworfen werden, wie sie für eine
sichere Ausübung der republikanischen Freiheit erforderlich ist.

Weitere Politiken und institutionelle Regelungen müssen darauf zielen,
die Herrschaft von Personen über andere zu verhindern. Das Straf- und
Zivilrecht stellt sicher, dass die Interaktionen zwischen Bürger*innen nicht
durch Gewalt und damit durch die stärkere Partei geprägt sind. Dies macht
ein Rechtssystem zu einer Notwendigkeit für die Abwesenheit von Herr‐
schaft (z. B. Lovett 2016). Ohne ein System öffentlicher und stabiler Regeln,
die interpersonale Beziehungen regulieren, ist es unmöglich für Bürger*in‐
nen, zumindest teilweise frei von Willkür zu sein (z. B. Pettit 2012). Rechts‐
staatlichkeit alleine ist für die zeitgenössischen Republikaner*innen aber
nicht ausreichend, um hegemoniale Beziehungen zwischen Bürger*innen
zu verhindern. Dies ist ein Grund, wie Lovett (2018, Abschn. 4) ausführt,
weshalb der Enthusiasmus zeitgenössischer republikanischer Autor*innen

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

361

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ein marktwirtschaftliches Wirtschaftssystem seine Grenzen hat. Denn
können die schwächsten Mitglieder einer Gesellschaft ihre Grundbedürf‐
nisse nicht decken, macht sie das verletzlich, was wiederum zu Abhängig‐
keiten führen kann. Ausgehend davon überrascht beispielsweise Philips
Pettits (z.B. 2007) Verteidigung für ein bedingungsloses Grundeinkommen
nicht. Er sieht darin eine Möglichkeit, mit der sich Menschen von öko‐
nomisch begründeter Herrschaft befreien respektive schützen lassen. Ne‐
ben Herrschaft aufgrund ökonomischer sorgen sich gemäss Lovett (2018,
Abschn. 4) zeitgenössische Republikaner*innen ebenfalls um Herrschaft
aufgrund familiärer Beziehungen. So war das Familienrecht lange eine
Quelle von Abhängigkeit von Kindern und Frauen von ihren Vätern re‐
spektive von ihren Ehemännern. Um diese hegemonialen Beziehungen
aufzulösen sprechen sich republikanische Autor*innen dafür aus, Kinder‐
rechte auszudehnen und Diskriminierungen aufgrund des Geschlechts zu
eliminieren.

Ein weiteres Anliegen des zeitgenössischen Republikanismus neorömi‐
scher Prägung ist, bürgerliche Tugenden zu fördern. Dies ist, wie Lovett er‐
klärt, in den meisten Fällen der Beobachtung geschuldet, dass sich republi‐
kanische Freiheit am ehesten in einer Gesellschaft sichern oder maximieren
lässt, in der sich die Bürger*innen dem republikanischen Ideal verpflichtet
fühlen und bereit sind, etwas für dessen Verwirklichung beizutragen. Um
das Engagement für republikanische Ideale zu fördern, setzen republikani‐
sche Autor*innen auf eine politische Kultur, die tugendhaftes Verhalten
mit öffentlicher Wertschätzung belohnt, sowie auf Politische Bildung. So
argumentiert beispielsweise M. Victoria Costa (2009, 412), Bildung habe
das Potenzial, jene Fertigkeiten der Bürger*innen zu fördern und jenes
Wissen zu vermitteln, das ihnen erlaubt, effizient zu partizipieren. Zudem
seien Schulen in einer aussergewöhnlich guten Position, um demokratische
Werte zu fördern, ohne dass damit notwendigerweise Indoktrination ver‐
bunden sei. Damit dient die bürgerliche Tugend, wie oben erwähnt, für
den neorömischen Republikanismus als ein Mittel zum Zweck. Sie ist,
wie Lovett (2018, Abschn. 4) bemerkt, ein nützliches Instrument, um jene
Gesetze, Institutionen und Normen zu schaffen, welche die republikanische
Freiheit befördern und diese dauerhaft sowie zuverlässig zu gewährleisten.

In Anlehnung an Robert E. Goodin können wir festhalten, dass diver‐
se Aspekte für den Republikanismus als politische Theorie zu sprechen
scheinen. Selbstregierung, Gewalt- und Machtteilung, ein resilientes Frei‐
heitsverständnis, Fokus aufs Gemeinwohl sowie Deliberation als politischer
modus operandi. Dies spricht auf den ersten Blick für starke Überschnei‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

362

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungen zwischen republikanischen und anarchistischen Vorstellungen da‐
rüber, wie ein politisches Gemeinwesen zu organisieren ist. Bei genauerem
Hinschauen offenbaren sich aber grundlegende Unterschiede. Einer zeigt
sich etwa bei der Frage der Deliberation. Wie Goodin (2003, 66–67) argu‐
mentiert, schwebt den Republikaner*innen ein System vor, das Gründer‐
väter der Vereinigten Staaten in bewusster Abgrenzung zu einer „populis‐
tischen“ Demokratie entwickelt haben. In diesem üben die Bürger*innen
die politische Gewalt nicht direkt aus, sondern übergeben diese treuhän‐
disch an gewählte Repräsentant*innen, welche die politische Deliberation
übernehmen. Zeitgenössische Republikaner*innen fühlen sich, wie Goodin
mit Verweis u. a. auf Pettit erklärt, weiterhin von diesem Modell angespro‐
chen. Zwar gibt es, wie Goodin zugibt, republikanische Autor*innen, die
dies bedauern und sich bemühen, lokale Institutionen wieder zu stärken.
Eine praktische Unmöglichkeit, deliberative Entscheidungsprozesse auszu‐
dehnen, anerkennen diese aber ebenfalls an. Eine Einschätzung, die Lovett
(2018, Abschn. 4.2) zu teilen scheint, bedenkt man eine seiner Aussagen im
Zusammenhang mit der anfechtbaren Demokratie. Deren erstes Element
umfasst, wie erwähnt, die Notwendigkeit einer öffentlichen Auseinander‐
setzung, was für Lovett bedeutet: die jeweiligen Entscheidungsträger*innen
(Gesetzgeber, Gerichte, Bürokraten usw.) haben ihre Entscheidungen zu
begründen und diese Gründe müssen öffentlich diskutiert werden können.
Derweil dies mit dem republikanischen Freiheitsverständnis potenziell ver‐
einbar ist, kann dasselbe nicht von dem von mir skizzierten anarchistischen
Freiheitsbegriff gesagt werden. Dieser verlangt aufgrund seiner positiven
Dimension nicht nur eine stärke Einbindung der Bürger*innen, sondern ist
nur schwerlich mit Top-down-Systemen vereinbar.

Ein weiterer Punkt der republikanischen Tradition, der unvereinbar mit
anarchistischen Werten zu sein scheint, ist die Bewunderung gegenüber der
militärischen Stärke der römischen und anderer antiker Republiken. Dazu
kommt, wie Lovett erwähnt, die Akzeptanz von Machiavellis Position, die
Politiken und Institutionen befürwortet, welche die Expansionsfähigkeit
von Republiken stärken sollten. Darin sieht Goodin (2003, 65–66) einen
martialischen Einschlag der bürgerlichen Tugend, die dem Republikanis‐
mus eigen sei:

Academic republicans may no longer welcome the martial implications
of the model with quite such gusto. Nonetheless, the republican ideal still
clearly remains the sturdy man of honor, relying only on the strength of
his own arms […]; and that easily shades over into armaments as well.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

363

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


That resonance remains strong among „street-level republicans,“ even if
it is now largely suppressed within republicanism as an academic-cum-
literary tradition.” (Goodin 2003, 66).

Mit seiner Unterscheidung zwischen akademischen und nicht akademi‐
schen Republikaner*innen schränkt Goodin aber seine Kritik ein und
wir müssen uns fragen, ob Militarismus wirklich ein notwendiger Aspekt
des zeitgenössischen Republikanismus ist. Zudem weist Lovett (2018,
Abschn. 4.4) Goodins Interpretation der klassischen Republikaner*innen
zurück. Diese befürworteten gemäss Lovett selten Eroberung um ihrer
selbst willen. Militärische Stärke und deren offensiver Einsatz sei, Machia‐
velli folgend, vielmehr als eine gute Möglichkeit gesehen worden, die Re‐
publik zu verteidigen. Selbst wenn wir aber Militarismus nicht als notwen‐
diges Element einer republikanischen Position verstehen, offenbart eine
aktuelle Diskussion über Grenzen und deren Sicherung Aspekte, von denen
sich die Anarchist*innen bewusst distanzieren. Dies stellt wiederum infra‐
ge, ob die republikanischen Vorstellungen einer guten politischen Ordnung
mit dem Anarchismus kompatibel sind.

Derweil Republikaner*innen in einer guten Position sind, um sich für
Staatenlose, Flüchtlinge und Einwohner*innen ohne Staatsbürgerschaft
einzusetzen, die klar anfällig für hegemoniale Beziehungen sind, ist der
Umgang mit internationaler Bewegungsfreiheit weitaus schwieriger. Die Po‐
sitionen sind breit gefächert. So ist beispielsweise für Pettit (2012, 161–62)
die Tatsache, dass wir heutzutage zwangsläufig in einem Gebiet leben, das
von einem Staat beansprucht wird, kein Anzeichen für die Beherrschung
durch diesen Staat. Es handelt sich für ihn dabei vielmehr um eine histo‐
rische Notwendigkeit, die damit vergleichbar ist, in einer Welt leben zu
müssen, die von den Gesetzen der Physik bestimmt wird. Wir haben in
der Folge auch nicht die Wahl, ob wir im Staat A oder B aufwachsen.
Solange dieser Staat uns die Ausreise nicht verbietet, folgt aus der Abwesen‐
heit einer Wahl aber keine Herrschaft. Dies ist gemäss Pettit auch dann
der Fall, wenn andere Staaten uns die Einreise nicht garantieren können.
Denn diese Staaten sind aus politischen Gründen gezwungen, ihre Grenzen
aufrechtzuerhalten und den offenen Zugang auf ihr Staatsgebiet Nichtbür‐
ger*innen gegebenenfalls zu verweigern. Die daraus resultierende, unsere
Handlungsmöglichkeiten einschränkende Situation – wir sind faktisch ge‐
zwungen, in unserm Staat zu verbleiben -ist deshalb nicht das Resultat
von einem hegemonialen Verhalten „unseres“ Staates, sondern ist dem Ver‐
halten eines anderen geschuldet. Dieses begründet aber ebenfalls keine

6 Alternative zu Staatlichkeit?

364

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beherrschung durch andere Staaten, da kein Staat seine Grenzen generell
für Nichtbürger*innen oder nicht ständige Einwohner*innen öffnen kann,
ohne damit interne Krisen oder gar einen Zusammenbruch in Kauf zu
nehmen. Immigration zu regulieren ist eine politische Notwendigkeit, die
unsere Bewegungsfreiheit zwar beeinträchtigt, aber nicht notwendigerweise
einschränkt.

Dieser Sichtweise widerspricht beispielsweise Costa (2016). Sie argumen‐
tiert, es sei nicht ausreichend, die Regulation von Immigration als eine
politische Notwendigkeit darzustellen, um daraus abzuleiten, es handle
sich um keine Beherrschung von Nichtbürger*innen. Denn die Entschei‐
dungen des Staates darüber, wer (nicht) einreisen darf, können nicht auf
eine Weise kontrolliert werden, die den relevanten Interessen der Nicht‐
bürger*innen angemessen Rechnung trägt. Zudem haben viele Menschen
gute Gründe, migrieren zu wollen, was die Regulation von Immigration
und die damit verbundene Einschränkung von Bewegungsfreiheit für Costa
zu einer bedeutsamen Form von Herrschaft macht. Für Costa muss ein
republikanischer Staat seine Grenzen so offen wie möglich halten, weil
Bewegungsfreiheit eine wichtige Freiheit ist.293

The only way to avoid domination by borders would be to open them
completely. But this may not be a feasible option, so a second-best
option would be to structure its admission policies in ways that are
publicly justifiable and contestable by noncitizens. The state need not be
required, on this second-best option, to open its borders to the point in
which there is an absolute reduction of overall domination. One basic
responsibility of the republican state is to secure the enjoyment of an
adequate level of non-domination within its territory. As a result, the
state is justified in restricting immigration to the extent that is necessary
to secure a threshold level of non-domination inside its territory. But
beyond this point, the domination it produces is a betrayal of its core
ideal. (Costa 2016, 411–12).

Diese beiden Positionen zeigen meines Erachtens die Schwierigkeit, die
sich daraus ergibt, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft – der obers‐
te politische Wert der republikanischen Tradition (Pettit 1997, 81) – mit
Staatlichkeit in Einklang bringen zu wollen. Republikaner*innen haben

293 Siehe Andreas Cassees (2016) Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plä‐
doyer für offene Grenzen für eine ausführliche Diskussion sowie die Verteidigung
einer globalen Bewegungsfreiheit.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

365

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konzeptionelle Gründe, sich für die Regulierung von Immigration auszu‐
sprechen, da für sie eine freie Gesellschaft lediglich im Kontext eines repu‐
blikanischen Staates möglich ist. Und übermässige Immigration kann ein
politisches System destabilisieren. Die nach Costa zweitbeste Option ist,
Immigration gerade so weit zu beschränken, dass die Abwesenheit von
Herrschaft innerhalb des staatlichen Territoriums gesichert ist. Dadurch
wird der Staat aber zumindest gegenüber gewissen Nichtbürger*innen
eine Quelle von Beherrschung, was wiederum dem Ziel zu widersprechen
scheint, ebendies zu vermeiden. Man kann zwar argumentieren, diese basa‐
le Aufgabe beziehe sich nur oder primär auf Bürger*innen. Diese Position
scheint aber kaum vereinbar mit dem anarchistischen Verständnis davon,
was Abwesenheit von Herrschaft bedeutet.

Damit soll aber weder gesagt sein, eine republikanische Position, wie
sie Costa vertrete, sei unplausibel, noch dass pragmatische Überlegungen
keine Relevanz hätten. Ganz im Gegenteil, unter nicht idealen Bedingun‐
gen können wir ein starkes Argument für die zweitbeste Option machen.
Dies lässt sich beispielsweise an der Einschränkung eines Rechts auf globale
Bewegungsfreiheit zeigen, wie sie Andreas Cassee (2016) verteidigt. Für ihn
ist es „[…] grundsätzlich das gute Recht jedes Menschen, sich auf der Ober‐
fläche des Planeten […] frei zu bewegen […]“ (279). Eine Einschränkung
ergibt sich aus der Restriktion der ​ffentlichen Ordnung. Cassee greift im
Kapitel 9 auf John Rawls’ Vertragstheorie zurück, um seine Argumentation
weiter zu untermauern. Er überträgt dazu Rawls individualistisches Argu‐
ment aus A Theory of Justice (1999) auf den internationalen Kontext. In
Rawls nationalen Naturzustand kämen die Vertragspartner*innen überein,
einzelne Grundfreiheiten vorübergehend einzuschränken, um das Gesamt‐
system der Grundfreiheiten zu bewahren. Auch in einem globalen Naturzu‐
stand ist für Cassee (2016, 262–66) eine vergleichbare Beschränkung zu
erwarten. Die Restriktion der öffentlichen Ordnung ist aber durch drei Be‐
dingungen beschränkt: Die Beschränkung der globalen Bewegungsfreiheit
muss erstens tatsächlich notwendig sein, um die Gefahr für die öffentliche
Ordnung abzuwenden. Zweitens muss die Diagnose einer Gefahr für die öf‐
fentliche Ordnung auf realistischen Erwartungen und nicht etwa auf diffu‐
sen „Ängsten der Bevölkerung“ beruhen. Und Staaten dürfen drittens nicht
absichtlich ihre Stabilität unterminieren, um Beschränkungen zu rechtferti‐
gen. Unter idealen Bedingungen dürften die Auswirkungen der Restriktion
der öffentlichen Ordnung bescheiden sein, da wir, wie Cassee argumentiert,
von full compliance ausgehen können und es deshalb nicht zu individuellen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

366

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verstössen gegen Gerechtigkeitsprinzipien kommt. Unter nicht idealen Be‐
dingungen wird die Restriktion der öffentlichen Ordnung vermutlich weit‐
reichendere Implikationen haben, dürfte sich aber hauptsächlich auf Fälle
beschränken, in denen die schiere Anzahl von immigrierenden Menschen
das System zu überlasten drohen. In Fällen von Menschen mit „illiberalen
Gerechtigkeitsvorstellungen“ sprechen erstens historische Erfahrungen294

und zweitens die Tatsache, dass „illiberale Haltungen“ von Bürger*innen
nicht mit dem Entzug von Grundrechten bestraft werden, dagegen, die
Bewegungsfreiheit (weitreichend) zu begrenzen. Ebenfalls weist Cassee das
Argument zurück, Immigration sei zu beschränken, um fremdenfeindliche
Unruhen oder rassistische Übergriffe zu verhindern. Denn damit beträfe
die Grundrechtseinschränkung primär die Opfer und nicht die Täter*in‐
nen, was meines Erachtens potenziell ein Fall von Täter*innen-Opfer-Um‐
kehr darstellt.

Wie Cassee festhält, ist die heutige Einwanderungspolitik in Europa
und Nordamerika allerdings weit davon entfernt, aufgrund der Restriktion
der öffentlichen Ordnung gerechtfertigt zu sein. Diese stellt damit zwar
eine substanzielle Einschränkung, aber keine Aufhebung eines allgemeinen
Rechts auf Einwanderung dar. Mit dem Rückgriff auf vertragstheoretische
Überlegungen rund um einen internationalen Vertragszustand kann Cassee
überzeugend zeigen, dass eine Restriktion der öffentlichen Ordnung auf‐
grund rationaler und nicht etwa aufgrund von nationalistischen oder ras‐
sistischen Gründen verteidigt werden kann. Cassees Argumentation stellt
in Bezug auf Costa aber infrage, ob die zweitbeste Lösung bereits erreicht
ist. In meinen Augen müssen wir dies tendenziell verneinen, was für ein
verstärktes republikanisches Engagement für offenere Grenzen spricht. In
Bezug auf die Anarchist*innen können wir festhalten, dass Cassees Über‐
legungen ihnen gute Gründe geben, die Regulierung von Immigration zu‐
mindest in bestimmten Kontexten zu akzeptieren. Die Idee, Freiheit sei
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, könnte gar als gemeinsame
Klammer dienen, damit Anarchist*innen und Republikaner*innen sich ge‐
meinsam für offene(re) Grenzen einsetzen. Unsere Diskussion illustriert
darüber hinaus ebenfalls: Nicht alle republikanischen Positionen sind mit
dem Anarchismus vereinbar. Diese scheinen progressiver Natur sein und

294 Die Befürchtung, einwandernde Menschen mit anderen Gerechtigkeitsvorstellun‐
gen könnten das politische System unterlaufen, hat sich in der Vergangenheit mehr‐
fach als übertrieben herausgestellt. Deshalb sollten wir vorsichtig damit sein, solche
Argumente heute wieder aufzuwärmen (Cassee 2016, 264–65).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

367

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich vom politischen Status quo wegbewegen zu müssen. Dies führt zur
Frage, wie „progressiv“ eine republikanische Position sein muss, damit sie
von Anarchist*innen akzeptiert werden kann.

Eine erste Antwort darauf können wir aus Ruth Kinna und Alex Pri‐
chards (2019) Beschäftigung damit ablesen, wie im klassischen Anarchis‐
mus republikanische Konzepte wie Abwesenheit von Herrschaft, Tyrannei
und Sklaverei verwendet wurden. Daran lassen sich für Kinna und Pri‐
chard die konservativen Grenzen des zeitgenössischen neorömischen repu‐
blikanischen Revivals aufzeigen (vgl. dazu ebenfalls Abschn. 6.1.2). Hier ist
insbesondere ihre Antwort auf die Frage relevant, ob eine republikanische
Verfassung demokratisiert werden kann (233–34). In ihrer Argumentation
greifen Kinna und Prichard unter anderem auf John McCormicks (2003)
Überlegungen zurück, der sich auf den Standpunkt stelle, der neorömische
Republikanismus schaffe eine politische Ordnung, ohne diese zu demokra‐
tisieren. Er beruft sich dabei auf Michels’ „eisernes Gesetz der Oligarchie“
und argumentiert, die Wahl von Eliten in Demokratien sei strukturell in
den republikanischen Konstitutionalismus eingebettet. Kinna und Prichard
verweisen darüber hinaus auf Nadia Urbinati (2012, 619). Sie weist die
neorömische Position zurück, der Republikanismus sei die Vollendung der
Demokratie. Für sie ist gar das Gegenteil der Fall: ohne ein gleichberech‐
tigtes Machtverhältnis zwischen den Bürger*innen und einem effektiven
Recht auf Meinungsäusserung sind rechtliche Freiheit und Rechtsstaatlich‐
keit nicht gesichert. Dies verlangt aber für Kinna und Prichard nach mehr
Beteiligung, was verschiedenen Vorschlägen für einen demokratischen Re‐
publikanismus zugrunde liege. Es ist für Kinna und Prichard aber fraglich,
wie viel vom Republikanismus noch übrig bleibt, folgt man diesen Vor‐
schlägen:

I am convinced that republicanism, unless reconstructed almost beyond
the point of recognition, can only reinforce what is worst about contem‐
porary liberal democracy: the free hand that socioeconomic and political
elites enjoy at the expense of the general populace. (McCormick 2003,
616–17).

Wie Kinna und Prichard (2019, 233–34) weiter ausführen, scheinen die
Grenzen des neorömischen Verfassungsprojekts durch das repräsentative-
demokratische System begrenzt, das Bürger*innen entmutige zu partizipie‐
ren und demokratische Prozesse beschränke. Zudem zementieren moder‐
ne Verfassungen bestimmte Machtsysteme, innerhalb deren demokratische
Prozesse ablaufen. Dies sei mitunter ein Grund, weshalb Anarchist*innen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

368

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentative Wahldemokratien ablehnen und sich eher partizipatorischen
und deliberativen Formen der Demokratie zuwenden. Der anarchistische
Angriff auf das republikanische Verfassungsprojekt bedeutet aber nicht, An‐
archist*innen lehnten notwendigerweise Demokratie oder konstitutionelle
Politik ab. Stattdessen versuchen sie in Kinna und Prichards Augen, die
konstitutionelle Politik von den Beziehungen zu lösen, die auf den Formen
der Sklaverei beruhten, die sich aus dem Privateigentum und dem Staat
ergaben.

Diese Überlegungen stellen aus anarchistischer Perspektive infrage, ob
der republikanische Verfassungsstaat und dessen Institutionen in der Lage
sind, eine herrschaftsfreie Gesellschaft zu schaffen. Der neorömische Repu‐
blikanismus scheint dazu zu sehr im Status quo verankert zu sein. Sind
die republikanischen Bestrebungen, im Rahmen des Status quo Abhängig‐
keiten und damit Grundlagen für Herrschaft durch die Stärkung von Kin‐
derrechten, dem Abbau von Diskriminierung aufgrund des Geschlechts
oder für ein bedingungsloses Grundeinkommen auch aus anarchistischer
Perspektive unterstützenswert? Definitiv. Dafür muss man aber, Goodins
(2003) Argumentation aufnehmend, weder zwingend Republikaner*in sein,
noch deren verfassungspolitischen Vorstellungen teilen. Daraus folgt aber
nicht, dass republikanische Institutionen für Anarchist*innen nicht als In‐
spiration dienen können; insbesondere aufgrund der verbindenden Idee
von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft. Damit können wir festhalten:
Eine Beschäftigung mit dem neorömischen Republikanismus mag aus an‐
archistischer Perspektive zwar interessant und inspirierend sein. Er ist aber
nicht so relevant, wie man auf den ersten Blick erwartete. Die starken rea‐
listischen und pragmatischen Aspekte in republikanischen Überlegungen
scheinen radikalere Schlüsse aus dem Freiheitsverständnis zu verhindern.
Auf Basis anarchistischer Überlegungen müssen wir aber die Frage stellen,
ob im jetzigen Status quo ein herrschaftsfreies Leben für alle überhaupt
möglich ist. Damit sind aber pragmatische Allianzen zwischen Republika‐
ner*innen und Anarchist*innen nicht ausgeschlossen, wenn es darum geht,
für den Moment, eine zweitbeste Lösung zu etablieren. Dies verpflichtet
aber nicht dazu, eine republikanische Position zu übernehmen. Denn viele,
wenn nicht alle, überzeugenden Elemente des Republikanismus wie Selbst‐
regierung, Machtteilung, ein resilientes Freiheitsverständnis, Deliberation
als politischer modus operandi und Fokus aufs Gemeinwohl lassen sich auf
Basis nichtrepublikanischer Gründe ebenfalls verteidigen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

369

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was bedeutet dies hinsichtlich der Frage, ob politische Organisation
ohne Souveränität naiv ist? Wie die bisherige Diskussion zeigt, können
Anarchist*innen einem absoluten Utopievorwurf durchaus überzeugend
begegnen, greifen sie auf das Konzept des entsetzten Rechts sowie Ideen
des libertären Kommunitarismus zurück. Die pragmatischen Überlegungen
hinsichtlich eines gesamtgesellschaftlichen Bildungssystems zeigen aber die
Grenzen einer Ordnung auf, die vollkommen auf Zwang verzichten will.
Die Vorstellung, eine solche lasse sich mittel‑ bis langfristig aufrechterhal‐
ten, scheint mir naiv zu sein. Denn dies ist nur dann möglich, wenn wir
uns eine konfliktfreie Gesellschaft vorstellen. Gehen Anarchist*innen von
diversen und nicht konfliktfreien Gesellschaften aus – was sie in meinen
Augen tun sollten –, dann müssen sie die Rechtfertigung von Zwang im
Einzelfall akzeptieren, wollen sie eine nicht naive positive Herausforderung
formulieren. Damit daraus keine versteckte Autorität und Herrschaft er‐
wächst, braucht es theoretische Überlegungen, wie mit dem Einsatz von
Zwangsmitteln umzugehen ist. Sowohl der libertäre Kommunalismus als
auch das republikanische Verfassungsprojekt legen Machtteilung – etwa
in Form von föderalen Strukturen – als eine institutionelle Lösung nahe.
Föderalismus scheint damit eine Möglichkeit zu sein, auf die Anarchist*in‐
nen zurückgreifen können, um eine nicht naive positive Herausforderung
zu formulieren. Zudem muss sich eine solche damit beschäftigen, wie
der Status quo verändert werden kann. Im Abschn. 5.4.3 habe ich dafür
argumentiert, in Anbetracht der Vorteile, die uns heutige Staaten bringen,
in unserer Einschätzung, ob und wie viel Widerstand gegen staatliche
Institutionen angebracht ist, konservativ zu sein. Zudem habe ich im
Abschn. 4.4.2 argumentiert, die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Insti‐
tutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Schaden wie
nur möglich zufügen, sei unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches
Handeln nicht zu behindern. Dies bedeutet aber nicht, die Entwicklung
neuer Institutionen sei zwangsläufig gegen staatliche Institutionen durchzu‐
setzen. Dies kann durchaus auch in Zusammenarbeit mit ihnen geschehen.
Beides spricht für die Notwendigkeit, sich theoretisch gestützt ebenfalls
damit auseinanderzusetzen, wie staatliche Institutionen verbessert werden
können, um mittelfristig zumindest eine zweitbeste Lösung zu schaffen.
So zu tun und zu handeln, als ob der Staat nicht existiert, ist für mich

6 Alternative zu Staatlichkeit?

370

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Zeichen von Naivität.295 Damit will ich aber weder sagen, eine überzeu‐
gende positive anarchistische Herausforderung müsse etatistisch sein, noch
will ich damit den Anarchist*innen das Recht absprechen, die Performanz
anarchistischer Strukturen unter Beweis zu stellen. Dies ist ein essenzieller
Teil davon, was dafürspricht, sich mit dem Anarchismus zu beschäftigen
(vgl. Abschn. 2.3.1): das Aufzeigen alternativer Organisationsformen. Es
wäre aber naiv, darüber Möglichkeiten zu ignorieren, den Status quo zu
verbessern.

Zum Ende dieses Abschnitts müssen wir uns noch der Frage stellen, wie
gross- oder kleinräumig wir uns anarchistische Gesellschaften vorstellen
müssen. Die Diskussion von Morris’ Einwänden hat uns gezeigt, welche
Gefahren kleinräumige, homogene Gemeinschaften für die Freiheit mit
sich bringen. Dazu kommen die zu Beginn dieses Abschnitts genannten
Herausforderungen wie der Klimawandel oder der Umgang mit Pandemi‐
en und Epidemien, welche die Performanz kleinräumiger Gemeinschaften
infrage stellen. Diese pragmatischen Überlegungen verdeutlichen die Not‐
wendigkeit regionaler, überregionaler und globaler Institutionen, welche
die lokal organisierten Bürger*innen vernetzen und eine das Lokale über‐
schreitende Kooperation erlauben. Hier stösst der Anarchismus aber, wie
Loick (2017, 140) argumentiert, theoretisch an seine Grenzen. Es fehlt ein
Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft, was Antworten darauf
gibt, wie politische Entscheidungen mit globaler Reichweite zu treffen sind.
Für eine überzeugende positive Herausforderung folgt daraus, dass sie zei‐
gen muss, wie eine überregionale egalitäre Gesellschaft funktionieren kann.
Mit dem libertären Kommunalismus haben wir einen Ansatz identifiziert,
welches die Basis für ein Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft
bilden kann.

295 David Graeber (2009, 203) beschreibt direkte Aktion als eine bestimmte Attitüde
gegenüber nicht legitimer Autorität: Man tut so, als ob man bereits frei sei. Dies
beinhaltet für ihr, weitestgehend so zu handeln, als ob es den Staat nicht gäbe.
Derweil dies angesichts der anarchistischen Ablehnung von Herrschaft eine gewisse
Überzeugungskraft hat, den Staat, wie Graeber es formuliert, nicht um Erlaubnis
zu bitten, gibt es meiner Ansicht nach gute Gründe, aufgrund von Solidarität und/
oder basierend auf Gerechtigkeitsüberlegungen, auf bestehende politische Struktu‐
ren zurückzugreifen, um Herrschaft wenn nicht abzubauen, dann doch zumindest
zu minimieren.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

371

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

In diesem Kapitel haben wir diskutiert, wie eine anarchistische Gesellschaft
aussehen könnte. Zunächst mussten wir uns von der Vorstellung distanzie‐
ren, es gebe die eine anarchistische Gesellschaft (vgl. Abschn. 6.1.1). Ein
Grund dafür ist, dass Anarchist*innen bewusst darauf verzichten, ihre Vor‐
stellung einer anarchistischen Gesellschaft auszuformulieren. Dies ist nicht
einem fehlenden Vorstellungsvermögen geschuldet, sondern hat konzeptio‐
nelle Gründe. Erstens dient dies dazu, die Freiheit dieser Gesellschaft und/
oder ihrer Mitglieder zu wahren (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspräche eine ausformulierte Gesellschaftsvision dem Kern‐
wert der Diversität und fokussierte drittens zu sehr auf die Theorie und
nicht auf die Praxis (Gordon 2008, 41). Viertens geht das anarchistische
Transformationsverständnis nicht von einem utopischen Endzustand aus
(Graeber 2004, 54–56; Gordon 2008, 44–45). Trotzdem kann man gewisse
Tendenzen und Prinzipien identifizieren: Eine anarchistische Gesellschaft
ist egalitär, dynamisch und divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit
und Freiheit möglichst umfassend zu verwirklichen, versucht der Entfrem‐
dung Einhalt zu gebieten, ist gewaltfrei und (in einem noch näher zu
bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst.

Dem Konzept der Freiheit kommt dabei eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und anarchistischer Gesellschaft
zu verstehen (vgl. Abschn. 6.1.2). Derweil es gewisse Überschneidungen
mit dem liberalen und dem republikanischen Freiheitsverständnis gibt,
haben wir gesehen, dass sich das anarchistische Verständnis weder als
Freiheit-von (Freiheit als Nichteinmischung oder Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn) noch als Freiheit-zu fassen lässt.
Fokussierte der Anarchismus auf Freiheit-von wäre dies zwar mit der Idee
vereinbar, die Abwesenheit von Zwang sei essenziell, um frei zu sein. Aber
der Fokus droht die Rolle, welche die Gesellschaft für die Freiheit spielt,
zu unterschätzen. Das Augenmerk auf die Freiheit-zu zu legen, kann dies
zwar anerkennen, droht aber durch paternalistische Tendenzen im Gegen‐
zug die individuelle Freiheit zu unterlaufen. Freiheit als Abwesenheit zu
verstehen, wie dies der zeitgenössische Republikanismus tut, bietet sich in
der Folge aus konzeptionellen Gründen an. Die Ablehnung von Herrschaft
ist ein Ausgangspunkt für die anarchistische Beschäftigung mit dem Frei‐
heitsbegriff. Die Beschäftigung mit dem republikanischen Freiheitsbegriff
hat zwar die Notwendigkeit verdeutlicht, Herrschaftsbeziehungen abzubau‐
en oder zumindest massiv zurückzudrängen. Aber anders als Autor*innen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

372

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie beispielsweise Philip Pettit leiten die Anarchist*innen daraus keine
Notwendigkeit für eine Republik ab. Verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft, dann müssen wir die Notwendigkeit einer staatlich organi‐
sierten Gesellschaft sowie von Eigentum kritisch hinterfragen. Der produk‐
tive Ausweg daraus ist, beide Aspekte als eine Dimension in ein Freiheits‐
konzept zu integrieren. Dieses umfasst demnach eine negative sowie eine
positive Dimension, die sich gegenseitig bedingen. Die negative Dimensi‐
on bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die damit verbundenen
Lebenspläne selbstständig zu kreieren, was ein Anrecht darauf voraussetzt,
sich gegen jene rechtliche, ökonomische und soziale Einschränkungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdrücken der eigenen
Individualität beschränken (Jun 2010, 56; Prichard 2019, 78–80). Die po‐
sitive Dimension bezieht sich einerseits auf das Recht, nicht alleinig das
eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale Beziehungen zu schaffen, die
wiederum eine notwendige Voraussetzung für ein gesundes Selbst sind (Jun
2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im positiven Sinn für die Anar‐
chist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft mitgestalten zu dürfen. Die‐
ses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung, um genuin frei zu sein (Pri‐
chard 2019, 78). Eine mögliche Ausformulierung davon bietet die ästhetische
Freiheit (Loick 2017, 117–18). Im Unterschied zur Freiheit-von deutet das
ästhetische Verständnis den Akt, Regeln und Normen herauszufordern und
zu überschreiten, nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten ist damit nicht das Resultat eines vermeintlichen natürlichen
und vorsozialen Willens, sondern wird als soziales Unterfangen verstanden.
Anders als Freiheit-zu, sucht ästhetische Freiheit nicht, individuellen und
kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen und
Widersprüche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft. Dies
verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche Diffe‐
renzen nicht überdecken und es erlauben, den Status quo herauszufordern,
ohne dadurch in Herrschaft zurückzufallen oder unsolidarisches Handeln
zu fördern. Dadurch erhält der Akt, die eigene Individualität auszudrücken,
und sich gegen Kontexte zu wehren, die dies verhindern, neben einer
individuellen ebenfalls eine soziale Ebene. Individualität, Widerstand und
Dissidenz sind ein Ausdruck des Sozialen und eine Form gesellschaftlicher
Partizipation.

Um Freiheit und Gleichheit zu verwirklichen, sind für Anarchist*in‐
nen hegemoniale Strukturen zu überwinden und durch egalitäre Institutio‐
nen zu ersetzen (vgl. Abschn. 6.1.3). Anarchistische Institutionen sind netz‐
werkartig organisiert und ihnen ist Souveränität fremd. Ihre Autorität ist

6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

373

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bruchstückhaft, kontextabhängig und damit dynamisch sowie dialogisch.
Anarchistische Institutionen besitzen zudem kein Bestandsrecht. Sie sind,
anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autorität darauf beruht, ein
guter „Dienstleister“ zu sein. Dies verneint aber nicht die Möglichkeit
langlebiger, mittel- bis langfristig stabiler Institutionen. Sie sind aber mehr
in der Pflicht, uns Gründe für ihre Existenz zu geben und mit uns in
einen Dialog zu treten. Der dialogische Charakter ist mitunter ein Grund,
weshalb Zwang nicht grundsätzlich, sondern höchstens im Einzelfall ge‐
rechtfertigt sein kann. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verändert
sich dessen Modus. Zum einen müssen die Institutionen rechtliche Rege‐
lungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren können. Zum
anderen müssen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und Gründe
geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses gemeinsame
Sprechen und Handeln wird kooperative Partizipation zum zentralen Mo‐
dus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kontext
(idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative Akte
der Teilhabe verstanden.

Damit eine egalitäre und herrschaftsfreie politische Organisation, die
auf die kommunikative Vernunft setzt, ausreichend stabil ist, um sozia‐
le Kooperation und Koordination zu ermöglichen und zu sichern, sind
solidarisch und moralisch handelnde Menschen ausschlaggebend (vgl.
Abschn. 6.2.1). Denn übersteigt die Zahl jener, die gesellschaftliche Institu‐
tionen ausnützen, einen gewissen Grenzwert, gefährden Missgunst und
Misstrauen den Fortbestand sozialer Kooperation. Die sich daraus erge‐
bende Notwendigkeit, auf die Güte des Menschen zu setzten, hat den
anarchistischen Ansätzen den Vorwurf eingebracht, zu romantisch und
zu naiv zu sein. Wie die Auseinandersetzung mit dem anarchistischen
Menschenbild gezeigt hat, ist dieses alles andere als naiv. Anarchist*innen
müssen nicht notwendigerweise behaupten, Menschen seien inhärent gut.
Den Menschen das Potenzial zuzusprechen, gut zu handeln, ohne dadurch
das gegenteilige Potenzial zu verneinen, ist ausreichend. Dies gibt einem
anarchistischen Menschenbild einen kontextuellen und kritischen Charak‐
ter. Dem gesellschaftlichen Kontext kommt in der Konsequenz eine ent‐
scheidende Rolle zu, da er mitbestimmt, was pragmatisch gesehen „gutes“
Verhalten ist. Damit erlaubt der richtige gesellschaftliche Kontext sozialen
Fortschritt – verstanden als Potenzial zur Verbesserung –, worin das kriti‐
sche Momentum des anarchistischen Menschenbilds liegt. Das Konzept des
entsetzten Rechts plausibilisiert darüber hinaus die Idee, souveränitätslose
Institutionen könnten handlungsmotivierend sein (vgl. Abschn. 6.2.2). Da‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

374

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit haben diese Institutionen das Potenzial, einen Kontext zu gestalten,
der die menschliche Fähigkeit, solidarisch zu handeln, ausnützt, indem
sowohl das Ausleben der eigenen Individualität als auch gemeinsames Spre‐
chen und Handeln ermöglicht wird. Unter diesen Vorzeichen kann die Vor‐
stellung einer egalitären anarchistischen Gesellschaft nicht ohne Weiteres
als naiv abgetan werden. Der Vorwurf der Naivität lässt sich noch weiter
entkräften, wenn wir die Rolle von Zwang bedenken. Aus anarchistischer
Sicht ist dieser nicht zu legitimieren und wir sollten folglich auf diesen
verzichten. Es wäre aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zurückzuweisen,
das im Einzelfall gerechtfertigt werden kann. Eine Institution, die aber zu
oft auf Zwangsmittel zurückgreift, kann aber nicht hoffen, ihre Autorität
mittel- bis langfristig aufrechtzuerhalten. Dies führt unweigerlich zur Fra‐
ge, wie viel gerechtfertigter Zwang in einer anarchistischen Gesellschaft
zu viel ist. Da Zwangsmittel lediglich im Einzelfall und nicht allgemein
gerechtfertigt werden können, ist diese Frage schwer zu beantworten. Denn
im Vornherein einen Grenzwert zu bestimmen, ab wann eine Autorität
sich delegitimiert, ist nicht möglich. Lediglich die Mitglieder einer anar‐
chistischen Gesellschaft können beantworten, ab wann die Grenze des
Akzeptierbaren überschritten ist. Da der dialogische Charakter der Dienst‐
leistungskonzeption mittel- bis langfristig nicht mit Zwang vereinbar ist,
wird die Losung „weniger ist mehr“ sein. Dies spricht dafür, dass die Menge
und der Umfang von Zwang, die eine anarchistische Institution einsetzen
kann, sehr gering ist. Hier braucht es folglich eine vertiefte theoretische
Auseinandersetzung damit, wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder
zumindest sehr zwangsarm) ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang
umgegangen und wie dieser kontrolliert werden kann. In diesem Sinn sind
die Anarchist*innen gefordert, die Performanz solcher Institutionen auch
in grösseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Wie Loicks (2017, 139–40)
Einwand zeigt, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchis‐
tischen Weltgesellschaft, ist die positive Herausforderung dahingehend ge‐
fordert, dass sie zeigen muss, wie eine überregionale egalitäre Gesellschaft
funktionieren kann. Zudem habe ich für Überlegungen zu einer Art nicht
idealer anarchistischer Theorie plädiert, die sich damit beschäftigt, wie
und wann man Herrschaftsbeziehungen durch oder mit staatlichen Institu‐
tionen abbauen kann. Es braucht, mit anderen Worten, eine Theorie der
zweitbesten Lösung.

Trotz dieser Herausforderungen zeigen die in diesem Kapitel formulier‐
ten Überlegungen nochmals die praktische Relevanz des anarchistischen
Gegenmodells (selbst wenn man dieses lediglich skizziert). Die Idee einer

6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

375

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Ordnung, die ohne Souveränität und den damit verbundenen
Formen von Zwang auskommt, ist eine kritische Herausforderung des Sta‐
tus quo, die unter anderem durch das Menschenbild etablierte, Herrschaft
legitimierende Narrative dekonstruiert. Durch den mahnenden Verweis
darauf, dass politische Organisation anders und weniger gewaltförmig sein
könnte, weisen die Anarchist*innen den Weg aus einer Vorstellung von
Politik heraus, die von vermeintlichen Sachzwängen und einer Alternativlo‐
sigkeit geprägt ist. Wo es Alternativen zum Status quo gibt, ist politische
Politik möglich, die eine Gesellschaft als Möglichkeitsraum begreift und
nicht lediglich den aktuellen Stand der Dinge zu verwalten sucht. Dieses
Kapitel zeigt auch, was von politischer Autorität übrig bleibt, wenn sie nicht
mit einer politischen Pflicht kombiniert wird. Das Recht zum Regieren
bleibt bestehen, es ist aber entsetzt und damit nicht zwangsbewehrt, womit
eine Durchsetzung nicht mehr möglich ist. Autorität wird eine normative
power. Dies muss aber nicht zu einer „Ohnmacht des Sollens“ führen,
sondern durch die kommunikative Vernunft steht Autorität ein Mittel zur
Verfügung, um die Umsetzung von Normen dialogisch zu unterstützen.
Als Konklusion können wir damit festhalten: Das Potenzial für eine über‐
zeugende positive anarchistische Herausforderung, die man weder als naiv,
noch als (zu) utopisch zurückweisen kann, ist vorhanden; auch wenn es
noch vertiefte theoretische Auseinandersetzungen in den genannten Berei‐
chen braucht.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

376

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301 - am 20.01.2026, 01:06:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-301
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?
	6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht
	6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff
	6.1.3 Anarchistische Institutionen?

	6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?
	6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen voraus?
	6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

	6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

