S e ey el (D)) JReT T

;. A 5 SIS

-&’-5?{/: fii‘ T s
e, Bildung, Ethik und Recht des Islam

; AU L X R S/ )

Esma Isis-Arnautovié

Vom Menschenbild
zum Paradigma

Zur Begrundbarkeit einer
theologischen Anthropologie im Islam



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theologie, Bildung, Ethik und Recht des Islam

herausgegeben von

Prof. Dr. Mouez Khalfaoui

Prof. Dr. Maha El Kaisy

Prof. Dr. Ruggero Vimercati Sanseverino
Prof. Dr. Mohammed Nekroumi

Band 10

https://dol.org/10.5771/8783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19. Access - [TZE



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Esma Isis-Arnautovic

Vom Menschenbild
zum Paradigma

Zur Begriindbarkeit einer
theologischen Anthropologie im Islam

{} Nomos

https://dol.org/10.5771/8783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19. Access - [TZE



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der
wissenschaftlichen Forschung.

© Titelbild: Die Decke der Sheikh-Lotf-Allah Moschee in Isfahan, Iran,
Fotograf: Phillip Maiwald, https://commons.wikimedia.org/

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Freiburg i. Ue./Frankfurt am Main, Univ., Diss., 2022
1. Auflage 2024
© Esma Isis-Arnautovié

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestralle 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-1564-1
ISBN (ePDF): 978-3-7489-4369-3

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748943693 Nomos elibrary

D30

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

https://dol.org/10.5771/8783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19. Access - [TZE



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Denen gewidmet,
ohne die ich nicht der Mensch wire,
der ich heute bin.

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PR L
Cof
Jes ¥ g e s Ll

Und wenn dich Meine Diener befragen iiber Mich:
Nah bin ich!

Ich hore den Ruf des Rufenden, wenn er mich anrutft.

Koran 2:186



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Danksagung

Theologische Anthropologie, welch Kummer, welch Freude hast du mir
bereitet! Unsere Reise ist hier nicht zu Ende, aber zu einem Abschluss
gekommen. Die vorliegende Dissertation ist das Ergebnis einer mehrjahri-
gen Arbeit, die ich im Rahmen meiner Anstellung als Diplomassistentin
am Schweizerischen Zentrum fiir Islam und Gesellschaft (SZIG) an der
Universitit Freiburg im Uechtland als Cotutelle de thése mit der Johann
Wolfgang Goethe-Universitdt Frankfurt am Main in Angriff genommen
habe. Auf meinem Weg zum Abschluss dieses Projektes haben mich viele
Menschen begleitet, denen an dieser Stelle mein aufrichtiger Dank gilt:

Meinen Promotionsbetreuern und zugleich Gutachtern, Prof. Dr. Hans-
jorg Schmid (Freiburg i. Ue.) und Prof. Dr. Omer Ozsoy (Frankfurt am
Main), danke ich herzlichst dafiir, dass sie mich immer mit einem offenen
Ohr empfangen und mit viel Herzblut begleitet haben. Sie haben in den
richtigen Momenten anspornende Worte fiir mich gefunden und sich stets
fiir meine Anliegen engagiert. Dank gebiihrt auch einer Person, welche die
ersten Stunden meines akademischen Werdegangs begleitet hat: Reinhard
Schulze. Er hat nicht nur mein Interesse an theologischen und anthropolo-
gischen Fragestellungen (wieder) geweckt, sondern ist in seinem Denken
und seinen Schriften unverhofft zu einem langjdhrigen Wegbegleiter und
einer pragenden Figur geworden.

Kontinuierlich begleitet wurde der Reifungsprozess dieser Arbeit auch
vom Doktoratsprogramm ,Islam und Gesellschaft: Islamisch-theologische
Studien Amir Dziri stand mir jederzeit mit Rat und Tat fiir Klarungen
fachlicher Fragen zur Seite. Anregende Gespréache habe ich mit Alexander
Boehmler, Baptiste Brodard, Guillaume Chatagny und Safia Boudaoui so-
wie insbesondere auch mit Arlinda Amiti, Dilek Ugak-Ekinci, Nadire Mus-
tafi, Ana Gjeci, Noemi Trucco und Isabella Senghor gefiihrt. Von ihnen
habe ich nicht nur hilfreiche Riickmeldungen im Rahmen von Kolloquien
und individuellen Gesprichen erhalten, sondern auch Zuspruch fiir mein
ambitioniertes Projekt erfahren. Dominik Miiller hat mir insbesondere zum
sozialwissenschaftlichen Zweig der Anthropologie wichtige Hinweise gege-
ben. Fiir die herzliche Aufnahme und die anregenden Gedankenanstof3e
wahrend meines Aufenthaltes in Frankfurt am Main danke ich Tobias
Specker, Mira Sievers und Rana Alsoufi.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Danksagung

Rahel Leuzinger gebiihrt mein Dank fiir das griindliche Lektorat, wichti-
ge Verstdndnisriickfragen und unsere jahrelange, kongeniale Freundschatft.
Wer hitte gedacht, dass auch die Anthropologie sich zu unseren Verbin-
dungspunkten dazugesellt. Muris Begovi¢ danke ich von Herzen fiir die
theologische Durchsicht der Arbeit und die erfrischenden Gedanken.
Durch seine wertschidtzende und inspirierende Art ist er nicht nur - zu
Recht - Imam und Theologe meines Vertrauens, sondern auch ein wichti-
ger Wegbegleiter in meinem Leben geworden.

Fir die Aufnahme in der Reihe ,Theologie, Bildung, Ethik und Recht
des Islam® danke ich dem Nomos Verlag, den Herausgebenden sowie Frau
Beate Bernstein, die sich um alle formalen und administrativen Angelegen-
heiten gekiimmert hat. Dem Schweizerischen Nationalfonds (SNF) danke
ich fiir die grofiziigige Unterstiitzung, die es erlaubte, die vorliegende Publi-
kation als Open Access allen frei zugédnglich zu machen.

Zuletzt — und doch zuallererst — gehort mein aufrichtiger Dank meiner
Familie: meinen Eltern Sejida und Husein sowie meinen Geschwistern
Emir, Emira und Amela, die mich auf dem Weg eines nie endenden Stu-
dierens und Lernens begleitet und gefordert haben. Ein besonders herzli-
cher Dank gilt meinem Mann Ibrahim, der mafgeblich zur Fertigstellung
dieser Arbeit beigetragen hat. Die vielen Heldentaten, die er vollbracht
hat, konnen hier gar nicht alle aufgezahlt werden. Mit seinem Humor hat
er mich nicht nur in schwierigen Phasen aufgefangen, sondern mir auch
in turbulenten Zeiten den Riicken freigehalten und mich in freudigen Mo-
menten gefeiert. Meiner kleinen Tochter Nuria Zahia, die noch wiahrend
der Dissertationsphase das Licht der Welt erblickt hat, danke ich fiir die lie-
bevollen Erinnerungen, dass es neben akademisch ernsten Angelegenheiten
auch eine kunterbunte Welt gibt, die es zu entdecken gilt. Und schliefilich
danke ich Gott fiir das Geschenk der theologischen Anthropologie und
viele weitere, die er mir im Verlaufe meines Lebens zukommen lassen hat -

al-hamdu li-llah.

Esma Isis-Arnautovi¢ Freiburg i. Ue., Februar 2023

10

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

Danksagung

1 Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung
Islamisch-theologischer Studien im zeitgendssischen Diskurs

1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener
Forschung

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt fiir eine theologische
Anthropologie: Frage- und Problemstellung

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgeméfien
theologischen Anthropologie — Weichenstellungen I

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser
Arbeit - Weichenstellungen IT

1.5 Abu Zayd als Pionier fiir eine theologische Anthropologie? -
Weichenstellungen IIT

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

TeilI: Theologische Anthropologie im Islam - Sondierung
und Problematisierung

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche
im Widerstreit?
2.1 Anthropologische Fragestellungen - ein problemorientierter
Zugang
2.1.1 Problemfeld Begrift - Anthropologie avant la lettre?
2.1.2 Problemfeld Disziplin - (k)ein Anspruch fiir die

Theologie?
2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand - Wesenskern
oder doch Diskurs?
2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige
Spannungen

2.2.1 Der Islam als ,,Feind“ der Anthropologie -
Anthropologie als ,,Feind“ des Islams?

15

17

21

25

33

36
40

45

47

48
49

53

58

62

63

11


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

2.2.2 ,Anthropologie des Islams“ oder ,Islamische
Anthropologie“?

2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches
Unterfangen?

2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie - zwei
Begrifte fiir ein und dasselbe?

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

3.1

3.2

3.3

34

12

Theologische Anthropologie - ein Ding der Unmdoglichkeit?

3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz - die
gestiftete Distanz zum Menschen als Problem?

3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als
Gotteslehre — (k)ein Thema fiir den kalam?

3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik - ein
Selbstwiderspruch?

Theologische Anthropologie als Forschung {iber den

Menschen

3.2.1 Theologische Anthropologie als
theologiegeschichtliches Unterfangen?

3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und
thematische Zuginge

3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches
Unterfangen?

Fiir eine theologische Anthropologie im Islam - Plddoyers

fur eine Programmatik

3.3.1 Anstofe fiir die Loslosung von einer theozentrisch
orientierten Theologie

3.3.2 Zur Aussagbarkeit iiber Gott: Vom Transzendenzbezug
zum Immanenzraum

3.3.3 Von der Theologie als Rede iiber Gott zur Offenbarung
als Rede zu und iiber den Menschen

Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild
zum programmatischen Anliegen von Offenbarung

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.

66

70

73

79
79

82

88

93

98

100

105

110

114

117

121

125

130


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

Teil II: Theologische Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive — Systematische

Analyse und Reflexion 137
4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und
Mensch 139
4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als
Kommunikation 141
4.1.1 Gott spricht — Offenbarung als verbale
Kommunikation 142
4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger
Prozess 149
4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft 154
4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt 162
4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen - Empfanger und
Kontext 168
4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie 177
5 Anthropologisierung der Gottesrede? 185

5.1 Zum Status der Gottesrede - verkorperlicht und
vermenschlicht? 186

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines
missverstandlichen Begriffs 191

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden 197

5.4 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie 202
6 Gottes Rede im Munde des Menschen 207
6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu
den unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran 209
6.1.1 Fatiha als Wechselspiel von menschlicher Bitte und
gottlicher Antwort 210
6.1.2 Qul-Verse — ein Zeichen der Diskursivitat? 214
6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen 221

6.2.1 Rezitation - die menschliche Seite von Offenbarung? 222
6.2.2 Sprechen, horen, nacherleben: Zum performativen
Umgang mit dem Koran 226

13



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

6.2.3 Vergegenwirtigen, aktualisieren, memorieren: Zur
Internalisierung des Korans und ihren Folgen

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Teil ITI: Theologische Anthropologie als Paradigma - Riick-
und Ausblick

7 Vorerst Geklértes und Kldarungsbediirftiges
7.1 Riickblick: Eine Synthese

7.1.1 Zur Frage nach der Aquivalentsetzung von
theologischer Anthropologie und Menschenbildern

7.1.2 Zur Frage nach dem Ort der theologischen
Anthropologie in den Islamisch-theologischen Studien

7.1.3 Zur Frage nach der Tragféhigkeit des Begriffs
theologische Anthropologie fiir die Islamisch-
theologischen Studien

7.1.4 Zur Frage nach der Begriindbarkeit
einer theologischen Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive

7.2 Ausblick und weiterfithrende Fragen

8 Bibliographie

14

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.

231
234

239

241
242

243

247

252

254

258

265


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung
Islamisch-theologischer Studien im zeitgendssischen Diskurs

Wer sich mit theologischer Anthropologie im Islam beschiftigt, steht zu-
néchst vor einer grofien, mit Mosaiken bestiickten Leinwand: farbenfroh,
pittoresk, mit viel Liebe fiirs Detail, und doch auch abstrakt, fragmentiert
und unruhig. Neben intensiv leuchtenden Steinen liegen genauso geklebte
und herausgebrochene Stiicke. Und wer einen Schritt zuriicktritt, sieht
auch, dass die Leinwand wohl mehr weifle Flecken hat, als die Mosaikstii-
cke abzudecken vermdgen. Theologische Anthropologie ist kein fertiges
Kunstwerk, sondern ein Atelier. Von einer Vielzahl an Personen mit diver-
sen Utensilien und Werkzeugen von unterschiedlichen Seiten her bearbeitet
- und doch will sich noch nicht so recht ein stimmiges Gesamtbild zeigen.
Diese Metapher beschreibt sehr treffend den gegenwirtigen Stand einer
theologischen Anthropologie im Islam. Sie ist noch keine etablierte Grofie,
sondern im Werden begriffen und in den Islamisch-theologischen Studien
erst noch zu beheimaten. Derweil gilt sie als eine der dringlichsten Aufga-
ben, derer sich die Islamisch-theologischen Studien anzunehmen haben.!
Wie spit auch die nicht bekenntnisorientierte Forschung die Relevanz von
Anthropologie erkannt hat, zeigt ein Blick in eines der wichtigsten englisch-
sprachigen Lexika, die Encyclopaedia of the Quran: In der fiinfbandigen
Druckausgabe, die zwischen 2001 und 2006 erschien, gibt es keinen eigen-
standigen Eintrag zum Menschen.? Erst 2016 wurde die Online-Ausgabe um
einen Artikel zu Anthropology of the Quran erganzt, der, ausgehend von

1 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 132; Behr (2014): Menschenbil-
der, S. 490; Topkara (2018): Umirisse, S. 2-3, 286.

2 Die Encyclopaedia of the Qurian folgt in ihrer Einteilung nicht arabischsprachigen Ter-
mini, sondern englischen Begriffen. Unter den Suchbegriften human, humankind, man
und mankind sind keine eigenstindigen Artikel verzeichnet. Unter dem Suchbegriff
human being wird auf die Eintrage Community and Society in the Qurian, Ethics and
the Quran, Politics and the Qur'an, Social Interactions, Religion, Social Sciences and the
Quran, Gender, Feminism, Patriarchy, Family, Kindship, Tribes and Clans, Freedom
and Predestination, Fate und Destiny verwiesen; vgl. Bd. II, S. 464. Lediglich zu Fall of
Human und Social Science and the Qurian gibt es einen eigenstindigen Eintrag; vgl.
Bd. I, S.172 und Bd. V, S.65-76. Insan und dhnliche Wortderivate kommen in allen
Banden zusammen lediglich 21 Mal vor; vgl. McAuliffe (2006): Encyclopaedia of the
Qur’an, Index-Bd. VI, S. 238.

15

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

Begriffen und Themen, unterschiedliche Aspekte des menschlichen Lebens
skizziert und entlang der Kategorien Schépfung, Anthropogonie, Siinden-
fall, Ethik, Reinheit, Soteriologie sowie Sozialstrukturen und Hierarchie ar-
rangiert.> Auch im Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought,
einem beliebten Referenzwerk fiir zeitgendssische Geistesgeschichte im Is-
lam, ist Anthropologie lediglich in zwei Artikeln mit insgesamt drei Nen-
nungen nur marginal vertreten.*

Derzeit erlebt die theologische Anthropologie einen Aufschwung. Kein
Wunder, besitzt doch die Reflexion iiber den Menschen theologisch eine
immense Wichtigkeit. Denn aus der Sicht eines bekennenden Glédubigen
ist die Frage nach dem Menschen nicht nur eine Frage des wer und
woher, sondern auch des wohin, weshalb sie neben der Gegenwart auch
fiir die Zukunft konstitutiv ist. Und doch stellt die Erérterung einer theo-
logischen Anthropologie im Islam ein mehrfach schwieriges Unterfangen
dar. Es beginnt mit der simplen und doch entscheidenden Frage, was
theologische Anthropologie {iberhaupt ist und bezweckt. Mochte sie das
Alleinstellungsmerkmal des Menschen herausarbeiten oder ist sie um eine
moglichst holistische Beschreibung des Menschen bemiiht, und wie will sie
diese erreichen? Wenn es ihr um das Alleinstellungsmerkmal geht, welche
ontologische Kategorie zieht sie dazu vergleichend heran: Tiere, Engel oder
gar Gott? Handelt theologische Anthropologie von der Bestimmung des
Menschen oder vom Diskurs iiber die Bestimmung des Menschen?

Und die Herausforderungen reichen noch viel weiter. Denn obschon der
Begrift Anthropologie und dessen Inhalt seit jeher Gegenstand kontrover-
ser Debatten waren, hat sich die Problematik in der Spatmoderne nochmals
verscharft. So haben in den letzten Jahren und Jahrzehnten anthropologi-
sche Fragestellungen derart an Popularitdt gewonnen, dass mittlerweile na-
hezu alles, was in irgendeiner Weise mit dem Menschen zusammenhéngt,
als anthropologisch taxiert wird. Dadurch ist nicht nur der Begriff Anthro-
pologie immer unschérfer geworden, sondern angesichts der vorherrschen-
den Definitions- und Abgrenzungsprobleme auch die Konturierung und
Strukturierung des Feldes massiv erschwert worden. Hinzu kommt, dass
die Kopplung von Theologie und Anthropologie, die sich ja lange Zeit
anhand ihres jeweiligen Untersuchungsgegenstandes, sprich Gott versus

3 Vgl. Farstad (2016): Anthropology.

4 Hier noch als philosophische Anthropologie ausgewiesen und im Sinne einer Disziplin
verstanden; vgl. El-Mesawi (2006): Religion, Society and Culture, S.219, sowie Alatas
(2006): Islam and the Science of Economics, S. 587, 591.

16

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

L1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

Mensch, voneinander abgegrenzt haben, selbst spannungsgeladen ist. Bis
heute wird angesichts so mancher naturalistischer, empiristischer und posi-
tivistischer Weltanschauungen die Relevanz und Existenzberechtigung der
Theologie innerhalb des anthropologischen Feldes fundamental infrage ge-
stellt. Dies gilt insbesondere fiir den Islam, dem ein Mangel an geeigneten
Priamissen attestiert wird, um das Feld iiberhaupt erst zu betreten.> Neben
diesen weitgehend erkenntnistheoretisch und philosophisch orientierten
Problemstellungen gibt es auch inhaltliche Fragen zum konkreten Untersu-
chungsobjekt, wie etwa: Kennt der Koran Prototypen des Menschen, und
wenn ja, wie werden diese beschrieben? Was meint der Begrift nafs und
in welcher Beziehung steht er zum Begrift halifa? Welche Rolle spielen
der Prophet Muhammad und seine iiberlieferte Lebensweise, aber auch
anderen Propheten in ihrer Vorbildfunktion fiir die menschliche Daseins-
bestimmung? Dieser Aufriss zeigt nur ansatzweise und doch unverkennbar,
wie viele offene Fragestellungen es in der anthropologischen Forschung
gibt.

1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

Welche Zuginge und Interessenschwerpunkte in den letzten Jahren im
Fokus standen, lasst sich selektiv anhand einiger kiirzlich erschienener
Monographien nachvollziehen, die sich — ganz unterschiedlich - zum Feld
der theologischen Anthropologie in Beziehung setzen:

Als einer der wohl bekanntesten Protagonisten und Pioniere im Feld der
Anthropologie gilt der hierzulande unter dem Namen Lahbabi bekannte
marokkanische Philosoph Muhammad ‘Aziz Habbabi, der bereits in den
1950ern und 1960ern mehrere Schriften dazu verfasst und in franzosischer
Sprache publiziert hat.® Seine Ideen sind insbesondere seit der 2011 erschie-
nenen Publikation Der Mensch: Zeuge Gottes — Entwurf einer islamischen
Anthropologie, die der katholische Theologe und Islamwissenschaftler Mar-
kus Kneer zusammengestellt und tibersetzt hat, verstirkt diskutiert gewor-
den.” Lahbabi hat sich ausgehend von existenzialphilosophischen Fragen

5 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam; Antes (1977): Mensch vor Gott; vgl. Kapi-
tel 3.1 dieser Arbeit.

6 Vgl. insbesondere Lahbabi (1956): Liberté ou libération sowie Lahbabi (1964): Le
personalisme musulman.

7 Vgl. auch Kneer (2019): Double dialogue.

17

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

insbesondere mit Formen eines islamischen Personalismus beschéftigt und
eine freiheitsphilosophische Begriindung anhand des Glaubensbekenntnis-
ses entworfen. In bewusster Entscheidung fiir oder gegen dieses Zeugnis
sieht er das Heraustreten des Individuums aus einer von Stammesstruk-
turen bestimmten, kollektiven Bevormundung artikuliert und damit den
Gang zur Personwerdung angestofien. Damit bewegt sich Lahbabis Ansatz
im Horizont einer philosophisch orientierten Anthropologie, die ein Perso-
nenkonzept avant la lettre zugrunde zu legen sucht.?

In seinem 2016 verdftentlichten al-islam wa-l-insan - Min nata’ig al-
qgira'at al-muGsira® stellt sich der studierte Ingenieur Muhammad Sahrir
hochaktuellen politischen, sozialen und ethischen Fragen, die den Men-
schen gegenwirtig umtreiben. Anhand einer binnenkoranischen Exegese
erarbeitet er dabei eine am Humanismus orientierte Lesart von Religions-
pluralismus, Staatsangehorigkeit, religioser Identitdt wie auch von einer
Ablehnung despotischer Herrschaftsformen, ohne jedoch explizit mit dem
Begriff Anthropologie zu operieren.!

Einen historisch-kontextuellen Ansatz dagegen verfolgt Jacqueline Chab-
bi in ihrem 2016 erschienenen Les trois piliers de I'Islam — Lecture anthropo-
logique du Coran. Fir ihre anthropologische Lesart des Korans setzt sie
im soziokulturellen Umfeld des 7. Jahrhunderts der arabischen Halbinsel
an, in dem der Prophet gelebt und gepredigt hat. Uberzeugt davon, dass
der Koran die Weltsicht der damaligen Stammeskultur spiegelt, entfaltet
sie anhand dreier Leitkategorien, namlich des Biindnisses, der Rechtleitung
und der Gaben, eine Lesart im Lichte damaliger Weltanschauungen. Uber
die Ermittlung der sozialanthropologischen Begebenheiten zur Zeit der Of-
fenbarung mochte sie den Koran aus dem Korsett spiterer, sich einschrei-
bender Interpretationen lésen und in seinem genuinen Entstehungskontext
verstehen.!!

Die 2017 erschiene Monographie Menschsein im Angesicht des Absolu-
ten — Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer
Komparativer Theologie von Darius Asghar-Zadeh will sich dagegen als
Beitrag zu einer christlich-muslimischen, dialogtheologischen Anthropolo-

8 Vgl. Lahbabi (2011): Mensch, S. 23-25.

9 Die englischsprachige Ubersetzung folgte zwei Jahre spiter unter dem Titel Islam and
Humanity — Consequences of a Contemporary Reading, die franzésische Ubersetzung
Pour un Islam humaniste — Une lecture contemporaine de Coran legte 2019 Makram
Abbes vor.

10 Vgl. Shahrour (2018): Islam and Humanity, S. VII.
11 Vgl. Chabbi (2016): Trois piliers, S. 9-40.

18

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

L1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

gie verstanden wissen.!? Mit Fokus auf schiitische Autoren untersucht As-
ghar-Zadeh Aspekte einer Gott-Mensch-Relationstheologie im Sinne einer
Theologie der Interpersonalitdt resp. Intersubjektivitit zwischen Gott und
Mensch.!* Dabei wagt er den Versuch, eine theologisch-anthropologische
Dialogagenda zu profilieren, die sich auf schopfungs- und subjekttheologi-
sche Aspekte im Rahmen von Kategorien wie Freiheit, Wille, Macht und
Liebe fokussiert.* Auf seinem Weg dahin skizziert er spitscholastische
Verbindungslinien und Impulse aus der islamischen Geistesgeschichte auf
die Genese anthropologischer Ideen im Christentum."

Dem interreligiosen Dialog ist auch die 2018 erschienene Habilitations-
schrift Die anthropologischen Aspekte in den christlich-muslimischen Dialo-
gen des Vatikan von Jutta Sperber zuzuordnen.!® In den weitgehend nach
den untersuchten Dokumenten der romisch-katholischen Kirche und sei-
ner Dialogpartner geordneten Kapiteln spannt sie einen weiten themati-
schen Bogen, der von schopfungstheologischen Aspekten wie Heil, Bezie-
hungshaftigkeit und Theodizee bis hin zu gesellschaftspolitischen Themen
wie dem Status der Frau, der Menschenwiirde, der Erziehung und den
Kinderrechten reicht.”” Dabei zeichnet sie anhand der Materialquelle eine
theologische Anthropologie, die sich auf Seiten der muslimischen Dialog-
partner weitgehend als juristisch-normativ erweist.!

Von interreligioser Relevanz ist auch der 2019 unter der Herausgeber-
schaft von Mualla Selcuk und Martin Thurner erschienene deutsch-tiirki-
sche Sammelband mit dem Titel Der Mensch in Christentum und Islam."
Dieser verortet sich im Rahmen einer interreligiosen Anthropologie und
ergriindet retro- und prospektiv, welchen Beitrag die beiden Glaubenstradi-
tionen fiir das Verstandnis vom Menschsein leisten kénnen.?? Ausgehend
vom jeweiligen Offenbarungsverstindnis wird eine auf Anthropologie be-
zogene Theologie présentiert, die sich an Grundthemen der menschlichen

12 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 27.

13 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 27.

14 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 15, 21.

15 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 506-507, ferner auch S.109-192.

16 Fiir die englischsprachige Ubersetzung vgl. Sperber (2019): Anthropological Aspects.

17 Vgl. Sperber (2018): Die anthropologischen Aspekte, S.10-16, 20-21.

18 Vgl. Sperber (2018): Die anthropologischen Aspekte, S.19, 635.

19 Allerdings schreiben fiir die muslimische Seite lediglich drei Autoren, Mualla Selguk,
Halis Albayrak und Nahide Bozkurt, die alle der Theologischen Fakultit der Univer-
sitat Ankara angehoren. Fiir die christliche Seite sind fiinf Autoren zu verzeichnen.

20 Vgl. Thurner (2019): Warum christlich-islamische Anthropologie, S. 15, 18.

19

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

Existenz orientiert und die Autoren von der Geburt des Menschen {iber
dessen Geschlechtlichkeit und soziale Beziehungen, Emotionen wie Liebe,
Dankbarkeit und Vertrauen sowie Arbeit und Verantwortung bis hin zu
Schuld, Vergebung, Leiden und Tod fiihrt. Die von muslimischer Seite ent-
faltete Anthropologie erscheint dabei insbesondere durch den Schépfungs-
gedanken und eine Hinwendung zur Eschatologie gepragt.?!

Ahnlich verfahrt der 2022 von Lejla Demiri, Mujadad Zaman, Tim
Winter, Christoph Schwobel und Alexei Bodrov herausgegebene Konfe-
renzband Theological Anthropology in Interreligious Perspective, der Impul-
se zu Kernthemen wie Gottesebenbildlichkeit, Leben und Tod, Glaube und
Andacht, Kindsein, Wirde und Siinde, aber auch Grenzen der Existenz und
der Fassbarkeit Gottes bietet. Die stirker theologiegeschichtlich ausgerich-
teten Beitrdge fokussieren sich neben Koran und Bibel auch auf Quellen
von Gelehrten wie al-Gazali (1058-1111), Ibn ‘Arabi (1165-1240), Martin
Luther (1483-1546) oder Thomas von Aquin (1225-1274).22

Dahingegen erarbeitet der 2017 von Riidiger Braun und Hiiseyin Cicek
herausgegebene Sammelband New Approaches to Human Dignity in the
Context of Quranic Anthropology — The Quest for Humanity entlang an-
thropologischer Narrative aus dem Koran (z. B. iitber Adam und Iblis) und
der dazugehorigen Exegese Erkenntnisse zum spezifischen Themenfokus
Wiirde. Aufgezeigt werden dabei die dynamischen Wechselbeziehungen
zwischen theologischer Anthropologie, Koranhermeneutik und europdisch
gepragter Rechtsphilosophie. Der Band bewegt sich dabei im Feld einer
»theological anthropology of religions®?® also einer theologisch ausgerichte-
ten Religionsanthropologie.

Dieses knapp umrissene Panorama der aktuellen Forschungslandschaft
zeigt unverkennbar: Wer sich mit theologischer Anthropologie im Islam
beschaftigt, betritt ein ungeahnt grofles Forschungsfeld. Dieses beheimatet
nicht nur unterschiedliche Reflexionen iiber den Menschen und dessen
Existenzformen, sondern umfasst auch eine grofie Spannbreite, wie der
Begriff Anthropologie im Feld der islambezogenen Forschung verwendet
und ausgefiillt wird. Von Themenkonkordanzen zu Leitkategorien mensch-
lichen Daseins iiber komparative Forschung zum freien Willen bis hin
zum sozialanthropologischen Milieu zur Zeit der koranischen Offenbarung
- die zeitgendssischen Diskurskontexte im Horizont einer theologischen

21 Vgl. Dahlgriin (2019): Ertrag der Begegnung, S. 360, 365.
22 Vgl. Winter (2022): Introduction, S. 1-19.
23 Braun (2017): Dynamics of Theological Anthropology, S. 2.

20

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt fiir eine theologische Anthropologie

Anthropologie sind nicht nur umfangreich und komplex, sondern zeigen
innerhalb der jeweiligen Thematiken weitere Forschungsliicken auf. Und
doch - so viel sei an dieser Stelle aus den nachfolgenden Kapiteln vor-
weggenommen - setzt die vorliegende Arbeit an einem anderen Punkt
an: Denn in ihrem Fokus stehen weder Vertiefungen bestimmter Aspekte
des Menschen noch interreligiése Berithrungspunkte, sondern die systema-
tische Begriindbarkeit von theologischer Anthropologie aus einer offenba-
rungstheologischen Perspektive. Denn bevor theologische Anthropologie
tiberhaupt inhaltlich ausgestaltet werden kann, muss die Moglichkeit einer
solchen unter islamisch-theologischen Prémissen zunichst grundlegend
herausgearbeitet werden. Die Arbeit setzt also nicht stillschweigend ein
Konstrukt von theologischer Anthropologie voraus, sondern leitet deren
Machbarkeit her. Eine solche Aufgabenstellung ist folglich den oben pra-
sentierten Ansdtzen thematisch vorgelagert, weshalb sie quer dazu im Feld
steht. Sie fungiert gewissermaflen als Bindeglied, das die thematischen
Leerstellen zwischen den oben prisentierten Arbeiten nicht ginzlich aufzu-
fillen, aber doch die Puzzlestiicke des Diskurses so zu ordnen vermag, dass
die erschlagende Masse an Inhalten und Verstdndnissen an Profil gewinnt.

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt fiir eine theologische Anthropologie:
Frage- und Problemstellung

Ein Blick in die Geschichte zeigt: In der bisherigen Auseinandersetzung mit
anthropologischen Fragestellungen dominierten innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien idealtypisch gesprochen zwei Zugangsweisen. Der
erste Forschungsstrang nimmt die prophetische Sunna als Ausgangspunkt,
um anhand des Charakters des Propheten vorbildhafte Verhaltensweisen zu
rekonstruieren und so Riickschliisse iiber das — meist ideale — Menschsein
zu ziehen.?* Die zweite, weitaus hiufigere Forschungsperspektive setzt beim
Koran an, um anhand inhaltlicher Begriffe ein Menschenbild zu skizzie-

24 Stellvertretend vgl. Vimercati Sanseverino (2022): The Prophet is Closer; Yavuzcan
(2014): Muhammad; Isik (2015): Bedeutung des Gesandten, S.205-220; Topkara
(2018): Umrisse, S.288-289; ferner Schimmel (1981): Muhammad, S.21-50; Hock
(2008): Freiheit aus dem Geiste des Propheten. Die genannten Titel sind jedoch nicht
alle in anthropologischer Absicht entstanden.

21

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

ren.?> Charakteristisch fiir diese beiden Arten der Forschung ist eine Aus-
einandersetzung mit einzelnen oder mehreren Aspekten des menschlichen
Daseins, die mosaikartig zu einem Gesamtbild zusammengefiigt werden,
indem Aspekte, Begriffe und Themen, die letztlich auf den Koran und/oder
prophetische Hadithe zuriickgehen, addiert werden. Mit primér sprachwis-
senschaftlichen, textanalytischen und philosophisch geleiteten Methoden
ist so eine Bandbreite an exegetischen wie auch historischen Deutungen
entstanden, die den Menschen in seiner Daseinsform beispielsweise als
rationales, religioses, sprachliches, willensfreies oder soziales Wesen zu
fassen versuchen.?® Dabei geht es in solchen Arbeiten in der Regel um die
Ausdeutung konkreter Stellen aus Koran und Sunna. Entsprechend liegt
ihnen ein exegetisches Forschungsinteresse zugrunde, das eine Deutung
des Menschen, seines Wesens oder seiner Bestimmung anstrebt. Diese
iiberwiegende Fokussierung auf die Erforschung spezifischer Aspekte des
menschlichen Daseins hat dazu gefiihrt, dass gerade die Literatur zum
Menschenbild innerhalb der islamischen Denktradition in der Gegenwart
exponentiell gestiegen ist.

Im Kontrast zu diesem Ubergewicht stehen nun zwei Forschungsdeside-
rata, die in der bisherigen Forschung kaum Beachtung gefunden haben
und in dieser Arbeit angegangen werden sollen: Zum einen bedarf es sys-
tematischer Uberlegungen, wie im Kontext gegenwirtiger Anforderungen
und Diskurse eine Anthropologie islamisch-theologisch zu fundieren und
zu verankern ist, zum anderen stellt sich die Frage, wie diese Verhéltnisbe-
stimmung von Theologie und Anthropologie aus einem offenbarungstheo-
logischen - statt lediglich inhaltlich-thematischen — Blickwinkel heraus ge-
staltet werden kann. Im Gegensatz zum bisher dominanten Usus innerhalb
der Forschung, theologische Anthropologie primir als Erforschung von
vergangenen und gegenwirtigen Menschenbildern mittels Riickgriff auf die
prophetische Lebensweise und koranische Aussagen zu behandeln, geht
diese Arbeit einen dritten Weg: Von einem systematischen Interesse gelei-
tet, wagt sie sich an eine strukturelle Entfaltung einer Begriindungsgrund-
lage fiir eine theologische Anthropologie. Dafiir setzt sie nicht wie bisher
iiblich an der Sunna oder den Inhalten des Korans an, sondern geht dahin
zuriick, wo Theologie und Anthropologie erstmals aufeinandertreffen: zum

25 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Behr (2014):
Menschenbilder; Dogan (2014) Nature of Man; Farstad (2016): Anthropology; ferner
Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt (1994) Mensch.

26 Vgl. dazu Kapitel 3.2 dieser Arbeit.

22

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt fiir eine theologische Anthropologie

Offenbarungsvorgang.?’ So liegt der Untersuchung die These zugrunde,
dass sich nicht erst in den auf den Menschen bezogenen Aussagen in Koran
oder Sunna, sondern bereits in der Art, wie Gott sich offenbart, neben
relevanten Aussagen iiber den Menschen auch grundsitzliche Eckpfeiler
fiir die Konzeption und Begriindbarkeit einer theologischen Anthropologie
finden lassen.

Obschon es im anthropologischen Feld viele potentiell mégliche und
noch offene Frage- und Problemstellungen gibt, richtet die vorliegende
Forschung ihr Augenmerk auf einen weiflen Fleck, welcher der inhaltlichen
Diskussion vorgelagert ist: die Begriindbarkeit einer theologischen Anthro-
pologie aus einer offenbarungstheologischen Perspektive. Damit kommt sie
einerseits einem innerislamisch formulierten Bedarf nach, der die Entwick-
lung einer theologischen Anthropologie als dringliches Anliegen betont,
andererseits reagiert sie auf die kritischen Stimmen und schwerwiegenden
Zweifel, ob der Islam Ansitze einer theologischen Anthropologie kennt
oder tiberhaupt zu entwickeln vermag.?® Dadurch wird ein Grundstein ge-
legt, der sowohl fiir das Feld der theologischen Anthropologie im Islam als
auch fiir die Disziplin der Islamisch-theologischen Studien hohe Prioritat
besitzt. Dies tut die vorliegende Arbeit, indem sie nicht nur ihren Blick auf
eine bisher wenig beachtete Problemstellung richtet, sondern auch, indem
sie diese iiber einen neuen Weg zu ergriinden sucht. Denn die Konstella-
tion, den Offenbarungsvorgang und nicht etwa koranische Konzepte iiber
den Menschen zum Ausgangspunkt zu machen, erfordert ein weiteres Um-
denken: Der hier vertretene Ansatz hinterfragt — wie noch zu zeigen sein
wird - die bisher vorgenommene und wenig reflektierte Gleichsetzung von
theologischer Anthropologie und religios begriindeten Menschenbildern.?
Damit arbeitet sie entlang der These, dass es innerhalb der Islamisch-theo-
logischen Studien ein Potential von theologischer Anthropologie gibt, das
tiber die gidngige exegetische Erforschung von Menschenbildern hinausgeht
und sich im Sinne eines Paradigmas konstituieren ldsst.

Mit dieser Zielsetzung ist umgekehrt auch ausgesagt, was diese Arbeit
nicht leistet: Sie beabsichtigt weder die frithesten anthropologischen Be-
strebungen innerhalb der Islamisch-theologischen Studien zu lokalisieren
oder zu datieren, noch ist sie darauf bedacht, Erkenntnisse iiber den Men-

27 Zur Einordnung und Problematisierung des Begriffs Offenbarung vgl. Kapitel 4
dieser Arbeit.

28 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

29 Vgl. dazu Kapitel 3.2, 3.3 und 7.1.1 dieser Arbeit.

23

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

schen zu generieren. Folglich ist dies keine Arbeit dariiber, was der Mensch
ist oder wie seine Bestimmung etwa anhand des koranischen Vokabulars
gedeutet werden kann oder welches Menschenbild ein spezifischer Denker
oder gar ,der Islam vertritt. Vielmehr befragt die vorliegende Arbeit die
von einem spezifischen Autor, namentlich Nasr Hamid Aba Zayd (1943-
2010), vorgelegten Ansitze und Ansatzpunkte einer als Kommunikation
verstandenen Offenbarung auf ihr Potential fiir eine konzeptionelle Ent-
wicklung einer theologischen Anthropologie hin.3 Infolgedessen ist sie
auch nicht als inhaltliche Ausgestaltung einer theologischen Anthropologie
zu werten, sondern im Sinne eines Prolegomenons als Reflexion iiber die
theoretischen Rahmenbedingungen und konzeptionellen Umsetzungsmog-
lichkeiten einer solchen.

Fiir den wissenschaftlichen Fachdiskurs ist die vorliegende Forschungs-
arbeit so aufgrund mehrerer Faktoren von besonderer Relevanz: Erstens
leistet sie eine Sondierung wie auch Problematisierung der theologischen
Anthropologie im Islam, die in dieser Form und Ausfiihrlichkeit anderwei-
tig nicht zu finden ist. Zweitens ldsst sie sich auf eine schwerwiegende
und ernst zu nehmende Kritik ein, der sie jedoch nicht apologetisch be-
gegnet, sondern die sie produktiv zu bearbeiten sucht. Drittens ist sie be-
miiht, einen Losungsansatz fiir ein zeitgendssisches und damit hochgradig
aktuelles und dringliches Problem aufzuzeigen. Denn gerade wenn man
die heutige Zeit als Zeitalter der Anthropologie betrachtet,® gehort die
Partizipation an diesem Diskurs zu den theologisch prioritdren Aufgaben.
Viertens vereint die vorliegende Arbeit zwei zentrale Themen der Theo-
logie, namlich Offenbarung und Mensch, und versucht sie systematisch
aufeinander zu beziehen. Dadurch werden Einsichten generiert, die etwa
fur die Erarbeitung neuer hermeneutischer Zuginge fruchtbar gemacht
werden konnen. Fiinftens ergeben sich dariiber hinaus weitreichende Im-
plikationen und Konsequenzen fiir die sich in Europa neu konstituierende
Disziplin der Islamisch-theologischen Studien etwa hinsichtlich der Frage,

30 Vgl. dazu Kapitel 1.4 dieser Arbeit. Wahrend fiir den deutschsprachigen Raum die
Transliteration Abu Zaid und fiir den englischsprachigen Raum Abu Zayd iblich ist,
findet sich sein Name hier gemédfS den Regeln der DMG konsequent als Aba Zayd
transliteriert. Fiir den Nachweis der Quellen und innerhalb von Zitaten wurden der
wissenschaftlichen Nachvollziehbarkeit halber jedoch jene Schreibweisen und Trans-
literationen beibehalten, die in den entsprechenden Quellen tatsidchlich verwendet
werden. Entsprechend begegnet man in dieser Arbeit allen drei Schreibweisen; vgl.
dazu auch Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

31 Vgl. Pannenberg (1972): Was ist der Mensch, S. 5; Kortner (2007): Ethik und Anthro-
pologie, S.175.

24

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgemdfSen theologischen Anthropologie

ob diese kiinftig mit Fokus auf Gott, den Menschen oder die Beziehung
zwischen Gott und Mensch zu betreiben sind.

Der Nutzen der Arbeit liegt also zum einen in der fundierten Aufarbei-
tung gegenwirtiger Verstindnisse von theologischer Anthropologie,?? zum
anderen in einem Denkanstof3 fiir die Begriindbarkeit einer theologischen
Anthropologie im Islam aus offenbarungstheologischer Perspektive, die
iber die gingige Erforschung von Menschenbildern hinausgeht.** Wenn-
gleich es nicht die Aufgabe einer einzigen Arbeit sein kann und sein sollte,
eine Definition von theologischer Anthropologie zu liefern, bietet die vor-
liegende Reflexion dennoch einige Anregungen fiir Grenzziehungen, die im
Umgang mit dem Begriff theologische Anthropologie, seinen Inhalten und
seiner Leistungsfahigkeit bedenkenswert sind. Dadurch schafft sie womog-
lich erste Kriterien, die nicht nur zu einer Verstandigung tiber die Thematik
beitragen, sondern auch fiir die Weiterentwicklung einer theologischen
Anthropologie im Islam sachdienlich sind. Die Arbeit legt damit einen
Grundstein fiir die kommenden inhaltlichen Ausgestaltungen einer zeitge-
ndssischen theologischen Anthropologie. Sie verfolgt damit ein doppeltes
Anliegen, das sich im Aufbau der Arbeit niederschlagt: Sie zielt darauf,
Klarungsprozesse fiir die Definition, Funktion und Leistungsfdhigkeit einer
theologischen Anthropologie anzustoflen, um dann darauf aufbauend sys-
tematische Argumentationen fiir die Begriindbarkeit einer theologischen
Anthropologie aus einer offenbarungstheologischen Perspektive herauszu-
arbeiten.

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgemdfSen theologischen
Anthropologie — Weichenstellungen I

Gegenwirtig ist theologische Anthropologie innerhalb der Islamisch-theo-
logischen Studien weder eine eigene etablierte Subdisziplin, noch hat sie
einen fix zugewiesenen Platz im Panorama islamischer Kanonskonzeptio-
nen. Vielmehr stellt sie ein Querschnittsthema dar, das in unterschiedlichen
Subdisziplinen unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien - et-
wa der Systematischen Theologie, ilm al-kalam, der Philosophie, falsafa,
der Normenlehre, figh, der Mystik, tasawwuf, der Koranexegese, tafsir,
der Prophetenbiographie, sira, oder auch neueren disziplindren Strdngen

32 Vgl. dazu Teil I dieser Arbeit.
33 Vgl. dazu Teil IT und III dieser Arbeit.

25



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

wie etwa der Seelsorge oder Religionspiadagogik — aufscheint und eine
Vielzahl an mdéglichen Zugingen inkludiert. Gleichzeitig stellen die Isla-
misch-theologischen Studien in Westeuropa eine junge Disziplin dar, die
erst im Werden begriffen ist.>* Damit steht die Arbeit vor einer doppelten
Herausforderung: der Beschiftigung mit einer erst noch zu entwickelnden
theologischen Anthropologie und deren Verortung innerhalb einer Diszi-
plin, die sich selbst noch in wissenschaftstheoretischen, epistemologischen
und methodologischen Klarungsprozessen befindet.

Unter diese Kldrungsprozesse fallt mitunter die Suche nach einer ge-
eigneten Fachbezeichnung. So kennt die entsprechende Disziplin in der
arabischsprachigen Fachterminologie neben der geldufigen Bezeichnung al-
‘ulam al-islamiya (dt. Islamische Wissenschaften) auch andere Namen wie
al-ulam as-Sariya (dt. Offenbarungswissenschaften), ulam al-islam (dt.
Wissenschaften des Islams), ad-dirasat al-islamiya (dt. Islamische Studien)
oder usil ad-din (dt. Grundlagen der Religion).3> Wenngleich die entspre-
chende Wissenschaftsdisziplin an deutschsprachigen Universititen vorwie-
gend unter der Fachbezeichnung Islamische Theologie gefithrt wird,3¢ op-
tiert die vorliegende Arbeit aus systematischen wie auch programmatischen
Griinden fiir die Bezeichnung Islamisch-theologische Studien. Denn einer-
seits ist der Terminus Theologie — obschon philosophisch-vorchristlichen
Ursprungs - begriftsgeschichtlich stark von der christlichen Theologie ge-
prigt und geformt worden, deren Strukturen und Fachlogiken nicht ginz-
lich auf islamische Wissensbestdnde iibertragbar sind.>” Andererseits wird
in der islambezogenen Forschung mit dem Begriff Islamische Theologie
haufig lediglich auf die Subdisziplin ilm al-kalam rekurriert und dadurch
der theologische Wissensbestand auf die Systematische Theologie verengt,
obschon nach muslimischem Selbstverstdndnis Disziplinen wie islamische
Ethik, Normenlehre oder Sufismus genauso auf theologischen Reflexionen

34 Vgl. Engelhardt (2017): Islamische Theologie; Tatari (2016): Gott und Mensch, S.15;
Topkara (2018): Umrisse, S. 5, 283.

35 Vgl. Bakker (2012): Normative Grundstrukturen, S.697; Dziri et al. (2020): Isla-
misch-theologische Studien, S. 17; Engelhardt (2017): Islamische Theologie, S. 71-74.

36 So etwa an den Standorten Berlin, Miinster, Osnabriick, Paderborn, Tiibingen und
Innsbruck. Eine Ausnahme dagegen bilden die Bezeichnungen Islamische Studien in
Frankfurt am Main, Islamisch-religiose Studien in Erlangen sowie Islamisch-theolo-
gische Studien in Wien und in Freiburg i. Ue.

37 Vgl. Schulze (2010): Islamische Theologie; $ahin (2021): Determinanten des Etablie-
rungsprozesses, S.162; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S.14; Sievers (2019):
Schopfung zwischen Koran und Kalam, S.26-27.

26

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgemdfSen theologischen Anthropologie

fuflen und daher auch konstitutiver Teil des theologischen Féicherkanons
sind.*® Dartiber hinaus wird etymologisch mit dem Substantiv Theo-logie
eine Dominanz der Gotteslehre suggeriert, wohingegen ein adjektivischer
Gebrauch mehr Raum fiir alternative Konzeptionen und Klassifizierungen
er6ffnet. Wahrend also mit dem Substantiv Theologie stiarker die Assozia-
tion zum Gegenstand theos erfolgt, kann mit dem Adjektiv theologisch
vielmehr eine Perspektive angezeigt werden - ein Umstand, der in pro-
grammatischer Hinsicht nicht zuletzt fiir eine theologische Anthropologie
von Relevanz ist. Gleichwohl wird durch das Adjektiv die Richtungsanzeige
beibehalten und dadurch ein Differenzierungskriterium gegeniiber nicht
bekenntnisorientierten Fachern sowohl aufrechterhalten als auch transpa-
rent gemacht. Die Bezeichnung Islamisch-theologische Studien fungiert in
dieser Arbeit folglich als Uberbegriff fiir eine universitire Disziplin, die
als Dach diverse Subdisziplinen wie etwa tafsir (Exegese), ilm al-kalam
(Systematische Theologie), tasawwuf (Mystik) oder falsafa (Philosophie)
unter sich vereint.

Von den nicht-theologischen Zugingen zum Gegenstand Islam unter-
scheiden sich die Islamisch-theologischen Studien durch drei Charakteris-
tika: Erstens zeichnet sich die Arbeit ihrer Vertreterinnen und Vertreter
durch eine theologische Absicht aus, mit welcher der eigene Glaube ande-
ren gegeniiber erklirbar gemacht werden soll. Diese Intention schliefit
nicht nur eine Offenheit gegeniiber theologischen Pramissen wie beispiels-
weise der Moglichkeit von Offenbarung mit ein, sondern erfordert auch
zwingend deren Begriindung.® Zweitens zeichnet sich der theologische
Zugang durch den Willen zur Fortschreibung der islamischen Wissensbe-
stande aus, wobei das tradierte Wissen nicht nur verwaltet, sondern auch
innovativ weiterentwickelt werden soll. Neue Deutungsangebote schafft
die theologische Arbeit dadurch, dass sie Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft trianguliert.#* Drittens heben sich Islamisch-theologische Studi-
en von anderen, nicht bekenntnisorientierten Wissenschaften durch den
dreifachen Bewidhrungsort in Wissenschaft, Gesellschaft und Glaubensge-

38 Vgl. Engelhardt (2017): Islamische Theologie, S.73; Winter (2008): Introduction,
S.3-4; Sievers (2019): Schopfung zwischen Koran und Kalam, S. 26.

39 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S.22; Ozsoy (2015): Islami-
sche Theologie, S. 60; Topkara (2018): Umrisse, S. 283.

40 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 5; Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien,
S.21-22; Schulze (2010): Islamische Theologie.

27

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

meinschaft ab.# Entsprechend miissen sie die Autonomie anderer Facher
respektieren, Informationsleistungen gegeniiber der Gesellschaft erbringen
wie auch eine Rezeption aus muslimischen Kreisen erfahren. Denn ohne
diese Rezeption bleiben jegliche Entwiirfe — auch jene einer theologischen
Anthropologie - reine Theorie ohne praktische Verortung und Relevanz.
Gleichzeitig konnen sie an allen drei Bewdhrungsorten keine dogmatisch-
normative, sondern nur diskursive Legitimitdt beanspruchen.?

Gleichwohl konnen sich die Islamisch-theologischen Studien erst in
der fachlichen Auseinandersetzung mit angrenzenden Disziplinen, wie
etwa den christlichen Theologien oder der Islam- und Religionswissen-
schaft, aber auch anderen Disziplinen, welche den Gegenstand Islam zu-
mindest partiell bearbeiten, wie etwa Sozialanthropologie, Soziologie oder
Geschichte, gehaltvoll formieren und profilieren. Sie sind daher immer
in interdisziplindre, institutionelle, aber auch ldnderspezifische Kontexte
eingebunden.*® Eine kontextuell betriebene theologische Reflexion ist sich
nicht nur dessen bewusst, dass sie durch vorgefundene Ideen philosophi-
scher oder weltanschaulicher Art beeinflusst wird, sondern sie verfiigt auch
iber das Potential, in und fiir diesen Kontext einen eigenstdndigen Beitrag
zu leisten.** In dieser charakteristischen Auspragung kénnen die Islamisch-
theologischen Studien in eine produktive Auseinandersetzung mit globalen
islamisch-theologischen Diskursen treten und diese mitgestalten.*>

Die kontextuelle Einbettung und die wissenschaftstheoretische Veranke-
rung Islamisch-theologischer Studien als neue Fachdisziplin im Rahmen
sdkularer Universititen in Europa erfordert auch eine Reflexion iiber die
dazugehorigen Subdisziplinen samt ihrer Fachverstdndnisse, Inhalte und
auch begrifflichen Entsprechungen fiir den hiesigen Sprachraum. Ein Blick
auf die bisher geschaffenen Lehrstithle im deutschsprachigen Raum zeigt
diesbeziiglich einen heterogenen Umgang: Teilweise wurden klassische
Subdisziplinen und Bezeichnungen wie Koranexegese, Systematische Theo-
logie oder Normenlehre {ibernommen, teilweise Subdisziplinen wie Glau-
bensgrundlagen, Philosophie und Ethik zusammengenommen und teilwei-

41 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S.21-23; Topkara (2018):
Umrisse, S. 283; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 16.

42 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S.21-23; Topkara (2018):
Umrisse, S. 283; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 16.

43 Vgl. Tatari (2016): Gott und Mensch, S.15; Engelhardt (2017): Islamische Theologie,
S. 69; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 8-9.

44 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 5; Ozsoy (2015): Islamische Theologie, S. 66-67.

45 Vgl. Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 10.

28

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgemdfSen theologischen Anthropologie

se auch neue Subdisziplinen wie Religionspadagogik geschaffen.*¢ Dabei
sind noch Klarungsprozesse im Gange, wie deren Bezeichnung in deut-
scher Sprache lauten sollen und ob die besagten Einheiten eigenstdndige
Disziplinen, Subdisziplinen oder Teilbereiche innerhalb der Subdisziplinen
darstellen.”

Indes ist die historisch gewachsene Einteilung des Kanons samt seiner
Fachdefinitionen auf diese Arbeit nur begrenzt {ibertragbar. Zum einen,
weil die theologische Anthropologie noch immer einen geeigneten Platz
unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien sucht. Zum anderen,
weil sich die Subdisziplinen selbst in ihrem fachlichen und methodologi-
schen Verstindnis weiterentwickelt haben. So ist diese Arbeit zweifelsohne
als systematisch-theologische Forschung zu verorten, ohne dass sie génzlich
mit der Subdisziplin der Systematischen Theologie, dem ‘ilm al-kalam oder
abgekiirzt auch nur kalam, identisch wire.

Gingige Fachdefinitionen beschreiben den lm al-kalam der vormoder-
nen Zeit als Disziplin, die sich der rationalen Herleitung und Verteidigung
der Glaubens- und Gotteslehre zum Zwecke der Kohésion der Glaubensge-
meinschaft widme.*8 Thr wird daher ein reflektierender, rationalisierender,
summierender sowie apologetischer Charakter zugeschrieben.?® In metho-
dologischer Hinsicht ist insbesondere die Disputationstechnik charakteris-
tisch — 9lm al-kalam wortlich als Wissenschaft der dialektischen Rede
analog zum griechischen dialexis -, mit der die Beweisfithrung erfolgt: In
einem vernunftbasierten, logischen Verfahren werden Fragestellungen mit-
tels theoretischer Abwagungen erdrtert, indem Argumente fiir und wider

46 Siehe dazu etwa die Lehrstuhlbezeichnungen an den Instituten fiir Islamisch Theo-
logie resp. Islamische Studien und Islamisch-religiése Studien in Berlin, Miinster,
Paderborn, Tiibingen, Frankfurt am Main und Erlangen.

47 Vgl. $ahin (2021): Determinanten des Etablierungsprozesses, S. 157, 163.

48 Vgl. Gardet (1979): Ilm al-kalam, S. 1141-1142. Mit Blick auf den gegenwirtigen Stand
der Forschung ist davon auszugehen, dass der ilm al-kalam beide Funktionen iiber-
nahm und es den kontextuellen Umstédnden geschuldet war, ob die Rationalisierung
oder die Apologetik mehr betont wurde. Dementsprechend kommt dem kalam so-
wohl eine Relevanz nach innen gegeniiber binnenislamischen Klarungen wie auch
nach auflen zur Abgrenzung von anderen weltanschaulichen Positionierungen zu;
vgl. van Ess (2018): Beginnings, S.884-887, sowie Sievers (2019): Schopfung zwi-
schen Koran und Kalam, S.27-28. Zur Geschichte des kalam sowie verschiedener
Denkstromungen und -schulen vgl. van Ess (2018): Beginnings; Gardet (1979): Tlm
al-kalam; Schmidtke (2016): Rationale Theologie.

49 Vgl. van Ess (2018): Kalam, S. 903; van Ess (2018): Disputationspraxis, S. 912; van Ess
(2018): Beginnings, S. 892.

29

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

eine Ansicht nacheinander dargelegt und abgewogen werden.>® Obschon
diese formale Struktur des Theologietreibens fiir das disziplindre Selbstver-
stdndnis stirker gewichtet wurde als der zu behandelnde Gegenstand, ist
theologiegeschichtlich eine thematische Fokussierung auf das Wesen Got-
tes, seine Attribute und das Jenseits zu verzeichnen, weshalb sich auch Be-
zeichnungen wie al-ilm al-ilahi (dt. gottliche Wissenschaft) oder auch lm
al-tawhid (dt. Wissenschaft der Einheit Gottes) finden.”! Bereits ein kurzer
Blick in die frithe Geschichte des kalam reicht jedoch aus, um festzustellen,
dass dies keinesfalls die einzigen Themen sind, die in diesem Rahmen
diskutiert wurden. So gehorten menschliche Handlungen insbesondere im
Spannungsfeld von Priddestination und Willensfreiheit ebenso zum géngi-
gen Themenrepertoire des kalam wie das Verhiltnis von Gemeinschaft
und Individuum oder Fragen zu Schopfung und Prophetie.? Allerdings
ist die Art, wie diese Themen verhandelt wurden, weitgehend von einem
metaphysischen, kosmologischen und ontologischen Erkenntnisinteressen
geleitet.>3 Die dialektische Herangehensweise und die damit verbundene
logisch-theoretische Argumentationsfithrung sowie die inhaltliche Fokus-
sierung auf das Gottliche waren mitunter ausschlaggebend dafiir, dass
sich in den deutschsprachigen Raum fiir ilm al-kalam die Ubersetzungen
scholastische, spekulative, dialektische, rationale, aber auch systematische
Theologie verbreitet haben.>*

Mit der Wende zum 20. Jahrhundert wurde in Reaktion auf die Heraus-
forderungen der Moderne wie etwa Positivismus, Materialismus und Hu-
manismus in unterschiedlichen geographischen Kontexten wie etwa Indien,
dem Osmanischen Reich und Agypten der Ruf nach einer Neuausrichtung

50 Vgl. van Ess (2018): Early Development, S. 883-885; van Ess (2018): Disputationspra-
xis, S. 911-913; Sievers (2019): Schopfung zwischen Koran und Kalam, S. 28-29.

51 Vgl. van Ess (2018): Disputationspraxis, S.911-912; Sievers (2019): Schopfung zwi-
schen Koran und Kalam, S.26-29; Gardet (1986): Ilm al-kalam, S.1142; Oztiirk
(2018): Contribution.

52 Vgl. Schmidtke (2016): Rationale Theologie, die den Disput um die Willensfreiheit
des Menschen als einen der zeitlich ersten datiert; vgl. auch van Ess (1991): Theologie
und Gesellschaft.

53 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

54 Andere wiederum warnen davor, kalam iiberhaupt mit dem Wort Theologie wieder-
zugeben, und pladieren dafiir, es aufgrund seiner spezifischen Merkmale bei der ara-
bischen Bezeichnung zu belassen; vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 872-881; Poya
(2023): Islamische Theologie, S.3-5; Gardet: ‘Ilm al-kalam; Frank (1992): Science of
Kalam, S. 27; Sievers (2019): Schopfung zwischen Koran und Kalam, S. 27-28.

30

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Zur disziplindren Verortung einer zeitgemdfSen theologischen Anthropologie

des kalam laut.>> Angesichts der wahrgenommenen Stagnation formierte
sich unter dem Namen yeni ilm-i kelam (tr.) resp. ilm al-kalam al-gadid
(arab.), also neue Systematische Theologie, ein Strang, der imstande sein
sollte, kreative theologische Antworten auf herausfordernde Fragen der
Zeit zu formulieren und gesellschaftliche Anliegen aufzunehmen. Gefordert
wurde eine diskursive und systematische Auseinandersetzung mit funda-
mentaltheologischen und dogmatischen Grundlagen, aber auch mit zeitge-
nossischen Anfragen unter Einbezug wissenschaftlicher Erkenntnisse der
jeweiligen Zeit.>

Dieser neue kalam zeichnete sich unter anderem durch die Erweiterung
der methodischen Herangehensweisen (z. B. durch Riickgrift auf philoso-
phische, sozialwissenschaftliche und empirische Methoden), die Bezugnah-
me auf gesellschaftliche Fragestellungen, einen starken Riickbezug auf den
Koran als eine tragende Sdule sowie eine Aufwertung des Menschen, die
mancherorts gar in einen Anthropozentrismus miindete, aus.”” Die theolo-
giegeschichtlich dominante Zuspitzung auf das Wesen Gottes und seine
Attribute wurde infolgedessen zugunsten anderer Themen aufgebrochen,
die es nun zu Erkenntnissen und Theorien der jeweiligen Zeit in Bezug zu
setzen galt.

Obschon sowohl die inhaltliche wie auch die methodische Ausrichtung
dieser Arbeit viele Uberschneidungen mit den Anliegen des ilm al-kalam
al-gadid aufweist, soll auch gegeniiber dieser neuen Ausrichtung eine kriti-
sche Distanz gewahrt werden. Denn erstens ist der ilm al-kalam al-gadid in
sich plural und als vergleichsweise junges Feld noch nicht klar konturiert.
Auch wenn dessen Protagonisten und Protagonistinnen gegenwirtig in der
Haltung vereint sind, dass der kalam neu auszurichten ist, gehen die einzel-

55 Zu den Vorreitern gehoren Sibli Nu‘mani (1857-1914) in Indien, Muhammad ‘Abduh
(1849-1905) in Agypten und Ismail Hakki Izmirli (1869-1946) im Osmanischen
Reich; vgl. Poya (2023): Islamische Theologie, S. 5-8.

56 Vgl. Oztiirk (2018) Contribution; vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 749-752; Poya
(2023): Islamische Theologie, S. 3-5.

57 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S.708, 749-752; Oztiirk (2018) Contribution;
Poya (2023): Islamische Theologie, S. 3-5.

31

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

nen Ansitze, wie dies zu bewerkstelligen ist, bisweilen stark auseinander.®
Aufgrund der Konfrontation mit einer Vielzahl von Herausforderungen,
darunter Kolonialisierungserfahrungen, technische Errungenschaften und
positivistische Welt- und Wissenschaftsverstindnisse, sind die Diskussio-
nen um eine Neuausrichtung des kaldm zudem héufig in Reformdiskurse
eingebettet. Diese Kopplung an Reformdiskurse ist jedoch gleich mehrfach
problematisch: Indem spezifische Anliegen verfolgt werden,>® wird eine
Zielsetzung fiir den kalam vorgegeben. Dadurch besteht zum einen die Ge-
fahr einer Vereinnahmung und Verengung des kalam, insbesondere dort,
wo dem kalam der vormodernen Zeit jegliche Existenzgrundlage abgespro-
chen wird.®® Zum anderen konnen sich fiir Ansétze mit konkreten Zielset-
zungen Spannungsfelder zu einer wissenschaftlichen Herangehensweise mit
ergebnisoffenem Ausgang ergeben. Aufgrund des innovativen Charakters
wie auch mancher radikaler binnenislamischer Kritik begegnet man dem
neuen kaldm in der muslimischen Welt vielerorts auch mit Skepsis und
Zuriickhaltung.

Die vorliegende Arbeit ist zwar als systematische Arbeit innerhalb der
zeitgendssischen kalam-Diskurse beheimatet und weist Schnittstellen zu
einigen Ziel- und Schwerpunktsetzungen - insbesondere einem stiarkeren
Koranbezug und einer am Menschen orientierten Theologie — des neuen
kalam auf. Gleichzeitig steht die Arbeit jeglicher a priori definierten -
unabhingig davon, ob humanistisch, anthropozentrisch oder anderweitig
formulierten - Zielsetzung fiir den kalam kritisch gegeniiber. Vielmehr geht
sie von einer Komplementaritit der vor- und postmodernen Zugangswei-
sen aus und betont die systematische Perspektive als Bindeglied. Aufgrund
der hier verfolgten Fragestellung und Methodik ist es fiir diese Arbeit
daher treffender, von einem systematischen Forschungsansatz statt von einer

58 Wihrend es beispielsweise Sibli selbst um den Einbezug gesellschaftlich-zeitgendssi-
scher Fragen, die Vereinfachung der theologischen Sprache sowie die Anerkennung
von innerislamischer Diversitdt und Pluralitdt geht, pladiert der schiitisch-irakische
Theologie ‘Abd al-Gabbar ar-Rifa fiir ein fundamentales Umdenken im Lichte mo-
derner Rationalitit und Hermeneutik und strebt angesichts erlebter Gewalterfahrun-
gen eine humanistisch gepriagte Theologie an, die das Individuum wiirdigt. Neben
einenden Merkmalen gibt es also auch kontextuell und biographisch bedingte Fakto-
ren in den jeweiligen Entwiirfen. Vgl. Poya (2023): Islamische Theologie, S. 6-23.

59 Diese reichen von einer Vereinbarkeit von Islam und Moderne iiber befreiungstheo-
logische Ansitze bis hin zu humanistischen und anthropozentrischen Zielsetzungen;
vgl. Poya (2023): Islamische Theologie.

60 Vgl. Kapitel 3.3, wo exemplarisch Hassan Hanafi (1935-2021) als Verfechter eines
neuen kalam dargestellt und problematisiert wird.

32

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit

Identifikation mit einer Disziplin oder ihrer modernen Ausgestaltung in
Form des ilm al-kalam al-gadid zu sprechen. Insofern in dieser Arbeit eine
offenbarungstheologische Perspektive eingenommen wird, fungieren die
zeitgendssischen Koranwissenschaften als wichtigste Bezugsgrofie fiir die
systematische Argumentation, indem aktuelle Ergebnisse - insbesondere zu
den vier offenbarungstheologisch leitenden Begriffen wahy (Offenbarung),
tanzil (Herabsendung), qurian (Rezitation) und kitab (Buch) - einbezogen
werden, ohne dass jedoch selbst Exegese betrieben wiirde.

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit —
Weichenstellungen IT

Diese Grundlegungen sind methodologisch leitend: Die Arbeitsweise in-
nerhalb der Systematischen Theologie ist primir textwissenschaftlich aus-
gerichtet und verfolgt das Ziel, Argumente auf eine Frage hin sowohl zu
analysieren als auch zu entwickeln.®! Die zu untersuchenden Texte, die
selbst nicht zwingend systematischer Art sein miissen, werden dabei kon-
textualisiert, argumentativ re- und dekonstruiert, in Kontrast zu anderen
Positionen gesetzt und auf die eigene Fragestellung hin evaluiert. Darauf
aufbauend werden Denkmodelle entwickelt, welche die vorgefundenen
Spannungen in ein produktives Verhaltnis zu setzen vermdgen.®? Die syste-
matische Herangehensweise folgt dabei einem Vierschritt: Erstens werden
Voriiberlegungen getroffen und Thesen formuliert. Zweitens wird der zu
untersuchende Text dekonstruiert, indem Kernargumente herausgearbeitet,
interpretiert und gewiirdigt werden. Drittens wird eine eigene Position
entwickelt, indem die Argumente auf die zugrunde gelegten Leitfragen
bezogen und Denkmodelle als Losungsvorschldge fiir die vorgefundenen
Probleme entwickelt werden. Viertens werden Dekonstruktion und Kon-
struktion in einer Konklusion als Ergebnis zusammengefiithrt.®® Ziel die-
ses systematischen Arbeitens ist die wissenschaftliche Bewertung von Gel-
tungsanspriichen, die es verniinftig und hinreichend zu begriinden sowie
intersubjektiv nachvollziehbar darzulegen gilt.6*

61 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 37.

62 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 37-38.

63 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 38-41.

64 Vgl. Werbick (2015): Theologische Methodenlehre, S.385; Ozsoy (2015): Islamische
Theologie, S. 64.

33

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

In ihrer systematischen Ausrichtung folgt die vorliegende Arbeit diesem
methodologischen Vierschritt, wenn sie in einer Pendelbewegung textba-
siert unterschiedliche Verstandnisse theologischer Anthropologie diskurs-
kritisch und analytisch herausarbeitet sowie Argumente fiir und gegen
deren Begriindbarkeit evaluiert und so in Grundziigen eine eigene syste-
matische Position entfaltet und zur Diskussion stellt. Im Unterschied zu
einer exegetischen Arbeit strebt sie indes keine eigene Deutung koranischer
Textstellen an, sondern erarbeitet ihre Argumentation gestiitzt auf aktuelle
Ergebnisse hermeneutischer, literatur- und sprachwissenschaftlicher Kor-
anforschung.

Angesichts dessen, dass die theologische Anthropologie ein noch sehr
junges Forschungsfeld darstellt und sich muslimische Denker erst seit kur-
zer Zeit explizit darin verorten, kann keineswegs vorausgesetzt werden,
dass bereits klar ist, was theologische Anthropologie ist oder zu sein hat.
Dies ist mitunter dem Umstand geschuldet, dass der Begriff (theologische)
Anthropologie allein schon im deutschsprachigen Raum unterschiedlich
gebraucht wird, sodass hier bereits verschiedene Verstdndnisse, Pramissen
und Zuginge miteinander ringen. Diese unterschiedlichen Verstindnisse
gilt es in dieser Arbeit sichtbar zu machen und in geeigneter Weise zu syste-
matisieren.%> Dariiber hinaus hat der Begriff in verschiedenen Sprachregio-
nen unterschiedliche inhaltliche Pragungen, epistemologische Rahmungen
und theoretische Modellierungen erfahren, sodass das deutsche Begriffsver-
standnis nicht ohne Weiteres mit dem franzésischen anthropologie, dem
englischen anthropology oder dem arabischen ilm al-insan gleichgesetzt
werden kann.% Aus diesem Grund soll angesichts der Komplexitit des
Gegenstandes zunidchst der deutschsprachige Diskursraum zum Ausgangs-
punkt genommen werden, um von da aus Briicken in andere Kontexte zu
schlagen.

Fiir die offenbarungstheologische Perspektive legt diese Arbeit ein kom-
munikationsorientiertes Offenbarungsmodell zugrunde. Ausschlaggebend
hierfiir sind die folgenden Beweggriinde: Erstens steht eine solche Grund-
legung im Einklang mit den zeitgendssischen Tendenzen innerhalb der
koranwissenschaftlichen Forschung, die sich an dynamischen Konzepten

65 Vgl. dazu Kapitel 3 dieser Arbeit.
66 Vgl. Thies (2013): Einfithrung, S. 12-15; Hampe (1999): Anthropologie, S. 522.

34

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit

wie Kommunikation, Rede oder Diskurs orientiert.%” Zweitens wird gerade
dem kommunikativen Modell ein besonderer Stellenwert fiir die Entwick-
lung einer theologischen Anthropologie zugeschrieben, weil es in seiner
Beweglichkeit Beziehung abzubilden vermag.%® Drittens zeigt sich in der
kommunikativen Ansprache durch Gott eine — wenn nicht gar die wich-
tigste — Besonderheit der Beziehung zwischen Gott und Mensch.%® Dass
Gott tiberhaupt zu den Menschen spricht und wie er dies tut, hat also
hochste Relevanz fiir die theologische Anthropologie. Viertens werden
gerade anhand der jeweiligen Offenbarungsverstdndnisse auch religionsbe-
zogene Spezifika sichtbar, sodass dadurch das Charakteristische fiir den
Islam sichtbar wird. Flinftens eréfinet ein kommunikatives Modell dariiber
hinaus eine Horizonterweiterung, indem es den Menschen nicht nur als
Thema wahrnimmt, sondern seine Rolle als Akteur in einem Kommunika-
tionsgeschehen wiirdigt. Im Fokus der systematisch-theologischen metho-
dischen Herangehensweise steht also explizit die kommunikationsbezogene
Argumentation.

Obschon das iibergeordnete Ziel der Forschung eine Herausarbeitung
und Priifung systematischer Grundlagen fiir eine theologische Anthropolo-
gie ist, legt diese Arbeit im Sinne der Bewaltigbarkeit einen Zwischenschritt
ein, indem sie ein spezifisches Verstindnis als Basis legt, um von dort
aus weiter zu reflektieren. Da die kommunikationstheoretische Fundierung
ihre stirkste Verdichtung erstmalig beim dgyptischen Literatur- und Koran-
wissenschaftler Nasr Hamid Abt Zayd erfahren hat, dient sein Ansatz im
Folgenden als Grundlage, um von da aus seine Ideen in einen breiteren
Diskurskontext zu stellen und deren Eignung fiir die Grundlegung einer
theologischen Anthropologie zu evaluieren.”

67 Stellvertretend vgl. Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication; Ozsoy
(2006): Geschichtlichkeit; Seker (2019): Koran als Rede und Text; Khorchide (2018):
Gottes Offenbarung; Ebrahim (2020): Diskurs mit dem Qur’an; Zirker (2018): Ko-
ran; Neuwirth (2010): Koran als Text der Spétantike.

68 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.

69 Vgl. Schabestari (1994): Die theologischen und rechtlichen Grundlagen, S. 193.

70 Zur Begriindung der Relevanz von Abli Zayd sowie zu den Vertiefungsaspekten vgl.
Kapitel 1.4 und 3.4 dieser Arbeit.

35

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

1.5 Abti Zayd als Pionier fiir eine theologische Anthropologie? -
Weichenstellungen I11

Obschon es eine Reihe potentieller Autoren gibt, die fiir die Vertiefung
einer theologischen Anthropologie fruchtbar gemacht werden kénnen, eig-
net sich fiir die offenbarungstheologisch orientierte Reflexion einer theolo-
gischen Anthropologie einer besonders gut: der dgyptischen Literatur- und
Koranwissenschaftler Nasr Hamid Aba Zayd (1943-2010). Von manchen
als Pionier fiir die Entwicklung einer humanistischen Koranhermeneutik
gefeiert, von anderen als Haretiker verschrien, gehort Aba Zayd nicht
zuletzt aufgrund seiner polarisierenden Thesen zu den umstrittensten Per-
sonlichkeiten des zeitgendssischen Islams. Gleichwohl vereint er in seiner
akademischen Titigkeit zwei Aspekte, die fiir die vorliegende Fragestellung
reizvoll sind: seine Reflexion zur Offenbarung als Kommunikation und
seine unkonventionelle Weise, die Rede Gottes und den Menschen mitein-
ander in Beziehung zu setzen.

Von seinem Panorama an wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
sind vier Publikationen von besonderem Interesse: In seinem Hauptwerk
mafhiim an-nass (dt. Das Konzept des Textes)”! legt er seine Thesen zur
Textualitdt des Korans nieder, indem er ausgehend von einem kommunika-
tiven Offenbarungsmodell den Koran als linguistischen Text begriindet, der
mittels sprach- und literaturwissenschaftlicher Methoden vom Menschen
erschlossen werden kann.”> Heftige Reaktionen hat dabei nicht etwa die
darin enthaltene Grundlegung von Offenbarung als Kommunikation aus-
gelost, sondern einige Aspekte jener Hermeneutik, die er daraus ableitet:
darunter etwa die Anwendbarkeit des Begrifts nass auf den Koran und
die damit verbundene Wahrnehmung als literarischer Text oder die dialek-
tische Beziehung zwischen Text und kulturellem Kontext und die damit
verbundene Historizitdt.”> Fr Aufsehen hat auch sein Werk naqd al-hitab
ad-dini (dt. Kritik des religiosen Diskurses) gesorgt, in dem er eine unge-
schonte Kritik an die klerikale Elite richtet, den Diskurs iiber Religion zu
vereinnahmen und ihre Interpretation religiéser Quellen als verbindlich zu

71 Es gibt hier auch die Ubersetzung Das Verstindnis des Textes. Da diese Schrift Aba
Zayds wihrend seines Aufenthaltes in Japan entstanden ist und er sich auf Izutsu
bezieht, der sich mit semantischen Konzepten im Koran beschaftigt hat, ist eine
Ubersetzung mit ,,Konzept“ naheliegender.

72 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtim an-nass.

73 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 101-118.

36

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Abu Zayd als Pionier fiir eine theologische Anthropologie?

ideologisieren. Obschon viele seiner Kritikpunkte machtpolitische Struktu-
ren betreffen, ist besonders seine dort ausgefiihrte These von der Mensch-
lichkeit des Textes von theologischer Relevanz und Brisanz.”*

Gegen Ende seiner wissenschaftlichen Laufbahn hat sich Aba Zayd dann
im niederldndischen Exil einer stirker diskursorientierten Betrachtungs-
weise des Korans zugewandt. Seine Antrittsvorlesung fiir den Ibn-Rushd-
Lehrstuhl fiir Humanismus und Islam an der Universitit Utrecht erschien
2004 unter dem Titel Rethinking the Quran - Towards a Humanistic Her-
meneutics. Darin begriindet er exemplarisch anhand von textimmanenten
Dialogsituationen die These, dass der diskursive Charakter bereits in der
Struktur des Korans angelegt ist.”> Auch wenn die Hinwendung zur Diskur-
sivitat keine Abkehr von der Exegese mittels sprachwissenschaftlicher Me-
thoden darstellt, kann sie doch als selbstkritische Revision einiger seiner &l-
teren Standpunkte gedeutet werden. Obschon kein Sinneswandel, vollzieht
er hier einen Perspektivenwechsel, indem er nicht mehr die Textualitat
und damit den Begrift nass in den Mittelpunkt riickt, sondern tber die
miindliche Dimension des Begriffs quran den Fokus auf die vorkanonische
Gestalt legt, die er als diskursiv beschreibt. Dieser vermeintliche Bruch im
Ubergang von der Textualitit hin zur Diskursivitit erscheint weniger hart,
wenn man Aba Zayds Vorlesung zum Antritt am Cleveringa-Gedachtnis-
lehrstuhl fiir Religions- und Gewissensfreiheit an der juristischen Fakultat
der Universitit Leiden aus dem Jahre 2000 mitberiicksichtigt, die auch
biographisch zwischen den beiden Herangehensweisen liegt.”® Unter dem
programmatischen Titel The Quran - God and Man in Communication
thematisiert er dort am Beispiel von Ritualen und sprachlichen Redewen-
dungen, wie der Koran das Alltagsleben der Muslime durchdringt. Obwohl
die Beschiftigung mit dem Umgang und der Bedeutung des Korans fiir
das alltdgliche Leben zundchst einen unerwarteten Sprung innerhalb seiner
Forschungsschwerpunkte suggeriert, ldsst sie sich dennoch harmonisch
in das Gesamtgefiige einordnen: Noch lange vor der wissenschaftlichen
Beschiftigung mit dem Koran war Abli Zayds Bewusstsein aufgrund seiner
personlichen Frommigkeit dafiir geschdrft, dass der Koran nicht nur ein
durch stilles und rationales Lesen zu erschlieflendes Buch darstellt, sondern

74 Vgl. Abii Zayd (1994): Naqd; Abu Zaid (1996): Islam und Politik.
75 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking.
76 Vgl. Abu Zayd (2002): Everyday Life; Abu Zayd (2000): God and Man.

37

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

ein in seiner sinnlichen Asthetik lebendiges Phinomen des kollektiven
Erlebens ist.””

In all diesen vier Publikationen sind Denkanstéf3e enthalten, die im
Rahmen der formulierten Fragestellung evaluiert werden sollen. Allerdings
verfolgt die vorliegende Arbeit eine andere Schwerpunkt- und Zielsetzung
als Abii Zayd selbst: Wihrend es ihm im Kern stets um die Begriindung
und Ausarbeitung eines sprachwissenschaftlich-hermeneutischen Zugangs
zum Koran geht, richtet sich der Fokus dieser Arbeit auf die kommuni-
kationsbezogenen Impulse, die er in seinen Schriften bereitstellt oder zu-
mindest tangiert. Vom Panorama an Themen, die Aba Zayd bedient, ist
folglich nur ein Bruchteil fiir diese Arbeit von Relevanz. Infolgedessen
geht es nicht um eine Gesamtauswertung all seiner Werke, sondern um
die ErschliefSung der fiir die Fragestellung entscheidenden Gesichtspunkte
und die damit verbundene Neubewertung ideengeschichtlicher Aspekte.
Im Zentrum dieser Arbeit stehen daher weder das bewegte Leben Abu
Zayds’® noch seine hermeneutische Theoretisierung, sondern seine kom-
munikationsbezogenen Sachargumente, die im Kontext der Debatte um
eine theologische Anthropologie ausgewertet werden sollen.

Eine Fokussierung auf Abt Zayd ist dabei aus mehreren Griinden sinn-
voll: Erstens féllt sein Name gleich mehrfach, wenn es um das Potential
von Ansatzen geht, die fiir einen anthropologischen Zugang zur Theologie
fruchtbar gemacht werden konnen.” Angesichts des Umstandes, dass theo-
logische Anthropologie ein vergleichsweise junges Forschungsfeld darstellt,
birgt er als zeitgendssischer Autor zweitens nicht die Gefahr, dass bei der
Lektiire seinen Texten ahistorisches Gedankengut eingeschrieben wird.3°
Drittens stellt Aba Zayd eine Referenzfigur innerhalb der heutigen koran-
wissenschaftlichen Forschung dar, sodass seine Ideen sowohl von muslimi-
schen Theologinnen und Theologen wie auch von Islamwissenschaftlerin-
nen und Islamwissenschaftlern in kritischer Reflexion rezipiert werden.®!

77 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 28-29.

78 Zur Biographie Aba Zayds vgl. Abu Zaid (2006): Ein Leben; Schmid (2013): Islam im
europaischen Haus, S. 202-210; C)zsoy (2017): Pioniere, S. 36-37.

79 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, Anm. 3; Wild (2001): Mensch, Pro-
phet und Gott, S.9; Wild (2012): Concept of Man, S.29-30, 36; Boumaaiz et al.
(2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.

80 Vgl. dazu Kapitel 2.1.1 dieser Arbeit.

81 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S.230; Seker (2019): Koran als Rede und
Text, S.120-125; Istk (2015): Bedeutung des Gesandten, S.186-197; Kermani (1996):
Offenbarung als Kommunikation; Kermani (2015): Gott ist schon, S. 162-168.

38

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Abu Zayd als Pionier fiir eine theologische Anthropologie?

Viertens ist er einer der ersten und wenigen Denker, der die koranische
Offenbarung kommunikationstheoretisch reflektiert und erschlossen hat.?
Fiinftens lassen sich in seinen Schriften drei bedeutsame Felder identifizie-
ren, die eine gehaltvolle Bezugnahme zu jenen Problematisierungen, die
im dritten Kapitel erarbeitet werden, zulassen: die koranische Offenbarung
als Kommunikationsakt zwischen Gott und Mensch, die ihm zugeschriebe-
ne kontroverse These vom Koran als Menschenwort und die Rezitation
als irdische Manifestation der gottlichen Prasenz. Dadurch ist nicht nur
eine Kohérenz in Bezug auf die Gesamtarbeit gegeben, sondern auch eine
Konsistenz der Ideen gewihrleistet, da alle Themen aus der Feder eines
Autors stammen oder zumindest angerissen werden. Gerade dieser Punkt
der Gesamtkohidsion der Arbeit ist ausschlaggebend dafiir, dass Aba Zayd
der Vorzug vor allen anderen Autoren gegeben wird.

In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Aba Zayd lag der
Fokus bisher hauptsichlich auf dessen Koranhermeneutik. Diese wurde
insbesondere unter dem Gesichtspunkt der Methodik wie auch der gesell-
schaftspolitischen Reformen als praktische Folgen ebendieses theoretisch-
methodischen Zugangs diskutiert.3> Dartiber hinaus wurde sein Ansatz
auch innerhalb humanistischer Diskurse erdrtert, insofern Aba Zayd selbst
seine Koranhermeneutik als humanistisch bezeichnet hat.34 Die Bedeutung
dieser Zuordnung und Denomination wurde jedoch unterschiedlich beur-
teilt: So wurde etwa darauf hingewiesen, dass es sich hierbei nicht um
eine inhaltliche Auseinandersetzung mit der epochalen Bildungsbewegung
und Denkstromung handle, die einen Umbruch von der mittelalterlichen
Deutungshoheit der Theologie hin zur neuzeitlichen Philosophie mit Fo-
kus auf Natur und Mensch impliziert. Vielmehr sei Abi Zayds Begriffsver-
wendung auf die institutionelle Namensgebung seines Lehrstuhls, des Ibn-
Rushd-Lehrstuhls fiir Humanismus und Islam an der Universitat Utrecht,
zuriickzufiihren, den er von 2004 bis zu seinem Ableben 2010 bekleidet
hat.85 Fiir andere wiederum gilt AbG Zayds Ansatz gerade deshalb als hu-
manistisch, weil er einen Zugang zum Koran anbietet, der einerseits auf
das menschliche Potential fiir das Verstdndnis von Offenbarung setzt und

82 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 103-104.

83 Vgl. Seker (2019): Koran als Rede und Text; Behr (2018): Koranauslegung; Ozsoy
(2017): Pioniere; Volker (2017): Qur’an and Reform; Thielmann (2003): Nasr Hamid
Abu Zayd; Salman (2017): Lislam politique.

84 Vgl. Heimbach-Steins/Wielandt (Hrsg.) (2008): Was ist Humanitét; Reichmuth et al.
(Hrsg.) (2012): Humanism; Leirvik (2020): Islamic Humanism.

85 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 14.

39

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

andererseits die menschlichen Bedingungen von Offenbarung mitberiick-
sichtigt.®¢ Ebenso liefle sich sein Interesse an einer Deutung des Korans
im Einklang mit den Menschenrechten als humanistisches Bestreben deu-
ten.%” Trotz solch divergierender Ansichten besteht Einigkeit dariiber, dass
Abu Zayd in seinen Werken deutlich den Drang nach einer starkeren Beto-
nung des Menschen im islamischen Denken zum Ausdruck bringt. Dieser
wegweisende Impuls soll nun fiir die vorliegende Arbeit nicht bereits mit
dem normativ aufgeladenen Adjektiv ,humanistisch® taxiert, sondern wert-
neutraler zundchst als ein Bediirfnis und Anliegen gewtiirdigt werden, das
auch die theologische Anthropologie verfolgt.®® Durch diese spezifische
Zielsetzung werden die wissenschaftlichen Ergriindungen seines Offenba-
rungsmodells, die bisher iiberwiegend in einer am Humanismus orientier-
ten sprach- und literaturwissenschaftlichen Methodenreflexion eingebettet
erfolgten, folglich um eine neue Dimension erweitert.

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

Will man sich inhaltlich an der Erforschung des Feldes theologische An-
thropologie im Islam beteiligen, miissen zunéchst die Grenzen des Feldes
abgesteckt und Unklarheiten problematisiert werden. Deshalb beginnt die-
se Arbeit in Teil I, Kapitel 2 mit einer kurzen Einfiihrung in die historische
Genese des Begriffs Anthropologie sowie des entsprechenden Forschungs-
feldes, um zu verdeutlichen, mit welchen Dilemmata anthropologische
Fragestellungen konfrontiert sind. Hierfiir wéhlt die vorliegende Arbeit
statt einer liickenlosen begriffs- und fachgeschichtlichen Darstellung einen
problemzentrierten Zugang, indem sie basale Kernfragen und Problemstel-
lungen auf der Ebene des Begriffs, der Disziplin und des Untersuchungsge-
genstandes erdrtert. Darauffolgend soll es darum gehen, das Verhaltnis des
Begriffspaares Anthropologie und Islam in seinen Grundziigen zu skizzie-
ren. Dies dient dazu, allféllige Vorpragungen des Begriffs und des Feldes zu
kontextualisieren und Abgrenzungen im Sinne der Fragestellung vorzuneh-
men. Besonderes Augenmerk wird dabei jenen Diskursen geschenkt, die
unter der Bezeichnung ,Islamische Anthropologie® sowie ,,Anthropologie

86 Vgl. Volker (2015): Two Accounts, S.271, 284; Leirvik (2020): Islamic Humanism,
S.95-100.

87 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 95-100.

88 Vgl. dazu Kapitel 2.2.4 dieser Arbeit.

40

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

des Islams“ Fingang in die Literatur gefunden haben. Erganzend dazu wird
ein Blick auf den Humanismus als thematisch benachbartes Feld gewor-
fen, das sachliche Uberschneidungen mit der theologischen Anthropologie
aufweist, ohne jedoch ginzlich in dieser aufzugehen.?” Diese Thematisie-
rung ist aufgrund hdufiger Gleichstellungen und Verwechslungen insofern
relevant, als sie erdrtert, inwiefern anthropologische und humanistische
Ansitze deckungsgleich sind.

Danach werden in Kapitel 3 jene Ansétze analysiert, die sich explizit mit
einer theologischen Anthropologie im Islam befassen. Angesichts des Ge-
wichts, die ein solches Schlagwort in sich trégt, gilt es hier zunédchst zu kla-
ren, was liberhaupt gemeint ist, wenn von einer islamisch geprégten theolo-
gischen Anthropologie gesprochen wird. Was auf den ersten Blick trivial
klingen mag, ist ein notwendiger erster Schritt, der bisher in den meisten
Arbeiten nicht unternommen wurde. Ausgehend von einigen einschldgigen
Werken werden dabei zuerst Sachargumente jener Positionen herausgear-
beitet, die einer theologischen Anthropologie im Islam kritisch bis negie-
rend gegeniiberstehen. Anschlieflend werden jene Ansitze analysiert, die
der theologischen Anthropologie im Islam affirmativ gegentiberstehen. Da-
zu gehoren zum einen Arbeiten, die durch eine Anbindung an historische
und thematische Diskurse sich an der Debatte beteiligen. Zum anderen
sind dies Entwiirfe, die programmatisch die Notwendigkeit einer theolo-
gischen Anthropologie zu begriinden versuchen. In einer methodischen
Doppelbewegung werden dabei sowohl bestehende Positionen diskurskri-
tisch analysiert als auch eigene systematisch-theologische Argumente ent-
wickelt.” Damit leistet Teil I in komprimierter Form nicht nur jene lingst
tiberfallige Sondierung des Feldes fiir die Islamisch-theologischen Studien,
sondern auch deren Problematisierung. Durch die erbrachten Analysen
wird dariiber hinaus auch ein Versuch der Klassifizierung ermoglicht. Da-
mit schafft die vorliegende Arbeit erstmalig einen Uberblick iiber das so
verwinkelte Feld und bietet dadurch eine fundierte Diskussionsgrundlage
fiir kiinftige Forschungsvorhaben und Weiterentwicklungen.

Teil II stellt eine solche Weiterentwicklung in exemplarischer Weise dar,
indem er systematisch einen in Teil I identifizierten Forschungsstrang als
Erweiterung der bisher géngigen Forschungspraxis vertieft. Ausgehend von

89 Fiir Beziige zwischen Humanismus und theologischer Anthropologie vgl. Hampe
(1999): Anthropologie, S.521; Lahbabi (2011): Mensch, S. 35, 58; Khorchide (2010):
Humanistische Quranhermeneutik.

90 Vgl. dazu auch Kapitel 1.3 dieser Arbeit.

41

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

einer als Kommunikation verstandenen Offenbarung wird anhand eines
zeitgendssischen Denkers, des bereits vorgestellten Nasr Hamid Aba Zayd
(1943-2010), das Potential fiir die Fundierung einer theologischen Anthro-
pologie aus offenbarungstheologischer Perspektive diskutiert. Dabei wer-
den drei charakteristische Aspekte seines Wirkens ausgewdhlt, um deren
Eignung fiir die Grundlegung einer theologischen Anthropologie kritisch
zu priifen: seine Reflexion zur Offenbarung als Kommunikation, seine po-
larisierende These zum Status des Gotteswort als menschlicher Text sowie
die Rezitation als bewahrte Rede Gottes im Munde des Menschen.”! Inner-
halb dieser thematischen Schwerpunkte, die je ein eigenes Kapitel (4-6)
einnehmen, werden jene Aspekte und Ideen aufgegriffen, die Erkenntnisse
zum Aufeinanderwirken von Theologie und Anthropologie zulassen. Da es
hierbei um systematische Argumente und nicht um die Person Aba Zayd
an sich geht, erlaubt sich diese Arbeit im Dienste der Zielsetzung allfalli-
ge Inkonsequenzen wo ndtig mit entsprechenden Hinweisen zu glitten.
Ausgehend von einer Wiirdigung und Kritik werden alsdann jeweils im
Anschluss an alle drei thematischen Kapitel Ertrage und Impulse fiir eine
theologische Anthropologie festgehalten. Entsprechend folgt auch dieser
Teil der Arbeit einer methodischen Doppelbewegung, indem er textorien-
tiert die Position Aba Zayds darstellt, evaluiert und schlieflich auf die
theologische Anthropologie bezieht, um sachbezogene, systematische Argu-
mente zu entwickeln, die sich vom Autor abkoppeln lassen.

Zum Abschluss werden in Teil IIT die vorausgegangenen Teile in
einer Argumentationsverkettung und mit systematischem Blick auf die
Forschungsfrage ausgewertet und zusammengefiihrt. Basierend auf den
Einsichten aus den Teilen I und II werden die Erkenntnisse mit Blick
auf die theologische Anthropologie anhand von Kernfragen aufbereitet.
Auf diese Weise erhofft sich diese Arbeit, Anstofie fiir die gegenwirtig
anstehende Konzeption einer theologischen Anthropologie wie auch fiir
eine Etablierung Islamisch-theologischer Studien zu leisten. Sie versteht
sich dabei ausdriicklich nicht als Zuriickweisung bisheriger Konzeptionen,
sondern als deren Ergidnzung.

Zu guter Letzt sei darauf hingewiesen, dass zugunsten des Leseflusses
wo immer moglich bekannte Begriffe wie etwa Koran ohne Umschrift wie-
dergegeben werden. Dies gilt unter Vorbehalt jener Stellen, denen ein spe-
zifisches Verstdndnis eines Begriffs — z. B. quran zur Betonung einer spezi-

91 Vgl. dazu auch Kapitel 3.4 dieser Arbeit.

42

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

fisch miindlichen Dimension®? - zugrunde liegt. Wo eine eingedeutschte
Wiedergabe aus systematischen oder programmatischen Griinden nicht
sinnvoll erscheint, werden die Begriffe nach den Regeln der Deutschen
Morgenlandischen Gesellschaft (DMG) transliteriert. Auf die Transliterati-
on muslimischer Namen wird dann verzichtet, wenn die betreffende Person
lediglich in einer europdischen Sprache publiziert hat. Trotz Sensibilitat fiir
eine geschlechtergerechte Sprache wurde des einfacheren Leseflusses halber
weitgehend darauf verzichtet, beide Geschlechter explizit zu nennen. Wo
die minnliche Form steht, ist die weibliche - sofern theologiegeschichtlich
zutreffend - selbstverstdndlich mitgedacht. Die deutsche Wiedergabe von
Koranstellen folgt der Ubersetzung von Ahmad Milad Karimi aus dem
Jahr 2009.% Dabei handelt es sich um eine der wenigen Ubersetzungen
in deutscher Sprache, die von einem muslimischen Theologen angefertigt
wurde und dabei auch die &sthetische-poetische Dimension des Korans
mitberiicksichtigt.

92 Vgl. Kapitel 5.3 und 6 dieser Arbeit.
93 Vgl. Karimi (2009): Koran.

43

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil I:
Theologische Anthropologie im Islam - Sondierung
und Problematisierung



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche
im Widerstreit?

Um iiberhaupt iiber eine theologische Anthropologie im Islam reflektieren
zu kénnen, miissen vorgingig einige Grundlagen geschaffen werden, die
mitunter die Begriffsbedeutung und -verwendung wie auch die damit ein-
hergehenden inhaltlichen Prigungen betreffen. Denn heutzutage ist der
Begrift Anthropologie nicht nur als Bezeichnung einer eigenstandigen uni-
versitdren Disziplin — meist jedoch spezifischer unter dem Namen Sozial-,
allenfalls auch Kulturanthropologie - géngig, sondern es verfiigt nahezu
jede Fachdisziplin {iber einen anthropologischen Teilbereich. So gibt es
unter anderem eine biologische, psychologische, medizinische, forensische,
aber auch eine historische, philosophische, padagogische und theologische
Anthropologie, die sich heutzutage auf unterschiedliche Fakultiten und
Lehrstiihle verteilen. Gleichwohl sind anthropologische Dimensionen auch
in Forschungsbereichen wie etwa der Neurobiologie oder Ethik présent,
ohne dass diese die Bezeichnung Anthropologie begrifflich im Titel triigen.
Teildisziplinen wie diese stellen naturwissenschatftliche, sozialwissenschaft-
liche, geisteswissenschaftliche oder Mischformen der Anthropologie dar
und bauen teils aufeinander auf, stehen teils isoliert nebeneinander, neh-
men teils Bezug aufeinander oder stehen sich teils diametral gegeniiber.
Sie alle erheben Anspruch auf Teilhabe am anthropologischen Fachdiskurs
und konkurrieren damit um die Kontur des Feldes. Da angesichts der
je fachspezifischen Fragestellungen, Zielsetzungen und vielféltigen metho-
dologischen Zuginge keine Einigung hinsichtlich einer systematischen Be-
griffsdefinition erzielt werden konnte, kann von einer Anthropologie im
Singular schlichtweg gar nicht die Rede sein. Dies gilt gleichermafien fach-
tibergreifend wie auch fachintern.

Angesichts dieser Bandbreite und Komplexitit des Diskursfeldes ist es
angebracht, zu Beginn der Arbeit problemzentriert jene Herausforderungen
zu beleuchten, die sich fiir anthropologische Arbeiten auf der Ebene des
Begriffs, der Disziplin und des Untersuchungsgegenstandes stellen. Im An-
schluss daran widmet sich das Kapitel spezifischer dem Aufeinandertreffen
von Anthropologie und Islam, indem es in notwendiger Kiirze die groben
Entwicklungslinien dieser Begegnung nachzeichnet. Dieser Schritt ist inso-
fern wichtig, als er wesentliche Formationen und Tendenzen innerhalb

47



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

des Feldes aufzeigt, die wiederum zu einer praziseren Verortung des hier
zugrundeliegenden Forschungsvorhabens beitragen. Der Fokus liegt hier-
bei zunédchst auf zwei Betrachtungsweisen, denen man im Diskurs unter
den Bezeichnungen ,Islamische Anthropologie® und , Anthropologie des
Islams“ zwangsldufig begegnet. In Ergédnzung dazu wird abschlieffend ein
kursorischer Blick auf den Humanismus als thematisch benachbartes Feld
geworfen, um allféllige Parallelen und Grenzen wahrzunehmen.

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Seinen altgriechischen Wortbestandteilen nach setzt sich Anthropologie
aus anthropos fur ,Mensch® und logos fiir ,(verntnftige) Rede, Lehre,
Wissenschaft® zusammen und wird fiir gewdhnlich als Wissenschaft oder
Lehre vom Menschen definiert.®* In einem engeren Sinn bezeichnet der
Begrift das begriindete und systematisierte Wissen iiber den Menschen, in
einem breiteren Sinne jedoch wird alles Nachdenken iiber den Menschen
darunter gefasst.”> Spezifischere Definitionen, die tiber das Verstindnis
von Anthropologie als wissenschaftlich begriindete Lehre vom Menschen
hinausgehen, finden sich - wenn tiberhaupt — nur fachintern. So weisen
nicht nur Biologie, Geschichte, Philosophie und Padagogik je unterschied-
liche Vorstellungen von Anthropologie auf, die teilweise auf divergierenden
Pramissen, Methoden, Perspektiven und Funktionszuschreibungen fuflen,
sondern auch innerhalb dieser einzelnen Fachdisziplinen konkurrieren teil-
weise unterschiedliche Anschauungen miteinander.

An fécherlibergreifenden Auffassungen mangelt es aufgrund verschiede-
ner Faktoren: In den letzten Jahrzehnten ist das Wissen iiber den Menschen
so exponentiell gestiegen, dass eine integrative Zusammenfithrung der di-
vergierenden Forschungsrichtungen, Fragestellungen und Wissensbestdnde
in weite Ferne geriickt ist. Eine solche wiirde eine Systematisierungsleistung
voraussetzen, die angesichts der natur-, sozial- und geisteswissenschaftli-
chen Deutungsvielfalt, des methodischen und thematischen Pluralismus,
des zunehmend iiberbordenden Materialumfangs und dessen erschwerter
sachgerechter Beurteilung nicht mehr erbracht werden kann.® Das ist

94 Vgl. Schoberth (2006): Einfiithrung, S. 41; Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grund-
kurs, S. 1; Hampe (1999): Anthropologie, S. 521.

95 Vgl. Thies (2013): Einfiihrung, S. 12.

96 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. VIL

48

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

nicht zuletzt deshalb der Fall, weil ein klarer, gemeinsamer Gesichtspunkt
fehlt, von dem aus alle Erkenntnisse beleuchtet und evaluiert werden konn-
ten. So stellen Handbiicher iiber Anthropologie langst keine Enzyklopadien
mehr dar, die das lexikalische Wissen iiber den Menschen biindeln, son-
dern geben vielmehr ein Panorama an - teilweise einander entgegengesetz-
ten — Erkenntnissen wieder.”” Unter solchen Voraussetzungen ldsst sich we-
der ein Gesamtbild der Anthropologie noch eines vom Menschen erstellen.
Wie kaum eine andere Wissenschaft kampft die Anthropologie mit Identi-
tatsproblemen, die verschiedene Ebenen und Tiefendimensionen betreffen.
Dieses Kapitel ist deshalb darauf bedacht, jene Faktoren zu problematisie-
ren, die am Anfang einer jeden Auseinandersetzung mit Anthropologie
stehen, und daraus Konsequenzen fiir die vorliegende Arbeit abzuleiten.
Das Ziel ist folglich nicht eine historische Gesamtdarstellung, sondern die
Gewinnung eines systematischen Profils, das als wissenschaftliche Diskus-
sionsgrundlage fiir die Erarbeitung einer theologischen Anthropologie im
Islam gelegt werden kann.

2.1.1 Problemfeld Begriff - Anthropologie avant la lettre?

Obwohl sich der Begrift Anthropologie aus altgriechischen Wortbestandtei-
len zusammensetzt, ist sein heutiger Gebrauch im Sinne einer Wissenschaft
iber den Menschen nicht antiken Ursprungs. In der klassischen Literatur
der Antike findet sich lediglich das entsprechende Verb dazu, allerdings
demonstrieren die wenigen Wortbelege dort eine andere Bedeutung, die in
Richtung Geschwitz oder Tratsch iiber andere Menschen geht.”® Andere
frithe Nennungen - insbesondere in Schriften von Kirchenvétern - konno-
tieren hingegen eine theologische Rahmung. Dort wird der Begriff verwen-
det, um die Attribuierung Gottes mittels menschlicher Eigenheiten und
Eigenschaften zu umschreiben. Erst als diese Bedeutung allméhlich durch
das Konkurrenzwort Anthropomorphismus iibernommen wurde, verlor
der Begriff seine theologische Bedeutung und erfuhr eine semantische
Neuaufladung.”® Begriffsgeschichtlich betrachtet stellt Anthropologie einen
Neologismus aus dem 16. Jahrhundert dar, der sich erstmals in einer Schrift

97 Stellvertretend vgl. Pleger (2017): Handbuch der Anthropologie; Bohlken/Thies
(Hrsg.) (2009): Handbuch Anthropologie.

98 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 43.

99 Vgl. Marquard (1971): Anthropologie, S. 362-363.

49

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

des deutschen Philosophen, Theologen und Arztes Magnus Hundt aus dem
Jahr 1501 nachweisen lasst, in der er den Leib-Seele-Dualismus vor dem
Hintergrund der Metaphysik thematisiert.!” Zur Festigung des Begriffs im
Sinne eines wissenschaftlichen Arbeitsfeldes trug dann insbesondere ein
Werk des deutschen Philosophen Otto Casmann aus dem Jahr 1594 bei, in
dem er Anthropologie als doctrina humanae naturae definiert und dadurch
die Loslosung von der Metaphysik einleitete.!!

Hinsichtlich der Begriffsverwendung stehen sich in der Literatur nun pa-
radigmatisch zwei kontrire Ansichten gegeniiber: Auf der einen Seite wird
fiir eine enge Begriffsfiihrung pladiert, die sich strikt an der Wissenschafts-
und Begriffsgeschichte orientiert und Anthropologie entsprechend als neu-
zeitliches Phanomen behandelt. Erst mit dem Auftauchen des Begriffs im
16. Jahrhundert, der Herausbildung als eigenstindiges Arbeitsfeld und der
spezifischen Behandlung der Thematik unter neuzeitlichen Pramissen kon-
ne von Anthropologie im eigentlichen Sinne die Rede sein. Dem gegeniiber
vertritt die andere Seite die Ansicht, dass Anthropologie schlechthin fiir die
Reflexion tiber den Menschen stehe. Damit gehort sie von Anbeginn zu den
Themen des menschlichen Nachdenkens, da der Mensch seit jeher nach
seinem eigenen Wesen fragt. Entsprechend stiinden neuzeitliche Entwiirfe
in einer gedanklichen Kontinuitit zu vorneuzeitlichen Ansatzen.!02

Beide Ansichten weisen Vor- und Nachteile auf. Fiir eine breite Begriffs-
fithrung spricht, dass Anthropologie wenn nicht dem Begriff, dann doch
der Sache nach bis weit in die Vergangenheit zuriickreicht. Bereits in der
Frithzeit finden sich Belege dafiir: Die berithmte Inschrift ,Erkenne dich
selbst!“ am Apollotempel von Delphi, Platons in Dialogform verfasster My-
thos Protagoras, der von der Lehrbarkeit einer tugendhaften Ethik handelt,
oder auch biblische Erzdhlungen etwa von der Schopfung sind anschauli-
che Beispiele hierfiir. Sie stellen teils versteckte Formen einer Auseinander-
setzung mit anthropologischen Kernfragen dar und zeigen sich bisweilen
in diverser Gestalt: in Mythos, Tanz, Theater und Dichtung, in Kunst,

100 Vgl. Hundt (1501): Antropologium; Bauer (2012/2013): Was ist der Mensch, S. 441-
444,

101 Vgl. Casmann (1594): Psychologia anthropologica; Honnefelder (1993): Anthropo-
logie, S. 722; Schoberth (2006): Einfithrung, S. 42-44.

102 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S. 9-11; Schoberth (2006): Ein-
fithrung, S. 36-37; Marquard (1971): Anthropologie, S. 362; Plessner (1957): Anthro-
pologie, S. 410-411.

50

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Kultur, Religion und Gesellschaftsordnungen.!® Sie alle enthalten zumin-
dest implizite Deutungen iiber den Menschen, ohne sich dabei an bestimm-
ten Terminologien oder Wissensformen zu orientieren oder zwingend auf
Sprache als Bewiltigungsmittel zuriickzugreifen. Aus diesem Blickwinkel
erscheinen daher jene Anspriiche, die den Beginn der Beschiftigung mit
anthropologischen Grundfragen mit der Herausbildung einer mit dem
Namen Anthropologie gekennzeichneten Wissenschaftsdisziplin gleichset-
zen, problematisch. Denn solche Gleichsetzungen implizieren nicht nur
eine Abwertung vorneuzeitlicher Einsichten und Wissensbesténde, sondern
tiberhohen tendenziell auch die Wissenschaft als addquateste Form, die
menschliche Wirklichkeit zu beschreiben und zu erfassen.!’* Ein weites Be-
griffsverstindnis hat folglich den Vorteil, dass es nicht bereits im Ansatz be-
stimmte Dimensionen, Fragen, Deutungen und Wissensformen als unzulés-
sig deklariert und im Keim erstickt. Diese Offenheit des Begrifts aber stellt
gleichzeitig den gewichtigsten Nachteil dar, da zum einen eine Prazisierung
und Abgrenzung so enorm erschwert wird. Wenn nun nahezu jedes Reden
iiber den Menschen bereits das Attribut anthropologisch beanspruchen
kann, erwichst das Problem einer kaum zu bewiltigenden Menge an The-
men, angrenzenden Fragen und Materialquellen. Zum anderen ignoriert
eine anachronistische Riickkoppelung, welche die begriffsgeschichtlichen
Wurzeln vollig tibergeht, dass Begriffen durch ihre Genese eigene, teils
spezifische Pramissen und methodische Aushandlungen anhaften.!0>
Demgegeniiber liegt der Vorteil einer begriffsgebundenen Begrenzung
in einer klareren historischen Verortung. Wissenschattsgeschichtlich wurde
Ende des 16. Jahrhunderts eine Losldsung der Anthropologie aus einer
allgemeinen, theologisch und philosophisch orientierten Metaphysik hin
zu einer resp. mehreren eigenstindigen Teildisziplinen eingeleitet.!% Me-
taphysik kann dabei verstanden werden als Sammelbegriff fiir verschiede-
ne philosophische Theorien, die in ihrer theoretischen Ausrichtung beab-
sichtigen, einen umfassenden Erklarungsansatz fiir Prinzipien und Grund-

103 Vgl. Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grundkurs, S.16; Wissmann (2010):
Mensch, S. 458.

104 Vgl. Schoberth (2006): Einfiithrung, S.29-31; Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996):
Grundkurs, S. 16.

105 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.36-38; Hofmeiser (1986): Anthropologie,
S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie, S. 363-364.

106 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie,
S.363-364.

51

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

strukturen der Wirklichkeit zu bieten.'” Im Zentrum steht daher nicht eine
konkrete Wirklichkeit in ihrer faktischen Konstituiertheit, sondern deren
Voraussetzungen, Fundamente und Ursachen. Insofern diese grundlegen-
den Strukturprinzipien mit dem Sein als kleinste Einheit der Wirklichkeit
zusammenhingen, sind Metaphysik und Ontologie als Lehre vom Sein
und Seienden eng miteinander verflochten.'”® Mit der inhaltlichen Eman-
zipation erfuhr die Anthropologie nun eine spezifisch neuzeitliche Wen-
dung, wodurch an die Stelle der metaphysischen Verfasstheit der Welt nun
die Natur als Legitimationsquelle und Begriindungsinstanz trat und zum
Bezugspunkt der anthropologischen Definition des Menschen wurde.!%
Eine platte Identifikation von ,anthropologisch® mit ,auf den Menschen
bezogen® iibersieht folglich die Konnotation eines kritischen Gegenpro-
gramms zu nicht-empirischen Deutungen.!? Ein historisches Bewusstsein
iiber solche Pramissen und Paradigmenwechsel beugt entsprechend der
Gefahr vor, Aussagen aus weit auseinander liegenden Epochen - und damit
divergierenden Welt- und Wissenschaftsauffassungen — unbedacht zusam-
menfiithren zu wollen. Gleichzeitig hat ein begriffsgebundener Zugang den
Nachteil, all jene - selbst nach dem 16. Jahrhundert publizierten — Ansitze
und Darstellungsformen auszuschlieflen, die begrifflich nicht mit Anthro-
pologie operieren, inhaltlich aber sehr wohl anthropologische Sachverhalte
behandeln.!!! Mit einer terminologischen Engfithrung wiirden zudem jene
Sprachrdume ausgeschlossen, die historisch ein anderes Verstindnis von
Anthropologie entwickelt haben und infolgedessen denselben Gegenstand
unter anderen Schlagwortern verhandeln. Entsprechend birgt die alleinige
Orientierung an Terminologien die Gefahr, eine woméglich unzutreffende
historische, ideengeschichtliche und sprachliche Zasur zu konstruieren.!?
Dies gilt es insbesondere im Kontext islamisch-theologischer Entwiirfe
einer Anthropologie im Hinterkopf zu behalten.

Angesichts dieses Spannungsfeldes, der systematischen Ausrichtung der
Forschungsfrage und der notwendig vorzunehmenden Beschridnkungen er-

107 Vgl. Diirnberger (2021): Metaphysik, S. 111.

108 Vgl. Diirnberger (2021): Metaphysik, S. 111-112.

109 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie,
S.363-365; Schoberth (2006): Einfithrung, S. 45-46.

110 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie, S. 727.

111 Nach solchen Kriterien wiirde, um nur ein Beispiel zu nennen, etwa David Humes A
Treatise on Human Nature, das erstmals 1739/1740 erschien, durch die Engmaschig-
keit aus dem Raster fallen; vgl. Hume (2010): Treatise.

112 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 36-39.

52

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

folgt der Einstieg in diese Arbeit zundchst {iber einen begriffsbezogenen
Zugang, der im Sinne eines Tiiroffners fiir das Feld fungiert. Darauf auf-
bauend ist dann zu reflektieren, ob den jeweiligen Verwendungen eine
begriffsgeschichtlich oder sachgeschichtlich orientierte Argumentation zu-
grunde liegt. Da die Arbeit darauf abzielt, eine offenbarungstheologische
Begriindbarkeit von theologischer Anthropologie systematisch herzuleiten,
konnen die Kldrung und Verwendung des Anthropologiebegriffs dieser
Arbeit nicht vorangestellt werden, sondern sind elementare Aufgaben von
ihr.®> Ob und inwiefern also der Anthropologiebegrift innerhalb der musli-
mischen Tradition gebraucht und verankert werden kann, ist folglich erst
zum Abschluss addquat zu beurteilen.!'*

2.1.2 Problemfeld Disziplin - (k)ein Anspruch fiir die Theologie?

In ihren Anfingen erfuhr die Anthropologie durch die Loslésung von
der Metaphysik und die zunehmende Kritik an vermeintlich philosophisch-
theologischen Spekulationen eine naturwissenschaftliche Pragung, die eine
systematische Ausarbeitung der Empirie und der objektiven Erfassbarkeit
des Menschen anstrebte.!> Sie differenzierte sich jedoch im Geschichtsver-
lauf immer stirker inhaltlich und institutionell aus: Als eine der ersten
Teildisziplinen formierte sich Mitte des 19. Jahrhunderts eine biologische
Anthropologie, welche die leibliche Verfasstheit des Menschen unter evolu-
tionsbiologischen Gesichtspunkten zu ihrem Gegenstand erklirte. In den
1920er Jahren bildete sich dann - mitunter in Reaktion darauf - eine phi-
losophische Anthropologie heraus, die mittels eines naturphilosophischen
Ansatzes die Debatte um den Faktor Kultur erginzte und vom Individu-
um abstrahierend nach iibergreifenden Mustern suchte. Als aufgrund offen-
sichtlicher Kulturunterschiede die postulierten menscheniibergreifenden
Muster immer mehr ins Wanken gerieten, institutionalisierte sich in den
1960ern eine Kultur- und Sozialanthropologie, die sich auf die — durch die
Eingebundenheit in verschiedene Gesellschaftsformen und Sozialstruktu-
ren bedingten - Unterschiede fokussierte. Sie erklirte nun vielmehr ethnos
zu jhrem Gegenstand, was sich fachgeschichtlich darin spiegelt, dass sie

113 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 41.

114 Vgl. dazu Kapitel 7.1.3 dieser Arbeit.

115 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S.722-723; Hampe (1999): Anthropologie,
S.522.

53

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

im deutschsprachigen Raum den Namen Volkerkunde und spdter dann
Ethnologie trug, bevor sie in Anbindung an angelséchsische Diskurse die
Bezeichnung Kultur- oder Sozialanthropologie annahm. Ende der 1980er
Jahre erstarkte schliellich die historische Anthropologie, die ausgehend
von einem diachronen Zugriff die Differenzen im historischen Zeitverlauf
betonte und den Wandel sdmtlicher Lebensgestaltungsformen hervorhob,
wodurch ein in sich geschlossenes Menschenbild kategorisch infrage ge-
stellt wurde. 16

Obschon dieser Querschnitt durch die Geschichte sicherlich keine ge-
nealogische Abfolge darstellt, zeigt er doch einen Teil der Kritikpunkte,
die jeweils fiir die Entstehung neuer Zugangsweisen und komplementdrer
Bereiche entscheidend war. Dariiber hinaus veranschaulicht er beispielhaft
den Streit um die disziplindre Zustdndigkeit, in dem um die Deutungsho-
heit tiber den und die Menschen - oftmals auch in hochst polemischer
Weise — gerungen wurde. In welcher Form, mit welchen Schwerpunkten,
Epistemologien und methodischen Zugingen sich die Anthropologien
schliefllich etablierten, hing stark von wissenschaftstheoretischen, sprach-
lich-kulturellen und zeitlichen Faktoren ab.'” Aufgrund unterschiedlicher
methodisch und epistemologisch bedingter disziplindrer Unterschiede ist
es bis dato noch zu keiner Ubereinkuntt fiir eine systematische Definition
von Anthropologie gekommen, die iiber das Verstindnis von einer wissen-
schaftlich begriindeten Lehre iiber den und die Menschen hinausreichen
wiirde.

Im Gegensatz zu jenen Anthropologien, die sich an empirischen Metho-
den orientierten, gestaltete sich die Situation fiir theologische Entwiirfe
deutlich schwieriger. So wurden nicht nur deren Zugangsweisen und Be-
zugshorizonte fundamental infrage gestellt, sondern seit dem Erstarken
der Evolutionsbiologie auch deren Relevanz im Wissenschaftsdiskurs wie
auch im gesellschaftlichen Leben oftmals als gering oder vernachldssigbar
eingestuft, sodass sich die theologisch ausgerichtete Anthropologie ihre
Daseinsberechtigung im Feld erkdmpfen musste." Theologische Anthro-
pologie steht damit vor einem erh6hten Rechtfertigungsdruck gegeniiber
anderen Disziplinen und muss so ihre Relevanz und ihre Herangehenswei-

116 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7-10; Schoberth (2006): Einfiithrung, S. 52—
56, 74-76; Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-168; Marquard (1971): Anthro-
pologie, S.363-365.

117 Fir einige Beispiele vgl. Thies (2013): Einfiithrung, S. 12-15.

118 Vgl. Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grundkurs; S. 29-31.

54

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

sen legitimieren. Denn aufgrund des historisch bedingten Ubergewichts
der empirischen Prigung war das europdische Denken lange Zeit von
einer tendenziellen Gegensitzlichkeit von Theologie und Anthropologie
iberzeugt, die von beiden Seiten gleichermaflen postuliert wurde. Dies
lag zum einen daran, dass der Theologie durch die Loslosung der Anthro-
pologie von der Metaphysik eine wichtige Bezugsgrofie in ihrer Argumen-
tation strittig gemacht wurde. So wurde sie als spekulative Wissenschaft
deklassiert, die nicht zu objektiven, sondern nur zu subjektiven Einsichten
gelangen konne.' Zum anderen wurde eine klare und zugleich diametrale
Arbeitsteilung suggeriert, die eine Unterscheidung von Theologie und An-
thropologie anhand ihres primédren Untersuchungsobjekts Gott respektive
Mensch proklamierte.

Gegen solche kategorischen Ausschliisse setzte sich die theologische An-
thropologie mit stichhaltigen Argumenten entschieden zur Wehr:!2? Inso-
fern das menschliche Leben in sich plural ist, bleibt auch die Anthropologie
notwendig vielseitig, wodurch jede Zuspitzung auf eine Zugangsweise eine
Reduktion darstellt und die dahinterliegende Theorie ideologisch werden
lasst.?! Gerade angesichts dessen, dass jede Anthropologie eine eigene Be-
zugsgrofle hat — sei dies nun Natur, Kultur, Geschichte oder Gesellschaft
—, erscheint es gerechtfertigt, auch eine transzendental verbiirgte Macht
als eine solche zugrunde zu legen und als eine - gleichzeitig fiir viele
Menschen existentielle - Option der Selbstsicht zu reflektieren. Dariiber hi-
naus birgt eine strikte Trennung zwischen einem erkennenden Subjekt und
einem zu erforschenden Objekt, wie sie in manchen naturwissenschaftli-
chen Ansitzen praktiziert wird, die Gefahr, Vorannahmen nicht mehr zu
reflektieren.!”? Denn diese sind stets auf einer erkenntnistheoretischen und
damit theoretisch-philosophischen Metaebene angesiedelt, weshalb sie vom

119 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.12-13.

120 Stellvertretend vgl. zum einen Langenfeld/Lerch (2018): Theologische Anthropolo-
gie, S.15-72, die einen Antwortversuch auf spitmoderne Herausforderungen, dar-
unter Anfragen aus systemtheoretischer, interaktionistischer, psychoanalytischer,
kognitionswissenschaftlicher und naturalistisch-metaphysischer Perspektive, geben
und in ihrer 6kumenischen Ausrichtung auch Referenzpunkte fiir nicht-christliche
Religionen bieten. Zum anderen vgl. Thies (2013): Einfithrung, S.18-32, der aus
einer philosophischen Warte heraus eine Kritik an der Kritik der Metaphysik, der
Normativitit, des Konservatismus sowie des Objektivismus formuliert, die theolo-
gisch ebenfalls als Argumente geltend gemacht werden konnen.

121 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 15.

122 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S.11-12; Thies (2013): Einfiih-
rung, S. 10.

55

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

metaphysischen Rahmen auch nicht gianzlich losgelst werden kénnen.!?3
Aus einer solchen Betrachtungsweise heraus stellen alle anthropologischen
Antwortversuche keine faktischen Informationen dar, sondern besitzen
einen hermeneutischen Charakter, da sie Daten im Kontext des mensch-
lichen Denkens und Handelns einen Sinn verleihen.!?* Die illusorische
Vorstellung einer objektiven Betrachtungsweise des Menschen von auflen
bersieht zudem, dass jede Anthropologie ihre Relevanz aus der Frage
nach der Bestimmung des eigenen Lebens bezieht und davon lebt, eine
Selbstreflexion, also eine Reflexion von innen zu sein.!?5

Nichtsdestotrotz kann die Kritik an der Metaphysik als Kritik an apo-
logetischen Arbeitsweisen, a priori gesetzten Annahmen und methodisch
hinterfragbaren Riickgriffen von der Theologie positiv rezipiert werden,
um sich die Wichtigkeit der Verwendung intersubjektiv nachvollziehbarer
Methoden, rationaler Argumente und epistemologischer Reflexion prasent
zu halten. Thre Diskursfahigkeit stellt die theologische Anthropologie nicht
unter Beweis, indem sie aktuell Plausibles iibernimmt und ihre eigenen
Grundsitze tiber Bord wirft, sondern indem sie zeigt, dass sie in der Lage
ist, ihr fremde Perspektiven angemessen wahrzunehmen und ihre eigene
kritisch zu reflektieren. Dazu gehort neben der Kompetenz, im Diskurs
mit anderen intersubjektiv nachvollziehbaren Begriindungen zu offerieren,
auch die Einsicht, die Reichweite, die Grenzen und die Geltungsbereiche
der eigenen Sicht anzuerkennen.!?

Trotz ihres geeinten Anspruchs auf Mitspracherecht nach auflen ist die
theologische Anthropologie nach innen keineswegs monolithisch, sodass
sich in der Art, wie sie letztlich ausgestaltet wird, eine breite Varianz zeigt.
Dies lésst sich exemplarisch illustrieren: Innerhalb der christlichen Traditi-
on an europdischen Lehrstithlen wird theologische Anthropologie in der
Regel innerhalb der Fundamentaltheologie oder der Dogmatik verhandelt.
Ob sie von da aus der Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Schépfungs-
lehre oder Gnadenlehre oder einer Kombination heraus, ob methodisch
durch Einbezug der menschlichen Lebenspraxis oder aber systematisch
als Reflexion der Bedingungen der Mdglichkeit von Gotteserfahrung, ob
als Traktat, Thema der Exegese oder doch als Horizont der Theologie
zu entfalten sei, dazu gibt es unterschiedliche Positionierungen und Vor-

123 Vgl. Oeing-Hanhoff (1980): Metaphysik; Schoberth (2006): Einfiithrung, S.17, 57.
124 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 27; Thies (2013): Einfithrung, S.11.

125 Vgl. Thies (2013): Einfithrung, S. 10; Schoberth (2006): Einfithrung, S.12-13.
126 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.7-8; Thies (2013): Einfithrung, S. 11.

56

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

stofle.’?” Genauso wenig wie es also fiir die pluralen Teildisziplinen eine
verbindliche Definition von Anthropologie gibt, gibt es eine allgemeingiilti-
ge Definitionen von theologischer Anthropologie, die {iber das Verstindnis
einer Deutung des Menschen aus theologischer Sicht hinausreichen wiirde.

Da theologische Anthropologie in ihrem Selbstverstdndnis einschliefSlich
ihrer Zuordnungen, Begriindungen, Ausgangspunkte, Herangehensweisen
und Begrifflichkeiten religionsspezifisch und konfessionell gepragt bleibt,
kann die Situation fiir die Islamisch-theologischen Studien aufgrund man-
gelnder Einfithrungswerke zur theologischen Anthropologie an dieser Stel-
le nur erahnt werden. Relevantes zum Menschen und Menschsein findet
sich nicht gebiindelt an einem Ort, sondern in nahezu allen Disziplinen,
die zum klassischen Ficherkanon gehoren, allen voran dem figh, dem
kalam, der sira sowie dem tafsir. Entsprechend fehlt fiir die islamische
Glaubenstradition sowohl ein disziplindres und begriffliches wie auch ein
genuin arabisches Aquivalent zur theologischen Anthropologie innerhalb
der Forschungstradition.

All die genannten Faktoren verhindern es, an dieser Stelle eine systemati-
sche Definition von theologischer Anthropologie voraussetzen zu kénnen.
Vielmehr muss im Folgenden schrittweise erarbeitet werden, was unter
theologischer Anthropologie im Kontext islambezogener Diskurse verstan-
den wird und wurde und in welcher Konzeptualisierung sie dort vorzufin-
den ist.!?8 Dafiir kann sie sich lediglich behelfsweise an einer Arbeitsdefi-
nition orientieren: Bewusst offen ldsst sie Anthropologie im Sinne einer
Reflexion {iber den Menschen stehen, wahrend theologisch in doppelter
Hinsicht meint, dass sich diese Reflexion auf religids-normative Quellen
bezieht und in theologischer Absicht erfolgt. Durch eine solche induktive
Herangehensweise gesteht diese Arbeit einer theologischen Anthropologie
im Islam zu, ihre eigenen Inhalte, Termini, Grenzen und Tragfahigkeit
autonom abzustecken.!?” Zum Einstieg in die vorliegende Arbeit orien-
tiert sie sich deshalb ganz allgemein im Feld eines im deutschsprachigen
Raum unter der Bezeichnung ,theologische Anthropologie® verhandelten
Forschungsgebiets. Dies ergibt sich nicht zuletzt daraus, dass sowohl die is-
lambezogene Begriffsverwendung als auch die Zuordnung seitens muslimi-
scher Denker und Denkerinnen ihre hochste Verdichtung im deutschspra-

127 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 17-18.
128 Vgl. dazu Kapitel 3 dieser Arbeit.
129 Vgl. Schoberth (2006): Einfiihrung, S. 77.

57

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

chigen Raum erfahren hat.** In diesem Spannungsfeld von Voraussetzen
und Flexibel-Belassen bedarf es am Ende einer erneuten Priifung hinsicht-
lich der Verwendung und Leistungsféhigkeit der vorausgeschickten Begriff-
lichkeiten sowie deren Verortung innerhalb der Islamisch-theologischen
Studien.®!

2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand — Wesenskern oder doch
Diskurs?

Vergleichsweise spét erhebt sich also der Mensch infolge der frithneuzeit-
lichen Problematisierung der Vertrautheit mit sich selbst zum expliziten
Gegenstand einer als Anthropologie bezeichneten und spater durch weitere
Zusitze spezifizierten (Teil-)Disziplin, in welcher der Mensch als metho-
disch differenzierbarer Gegenstand begriffen wird.®> Doch was - oder
wer — ist der Mensch? An dieser Kernfrage anthropologischer Forschung
scheiden sich seit jeher die Geister. So begegnet man heutzutage fiir das De-
finiendum Mensch diversen Definientia wie etwa zoon politikon,'3* animal
rationale,3* dominus terrae,’®> homo sapiens,3® homo sociologicus,”¥” homo

130 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

131 Vgl. dazu Kapitel 7.1.2 sowie 7.1.3 dieser Arbeit.

132 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S. 722.

133 Dieser Begriff geht auf Aristoteles zuriick und fasst den Menschen als soziales und
politisches Wesen; vgl. Kullmann (1980): Der Mensch.

134 Dieser lateinische Begrift geht ebenfalls auf Aristoteles zuriick und hebt den Aspekt
der rationalen Vernunft als Unterscheidungsmerkmal etwa zu Tieren hervor; vgl.
Beckmann (1993): Animal rationale.

135 Dieser Begriff verweist auf einen alttestamentlichen Herrschaftsauftrag des Men-
schen gegeniiber der Schopfung, was theologiegeschichtlich friih als Naturbeherr-
schung, spiter dann als hiitende Verantwortung ausgedeutet wurde; vgl. Riiterswor-
den (1993): Dominum terrae.

136 Ein Ordnungsbegriff der Biologie, der den Menschen als zur Gattung Homo und
zur Familie der Menschenaffen gehorend klassifiziert und wortlich den vernunftbe-
gabten Menschen meint; vgl. Schrenk (2019): Frithzeit des Menschen.

137 Dieser Begriff fasst den Menschen als gesellschaftlich bedingtes Wesen, der sich
in seinem Rollenhandeln unterschiedlichen Anspriichen beugen muss; vgl. Dahren-
dorf (2010): Homo Sociologicus.

58

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

ludens,3® homo oeconomicus'® oder homo religiosus,*® ja gar von einem
homo islamicus! ist die Rede. All diese Bestimmungsversuche stellen spe-
zifische Eigenschaften, Fihigkeiten oder Dimensionen des menschlichen
Daseins und Formen der Weltaneignung in den Vordergrund und veran-
schaulichen dadurch gleichzeitig, dass es keine allgemeingiiltige Definition
des Menschen gibt — und wohl auch nicht geben kann.

Samtliche der (Teil-)Disziplinen, die sich im anthropologischen Feld
bewegen, versuchen, den Menschen, seine Wesensziige, Handlungsmuster,
Denkformen und Gemiitszustinde zu beschreiben und Erkldrungen fiir
seine Existenzformen zu finden: Durch welche Charakteristika zeichnet
sich der Mensch aus? Was ist seine Bestimmung und wonach strebt er?
Welche Rolle kommt seiner sozialen Umwelt und seinen Mitmenschen
zu? Wie ist sein Korper aufgebaut und welche Beziehung hat er zu ihm?
Wie und warum entwickelt er Gefithle? Wie hat er sein Dasein in der
Geschichte ausgestaltet? Ab wann kommt ihm iiberhaupt die Bezeichnung
Mensch zu?4? Obschon sich dieses Panorama an Fragen aus derselben
Grundproblematik ergibt, naimlich was der Mensch ist, zielen all diese Fra-
gen augenscheinlich auf ganz unterschiedliche Aspekte des menschlichen
Daseins. Sie oszillieren zwischen unterschiedlichen Polen: zwischen einer
Fokussierung auf den physikalischen Korper im engeren Sinne und dem
Geist als Ebene, die iiber empirische Beobachtungen hinausgeht, zwischen
der Suche nach tibergreifenden Mustern, die alle Menschen miteinander
teilen, und der Betonung einer Individualitat, zwischen der Proklamation
invarianter Wesenskonstanten der menschlichen Natur und dem Verweis
auf historischen Wandel.13

138 Dieser Begriff fasst den Menschen als Wesen, das seine kulturellen Féhigkeiten tiber
das Spiel entwickelt; vgl. Huizinga (2017): Homo Ludens.

139 In diesem wirtschaftswissenschaftlichen Modell wird der Menschen als rationaler
Akteur gefasst, der die Nutzenmaximierung in den Vordergrund riickt; vgl. Kirch-
gssner (2013): Homo Oecnomicus.

140 Der Begriff fasst den Menschen in seiner Religiositét; vgl. Assmann/Strohm (Hrsg.)
(2014): Homo religiosus.

141 Dieser Begriff ist insbesondere von den Prinzipien eines islamischen Wirtschafts-
und Finanzwesens gepragt; vgl. Furqani/Echchabi (2022): Who is Homo Islamicus;
Sholihin et al. (2022): Systematic Review; Hans (1952): Homo oeconomicus islami-
cus.

142 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Wissmann (2010): Mensch, S. 459.

143 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro-
pologie, S.19-20.

59

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Ein Konsens scheint aus mehreren Griinden nicht greifbar: Bereits an-
gesichts der Grundfrage, was iiberhaupt im Fokus stehen soll, wenn man
nach dem Menschen fragt, divergieren die Ansichten. In der Folge wird
dann auch darum gerungen, welche Methoden fiir die Erschlieffung dieses
Gegenstandes angemessen sind. Erschwerend kommt hinzu, dass sich die
Frage nach dem Menschen nicht mit einer simplen Addition aller Erkennt-
nisse beantworten ldsst, da all diese Einsichten verschiedenen Kontexten
entstammen und an spezifische Wahrnehmungs- und Sprachzusammen-
hénge gebunden sind. Im Streit um den Menschen fehlt den Disziplinen
oftmals eine gemeinsame Ebene, auf der sich die abweichenden Ansichten
argumentativ austragen lieffen.!** Wahrend etwa Fachrichtungen wie Theo-
logie, Philosophie, Rechtswissenschaft und Medizinethik {iber den Begrift
der Menschenwiirde in einen fruchtbaren Dialog treten konnen, ist er
in naturwissenschaftlichen Fachdisziplinen wie etwa der Humanbiologie
weitaus weniger bedeutsam. Der Streit der Disziplinen wird folglich auf
der begrifflichen Ebene durch eine fehlende gemeinsame Sprachbasis ver-
stiarkt.*> All dem steht die Frage voran: Lasst sich der Mensch tiberhaupt
definieren? Sollte die Leitfrage der Anthropologie nicht eher lauten: Welche
Bedeutung sprach sich der Mensch im Laufe der Geschichte zu?¢ Oder:
Was war es, was der Mensch iiber sich wissen wollte?!47

Hieraus wird nur allzu deutlich, dass der Untersuchungsgegenstand
selbst ein Problemfeld darstellt. So tobt sowohl diszipliniibergreifend als
auch fachintern ein kontroverser Streit hinsichtlich der Frage, wie das
Zentrum der Anthropologie gestaltet werden soll: Manche pladieren dafiir,
trotz aller Schwierigkeiten nicht auf die Frage nach dem Wesen des Men-
schen zu verzichten, jedoch ,Wesen“ nicht essentialistisch im Sinne einer
Substanz zu verstehen, sondern als inhaltsoffene Strukturformel zu entwi-
ckeln, die - geschichtlich unabgeschlossen - Gegenstand fortdauernder
Diskussion bleibt.18 Andere wiederum bevorzugen theoretische Modelle,
die als begrifflich reflektierte und bewdhrte wissenschaftliche Konstruktio-
nen vorhandene empirische Daten zusammenfassend interpretieren.® Fiir

144 Vgl. Schoberth (2006): Einfiithrung, S.13; Hartung (2008): Philosophische Anthro-
pologie, S. 10; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 45-48.

145 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro-
pologie, S.19-20.

146 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S. 25.

147 Vgl. Blumenberg (2006): Beschreibung des Menschen, S. 483.

148 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 84.

149 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. 4.

60

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Dritte wiederum besteht die Aufgabe der anthropologischen Reflexion da-
rin, Begriindungen, die fiir das menschliche Selbstverstindnis von Bedeu-
tung sind, zu verstehen, wodurch Wesensbestimmungen und Begriffsdefi-
nitionen in den Hintergrund riicken.!® Thr Gegenstand ist damit nicht
das Objekt Mensch, sondern der Diskurs iiber den Menschen in seiner
Selbstwahrnehmung. Thr angestrebtes Ziel ist nicht das Wissen iiber den
Menschen, sondern ein fortwéahrend zu fithrender und immer neu zu eré6ft-
nender Prozess der menschlichen Selbstklarung.!!

Doch damit nicht genug. Wiederkehrend werden zwei Kernaspekte
heftig debattiert: zum einen, inwiefern Anthropologie holistisch auf den
Menschen blicken kann, soll und muss und wie sie dies angesichts der
Herausforderungen methodisch bewerkstelligen kann, zum anderen, inwie-
fern Anthropologie selbst normativ ist. In Anbetracht historischer Erfah-
rungen mit superioristischen Modellen'™? ist die heutige anthropologische
Forschung dafiir sensibilisiert, normative Aussagen, Sollens-Bekundungen
und Wertungen tunlichst zu vermeiden. Ihr Auftrag wird nicht darin gese-
hen, normative Aussagen zu postulieren, sondern diese vielmehr zu dekon-
struieren und transparent zu machen. Gegenwirtig ist man deshalb dazu
geneigt, den Themenkomplex der Normativitit in die Verantwortung der
Ethik zu legen, ohne sich der Interdependenzen zwischen Anthropologie
und Ethik zu verschlieflen.!>

Damit ist eine Bandbreite an Problemstellungen aufgezeigt, vor denen
jede anthropologisch ausgerichtete Arbeit steht. Dass eine so breit gefasste
Frage, wie jene, was der Mensch ist oder sein soll, nicht in einer Disserta-
tion beantwortet werden kann, versteht sich von selbst. Der Gegenstand
der vorliegenden Arbeit ist aber ohnehin nicht der Mensch an sich, sondern
der theologisch begriindete Diskurs iiber den Menschen. Die Frage, was
konkret als Untersuchungsobjekt einer theologischen Anthropologie fun-
gieren kann, muss an dieser Stelle aufgrund der Ausrichtung der Fragestel-
lung zuriickgestellt werden. Statt sich mit potentiellen Wesensdefinitionen
des Menschen auseinanderzusetzen oder {iber die Operationalisierbarkeit
des Untersuchungsobjekts Mensch zu reflektieren, erklart diese Arbeit die
theologische Anthropologie zu ihrem Untersuchungsgegenstand. Von da

150 Vgl. Schoberth (2006): Einfiihrung, S. 84.

151 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 83-84.

152 Etwa in der Rassenanthropologie, vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7-10.

153 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S.38-40; Thies (2013): Einfithrung, S.10-12;
Schoberth (2006): Einfithrung, S. 89, ferner auch S.72 und S. 12.

61

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

aus kann sie anhand der gegenwirtigen Debatten kldren und problemati-
sieren, was in den dortigen Konzeptionen als Objekt der theologischen
Anthropologie ausgewiesen wird. Allerdings ist es nicht ihr angestrebtes
Ziel, den Menschen in irgendeiner Form als Untersuchungsgegenstand zu
definieren. Ohnehin ist dies kaum a priori zu bestimmen. Denn was fiir
eine Bestimmung des Menschseins — zunichst fiir die jeweilige Disziplin
und von da aus dann anthropologisch iibergreifend - von Relevanz ist,
lasst sich nicht im Vorfeld definitorisch fixieren, sondern ist Bestandteil
der anthropologischen Reflexion selbst, weshalb sich die Elemente aus dem
Feld ergeben miissen.!>*

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

Angesichts dieser historisch vielfaltigen Entwicklungen des groflen Feldes
Anthropologie stellt sich nun die Frage nach der Begegnungsgeschichte von
Anthropologie und Islam. Gerade die Art und Weise, wie der Islam in das
anthropologische Feld einbezogen wurde, hat nicht nur zu Spannungen,
sondern auch zu neuen Impulsen und Ausdifferenzierungen gefiihrt, die es
nachfolgend in aller Kiirze aufzuzeigen und einzuordnen gilt. Begibt man
sich gegenwirtig auf die Suche nach dem Wortpaar ,Islam und Anthropo-
logie® fallt insbesondere auf, dass in den letzten Jahren eine Tendenz zur
Wiederbelebung einiger lterer Aufsitze und Diskurse zu verzeichnen ist,
die ihren Niederschlag in Neuauflagen und Nachdrucken gefunden hat.!>°
Publikationen wie diese belegen nicht nur eine kontinuierliche Auseinan-
dersetzung mit anthropologischen Sachverhalten seit mindestens 60 Jah-
ren, sondern tragen auch mafSgeblich zu einer spezifischen Sicht auf das
Feld bei: So weist die gegenwirtige Forschungslandschaft einen deutlichen
Uberhang an sozialwissenschaftlich ausgerichteter Literatur auf, sodass im
Wissenschaftsdiskurs mit Blick auf die Pfeiler Islam und Anthropologie
die Wahrnehmung einer an Lebenswelten ankniipfenden, mit sozialwis-
senschaftlichen Methoden betriebenen Anthropologie vorherrscht. Spricht
man heutzutage von Anthropologie in Verbindung mit dem Islam, werden
insbesondere Assoziationen zu Namen wie Akbar Ahmed, Abdul Hamid
el-Zein oder Talal Asad geweckt, allesamt Wissenschaftler, deren Arbeiten
nachweislich sozialwissenschaftliche Pragungen aufweisen.

154 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 41.
155 Stellvertretend vgl. Kreinath (2012): Anthropology; Marranci (2008): Anthropolo-
gy; Bowen (2012): New Anthropology.

62

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

Ein Blick auf diese Ansdtze und Diskurse verdeutlicht somit, dass die
Modellierung des Feldes Anthropologie bis heute noch stark sozialwissen-
schaftlich besetzt ist und noch nicht in gebithrendem Masse als theologi-
sche Aufgabenstellung erkannt wurde. Gleichwohl stellt sich angesichts des
Grades an Textbeziigen zu religiosen Primdrquellen sowie des normativen
Gehalts, den einige dieser Ansitze aufweisen, die Frage, inwiefern es sich
hierbei bereits um eine Art von verdeckter theologischer Anthropologie
handelt.

2.2.1 Der Islam als ,,Feind®“ der Anthropologie — Anthropologie als ,,Feind®
des Islams?

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein standen sich Theologie und Anthropolo-
gie in der Wissenschaftsgeschichte als zwei Disziplinzweige gegeniiber, die
gegensatzliche Geltungsanspriiche vertraten: Wahrend sich Theologie als
Lehre tiber Gott verstand, welche die auf Gott bezogenen Glaubensinhalte
zum Gegenstand ihrer Betrachtung macht, war die Anthropologie als Lehre
iber den Menschen mit der Erforschung menschlicher Existenz beschaf-
tigt. Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts erhob dann die Anthropologie
explizit den Anspruch - neben ihrer eigentlichen Aufgabe im Sinne Kants,
den Menschen iiber sein Menschsein aufzukldren'>® -, auch iiber Religion,
deren Funktion und Bedeutung aufklaren zu kénnen und eine Anthropolo-
gie der Religionen zu beinhalten.!>’

Trotz dieser Hinwendung zum religiosen Feld wurde der Islam bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein innerhalb der sich zunehmend ausdifferenzie-
renden, transformierenden und unter verschiedenen Bezeichnungen insti-
tutionalisierenden kultur-, sozial- und religionssoziologisch ausgerichteten
Anthropologie weitgehend marginalisiert.!® Dies lag zum einen daran, dass
der Islam bei den damaligen Anthropologen, die nach Artefakten und Re-
likten suchten und ethnographisch arbeiteten, bereits frith in Verruf geraten
war, als Eroberungsreligion Reliquien &lterer Religionen zerstort zu haben,

156 Kant (1800): Anthropologie: S. IV.

157 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 653-654; zur Anthropolo-
gie der Religionen vgl. Boddy/Lambek (2013): Companion to the Anthropology of
Religion; Quack (2017): Religionsethnologie.

158 Dazu, wie der Gegenstand ,Islam® in die Anthropologie aufgenommen wurde und
welche Konkurrenzverhiltnisse sich mit der Orientalistik resp. Islamwissenschaft
ergaben, vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie.

63

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

und fortan als Kulturvernichter, Storfaktor und Feind der Anthropologie
stigmatisiert wurde.®® Zum anderen schien sich ihnen der Islam durch den
betonten Transzendenzbezug zu entziehen, denn

[d]ie Wahrnehmung der Anthropologen, die das Religidse ,sehen’ woll-
ten, endete eben dort, wo das Religidse auf einen absolut transzendenten
Gott reduziert erschien.!60

In diesem absoluten Transzendenzanspruch fand man folglich einen der
entscheidenden Ausschlussfaktoren, denn was nicht beobachtet werden
konnte, konnte auch nicht anthropologisch erschlossen werden.!®! Damit
wurde der Islam also in doppelter Hinsicht als anthropologiefeindlich
gebrandmarkt: Zum einen sei er der Anthropologie gegeniiber feindlich
gesinnt, weil er deren Untersuchungsgegenstinde in seiner zerstdrerischen
Eroberungswut vernichtet habe. Zum anderen entziehe er sich aufgrund
der fehlenden irdischen Abbildbarkeit Gottes und der Verlagerung in
die transzendentale Sphire jeglicher anthropologisch wahrnehmbaren Ein-
sicht.

Obschon punktuell ein fachliches Bediirfnis nach der Erforschung mus-
limischer Lebenswelten artikuliert wurde, war ihre Implementierung weit-
gehend politisch motiviert. Mit dem Auftrag der Kolonialherren zur Er-
forschung der Bevolkerung der kolonial besetzten Gebiete wurde auch
der Islam relevant.!®> Erst gegen Ende der 1960er Jahre dann wurde
er vermehrt ohne kolonialistischen Hintergrund in das Forschungsfeld
miteinbezogen, wobei das Interesse zunéchst typischen sozialanthropolo-
gischen Forschungsfeldern wie Kultpraktiken mystischer Traditionen und
Verwandtschaftsbeziehungen galt.!6* Allerdings blieb der Anteil an islambe-
zogener Anthropologieforschung bis in die 1990er und auch dariiber hinaus
vergleichsweise gering.164

Doch nicht nur die sozialwissenschaftlich orientierten Anthropologen
nahmen in der Anfangszeit eine ablehnende Haltung gegeniiber dem Islam

159 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655, 660.

160 Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655.

161 Dieses Argument sollte auch fiir den Zweig der theologischen Anthropologie rele-
vant werden; vgl. dazu Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.

162 Vgl. Schulze (2021): Islam als Feind der Anthropologie, S. 656-658.

163 Vgl. Geertz (1968): Islam Observed; Eickelman (1976): Moroccan Islam; Gellner
(1973): Post-Traditional; Gilsenan (1973): Saint and Sufi in Modern Egypt, die hier
zu den ersten Werken gehorten.

164 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 660.

64

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

ein, umgekehrt gab es auch von muslimischer Seite Vorbehalte gegeniiber
der als ,westliche Anthropologie® bezeichneten Forschungsdisziplin. Dieses
Unbehagen kam jedoch nicht von ungefihr, sondern lag vornehmlich darin
begriindet, dass der Islam erst im Kontext kolonialherrschaftlicher Expedi-
tionen und Auftragsforschung allméhlich in das ethnologisch arbeitende
Diskursfeld eingebettet wurde. Entsprechend wurde die Anthropologie als
Kind des westlichen Imperialismus und der Kolonialgeschichte begriffen.16
Die allgemeine Skepsis bringt Elkholy auf den Punkt:

[T]he field [of anthropology, E. I.-A.] attracted two types of people:
missionaries and colonial administrators.16¢

Die Kritik richtete sich dabei unter anderem an die Pramissen, Termino-
logien, Methoden und die damit erzeugten Forschungsergebnisse.'” Im
Zuge postkolonialer Entwicklungen forderte man verstirkt ein Korrektiv
zu verbreiteten westlichen Sozialtheorien sowie eine Losldsung vom Ethno-
zentrismus, aber auch von kolonialistischen und imperialistischen Struktu-
ren ein!%® So hauften sich in den 1980er Jahren jene Publikationen, die
nach einer neuen Verhiltnisbestimmung von Islam und Anthropologie ver-
langten. Infolge des Bediirfnisses nach einer fernab von orientalistischen
Verkldarungen mit entsprechenden Sensibilititen fiir das Feld betriebenen
Anthropologie wurde so der Ruf nach einer sogenannten ,Islamischen
Anthropologie® laut. Diese machte es sich zur Aufgabe, im Kontext der
Kolonialisierungserfahrung und der damit verbundenen Definitionsmacht
desjenigen, der erforscht, das Verhaltnis zwischen der Disziplin und ihrem
Forschungsobjekt zu problematisieren. Im Zuge der Formierung als neuer
Forschungsstrang galt es zunichst die definitorische Frage danach, zu kla-
ren, was Islamische Anthropologie ist und wie der Islam innerhalb dieser
zu gewichten ist.!%

165 Vgl. Davies (1988): Knowing One Another, S. 30-33, 72-75.
166 Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 85.

167 Vgl. Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 78.
168 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.

169 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S.2-4.

65

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

2.2.2 ,Anthropologie des Islams® oder ,Islamische Anthropologie®?

Um die konkurrierenden Anliegen dieser beiden Anthropologieverstind-
nisse besser zu erfassen, hat der britische Sozialanthropologe Richard
Tapper eine Differenzierung anhand der Bezeichnungen ,Islamische An-
thropologie® versus ,Anthropologie des Islams® vorgeschlagen. Letztere
bezeichnet das Studium muslimisch gepragter Gesellschaften und Kulturen
einschliefSlich ihrer Traditionen, Glaubensiiberzeugungen und Praktiken.
Sie wird als eine Unterdisziplin der Religionsanthropologie klassifiziert,
insofern sie kultur- und sozialanthropologische Methoden auf eine spezi-
fische Religion, eben den Islam, anwendet.””? Thr Profil lasst sich gemaf3
Tapper folgendermaflen ausfiihrlicher definieren:

The anthropology of Islam studies how Muslims (individuals, groups,
societies, nations) present/construct themselves as Muslims (as a major
constituent of their identity), for example, through markers of various
kinds: diet (proscription of pork and alcohol), myth and genealogy (holy
decent), reverence for the prophet (mevluds in Turkey), conflict (Shi’a/
Sunni), and discursive traditions. Some of these markers are clearly
textual, though all of them could be seen as texts in a broad sense,
and hence matter for discussion within the context of anthropological
approaches to the study of Islamic texts.'”!

Die als Anthropologie des Islams bezeichnete disziplindre Richtung un-
tersucht folglich anhand von empirisch beobachtbaren oder erfragbaren
Merkmalen die Selbstdarstellung von Muslimen. Sie {ibersetzt dabei die
Glaubenspraxis in andere Verstandnissysteme und analysiert den Gebrauch
und die Produktion islamischer Texte, sodass im Kontext der iibergreifen-
den Religionsanthropologie ein Vergleich iiber verschiedene Kulturraume
und Religionen hinweg mdglich wird. Fundamental ist dabei, dass die so
verstandene Anthropologie des Islams offenkundig nicht mit Entwiirfen
einer theologischen Anthropologie gleichzusetzen ist,'”? sondern in heuti-
ger Terminologie als sozialanthropologische Studien iiber Religion zu verste-

170 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.
171 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.
172 Vgl. Trapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.

66

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

hen sind. Sie werden im Folgenden deshalb prignanter als sozialanthropo-
logische Forschung tiber den Islam gefasst.1”?

Doch fiihlten sich einige in sozialwissenschaftlichen Fichern ausgebilde-
te Musliminnen und Muslime von dieser in ihren Anfédngen orientalistisch
gepragten Umsetzungsart der sozialanthropologischen Forschungsperspek-
tive in ihrer Selbstdarstellung und ihrem religiésen Selbstverstindnis kei-
neswegs addquat reprasentiert. Als Reaktion bildete sich unter der Bezeich-
nung ,Islamische Anthropologie allmahlich ein Forschungsstrang heraus,
welcher die bis dato wirkende sozialwissenschaftliche Forschung tiber den
Islam fundamental infrage stellte.” Sinnbildlich dafiir steht die - auch
innermuslimisch — umstrittene Diskussion daruber, ob eine sozialanthro-
pologische Erforschung des Islams aus einer Auflenperspektive tiberhaupt
moglich sei. Sie gipfelt in der Frage, ob eine auf den Islam bezogene
Anthropologie nur von Muslimen addquat betrieben werden konne und,
wenn ja, welcher Ethnie und konfessionellen Ausrichtung diese angehéren
sollten.””> Diese heute befremdlich wirkende Fragestellung spiegelt nur allzu
deutlich jene Abgrenzungsversuche wider, mit denen sich die Islamische
Anthropologie von einer als westlich-kolonialistisch wahrgenommenen so-
zialanthropologischen Forschung tiber den Islam abzusetzen versuchte.

Diese Infragestellung steht auch fiir einen Versuch von muslimischer
Seite, sozialanthropologische Studien nicht nur als Objekt der Wissenschaft
tiber sich ergehen zu lassen, sondern sich einer Subjektposition zu bemiach-
tigen und sich das anthropologische Feld anzueignen.””® Bis auf wenige

173 Muslime sind hier selbstverstindlich mitgedacht, werden aufgrund der Sperrigkeit,
welche die Wortverbindung durch diesen Zusatz erhalten wiirde, sprachlich jedoch
weggelassen.

174 Die Begriffsverwendung ist uneinheitlich, so z. B. bei Ahmed (1984): Defining
Islamic Anthropology, Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, Ahmed
(1986): Toward Islamic Anthropology, sowie Davies (1988): Knowing One Another,
als ,Islamic anthropology*; bei Ba-Yunus/Ahmad (1985): Islamic Sociology, dagegen
»Islamic sociology® Der leichteren Unterscheidbarkeit wegen folgt die vorliegende
Arbeit hier der vorgeschlagenen Differenzierung von Tapper (1995), die im Sinne
der Thematik wie erwdhnt nochmals spezifischer gefasst wird. Obschon auch Asad
Kritik am Umgang mit der Analysekategorie ,Islam“ duflert und methodisch den
Aspekt der Diskursivitit einfiihrt, ist sein Ansatz nicht der Islamischen Anthropolo-
gie, sondern der Anthropologie des Islams zuzurechnen - er spricht auch selbst
konsequent von ,anthropology of Islam® vgl. Asad (1986): Idea of Anthropology.
Entsprechend ldsst sich keineswegs behaupten, dass alle Muslime Islamische An-
thropologie betreiben wiirden.

175 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2-3.

176 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.

67

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Ausnahmen jedoch weisen viele der Entwiirfe normative, teils ideologisie-
rende, teils gar superioristische Ziige auf, die sich nicht allein als Resultat
der eingenommenen Verteidigungshaltung erkliren lassen. Diese waren
mitunter ausschlaggebend dafiir, dass die Entwiirfe seitens nicht-muslimi-
scher Akademiker und Akademikerinnen nur punktuell rezipiert wurden.
Solche normativen Aufladungen sind jedoch nicht nur angesichts konsen-
sual erreichter Standards des wissenschaftlichen Arbeitens und insbesonde-
re angesichts der inneranthropologisch formulierten Kritik an superioristi-
schen Entwiirfen problematisch, sondern auch hinsichtlich ihrer theologi-
schen Haltbarkeit fragwiirdig.

Gleichzeitig gab es aber auch unterschiedliche Bestrebungen, das Ver-
hiltnis zur ,westlichen“ Sozialanthropologie zu gestalten. Dabei lassen sich
drei Positionierungen unterscheiden: Manche erwiesen sich gegeniiber der
sozialanthropologischen Erforschung des Islam aufgeschlossen, strebten
jedoch eine Adaption anhand islamischer Ideale an. Andere Ansdtze wiede-
rum lieffen eine apologetische Haltung erkennen, indem sie postulierten,
dass der Islam sehr wohl Anthropologen hervorgebracht habe und die
besten westlichen Ideale bereits in Koran und Sunna zu finden seien. Ein
dritter Standpunkt wiederum verwarf jegliche westliche Anthropologie und
forderte, mit einem islamischen Zugang tiber die Sunna von Neuem zu
beginnen.””

Die eigentliche Diskrepanz zwischen der Islamischen Anthropologie und
der sozialanthropologischen Forschung iiber den Islam tat sich in der Auf-
fassung tiber den Umgang mit dem Forschungsobjekt auf:

This observation clearly also re-introduces the problem of what is the
‘Islam’ that anthropologist study, on which there has been continuing
debate. Is it a unity or a diversity? Is it what professing Muslims say
and do? Is it a Koran-based set of ideals, identified by theologians or by
sociologists - that is, a Great Tradition? Is the anthropology of Islam the
study of Muslim societies; or of Islam as a religion (texts, practice, beliefs,
history)?178

177 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.190.
178 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.

68

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

Damit fithrte die Islamische Anthropologie einen Streitpunkt fort, der be-
reits andernorts angestoflen wurde.”? Denn mit dem Einbezug des ,Islami-
schen trat die damalige Ethnologie in ein Konkurrenzverhéltnis zur Orien-
talistik angesichts der Frage, wie das geteilte Forschungsobjekt Islam nun
analytisch zu fassen sei. Der Grundkonflikt entbrannte infolge der kontra-
ren Auffassungen dariiber, ob der Islam iiber Artefakte, die Beobachtung
handelnder Muslime oder das Studium von Primirtexten addquat zu fassen
sei. Im Zuge der disziplindren Abgrenzungsversuche wurde ein - bis heute
weit verbreitetes — Paradigma zugrunde gelegt, das die Unterscheidung
Text resp. Buch versus Mensch resp. Volk zum leitenden Differenzkriterium
bei der Institutionalisierung der beiden Wissenschaftsdisziplinen erhob.!®
Wihrend die nun Islamwissenschaften genannte Disziplin ihren Fokus auf
die philologische, hermeneutische und historische Erschlieffung von Texten
richtete und den Gegenstand von ,oben“ her untersuchte, erforschte die
Anthropologie den Sachverhalt von ,unten® her, indem sie sich im Dorf
vor Ort beheimatet sah.’®! Die dabei erzeugten Interpretationswelten und
begrifflichen Zuordnungen unterschieden sich in der Folge so stark von-
einander, dass keine systematische Rezeption der Erkenntnisse des jeweils
anderen Faches stattfand und entsprechend lange Zeit weder eine Zitier-
gemeinschaft entstand noch eine akademische Kommunikation dariiber
aufkam.!82

Die Streitfragen zwischen der sozialwissenschaftlich ausgerichteten An-
thropologie und der Islamwissenschaft einerseits und der Islamischen An-
thropologie andererseits zeigen drei analoge Problematiken auf, die sich bei
der Implementierung einer theologisch fundierten Anthropologie im Kon-
text des in Europa neu geschaffenen Faches der Islamisch-theologischen
Studien zu wiederholen drohen: die Frage nach der Zusammenfiihrbarkeit
von Islam und Anthropologie - diesmal auf einer theologischen Ebene
-, die Frage nach der Anbindbarkeit theologischer Erkenntnisse an den
Diskurs und deren Rezeption durch andere Disziplinen sowie die Frage,
ob nunmehr der Mensch als Untersuchungsgegenstand lebensweltlich oder
textuell zu fassen sei.

179 Sie findet ihre Fortfithrung in gegenwirtigen Diskussionen, was der Islam sei, wobei
der Begriff ,islamisch” stark ausgeweitet wird; vgl. Ahmed (2016): What is Islam;
Shaw (2019): What is “Islamic” Art.

180 Nach der geisteswissenschaftlichen Wende formierten sich die beiden Disziplinen
unter der Bezeichnung (Sozial-)Anthropologie respektive Islamwissenschaft neu.

181 Vgl. Gellner (1981): Muslim Society, S. 99.

182 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 662-664, 687-690.

69

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?

Doch wie theologisch sind jene Ansatze, die Tapper als Islamische Anthro-
pologie bezeichnet, womit er in seiner Begriffsvergabe bereits in signifi-
kanter Weise auf eine normative Dimension abhebt? Zumindest in ihrem
Selbstverstindnis verstehen sich diese Ansdtze nicht als theologisches Un-
terfangen. So charakterisiert Marryl Davies die sogenannte Islamische An-
thropologie als

the study of mankind in society from the premises and according to
the conceptual orientations of Islam. We must begin with the terms of
reference of our conception of mankind and this requires going to the
source of Islam itself, the Qur’an.183

Und prizisiert alsdann:

Islamic anthropology is a social science, concerned with studying
mankind in its social communal relations in the diversity of social and
cultural settings that exist around the world today and have existed in
the past. The focus of its attention is human action, its diversity of form
and institutionalization; it seeks to understand the principles that order,
organize and give it meaning.!34

Diese explizit gemachte sozialwissenschaftliche Pragung wird an der Orien-
tierung am empirischen Studium muslimischer Gesellschaften und sozialer
Beziehungen,'®> funktional in ihrem praktischen Nutzen als Leistungser-
bringerin fiir die Losung gesellschaftlicher Probleme,'®¢ in der Rezeption
soziologisch orientierter Vordenker wie ‘Abdurahman Ibn Haldan (1332-
1406) oder Aba Rayhan al-Birtini (973-1048),"%” aber auch an Diskussio-
nen der praktischen Umsetzung ethnographischer Methoden im Feld deut-
lich.!188 Zugespitzter als Davies formuliert es Akbar Ahmed, der Islamische
Anthropologie definiert als

183 Davies (1988): Knowing One Another, S. 82.

184 Davies (1988): Knowing One Another, S. 113.

185 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2-3.

186 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 4, z. B. in Bezug auf Armut,
Uberbevé')lkerung, Umweltschutz, Analphabetismus, aber auch Drogenmissbrauch
und familiare Konflikte.

187 Vgl. Mauroof (1981): Elements.

188 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 189.

70

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

the study of Muslim groups by scholars committed to the universalistic
principles of Islam - humanity, knowledge, tolerance - relating micro
village tribal studies in particular to the larger historical and ideological
frames of Islam. Islam is here understood not as theology but sociolo-

gy'189

Obwohl die Ansitze einer Islamischen Anthropologie keinen monolithi-
schen Block bilden, gibt es gemeinsame Stofirichtungen, die hier exempla-
risch zum Ausdruck kommen: Zum einen eint sie die Verortung innerhalb
des sozialwissenschaftlichen Feldes, zum anderen ein bewusst allgemein
gehaltener Riickbezug auf islamische Ressourcen. Pointiert fasst Tapper das
Anliegen der Islamischen Anthropologie wie folgt zusammen:

Islamic anthropology approaches social and cultural phenomena on the
basis of Islamic values/principles and with analytical techniques derived
from Islamic texts and traditions.!

Damit sind diese Entwiirfe der sogenannten Islamischen Anthropologie
weitgehend als Versuche zu deuten, Sozialwissenschaften aus einer islami-
schen Perspektive heraus zu betreiben und zu formen, weshalb diese Art
praziser als islamisch geprdgte Sozialanthropologie zu fassen ist. Trotz Di-
vergenzen sind die Vertreter und Vertreterinnen dieser Forschungsrichtung
bestrebt, Anthropologie mit Methoden zu betreiben, die von der islami-
schen Geistesgeschichte einschliefSlich ihrer Textkorpora inspiriert sind. Thr
Fokus liegt entsprechend auf einem islamischen Zugang fiir das Studium
anthropologischer Sachverhalte und nicht etwa auf einem anthropologi-
schen Zugang fiir das Studium islamischer Texte."!

Trotz der Uberzeugung, dass islamisch geprigte Sozialanthropologie und
die theologische Anthropologie Uberschneidungen aufweisen und sich ge-
genseitig befruchten kénnen, behilt sich diese Arbeit vor, die Ansdtze der
islamisch geprégten Sozialanthropologie fiir den weiteren Verlauf dieser
Arbeit nicht im Sinne eines theologischen Beitrags zu beriicksichtigen.!®?
Drei Griinde sind fiir diese Entscheidung ausschlaggebend:

189 Ahmed (1986): Toward Islamic Anthropology, S. 56.

190 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.

191 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.

192 Braun hingegen schliefit sie in seine Diskussion der theologischen Anthropologie
mit ein; vgl. Braun (2017): Dynamics, S.8-12, wobei es ihm vor allem um den
Einbezug methodischer Konsequenzen - insbesondere im Hinblick auf analytische
Erfassbarkeit, strukturelle Beziehung und Diskursivitét — geht.

71

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Erstens verorten die betreffenden Autorinnen und Autoren sich und
ihre Ansitze explizit innerhalb der Sozialwissenschaften. Sie verstehen ihre
Arbeiten damit als Beitrag zu einem spezifischen Fachdiskurs mit je eigener
Fachlogik. Dieses berechtigte Selbstverstaindnis mochte die vorliegende Ar-
beit nicht iibergehen. Entsprechend halt sie sich zuriick, die Ansitze gegen
deren ausdriicklichen Willen als Beitrag zu einer theologischen Anthropo-
logie oder als Vorldufer einer solchen zu werten. Im Wissen um vorhan-
dene Parallelen und das wiinschenswerte Ziel diverser anthropologischer
Wissenschaftsdisziplinen, die Forschung zum Menschen interdisziplinér
zu betreiben, zielt die vorliegende Arbeit von ihrer Ausrichtung her nicht
auf eine Integration sozialwissenschaftlich gewonnener Erkenntnisse oder
Methoden in die theologische Anthropologie ab.

Zweitens wire die Realisierung eines solchen Vorhabens zu diesem Zeit-
punkt angesichts der Unschérfe der Begriffsverwendungen und Konturen
der theologisch ausgerichteten Anthropologie im Islam nur schwer umsetz-
bar. Obwohl der Mensch als primérer Untersuchungsgegenstand fungiert,
gibt es kaum systematische Bezugnahmen, wie sich theologisch und sozial-
wissenschaftlich - oder auch anders - gepragte Anthropologien zueinander
verhalten. Dies hdngt zum einen mit teilweise konkurrierenden epistemo-
logischen und methodischen Anspriichen der jeweiligen Forschungsper-
spektiven zusammen, die nicht immer widerspruchsfrei miteinander zu
harmonisieren sind. Zum anderen handelt es sich insbesondere bei der
theologischen Anthropologie im Islam um ein vergleichsweise junges For-
schungsfeld, das noch im Werden begriffen ist. Bevor dieser Schritt zum
Vergleich nach auflen gegangen werden kann, muss das Selbstverstind-
nis der theologischen Anthropologie sich intern hinsichtlich ihrer Ziele,
Inhalte, Leistungsfdhigkeiten und Vorgehensweisen so weit profiliert und
etabliert haben, dass eine Verhdltnisbestimmung greifbar erscheint.

Drittens fokussiert sich die sozialwissenschaftlich gepragte Islamische
Anthropologie vornehmlich auf die soziale und kulturelle Dimension des
Menschen in seinen gesellschaftlichen und institutionellen Interaktionspro-
zessen, womit sie nur einen Teilbereich der theologischen Anthropologie
abdeckt. Obschon sich die beiden Strdnge inhaltlich wie auch methodisch
gegenseitig befruchten konnen, ist eine theologische Anthropologie breiter
angelegt und reicht weit tiber die soziale Eingebundenheit des Menschen
hinaus. Insofern die Fragestellung der vorliegenden Arbeit nicht in die
Richtung einer theologischen Deutung der sozialen Dimension des Men-
schensein zielt, erscheint es wenig ertragreich, diese Argumentationsstrange

72

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

der islamisch gepragten Sozialanthropologie weiterzuverfolgen.'> Hierbei
handelt es sich freilich nicht um einen kategorialen Ausschluss, sondern
um eine notwendige Eingrenzung, die einen Einbezug sozialanthropologi-
scher Erkenntnisse und Bestrebungen zu einem spéteren Zeitpunkt offen
gegeniibersteht.

2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie - zwei Begriffe fiir ein
und dasselbe?

Mit dem Begriff Humanismus ist ein weiteres komplexes Feld angespro-
chen, das unterschiedliche geistige Stromungen unter sich vereint.”* Die
Relevanz des Humanismus ergibt sich zum einen daraus, dass dessen
Themen in sich bereits eine Néhe zur theologischen Anthropologie aufwei-
sen, zum anderen, weil Abl Zayd selbst sich im Kontext humanistischer
Diskurse bewegt.!”> An dieser Stelle soll es nun darum gehen, ausgehend
von der islambezogenen Humanismusdebatte punktuell und in aller Kiirze
Verbindungslinien zur theologischen Anthropologie im Islam kenntlich zu
machen. Denn Humanismus wird mit Werten wie Menschenwtirde, Selbst-
bestimmung, Gleichheit aller Menschen, Individualitit, sozialer Verantwor-
tung, aber auch Rationalitdt assoziiert und im modernen Gebrauch teil-
weise auch mit Anthropozentrismus und Menschenrechten identifiziert.1%
Hierbei handelt es sich um Themenblocke, die ebenso innerhalb der theo-
logischen Anthropologie verhandelt werden.

Diese thematische Inanspruchnahme durch den Humanismus einerseits
und die theologische Anthropologie andererseits hat nicht zuletzt eine
trennscharfe Unterscheidung beider Begriffe erschwert. Verscharft wird
die Problematik dariiber hinaus dadurch, dass aufgrund einer grundsatzli-
chen Skepsis gegeniiber der Existenz und Ubertragbarkeit humanistischer

193 Asghar-Zadeh versteht Hassan Hanafis Ansatz als kultursoziologisch; vgl. Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S. 357, Anm. 426. Im Gegensatz dazu ordnet diese Arbeit
Hanafi der theologischen Debatte zu, weil er den kalam zum Ausgangspunkt seiner
Reflexion nimmt und von da aus wichtige offenbarungstheologische Aspekte disku-
tiert; vgl. dazu Kapitel 3.3 dieser Arbeit.

194 Fiir einen Uberblick vgl. Copson/Grayling (Hrsg.) (2015): Handbook of Huma-
nism.

195 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

196 Vgl. Reichmuth et al. (2012): Humanism, S.13-17; Leirvik (2020): Islamic Huma-
nism, S. 88.

73

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Konzepte auf religiése Traditionen oftmals auf den Begriff der Humanitit
ausgewichen und der Humanismusdiskurs so um eine weitere unklare Be-
zeichnung erweitert wird."”” Dartiber hinaus gibt es - vergleichbar mit
Tappers Unterscheidung zwischen Islamischer Anthropologie und Anthro-
pologie des Islams!® — Bestrebungen, die zwischen einem humanistischen
Islam, der lediglich eine von mehreren méglichen Lesarten der islamischen
Geistesgeschichte darstellt, und einem islamischen Humanismus, der eine
humanistisch inhdrente Komponente im Islam impliziert, unterscheiden.!

Neben der allgemeinen begrifflichen Unschirfe zeigt sich auch, dass
in islambezogenen Diskursen der Begriff Humanismus mehrlagig ist und
diffus verwendet wird. Den terminologischen Gebrauch hat der Islamwis-
senschaftler Marco Scholler nachgezeichnet und dabei vier Bedeutungsebe-
nen identifiziert: erstens Humanismus als geistesgeschichtlicher Begriff, der
eine bewusste literarische und philologische Wiederbelebung der griechi-
schen Kultur und Geisteshaltungen zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert
meint; zweitens Humanismus als historisch Epoche, die als Uberwindung
des Mittelalters und der Scholastik rezipiert wird, wodurch der Begriff
in der Folge nicht mehr wertneutral ist; drittens Humanismus als norma-
tives Wertekonzept, das den Menschen samt seiner Stellung in der Welt
in den Fokus riickt, eine anthropozentrische Pragung impliziert und, zu-
nehmend als Menschlichkeit verstanden, mit dem Begriff der Humanitit
verschmilzt; viertens Humanismus als Bildungskonzept, dass auf ein Ideal
der griechisch-rémischen Tradition verweist und auf die Bewusstmachung
der menschlichen Wiirde abzielt.?00

Alle diese Bedeutungsebenen lassen in ganz unterschiedlichem Mafle
Parallelen zur theologischen Anthropologie erkennen: Die Ankniipfung an
und Auseinandersetzung mit dem griechisch-philosophischen Erbe zeigt
sich etwa im Werk des muslimischen Philosophen Ibn Miskawayh tiber die
Lauterung des Charakters, das der muslimische Theologe Ufuk Topkara
auch in den anthropologischen Kontext einpasst.?’! Die Kritik an scholas-
tisch-mittelalterlichen Herangehensweisen und damit an Beweisfithrungen

197 Vgl. Wiirsch (2012): Humanism and Mysticism; Schimmel (1999): Mystik und
Humanitdt. Zur Kritik an einer sdkularen Vereinnahmung des Begriffs und den
Moglichkeiten eines religiosen Humanismus vgl. Carter (1997): Humanism.

198 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology.

199 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 99-100.

200 Vgl. Scholler (2001): Zum Begriff, S. 276-279.

201 Vgl. Miskawayh (1968): Refinement of Character; Topkara (2018): Umrisse, S. 2-13;
Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 90.

74

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

mittels theoretischer Erwégungen war fiir die Herausbildung einer Anthro-
pologie ebenso leitend wie fiir den Humanismus.2?? Bildungsideale werden
heutzutage — wenn auch nicht auf Wiirde beschrankt — insbesondere seitens
der islamischen Religionspadagogik verhandelt, oftmals auch mit explizi-
tem Bezug zum anthropologischen Feld.2% Die grofite Uberschneidung mit
der theologischen Anthropologie wird derweil der dritten Sinndimension,
den Wertekonzeptionen, attestiert und insbesondere innerhalb mystischer
Entwiirfe gewiirdigt:

If, therefore, we understand ‘humanism’ in the sense of ‘humanitas’ as
the defining concept of being human i.e. an anthropology determining
how humans can attain their full humanity and dignity, then there are
no obstacles to linking ‘humanism’ and Islamic mysticism. [...] The key
forms of this concept are: Reflections upon the position of man within
creation, his relationship with God, the intense preoccupation of the
mystic with his own self; the education of the instinct-driven soul (nafs)
seeking nothing but sensual gratification as a precondition of man’s
capacity to attain higher aims; instruction in ethics and a finely tuned
system of rules concerning proper behaviour (adab).24

An den zugrunde gelegten Beispielen wird sichtbar, dass Humanismus hier
weitgehend als Personlichkeitsentwicklung gefasst wird, die auf einen tu-
gendhaften Charakter abzielt und damit wertende Urteile im Sinne erstre-
benswerter Handlungen nach sich zieht. Erganzend lasst sich festhalten,
dass aus heutiger Sicht statt klassischer Tugenden wie Geduld, Dankbar-
keit, Mut oder Mafligung starker Menschenrechte ins Zentrum riicken,
wodurch der islambezogene Humanismusdiskurs eine noch stérkere Aufla-
dung erfahrt.2% Ein solches Verstandnis von Humanismus, das von Selbst-
kultivierung und Aneignung idealer Verhaltensweisen iiber Grundlegungen
menschlicher Wiirde bis hin zum Einschluss der menschlichen Stellung in
der Schopfung und seiner Beziehung zu Gott reicht, weist unverkennbar
Parallelen zum Themenpanorama theologischer Anthropologie auf.
Weitere Uberlappungen zeigen sich darin, dass im arabischen Sprachge-
brauch fiir Humanismus, Humanitdt und Anthropologie der Neologismus

202 Vgl. dazu Kapitel 2.1.2 dieser Arbeit.

203 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.
204 Wirsch (2012): Humanism and Mysticism, S. 93.

205 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 91-92.

75

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam — kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

insaniya verwendet werden kann.2%¢ Gleichwohl ist eine Gleichstellung
dieser Begriffe nicht unproblematisch, zumal im vormodernen Arabisch
insaniya in seiner philosophischen Terminologie spezifischer auf die Natur
des Menschen verwies.2” Aus diesem Grund weicht man des Ofteren auf
den bedeutungspluralen Begriff adab aus, der mitunter zur Markierung der
Verhaltensetikette verwendet wird und den humanistischen Anspruch von
Bildung und Ethik spiegelt.28 All diese Faktoren begiinstigen entsprechend
eine Zuordnung humanistischer und anthropologischer Diskurse zueinan-
der.

Noch weitldufiger werden die Beziige, wenn man sich die Argumentation
fiir die Zuordnung Aba Zayds zum humanistischen Diskurs vergegenwir-
tigt:29° Die humanistische Dimension wird einerseits in der angestrebten
Reinterpretation islamischer Quellen zu ethischen und politischen Proble-
men wie Autoritarismus, Sklaverei, Gleichheit der Geschlechter oder Erb-
verteilung deutlich, die beim Aufeinandertreffen von Tradition und Moder-
ne virulent geworden sind. Andererseits ist sie in der Erarbeitung eines
Verstdandnisses iiber die menschlichen Ziige des Korans prasent. Hierfir
werden Aspekte wie die arabische Verfasstheit des Korans, seine Antworten
auf Bediirfnisse und Zeitfragen sowie die menschliche Einwirkung auf den
Kodifizierungsprozess geltend gemacht.?’® Wahrend die erste Dimension
durchaus Beziige zu humanistischen Verstandnissen enthélt und in sich
plausibel ist, ist beim zweiten Aspekt zu hinterfragen, ob hier nicht der
Bogen des Humanismus allzu sehr tiberspannt wird und inwiefern die
hier zugrunde gelegte Gleichsetzung von humanistisch resp. human und
menschlich berechtigt und sachdienlich ist.

Klammert man diesen spezifischen Autorenbezug aus, ldsst sich Fol-
gendes festhalten: Trotz der gezeigten Interferenzen gibt es bisher kaum
Forschung, die eine Verhiltnisbestimmung zwischen Humanismus und
theologischer Anthropologie anbietet. Aus der oben skizzierten Synthese
werden folgende Parallelen und Differenzen sichtbar, die fiir die vorliegen-
de Arbeit von Relevanz sind: In ihrem Bediirfnis, den Menschen als zentra-
le Grole zu wiirdigen, decken sich humanistische und anthropologische
Vorstofle. Jede der vier von Schoéller herausgearbeiteten Bedeutungsdimen-

206 Vgl. Kraemer (1986): Humanism, S. 10.

207 Vgl. Scholler (2001): Zum Begriff, S. 312.

208 Vgl. Giinther (2016): Bildung und Ethik, S.219; Guinther (2022): Islamische Bil-
dung, S.149.

209 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

210 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 95-97.

76

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

sionen findet zumindest partiell Uberschneidungen mit Sachverhalten aus
dem anthropologischen Feld. Auch thematische und begriffliche Parallelen
sind nicht von der Hand zu weisen. Identisch sind sie aufgrund dessen
jedoch nicht. Eine Deckungsgleichheit zu behaupten, ist daher in mehrfa-
cher Hinsicht problematisch: Die vielfaltigen Bedeutungsdimensionen, die
sowohl dem Humanismus als auch der theologischen Anthropologie zu
eigen sind, verhindern eine pauschale Gleichsetzung ohnehin. Auch auf der
Ebene einer Zuordnung spezifischer Verstdndnisse zueinander findet man
keine Passgenauigkeit vor. So ist etwa die theologische Anthropologie nicht
mit Wertkonzeptionen gleichzusetzen. Anthropologie kann sich mit der
Reflexion aller oben genannten Themen auseinandersetzen, sie ist im Kern
jedoch deutlich breiter aufgestellt, da der Mensch nicht nur in seiner Ethik
angesprochen ist. Ausrichtungen auf die Wiirde, die Menschenrechte und
erstrebenswerte Charakterziige mogen Verbindungspunkte sein, sie bergen
jedoch - als normative Ideale aufgeladen - die Gefahr einer Ideologisie-
rung. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass dem zugrundeliegenden Adjektiv
human - und von da aus allen weiteren Wortderivationen - stets eine
normative Dimension innewohnt. Wihrend also das Adjektiv menschlich
sowohl deskriptiv als auch normativ verwendet werden kann, ist human
stets mit einer Wertehaltung belegt. Demgegentiber haftet der Bezeichnung
theologische Anthropologie keine normative Wertung an, wodurch sie
deutlich neutraler ist. Aus diesen Griinden ordnet sich diese Arbeit nicht
dem humanistischen, sondern dem anthropologischen Diskurs zu.

77

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Der Blick in die Gegenwartsgeschichte des Wortpaares ,,Islam und Anthro-
pologie hat deutlich gemacht, dass es bereits Versuche gab, eine islamisch
gepragte Anthropologie sozialwissenschaftlich zu konfigurieren und voran-
zutreiben. Nun sollen jene Ansitze im Zentrum stehen, die sich explizit
mit einer theologischen Anthropologie im Islam beschiftigen. Doch was ist
tiberhaupt gemeint, wenn von theologischer Anthropologie in Bezug auf
den Islam die Rede ist? Bereits hier klaffen die Verstindnisse innerhalb
der Forschung so weit auseinander, dass sie in diesem Kapitel dargestellt
und problematisiert werden sollen. Dabei gilt es, in systematischer Weise
die drei iibergreifenden Fragen zu kldren, was unter theologischer Anthro-
pologie in Bezug auf die islamische Denktradition verstanden wird, mit
welchen Argumenten dem Islam eine solche ab- oder zugesprochen wird
und welche inhaltlichen Konfigurationen und Schwerpunktsetzungen bis-
her zu verzeichnen sind.

Die Analyse der wichtigsten Entwicklungen innerhalb dieser Debatten
soll exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positionierungen
erfolgen, die aufgrund ihres argumentativen Umfangs und ihres Stellen-
werts fiir den zeitgendssischen Diskurs ausgewdhlt wurden. Angesichts der
Grofle des Feldes muss die Arbeit in Kauf nehmen, Fragen und Problem-
stellungen zu benennen, die im weiteren Verlauf nicht beantwortet werden
konnen. Entsprechend widmet sich dieses Kapitel einer problemorientier-
ten Analyse des Status quo. Es leistet somit eine Sondierung und Problema-
tisierung des Feldes der theologischen Anthropologie innerhalb der islam-
bezogenen Diskurstradition sowie ihrer Einbettung im Kontext hiesiger
und heutiger Debatten um Anthropologie. Gleichwohl werden am Ende
dieses Kapitels die Weichen fiir Teil II gestellt, indem auf der Basis der bis
dahin gewonnenen Erkenntnisse ein dringliches Forschungsdesiderat auf-
gezeigt wird, das jene spezifisch offenbarungstheologische Forschungsliicke
skizziert, die weiterverfolgt und vertieft werden soll.

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

Im zeitgendssischen Diskurs wird von manchen Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftlern angezweifelt, ob der Islam Ansdtze einer theologischen

79



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Anthropologie kennt oder iiberhaupt zu entwickeln vermag. Die entspre-
chenden Fachmeinungen reichen dabei von einem radikalen ,inexistent*
bis hin zu einem versohnlichen ,unterentwickelt, aber potentiell méglich®
und sollen hier exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positio-
nierungen erdrtert werden. Dabei geht es zundchst einmal darum, zu erfas-
sen, mit welchen Argumenten deren Existenz im Islam problematisiert wird
und welche Verstindnisse von theologischer Anthropologie sich dahinter
verbergen.

So orientiert sich die Auswahl, die einer detaillierteren Argumentations-
analyse unterzogen wird, an den folgenden drei Kriterien:?!! Die Position
wird erstens dann einbezogen, wenn sie sich dezidiert auf die Konzeption
einer theologischen Anthropologie bezieht — und nicht etwa auf inhaltliche
Ausgestaltungen eines bestimmten Menschenbildes — und so Riickschliisse
iiber den definitorischen Rahmen zuldsst. Die zweite Bedingung sieht vor,
dass die Argumentationsfithrung ein Mafl an Ausfiihrlichkeit aufweist, das
es erlaubt, zum Kern der Kritik iiberhaupt vorzudringen. Drittens erfolgt
eine Beriicksichtigung dann, wenn der jeweilige Beitrag einen Neuigkeits-
wert aufweist und ein neues Argument erschlieit. Da primar die Tragfahig-
keit der Sachargumente und nicht die Personen im Zentrum stehen, sind
der Bekanntheitsgrad der Forschenden sowie deren Gewicht in der heuti-
gen Diskussion an diesem Punkt unerheblich. Aus Transparenzgriinden
sollen die ausgewdhlten Autoren und Autorinnen an dieser Stelle dennoch
genannt werden: Es handelt sich mit Peter Antes, Ludwig Hagemann, Rein-
hard Leuze, Monika Tautz sowie Ralph Sauer allesamt um Personen, die
ein christlich-theologisches Studium absolviert haben und teilweise auch
Abschliisse in Religions- oder Islamwissenschaft vorweisen oder sich zu-
mindest gelegentlich im interreligiosen Kontext bewegen. Obschon einige
der im folgenden betrachteten Positionierungen bereits als {iberholt gelten
mogen, lohnt sich ein ausfiihrlicher Blick auf sie, gerade weil ihre proble-
matisierenden und kritischen Argumentationsfithrungen vergleichsweise
detailliert wie auch zugespitzt ausfallen und so den Kern der Problematik
freilegen. Dass internationale Stimmen an dieser Stelle deutlich zu kurz
kommen, hiangt vordergriindig mit zwei Faktoren zusammen: Zum einen
ist die Bezeichnung theologische Anthropologie fiir die islambezogene For-
schung auflerhalb des deutschsprachigen Raumes erst vereinzelt verwendet

211 Andernfalls wird fiir vergleichbare Positionen, welche die Kriterien nicht erfiillen,
auf die Fufinoten verwiesen.

80

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

worden.?? Dies ist auf unterschiedliche begriffsgeschichtliche Entwicklun-
gen in den einzelnen Sprachregionen zuriickzufithren. So wird etwa im
franzésisch- und englischsprachigen Raum der Terminus Anthropologie
tendenziell in seiner naturhistorischen Prigung verwendet oder weist —
wie im vorhergehenden Kapitel skizziert - im Kontext islambezogener Aus-
einandersetzungen iiberwiegend eine sozialwissenschaftliche Zuspitzung
auf?’® Zum anderen hat der Umstand, dass sich diese Diskurse an Ord-
nungsbegriffen wie human orientieren, zur Folge, dass problematisierende
Auseinandersetzungen mit dem Begriff theologische Anthropologie kaum
anzutreffen sind und die Informationsdichte fiir eine ausfiihrliche Auswer-
tung nicht gegeben ist.

212 Sie findet sich etwa in den englischsprachigen Schriften der beiden niederlandi-
schen Theologen Kraemer (1938): Christian Message, S. 218, der jedoch noch von
anthropology ohne die Spezifizierung theological spricht, auch wenn er diese meint,
sowie Bakker (1965): Man in the Qur'an, S. XI-XII, der zwar explizit den Begriff
theological anthropology verwendet, fiir die Titelvergabe seines Werkes aber — wohl
auch aufgrund seiner Resultate und Schlussfolgerungen - auf den Begriff man aus-
weicht. Zeitlich néher sind zwei englischsprachige Sammelbénde, zum einen jener
der beiden im deutschsprachigen Raum ansissigen Akademiker Braun und Cigek
(2017): New Approaches, in dem der Begriff explizit und koranbezogen verwendet
wird, zum anderen von Demiri et al. (2022): Theological Anthropology, der das
Ergebnis einer 2018 in Tibingen durchgefithrten Konferenz mit internationaler
Beteiligung darstellt. Ferner verwendet David Vishanoft etwa die Bezeichnung an-
thropological turn in seinen Vortragen, die jedoch nicht als Artikel in einem Verlag
publiziert wurden. Tendenziell wird der Diskurs - zumindest in der islambezoge-
nen Forschung - im englischsprachigen Raum weitgehend unter der Bezeichnung
human (being) oder man resp. im franzésischsprachigen Raum unter human oder
homme gefiihrt; vgl. dazu auch Kapitel 2.1.1 dieser Arbeit. Damit ist in der inter-
nationalen Literatur die problematisierende Sichtweise auf die Verwendung der Be-
zeichnung theologische Anthropologie fiir die islambezogene Forschung kaum zu
finden und kann daher auch nur geringfiigig abgebildet werden. Interessanterweise
ist fir die christliche Tradition keine vergleichbare Entwicklung zu verzeichnen,
denn da ldsst sich unter dem Terminus theological anthropology resp. anthropologie
théologique einschldgige Literatur finden, wenn auch die Anzahl im franzosisch-
sprachigen Raum bedeutend geringer ausfallt; vgl. Hinsdale/Okey (Hrsg.) (2021):
Handbook of Theological Anthropology, sowie Farris/Talaferro (Hrsg.) (2017): Ash-
gate Research Companion.

213 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166, 168; vgl. dazu Kapitel 2.2 und insbe-
sondere 2.2.2 dieser Arbeit.

81

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

3.11 Theologische Anthropologie und Transzendenz — die gestiftete Distanz
zum Menschen als Problem?

Deutlich wie kaum ein anderer hat der katholische Religionspadagoge
Ralph Sauer dem Islam das Vorhandensein einer in der Theologie veran-
kerten Anthropologie abgesprochen:

Wegen der absoluten Transzendenz des hochsten Wesens gibt es auch
keine theologische Anthropologie im Islam, die Anthropologie ist viel-
mehr ein Teil der Ethik. Gott wird hier konsequent getrennt vom Men-
schen betrachtet.?!4

Auch wenn er nicht der Erste war, der ein solches Urteil formuliert hat,?>
weifl Sauer seine Einwidnde besonders zugespitzt zu formulieren, sodass
sich eine ausfithrliche Darlegung und Diskussion seines Standpunkts lohnt.
Seine Begriindung setzt bei der uniiberbriickbaren Differenz zwischen Gott
und Mensch im Islam an und folgt dabei zwei aufeinander zulaufenden
Argumentationsstrangen, die sich entlang der eng miteinander verwobe-
nen Gottes- resp. Offenbarungsvorstellungen bewegen. So zeichne sich das
muslimische Gottesverstindnis durch einen fernen, von der Welt losgelds-
ten und in seiner Transzendenz verborgenen Gott aus.?!® Die Offenbarung
als unmittelbares Wort Gottes bestehe aus Glaubenssitzen und gesetzhaften
Weisungen und komme in Form eines Buches daher, dessen inhaltliche
Kernbotschaft sich dabei auf die gottliche Transzendenz sowie die knecht-
schaftliche Beziehung des Menschen zu Gott fokussiere.?” Doch gerade
dadurch sieht Sauer die Souveranitat und Transzendenz Gottes bedroht,
insofern — Hegels These zur Dialektik zwischen Herr- und Knechtschaft zu-
grunde legend?'® — der Herr seine Position nicht nur dem in Abhangigkeit

214 Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.

215 So findet sich bereits 1938 etwa beim niederldndischen Theologen Hendrik Kraemer
ein vergleichbares Urteil. Dieser macht zum einen die fehlende Auseinandersetzung
mit Siinde und Heil und zum anderen die Theozentrik fiir das Fehlen einer theo-
logischen Anthropologie im Islam verantwortlich; vgl. Kraemer (1938): Christian
Message, S. 218-222. Seine Argumentation ist jedoch so knapp gehalten, dass sie fiir
das formulierte Anliegen wenig ergiebig ist.

216 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.

217 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S.68-69. Unter Ausklammerung des
knechschaftlichen Verhiltnisses findet sich ein solches Offenbarungsverstandnis
aber auch unter muslimischen Theologen; vgl. z. B. Kilig (2011): Islamische Offen-
barung. Zur ,knechtschaftlichen Beziehung® vgl. auch Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

218 Vgl. Hegel (1807): Phinomenologie des Geistes.

82

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

lebenden Knecht verdanke, sondern auch dessen bediirfe, um diese, aber
auch andere Eigenschaften wie Barmherzigkeit {iberhaupt erst entfalten zu
kénnen.2?

Als Gegenmodell dazu entfaltet Sauer sein christologisch geprégtes Got-
tes- und Offenbarungsverstdndnis, das durch das trinitarische Moment von
dieser Problematik gar nicht betroffen sei. In trinitarischer Gemeinschaft
existierend, sei Gott nach christlichem Verstindnis in sich beziehungsreich
und bediirfe keiner Schopfung, da er im innertrinitarischen Austausch
seine Eigenschaften bereits ausleben konne. Durch die Menschwerdung
Gottes in der Person Jesu teile sich Gott nicht nur selbst mit, sondern be-
griinde auch ein Kindschaftsverhiltnis, da Gott als Sohn zu den Menschen
gekommen sei, um deren Leid zu teilen. Das Christentum vertrete damit
einen dezidiert personalen Offenbarungsglauben, der durch die Selbstmit-
telung Gottes in Jesus die Distanz zum Menschen tiberbriicke.??0 Gerade
deshalb sei der christlichen Tradition ein anthropologischer Zugang zu
Gott offen, wihrend der Islam aufgrund der Unnahbarkeit Gottes lediglich
zwei Formen der Rede iiber Gott kenne: die negative Theologie, die im
Grunde nur eine Unwissenheit ausdriicke, und die nach dem Prinzip der
stets grofieren Undhnlichkeit operierende Analogie, die faktisch eine Nicht-
Analogie anstrebe.??!

In eine dhnliche Richtung - wenn auch in seiner Gesamtheit deutlich zu-
riickhaltender, wertneutraler und kompromissbereiter — argumentiert der
evangelische Systematiker Reinhard Leuze:

Sie [d. h. die Argumentation innerhalb der christlichen Tradition, E. I.-
A.] begniigt sich nicht mit der Auskunft, das Gesetz komme von Gott
und sei deshalb vom Menschen zu beachten, sondern sie fragt danach,
wie dieses Gesetz auf den Menschen wirkt — in der Situation, in der
er sich faktisch befindet. Das heifit aber, dass fiir das christliche Bewusst-
sein die theologische und die anthropologische Komponente gleichbe-
rechtigt nebeneinander treten. Weder die jiidische Religion noch der
Islam konnten sich eine solche Betrachtungsweise zu eigen machen. [...]
Die gleiche Gewichtung des theologischen und des anthropologischen

219 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 67-68. Diese Gefahr wird auch unter
muslimischen Wissenschaftlern selbstkritisch thematisiert; vgl. z. B. Hanafi (1972):
Théologie ou anthropologie; fiir ein revidiertes Verstandnis vgl. Khorchide (2018):
Gottes Offenbarung, S.104-110, insbesondere S. 109, sowie S. 129-137.

220 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 68-69.

221 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.

83

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Moments ist wohl nur in einer Religion moglich, welche die Vereinigung
von Gott und Mensch zum Zentrum ihrer Heilslehre gemacht hat.2?2

Mit dem gesetzhaften Charakter, der mangelnden Einbettung innerhalb
der Lebenswelt des Menschen und der Vereinigung von Gott und Mensch
werden deutliche Parallelen zu Sauer erkennbar. Den bisher gewonnenen
Eindruck bestdtigt auch der deutsche Religionswissenschaftler Peter Antes,
der seine Position unter Riickgrift auf ein Zitat des bosnisch-osterreichi-
schen Religionswissenschaftlers Smail Bali¢ verdeutlicht:

Entgegen der biblisch orientierten christlichen Theologie, die nicht ein-
fach von Gott, sondern von ,Gott und Mensch’ im Zentrum des Gesche-
hens, von einer Personalunion zwischen ,Gott und Mensch' redet, ist
der Islam eifrig darauf bedacht, jeden Gedanken an eine Teilhaberschaft
des Menschen an der gottlichen Einmaligkeit aus dem Gedéchtnis seiner
Glaubigen zu verdrangen.??

Obwohl die Aulerung von Bali¢ sachlich in Bezug auf Jesusbilder in der
islamischen Theologiegeschichte und damit im Kontext monotheistischer
Gottesvorstellungen erfolgt, miinzt Antes sie auf die theologische Anthro-
pologie per se um. Im Gegensatz zum Christentum stehen Antes zufolge in
der islamischen Geistesgeschichte nicht Gott und Mensch im Fokus, son-
dern der Mensch in seiner Verantwortung vor Gott.>* Diese Unverbindbar-
keit zeige sich etwa theologiegeschichtlich in den Anthropomorphismusde-
batten und insbesondere dem - von der theologischen Denkschule der
Agariya vertretenen - Dogma der Unvergleichbarkeit Gottes mit seiner
Schopfung. Damit wird die theologische Anthropologie heruntergebrochen
auf die Frage nach einer genuin islamisch-theologischen Moglichkeit, die
Begriffe Gott und Mensch durch die Konjunktion ,und“ miteinander zu
verbinden.??

Entsprechend leitet Antes aus der vermeintlichen ,Personalunion® -
und einer unterstellten ontologischen Identifikation - fiir das Christentum
eine grundsitzliche Bereitschaft ab, Theologie und Anthropologie als Ein-
heit zu denken, wéhrend der Islam aufgrund der Transzendenz Gottes
auf eine strenge Separierung der beiden Sphiren und in der Folge auch

222 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 252.

223 Bali¢ (1975): Jesusbild, S. 11.

224 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12.

225 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S.1-2.

84

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

der Disziplinen bedacht sei.??® Die einzige Schnittmenge zwischen Theo-
und Anthropologie im Islam, die ein ,und“ zwischen Gott und Mensch
zulassen wiirde, sicht Antes in handlungstheoretischen Konzeptionen, die
sich auf zweierlei Arten zeigen: erstens im dogmatischen Bereich, wo das
menschliche Handeln im Spannungsverhidltnis von Préadestinationslehre
und Willensfreiheit diskutiert wird, und zweitens im mystischen Bereich,
der eine Entwerdung (fana’) des eigenen Personseins zugunsten der Einheit
Gottes (tawhid) kennt.??” Alle anderen Themenbereiche — wie etwa die
ambivalente Wesensnatur des Menschen, seine Bestimmung, Erschaffung
und Auferstehung sowie sein Verhiltnis zu Mitmenschen und zu Gott -
fielen unter die Programmatik des Menschen vor Gott, weshalb sie eine
ethische Verhiltnisbestimmung erforderten und entsprechend der Ethik
zuzuordnen seien.?28

Bevor dieser Argumentationsfaden, der die disziplindre Verortung der
theologischen Anthropologie innerhalb des islamischen Facherkanons be-
trifft, im nachfolgenden Unterkapitel eingehender vertieft werden soll, stellt
sich zunichst die Frage nach dem hier zugrundeliegenden Verstandnis von
theologischer Anthropologie. Was die Autoren genau darunter verstehen,
lasst sich aufgrund fehlender definitorischer Aussagen nicht eindeutig be-
stimmen. Jedoch lassen sich im Umkehrschluss von den Abgrenzungen
einige aussagekriftige Orientierungspunkte herleiten. Aus der scharfen Dif-
ferenzierung der beiden Gottes- und Offenbarungsverstdndnisse wird deut-
lich, dass nicht nur die Kernproblematik in der absoluten Transzendenz
Gottes verortet wird, sondern implizit der Anteil des Menschlichen am
Gottesbild resp. der Eintritt des Menschlichen in die gottliche Sphére oder
vice versa als Kriterium fiir die Existenz einer theologischen Anthropologie
benannt wird. Antes - obschon bedeutend zuriickhaltender als Sauer -
impliziert diesen Faktor der Gemeinschaft in und mit Gott in seiner Argu-
mentationsfithrung und seinen spezifischen Beispielen aus dem kalam und
dem tasawwuf. Am Klarsten zeigt sich dies darin, dass er fiir die inhaltliche
Bestimmung der theologischen Anthropologie Gott und Mensch zwingend
durch die Konjunktion ,,und“ miteinander verkniipft sehen will.??® Die Ver-

226 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S. 302.

227 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 13-18.

228 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.18-28. Zur Problematik, die sich fiir anthro-
pologische Entwiirfe insbesondere durch jene Konzepte stellt, die eine Form der
Aufgabe menschlicher Eigenschaften oder Identitdtsmerkmale zur Folge haben, vgl.
Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S. 111; Schimmel (1977): Anthropologie, S. 148.

229 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S. 1.

85

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

bannung Gottes aus der irdischen Sphire wie auch des Menschen aus der
transzendentalen Sphire wird so als mafigeblicher Grund fiir das Fehlen
einer theologischen Anthropologie im Islam gewertet.

Dezidierter positioniert sich Sauer, dessen Verstandnis von theologischer
Anthropologie auf drei Kriterien beruht: der in der Dreifaltigkeit verbiirg-
ten Beziehungshaftigkeit Gottes, der Inkarnation sowie dem personalen
Offenbarungsverstdndnis. Eine solche inhaltliche Bestimmung erscheint
nicht zuletzt aufgrund der Wechselwirkungen zwischen den Kriterien als
problematisch. Die Existenz einer islamisch geprégten theologischen An-
thropologie wird hier folglich mit christologischen Argumenten entschie-
den zuriickgewiesen, da sie mafigeblich als angewandte Trinititstheologie
verstanden wird.23? Konsequent weitergedacht wire die theologische An-
thropologie damit auch bei all jenen religiosen Weltanschauungen infrage
gestellt, die aus ihrer Denktradition heraus nicht christologisch und/oder
trinitarisch argumentieren konnen. Die Grundlegung und Entwicklung
einer theologischen Anthropologie an solche inhaltlichen Bedingungen zu
kntipfen, erscheint damit hochst exklusivistisch. Auch Leuze relativiert,
dass die theologische Anthropologie gerade nicht auf eine Verschmelzung
von Gott und Mensch hinauslauft:

Die Tatsache, dass der Mensch als Objekt des gottlichen Heilswillens [im
Christentum, E. I.-A.] eine grofiere Beachtung erfdhrt als im Judentum
oder im Islam, zieht nun allerdings nicht die Konsequenz nach sich, dass
die Distanz zwischen Gott und Mensch geringer wiirde. Im Gegenteil:
Das anthropologische Argument hat gerade die Funktion, auf diese Dis-
tanz in ihrem uniiberschaubaren Ernst hinzuweisen.?3!

Im gleichen Atemzug fiigt er dann aber hinzu:

Man konnte in diesem Zusammenhang den Unterschied von Christen-
tum und Islam so bestimmen, dass in dieser Religion die Differenz von
Gott und Mensch primér theo-logisch artikuliert wird, wahrend sie fiir
jene primdr anthropo-logisch zu verstehen ist. Wahrend der Islam zu-
néchst die Transzendenz Gottes akzentuiert und von da aus die Tatsache
erklart, dass der Mensch Gott niemals erreichen kann, wird fur die

230 Vgl. auch Greshake (1977): Menschsein als Berufung, S. 410.
231 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.

86

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

christliche Theologie die Diastase von Gott und Mensch primér an der
verzweifelten Situation des Menschen deutlich.?*

Was Leuze hier beschreibt, erscheint weniger als kategorische Verweige-
rung oder grundsatzlicher Mangel, sondern als Wiirdigung einer Differenz,
die fiir ihren perspektivischen Blick an einem jeweils anderen Ort ansetzt.
Leuze straubt sich hartnickig gegen eine konfessionelle Monopolisierung
der Anthropologie und spricht jeder Religion von vornherein die Méglich-
keit zu, Erkenntnisse tiber den Menschen zu artikulieren, die in anderen
Religionen gerade nicht formuliert werden konnten, weil entweder die
Voraussetzungen es nicht zulieflen oder weil die Gewichtung der Aspekte
schlichtweg anders ausfalle.?3* Angesichts dessen, dass selbst von den poly-
theistischen Griechen in der Antike die Differenz zwischen Mensch und
Gottern aufrechterhalten worden sei, kdnne das Spezifikum einer monothe-
istischen theologischen Anthropologie gerade nicht in der kleinstmdglichen
Differenz zwischen Gott und Mensch liegen.?3* Theologisch forcierter for-
muliert es Darius Asghar-Zadeh:

Dem prinzipiellen Ausgang von einer islamischen Transzendentozentrik,
die so stark ist, dass sie die Grenze zwischen dem héchsten Allmachtswe-
sen und dem Menschen zur uniiberwindbaren Demarkationslinie wer-
den lasst, darf entschieden widersprochen werden: Uber das quranisch
aufweisbare ,Nahe-Verdikt' [gemeint ist hier Koran 50:16, wonach Gott
dem Menschen néher ist als seine Halsschlagader, E. I.-A.] hinaus ist die
Verbundenheit zwischen Schopfer und Geschdpf schon rein schopfungs-
theologisch unhinterfragbar, auch wenn die Rede von einem asymmetri-
schen Dependenzverhiltnis indispensibel bleibt und der Wille Gottes als
einziger Schépfungsgrund angenommen werden muss. [...] Der bleiben-
de und zu wahrende Differenz-Status zwischen gottlicher Transzendenz
und menschlicher Immanenz ist dabei theologisch angemessen als onto-
logisches Distinktions-, nicht aber als Distanzverhiltnis zu wiirdigen,
was schon allein durch die theologische Notwendigkeit supraphysikali-
schen Denkens deutlich sein diirfte.?3>

Asghar-Zadeh betont hier also die fortwéhrende schépfungstheologische
Beziehung zwischen Gott und Mensch, die seit dem Schopfungsakt gege-

232 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.

233 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 261.
234 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 235.
235 Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 359-360.

87

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

ben ist und aus der heraus Gott dem Menschen seine Zuwendung willent-
lich zuteilwerden ldsst. Gerade deshalb schafft die dieser Beziehung inhi-
rente Asymmetrie nicht Distanz, sondern lediglich Differenz. Leuze und
Asghar-Zadeh betonen folglich beide, dass eine theologische Anthropologie
keineswegs die Authebung der Differenz bezweckt. Nur wenn die theologi-
sche Anthropologie diesem Umstand Rechnung trdgt und die ontologische
Distinktion wahrt, wird sie auch den Anforderungen der Theologie gerecht.

3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre — (k)ein
Thema fiir den kalam?

Ein weiteres Problemfeld stellt die unklare disziplindre Zuordnung der
Anthropologie innerhalb des islamisch-theologischen Ficherkanons dar.
Gemessen am Anteil, wie stark menschenbezogene Sachverhalte behandelt
wurden, formulierten manche Autorinnen und Autoren ein Urteil Uber
die Nihe der unterschiedlichen Disziplinen des islamisch-theologischen
Wissenschaftskanons zum Feld der Anthropologie: So wurde der tasaw-
wuf grundsitzlich als anthropophile Disziplin klassifiziert, widhrend deren
Anteile in falsafa, figh und kalam als geringer eingeschatzt wurden.?3¢
Gegenwirtig hat sich insbesondere die praktisch ausgerichtete Theologie,
namentlich die Bereiche Religionspddagogik und Seelsorge, mit je eigener
Schwerpunktsetzung hervorgetan, die anthropologische Forschung voran-
zutreiben.?¥’

Vergleichsweise hdufig wird jedoch fiir die besagte Anthropologie im
Islam eine ethische Pragung geltend gemacht.?* Mancherorts — wie etwa
bei Sauer und Antes, ferner auch bei Hagemann - wird dabei eine schar-
fe Trennlinie gezogen und Ethik von Theologie, hier spezifischer verstan-
den als kalam, abgegrenzt. Durch die dezidierte Unterscheidung der Kon-

236 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 244-246.

237 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Behr (2014): Menschenbilder; Behr
(2010): Muslim sein; Ulfat (2019): Theologisch-anthropologische Grundlagen; As-
lan et al. (2015): Islamische Seelsorge; vgl. auch diverse Artikel in folgenden Sam-
melbidnden Behr/Ulfat (Hrsg.) (2014): Zwischen Himmel und Erde; Sarikaya/Bau-
mer (Hrsg.) (2017): Aufbruch zu neuen Ufern; Khorchide/Karimi (Hrsg.) (2016):
Was ist der Mensch; Badawia et al. (Hrsg.) (2020): Grundlagen muslimischer Seel-
sorge; Ucar/Blasberg-Kuhnke (2013): Islamische Seelsorge.

238 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott; Leuze (1994): Christentum und Islam; Sauer
(2004): Christentum und Islam; Tautz (2007): Interreligiéses Lernen; aber auch bei
muslimischen Autoren, vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr.

88

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

stellationen Gott und Mensch, die Antes als theologische Anthropologie
identifiziert, versus Mensch vor Gott, die er als Ausdruck einer ethischen
Anthropologie versteht, wird deutlich, dass er diese beiden Formen nicht
miteinander gleichsetzt.?3° Kritisch hinterfragen liefSe sich hier, warum eine
Verhiltnisbestimmung wie jene des Menschen vor Gott fiir den Bestand
einer theologischen Anthropologie unzulinglich sein soll oder warum diese
nicht zumindest als eine Unterkategorie unter dem Dach der Konjunktion
>und“ erachtet werden kann.

Ahnlich verhilt es sich bei Sauers Einschitzung, welcher der Anthropo-
logie im Islam lediglich innerhalb der Ethik Entfaltungsmoglichkeiten zuge-
steht, ohne Letztere jedoch naher zu bestimmen.?*® Diesbeziiglich bleibt
zum einen weitgehend unklar, welche Disziplin oder welcher Strang des
islamischen Wissenschaftskanons mit Ethik gemeint ist. In Frage kommen
etwa die Disziplin der islamischen Normenlehre figh, insbesondere inner-
halb der mu‘amalat-Diskurse,?*! die als weitgehend autonom erachtete Sub-
disziplin ilm al-ahlaq**? oder auch adab,?*3 der weitgehend als Literaturgat-
tung tber die Verhaltensetikette aufgefasst wird.>** Neben der fehlenden
Genauigkeit resp. Referenz auf die Disziplintermini des islamisch-theologi-
schen Facherkanons wird hier dartiber hinaus auch der Findruck erweckt,
dass Ethik der (Systematischen) Theologie entgegenstehen wiirde, statt sie
beide als Bestandteile unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien
zu betrachten, die in einer logischen Beziehung zueinander stehen. Denn
nach der islamischen Eigenlogik ist etwa figh genauso Bestandteil theologi-
schen Nachdenkens wie etwa kalam, tafsir oder ilm al-ahlag.**>

Hinsichtlich der denkbaren Zuordnungsbereiche positioniert sich der
katholische Systematiker Ludwig Hagemann hingegen klar. So sieht auch
er Anthropologie nicht als Teilbereich der Theologie, sondern verortet sie
mit Verweis auf ihre ethischen Konsequenzen dezidiert im Feld des figh.?4¢

239 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12.

240 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.

241 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben.

242 Vgl. Tautz (2007) Interreligioses Lernen, S.235; Antes (1980): Ethik im Islam,
S.195-197.

243 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S.131; Antes (1980): Ethik im
Islam, S.195-197; Kraemer (1986): Humanism, S. 10-11.

244 Derweil stellen sich dhnliche Probleme fiir die Ethik wie fiir die theologische
Anthropologie; vgl. auch Schmid (2013): Islam im europdischen Haus, S.184-186;
Fakhry (1994): Ethical theories.

245 Vgl. dazu auch Kapitel 1.3 dieser Arbeit.

246 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 128, 140.

89

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Seine Zuordnung erfolgt {iber die Identifikation einiger zeitgendssischer
Problemfelder, so etwa der Menschenrechte oder Genderfragen, die er als
dringliche Aufgaben fiir die zeitgendssische theologische Anthropologie im
Islam zuspitzt.?*” In seiner Terminologie scheint auch er mit Theologie kei-
nen breiten islamischen Wissensbestand im Sinne der al-ulim al-islamiya
vor Augen zu haben, unter dessen Dach auch figh zu verorten wire, son-
dern spezifischer kalam zu meinen.

Im Kontext dieser Fachergrenzen macht Antes — neben dem bereits pra-
sentierten Argument der Distanz — einen weiteren Punkt stark, der besser
nachvollziehen ldsst, warum Anthropologie so vehement aus der Theologie
ausgeklammert wird:

Anders als im Christentum ist eben im Islam die Anthropologie kein
Thema der Theologie (kalam). Theologie ist hier ,die Rede von Gott;
und dies bedeutet konkret: eben nur von Ihm. Anthropologie hingegen
ist ,die Lehre vom Menschen. Der Abstand zwischen beiden ist nahezu
ebenso grofy wie die Kluft, die Gott und die Menschen trennt. Kein
Mittler vermag diesen Abstand zu mindern oder gar zu iiberbriicken.?48

Demnach schlieflen sich Theologie und Anthropologie deshalb aus, weil
Erstere die Lehre von Gott und Letztere die Lehre vom Menschen behand-
le. In diesem Argument hallt ein begrifflich wie auch inhaltlich problemati-
sches Verstandnis von Theologie und Anthropologie wider. Zum einen ori-
entiert sich die postulierte Abgrenzung an hierzulande gingigen Begriffen
wie Theologie und Anthropologie und deren griechischer Wortherkunft.
Von der Etymologie her geleitet, mag Theologie klar auf eine Gotteslehre
verweisen, im arabischen Terminus kaldm hingegen ist dieser Verweis ety-
mologisch nicht enthalten.?*” Damit wird auf begrifflicher Ebene gerade die
im kalam enthaltene Offenheit ignoriert, insofern in seiner wortlichen Be-
deutung lediglich ein systematisches Streitgesprach angezeigt wird. Damit
einher geht zum anderen, dass der Untersuchungsgegenstand lediglich an-
hand formaler und sprachlicher statt inhaltlicher Kriterien zugeordnet und
bestimmt wird, indem schlichtweg - und einzig - theos zum Gegenstand

247 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 131-139.

248 Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12-13, Hervorhebung im Original.

249 Dennoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass im Tirkischen der Begriff ilahiyat
als Lehre von Gott existiert, der als begriffliches Pendant zu Theologie fungiert,
sowie im arabischen Raum ilm al-tawhid als Synonym zu kalam verwendet werden
kann und begrifflich etwa einer Wissenschaft vom Monotheismus entspricht. Zur
Problematik dieses Begriffs vgl. Oztiirk (2018): Contribution.

90

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

der Theologie und anthropos zum Gegenstand der Anthropologie erklart
wird. Die islamische Terminologie orientiert sich daher stirker an der
formalen Struktur des — dialektischen — Theologietreibens als am Inhalt.2>0

Gerechtfertigter hingegen ist Antes in spéteren Publikationen formulier-
ter Einwand. Denn was in seinen fritheren Aufsitzen noch als etymologi-
sche Erkldrung wirkt, prézisiert er dort als theologiegeschichtliches Argu-
ment, insofern er die inhaltliche Fokussierung des kalam auf die Gottesleh-
re anspricht.?®! Gerade in der Gegenwart, in der das Christentum wie nie
zuvor anthropologische Ansitze verfolge, falle, so Antes, der Unterschied
zur Systematischen Theologie im Islam auf, die ihren Fokus immer noch
auf die Debatte {iber das Wesen und die Attribute Gottes richte.

Mag dies tendenziell iiber weite Teile und lange Zeit fiir die islamisch-
theologische Geschichte gegolten haben, muss klar festgehalten werden,
dass der frithe kalam breiter aufgestellt war und auch Fragen zu Schopfung,
Prophetie, dem Verhiltnis von Gemeinschaft und Individuum sowie zu
Willensfreiheit und Vorherbestimmung und entsprechend auch Menschen-
bildern, die sich jeweils aus den theologischen Uberzeugungen ergaben,
erortert hat.?52 Allerdings ist diskutabel, ob diese frithen Diskussionen tiber
diese Themen aus einem anthropologischem Erkenntnisinteresse heraus
betrieben wurden.?>3 Zweifellos dagegen sind spitestens seit dem 20. Jahr-
hundert Bestrebungen zu verzeichnen, den kalam neu zu formieren und
sich verstirkt anthropologischer Fragestellungen anzunehmen.?>* Unter
dem Namen film al-kalam al-gadid wird seither jene Forschung subsu-
miert, die den Menschen mit seinen Anfragen und Bediirfnissen zum Aus-
gangspunkt theologischer Reflexionen macht und sich der systematischen
Erschlieffung von zeitgendssisch dringlichen Anliegen, insbesondere gesell-
schaftlichen Herausforderungen, widmet.?>> Spitestens neuzeitlich hat sich
also das Themenspektrum (noch weiter) gedffnet, sodass Antes’ Argument

250 Vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 857; van Ess (2018): Disputationspraxis.

251 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S.207; dazu auch Kraemer (1938): Christian Messa-
ge, S.220-221

252 Vgl. van Ess (1991): Theologie und Gesellschaft, der manche Kapitel seines Stan-
dardwerks gar mit ,Anthropologie® betitelt. Dies ist Antes auch bewusst, da er
u. a. das Beispiel des Spannungsfeldes von Pradestination und Willensfreiheit selbst
anspricht; vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.13-18.

253 Vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

254 Vgl. Kapitel 1.3 fiir einen kurzen historischen Uberblick sowie Kapitel 3.3 fiir ein
Beispiel des neuen kalam; vgl. ferner Oztiirk (2018): Contribution; Wielandt (2016):
Main Trends.

255 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 713.

91

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

an Gewicht verliert. Dariiber hinaus {ibersieht die von Antes implizierte
Definition von Theologie mittels eines Materialobjekts neuere Entwicklun-
gen, die eine Definition anhand ihres Formalobjekts anstreben, womit
nicht mehr der Gegenstand, sondern die Perspektive zum entscheidenden
Kriterium wird.?>¢ Damit kénnen potentiell alle Themen Gegenstand der
Systematischen Theologie werden — nicht nur theos.

Préziser dagegen hilt die katholische Religionspddagogin Monika Tautz
fest, dass die theologische Anthropologie als eigenstandige Disziplin inner-
halb der Islamisch-theologischen Studien bedeutungslos und das Problem-
bewusstsein fiir die Thematik erst vereinzelt aufgekommen sei.?” Diese
Beobachtung ist dahingehend zutreffend, dass es unter dem Dach der
Islamisch-theologischen Studien keine eigene Teildisziplin gibt, die vom
Namen oder von ihren Inhalten her mit einer theologischen Anthropologie
gleichzusetzen wire. Zu hinterfragen hingegen ist, ob sich die theologische
Anthropologie notwendigerweise als Teildisziplin konstituiert haben muss,
um von ihrer Existenz sprechen zu kénnen.?>® Im Gegensatz zu ihren
Wissenschaftskollegen umreifit Tautz ihr Verstindnis von theologischer
Anthropologie expliziter:

Sowohl Muslime als auch Christen wissen sich unter dem An-Spruch
Gottes. Damit sind alle Fragen nach dem Menschen Fragen nach Gott
und seiner Beziehung mit den Menschen, so wie umgekehrt alle Fragen
nach Gott Fragen nach dem Menschen sind. Uber den anthropologi-
schen Zugang wird also das Verhiltnis von Gott und Mensch beschrie-
ben, wenn auch aus der Perspektive des sich unter dem An-Spruch
Gottes verstehenden Geschopfes Mensch.?>

Demzufolge verdankt sich der anthropologischen Wende die Einsicht, dass
jede Aussage tiber Gott auch eine Aussage iiber den Menschen enthalt.260
Warum nun alle Fragen nach Gott gleichzeitig Fragen nach dem Menschen
sein sollen, mag fiir das muslimische Publikum auf den ersten Blick weder

256 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 72.

257 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, Anm. 3; vgl. auch Asghar- Zadeh
(2017): Menschsein, S. 355-356. Tautz widmet sich im weiteren Verlauf unterschied-
lichen Begriffen, die fiir das Menschenbild und Ethos wichtig sind und in Kapi-
tel 3.2.2 dieser Arbeit weiter vertieft werden.

258 Vgl. auch Schmid (2013): Islam im européischen Haus, S.184-186, der dieselbe
Problematik fiir den Bereich Sozialethik beschreibt.

259 Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 167.

260 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 15.

92

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

allgemeinverstandlich noch schliissig sein. Womdglich mutet eine solche
Formulierung in seinen Ohren gar erneut wie ein christologischer Verweis
an. Dies ist jedoch keineswegs gemeint. Vielmehr verweist der vermeintlich
kontradiktorische Schluss, dass jede Aussage iiber Gott auch eine Aussage
iber den Menschen darstellt, auf drei Einsichten: Erstens kann der Mensch
Gott nur in seinen eigenen, eben menschlichen Begriffen ausdriicken.
Zweitens haben jegliche Aussagen {iber Gott nur innerhalb seines menschli-
chen Erkennens und Verstehens Relevanz und erst von da aus das Potential,
fir ihn an existentieller Bedeutung zu gewinnen. Drittens bezieht sich
Gott in nahezu allem, was er {iber sich selbst aussagt, auf den Menschen.
Spricht Gott also beispielsweise davon, dass er barmherzig ist, erbarmt er
sich der Menschen.?®! Folglich geht es in der theologischen Anthropologie
darum, aufzuzeigen, wo und wie das Bild Gottes und das Bild des Men-
schen aufeinander bezogen sind.?6? Dies bedeutet, dass jede Aussage tiber
Gott stets Implikationen iiber den Menschen beinhaltet, die in Form einer
theologischen Anthropologie explizit gemacht werden kénnen. Obwohl ein
solcher perspektivischer Zugang fiir die islamische Tradition uniiblich sei,
fithre, so Tautz, der einzige Weg zu einer Anthropologie im Islam iiber die
Theologie.?6> Damit vertritt sie eine offenere Definition von theologischer
Anthropologie, die nicht bei der Transzendenz Halt macht, sondern sich
gerade iiber die Theologie einen Weg zur Anthropologie hin bahnen méch-
te. Diesem Verstandnis zufolge geht es in der theologischen Anthropologie
nicht um das Ausmafd einer vermeintlich ontologischen Annéherung von
Gott und Mensch, sondern um die Frage nach den gegenseitigen Beziigen
wie auch Wechselwirkungen von Theologie und Anthropologie.

3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik - ein Selbstwiderspruch?
Auffallend héufig wird die theologische Anthropologie im Islam aus mus-

limischer wie auch aus nicht bekenntnisorientierter Warte heraus als theo-
zentrisch klassifiziert.26* Besonders prominent findet sich dies etwa beim

261 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S.15; Hanafi (1972): Théologie ou
anthropologie.

262 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S. 10.

263 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 167-168.

264 Vgl. Tautz (2007): Interreligiéses Lernen, S.170; Khoury (2006): Mensch, S.416;
Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S.375; Boumaaiz et al. (2013):
Bin ich nicht Euer Herr, S. 103; Takim (2007): Koranexegese, S. 293.

93

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

katholischen Systematiker Ludwig Hagemann, der die Existenz einer theo-
logischen Anthropologie im Islam wie Tautz nicht grundsétzlich anzweifelt,
sondern sich auf deren inhaltliche Merkmale fokussiert. So gesteht er dem
Islam eine Zuwendung Gottes in die irdische Sphidre zu, die einerseits
mittels Offenbarung erfolge, die eine von Gott initiierte Relation zum Men-
schen beschreibe und im Koran als seinem Willensausdruck miinde, und
andererseits mittels Schopfung geschehe, welche Gott als Zeichen seiner
Allmacht und Barmherzigkeit dem Menschen zur Nutznieflung bereitstel-
le.265 Diese schopferische und erhaltende Tatigkeit stelle Gottes Tor zur
Immanenz dar, weshalb sein Verhaltnis zur Welt nicht nur transzendent,
sondern auch immanent sei.?®® Damit nimmt Hagemann eine differenzier-
tere Sicht auf die Transzendenz ein, weshalb bei ihm nicht die Frage, ob
iiberhaupt, sondern welche Art von Anthropologie im Fokus steht. Damit
verlagert er den Fragehorizont auf deren Pragung und innere Struktur.

Fir Hagemann stellt der Monotheismus nicht nur die Grundlage fiir
das muslimische Gottesverstandnis, sondern auch fiir das Verstindnis des
Menschen und damit folglich auch fiir die Anthropologie dar. Deren Kern
findet er in einer Weltauffassung, in der Gott von der diesseitigen Schop-
fung bis hin zur eschatologischen Vollendung den stetigen Bezugspunkt des
Menschen darstellt.” Er beschreibt so eine Anthropologie, die — wie er in
seinem Titel Mein Leben und mein Sterben gehdren Gott andeutet — wesent-
lich eschatologisch ausgerichtet ist und auf eine Theozentrik hinauslauft:

Die theozentrische Anthropologie des Islam, die strikte Gottbezogenheit
des Menschen, ist der Kerninhalt des islamischen Menschenverstdndnis-
ses. Sein Menschenbild ist zutiefst geprégt von seiner Gottesvorstellung:
Nicht der Mensch an sich steht im Mittelpunkt, sondern Gott in seiner
schopferischen und seinserhaltenden Giite und Barmherzigkeit.268

Theozentrik wird hier als umfassende Hinordnung auf Gott verstanden
und auf ein Verstdndnis vom Menschen bezogen, das ginzlich von Gott
her entworfen und bestimmt wird, sodass dieser in seinem Dasein, ja in

265 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S.125. Wihrend Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S.359-360, die schopfungstheologische Zuwendung
betont, erwidhnt Hagemann auch die offenbarungstheologische, die er jedoch im
weiteren Verlauf nicht eigens beriicksichtigt.

266 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 124-125.

267 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 125-130.

268 Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 140.

94

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

jeglichen Bereichen und Ausdrucksformen seines Lebens von Gott abhén-
gig ist.29

Obschon diese theozentrische Pragung durchgehend stehen gelassen und
nicht weiter problematisiert wird, liefle sich kritisch riickfragen, ob die
bei der Transzendenz formulierte Problematik dadurch womdoglich nur ver-
schoben wird. Klingt eine theozentrische Anthropologie nicht bereits wie
ein Selbstwiderspruch? Denn die neuzeitliche Wende zur Anthropologie
zeichnet sich gerade durch eine Diesseitsorientierung und Neujustierung
der Stellung des Menschen im Kosmos aus, wo er in seiner empirischen
wie auch meta-empirischen Qualitdt zum Dreh- und Angelpunkt wurde.2’0
Besonders im Kontext der Offenbarungskritik wurde die Anthropozentrik
zu einem schlagkriftigen Leitmotiv.?”! Entsprechend wird die anthropologi-
sche Wende von einer Hinwendung zum Menschen getragen, sodass sich
zwangslaufig die Frage stellt, ob eine theozentrische Orientierung das An-
liegen einer Anthropologie nicht grundsatzlich torpediert.

Bemerkenswert ist, dass sich zur Bedeutung der Begriffe Theozentrik
und Anthropozentrik in den islambezogenen Diskursen zur theologischen
Anthropologie genauso wenig Reflexionen finden lassen wie zur Frage, wie
sich Anthropologie und Anthropozentrik zueinander verhalten und ob das
Adjektiv anthropologisch schlichtweg durch anthropozentrisch austausch-
bar ist. Reflexionen zur Anthropozentrik sind vor allem im Kontext der
Umweltethik erarbeitet, kritisiert und weiterentwickelt worden. Ein Blick
in die entsprechende Literatur zeigt ein schirferes Profil des Begriffs: So
wird mit Anthropozentrik - wie die Wortbestandteile bereits etymologisch
andeuten - eine Betrachtungsweise bezeichnet, die den Menschen in den
Mittelpunkt stellt und infolgedessen auf seine Interessen, Bediirfnisse und
Vorteile hin ausgerichtet ist.”> Begriindet wird diese Position mit der An-
sicht, dass der Mensch Person und nicht Sache ist, woraus gefolgert wird,
dass der Mensch als moralisches Wesen nicht nur einen Eigenwert besitzt,
sondern es auch auflerhalb des Menschen keine Handlungsgriinde geben
kann.?”> Wiahrend es nun Vorstofle gibt, die anthropozentrische Sichtwei-
se relational und selbstkritisch zu gestalten und in der Folge unter dem

269 Vgl. Khoury (2006): Mensch, S. 416.

270 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S.15.

271 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S. 13-14.

272 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S.121; Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Ver-
antwortung, S. 23.

273 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S.122.

95

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Neologismus Anthroporelationalitit zu verankern,?’* ist der Anthropozen-
trismus dort problematisch, wo er dem, was auflerhalb des Menschen ist,
keinen eigenen Wert mehr zuspricht, sondern alle Sachverhalte stets nach
dem Nutzen fiir den Menschen bemisst und ihn zum Maf§ aller Dinge
erklart.’”> Dadurch wird ein hierarchisierendes wie auch dualistisches Prin-
zip impliziert, insofern der Mensch von seiner Um-Welt unterschieden
wird, ohne in gebithrendem Maf3e als Bestandteil seiner Mit-Welt verortet
zu werden.?’® Die Gefahr liegt folglich im Potential einer selbstdefinitori-
schen und egozentrischen Prigung mit all jenen implizierten, potentiell
schwerwiegenden Folgen eines selbstverherrlichenden und -tiberh6henden
Verhaltens. Gleichzeitig birgt die gegenpolige Extremposition die Gefahr,
den Menschen als unbedeutend fiir diese Welt zu diffamieren und zu rela-
tivieren.””” So erstaunt es nicht, dass anthropozentrische Modelle vielfach
aus einer Benachteiligung oder Abwertung des Menschen heraus entstan-
den sind.?”® Insofern Anthropozentrismus ergo eine Zentrierung auf den
Menschen bezeichnet, droht dieser potentiell, seine Ausrichtung auf Gott
hin zu verlieren. Entsprechend steht der Islam hier wiederum vor einem
vermeintlichen Ausschlusskriterium, der ihn diesen Schritt nicht mitgehen
lasst.

Auf diese Abgrenzung zum Anthropozentrismus wird auch von manch
einem muslimischen Theologen, etwa dem Koranwissenschaftler Abdullah
Takim, dezidiert Wert gelegt:

Der Mensch wird im Koran als ein Lebewesen beschrieben und verstan-
den, der [sic!] von Gott abhingig ist und sich nur durch Gott definieren
kann, weil Gott sein Schopfer ist und er von Natur aus auf Gott ausge-
richtet ist (fitrat Allah). Aus diesem Grunde ist auch das Weltbild des Ko-
rans nicht ,anthropozentrisch® wie in der vorislamischen Zeit (gahiliya),
sondern ,theozentrisch® aufgebaut.?”?

Die Thematik, inwiefern der Koran theozentrisch ist und ob mit dem
vorislamischen Anthropozentrismus nicht eher ein selbstverherrlichender

274 Vgl. Vogt (2021): Christliche Umweltethik, S. 32, 52-53, 329-337.

275 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 23.

276 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S.23; Brandt (2000): Von
der Umwelt zur Mitwelt, S.47-49, beides anhand des Beispiels zur bioethischen
Verantwortung,.

277 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 33.

278 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 29.

279 Takim (2007): Koranexegese, S. 293, Hervorhebungen im Original.

96

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

Egozentrismus gemeint ist, einmal zuriickgestellt, stellt sich hier die Frage:
Ist die anthropologische Wende aus einer islamisch-theologischen Warte
heraus nicht zu vollziehen, weil sie eine Hinwendung zur Anthropozentrik
bedingt? Oder anders formuliert: Ist eine theologische Anthropologie mit
einer Anthropozentrik gleichzusetzen?

Ein Blick in bereits bestehende theologische Konzeptionen zeigt: Die mit
den Schriften Karl Rahners angestoflene anthropologische Wende inner-
halb der katholischen Theologie versteht sich gerade nicht als Bestrebung,
den Menschen solipsistisch in den Fokus des theologischen Denkens zu
riicken. Vielmehr liegt ihr ein Verstindnis zugrunde, wonach Theozentrik
und Anthropozentrik keine Gegensitze bilden. Zwar kann der Islam der
christozentrischen Ausrichtung dieser Begriindung nicht folgen, die es dem
Christentum ermdglicht, von sich zu sagen, dass es zugleich theozentrisch
und anthropozentrisch ist. Doch ist diese Argumentation gerade dann auf
den Islam applizierbar, wenn sie nicht als inkarnatorisches Phdnomen ver-
standen wird, sondern in dem Sinne, dass der Mensch sein Menschsein
umso stirker verwirklicht, je néher er auf Gott zugeht.?80 So widerspricht
die theologische Anthropologie fundamental der Auffassung, dass dort,
wo Gott ist, der Mensch weichen miisse, wie umgekehrt auch jener, dass
dort, wo der Mensch ist, Gott keinen oder wenig Platz habe.?8! Solche auf
gegenseitigem Ausschluss fuflenden Betrachtungsweisen entspringen einem
Entweder-oder-Denken, das nur Schwarz oder Weif$ kennt. Doch ist ein
solches Konkurrenzdenken als theologischer Ausgangspunkt hochgradig
problematisch. Der Mensch ist keine Konkurrenz fiir Gott, schon gar nicht
fiir einen allmidchtigen. Eine Zuwendung zum Menschen hat keine Abwen-
dung von Gott zur Folge. Vielmehr handelt die Theologie stets auch vom
Menschen, genauso wie die Anthropologie implizit die Frage nach Gott
enthdlt, die sich - mit Kant gesprochen - darin ausdriickt, worauf der
Mensch hoften darf.282

In der Theologie als bekenntnisorientierter Wissenschaftsdisziplin kann
es nicht darum gehen, Gott aus ihrer Weltsicht zu verbannen. Deshalb
wohnt wohl jeder der monotheistischen Religionen — und vielleicht auch
dariiber hinaus - ein theozentrisches Momentum im Sinne eines Auf-Gott-

280 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 182.
281 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 182.
282 Vgl. Kant (1968): Logik, S. 21-25.

97

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

ausgerichtet-Seins inne.?®* Die theologische Anthropologie handelt entspre-
chend nicht von der Frage, ob Gott Teil des Denksystems ist, sondern
vielmehr von der Richtung: Die Blickrichtung wird so umgepolt, dass
die Betrachtungsweise ausgehend vom Menschen zu Gott hin geht.?8 Si-
cherlich ist der Koran inhaltlich nicht in dem Sinne anthropozentrisch
ausgerichtet, dass er den Menschen als Maf3 aller Dinge erklirt. Inwiefern
er als Offenbarung hingegen auf den Menschen hin ausgerichtet und damit
anthropologisch orientiert ist, kann erst in Teil IT ndher beurteilt werden.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung iiber den Menschen

Den im vorhergehenden Kapitel vorgestellten problematisierenden bis hin
zu negierenden Stimmen steht ein breites Spektrum islamwissenschaftli-
cher wie auch islamisch-theologischer Positionen gegeniiber, die dem Vor-
handensein einer theologischen Anthropologie im Islam offener gegeniiber
eingestellt sind. Gerade in den letzten Jahren ist eine gesteigerte Aufmerk-
samkeit gegeniiber der Thematik zu verzeichnen, die sich etwa in der
Durchfithrung wissenschaftlicher Fachtagungen — wohlgemerkt innerhalb
kiirzester Zeitintervalle und auf geballtem geographischem Raum?3> — oder
auch in einem markanten Anstieg akademischer Veréffentlichungen zum
Themenfeld zeigt.28¢

283 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 375, der sowohl Islam als
auch Christentum als theozentrisch bezeichnet.

284 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 1; Krotke (1998): Anthro-
pozentrik, S. 530.

285 Beispielhaft sei verwiesen auf folgende Tagungen: 2015 in Miinster unter dem Titel
Menschenbilder — Wertebilder. Christlich-islamischer Dialog zu sozialethischen Fra-
gen; 2018 in Freiburg i. Ue. unter dem Titel Between God and Mankind. Chances and
Challenges of Islamic Anthropologies; 2018 in Tiibingen unter dem Titel Theological
Anthropology in Interreligious Perspective; 2019 in Erlangen-Niirnberg unter dem
Titel Das Menschenbild im islamischen Denken — Klassische und moderne Ansdt-
ze; 2022 in Erlangen-Niirnberg unter dem Titel Menschenbild in der islamischen
Theologie zwischen Tradition und Moderne; vgl. Links zu den Programmen und
Konferenzberichten am Ende der Bibliographie.

286 Stellvertretend vgl. folgende Sammelbande und Monographien der letzten Jahre:
Selguk/Thurner (Hrsg.) (2019): Mensch in Christentum und Islam; Sperber (2018):
Die anthropologischen Aspekte; Braun/Cigek (Hrsg.) (2017): New Approaches; Sej-
dini et al. (2017): Mensch werden; Asghar-Zadeh (2017): Menschsein; Renz (2002):
Mensch unter dem An-Spruch Gottes; vgl. auch Kapitel 1.1 dieser Arbeit.

98

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

In der bejahenden Literatur wird unter dem Schlagwort ,, Anthropologie®
- mal alleinstehend,?®” mal als islamisch,?®® religios?®® oder theologisch?°
betitelt, in manchen Fillen gar als theologisch-anthropologisch?*! um-
schrieben - eine Bandbreite an unterschiedlichen Themen und Diskursen
zusammengefasst. Bis auf wenige Ausnahmen?? wird hier - wie schon bei
den Gegenstimmen - der entsprechende Terminus keiner definitorischen
Prézisierung unterzogen, sondern kurzum mit dem Begrift Menschenbild
gleichgesetzt.?”> Angesichts des immer noch stetig wachsenden und aus-
ufernden Umfangs an Publikationen iiber den Menschen - sei es in Form
von iiberblicksartigen Gesamtschauen, Rekonstruktionen von Entwiirfen
konkreter Menschenbilder bei bestimmten Autoren oder spezifischer Ein-
zelaspekte —, muss sich diese Arbeit auf eine exemplarische Darlegung
in Form ausgewdahlter Literatur beschranken. Fiir die Auswahl erscheinen
hier spezifische Autoren weitaus weniger sinnvoll als Argumentationsmus-
ter. Denn der Diskurs lasst zwei Auffilligkeiten erkennen, die auch der
Strukturierung dieses Kapitels zugrunde gelegt werden sollen: Zum einen
findet sich ein theologiegeschichtlicher Zugang, der vornehmlich, aber kei-
neswegs ausschliefSlich von der islamwissenschaftlichen Forschung verfolgt

287 In der Regel mit nachgestelltem ,im/des Islam®; vgl. Schimmel (1955): Anthropo-
logie, S.140, 149, verdffentlicht in einem Sammelband, der wiederum von einer
religiosen Anthropologie spricht; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr,
S.101, die jedoch auch von theozentrischer, S.103, und monotheistischer, S.104,
Anthropologie sprechen.

288 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S.97; Hagemann (1999): Mein Leben und mein
Sterben, S. 121; Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 234; Schulze (2015): Koran,
S. 417.

289 Vgl. Bouman (1989): Gott und Mensch, S. IV.

290 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Bakker (1965): Man in the Quran, S. XI-
XII, insbesondere Anm.2; Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, die jedoch
auch auf S.168, 170, 179 von islamischer Anthropologie, auf S.169 von monotheisti-
scher Anthropologie und auf S. 170 von theozentrischer Anthropologie spricht.

291 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.92; Asghar-Zadeh (2017): Mensch-
sein, S. 67.

292 Wie etwa Behr (2014): Menschenbilder, S. 490, der theologische Anthropologie be-
schreibt als ,religios begriindetes Menschenbild, das sich gesellschaftlich durchsetzt
- und zwar nicht so sehr durch kultur- und ordnungspolitische Mafinahmen, son-
dern durch seine Uberzeugungskraft in die jeweiligen Gesellschaften hinein®; oder
Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 49, die den Begriff Anthropologie durch die
Klammerbemerkung ,unser Menschenbild® erkldren.

293 Jedoch nicht mehr wie bei Behr (2014) und Sejdini et al. (2017), wo ,Menschenbild*
als explizites Definiens aufgefiihrt wird, sondern implizit im FlieStext; vgl. etwa
Schimmel (1955): Anthropologie, S. 140; Wielandt (1994): Mensch, S. 97.

99

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

wird und diskursive Beziige zu Personen oder Themen aufweist, zum an-
deren eine exegetisch-systematische Ausrichtung, die mehrheitlich, aber
ebenso wenig ausschliefllich im Forschungsinteresse der Islamisch-theolo-
gischen Studien steht und die Herausarbeitung von Begriffen und Konzep-
ten anstrebt. Entsprechend kann es im Folgenden in keiner Weise darum
gehen, all jene inhaltlichen Ergebnisse und Diskurslinien zusammenzutra-
gen, die jemals innerhalb der islamischen Denktradition iiber das Mensch-
sein entwickelt wurden. Vielmehr liegt der Fokus darauf, die vorhandene
Literatur danach zu sichten, was vom affirmierenden Standpunkt aus als
theologische Anthropologie identifiziert wird und welche definitorischen
Verstandnisse, inhaltlichen Strukturierungen und perspektivischen Schwer-
punktsetzungen anzutreffen sind.

3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches
Unterfangen?

Ein Teilbereich der affirmativen Forschung kennzeichnet sich durch die
gezielte Bezugnahme auf muslimische Personlichkeiten aus unterschiedli-
chen Epochen der Geschichte, die in ihren Schriften Ansichten iiber den
Menschen formuliert haben. Mit Verweis auf Referenzwerke von Ibn Sina
(980-1037),2%* al-Gazali (1058-1111),25 Tbn ‘Arabi (1165-1240),2% ‘Abdul-
karim al-Jili (1365-1424),7 Muhammad Igbal (1877-1938),2%% ‘A’isa ‘Abd
ar-Rahman (1913-1998), die unter dem Pseudonym Bint as-Sati’ schrieb,2®
oder Murtaza Mutahhari (1919-1979)3%° — um nur einige mehr oder minder
bekannte Namen zu nennen — wird der Beleg erbracht, dass sich Muslime
kontinuierlich durch die Geschichte hindurch mit dem Menschen und
seinen Charakteristika auseinandergesetzt haben.

Ein weiterer Teilbereich der affirmativen Auseinandersetzung erfolgt
durch Bezugnahme auf theologiegeschichtliche, meist frithislamische Dis-
kurse. Mit Blick auf die islamisch-theologische Geistesgeschichte wird auf-
gezeigt, dass — trotz verbreiteter theozentrischer Fokussierung - bereits

294 Vgl. Adamson (2023): Ibn Sina.

295 Vgl. Al-Daghstani (2015): Al-Ghazzali und die transzendentale Anthropologie.
296 Vgl. Rahmati (2007): Mensch.

297 Vgl. Biesterfeldt (212): Perfect Man; Morrissey (2020): Sufism.

298 Vgl. Igbal (1962): The Reconstruction.

299 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S. 561-564.

300 Vgl. Mutahhari (1983): Human Being in the Quran.

100

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

in frithislamischer Zeit Fragestellungen behandelt wurden, die heute klassi-
scherweise dem anthropologischen Feld zugeordnet werden. Hierzu geho-
ren etwa Fragen nach der Willensfreiheit des Menschen, seiner Ontologie,
seiner (Sonder-)Stellung im Kosmos, dem Sitz und Stellenwert der Ver-
nunft, aber auch nach Verhéltnisbestimmungen wie etwa jener von Korper,
Geist, Seele, Herz und Intellekt.>!

Solche autorenzentrierten und diskursorientieren Forschungsstringe
sind weitgehend historisch sowie deskriptiv-analytisch angelegt und pra-
sentieren Deutungen iiber den Menschen in Geschichte und Gegenwart.302
Simpel wie effektiv wird die Existenz einer theologischen Anthropologie
mit dem Argument besiegelt, dass es in der islamischen Geistesgeschichte
sowohl Denker und Denkerinnen wie auch Diskurse gab und gibt, die
eine Reflexion tber unterschiedliche Aspekte des Menschseins erkennen
lassen. Ergo erfolgt der Beleg fiir die Affirmation nicht explizit begriindend,
sondern implizit durch Verweise auf die Geschichte.

Mag eine solche Sichtweise auf theologische Anthropologie auf den ers-
ten Blick plausibel erscheinen, birgt sie doch drei Schwierigkeiten in sich:
So stellt sich erstens die grundsitzliche Frage, inwieweit sich die Ansichten
von Denkern und Denkerinnen, die in einer anderen Zeit und anderen
Kontexten gelebt haben, auf die Gegenwart und hiesige Kontexte tibertra-
gen lassen. Hier bedarf es folglich immer eines systematischen Blicks da-
rauf, wie es um die Aussagekraft dieser Entwiirfe angesichts der immer
voranschreitenden Erkenntnisse aus unterschiedlichen wissenschaftlichen
Zweigen der Anthropologie bestellt ist. Denn eine systematisch ausgerichte-
te theologische Anthropologie kann im Gegensatz zu einer historisch aus-
gerichteten nicht bei einer retrospektiven Darstellung verharren, sondern
muss sich stets darum bemiihen, auch Gegenwart und Zukunft zu integrie-
ren.

Zweitens stellt sich die Problematik der Eingrenzung. Denn streng ge-
nommen liefSe sich in nahezu jedem geschichtlichen Zeugnis etwas {iber
den Menschen in Erfahrung bringen. Sicherlich ist es ein Phdnomen der
Moderne, dass ganze Monographien den Menschen als alleinigen Gegen-

301 Vgl. etwa Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt (1994): Mensch; weiterfiih-
rend dazu siehe das nachfolgende Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

302 Stellvertretend vgl. Schimmel (1955): Anthropologie; Nagel (1977): Menschenbild;
Wielandt (1994): Mensch; Wielandt (1994): Weltverantwortung; Nagel (2006): An-
thropologie; fiir eine Auswahl an Publikationen zwischen den 1930ern und 1960ern
vgl. Bakker (1965): Man in the Qur'an, S. XIIL

101

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

stand ihres Erkenntnisinteresses betrachten. Doch findet man davor man-
nigfaltige Schriften, in denen der Mensch als Gegenstand eines eigenstan-
digen Kapitels fungierte oder zumindest eingebettet in andere Erkenntnis-
horizonte erscheint.3® Die vorneuzeitliche Thematisierung des Menschen
erstreckt sich deshalb auf unterschiedliche islamische Wissenschaftsdiszi-
plinen und ist auf vielfaltige literarische Gattungen verteilt.

Drittens stellt sich das Problem der Riickdatierung der Anthropologie
und damit die Frage, ob diese frithislamischen Debatten bereits als anthro-
pologische Fragestellungen zu klassifizieren sind. Um dieser Frage nachzu-
spiiren, ist es angebracht, sich den Entstehungskontext solcher Debatten zu
vergegenwirtigen. Dies soll an dieser Stelle exemplarisch anhand der Frage
zu Freiheitskonzeptionen erfolgen,3** der heute — sowohl gemessen an der
Héufigkeit der Thematisierung bei aktuellen Veroffentlichungen als auch
am Stellenwert innerhalb gesellschaftlicher Diskurse in der Moderne3?> —
ein gewichtiger Rang in anthropologischen Debatten zugeschrieben wird.
An dieser Stelle soll es nun nicht darum gehen, die einzelnen, teils gegen-
satzlichen, teils synthetisierenden Standpunkte, Begriindungen und Kon-
zeptionen wiederzugeben,3°® sondern zu reflektieren, inwiefern sie bereits
als Beitrag zu einer theologischen Anthropologie erachtet werden konnen.

So ist hinsichtlich der Kontextualisierung dieses frithislamischen Disputs
zundchst einmal festzuhalten, dass die menschliche Freiheit zwar als Frage
des Zustandekommens von menschlichen Handlungen debattiert wurde,
jedoch einem mehrschichtigen Diskurshorizont entsprang. Diesem lag ei-
nerseits eine theologische Dimension zugrunde, insofern sich die Fragestel-
lung aus der Notwendigkeit ergab, das Verhaltnis zwischen der Allmacht

303 Vgl. van Ess (1961): Gedankenwelt, S.31-159; Bowering (1980): Mystical Vision,
S.185-262.

304 In den Quellen und Diskursen finden sich diverse Begriffsbezeichnungen und -ver-
wendungen wie etwa Willensfreiheit, Handlungsfreiheit, Handlungstatigkeit, Hand-
lungsvermogen oder Wahlfreiheit; vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch
Gottes, S.393-402. Diese werden hier — da es primdr um den anthropologischen
Stellenwert und nicht um das Detail in den Einzelaussagen geht — aus pragmati-
schen Griinden alle unter dem Oberbegriff Freiheit subsumiert.

305 Stellvertretend vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Khorchide (2019): Gottes
Offenbarung; Kiesel/Ferrari (Hrsg.) (2019): Willensfreiheit; Karimi/Dziri (Hrsg.)
(2015): Freiheit im Angesicht Gottes; De Cillis (2014): Free Will and Predestination.

306 Fiir einen konzisen Uberblick iiber unterschiedlichste muslimische Positionierun-
gen, Entwiirfe und Begrifflichkeiten vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-
Spruch Gottes, S.378-411 sowie Watt/Marmura (1985): Politische Entwicklungen,
S.72-114.

102

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

Gottes und der individuellen Verantwortung des Menschen zu bestimmen.
Einer der zentralsten Streitpunkte dieser Debatte drehte sich um die Frage,
wie die koranische Aussage, dass Gott den Menschen ,in die Irre fithre3%7
angesichts der zugesicherten Gerechtigkeit Gottes zu verstehen sei.>*® Hin-
tergriindig spielten dabei zweierlei Anliegen zusammen: Zum einen ging
es den Diskutanten um die exegetische Kldrung von Begriffen und deren
Bedeutungen. Zum anderen lag ihnen ein systematisches Interesse nach
tragbaren Losungen fiir eine Palette an theologischen Problemkomplexen
zugrunde, darunter etwa dem menschlichen Anteil am Zustandekommen
von Handlungen, der Entstehung von Glaube und Unglaube oder auch den
Konsequenzen fiir das Gottesbild im Falle einer Annahme der Aussage,
dass Gott in die Irre leite. Insbesondere der theologischen Stromung der
Mu‘tazila, die fur eine Willensfreiheit des Menschen einstanden und von
zeitgendssischen Theologen oftmals als Referenzpunkt fiir ihre eigene Be-
griindung der Freiheit des Menschen herangezogen werden, ging es darum,
angesichts des Theodizee-Problems das zentrale Prinzip der Gerechtigkeit
Gottes zu rechtfertigen und zu bewahren.3? Folglich war nicht nur ihr
Ausgangspunkt, sondern auch ihre Zielsetzung dezidiert theozentrisch??
- ein Umstand, der von der zeitgendssischen Theologie und Islamwissen-
schaft trotz Kenntnis dariiber noch zu selten in ihre Reflexionen zur theolo-
gischen Anthropologie einbezogen wird.

Dariiber hinaus haftete dem Diskurskontext um die Freiheit nachweis-
lich auch eine politische Dimension an, insofern er von der Streitfrage
nach einer gottlich legitimierten Herrschaft gepriagt war.3!! Ausgelost durch
innerpolitische Spannungen, darunter etwa eine bestehende Uneinigkeit
tiber den rechtmifligen Nachfolger des Propheten, speiste sich die Debatte
auch aus der Frage nach den - auch theologischen - Konsequenzen, einem
unrechtmafligen Herrscher zu folgen.3? Selbst spétere Freiheitsentwiirfe —
etwa jener von Muhammad ‘Abduh (1849-1905) aus dem 19. Jahrhundert
- enthielten noch eine wenn auch anders geartete politische Komponente.
So resultierte etwa ‘Abduhs Entwurf nicht zuletzt aus den zermiirbenden

307 Vgl. etwa Koran 4:119, 14:4, 6:125 oder 61:5.

308 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S.142; Renz (2002): Mensch unter dem An-
Spruch Gottes, S. 381-385.

309 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 395-399.

310 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 396.

311 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 393-395; Watt/Marmura
(1985): Politische Entwicklungen, S. 72-80.

312 Vgl. Berger (2010): Islamische Theologie, S. 60.

103

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Kolonialisationserfahrungen und sollte mafigeblich der Identitdtswahrung
dienen, auf die eine zu deterministische Sichtweise fatale Auswirkungen
gehabt hatte. 31

Sicherlich enthalten diese Diskurse ertragreiche Impulse fiir eine zeitge-
nossische theologische Anthropologie, doch sind sie wohl kaum in anthro-
pologischer Absicht entstanden. Ob dies fiir die anderen Themenkomplexe
ebenso gilt, muss im Einzelnen noch gepriift werden. In Anbetracht dieser
Diskursfaktoren ldsst sich hinsichtlich der Identifizierung von theologischer
Anthropologie mit innerislamischen Debatten vormoderner Zeit doch be-
reits kritisch festhalten: Die frithislamischen - aber auch spéteren — Diskur-
se operieren begriffsgeschichtlich nicht mit dem Terminus (theologische)
Anthropologie, doch lassen sie sich sachgeschichtlich als historische Fuf3-
abdriicke auch nicht ganzlich vom Diskursfeld 16sen. Sie kénnen folglich
weder sachlich tibergangen werden, noch ldsst sich ihnen ohne vorherige
Priifung pauschal ein Stempel im Sinne eines Beitrags zu einer theologi-
schen Anthropologie aufdriicken. So gilt es Vorsicht walten zu lassen, wenn
es darum geht, den spatantiken, mittelalterlichen oder frithneuzeitlichen
Debatten in einer retrospektiven Betrachtungsweise eine Ubereinstimmung
mit dem gegenwirtigen Verstandnis des Feldes theologische Anthropologie
zu attestieren. Denn angesichts des exemplarischen Beispiels ist zundchst
einmal zu spezifizieren, dass die Ausgangssituation keineswegs von der
klassischen anthropologischen Fragestellung geleitet war, was der Mensch
ist. Ebenso wenig taucht sie als autonome Fragestellung nach der Freiheit
des Menschen auf. Vielmehr war die Frage nach der Freiheit des Men-
schen in einen mehrdimensionalen politischen wie auch theologischen Dis-
kurskontext eingebettet. Die formulierten Erkenntnisse dienen hier noch
keiner anthropologischen Wissenserweiterung, sondern sind im Kontext
politischer und theologischer Debatten zu situieren, die ihr priméres Ziel
darin sahen, eine stringente wie auch widerspruchsfreie Gotteslehre zu be-
griinden und spezifische Aspekte des Gottesbildes — wie etwa Gerechtigkeit
oder Allmacht - zu wahren, weshalb sie im Kern theozentrisch ausgerichtet
bleiben. Angesichts dessen wire es verfriiht, die eingenommenen Blickwin-
kel und Zielsetzungen dieser Debatten als anthropologisch zu bezeichnen,
wenn auch zweifelsfrei anthropologisch relevantes Wissen dabei entstand.

Der bisherige Usus, Debatten ausschliefilich anhand des Kriteriums zu
bemessen, ob relevantes Wissen {iber den Menschen als (Neben-)Produkt

313 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S.559-561; Wielandt (1994): Mensch, S.104, 123-
124.

104

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

resultiert, erscheint zu kurz gegriffen und nicht zufriedenstellend. Denn so-
bald der Mensch denkt, schreibt oder handelt, entsteht unumgénglich mehr
oder minder explizites anthropologisches (Bei-)Wissen. Aus diesem Grund
pladiert diese Arbeit dafiir, den anthropologischen Gehalt nicht nur am
Ergebnis zu messen, sondern weitere Kriterien wie etwa Diskurskontexte,
Pramissen und Zielsetzungen miteinzubeziehen.

3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische
Zuginge

Neben den theologiegeschichtlichen Argumentationslinien, die mittels Ver-
weis auf muslimische Denker und Denkerinnen oder Diskurse operieren,
ist ein weiterer Forschungsstrang auszumachen, der ein exegetisch-systema-
tisches Interesse verfolgt und das Feld weitgehend begrifflich zu erschlieffen
sucht.3* Dieser Forschungsstrang, der zwar gleichermaflen, aber doch in
je eigener Weise von der Islamwissenschaft wie auch von den Islamisch-
theologischen Studien bedient wird, fokussiert sich auf die Darstellung
exegetischer Erkenntnisse anhand von Begriffen und Themenkomplexen.
So gibt es eine Reihe an Publikationen, die in Gestalt einer einfiihren-
den Uberblicksliteratur daherkommt und den Menschen in einem breiten
Panorama erfasst.3> Dabei lassen sich modellhaft acht grofie, ineinander
verwobene und teilweise tiberlappende Diskursfelder ausfindig machen, die
wiederkehrend explizit Erwdhnung finden:

Das erste Diskursfeld, das gleichzeitig das umfassendste darstellt, lasst
sich unter dem Dach der Schopfung fassen, die den Menschen unter dem
Aspekt der Erschaffung und Geschopflichkeit beleuchtet.’'¢ Als angrenzen-
de Unterthemen tauchen die Erschaffung Adams, die Form- und Gestalt-
gebung des Menschen, seine Beseelung, seine potentielle Gottesebenbild-
lichkeit und Siindhaftigkeit, seine Rangerhéhung - jeweils unterschiedlich
begriindet etwa mit Verweis auf seine Ehrung (karama), auf das ihm anver-

314 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Hagemann
(1999): Mein Leben und mein Sterben; Farstad (2016): Anthropology; Tautz (2007):
Interreligioses Lernen.

315 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr; Behr (2014):
Menschenbilder; Wielandt (1994): Mensch; Schimmel (1995): Zeichen Gottes;
Tautz (2007): Interreligioses Lernen.

316 Als themenspezifische Literatur vgl. stellvertretend Sievers (2020): Schopfung zwi-
schen Koran und Kalam.

105

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

traute Gut (amdna), auf die Belehrung iiber die Namen der Dinge oder
auf den gottlich eingehauchten Lebensatem (rith) — und seine gleichzeitige
Schwiche auf3” So fungiert die Kategorie der Geschopflichkeit oftmals als
Ausgangspunkt jeglicher anthropologischer Diskussionen, wodurch ihr der
Status eines Leitkonzepts zugeschrieben wird. Dennoch wurden Aspekte,
die auf die - besondere - Stellung des Menschen innerhalb der Schépfung
verweisen, oftmals als eigene Themenkomplexe behandelt, auch wenn sie
sich unter dem Dach der Schépfung einfiigen lieflen.

Einer dieser autonomeren Themenkomplexe stellt die fitra®® dar, die
im Koran als Hapaxlegomenon mit lediglich einer einzigen Nennung be-
legt ist.3"” Thr theologiegeschichtlich bis heute dominierendes Verstandnis
von urspriinglicher Veranlagung, natiirlicher Konstitution und angeborener
Natur im Sinne einer muslimischen Religionszugehorigkeit ist von der
Auslegung eines bekannten Hadith geprigt, wonach jedes Kind gemaf3
seiner fifra geboren und spéter dann von seinen Eltern zu einem Christen
oder Andersgldaubigen erzogen wird.3?? In diesem Zuge wird der Begriff
- obschon er unterschiedliche Ausdeutungen in einem Panorama von re-
ligioser Veranlagung iiber die Fahigkeit zur Gotteserkenntnis bis hin zu
einem inneren ethischen Kompass zur Unterscheidung von Gut und Bose
erfahren hat®!' - zeitgendssisch im Kontext anthropologischer Debatten
insbesondere dafiir genutzt, einen islamischen homo religiosus und damit
eine religiose Disposition des Menschen im Sinne einer - nicht unproble-
matischen — anthropologischen Grundverfasstheit zu begriinden.322

Ein weiteres, daran angrenzendes Diskursfeld ldsst sich unter dem Ober-
begrift halifa fassen, der gemeinhin im Sinne eines Stellvertreters oder
Nachfolgers verstanden wird. Worauf sich diese Stellvertreter- oder Nach-

317 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt
(1994): Mensch; Tautz (2007): Interreligidses Lernen, S. 176-177.

318 Angesichts der Interpretationsvielfalt verzichtet diese Arbeit darauf, arabische Ter-
mini wie diese in deutscher Sprache wiederzugeben. Denn eine Ubersetzung zieht
auch immer Gewichtungen und Wertungen nach sich. Da sich das Feld der theolo-
gischen Anthropologie in einer Konsolidierungsphase befindet, sind gegenwirtig
weder ein Konsens noch Tendenzen erkennbar, die eine Einheitsiibersetzung legiti-
mieren wiirden.

319 Vgl. Koran 30:30.

320 Vgl. Macdonald (1991): Fitra, S. 932; Hoover (2016): Fitra.

321 Fir eine fundierte Aufarbeitung vgl. Gobillot (2000): La fitra; Hoover (2016): Fitra.

322 Vgl. Krehl (1893): Das islamische Dogma von der Fitra; Behr (2014): Menschenbil-
der, S.493-494; zur Problematik und Kritik solcher Konzeptionen vgl. Schulze
(2014): Gottesdienerschaft.

106

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

folgeschaft genau bezieht — etwa auf Gott, Adam, Engel oder gar andere,
vor der Erschaffung des Menschen lebende Wesen, spater im Kontext der
Herrschaftsgeschichte auch auf Muhammad - und was sie alles umfasst,
wurde innerhalb der Theologie- und Geistesgeschichte unterschiedlich aus-
gelegt.®>® Im Kontext anthropologischer Diskurse wird insbesondere die
Stelle 2:30 im Hinblick auf die Erschaffung Adams hervorgehoben, sodass
als hdufige Bezugsgrofien dieses Felds die Konzepte karama und amana,
die Belehrung tiber die Namen von Dingen und damit die geistige Durch-
dringung der Lebensumwelt, die Niederwerfung vor Adam sowie das Ver-
héltnis des Menschen zur iibrigen Schopfung mitsamt seiner potentiellen
Teilhabe an der schopferischen Macht Gottes fungieren. Auch wurde dem
Begrift eine Néhe zur biblischen Ebenbildlichkeit attestiert, dies jedoch
im Sinne einer auf das Handeln Gottes und nicht auf dessen Gestalt be-
zogenen Korrespondenz und damit als funktionales Pendant dazu.3>* Im
zeitgendssischen anthropologischen Diskurs wird insbesondere das Verant-
wortungsbewusstsein des Menschen darauf zuriickgefithrt sowie die damit
vorausgesetzte Moglichkeit zur autonomen Entscheidungsfindung.3?°

Das vierte Themenfeld in der Diskussion um den Menschen ldsst sich
unter dem Begriff abd fassen. Obschon hier der Konsens hinsichtlich der
konventionellen Bedeutung im Sinne einer Gottesdienerschaft weitaus gro-
Ber ist als bei fitra und halifa, zeigen sich dennoch in der Rezeption deutli-
che Unterschiede in der Wahrnehmung und Attribuierung dieses Begrifts.
Hier stehen sich zwei kontrare Standpunkte gegeniiber: Die islamisch-theo-
logische Forschung ist bemiiht, den Kern des Konzepts positiv zu fassen,
indem sie ihn als verehrende Anbetung im Sinne einer freiwilligen und
willentlichen Hingabe des Menschen unter die liebevolle Fiirsorge Gottes
versteht.’?¢ Die nicht bekenntnisorientierte Forschung hingegen deutet ihn
teilweise als Sklaverei und Knechtung mit dem fahlen Beigeschmack einer
Herabsetzung des Menschen, seiner Abhéngigkeit und eines blinden Ge-
horsams. Die dabei alles iiberschattende Leitkategorie der Allmacht Gottes
wird als radikaler Kontrast zum christlichen Konzept der Gotteskindschaft

323 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.

324 Vgl. Schreiner (2003): Kalif; Wielandt (1994): Mensch, S. 109-110.

325 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.

326 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.175-182; Schulze (2014): Gottesdiener-
schaft, insbesondere S.221; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 108,
114-117.

107

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

rezipiert, in der die Liebe als Leitmotiv fungiert.3?” Als angrenzende The-
men tauchen hier die Zeugenschaft des Menschen sowie der primordial
geschlossene Urvertrag zwischen Gott und Mensch auf328 In den heutigen
anthropologischen Diskursen wird die Konzeption der Gottesdienerschaft
oftmals als islamspezifische Leitkategorie der Beziehung zwischen Gott und
Mensch schlechthin erachtet.

Der Begrift umma ldsst sich als fiinfter Pfeiler im anthropologischen
Diskurskontext identifizieren, der auf das menschliche Gemeinschaftsver-
héltnis verweist. Haufig gestreifte Unterthemen sind dabei das Beziehungs-
geflecht der Mitglieder untereinander, identitire Gruppenmerkmale im
Sinne gemeinschaftsbildender Verhaltensformen und Rituale wie auch Ab-
grenzungen nach auflen hin, das Verhiltnis von Gemeinschaft und Indivi-
dualitdt wie auch der Geschlechter untereinander.’?* Wihrend die letzteren
Themen insbesondere in normativen, ethischen und juristischen Diskursen
vertreten sind und Identitdtsmerkmale insbesondere im sozialanthropolo-
gischen Kontext erforscht werden, scheint der Begrift der umma fiir den
aktuellen anthropologischen Kontext keine primére Rolle mehr zu spielen,
da er selten auftaucht.

Eigens erwédhnt wird auch ein Bereich, der sich nicht einem einzigen
Schlagwort zuordnen, sondern sich zum Quintett von nafs, rith, ‘aql, qalb
und gism, also Seele, Geist, Verstand resp. Intellekt, Herz und Leib resp.
Korper, verzahnen ldsst.330 Als potentielle Alleinstellungsmerkmale des
Menschen werden hier deren Beschaffenheit, Eigenschaften und Potentia-
le, deren Verhiltnisbestimmungen untereinander, Abstufungen moralischer
Begierden als auch Aspekte zur menschlichen Emotionalitit, zum Gewis-
sen, zur Psychologie und zur Ratio thematisiert.*! Jedoch erfihrt dieser
Themenkomplex in der heutigen Forschung vergleichsweise weniger Auf-
merksambkeit. Zeitgendssisch erhalten geblieben sind zum einen die Ratio
- etwa im Kontext der Debatten um die Begriindbarkeit von Offenbarung
angesichts von Naturwissenschaft und Empirismus oder im Diskurs um

327 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63-68; Schimmel (1955): Anthropolo-
gie, S.147-148; Wielandt (1994): Mensch, S. 100, 112-113.

328 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S.100-101; Tautz (2007): Interreligioses Lernen,
S.179-180.

329 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.180-182, 261-267; Behr (2014): Men-
schenbilder, S. 491.

330 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S. 143-147.

331 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S.143-147; Wielandt (1994): Mensch, S.117-
118; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 120-121.

108

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

die Legitimation von Handlungen und Verantwortungsethik®? - sowie
zum anderen die Korperlichkeit etwa im Kontext genderbezogener oder
menschenrechtlicher Debatten. Die Diskurse um die Konzepte nafs und
rith finden gegenwirtig insbesondere im Feld der Seelsorgeforschung und
Philosophie statt.** Hinzugekommen sind jedoch auch neue Bezeichnun-
gen wie etwa dat oder sahs, die nicht dem Koran entstammen, sondern
ihren Ursprung in der modernen Philosophie haben.3*

Das siebte Diskursfeld ldsst sich unter dem Dach der Handlungstheorien
fassen, die den Menschen als handelndes Wesen in den Blick nehmen. Im
Gegensatz zu den bisherigen Feldern geht dieses Schliisselelement weniger
auf eine nominale Nennung im Koran zuriick, sondern formierte sich
durch die Bedeutung ganzer Verse als Thema. Debattierte Unterthemen
stellen dabei Willensfreiheit, ethisches Handeln und damit Fragen zur Le-
bensfithrung, Moral, Siinde und Verantwortung sowie daran angrenzend
zur amana und Ratio dar.3® Aktuell gehort dieser Themenkomplex zu den
Dauerbrennern im anthropologischen Diskursfeld.33¢

Ein weiteres gingiges Element in den anthropologischen Debatten ist
achtens schlieSlich das Konzept al-insan al-kamil. Hierbei handelt es sich
um eines der wenigen Konzepte, das seinen Ursprung nicht im Koran hat,
sondern nur in den Hadithen und der exegetischen Literatur belegt ist.
Seine Wurzeln werden auf das Konzept halifa zuriickgefiihrt, jedoch baut
es auch auf Elementen wie der Gottesebenbildlichkeit und der Vereinigung
mit Gott auf. Inhaltlich handelt es sich dabei um Entwiirfe eines universa-
len, perfekten oder vollkommenen Menschen, der sodann primér mit dem
Propheten Muhammad, aber auch im schiitischen Umfeld mit Imamen
oder im mystischen Umfeld mit Sufimeistern personifiziert wird.>”

332 Vgl. Wielandt (1994): Weltverantwortung; Tautz (2007): Interreligiéses Lernen,
S.210-211.

333 Vgl. Hundhammer (2020): Nafs im Koran; Hajatpour (2020): Islamische Seelenvor-
stellungen.

334 Vgl. Lahbabi (2011): Mensch; Faridzadeh (2016): Vom Mensch-Sein zum Person-
Sein.

335 Vgl. Wielandt (1994): Mensch; S.102-105; Tautz (2007): Interreligioses Lernen,
S.207-212.

336 Prominent zu finden etwa beim muslimischen Religionspadagogen und Theologen
Mouhanad Khorchide, der die Gott-Mensch-Beziehung als Freiheitsverhdltnis deu-
tet; vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78-151.

337 Vgl. Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S.101-103; Schimmel (1955): Anthropologie,
S.150-153.

109

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Dieser Schnelldurchlauf, der auf einer literaturbasieren Identifikation der
Diskursfelder beruht, zeigt nicht nur die inhaltliche Konfiguration und
innere Strukturgestalt der theologischen Anthropologie auf, sondern auch
deren Breite und Verflochtenheit. Dass bestimmte Begriffe an mehreren Or-
ten erscheinen und unterschiedlich zugeordnet werden konnen, hat nicht
zuletzt damit zu tun, dass sie im Verlauf der Theologiegeschichte ganz
unterschiedlich interpretiert wurden. Trotz Bemiihungen, sie wechselseitig
aufeinander zu beziehen, wirkt eine solche {iberwiegend begriftlich resp.
thematisch antizipierte theologische Anthropologie weiterhin fragmentiert.
So wird das komplexe Beziehungsgeflecht dieser Diskursfelder zueinander
sichtbar, ohne dass ein Gesamtbild entstehen kann, das Uber eine Addition
der Felder hinausgeht. Obschon es sich bei dieser vorausgeschickten Eintei-
lung nicht um eine systematisch erprobte und begriindete Klassifikation
der Diskursfelder handelt - und diese deshalb nur provisorischen und ver-
anschaulichenden Charakter besitzt -, ist die gewdhlte Darstellungsweise
ein Spiegelbild des gingigen Zugriffs auf und Umgangs mit theologischer
Anthropologie, die nachfolgend kritisch reflektiert werden soll.

3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

Die in der Forschung weitgehend praktizierte Zugangsweise iiber Begriffe
und Konzepte stellt das Feld der theologischen Anthropologie vor einige
Herausforderungen, die an dieser Stelle problematisiert werden sollen.
Denn neben den Vorteilen birgt eine begriffs- und konzeptfokussierte Her-
angehensweise, die theologische Anthropologie exegetisch anhand einer
thematischen Binnenstrukturierung angeht, auch Schwichen, die offenge-
legt werden miissen.

Zunichst einmal stellt sich die zentrale Frage, anhand welcher Kriterien
das Feld begrifflich und/oder thematisch erschlossen werden kann. Denn
eine begriffsorientierte Zugangsweise presst nicht nur die theologische An-
thropologie weitgehend in eine Form nach dem Muster ,der Mensch als
...> sondern tragt auch - gewollt oder ungewollt — zu einer Herausbildung
von Leitkonzepten bei. Noch scheint der Umgang mit diesen Leitkonzepten
zu unbedacht, denn in den seltensten Fallen wird transparent gemacht,
weshalb gerade diese bestimmten Begriffe zu leitenden Interpretationska-
tegorien erkoren werden. Zweifelsohne bringt jeder Riickgriff auf Leitkon-
zepte stets Wertungen mit sich, sodass jegliche Strukturierungsversuche
zu begriinden sind, da sie fundamentale Weichenstellungen mit jeweils

110

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

entsprechenden Konsequenzen vornehmen. Dies ldsst sich anhand eines
Beispiels zur Geschopflichkeit, die anthropologisch als zentral erachtet
wird, verdeutlichen. Wie bereits festgehalten, liefle sich jede der oben er-
wiahnten Kategorien auf die Schopfung als Grundkategorie zuriickfiihren,
was beispielsweise eine temporale oder gar kausale Leseart aller nachfol-
genden Konzepte ermdglichen wiirde. Dies hitte dann zur Folge, dass alle
Kategorien der Schopfung nach- oder nebengeordnet wiirden. Nun bildet
die Geschopflichkeit gewiss einen wesentlichen Pfeiler der theologischen
Anthropologie. Angesichts des Umstandes aber, dass alles aufler Gott als
geschaffen ausgewiesen wird, stellt sich die Frage, inwiefern die Geschopt-
lichkeit zur besonderen Kennzeichnung des Menschen taugt. Ebenso ver-
hélt es sich mit anderen Konzepten wie etwa ‘abd oder umma, die funk-
tional ebenfalls auch auf andere Schopfungsgruppen angewandt werden.
Offensichtlich basieren in diesen Fillen die Leitkonzepte nicht auf dem
Kriterium des Alleinstellungsmerkmals des Menschen. Jedoch wird auch
nicht ersichtlich, auf welchen Kriterien sie beruhen.

Hierin wird der vielschichtige Klarungsbedarf deutlich: So ist wissen-
schaftstheoretisch tiber die Grundsatzfrage nachzudenken, ob die theologi-
sche Anthropologie im Islam nach Alleinstellungsmerkmalen sucht — und
wenn ja, ob dieses Alleinstellungsmerkmal in Bezug auf den Menschen
als Spezies oder unter Umstanden auch auf die Theologie im Sinne einer
konfessionellen Unterscheidung zu denken ist. Ebenso ist dariiber zu re-
flektieren, ob theologisch eine Bestimmung von Leitkategorien und damit
eine Hierarchisierung von Begriffen iiberhaupt begriindbar ist und wie
sich eine Verhiltnisbestimmung der unzdhligen Teilaspekte modellieren
liefle. Erst wenn dies gegeben sein sollte, kann in einem zweiten Schritt
iber Kriterien fiir Leitkategorien nachgedacht werden, wobei sich hier
unterschiedliche Moglichkeiten eréffnen. Denkbar wéren unter anderem
eine Bestimmung anhand einer chronologischen Entfaltung von Begriffen
und Themen innerhalb des Korans, aber auch anhand der Haufigkeit
wie auch umgekehrt anhand der Singularitit eines Begriffs. Die bisherige
Umgangspraxis scheint sich mit drei Losungswegen zu begniigen: einer
Orientierung an der bloflen nominalen Nennung in den Primérquellen,38

338 Indem beispielsweise die Konzepte Geschopf, halifa oder ‘abd als zentral erklart
werden. Wie aber eruiert wurde, dass diese prioritér sind, wird nicht weiter spezifi-
ziert.

111

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

einer Schwerpunktsetzung anhand der Forschungsdisziplin®® und einer
Ausrichtung entlang gegenwirtig kontrovers debattierten Themen und da-
mit entlang einer neuzeitlich geleiteten Dringlichkeit.3** Die Wichtigkeit
bestimmter Begriffe als Pramissen vorauszusetzen und nicht zu reflektieren,
hat folgenschwere Konsequenzen. Denn ob der Mensch nun vorrangig an-
hand einer spezifischen Primédrgrofie — einstufig etwa als Geschopf oder als
halifa — bestimmt wird, zu der sich alle anderen Grofien dann beigeordnet
verhalten, oder aber komplexer anhand einer Zusammenfithrung mehrerer
Kategorien - zweistufig etwa als rationaler Gottesdiener oder dreistufig
als sprachbegabtes, ethisches und soziales Wesen —, kann zu ganz unter-
schiedlichen Erkenntnissen und Konfigurationen fiihren. Selbst Nuancen
wie etwa die Bestimmung des Menschen als Gottes Geschopf im Kontrast
zu einem von Gott angesprochenen Geschopf konnen weitreichende Konse-
quenzen haben.

Mit der weitgehenden Fokussierung auf Begrifte wird lediglich eine theo-
logische Anthropologie expressis verbis betrieben. Auch wenn die Entwiirfe
bereits eine grofle thematische Bandbreite abdecken und in sich eine bunte
Interpretationsvielfalt spiegeln, zeigt sich doch ein Uberhang zur Beschifti-
gung mit dem Offensichtlichen. Im Zentrum stehen wesentlich jene Begrif-
fe und Themen, die nominal in den Primérquellen auftauchen oder zumin-
dest einen sichtbaren Bezug zum Menschen haben. Eine so ausgerichtete
theologische Anthropologie wird jedoch blind fiir all das, was auf den
ersten Blick keinen augenscheinlichen Direktbezug zu anthropologischen
Sachverhalten aufweist oder namentlich nicht genannt wird. Gerade etwa
die so wichtige Rolle des Menschen als Empfanger der Offenbarung gelangt
so kaum in den Blick, weil dies nicht nominal verschlagwortet ist und ent-
sprechend nicht als explizite Terminologie im Koran erscheint. Dies birgt
zusdtzlich die Gefahr, dass auch der Bezugsrahmen zwischen Gotteslehre

339 Mit je eigener Fokussierung beispielsweise in der Seelsorge (z. B. nafs, rih), isla-
mischer Normenlehre (z. B. handlungstheoretische und ethische Themen) oder
der Religionspadagogik (z. B. Entwicklungspotentiale, die Fahigkeit, zu verstehen,
der Prophet als Lernfigur oder Verantwortungsbewusstsein). Obschon diese Fo-
kussierungen wissenschaftlich nicht nur notwendig, sondern auch gerechtfertigt
erscheinen, tragen sie zu einer Fragmentierung bei, die von einer gemeinsamen
Bezugsgrofle dieser Felder systematisch zusammenzuhalten ist.

340 So z. B. Willensfreiheit, Menschenrechte oder Genderfragen, die aufgrund der feh-
lenden induktiven Herleitung aus dem Feld mancherorts als Setzung erscheinen.

112

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

und theologischer Anthropologie nicht erkannt und Erstere entsprechend
ausgeklammert wird.34!

Anhand der vorausgegangenen Darstellungen ldsst sich also festhalten,
dass innerhalb der Islamisch-theologischen Studien die theologische An-
thropologie {iberwiegend als thematische Forschung iiber den Menschen
konzeptualisiert vorzufinden ist: als Menschenbild, das wahlweise mit Fo-
kus auf Autoren, Diskurse oder Begriffe oder einer Mischung davon anhand
von Primidr- und Sekundarquellen eruiert wird. Aber ist die theologische
Anthropologie gleichbedeutend mit Menschenbildern?

Die zeitgendssische Forschung, die eine Binnenstrukturierung mit Hilfe
von Begriffen und Themen anstrebt, suggeriert genau dies. Doch wird
damit die theologische Anthropologie nicht nur auf die Erforschung von
Menschenbildern heruntergebrochen, sondern auch auf offensichtlich mit
dem Menschen zusammenhidngende Konzepte reduziert. Gewiss bildet
die Erforschung des Menschen, seiner Selbstdarstellungen und deren his-
torischer Genese einen wesentlichen Bestandteil von theologischer Anthro-
pologie. Doch wire es verfehlt, sie darauf zu begrenzen. Die Leistungsfa-
higkeit von theologischer Anthropologie reicht viel weiter, als ,nur® Men-
schenbilder aus Koran, Sunna und der daraus resultierenden exegetischen
Tradition zu erarbeiten. Obschon der Begriff Menschenbild gerade fiir den
Transfer von Wissenschaft in die Gesellschaft gern benutzt wird, ist er we-
niger tragfahig als der Begriff theologische Anthropologie.>*> Denn erstens
ist der Begriff Bild statisch, sodass er lediglich eine Momentaufnahme, aber
nur schwerlich Dynamiken oder Entwicklungen abzubilden vermag. Zwar
lasst sich ein Wandel von Menschenbildern diachron iiber einen Zeitverlauf
erfassen, doch wird in einer solchen Betrachtungsweise tendenziell die pro-
spektivische Ausrichtung auf die Zukunft hin geschwicht, weil die Bilder,
welche die Menschen von sich hatten oder haben, nur retrospektiv erfasst
werden konnen. Zweitens verliert sich im Begriff Menschenbild der Blick
auf die Kehrseite, nimlich das Gottesbild, wihrend im Terminus theologi-
sche Anthropologie beide Sphéren zueinander ins Verhiltnis gesetzt wer-
den. Der Begriff Menschenbild vermag daher nur partiell abzubilden, was
theologische Anthropologie zu leisten vermag. Ein genauer Blick auf die
Argumentationsfithrung der kritisierenden Standpunkte zeigt drittens, dass
dem Islam nicht abgesprochen wird, tiber Menschenbilder zu verfiigen, die

341 Vgl. Kapitel 3.1.2 dieser Arbeit.
342 Vgl. Kapitel 2.1, 7.1.1 und 7.1.3 dieser Arbeit.

113



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

vom Menschen selbstdeutend und ausgehend von Koran, Sunna und exege-
tischer Tradition aufgegriffen und reproduziert werden. Negiert werden
nicht Menschenbilder, negiert und problematisiert wird eine theologische
Anthropologie im Islam.>** Gerade in dieser Denomination wird deutlich,
dass es nicht darum gehen kann, einseitig aus einer religiosen Perspektive
auf das Menschenbild zu blicken, sondern einen systematische Bezug der
vermeintlich konkurrierenden Felder Theologie und Anthropologie zuein-
ander herzustellen.

Ein begriffszentrierter Zugang, der sich insbesondere an einer Anthro-
pologie expressis verbis orientiert, ist nicht nur angesichts der Erkennt-
nisse anderer Fachdisziplinen langfristig nicht wettbewerbsfahig, sondern
schopft auch das theologische Potential bei weitem nicht aus. Deshalb
pladiert die vorliegende Arbeit dafiir, noch tiefer zu graben. Um Missver-
stindnissen vorzubeugen ist es jedoch wichtig, an dieser Stelle zu betonen,
dass diese Art von Forschung, die Begriffe in den Fokus riickt, nicht
einzustellen, sondern zu ergénzen ist. Das Verstindnis und die Reflexion
von menschbezogenen Begriffen und Konzepten bleibt nach wie vor ein
wesentlicher Bestandteil jeglicher Anthropologie. Es bedarf jedoch einer
Ausweitung, die den wissenschaftstheoretischen Rahmen mitbedenkt und
selbst setzt. Einige muslimische Intellektuelle haben hierzu wichtige Impul-
se geliefert und Reflexionen angestoflen, die im nachfolgenden Kapitel
préasentiert und evaluiert werden sollen.

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Pléddoyers fiir eine
Programmatik

Wihrend die Forschung {iber den Menschen {ippig ausfillt, gab es bis-
her vergleichsweise nur wenige Vorstofle, die iiber die Beschiftigung mit
konkreten Menschenbildern hinaus eine theologische Anthropologie im
Sinne einer systematischen Programmatik zu entwickeln und als Zugang
zu begriinden versucht haben. Mit welchen Argumenten sie die Entwick-
lung einer theologischen Anthropologie im Islam befiirworten und welches
Verstiandnis von theologischer Anthropologie sie vertreten, soll auch hier
anhand einiger weniger, jedoch aussagekriftiger Ansitze exemplarisch auf-
gezeigt werden. Im Gegensatz zu den bereits vorgestellten Positionen, wel-
che die Umsetzbarkeit einer theologischen Anthropologie im Islam infrage

343 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

114

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

stellen, stehen einige prominente muslimische Denker gerade fiir deren
dringliche Notwendigkeit ein.

Einer, der wagemutig nach einem anthropologischen Perspektivenwech-
sel innerhalb des kalam gerufen hat, ist der dgyptische Philosophiepro-
fessor Hassan Hanafi.34* Sein Vorstof§ zeichnet sich dabei durch einen
scharfsinnigen Problematisierungsversuch aus, der mancherorts auch von
Uberspitzungen lebt. Obwohl sein Ansatz angesichts der komplexen und
umfassenden Problematik immer noch rudimentar erscheinen mag, soll er
dennoch aufgrund seines Stellenwerts fiir die zeitgendssische Diskussion
zur theologischen Anthropologie eingehender vertieft werden.3*> Zwar lie-
fert Hanaf1 keinen umfassenden Gesamtentwurf, wohl aber ausbaufdhige
GedankenanstofSe, denn er formuliert nicht nur eine schonungslose Kri-
tik, sondern macht auch Modellierungsvorschldge fiir die Entfaltung einer
theologischen Anthropologie im Islam.346

Daneben hat sich im deutschsprachigen Raum insbesondere der mus-
limische Religionspadagoge Mouhanad Khorchide einen Namen damit
gemacht, offensiv fiir einen anthropologischen Perspektivenwechsel inner-
halb des Islams zu werben.’¥” Obschon in seiner Gesamtausrichtung auf
eine Weiterentwicklung der Koranhermeneutik fokussiert, fufit die Begriin-
dung seines anthropologischen Perspektivenwechsels im Kern insbesonde-
re auf Vorarbeiten christlicher Theologen.3*® Zugutehalten muss man ihm,
dass er sich in den entscheidenden Schritten auf die transzendental-philo-
sophische Argumentation des katholischen Dogmatikers Thomas Propper
stiitzt, der gerade nicht konfessionell, sondern philosophisch argumentiert
und dadurch tberkonfessionell Anschlussméglichkeiten bietet.3* Die ei-
gentliche Problematik bei Khorchides Ansatz liegt denn auch nicht in
diesem Riickgriff selbst, sondern im Umgang damit. Denn er unterzieht
Proppers Argumentation keiner ersichtlichen Reflexion oder Diskussion,
sondern offeriert lediglich eine Darstellung und Reproduktion derselben.
Entsprechend schwierig ist es, diese Begriindung islamisch-theologisch

344 Forderungen zur Neuausrichtung des kalam gab es bereits seit der Wende zum
20. Jahrhundert hin; vgl. Oztiirk (2018): Contribution; Wielandt (2016): Main
Trends. Hanafl war also nicht der erste, jedoch hat er seine Ideen auf eine An-
thropologie hin zugespitzt, weshalb die vertiefte Betrachtung seiner Ideen fiir die
vorliegende Arbeit lohnend ist.

345 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

346 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.

347 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, insbesondere S. 78-147.

348 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 92-104.

349 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 97-104.

115

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

auszuwerten, weshalb Khorchides Ansatz nur punktuell einbezogen werden
kann, und zwar dort, wo es um die Zusammenfithrung muslimischer Ide-
envorschlage fiir die Konzeption einer theologischen Anthropologie geht.

Ahnliche Bestrebung der Akzentuierung einer hermeneutischen Neuori-
entierung verfolgt auch der indonesische Koranwissenschaftler Aksin Wija-
ya, der hierzulande noch weitgehend unbekannt ist.30 Seine Argumenta-
tionsbasis setzt bei einer epistemologischen Reflexion an und ist um einen
kontinuierlichen Riickbezug auf die islamische Geistestradition bemiiht.
Jedoch sind seine Ideen in der europdischen Forschungslandschaft noch
wenig erschlossen, da seine Publikationen die Beherrschung der indonesi-
schen Sprache voraussetzen. Aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse kann
Wijayas Ansatz bedauerlicherweise nur iiber beschrankt vorhandene Se-
kunddrquellen rezipiert werden, weshalb auch seine Position in den nach-
folgenden Ausfithrungen nur am Rande beriicksichtigt werden kann.

Angesichts dieser Sachlage verfahrt dieses Kapitel so, dass Hanafis Refle-
xionen als Leitargumentarium zugrunde gelegt und jeweils um andere Posi-
tionen ergdnzt werden. Den Fokus so auszurichten, scheint aus vier Griin-
den gerechtfertigt: Erstens legen Wijaya wie auch Khorchide ihren Schwer-
punkt stirker auf die konkrete Umsetzung und Ausdeutung unterschiedli-
cher Koranstellen, wiahrend bei Hanafi auch eine ausfithrlichere — wenn-
gleich nicht vollends ausgereifte — Beschaftigung mit den Bedingungen und
Konsequenzen des programmatisch angestrebten Perspektivenwechsels zu
finden ist. Zweitens bietet sich Hanafl auch deshalb als Exempel an, weil
sich in seiner Argumentation besonders viele Ankniipfungspunkte zu den
bereits prasentierten kritischen Positionen finden, sodass eine — wenn nicht
in der Kapitelgliederung, so doch inhaltlich gespiegelte — Kohérenz herge-
stellt wird.®! Drittens ist Hanafi auch deshalb von besonderem Interesse,
da er ideengeschichtlich als wichtiger historischer Knotenpunkt fiir die
Entwicklung anthropologischer Ideen erachtet wird.’>? Viertens gehdorte
Abu Zayd, dessen Ansatz in der Arbeit in Teil IT untersucht wird, zu seinen
Studenten.

350 Dariiber hinaus finden sich in Indonesien weitere Stimmen, die in unterschiedlich
starker Ausprdagung und Akzentsetzung nach einem anthropologischen Perspekti-
venwechsel streben, darunter etwa Nurcholish Madjid, Abdurahman Wahid, Kunto-
wijoyo, Amin Abdullah oder Amin Suprayogo; vgl. Vishanoff (2016): Anthropologi-
cal Turn, S.3-4.

351 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

352 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

116

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

3.3.1 Anstof3e fiir die Loslosung von einer theozentrisch orientierten
Theologie

Hassan Hanafl versteht Anthropologie nicht in einem naturhistorischen
Sinne als evolutionsbiologische Entwicklung des Menschen, sondern defi-
niert sie breiter als Wissenschaftsdisziplin, die sich den zeitgendssischen
Herausforderungen widmet, vor denen der Mensch steht:

Par anthropologie, je ne veux pas désigner la science bien connue sous ce
nom, qui étudie Ihistoire naturelle de ’Thomme comme on voit dans les
musées de ’homme, mais je veux dire simplement une science de 'hom-
me au sens le plus large du terme, c’est-a-dire une étude des problemes
humains [...] Bref, anthropologie veut dire la recherche de 'homme dans
notre vue contemporaine.>

Diese zunidchst schwammig anmutende Definition grenzt er weiter ein,
indem er einen Mangel an phianomenologischen Analysen iiber wahrnehm-
bare Gegebenheiten konstatiert und die bis heute weitgehend andauernde
theozentrische Prigung der gesamten islamischen Geistesgeschichte pro-
blematisiert, in der Gott selbst in rational orientierten Disziplinen wie
der Systematischen Theologie, Philosophie, Mystik oder Normenlehre iib-
licherweise — wenn auch in unterschiedlich starkem Mafle - als wissen-
schaftliches Leitobjekt fungiere.3>* Ohne Gott oder dessen Wert zu bestrei-
ten, pladiert er fiir die Notwendigkeit, dem Menschen und dessen Bediirf-
nissen kiinftig ebenfalls ein hohes Gewicht beizumessen.>>> Damit schlief3t
er sich einer Auffassung an, die seit der Wende zum 20. Jahrhundert von
einer Vielzahl muslimischer Akteure im Rahmen einer Neuausrichtung zu
einem ilm al-kalam al-gadid elaboriert wurde und auch von Khorchide
und Wijaya eingefordert wird.3>¢

In geistiger Fortfithrung dieser Forschungstradition®” fordern alle drei
auf je eigene Weise einen Perspektivenwechsel, der die theozentrische Aus-

353 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

354 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

355 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

356 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S.750; Oztiirk (2018): Contribution, S.110;
Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 81-82; fiir Wijaya vgl. Vishanoft (2016):
Anthropological Turn, S. 3-4.

357 Es ist zu prazisieren, dass sich die genannten Autoren selbst nicht explizit innerhalb
dieser Forschungstradition verorten, aber offenkundig Berithrungspunkte mit deren
Ideen aufweisen.

117

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

richtung hinter sich lasst. So strebt Khorchide in neuzeitlicher Manier
und mit entsprechendem Vokabular eine ,Wende vom Extrinsezismus zum
Intrinsezismus® an,*8 welche die von auflen kommenden, abstrakten Glau-
benssdtze aus einer menschlichen Selbsterfahrung von innen heraus fiir
den eigenen Lebensentwurf deutet.>® Auch Wijaya setzt bei den menschli-
chen Erfahrungen an, argumentiert jedoch aus einer islamischen Tradition
heraus, indem er an die Epistemologie des andalusischen Philosophen Ibn
Rusd (1126-1198) und deren Weiterentwicklung durch den schiitischen Phi-
losophen Mahdi al-He'irT al-Yazdi (1923-1999) ankniipft.3*° Mit der Veran-
kerung in der menschlichen Lebensrealitdt markiert er eine Verschiebung
des Fragehorizontes: von der metaphysischen Frage danach, was Gott von
den Menschen will und welche Normen er ihnen mitteilt, hin zur subjekti-
ven Frage danach, welche normative Bedeutung der Mensch als historisch
und kulturell bedingtes Wesen aus der Offenbarung ableiten und was diese
fur ihn leisten kann.3¢! Ebenso setzt Hanaf1 bei der partikularen Erfahrung
an, von wo aus sich jeder Einzelne zu den in der Offenbarung beschriebe-
nen Erfahrungswelten in Bezug setzen kann, um sie fiir das eigene Leben
relevant zu machen.3¢? Entsprechend pocht Hanafi auf eine Transformation
der Theologie hin zu einer Anthropologie:

Il ne s’agit donc pas d’abolir la théologie pour faire de 'anthropologie
mais il s’agit de transformer la théologie en anthropologie, C’est-a-dire de
changer I'axe de la culture et son point culminant.?3

Fiir diese unter gednderten Vorzeichen betriebene Theologie benutzt er in
der Folge die terminologisch uniibliche Bezeichnung ,anthropologische
Theologie“ (théologie anthropologique).3°* Die Umkehrung der Achsen
stofit er an, indem er die Wissenschaftlichkeit einer theozentrisch orientier-
ten Theologie, hier verstanden als kalam, fundamental infrage stellt:

358 Diese Begrifflichkeiten wurden von dem franzosischen Philosophen Maurice Blon-
del in Ankniipfung an die katholische Glaubenstradition geprdgt und spiter von
den katholischen Theologen Karl Rahner und Max Seckler in eigenem Verstandnis
weitergetragen; vgl. Teifke (2012): Offenbarung und Gericht, S. 86.

359 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 82.

360 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S.3-4; Yazdi (192): Principles of Epis-
temology.

361 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S.1, 4.

362 Vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’exégese.

363 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

364 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.

118

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

[L]a théologie n’est pas une science. Elle n’a ni un objet, ni une méthode,
ni un but a atteindre ou des résultats a obtenir. Elle n’est pas une science
car il n’y a pas une ‘science de Dieu’, c’est-a-dire, une science qui a Dieu
comme objet. Dieu n’est pas un objet. Dieu n’est pas un objet rationnel
et la raison humaine est sujette a la complexité humaine qui est un
ensemble de physiologie, de psychologie et de sociologie.>6>

Seine Fundamentalkritik ldsst sich in fiinf Kernaussagen zusammenfassen:
Erstens argumentiert Hanafi, dass Gott kein Objekt wissenschaftlicher Er-
kenntnis sein konne, da er jegliche Realitat und Rationalitat iibersteige und
nicht reell erfasst werden konne. Einzig erfassbar seien Gottesbilder und
damit menschliche Vorstellungen tiber Gott, nicht jedoch Gott selbst.36¢
Dieser Punkt nimmt in seiner Argumentation wohl den wichtigsten Stel-
lenwert ein, weshalb er im nichsten Kapitel gesondert vertieft werden
soll. Zweitens betont Hanafi mehrfach, dass die Theologie keine Methode
kenne. Der kalam, der seiner Wortherkunft nach ,Rede® oder ,Dialog” be-
deute, konne nicht schlichtweg mit der Logik gleichgesetzt werden, da die
kontrovers gefithrte Rede und Gegenrede einzig der Uberzeugung diene.36”
Diese apologetische Haltung halt er drittens dezidiert fiir unwissenschaft-
lich, da die Aufgabe der Wissenschaft nicht darin bestehe, Wahrheiten zu
verteidigen, sondern Realitdten in aller Neutralitdt und Objektivitdt zu ana-
lysieren und theoretische Grundlagen auf der Basis von Konvergenzen statt
dogmatischen Differenzen zu schaffen.%® Verkniipft mit den angestrebten
Zielen der Forschung bemingelt er viertens auch die Erkenntnisse des
kalam, die er als diirftig bezeichnet, da sie aufgrund ihrer Abstraktion fiir
die Masse nur schwer zugénglich seien. Die Aussagen seien zu theoretisch
formuliert, als ob sie von jeglichem Praxisbezug unabhingig wiren.3¢
Fiinftens sei das spezifische Vokabular stark religios gefarbt, sodass ein
Transfer von Begriffen wie Gott, Prophet, Kult oder Engel in andere dis-
ziplindre Kommunikationssysteme nur sehr schwierig machbar sei, ohne

365 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 235.

366 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.

367 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236-237.

368 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237, 259-260; Wielandt (2016):
Main Trends, S. 749.

369 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237, S.241-242; Khorchide
(2018): Gottes Offenbarung, S. 81-82; Oztiirk (2018): Contribution, S. 109.

119

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

dass die Worter ihre Funktion verloren.?”? Fiir den Perspektivenwechsel
fordert er entsprechend die Aufgabe theologisch geprigter Begrifflichkei-
ten:

Lanthropologie est une théologie sans ce vocabulaire traditionnel.3”!

Die Transformation der Theologie in eine Anthropologie ist demnach nur
durch eine Neuorientierung in Bezug auf Untersuchungsobjekt, Sprachge-
brauch und Analyseebene moglich.>7?

In dieser fundamentalen Kritik am kalam, die mancherorts selbst apolo-
getische Ziige aufweist, finden sich sowohl bedenkenswerte wie auch pro-
blematische Aspekte. Ohne im Einzelnen auf die Uberzeichnungen Hanafis
einzugehen, fillt insbesondere hinsichtlich der Methodenkritik die Undif-
ferenziertheit auf, mit der er iiber eine langjdhrige Theologiegeschichte
hinweggeht. Auch wenn man der Theologie keine eigene Methode per se
zubilligen mochte, lassen sich iiber die Epochen hinweg unterschiedliche
methodologische Ansitze finden, auch wenn sie nicht explizit die Namen
heutiger Methoden tragen.’”® HanafT ldsst so nicht nur jegliches metho-
dologisch geleitete Vorgehen als inexistent erscheinen, sondern bettet die
apologetische Motivation beispielsweise auch nicht als historisch bedingte
und kontextuell geprigte Form einer damals iiblichen Theologiepraxis ein.
Vielmehr argumentiert er fiir eine Anthropologie, indem er dem kalam
durch Objekt-, Methoden- und Terminologiekritik jegliche Grundlage und
Glaubwiirdigkeit zu entziehen trachtet. Nur wenn er dem kalam jegliche
Legitimation abstreitet, wird fiir ihn die Transformation zu einer Anthro-
pologie umsetzbar. Weder eine produktive Verhdltnisbestimmung, in der
die beiden ineinandergreifen, noch eine Erweiterung des bisherigen diszi-
plindren Verstindnisses, welche die bisherige Leistung des kalam wiirdigt,
scheinen fiir ihn gangbare Wege zu sein. Eine so formulierte Transforma-
tion stellt jedoch in letzter Konsequenz faktisch eine Auflosung des kalam
dar, insofern die Beschiftigung mit der Gotteslehre génzlich aus dem Re-
pertoire der Islamisch-theologischen Studien zu verschwinden droht. So

370 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237. Umgesetzt hat er dies in
seiner Dissertation, in der er arabische Termini aus dem Bereich des figh in eine
phénomenologische Sprache tberfithrt hat, z.B. ahkam zu aktivem Bewusstsein
oder Konsensus zu intersubjektiver Erfahrung; vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’ex-
égese.

371 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238.

372 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 256-257.

373 Vgl. Ghandour (2015): Figh, S. 53-54; Dziri (2015): Ars Disputationis.

120

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

erstaunt es auch nicht, dass er mit einer solch polarisierenden Position
in der islamischen Welt bisher noch keine Mehrheit fiir sich gewinnen
konnte. 34

Gleichwohl ist Hanafi dahingehend zuzustimmen, dass eine zeitgendssi-
sche Systematische Theologie weder sich mit einer apologetischen Funk-
tion begniigen und auf diese beschrinken noch die heute konsensual
geltenden wissenschaftlichen Standards unterschreiten darf. Hervorzuhe-
ben ist zum einen das Anliegen, dass die Theologie die Anschlussfahig-
keit an andere Disziplinen nicht verlieren darf - dies umso mehr, wenn
man bedenkt, dass es sich beim Menschen um ein interdisziplindr von
unterschiedlichen Seiten reklamiertes Forschungsobjekt handelt. Dariiber
hinaus ist es im Interesse der muslimischen Religionsgemeinschaft selbst,
den kalam weiterzuentwickeln und als Reflexionsraum zu gestalten, der -
vor Mensch und Gott - rational vertretbare und damit konkurrenzfahige
Deutungsangebote generiert. Auch die Anbindbarkeit der theologisch ge-
wonnenen Erkenntnisse an die Lebenswelt des Menschen ist unabdingbar,
will das theologische Nachsinnen nicht zu einer abstrakten Wissenschaft
ohne lebensweltlichen Bezug verkommen. Dies erfordert entsprechend eine
Bereitwilligkeit, perspektivische Zuginge, Inhalte und Forschungsobjekte
innerhalb des kalam wie auch anderer Disziplinen der Islamisch-theologi-
schen Studien zu reevaluieren und neue Wege zu ergriinden.

3.3.2 Zur Aussagbarkeit iber Gott: Vom Transzendenzbezug zum
Immanenzraum

Wenn auch dieser Rundumschlag gegen den kalam in seiner Zuspitzung
und seiner punktuellen Undifferenziertheit problematisch ist, zeigt Hanaf1
doch Tendenzen auf, die in ihrem Kern zu wiirdigen sind. Positiv gewendet
hélt Hanafl Gott zum einen fiir nicht objektivierbar und zum anderen
jegliche Aussagen und Erkenntnisse {iber ihn immer noch an menschliche
Denkkategorien gebunden. Die fehlende Definierbarkeit Gottes verhindert
denn auch, dass sich Gott in eine Form pressen liefle. Mit der Problema-
tisierung des Objekts betont er die zentrale Fragestellung, was denn iiber-
haupt als Forschungsgegenstand theologischer Studien fungieren kann. Mit

374 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 26.

121

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

seinem Plidoyer gegen eine ,Wissenschaft von Gott“ nimmt Hanafi Stel-
lung zur wichtigen Frage, was iiber Gott iberhaupt aussagbar ist.”>

Die gingige Ausrichtung des kalam, sich essentiell mit dem Wesen Got-
tes zu befassen, hdlt Hanafl dezidiert fiir verfehlt. Denn die Frage nach
Gottes Wesen und damit seiner Einheit und seinen Attributen sei falsch
gestellt, da sie sich nur aus einer menschlichen Logik heraus ergebe.?”® Ob
man {iber Gott nun in Form einer positiven oder negativen Theologie spre-
che, entpuppt sich fiir Hanafi bei naherer Betrachtung als gleichermafien
problematisch, da beide auf ihre Weise Projektionen auf Gott darstellen.
Positive Formulierungen, die vor allem Attribute Gottes wie z. B. Wissen
oder Macht betreffen, halt er fur menschliche Werte, die verabsolutiert
und schliefilich als Maximalwerte wie Allwissenheit oder Allmacht auf
Gott projiziert werden. Das Bild, das daraus von Gott entsteht, bleibe
notwendigerweise ein in menschlichen Kategorien und Grenzen gedachtes
Gottesbild.*”” Diese Projektion grindet gemaf} Hanaf1 auf zwei problemati-
schen Grundannahmen: Ausgehend davon, dass sich der Mensch als relativ,
namlich relativ wissend oder machtig, betrachte, verkehre er zum einen die
Relativitdt superlativisch ins Absolute und attribuiere anschlielend Gott
damit als allwissend und allméchtig. Zum anderen verwirklichen sich diese
Werte nur im Kontext des menschlichen Lebens, d. h., die Attribute zeigen
sich nur, wenn sie innerhalb der irdischen Sphére auch umgesetzt werden,
da sie transzendental keine ersichtliche Relevanz besitzen.’”8

Ahnlich verhalte es sich mit der negativen Theologie. Die in Abgrenzung
formulierten Aussagen stellen eine Umkehrung negativ rezipierter mensch-
licher Eigenheiten wie der Endlichkeit oder des Leides dar. Die nun unter
umgekehrten Vorzeichen betriebene Projektion wurzelt in der - fiir Hanafl
bedauernswerten - Wahrnehmung einer Mangelhaftigkeit des Menschen,
die gerade deshalb positiv zu wiirdigen wire, weil sie ihn erst menschlich
mache. Charakteristika wie der Tod, die Korperlichkeit oder das Leiden
werden als fehlerhaft wahrgenommen und in der Folge als eines Gottes
unwiirdig betrachtet. Die eigentliche Problematik der negativen Theologie
liegt aber darin, dass sie keine addquaten Aussagen iiber Gott zu generieren
vermag. Denn eine Aussage dariiber, was Gott nicht ist, ist nur begrenzt im-

375 Vgl. auch Karimi (2018): Warum es Gott nicht gibt, S. 74-76.

376 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238-239.

377 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240

378 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.240; vgl. auch Sauer (2004):
Christentum und Islam, S. 67-68.

122

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

stande, etwas dariiber auszusagen, was Gott ist.’” Damit ist die Rede tiber
Gott fiir Hanafl ein Wechselspiel von Projektion und Negation, woraus er
schlussfolgert, dass

tout discours de Dieu (parole de Dieu) est un discours sur Dieu (parole
de ’'homme).380

Da der Mensch aus seinem menschlichen Verstdndnis- und Redehorizont
nicht ausbrechen kann, bleibt die vermeintliche Rede iiber Gott stets eine
menschliche Rede tiber Gott.38! Aus diesen Griinden halt Hanafi es fiir
angemessener, iiber Gott zu schweigen.3®? Dies kann dahingehend gedeutet
werden, dass Hanafl nicht einmal Aussagen iiber Gott in Form einer nega-
tiven Theologie fiir gerechtfertigt hélt, sondern komplett einen Verzicht
auf Aussagen iiber Gott anstrebt, da er die Aussagbarkeit auf die imma-
nente Welt beschrankt sieht. Auf diese Weise regt Hanafi hier zu einer
demiitigeren Haltung gegeniiber dem an, was iiber Gott ausgesagt werden
kann. Dabei lasst er das Spannungsfeld, wie etwa die reflexiv verwendeten
Attribute dann zu verstehen sind, mit denen sich Gott z. B. als barmherzig,
allwissend oder allméchtig beschreibt, bewusst bestehen.

Da die Rede des Menschen iiber Gott nur im Horizont eines menschli-
chen Verstandnisses erfolgen kann, betrachtet er den Anthropomorphismus
als logische Konsequenz einer Rede iiber Gott. Erst in Reaktion auf die Pro-
blematiken der anthropomorphen Redeweisen iiber Gott entstand der Dis-
kurs tiber die absolute Transzendenz Gottes und verdréngte sie. Die grofite
Schwiche des Anthropomorphismus sieht Hanafl in der Wahrnehmung
Gottes in menschlicher Gestalt und personifizierten Ziigen, seinen Vorteil
hingegen in der Funktionalitdt fiir den Menschen.3® So mahnt HanafT zur
Vorsicht, die Transzendenz zum Charakteristikum des Islams par excellence
zu sterilisieren und gegen eine christliche Immanenz zu propagieren, da die
Transzendenz nur in ihrem Immanenzbezug einen wirklichen Sinn erhalt
und sich in den Handlungen der Menschen realisiere:384

379 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.

380 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.

381 Vgl. auch Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78-79.

382 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.

383 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.

384 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 262; vgl. auch Kapitel 3.1.1 dieser
Arbeit.

123

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

On peut objecter que Dieu dans sa révélation parle de lui-méme. Erreur
d’interprétation! Dieu ne parle de lui-méme qu’en fonction de '’homme,
sa vie et son existence. Dieu n’a aucune portée théorique en ce qui
concerne sa personne, sa nature ou son essence, mais Dieu a uniquement
une portée pratique en ce qui concerne 'homme. Les philosophes, les
mystiques et les juristes ont toujours interprété les textes en fonction de
I’'homme: imagination, sentiment ou action.>

Diese Funktionalitit bestimmt Hanafl befreiungstheologisch, indem er
Gott auf der Ebene der existentiell-praktischen Lebenswirklichkeit veran-
kert. Die Lebenswirklichkeit, die Fanafi hier adressiert, hat mit den Folgen
der Kolonialisierung Agyptens, der Ausbeutung und der Armutsproblema-
tik zu kdmpfen.38¢ Dies als Hintergrundfolie zugrunde gelegt, wird ver-
standlicher, warum er sich angesichts der prekaren Weltprobleme kritisch
hinsichtlich eines abstrakt-theoretischen Sinnierens iiber Gottes Wesen
duflert und stattdessen handlungs- und zukunftsorientiert Gott im Fort-
schritt, in der Uberwindung dieser Probleme situiert.?¥” So miindet sein
Ansatz der Transformation der Theologie in eine Anthropologie schliellich
in einer — von ihm positiv interpretierten — Ideologie, die mittels geistes-
wissenschaftlicher Erkenntnisse Impulse fiir die Verdnderung der Realitdt
liefern soll. 38

Damit besiegelt auch Hanafi die Abkehr von der Metaphysik und
die Hinwendung zu humanwissenschaftlichen und damit praxisbezogenen
Herangehensweisen. Gleichzeitig wird hier deutlich, dass seine Anthropo-
logie in einer Befreiungstheologie miindet, wodurch sie eine sozialethische
und politisch motivierte Farbung erhélt. Aufgrund der iiberaus starken Ver-
kniipfung mit politischen Anliegen bietet sein Entwurf entsprechend eine
grofle Angriffsfliche. Denn obschon ein befreiungstheologischer Ansatz ein
legitimer Weg zu einer theologischen Anthropologie sein kann,? stellt sich
im Falle HanafTs die Problematik einer Instrumentalisierung der Theologie
fir politische Anliegen.’*® Mit der Einmiindung in die Befreiungstheologie
erfolgt dariiber hinaus eine Zwecksetzung fiir die theologische Anthropo-
logie, die weit {iber ihre eigentliche Aufgabenstellung hinausgeht und so

385 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.

386 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.242, 234-235; Wielandt (1994):
Weltverantwortung, S. 204.

387 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241-242.

388 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 247.

389 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee im Islam. S 304.

390 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

124

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

wieder von ihr wegfiihrt. Da jeder Befreiungstheologie wie auch jeder Ethik
eine Anthropologie zugrunde liegt, wird der Kern wiederum nicht erfasst,
sondern die Problematik erneut verlagert.

3.3.3 Von der Theologie als Rede iiber Gott zur Offenbarung als Rede zu
und iiber den Menschen

Fruchtbarer als der befreiungstheologische Pfad erweist sich fiir die Frage-
stellung der vorliegenden Arbeit allerdings Hanafis Reflexion dariiber, was
in der Theologie ins Zentrum zu riicken sei, wenn nicht das Wesen Gottes:

[T]oute théologie a une anthropologie renversée. La théologie étant une
science de la parole de Dieu, non de sa personne, est donc la science de
la révélation car la révélation est la parole de Dieu. La révélation, c’est-a-
dire la parole de Dieu est envoyée a 'homme. Dieu s’adresse a 'homme.
Dieu a pris '’homme comme interlocuteur. L'objet de la révélation, parole
de Dieu, est 'homme. Le centre de la révélation, science de Dieu, est
homme. La révélation est donc la science de 'homme car elle a pris
’homme comme objet et comme interlocuteur. Lobjet de la science de
Dieu est Thomme. Comment se fait-il alors que la théologie, cette ‘science
de Dieu prenne Dieu comme objet? Voila le renversement fait par la
théologie: de la révélation comme science de 'homme a la révélation
comme science de Dieu, bien que la science de Dieu ne s’occupe pas de
Dieu mais de '’homme. La seule théologie véritable est donc celle qui
s'accorde a la science de Dieu, C’est-a-dire a la révélation, a la parole de
Dieu qui est une anthropologie. Dieu dans sa révélation, dans sa parole
et dans sa science fait de I'anthropologie, en parlant de '’homme, non de
la théologie en parlant de lui-méme.!

In diesem {iberaus dichten Zitat trifft Hanafi drei zentrale Kernaussagen:
Entgegen der Suggestion von Antes, theos als Untersuchungsgegenstand der
Theologie zu erkldren,?®? pladiert er genau fiir das Gegenteil, indem er
erstens kalam nicht im Sinne einer spekulativen Rede tiber Gott betreiben
mochte, sondern riickgebunden an die konkrete Offenbarungsgestalt als
Rede Gottes versteht, die den anthropos zum eigentlichen Zentrum erhebt.

391 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.
392 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12-13; vgl. dazu auch Kapitel 3.1.2 dieser
Arbeit.

125

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Indem Gott den Menschen als Empfénger dieser Rede adressiert, spricht
er zweitens folglich zum Menschen und drittens auch #iber ihn, wodurch
Gott nicht sich selbst, sondern den Menschen zum Gegenstand seiner Rede
macht. Damit reiht sich HanafT nicht nur in jene Gruppe von Forschenden
ein, die eine systematische Hinwendung des kalam zur koranischen Offen-
barung fordern,* sondern erdffnet auch eine Argumentation fiir einen
offenbarungstheologischen - statt begriffszentrierten - Zugang zur Anthro-
pologie.

Dieser Gedankengang findet sich auch beim Islamwissenschaftler Rein-
hard Schulze. So stimmt dieser damit uberein, dass der Koran auf sich
selbst als automimetische Rede Gottes und nicht als Rede tiber Gott rekur-
riert. Zwar beinhaltet dies durchaus, dass Gott Aussagen iiber sich selbst
trifft, im Kern aber teilt Gott weniger mit, was er ist, als dass er ist und was
es mit dem Menschen auf sich hat.?**

Da der Mensch das Objekt der qurian-Rede ist, vollzieht die ,Rede Got-
tes” im konkreten Sinne des Wortes eine Anthropologie, also eine Rede
tiber den Menschen. Natiirlich ist damit keine rationalistische Begriin-
dung menschlichen Seins gemeint, die durch deduktive Erkenntnisse
gewonnen wurde. Vielmehr soll hier Anthropologie, ein Neologismus
des 16. Jahrhunderts, wortwortlich verstanden werden: als Logos Gottes
hinsichtlich des Menschen.3%

Dennoch warnt Schulze davor, auf ahistorische Weise wissenschaftssyste-
matische Programmatiken in solchen historischen Texten identifizieren
und mit modernen Taxonomien wie etwa Anthropologie belegen zu wollen
und damit Eisegese zu betreiben.3%¢ Statt einander ausschlieffende Alterna-
tiven zu proklamieren, die den Koran ontologisch einzufangen und im
einen oder anderen einzufrieren versuchen, behélt er beide Optionen offen:

Der Koran ist damit weder theologisch noch anthropologisch, sondern
kann theologisch oder anthropologisch gelesen werden.>”

393 Vgl Oztiirk (2018): Contribution, S.110; Wielandt (2016): Main Trends, S.752;
Sievers (2019): Schépfung zwischen Koran und Kalam.

394 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 217.

395 Schulze (2014): Gottesdienerschatft, S. 217.

396 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219.

397 Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219, Hervorhebung im Original.

126

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

Dadurch wird die Rezeption seitens des Menschen noch einmal stiarker ge-
wichtet. Trotz unterschiedlicher Argumentationsbasis und jeweiliger Fort-
fihrungen und Einmiindungen treffen sich an diesem Punkt die Ansitze
von Hanafi, Khorchide und Wijaya, wenn auch alle drei im Gegensatz zu
Schulze einen anthropologischen Zugang klar favorisieren. Zwar duflert
sich Khorchide nicht eindeutig dazu, ob die Offenbarung von Gott oder
vom Menschen handelt,*® doch streift er diese Thematik in seinen Ausfiih-
rungen implizit. Fiir ihn stellt der Koran eine Selbstoffenbarung Gottes
dar,*? in deren rezitatorischem Klang sich Gott vergegenwirtigt. Insofern
Gott selbst dem Menschen im Koran begegnet, ist dieser folglich auch
mehr als nur ein Sendschreiben Gottes, in dem nachlesbar ist, wie Gott ist
und was er dem Menschen mitteilen mdchte.*?° Da der Koran folglich nicht
nur eine Willensbekundung ist, pladiert Khorchide fiir einen Zugang, der
den Koran nicht ausschliefSlich als monologischen Redetext, sondern als
Ereignis von Gottes Selbstoffenbarung und damit nicht aus einer instruk-
tionstheoretischen, sondern einer dialogisch-kommunikativen Perspektive
wahrnimmt.40!

Expliziter hingegen duflert sich Wijaya, wenn er argumentiert, dass das
menschliche Wissen iiber Gott in seiner phdnomenologischen Epistemolo-
gie nicht metaphysisch sei, sondern nur vom Menschen und von dessen
Lebenserfahrungen handele. Damit kniipft er an ein Sachargument des
mu'tazlitisch geprigten Theologen ‘Abd al-Gabbar (935-1025) an, wonach
Offenbarung nur iiber das menschliche Handeln, nicht aber {iber Gott
selbst lehren kann, da Gott bediirfnislos sei und Offenbarung so nur einem

398 So sagt er einerseits: ,,In dieser Offenbarung ,enthiillt’ Gott den Menschen sein in-
nerstes Wesen“; Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.78; auch erklért er eines
der Attribute Gottes, nimlich die Barmherzigkeit, zum Schliissel seiner anthropolo-
gischen Hermeneutik; vgl. ebd., S. 1. Gleichzeitig hilt er aber fest, dass diese ,Bezie-
hungszusage des Korans, die Ausdruck der Barmherzigkeit Gottes ist — verstanden
als die bedingungslose Zuwendung zu und Zusage Gottes an die Menschen -, [...]
den eigentlichen Inhalt des Korans dar[stellt]; ebd., S.84-85; dabei strebt er ein
anthropologisches Verstindnis von Offenbarung an; vgl. ebd., S.81. Damit vertritt
Khorchide im Vergleich zu Hanafi und Wijaya eine Mittelposition.

399 Diese christlich vorgeprigte Bezeichnung versucht Khorchide islamisch zu fiillen,
indem er sie mit dem Konzept der Selbstgegenwart Gottes (al-hadra al-ilahiya resp.
tagallt) aus der islamischen Tradition gleichsetzt; vgl. Khorchide (2018): Gottes
Offenbarung, S. 80.

400 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.

401 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.78; dazu auch das nachfolgende
Kapitel 3.4 dieser Arbeit.

127

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

menschlichen Nutzen dienen konne.*®2 Dies bekriftigt Hanafl in einer
seiner direktiven Ideen fiir die Entwicklung einer theologischen Anthropo-
logie:

L'Essence divine ne se manifesta ni dans la parole, ni dans la nature, sous
forme de miracle, ni en personne sous forme humaine. La parole divine
contient des idées ou une description des réalités humaines. L'Essence
divine n'est méme pas un mystere inconnaissable, mais elle est mise entre
parenthese. La religion C’est la révélation, en tant que parole, non en tant
que personne, Dieu ou Prophete. La source de la révélation est le réel
lui-méme qui fit appel a la parole.403

Wie bei anderen zeitgendssischen Denkern aus dem Feld der theologischen
Anthropologie fungiert Gott bei Hanafi zugleich als zweifellos gesetzt und
in Klammern gestellt. Die Offenbarung gibt seiner Meinung nach nicht
Auskunft tiber das Wesen Gottes, sondern macht vielmehr ein Angebot,
wie die menschliche Realitdt idealerweise zu gestalten sei. Fiir Hanaf1 liegt
das eigentliche Problem entsprechend nicht in der fehlenden Inkarnation
Gottes in der Immanenz,** sondern in der Akzentsetzung der Themen
und Untersuchungsobjekte innerhalb der Islamisch-theologischen Studien,
insbesondere des kalam. Gerade indem der Fokus weg vom Wesen und
hin auf die Rede Gottes gerichtet wird, gelinge ein Perspektivenwechsel, da
durch die Rede Gottes ein Immanenzbezug hergestellt werde. Aufbauend
auf seinem ersten Direktiv einer solchen Fokusverschiebung fordert Hanaf1
einen Perspektivenwechsel von der géttlichen hin zur menschlichen Rede:

La parole divine étant prononcée par le langage humain, elle devient ipso
facto une parole humaine sujette a toutes les sciences humaines autour
du langage. On divise la parole ainsi en termes, sens et choses désignés.
Ou bien on étudie le sens, 'image et les différentes formes d’expression
symbolique. Le sens est psychique; ainsi on étudie les motivations et
on arrive a un nouveau sens de vérité, celle de la motivation et non
I'Adequatio ratio in Rei. Cela ne veut pas dire que Dieu s'exprime par
la parole humaine, I'Esprit Saint via le scribe ou 'évangéliste, mais que

402 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S.4-5; Vishanoff (2015): Herme-
neutics, S.4-5; Vishanoff (2015): Qur’anic Interpretation, S.4-6; Peters (1976):
God’s Created Speech.

403 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 257.

404 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63-67; dazu auch Kapitel 3.1.1 dieser
Arbeit.

128

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

Dieu s’exprime en parole et que cette parole est lue et comprise par la
raison humaine. Chumanisation de la parole divine ne vient pas de la
tradition ou de T'histoire comme c’est le cas dans le christianisme, mais
de la lecture et de la compréhension. C’est l'affaire de la conscience
éidétique [sic!] non la conscience historique.*0>

Auffallend ist hierbei, dass Hanafl den Terminus langage und nicht langue
benutzt. Innerhalb der Linguistik gilt seit der Theoretisierung von Ferdi-
nand de Saussure langage als Begrift fiir das menschliche Sprachvermé-
gen im Sinne des Sprechapparates.??® Damit verweist Hanafl auf einen
Transformationsvorgang, in dem das gottliche Wort durch das menschliche
Sprachvermogen zu einem menschlichen Wort wird.#” Anders formuliert:
Damit Gottes Wort nicht transzendent bleibt, sondern sich in der Imma-
nenz realisieren kann und fiir die Menschen hérbar und damit erfassbar
wird, ist das menschliche Sprachvermdgen diejenige Instanz, die das fun-
damentale Nadelohr bildet. Die Humanisierung der Rede Gottes, wie sie
HanafT nennt, ergibt sich also allein durch die Aussprache und bezieht sich
auf den Umgang mit der Offenbarung in Form von menschlicher Lektiire
und menschlichen Verstindnisbemithungen. Damit begrenzt Hanafl die
Vermenschlichung, wie er es nennt, auf diese spezifischen Ebenen, ohne
den Inhalt als menschlich zu deklarieren — was er auch in seinem Zitat
durch die Abgrenzung zum Christentum deutlich zu machen versucht.
Ebenso spielt fiir Khorchide und Wijaya die Sprachlichkeit des Korans eine
entscheidende Rolle. So heif3t es bei Khorchide:

Gott hat sich im Akt seiner Selbstoffenbarung der menschlichen linguis-
tischen wie psychologischen und kulturellen Sprache sowie der Narrative
seiner Erstadressaten bedient. Gott spricht also nach dieser islamischen
Vorstellung im Koran durch den Menschen, er lasst sich auf den Men-
schen ein. Das heif3t, dass nun die Erstadressaten samt ihrer Lebenswirk-
lichkeit, zu denen Gott spricht, konstitutiv an der Rede Gottes beteiligt
sind.408

405 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 258, Hervorhebungen im Original.
406 Vgl. de Saussure (2005): Cours.

407 Vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.

408 Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85-86.

129

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Aufgrund dieser beiden Ebenen der Involvierung menschbezogener Aspek-
te spricht Khorchide expliziter von ,,Gottes-Menschenwort“4%® Ohne hier
Kapitel 5 vorzugreifen und weiter ins Detail vorzudringen, ldsst sich fest-
halten, dass Wissenschaftler wie Hanafi, Khorchide oder Wijaya theologi-
sche Anthropologie weder begriffszentriert angehen noch im Sinne einer
thematisch gebiindelten Unterdisziplin ausgestalten, sondern als perspekti-
vische Ausrichtung zu formen versuchen. Wiahrend insbesondere Hanafi
der Reflexion, wie der geforderte Perspektivenwechsel zu erreichen ist, viel
Platz einraumt, munden die Ansatze der anderen beiden Denker in einer
Ausdeutung konkreter Stellen. Doch schaffen sie eine Grundlage fiir eine
offenbarungstheologisch orientierte Anthropologie und regen zur weiteren
Reflexion iiber das Wechselspiel von Theologie und Anthropologie im Of-
fenbarungsakt an, das zum Schwerpunkt des nachfolgenden Teils IT werden
soll.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum
programmatischen Anliegen von Offenbarung

Die vorgelegten Befunde verdeutlichen zwei Forschungsdesiderata: Zum
einen bedarf es — noch bevor es um konkrete hermeneutische Umsetzun-
gen gehen kann - systematischer Uberlegungen, wie eine theologische
Anthropologie im Kontext gegenwirtiger Anforderungen und Diskurse
ihre Grundlagen erhalten und unter islamisch-theologischen Prdmissen
begriindet werden kann. Zum anderen ist zu klaren, wie diese Bezugnahme
von Theologie und Anthropologie - {iber den géngigen Weg der theolo-
giegeschichtlichen und begriffsorientierten Erforschung von Menschenbil-
dern hinaus - aus einem offenbarungstheologischen Blickwinkel heraus
bewerkstelligt werden kann. Dass diese Arbeit genau an dieser spezifischen
Schnittstelle ansetzt, hat durchaus seine Berechtigung. Denn gerade im
Offenbarungsvorgang — und nicht erst in den menschbezogenen Inhalten
aus Koran und Sunna - zeigt sich das Aufeinandertreffen von Theologie
und Anthropologie paradigmatisch. Bereits in der Art, wie Gott mit den
Menschen in Kontakt tritt, sind sowohl anthropologisch relevante Aussa-
gen iber den Menschen als auch Grundlagen fiir die Konzeption einer
theologischen Anthropologie im Islam enthalten.

409 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85, wobei sowohl die Argumentation
als auch die Wortwahl an Aba Zayd angelehnt sind; vgl. dazu Kapitel 5 dieser
Arbeit.

130

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

Ausschlaggebend ist dabei freilich, wie Offenbarung iiberhaupt verstan-
den wird. Obschon religionsphilosophisch und theologiegeschichtlich ver-
schiedene Typisierungen von Offenbarung vorgenommen wurden, wird in
der gegenwirtigen Rezeption - insbesondere im interreligiosen Dialog und
mit Bezugnahme auf den Islam - {iberwiegend auf die Unterscheidung
zweier Typen Bezug genommen: das doktrin- resp. empfehlungszentrierte
und das personenzentrierten Modell.#® Gemaf§ dem ersten Modell offen-
bart Gott direktive Empfehlungen, die alsdann in einem Buch kanonisiert
werden, um das herum sich eine Gemeinschaft zu bilden beginnt. Demge-
geniiber offenbart Gott dem zweiten Modell zufolge sein eigenes Wesen,
wobei die Zeugen, die dieses Geschehen als Inkarnationsakt deuten, sich
zu einer Gemeinde formen und im Anschluss die Deutung dieser Selbstof-
fenbarung in Buchform dokumentieren. Dadurch fungiert im ersten Fall
das Buch selbst als Offenbarung, wihrend es im zweiten das Zeugnis der
Offenbarung darstellt.*!! Dass bei einer solch bescheidenen Anzahl von
Modellen die Einordnung der koranischen Offenbarung — notgedrungen -
im empfehlungszentrierten Modell miinden muss, ist wenig verwunderlich.
So schreibt etwa selbst der muslimische Theologe Recep Kilig:

Wenn wir beriicksichtigen, dass die Offenbarung von oben in arabischer
Sprache herabgesandt wurde und dass sie wortlich, buchartig und lesbar
ist, dann wird deutlich, dass die islamische Offenbarung der traditio-
nelleren Position, ndmlich der empfehlungszentrierten Offenbarung ent-
spricht. Denn Gott offenbart nicht seine Person, indem er sich in einem
Menschen (Jesus) inkarniert, so wie es in der These von der personen-
zentrierten Offenbarung der Fall ist, sondern teilt manche Wahrheiten
seinem Propheten wortlich, also in Form von Empfehlungen mit.#12

Auch Versuche, die Personenzentriertheit auf den Propheten zu beziehen,
schlielt Kili¢ mit der Begriindung aus, dass der Prophet weder an der
Produktion der Offenbarung beteiligt war noch eine géttliche Identitat
angenommen habe.** Beide Male tiberlagert Kili¢ also die Leitfrage, was
Gott offenbart, mit dem Umstand, wie Gott dies (nicht) tut, wodurch er
die Frage nach dem Inhalt tiber die Form zu beantworten sucht. Jedoch

410 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle.

411 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle; Kilig (2009): Islamische Offenbarung, S. 39.

412 Kilig (2011): Islamische Offenbarung, S. 39.

413 Vgl. Kilig (2011): Islamische Offenbarung, S. 41-43.

131

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

birgt sowohl die religionsphilosophische Theoriebildung der Modelle als
auch deren Applikation auf die islamische Glaubenslehre in sich Schwierig-
keiten: Erstens ist bereits die Namensgebung der Modelle der christlichen
Tradition entlichen, sodass eine adiquate, religionsiibergreifende Ubertra-
gung von Beginn an grundsitzlich erschwert wird. Insofern zweitens ein
personenzentriertes Modell unmittelbar mit Inkarnation gleichgesetzt wird,
verkommt die Zuordnung zu einer Scheiniibung, da innerhalb der islami-
schen Tradition kein Denkstrang bekannt ist, der eine menschliche Inkar-
nation Gottes im Menschen theologisch zu begriinden versucht hatte.

In Weiterentwicklung der beiden Ausgangsmodelle ist man dazu tiberge-
gangen, idealtypisch zwischen einem instruktionstheoretischen und einem
kommunikationstheoretischen Offenbarungsmodell zu unterscheiden.*
Obwohl diese beiden Modelle in einer solch zugespitzten Form in der
Realitdt kaum anzutreffen sind, zeigen sie gerade prototypische Difterenzen
auf: Dem instruktionstheoretischen Verstindnis nach handelt es sich bei
der Offenbarung um eine géttliche Belehrung in Form einer Mitteilung von
satzhaften Wahrheiten und Weisungen. In der Annahme, dass Gott in der
Offenbarung alles gesagt hat, was es zu sagen gab, wird Offenbarung zu
einer abgeschlossenen Sammlung von tiberzeitlich geltenden Instruktionen,
die lediglich philologisch korrekt erschlossen werden miissten, um zu wis-
sen, was Gott wolle. In seiner zugespitzten Form wird hier Offenbarung
folglich zu einer abgeschlossenen Selbstrede Gottes, einem Monolog.**> Im
kommunikationstheoretischen Modell hingegen wird Offenbarung nach
muslimischem Verstdndnis als ein in der Geschichte stattgefundener, {iber
mehrere Jahre andauernder Kommunikationsakt zwischen Gott, Prophet
und Adressaten erfasst. Dieses Modell betont den dynamischen Charakter,
indem es auch kontextuelle Faktoren der damaligen Redesituation mitein-

414 Zwar gibt es differenziertere Modelle und Ansichten zu Klassifizierungsmaglichkei-
ten von Offenbarung - auch anhand unterschiedlicher Kriterien wie etwa Form,
Inhalt, Art, Funktion oder Empfangsmodus - in der religionswissenschaftlichen
wie auch in der theologischen Literatur; vgl. Dulles (1983): Models of Revelation,
sowie Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle, S.123-124. Allerdings finden sich
innerhalb der Islamisch-theologischen Studien kaum systematische Referenzwerke,
welche die in der muslimischen Geistesgeschichte vertretenen unterschiedlichen
Modelle theoretisch zu fassen versuchen. Entsprechend fehlen auch konsensuale
Bezeichnungen fiir diese idealtypischen Modelle.

415 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 83; Seckler (1981): Dei verbum; Bern-
hardt (2021): Offenbarungsmodelle, S. 123-124.

132

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

schlief3t.#16 Der dialogische Redecharakter ist dabei bereits in der Struktur
abgebildet, da Gott den Menschen in seiner Offenbarung zu Wort kommen
lasst und ihn konstitutiv an der Rede beteiligt. Dadurch wird Offenbarung
nicht primér als kanonisiertes Buch, sondern als Kommunikations- und
damit Beziehungsangebot an den Menschen wahrgenommen.*”

Fiinf Beweggriinde sprechen dafiir, ein solch kommunikatives Offenba-
rungsverstdndnis als Ausgangspunkt fiir die Reflexion einer theologischen
Anthropologie zu wihlen: Erstens steht eine kommunikative Grundlegung
im Einklang mit den zeitgendssischen Tendenzen innerhalb der koranwis-
senschaftlichen Forschung, die sowohl in der muslimisch-theologischen als
auch innerhalb der islamwissenschaftlichen und christlich-theologischen
Forschung ihre Verankerung hat.*® Zweitens wird gerade von muslimischer
wie auch islamwissenschaftlicher Seite dem kommunikativen Modell ein
besonderer Stellenwert fiir die Entwicklung einer theologischen Anthropo-
logie zugeschrieben.” Drittens zeigt sich in der kommunikativen Anspra-
che durch Gott eine — wenn nicht gar die wichtigste — Besonderheit der
Beziehung zwischen Gott und Mensch.*? Dass Gott iiberhaupt zu den
Menschen spricht und wie er dies tut, hat also hochste Relevanz fiir die
theologische Anthropologie. Viertens werden gerade anhand der jeweiligen
Offenbarungsverstandnisse auch religionsspezifische Besonderheiten sicht-
bar, sodass dadurch das Charakteristische fiir den Islam mit herausgearbei-
tet werden kann. Fiinftens eroffnet dariiber hinaus ein kommunikatives
Modell eine Horizonterweiterung, indem es den Menschen nicht nur als
Thema fiir die Exegese wahrnimmt, sondern seine Rolle als Angesproche-
ner und Rezitator der Offenbarung wiirdigt und seine Beziehung in dieser
Interaktion dialektisch bestimmt. Insofern Kommunikation Beziehung her-
stellt, erscheint dieses Modell besonders tragfahig fiir die Zielsetzung der
behandelten Fragestellung.

Aus diesem Grund wird im nachfolgenden Teil IT der Fokus nicht auf die
Erforschung konkreter Menschenbilder und damit auf den Menschen als
Gegenstand der Reflexion gerichtet, sondern auf die islamisch-theologische

416 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 84-85; Ozsoy (2006): Geschichtlich-
keit.

417 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85-86.

418 Vegl. Ozsoy (2006): Geschichtlichkeit; Seker (2019): Koran als Rede und Text; Khor-
chide (2018): Gottes Offenbarung; Zirker (2018): Koran; Neuwirth (2013): Koran
als Text der Spatantike.

419 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.

420 Vgl. Schabestari (1994): Die theologischen und rechtlichen Grundlagen, S. 193.

133

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Begriindbarkeit einer theologischen Anthropologie aus einer offenbarungs-
theologischen Perspektive. Der vorliegenden Arbeit geht es also nicht um
die Bestimmung des Menschen im Sinne einer inhaltlichen Ausgestaltung,
sondern sie stellt als eine der ersten ihrer Art eine exemplarische Auseinan-
dersetzung dar, die als Prolegomenon zu einer theologischen Anthropolo-
gie und als Anstofs fiir deren Weiterentwicklung zu verstehen ist. In Anbe-
tracht der Vielfalt an Entfaltungsmoglichkeiten kann es daher auf den fol-
genden Seiten nicht um eine erschopfende systematische Aufarbeitung der
theologischen Begriindbarkeit einer in der islamischen Geistesgeschichte
fuflenden Anthropologie gehen, weshalb die Untersuchung auf gezielte
Zuspitzungen anhand von Autoren und Themenblocken angewiesen ist.4?!
Um zu gewiahrleisten, dass die Aufgabe bewiltigbar ist, orientiert sich die
Arbeit an den Sachargumenten des zeitgendssischen Autors Abti Zayd und
versucht aufzuzeigen, wo dieser bereits einen anthropologischen Perspekti-
venwechsel eingeschlagen und umgesetzt hat. Aus Abti Zayds thematischem
Panorama sind insbesondere drei Kernideen fiir die Reflexion einer theolo-
gischen Anthropologie unter offenbarungstheologischen Gesichtspunkten
von Interesse, denen in Teil IT je ein eigenes Kapitel gewidmet wird:

Erstens liegt gerade in seiner eigentlichen Originalitit, den Offenba-
rungsprozess kommunikationstheoretisch erschlossen zu haben, ein grof3es
Potential fiir die theologische Anthropologie, insofern mit der Grundle-
gung eines kommunikativ-diskursiven Modells ein grundsitzlicher Spiel-
raum fiir Wechselwirkungen zwischen Theologie und Anthropologie eroft-
net wird. Wahrend Abt Zayd die kommunikationstheoretische Reflexion
von Offenbarung fiir seine Begriindung der Textualitdt des Korans bend-
tigt, aus der er wiederum seinen sprachwissenschaftlich-hermeneutischen
Ansatz konzipiert, geht es in der vorliegenden Arbeit darum, aus dem
kommunikationstheoretischen Modell Einsichten fiir die Konzipierbarkeit
einer theologischen Anthropologie zu gewinnen.

Zweitens wird mit Abt Zayd die polarisierende Bezeichnung des Korans
als Gottes Menschenwort konnotiert, durch die er im deutschsprachigen
Raum mitunter Bekanntheit erlangt hat. Mit dieser Denomination wird
nicht nur eine Parallele zum christlichen Konzept der Menschwerdung
Gottes in Jesus suggeriert, die fiir die theologische Anthropologie im
Christentum zentralen Charakter besitzt, sondern auch eine Suche nach
menschlichen Spuren im Offenbarungsprozess. Die Thesen rund um die

421 Vgl. dazu insbesondere Kapitel 1.2 und 1.5 dieser Arbeit.

134

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

Menschlichkeit des Textes bieten daher in konzentriertem Mafle Diskus-
sionsmoglichkeiten zu den in der Problematisierung zur theologischen
Anthropologie thematisierten Aspekten wie Transzendenz oder Theozen-
trik.422

Drittens endet Abii Zayds Reflexion nicht etwa in der Dokumentation
einer historischen Kommunikationssituation zwischen Gott, dem Prophe-
ten und der Urgemeinde sowie in dem hermeneutischen Verstindnis ihrer
Inhalte im Geschichtsverlauf, sondern fithrt ihn zur Wahrnehmung des
asthetischen Erlebens und der gemeinschaftsbildenden Charakteristika des
Korans.*?3 Damit wird eine Erweiterung von der historischen Kommuni-
kation zu einem stetigen Kommunikationsvollzug zwischen Gott und Men-
schen angezeigt, die sich insbesondere in der rituellen Praxis manifestiert,
wodurch die immanent wahrnehmbaren Konsequenzen von Offenbarung
starker hervortreten.*?* Auch wenn Abu Zayd diese Dimension keineswegs
ausfiihrlich erarbeitet hat, waren seine Uberlegungen doch Impulsgeber
fir Weiterentwicklungen. Gerade in der Rezitation der koranischen Offen-
barung wird ein Begegnungsraum fiir Gott und Mensch erdffnet und Got-
tes Prdsenz immanent erfahrbar. So werden entsprechend auch innerhalb
dieser Dimension Interdependenzen von Theologie und Anthropologie
nahegelegt, die es weiter zu ergriinden gilt. Entgegen den bisherigen Ten-
denzen, Abt Zayd im Kontext seiner entwickelten koranhermeneutischen
Methodik zu untersuchen, bringt diese Arbeit nun gezielt sein Offenba-
rungsmodell - fokussiert auf die drei genannten Aspekte — mit der Reflexi-
on hinsichtlich der Konzipierbarkeit einer theologischen Anthropologie ins
Gesprich.

422 Vgl. dazu Kapitel 3.1.1 und 3.1.3 dieser Arbeit.
423 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 28-29.
424 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 29.

135

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil II:
Theologische Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive — Systematische
Analyse und Reflexion



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und
Mensch

Nach koranischer Auffassung bedient sich Gott unterschiedlicher Kommu-
nikationsmittel, um mit seiner Schépfung zu kommunizieren. Schépfungs-
theologisch etwa ldsst Gott iiber naturphdnomenologische Zeichen wie
Regen oder Sonnenstrahlen dem Menschen wortlos seine Barmherzigkeit
und Zuwendung zuteilwerden. Offenbarungstheologisch hingegen teilt er
sich den Menschen in Form einer Rede mit. Damit stellt die sprachliche Of-
fenbarung einen spezifischen Fall im Rahmen der Herabsendungsméglich-
keiten von Zeichen dar, da sie sich durch den konkreten Sprachgebrauch
eindeutig von anderen Typen abhebt.

Der Mensch seinerseits kann wiederum auf beide Arten der Kommuni-
kation mittels nonverbaler Zeichen — wie Stirnrunzeln, Nicken oder Stau-
nen -, mit verbalen Zeichen - etwa einer Riickfrage, einem personlichen,
spontan formulierten Dankgebet oder einer durch die Ausspracheregeln
ritualisierten Rezitation des Korans — oder in einer Mischform - wie etwa
dem ritualisierten Gebet, in dem Korperbewegungen mit Rezitationsein-
heiten miteinander korreliert werden - reagieren.

Im Gegensatz zur schopfungstheologischen Beziehung, die sich an der
Ontologie orientiert, in der Gott Schopfer und der Mensch Geschopf ist
und bleibt, verlduft die offenbarungstheologisch initiierte Kommunikation
in zwei Richtungen, ndmlich sowohl von Gott zu Mensch als auch von
Mensch zu Gott.#?° Thre Grundstruktur baut somit auf einer Kommunika-
tion auf, die reziprok ausgerichtet ist. Damit kennt die koranische Weltan-
schauung zwei kategoriale Arten der Kommunikation zwischen Gott und
Mensch, die sich einerseits hinsichtlich ihres Modus als verbal respektive
nonverbal und andererseits hinsichtlich ihrer Bewegungsrichtung als von
Gott zu Mensch wie auch vice versa von Mensch zu Gott klassifizieren lasst.

Diese Differenzierung als Grundlage gelegt, soll im Nachfolgenden ge-
zielt und ausschliefllich der verbale Kommunikationsweg von Gott zu
Mensch wie auch von Mensch zu Gott fiir die Diskussion einer theolo-
gischen Anthropologie im Islam fruchtbar gemacht werden. Der Koran

425 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 151.

139

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

ist nicht einfach ein Zeichen unter vielen, sondern nimmt die Stellung
eines aulergewShnlichen Ereignisses ein, da Gott seine Existenz nicht nur
nonverbal andeutet, sondern verbal dufSert. Aufgrund des Stellenwerts, den
sich der Koran selbstreferentiell als Rede zuschreibt, lohnt es sich, diese als
eigenstindige Leitkategorie zu vertiefen. Entsprechend widmet sich dieses
Kapitel der verbalen Kommunikation von Gott zu Mensch in Form einer
sprachlich vermittelten und in einer miindlichen Verkiindigung realisierten
Rede Gottes — um spdter dann in Kapitel 6 die darauf reagierende Kommu-
nikation von Mensch zu Gott in Form einer ritualisierten Rezitation der
erhaltenen Verkiindigung ebenfalls zu beleuchten. Dabei liegt der Fokus
nicht auf einer eigenen exegetischen Ausarbeitung jener koranischer Stel-
len, die den Vorgang der Offenbarung beschreiben. Vielmehr sind hier die
systematischen Argumente von Abu Zayd von Interesse, die er, aufbauend
auf einer linguistischen Exegese, hinsichtlich der kommunikativen Dimen-
sion von Offenbarung darlegt. Im Zentrum steht von daher keine der
vielen Dimensionen aus Abu Zayds Ansatz, wie etwa die Methode oder
die Historizitdt, sondern seine kommunikationstheoretische Begriindung
und Aufarbeitung, die analysiert und im Kontext der Fragestellung fiir
die Konzeption einer theologischen Anthropologie evaluiert werden soll.#2¢
Hierzu wird zunichst die kommunikationstheoretische Fundierung von
Offenbarung erdrtert und anschlieffend anhand von Phasen dieses Kom-
munikationsprozesses vertieft und mit einer Reflexion zu den Impulsen fiir
eine theologische Anthropologie abgeschlossen.

Vorausschickend gilt es an dieser Stelle festzuhalten, dass die Verwen-
dung des Begriffs Offenbarung fiir die Islamisch-theologischen Studien
spannungsgeladen ist. Erstens wird mit dieser Bezeichnung ein neuzeitli-
cher, christlich geprégter Diskurs auf den Koran iibertragen, der in dieser
Aufladung dem koranischen Selbstverstindnis nicht gerecht wird. Begriffs-
geschichtlich haftet dem Verb offenbaren, das in der christlichen Theologie
gebraucht wird, um das griechische apokalypsis ins Deutsche zu iiberset-
zen, eine tiefere Bedeutung an: Nach christlichem Offenbarungsverstindnis
offenbart Jesus nicht etwas von Gott, sondern das innerste Wesen Gottes
wird durch ihn sichtbar (gemacht), weshalb man seit der Neuzeit in der
christlichen Theologie auch von einer Selbstoffenbarung Gottes spricht.*?”
Ein solches Verstandnis, dass Gott sich enthullt oder sein Wesen sichtbar,

426 Vgl. Kapitel 1.5 dieser Arbeit.
427 Vgl. Seckler (1981): Verbum dei; Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle.

140

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

eben offen-bar wird, ist dem Islam fremd. Zweitens kann der Begriff Offen-
barung die Varianz, die sich innerkoranisch zeigt, nicht abbilden. Denn der
Koran kennt gleich mehrere Begriffe wie tanzil, wahy, quran sowie kitab,
die unterschiedliche Modi von Offenbarung und ihrer Ubermittlung kon-
figurieren. Drittens wird mit dem Begriff Offenbarung der Fokus auf die
transzendentale Dimension gelegt, die noch nicht sinnlich wahrnehmbar
konstituiert ist und dadurch wissenschaftlich kaum zu erfassen ist. Deshalb
pladieren zeitgendssische Koranforschende, darunter etwa Angelika Neu-
wirth, fiir einen Perspektivenwechsel weg von der islamischen Offenbarung
hin zur koranischen Verkiindigung und damit einhergehend auch weg von
der Wahrnehmung als exklusiv muslimisches Religionsdokument hin zu
einem Zeugnis europaisch-spétantiker Theologiedebatten.*?8

Trotz all dieser Problematiken und trotz der Einwande, die diese Ar-
beit teilt, kommt sie nicht umhin, von Offenbarung zu sprechen. Dies
ist zum einem dem Mangel an Ausdrucksmoglichkeiten geschuldet, das
Phinomen gerade in seiner transzendentalen Dimension zu fassen. Um
also die Phasen vor der koranischen Verkiindigung durch den Propheten
ebenfalls sprachlich abbilden zu kénnen, fehlt weiterhin ein Begriff. Zwar
liefle sich durchaus ein Neologismus pragen, doch bietet der Riickgrift
auf einen etablierten Begriff wie Offenbarung zum einen den Vorteil, an
bestehende Diskurse anzukniipfen. Von da aus ldsst sich der Begrift schar-
fen, indem priazisiert wird, was Offenbarung nach koranischem Verstind-
nis meint und wie sie sich konstituiert. Zum anderen ist Offenbarung
angesichts dessen, dass die koranischen Termini Spezifisches bezeichnen,
als Oberbegriff niitzlich, um diese verschiedenen Erscheinungsformen und
Modi einzubeziehen und zu biindeln. Wenn also in dieser Arbeit von einer
offenbarungstheologischen Perspektive die Rede ist, ist damit eine kommu-
nikationstheoretisch fundierte Sichtweise auf den Koran gemeint, welche
die vier Modi wahy, tanzil, kitab und qurian inkludiert.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation
Nach muslimischem Verstindnis lisst sich Offenbarung als Ubermittlung

einer Botschaft verstehen, die, von Gott kommend, iiber den Engel Gabriel
dem Propheten Muhammad mitgeteilt wird, der sie wiederum seiner Ho-

428 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spitantike; Ozsoy (2105): Islamische
Theologie, S. 67.

141

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

rerschaft verkiindet. Dieser Vorgang beginnt im Jahre 610 n. Chr. und endet
mit dem Tod des Propheten im Jahre 632 n. Chr. Dabei wird dem Prophe-
ten der Koran nicht als Ganzes mitgeteilt, sondern der Prophet erhilt im
Verlaufe dieser mehrjahrigen Zeitspanne immer wieder Ausziige aus dieser
Botschaft, die zusammengenommen den Koran bilden. Die koranische
Offenbarung ist damit kein einmaliges, sondern ein sukzessives Ereignis,
weshalb durchaus von koranischen Offenbarungen im Plural gesprochen
werden kann. Zugleich ist sie ein prozessuales Geschehen, das sich zu
verschiedenen Zeitpunkten und entsprechend auch unter sich wandelnden
historischen Begebenheiten ereignet. Aus diesem Grund erscheint die Be-
zeichnung des Korans als ,Wort“ Gottes, die eine Singularitit und Statik
suggeriert, unpassend. Vielmehr ist der Koran als Rede mit Redepausen
zu verstehen, die durch die Verkiindigung des Propheten immer wieder
erklingt.#? Rund dreif3ig Jahre nach dem Tod des Propheten wurden die
gesammelten und miindlich tradierten Botschaften zu einem Schriftkorpus,
genannt mushaf, kanonisiert, der bis heute ausgedeutet wird.

Fiir die nachkommenden Kapitel steht nicht etwa die Datierung oder
Genese dieses mushaf im Vordergrund, sondern der miindliche Prozess,
welcher der Kanonisierung vorausgeht. Da dieser miindliche Prozess nur
tiber die kanonisch fixierte Schrift und weitere Umwelttexte rekonstruiert
werden kann, liegt hier ein Zirkelschluss vor. Dennoch finden sich textuelle
Hinweise auf diesen miindlichen Prozess und kommunikativen Charakter
des Korans. Entsprechend soll es nun im Folgenden darum gehen, dar-
zulegen, warum Offenbarung itiberhaupt als Kommunikation verstanden
werden kann, bevor die einzelnen Phasen von Gott zu Engel, von Engel zu
Prophet und von Prophet zu seinen Mitmenschen beleuchtet werden, um
die gewonnenen Einsichten schliefilich auf eine theologische Anthropologie
zu beziehen.

4.1.1 Gott spricht — Offenbarung als verbale Kommunikation

Einen wichtigen Meilenstein fiir die zeitgendssische Koranwissenschaft hat
Aba Zayd dadurch gelegt, dass er den Koran als Offenbarungsgeschehen
in eine kommunikationstheoretisch reflektierte Form {iberfiihrt hat. Den
Ausgangspunkt bildet dabei eine sprachwissenschaftliche Theoretisierung
des selbstreferentiellen Anspruchs des Korans, Gottes Rede (kalamu-llah)

429 Vgl. dazu auch Ozsoy (2006): Geschichtlichkeit.

142

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

zu sein, die in ihrer linguistischen Fundierung auf den japanischen Islam-
wissenschaftler Toshihiko Izutsu zuriickgeht:

And Revelation means in Islam that God ‘spoke’, that He revealed Him-
self through language, and that not in some mysterious non-human
language but in a clear, humanly understandable language. This is the
initial and most decisive fact. [...] The whole Islamic culture made its
start with the historic fact that man was addressed by God in a language
which he himself spoke. This was not a simple matter of God’s having
‘sent down’ a sacred Book. It meant primarily that God ‘spoke’. And this
is precisely what ‘Revelation’ means. Revelation is essentially a linguistic
concept.+30

Mit der hier zugrundeliegenden Gleichung wird Offenbarung analytisch
in die beiden semantischen Bausteine ,Rede“ und ,Gott“ tiberfuhrt, die
zwei unterschiedliche Zugangsperspektiven erdffnen: Wird Offenbarung
nun von jenem Blickwinkel aus betrachtet, der den Grundpfeiler ,Gott"
ins Zentrum rickt, wird ein Wortfeld konnotiert, das auf eine transzenden-
tale Kategorie verweist und in der Folge nicht ohne weiteres erschliefSbar
ist. Wird hingegen ein Zugang gewdhlt, der zunichst den Pfeiler kalam
fokussiert, bleibt Offenbarung trotz aller Ungewohnlichkeit eine Rede, die
mittels eines Wortfeldes begrenzt wird, das auch fiir eine beliebige Kom-
munikationssituation verwendet werden kann. Insofern Offenbarung also
Gottes Rede ist, ist sie von transzendentalen Kategorien geleitet, weshalb sie
in letzter Konsequenz analytisch vom menschlichen Verstand nicht erfasst
werden kann. Insofern sie jedoch Gottes Rede ist, haften ihr elementare
Zuge linguistischer Kommunikation an, wodurch sie nicht nur analytisch
zugianglich, sondern auch mit anderen Redeformen vergleichbar wird.*3!
Die sprachphilosophische Theoretisierung und Terminologie des
Sprachwissenschaftlers Ferdinand de Saussure auf die Offenbarung als Re-
de iibertragend, identifiziert Izutsu kalam als arabisches Aquivalent zu pa-
role im Sinne eines konkreten Sprechaktes und lisan als das entsprechende
Pendant zu langue im Sinne einer spezifischen Einzelsprache mitsamt ihren

430 Izutsu (1998): God and Man, S. 152, Hervorhebung im Original.
431 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S.153-154; Gheituri/Golfam (2009): God-Man
Communication, S. 49; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 29.

143

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

grammatikalischen Regeln.**? Dass Gott spricht, wird hier also zunéchst
zuriickgestellt und stattdessen erschlossen, wie sich diese Rede in der Welt
manifestiert.

Im Zuge seiner Systematisierung von Offenbarung als Kommunikations-
geschehen verkniipft Abii Zayd diese grundlegenden Uberlegungen Izutsus
zur Rede Gottes weiter mit den sprachtheoretischen Uberlegungen des
Linguisten und Semiotikers Roman Jakobson, wonach jede verbale Kom-
munikation aus folgenden sechs Komponenten besteht:

The ADDRESSER sends a MESSAGE to the ADDRESSEE. To be oper-
ative the message requires a CONTEXT referred to (the ‘referent’ in an-
other, somewhat ambiguous, nomenclature), graspable by the addressee,
and either verbal or capable of being verbalized; a CODE fully, or at least
partially, common to the addresser and addressee (or in other words,
to the encoder and decoder of the message); and, finally, a CONTACT,
a physical channel and psychological connection between the addresser
and the addressee, enabling both of them to enter and stay in communi-
cation.*3

Fir den Briickenschlag zur Offenbarung operiert Aba Zayd nicht mit
einem der konventionellen Begriffe, sondern mit risala, indem er das kora-
nische Selbstverstdndnis als Botschaft akzentuiert:

Der Koran beschreibt sich selbst als Botschaft; eine Botschaft stellt eine
kommunikative Beziehung zwischen einem Sender und einem Empfan-
ger mittels [des Einsatzes, E. I.-A.] eines Codes oder eines sprachlichen
Systems dar.434

In der Folge iibertrdgt Aba Zayd die Elemente von Jakobson auf die korani-
sche Offenbarung und weist ihnen einen oder mehrere, entsprechende ara-
bische Termini zu: Fiir Botschaft wahlt er risala, fiir Kontakt ‘alaqat ittisal,
fiir Sender mursil und muhatib, fir Empfanger mustaqbil und muhatab,
fir Code Sifra und nizam lugawi und fiir den Kontext waqi‘und tagafa.*3

432 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S.152-153; de Saussure (2005): Cours; zu de
Saussures dritter Kategorie langage und der Attribuierung Gottes mit dem Adjektiv
sprechend vgl. Zirker (2018): Koran, S. 78; Heemskerk (2006): Speech, S. 111-112.

433 Jakobson (1960): Linguistics and Poetics, S. 353, Hervorhebungen im Original.

434 Abi Zayd (1990): Mathiim, S. 24, Ubersetzung der Verfasserin.

435 Vgl. Abu Zayd (1990): Mafthum, S.24-25; vgl. auch Rahman (2001): Hermeneutical
Theory, S. 123.

144

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

Kontext
(wagqi | taqafa)

Sender Botschaft Empfanger
(mursil / muhatib) (riséla) (mustaqbil / muhatab)

Kontakt
(‘alaqat ittisal)

Code
(Sifra / nizam lugawi)
. J

Damit lasst sich Abu Zayds Verstindnis auf die pointierte Formel Offenba-
rung als Kommunikationsbeziehung durch Sprache in Kultur bringen, wobei
Kultur treffender durch Geschichte zu ersetzen wire, die als iibergeordnetes
Dach fungiert und Kultur miteinschlief3t.43

Mit dieser kommunikationstheoretisch gewandelten Formel beabsichtigt
Aba Zayd, eine sprachwissenschaftliche Herangehensweise an den Koran
zu begriinden, die er im Gegenstand selbst verankert sieht:

Wenn sie [d.h. die Vertreter des traditionellen religiosen Diskurses, E.
I.-A.] mit uns darin Gbereinstimmen, dass es der Wille des Gepriesenen
[Gottes, E. L.-A.] war, zu den Menschen in ihrer Sprache zu sprechen,
d. h. mittels ihres zentralen kulturellen Systems, dann ist der einzige Zu-
gang fiir das wissenschaftliche Studium die Untersuchung des géttlichen
,Sprechens’ mittels einer Analyse seiner Gegebenheiten im Rahmen des
kulturellen Systems, das sich darin zeigt. Deshalb ist die Methode der
sprachlichen Analyse die einzig mégliche menschliche Methode, um die
Botschaft zu verstehen und folglich auch den Islam zu verstehen.**”

Hier macht sich Aba Zayd fiir einen Punkt stark, der fiir die theologische
Anthropologie von Relevanz ist: Da Gott in seiner Transzendenz nicht

436 Vgl. Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit; Wielandt (1971): Offenbarung und Geschich-
te; Aba Zayd (2008): Historizitat, S. 91-122.

437 Abi Zayd (1990): Mathim, S.27; Ubersetzung der Verfasserin. Vgl. auch Meier
(1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.

145

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Gegenstand empirischer Studien sein kann, kann das gottliche Sprechen
nur in Form seiner irdischen Manifestation erforscht werden.*3® Aba Zayd
fordert entsprechend einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzen-
denten, metaphysisch verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen
Botschaft an und fiir die Menschen. Der Zugang zu Offenbarung und
dadurch auch zu Gott stellt fiir AbG Zayd demnach keine ontologische,
sondern eine semiotische Frage dar.*3® Er kritisiert den elitdr gefiihrten
religiosen Diskurs, in dem nicht zwischen den Erkenntnissen iiber einen
transzendenten und damit begrenzt zuginglichen Gott — die letztlich spe-
kulativ (ta'ammuli) bleiben - und den Erkenntnissen aus empirischen
(ambirigi) Befunden anhand der sprachlichen Textgestalt des Korans un-
terschieden wird. So moniert er, dass die klassische Herangehensweise eine
herabsteigende Reihenfolge verfolge, die bei einer spekulativen (ta‘ammuli)
Rede tber Gott als Sprecher des Textes ansetzt, sich anschlieflend dem
Propheten als Erstempfanger des Textes widmet und erst in einem dritten
Schritt auf die reale Textgestalt zu sprechen kommt. In Abgrenzung zu
einem solchen deduktiven Ansatz (bi-matabat diyaliktik habit), der Gefahr
laufe, von vorgefertigten Antworten geleitet zu sein, pladiert Aba Zayd um-
gekehrt fiir eine induktive Herangehensweise (bi matabat diyaliktik sa‘id),
die ihren Startpunkt in der Textgestalt selbst nimmt.#4? Dieses Vorgehen
veranschaulicht er anhand seines Umgangs mit dem koranischen Begrift
wahy, den es gleich im Anschluss noch naher zu beleuchten gilt.

Doch ist davor noch festzuhalten, dass in der Rezeption des kommunika-
tionstheoretischen Modells von Abai Zayd die Frage aufgeworfen wird, ob
Jakobsons Modell der verbalen Kommunikation auf den Koran tiberhaupt
ibertragbar ist. So merkt etwa der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf
Rahman an, dass Aba Zayd die Applizierbarkeit auf einen Text und damit
auf eine literarische Kommunikation nicht hinreichend reflektiert habe.
Mit Verweis auf Paul Ricceur hélt Rahman drei entscheidende Differenzkri-
terien fest: Die miindlich-sprachliche Kommunikation stellt erstens eine
dialogische Verstindigungsform mit Maoglichkeit zu Riickfragen dar, in der

438 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.

439 Vgl. dazu auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S.46; Izutsu
(1998): God and Man; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen; Specker (2021):
Gottes Wort.

440 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S.26-27; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsge-
stalt, S. 66; Ozsoy (2017): Pioniere, S. 38-41, der sich auch zu den hermeneutischen
Folgen einer solchen Herangehensweise duflert; vgl. ferner auch Kapitel 4.4 und 5
dieser Arbeit.

146

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

zweitens Sender und Empfénger zeitgleich présent sind und drittens den-
selben situativen Kontext teilen. Hingegen ist eine literarisch-schriftliche
Kommunikation eindirektional, wobei Autor und Leser zwei unterschiedli-
chen Zeitraiumen angehoren und dem Autor der Kontext des Lesers unbe-
kannt ist und vice versa.*! Einen Erkldrungsversuch, welche Absicht Aba
Zayd mit dem verbalen Kommunikationsmodell von Jakobson verfolge,
liefert Rahman gleich selbst:

Abu Zayd is aware of the oral aspect of the Quran but since, I would
argue, his concern is with the interpretation of the Quran and the dialec-
tical relation between text and context, he focuses mainly on the written
text and discusses wahy, the oral communication, in an attempt to prove
the textuality of the Qur'an.*4?

Erginzen liefle sich: um ihn sprachlich und damit unter Anwendung
literaturwissenschaftlicher Methoden auszulegen. Dieser Argumentation
Rahmans ist grundsitzlich beizupflichten, jedoch ist seine Aussage dahin-
gehend zu prézisieren, dass es Abi Zayd weniger um die Oralitdt im Sinne
der Mindlichkeit geht,*43 sondern vielmehr um die Sprachlichkeit des Tex-
tes im Sinne der Verbalitat, die gerade im Gegensatz zur Oralitit sowohl auf
miindliche wie auch auf schriftliche Kommunikationsformen angewandt
werden kann. So kann das vermeintliche Paradoxon Rahmans, mit der
Oralitdt die Textualitdt begriinden zu wollen, dahingehend prazisiert wer-
den, dass die Textualitit durch die Sprachlichkeit belegt werden soll. Vor
dem Hintergrund, dass Schrift zwar immer Text, aber Text umgekehrt
nicht zwingend Schrift ist und dass orale Kommunikation zwar stets verbal,
aber verbale Kommunikation nicht zwangslaufig oral ist, besteht das eigent-
liche Problem der Problematisierung Rahmans in der Gleichsetzung von
verbaler und oraler Kommunikation einerseits und von Text und Schrift
andererseits.

Dass hier kein Versehen von Seiten Abl Zayds vorliegt, zeigt sich auch
darin, dass gerade Jakobson selbst als Linguist und Semiotiker seinen An-
satz zur verbalen Kommunikation primér auf literarische Texte bezieht.

441 Vgl. Rahman (2008): Qur'an in Egypt, S.239-240; Ricceur (1981): What is a Text,
S.146-147.

442 Rahman (2008): Qur'an in Egypt, S. 240.

443 Und faktisch auch nicht um die Schriftlichkeit, sondern um die Textualitat. Abu
Zayd geht es im mafhim an-nass noch vorwiegend um die Textualitdt und spater
dann um die Diskursivitit, wenngleich die Oralitdt und Schriftlichkeit stetig mit-
schwingen.

147

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Der Schlussfolgerung, dass der Koran ein Text (nass) im linguistischen
Sinne ist, schickt Aba Zayd zwei Pramissen voraus: erstens, dass der Koran
eine Botschaft resp. Kommunikation (risala/wahy) ist, und zweitens, dass
diese Kommunikation sprachlich (lugawi) ist.*** Erst auf der Grundlage
dieser beiden Begriindungen ergibt sich seine Schlussfolgerung, ndmlich
dass, insofern eine sprachliche Kommunikation als Text gilt, auch der
Koran als Text betrachtet werden kann, den Aba Zayd jedoch nicht als
schriftlichen Diskurs versteht. Die Einwdnde werden also erst im Kontext
der Definition von nass — und der daraus resultierenden hermeneutischen
Interpretationsmethoden — und nicht bereits von wahy virulent. Abta Zayd
hat hier mit wahy noch den vorkanonischen, miindlichen Prozess im Blick,
auch wenn er fiir dessen Deutung — und hierin liegt der hermeneutische
Zirkelschluss - auf die textuell vorliegende Gestalt des Korans zuriickgrei-
fen muss.**> Angesichts der Zielsetzung Abu Zayds, den Koran als sprach-
liche Botschaft zu begriinden, erscheint Jakobsons Modell zwar nicht als
einzig mogliche, aber doch als plausible Wahl.

Der Vorteil dieses Modells liegt einerseits darin, dass es neutraler von
Sender und Empfinger und nicht bereits von Autor und Leser spricht.4¢
Andererseits ist es in seiner Konzeption als verbale Kommunikation auf
eine orale Kommunikationssituation anwendbar, was ein literarisch-schrift-
basiertes Modell nicht ohne weiteres leisten kann. Dies ist insbesondere
fiir das koranische Selbstverstdndnis in seiner vorkanonischen Form von
Bedeutung, da die schriftliche nur eine von mehreren Erscheinungsformen
ist, die der Koran kennt. Erst in seiner verschriftlichten Form als mushaf
stellt er ein verfasstes Dokument dar, dass zu einem spiteren Zeitpunkt
von einem Leser aus einem anderen Kontext gelesen wird.*” In seiner
vor-mushafschen Form hingegen ist der Koran nicht nur verbale, sondern

444 Wihrend die ersten beiden Pramissen in den Islamisch-theologischen Studien als
unumstritten gelten, hat Aba Zayd fiir die Schlussfolgerung Kritik erfahren, unter
anderem aus dem Grund, weil der Koran sich nicht selbstreferentiell als Text, nass,
bezeichnet; vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S.101-118.

445 Weiterfithrend dazu vgl. auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication;
Ozsoy (2017): Pioniere, S.36-41. Insofern die vorliegende Arbeit ihren Fokus auf
die kommunikationstheoretische Begriindung von Offenbarung und nicht auf deren
literarische Interpretation legt, verzichtet sie darauf, Aba Zayds dritten Schritt und
damit auch potentielle Beziige zu Ricceur weiter zu vertiefen.

446 Im Falle des Korans ist dies nicht nur neutraler, sondern auch sachgerechter, inso-
fern der Koran gar nicht von Anfang an schriftlich rezipiert werden konnte.

447 7Zu hermeneutischen Fragen, die sich fiir die spitere Lektiire stellen, vgl. Oztiirk
(2016): Geschichtlichkeit, sowie Ozsoy (2017): Pioniere.

148

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

auch orale Kommunikation, sodass er sich als Offenbarungsgeschehen ge-
rade dadurch auszeichnet, dass beide beteiligten Seiten auf je eigene Weise
kommunikativ miteinander interagieren und sich auf denselben Kontext
beziehen. Wie diese Kommunikation vonstattengeht, ldsst sich nun anhand
des Begriffs wahy verdeutlichen.

4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

Fir die kommunikationstheoretische Entfaltung seines Modells beginnt
Abu Zayd mit einer fundierten begriffsgeschichtlichen Analyse, in der er
die Varianz an Verwendungsmdoglichkeiten von wahy in vorislamischer Zeit
wie auch innerhalb des Korans dokumentiert. Als vorkoranisches Beispiel
fithrt er ein altarabisches Gedicht an, in dem mit dem entsprechenden
Verb das Geschnatter zwischen einem Strauflimannchen und seinem Weib-
chen beschrieben wird, das anschlieffend mit der unverstdndlichen Sprache
der Byzantiner verglichen wird.*4® Des Weiteren verweist er auf die Ver-
wendung im Sinne einer Inspiration von Dichtern durch Dschinn-Wesen,
die auf Anrufung des Menschen hin die Grenzen zur menschlichen Welt
durchbrachen und als Musen den Dichtern zu poetischen Meisterleistun-
gen verhalfen.**® Dariiber hinaus existiert in der Fachliteratur noch ein
dritter Bedeutungsstrang, der im Kontext von Felsmalereien belegt ist, um
nicht dechiffrierbare Inschriften zu bezeichnen.*?

Im Koran wiederum wird die entsprechende Verbwurzel verwendet, um
eine symbolhafte Verstindigung zwischen dem Propheten Zakarlya und
seinem Volk, die mittels Zeichensprache und Gestikulation erfolgte, zu be-
zeichnen.®! Dartiber hinaus fungiert wahy an mehreren Stellen im Koran
als Beschreibung einer Verstindigungsform nicht nur wie vorkoranisch
zwischen Satan und Mensch, sondern auch zwischen Gott und Mensch.*?
Schliefilich erscheint wahy in mehreren koranischen Narrationen als Ein-
gebung, die eine Person zu einer Handlung bewegen soll - etwa Moses’
Mutter, ihren Sohn in einem Korb ins Wasser zu legen, oder auch Moses

448 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 32.

449 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S.33-34, was auch koranisch erwahnt wird etwa in
6:112 oder 6:121; vgl. dazu ebd., S. 38.

450 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S.224-225; Madigan (2004): Revelation
and Inspiration, S. 438; Stetkevych (2010): Mute Immortals Speak.

451 Vgl. Koran 19:11-12 und 3:41; dazu Abu Zayd (1990): Matham, S. 32.

452 Vgl. Koran 42:51, 6:112 und 6:121.

149

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

selbst, seinen Stab hinzuwerfen - und damit im Sinne einer Handlungsan-
weisung.4>?

Obschon diese diversen Sinndimensionen nur schwerlich zu vereinheitli-
chen sind, gelingt es Aba Zayd, sie unter dem Begriff der Kommunikation
als tibergeordnetes Dach zusammenzufithren. Von diesen Belegen abstra-
hierend theoretisiert er wahy folglich als Bezeichnung fiir jegliche Kommu-
nikationsvorgange, die eine rasche Vermittlung einer vertraulichen oder
geheimnisvollen Botschaft enthalten. Dieser kommunikative Austausch be-
ruhe auf einem Code (Sifra), der nur dem Sender (mursil) und dem auser-
wihlten Empfanger (mustaqbil) bekannt sei. Ein unbeteiligter Beobachter
(muraqib) verstehe den Inhalt dieser Kommunikation nicht, auch wenn
er sich dariiber im Klaren sei, dass ein Kommunikationsvorgang stattgefun-
den habe.*>*

Die Gegentiiberstellung Abt Zayds zeigt, dass die vorislamischen Sinndi-
mensionen nicht ganzlich getilgt werden, sondern sich in riickldufiger Zahl
im Koran wiederfinden. So wird aus dem Beispiel mit Zakariya klar, dass
wahy im Koran durchaus auch zwischenmenschlich verwendet werden
kann. Die in der altarabischen Kultur verwurzelte Vorstellung, dass eine
Kommunikation zwischen zwei unterschiedlichen Wesen grundsitzlich
moglich ist, bildete gemaf3 Abu Zayd die Voraussetzung fiir das Ereignis
der gottlichen Kommunikation. Da dieser Vorgang nicht als kulturfremd
empfunden wurde, erhob sich der Widerstand nicht gegen das Phdnomen
an sich, sondern gegen den Inhalt der Botschaft, die empfangende Person
oder den géttlichen Ursprung.*>® So gestand man dem Propheten durchaus
den Empfang eines wahy zu, ordnete diesen jedoch wahlweise den altara-
bisch geldufigen Feldern der Dichtung oder der Wahrsagerei zu.

Diese spontane Assoziation resultierte zum einen aus dem Umstand, dass
die prophetischen Erlebnisberichte zum Offenbarungsempfang markante
Parallelen zu den Beschreibungen {iber den Erhalt dichterischer Inspiration
aufwiesen.*>® Zum anderen erhoben sowohl Propheten als auch Wahrsager
den Anspruch, ihr Wissen aus der Welt des Verborgenen zu erhalten und
eine transzendentale Wahrheit zu verkiinden. Dass die Wahrsagerei mit
dem Aufkommen der koranischen Verkiindigung nicht verschwunden ist,
héngt laut Aba Zayd mit zwei entscheidenden Faktoren zusammen: Erstens

453 Vgl. Koran 28:7 und 7:117.

454 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtm, S. 35; dazu auch Izutsu (1998): God and Man, S. 158.
455 Vgl. Abit Zayd (1990): Mathiim, S. 34.

456 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 43-44.

150

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

hatte ihre Abschaffung auch eine Abschaffung ihrer Grundlage, namlich
des wahy, zur Folge gehabt. Zweitens dienten Weissagung und Dichtung
als Vergleichskategorien, um die Wahrheit der prophetischen Botschaft zu
demonstrieren.*>’

Obschon die Verbwurzel von wahy sowohl vorkoranisch wie auch kora-
nisch fiir eine Kommunikation zwischen ontologisch gleichen, aber auch
zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen gebraucht wird, erféhrt sie
im Koran dahingehend eine Neusemantisierung, dass Gott als Sender des
wahy in Erscheinung tritt. Wie Gott mit den Menschen letztlich kommuni-
ziert, wird in Sure 42 Vers 51 thematisiert:

Und es steht keinem Menschen zu, dass Gott zu ihm spricht, aufler
durch Offenbarung oder hinter einem Vorhang oder indem Er sendet
einen Gesandten, der offenbart mit Seiner Erlaubnis, was Er will. Er ist
der unuibertrefflich Hohe, der Weise.

Diese Stelle deutet Abti Zayd erneut kommunikationstheoretisch aus und
differenziert sie weiter anhand des Aspekts der Verbalitdt.*>® So stellt die
erste Art gemafl Abu Zayd eine direkte Kommunikationsform dar, da
sie sich unmittelbar zwischen Gott und Mensch ereigne. Jedoch vollzie-
he sie sich wort- und stimmlos (kalam bidiun qawl, kalam bi-Sifra gayr
sawtiya), d. h. ohne Riickgriff auf eine natiirliche Sprache (bi-luga gayr
al-luga al-tabiya). Aus diesem Grund verhandelt er diesen Typus in Aqui-
valenz zu ilham (Inspiration), die er im Sinne einer sich im Herzen oder
Geiste des Empfangenden ereignende Handlungsaufforderung versteht.*>
Insofern hier noch kein Auftrag zur Verkiindigung enthalten ist, sondern
lediglich die betreffende Person zu einer Handlung bewegt werden soll,
handelt es sich gewissermaflen um eine nonverbale Eingebung privater
Natur.*®® Demgegeniiber beruht die zweite Verstaindigungsform auf einer
direkten Rede im Sinne einer sprachlichen Botschaft (kalam bi-luga). Sie ist
aufgrund der aktiven Teilnahme beider Parteien dialogisch ausgerichtet, als

457 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 50.

458 Abu Zayd orientiert sich — wie gleich noch gezeigt wird - an der Unterscheidung
zwischen direkter und indirekter Kommunikation, die wiederum auf dem Kriterium
eines Mittlers beruht. Ob eine Klassifizierung als direkt fiir die ersten beiden Arten
vorbehaltlos zutrifft, die gerade wortlos resp. hinter einem Vorhang erfolgt, ist nicht
restlos {iberzeugend. Entsprechend zieht es diese Arbeit vor, anhand der aussage-
kriftigeren Differenzierung der Eigenschaft verbal vs. nonverbal zu argumentieren.

459 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 40-41.

460 Vgl. Albayrak (2009): Offenbarung, S. 79, 81, 99.

151

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

solche jedoch einzig dem Propheten Moses vorbehalten.*¢! Im Gegensatz
dazu stellt der dritte Typus eine indirekte Kommunikationsform dar, da
sie {iber die Entsendung eines Boten erfolgt. Sie gilt konventionell als die
Art der Vermittlung des Korans iiber den Engel Gabriel. Obschon Abu
Zayd dem Propheten nicht abspricht, einen Teil seiner Offenbarungen {iber
den nonverbalen Weg erhalten zu haben, steht in seiner systematischen
Modellbildung lediglich diese dritte Art im Fokus, die er ebenfalls als verbal
klassifiziert und um die es im Folgenden auch stets gehen soll.462

Aus diesen Ausfithrungen ldsst sich weiterfithrend schlussfolgern, dass
mit den drei Typen womdglich drei unterschiedliche Dimensionen akzen-
tuiert werden: Wahrend im ersten Typus vornehmlich das Merkmal der
Nonverbalitit im Vordergrund steht, wird im zweiten Typus durch die
Nennung des Vorhangs der geheimnisvolle und rétselhafte Charakter be-
tont. Der dritte Typus hingegen unterstreicht durch den Boten den vermit-
telten Charakter, der die Verbalitat akzentuiert und die Botschaft durch
die Aufforderung zur Verkiindigung zugleich aus einer privaten Sphiére
herauslost. 63

Gerade mit dieser letzten Kennzeichnung wird ein zweites wichtiges Un-
terscheidungskriterium zum vorkoranischen Gebrauch von wahy getroften:
Wihrend dort wahy noch als Zwei-Parteien-Verhaltnis-Wort fungiert, wird
hier eine zusitzliche Partei in Form eines Vermittlers dazwischengeschal-
tet.#64 Damit sind bereits zwei wichtige Differenzen angezeigt: Erstens tritt
anstelle des Dschinns im Koran nun Gott als Quelle und rechtmifiiger Ur-
heber des wahy in Erscheinung. Zweitens ereignet sich das vorkoranische
wahy unmittelbar zwischen Dichter und Dschinn, wohingegen das korani-
sche wahy in seiner dritten Auspragungsart eine Vermittlerinstanz kennt.
Daran schlief3t ein drittes Unterscheidungsmerkmal an, welches das Rollen-
verstandnis des Empfangers betrifft: Im Vergleich zu den Dichtern, die sich
nicht an den Wortlaut der Inspiration halten mussten, wird der Prophet zur

461 Vgl. Koran 4:164; dazu Aba Zayd (1990): Matham, S. 40-41.

462 Vgl. Abu Zayd (1990): Mathtim, S. 41.

463 Jedoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass alle drei Offenbarungsformen durch das
Verb kalama eingeleitet werden und daher exegetisch auch in Abhangigkeit von
diesem zu lesen sind.

464 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S.156-157, der hier von ,two-person-relation
word® spricht. In Kongruenz mit dem koranischen Selbstverstandnis eines nicht ad
personam gedachten Gottes zieht es diese Arbeit vor, neutraler von Parteien statt
von Personen zu sprechen.

152

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

unveranderten Wiedergabe der Botschaft verpflichtet.#%> Im Gegensatz zum
Wahrsager sagt der Prophet also keine kiinftigen Ereignisse voraus, was
sich auch im Begriff nabiy (Prophet) widerspiegelt, dessen Wurzel seiner
ursemitischen Etymologie zufolge die Bedeutung von ,Benachrichtigung®
und ,Verkiindigung*“ tragt.#%¢ Dass der Aspekt der Verkiindigung - die sich
gerade auch in der Ablésung von der privaten Sphire manifestiert — bereits
im Begriff wahy enthalten ist, macht ihn zu einem Mehr-Parteien-Verhilt-
nis-Wort, insofern wahy erst zu seiner eigentlichen Erfiillung kommt, wenn
der Prophet es seinen Zeitgenossen verkiindet.*”

Wie die Transmission der Botschaft vonstattenging, veranschaulicht Aba
Zayd mittels folgender Skizze, die in den nachkommenden Kapiteln pha-

senweise noch zu vertiefen sein wird:468
Allzh

tanzil

an-nas D —— Muhammad D — Gibril
indar/ balég Wahy Ikalam

Dieses mehrstufige Schema paraphrasiert der Islamwissenschaftler Andreas
Meier anhand der nachfolgenden Teilschritte:

1. Gott in seiner Transzendenz kommuniziert mit dem Mittlerengel
Gabriel; die Vermittlung der Botschaft innerhalb dieser ersten, entschei-
dend vertikalen’ Stufe ist tanzil (,Herabsendung®).

2. Die Vermittlung der Botschaft zwischen Mittlerengel und dem Prophe-
ten, die bereits weitgehend auf der Ebene der Immanenz bzw. ,horizontal’
erfolgt, entspricht dem wahy (Offenbarung; ,Inspiration’) oder risala
(,Sendung; ,Botschaft’) genannten Kommunikationsgeschehen.

465 Vgl. Albayrak (2009): Offenbarung, S. 97; Kermani (2015): Gott ist schén, S. 205.

466 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 47-49.

467 Vgl. Abu Zayd (1990): Mafhiim, S.56; Rahman (2001): Hermeneutical Theory,
S.132; Izutsu (1998): God and Man, S. 179.

468 Abt Zayd (1990): Mafhiim, S. 57.

153

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

3. Erst die Vermittlung der Botschaft zwischen Muhammad und den
Empfangern seiner Botschaft erfolgt in der reinen Immanenz und wird
balag (Verkiindigung) oder indar (,Mahnung’) genannt.4

Entsprechend gestaltet sich das Offenbarungsgeschehen gemafl Meier als

abfallende Linie von der absoluten Transzendenz des gottlichen Wesens
zur reinen Immanenz der menschlichen Welt.470

Damit suggeriert er auch einen Transformationsprozess, den die Botschaft
in der Abwirtsbewegung durchlduft und bei dem sie erst auf der letzten
Ebene fiir den Menschen zuginglich wird. Kommunikationstheoretisch
neutraler liefle sich die dargestellte Skizze jedoch zunichst einmal als
akteursorientiertes Drei-Phasen-Modell beschreiben, wobei Abu Zayd in
jeder Phase zwei von Jakobsons Elementen diskutiert: In der ersten Sender
und Empfinger, in der zweiten Kontakt und Code sowie in der dritten
Empfinger und Kontext, die es nachfolgend weiter zu beleuchten gilt.

4.2 Von Gott zu Engel - Sender und Botschaft

Die erste Phase der Offenbarung umfasst den Kommunikationsschritt zwi-
schen Gott und Engel, den Abu Zayd mit tanzil tiberschreibt. Im Gegen-
satz zu wahy liefert Aba Zayd hierzu jedoch weder begriffsgeschichtliche
Ausfithrungen noch weitere Details, weshalb sein Verstindnis von tanzil
weitgehend ungeklart bleibt. Seine spérliche Beschiftigung mit dem Begrift
hat weitaus weniger mit einer mangelnden Wertzuschreibung im Kommu-
nikationsprozess zu tun als mit seiner wissenschaftlichen Grundhaltung:
Da Gott nicht Objekt einer wissenschaftlichen Untersuchung sein kann,
kann entsprechend iiber die Aktivititen Gottes resp. die Kommunikation
zwischen ihm und dem Engel nur spekuliert werden.*”! Entsprechend be-
handelt er das kommunikative Element Sender nur in notwendiger Kiirze
und fokussiert sich dann auf das Element Botschatft.

Doch greift diese Haltung gegeniiber dem tanzil zu kurz. Denn ob-
schon sich dieser Kommunikationsschritt zwischen Gott und Engel unter
Ausschluss des Menschen ereignet, wird tanzil als Aktivitat Gottes durch-

469 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67-68.
470 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.
471 Vgl. Abt Zayd (1990): Matham, S. 24.

154

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel — Sender und Botschaft

aus irdisch manifest.#’? Dariiber hinaus vertritt AbG Zayd selbst die These,
dass der Koran rational und sprachlich zuganglich ist.#”* Warum also gera-
de dieser eine Begrift in seinem konkreten Sprachgebrauch im Koran nicht
analysiert werden kann, ist nicht nachvollziehbar.

Die wenigen Versuche, Abii Zayds Verstindnis von tanzil zu rekonstru-
ieren, orientieren sich vornehmlich an der Etymologie. So versucht der
Koranwissenschaftler Mulyadi Sukidi Aba Zayds Verwendung von fanzil
fir diesen Teilschritt mit Riickgrift auf die Verbwurzel zu erkldren: Durch
die vertikale Dimension, die der etymologischen Bedeutung innewohne,
lasse sich dieser Schritt als ,senkrechtes® Herabsteigen oder ,senkrechte®
Herabsendung kennzeichnen.*”# Dabei verweist Sukidi auf die Erlauterun-
gen des Islamwissenschaftlers Stefan Wild, wonach tanzil eine rdumliche
Anordnung voraussetze, die eine Gliederung in ein ,oben“ und ,unten®
vornehme.*”> Diese Beobachtung verkniipft Sukidi wiederum mit dem un-
terschiedlichen ontologischen Status von Gott und dem Engel.#76

Auch wenn diesen inhaltlichen Ausfithrungen zu tanzil zuzustimmen ist,
erscheint der von Sukidi gesetzte argumentative Fokus auf die Ontologie
nicht den Kern zu treffen. Stattdessen finden sich passendere Griinde dafiir,
warum AbT Zayd an der besagten Stelle den Terminus fanzil wéhlt. Zu-
néchst einmal muss festgehalten werden, dass es Wild mehr um die rdum-
liche Anordnung geht als um die Wesensunterschiedlichkeit, auch wenn
Letztere als Folge der Ersten implizit mitschwingt. Entsprechend stellt Su-
kidis Verkniipfung gewissermafien eine rezeptive Fokusverschiebung dar,
da er die weltanschauliche Raumaufteilung mit dem unterschiedlichen on-
tologischen Status von Gott und Engel gleichsetzt. Wire die Ontologie je-
doch das ausschlaggebende Kriterium, miisste konsequenterweise auch die
nachfolgende Kommunikationsphase zwischen Engel und Prophet vertikal
ausgerichtet sein, was sie jedoch gemaf3 Skizze nicht ist.4””

Die Wesensunterschiedlichkeit zieht Abti Zayd keinesfalls in Zweifel,
jedoch findet sich darin seine Hauptdifferenz nicht hinreichend begriin-
det, zumal seine Begriindung nicht der ontologischen, sondern der kom-

472 Etwa in den vielen naturphdanomenologischen Zeichen, wie etwa dem Regen, der
auf die Erde fallt. Auch in diesem Kontext wird dieselbe Wurzel niin-zay-lam
verwendet.

473 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

474 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S.197-198.

475 Vgl. Wild (1996): We Have Sent Down, S. 141.

476 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S. 198.

477 Vgl. dazu auch Kapitel 4.1.2 und 4.3 dieser Arbeit.

155

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

munikativen Argumentationslinie folgt. Insofern wahy keine spezifische
Raumanordnung konnotiert, scheint fiir Aba Zayd die Wurzel von niin-
zay-lam als einzige Bezeichnungsmdglichkeit fiir einen vertikalen Kommu-
nikationsakt infrage zu kommen, die zudem eine Reziprozitit ausschlief3t.
Denn wihrend die Wurzel aller anderen kommunikativen Verben grund-
satzlich eine horizontale Kommunikation bezeichnen kénnen und auf den
Menschen iibertragbar sind, bleibt ausgeschlossen, dass der Mensch Sub-
jekt der Verbwurzel niin-zay-lam sein kann. Die Wahl von tanzil fiir diesen
Abschnitt scheint also eher darin begriindet zu liegen, dass Aba Zayd
diesen Begriff im Sinne eines kommunikativen Gegensatzes und damit
kontrastiv zu wahy einsetzt.

Obwohl Abti Zayd nicht explizit dazu Stellung bezieht, wie sich das ver-
tikale tanzil zum horizontalen wahy verhilt, scheint tanzil im rdumlichen
Sinne eine vertikale Kommunikation zu betonen, die eindimensional und
nur in herabsteigender Richtung von oben nach unten - und nie vice
versa — verlduft. Daraus ergeben sich in Bezug auf Abu Zayds Verstandnis
vier entscheidende Differenzen zwischen wahy und tanzil, die in folgenden
Thesen festgehalten werden kénnen:

Als vertikal verlaufende Kommunikation zwischen Gott und Engel

L. stellt tanzil - im Gegensatz zu wahy als Mehr-Parteien-Kommunikation
- lediglich eine Zwei-Parteien-Kommunikation dar;

2. haben Auflenstehende bei tanzil im Gegensatz zu wahy nicht wahrge-
nommen, dass eine Kommunikation stattgefunden hat, weil diese sich
innerhalb der irdischen Sphire nicht wahrnehmbar ereignet;

3. bezeichnet tanzil im Gegensatz zu wahy keine sprachliche Kommunika-
tion;

4. weist tanzil im Gegensatz zu wahy keine dialektischen Ziige auf.#’®

Gerade dieser letzte Punkt, dass tanzil wenig Potential fiir die Begriindung
seiner These zur dialektischen Beziehung von Text und Kontext biete, wére
eine plausible Erklarung dafiir, warum Aba Zayd ihn nicht weiterverfolgt.
Wihrend die Wurzel nin-zay-lam in Aba Zayds Ansatz also bloff den
Vorgang der Herabkunft aus einer anderen Sphére bezeichnet, betont wahy
den kommunikativen Charakter.#”® Was Aba Zayd eindeutig mehr interes-
siert, als wie sich Offenbarung in einer transzendentalen Sphire ereignet,

478 Vgl. dazu auch Kapitel 4.4 dieser Arbeit.
479 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S.32; Loynes (2021): Reve-
lation, S. 141.

156

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel — Sender und Botschaft

ist, wie sich Offenbarung in der irdischen Welt realisiert. Fiir die Begriin-
dung seiner These der Dialektik zwischen Offenbarung und Wirklichkeit
ist deshalb diese erste Phase zweitrangig, da sie sich transzendental auf
der Ebene zwischen Gott und Engel und damit unter Ausschluss des Men-
schen und der menschlich wahrnehmbaren Wirklichkeit ereignet. Somit
tritt eine Schwiche in Abl Zayds Ansatz zutage, insofern er tanzil fiir das
kommunikationstheoretische Offenbarungsmodell gar nicht erst fruchtbar
zu machen versucht.

Wenn man nun statt der Logik Abli Zayds, tanzil als kommunikative
Gegenthese zu wahy zu konzipieren, die innerkoranische Semantisierung
des Begriffs als Ausgangspunkt nimmt, zeigt sich ein differenzierteres Bild:
Mit den Wortderivationen der Wurzel nin-zay-lam wird das Bild einer
vertikalen Vermittlung der gottlichen Botschaft evoziert.#80 Dabei liegt das
semantische Charakteristikum von tanzil zum einen auf der Akzentuierung
einer raumlichen Differenz, bei der die Kommunikationsrichtung von oben
nach unten kanalisiert ist. So ist der Begriff in seinen frithen Verwendun-
gen zundchst in den Diskurskontext um das damals gingige vorislamische
Phidnomen der Dichterinspiration eingebettet, das als vertikal vermitteltes,
tbernatiirliches Wissen durch Geister individuell herabgebracht wurde
und sich in Form von iiberaus eloquenten Sprachleistungen duflerte.*8! Zu
diesem Zeitpunkt wird die koranische Herabsendung als korrigierender
Ersatz dieser altarabischen Vorstellungen im Sinne einer Neubesetzung
einer bereits vorgefundenen Konfiguration eingefiihrt, indem der Akt der
Herabsendung dezidiert als Aktivitdt eingegrenzt wird, die Gott vorbehal-
ten ist.432 Im spateren Verlauf dann zeigt sich eine Akzentverschiebung weg
von den paganen Diskursen hin zu einer theologischen Ankniipfung an &l-
tere, monotheistische Vorstellungen, in denen tanzil als Vermittlungsmodus
eingebettet im Kontext anderer, géttlich offenbarter Botschaften erscheint.
Diese als munazzal deklarierten Schriften werden allesamt als Ausziige aus
einer préexistenten, transzendent verorteten Urschrift ausgewiesen.*8?

Trotz geteilter Herkunft aus der Urschrift fordert der Koran einen an-
deren, spezifischen Modus der Herabsendung fiir sich als Alleinstellungs-
merkmal ein, indem er sich als schrittweise miindliche Verkiindigung aus-

480 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 443.

481 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 123.

482 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S.443; Neuwirth (2010): Koran
als Text der Spatantike, S.124.

483 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 124.

157

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

weist. So greift er den Vorwurf auf, warum er nicht in einem Wurf als in
sich abgeschlossene Mitteilung offenbart wurde.*8* Die sukzessiv miindlich
vermittelten Ausziige aus der Urschrift wurden also nicht nur als offenkun-
diger Gegensatz zu den in einem Zug offenbarten Schriften der Juden
und Christen wahrgenommen, sondern im Vergleich zu diesen bekannten
Manifestationen der Gottesrede augenscheinlich auch als mangelhaft ange-
sehen und in ihrer Situationsgebundenheit als einer gottlichen Offenbarung
unwiirdig erachtet.*®> Tanzil wird ergo als Begrift fassbar, der einerseits
eine Relationierung zwischen der transzendentalen Urschrift und deren im-
manenter Realisierung und andererseits eine Verhiltnisbestimmung dieser
irdischen Manifestationen untereinander ermdéglicht, indem er zeitgleich
als Kriterium der gemeinsamen Genealogie wie auch der Abgrenzung fun-
giert.

In diesem Abgrenzungsmerkmal zeigt sich zum anderen die zweite se-
mantische Besonderheit, die eine Neubewertung des vermeintlich eindi-
rektionalen Charakters von tanzil einfordert, welcher der von oben nach
unten gerichteten Kanalisierungsvorstellung entspringt. Denn aus der Rich-
tungsanzeige allein einen statischen Charakter abzuleiten, greift zu kurz,
da dem Begriff tanzil selbst ein gewisses Mafl an Dynamik inharent ist. So
wurde die Wurzel niin-zay-lam innerhalb der exegetischen Tradition mit
der Vorstellung versehen, dass jede Rezitationseinheit des Korans in einem
bestimmten Kontext als Reaktion auf eine partikulare Situation offenbart
wurde.*86 Durch die Etablierung der asbab an-nuzil - konventionell mit
Griinde oder Anldsse der Offenbarung iibersetzt — als hermeneutisches
Werkzeug fiir die Interpretation innerhalb der Koranwissenschaft erkennen
die Exegeten den responsiven Charakter der Offenbarung faktisch an.*8”
Der verwendete Begrift sabab (Sg.) transportiert dabei die Idee der Kausa-
litat, die durch die gingige Ubersetzung , Anlass“ hiufig verdeckt wird.*8
Manche Exegeten spezifizierten jedoch, dass nicht der eigentliche Vers -
der stets vorexistent bleibe — verursacht werde, sondern nur dessen Herab-
sendung, aber

484 Vgl. Koran 25:32.

485 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 140.

486 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

487 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444; vgl. dazu auch Kapitel 4.4
dieser Arbeit.

488 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

158

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel — Sender und Botschaft

[e]ven so, they are still implicitly recognizing that the process of reve-
lation is a divine response elicited by human word and action. The
importance of this dynamic aspect of quranic revelation is not to be
underestimated. It is an essential counterbalance to an approach that
privileges the idea of an impassive, static pronouncement fixed from all
eternity.*%

Durch die zeitliche Dimension, die dem tanzil anhaftet, wird folglich ein
Briickenschlag zur Wirklichkeit und damit ein Immanenzbezug ermdéglicht.
Tanzil ist damit kein statisches Konzept, keine eindirektionale Ubermitt-
lung, die sich im Vakuum und abseits des Menschen ereignet, sondern im
Kern dynamisch angelegt. Insofern Abt Zayd fanzil als Kommunikations-
form zwischen Gott und Engel stehen ldsst, die in seinem Verstdndnis unter
Ausschluss des Menschen stattfindet, ist es ihm nicht moglich, dies fiir die
kommunikative Dimension von Offenbarung fruchtbar zu machen.

Bezeichnenderweise fragt Abii Zayd gar nicht danach, wie Gott mit
dem Engel kommuniziert, sondern diskutiert vielmehr, was genau vom
Koran mit Gabriel herabgesandt wurde. Den Ausgangspunkt der Auseinan-
dersetzung bildet dabei die Frage, ob der Engel die Botschaft in ihrem
Wortlaut oder lediglich in ihrer Bedeutung tiberbracht hat. Genau genom-
men bewegt sich Aba Zayd hier implizit bereits auf Ebene der zweiten
Phase der Offenbarung, da er damit zu klaren beabsichtigt, ob die Kommu-
nikation zwischen dem Engel und dem Propheten als wahy im Sinne einer
nonverbalen Inspiration oder einer sprachlichen Rede zu deuten ist.**°

Um diese Frage zu beantworten, referiert Abai Zayd zunichst drei theo-
logiegeschichtlich systematisierte Ansichten:%*! Eine Position vertritt die
Meinung, dass der Engel sowohl den Wortlaut (lafz) als auch die Bedeu-
tung (mand) iberbrachte, nachdem er den Koran von einer vorzeitlich
existierenden, wohlverwahrten Tafel in arabischen Lettern memoriert ha-

489 Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

490 Vgl. Abu Zayd (1990): Matham, S. 42.

491 Vgl. Abu Zayd (1990): Mafthum, S.42-45. Historisch geht diese Klassifizierung
gemifd az-Zarkas$l auf al-Samarqandi zuriick; vgl. az-Zarkasi (1984): al-Burhan,
S.229-230; as-Suyuti (2010): al-Itqan, S. 292-293. Sie wird auch zeitgendssisch noch
rezipiert; vgl. Cinar (2017): Koranwissenschaft, S. 75.

159

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

be.#2 Entsprechend wird hier angenommen, dass die Offenbarung wortlich
einer himmlischen Urschrift entstammt. Eine zweite Position argumentiert
dahingehend, dass Gabriel dem Propheten nur die Bedeutung (mahna)
tiberbracht hat. Nachdem der Engel den Propheten die Bedeutung gelehrt
hat, habe der Prophet sie selbst in arabischer Sprache geduflert.*>> Diese
Position geht folglich nicht von einer wértlichen Ubermittlung aus, son-
dern moniert, dass die sprachliche Formulierung vom Propheten selbst
vorgenommen wurde.*** Gemaf3 der dritten Ansicht hat der Engel die
Bedeutung und den Wortlaut tiberbracht, wobei aber in diesem Falle die
Formulierung des Wortlautes auf den Engel zuriickgeht.*%

Die Beurteilungen, welcher dieser Positionen Abt Zayd zuzuordnen ist,
variieren stark. Sukidi selbst nimmt keine explizite Zuordnung vor, deutet
jedoch sprachlich an, dass sich Abta Zayd vor allem fiir die letzte Position
interessiert.*® Hingegen schliefft Navid Kermanis Einschédtzung zufolge
Abu Zayd die Positionen zwei und drei aus und favorisiert stattdessen
eine adaptierte Version der ersten Position einer Inverbation, ohne jedoch
einen gottlichen und ewigen Status fiir das materialisierte Buch daraus
abzuleiten.?”” Kermani weist hier zu Recht darauf hin, dass Abu Zayd die
Frage, auf welcher Ebene die sprachliche Formulierung stattfindet, mit dem
Disput iiber die (Un-)Erschaffenheit des Korans in Relation setzt, und
pladiert fiir eine differenzierte Betrachtungsweise, welche die beiden Fra-
gen nicht automatisch aneinander koppelt.**® Zur Illustration fiihrt er den
aS‘aritischen Gelehrten al-Bagillani (950-1013) an, der an die Unerschaffen-

492 Diese Position gilt heutzutage als am weitesten verbreitete und wird selbst von
theologischen Stromungen vertreten, die der Mu‘tazila nahestehen. Sie stellt jedoch
die Theologie vor die Herausforderung, zu kliren, wie Gott sprechen kann und
welche Konsequenzen es nach sich zieht, dass er in menschlicher Sprache spricht.
Denn die Annahme, dass Gott eine menschliche Sprache spricht, wiirde Gott auch
den formalen Bedingungen einer menschlichen Sprache unterwerfen. Vgl. zu dieser
Problematik auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen.

493 Diese Ansicht stiitzt sich auf die koranische Aussage in 26:192-195, wonach dem
Propheten die Botschaft ins Herz gelegt wurde, damit dieser in klarer arabischer
Sprache warne.

494 Sie wird heute z. B. von iranischen Theologen und Theologinnen vertreten; vgl. Ab-
dolkarim Sorush (2009): Expansion of Prophetic Experience; Mohagheghi (2021):
Koran; Shabestari (2017): Koranische Offenbarung.

495 Diese wird heute z. B. vom tiirkischen Theologen Siileyman Ates vertreten; vgl.
Takim (2007): Koranexegese, S. 139-156.

496 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutics, S. 199.

497 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 63-66.

498 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

160

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.2 Von Gott zu Engel — Sender und Botschaft

heit des Korans geglaubt und die Formulierung dennoch auf der Ebene des
Engels verortet habe.*?

Die Religionswissenschaftlerin Katharina Vélker hingegen ordnet Aba
Zayd der zweiten Position zu.>%° Thre Einschitzung beruht auf zwei Quel-
len, einem nicht publizierten Interview aus dem Jahr 2009 sowie dem
Werk Muhammad und die Zeichen Gottes aus dem Jahr 2008, das unter
der Federfithrung von Hilal Sezgin in Zusammenarbeit mit Aba Zayd
entstand.>®! Darin bezeichnet Aba Zayd wahy als nonverbales Geschehen,
worin sich erneut eine Inkonsistenz in seinen Ausfithrungen zeigt. Jedoch
muss bei der Auswertung mitbedacht werden, dass es sich hierbei um ein
Interview und ein aufbereitetes Sammelwerk und damit um einen anderen
Datenmaterialtypus handelt. Abti Zayds arabischsprachige Originalquellen
bleiben bei Volkers Zuordnung indes unberiicksichtigt.

Da Abu Zayd seine Konzeption von wahy im mafhiim an-nass am detail-
liertesten darlegt, nimmt die vorliegende Arbeit dieses Werk als Referenz-
rahmen. Dort hélt er zu den drei Standpunkten Folgendes fest: Hinter
der ersten Position verbirgt sich die Auffassung von einer prahistorischen
Existenz des Korans in seinem arabischen Wortlaut, was in die Theorie
der Unerschaffenheit des Korans miindet. Entsprechend stellt Arabisch den
Code dar, der bereits auf der Ebene von Gott und Engel zum Einsatz
kommt. Dies impliziert jedoch auch, dass es zu keinem Zeitpunkt eine
Umwandlung der gottlichen, nicht-sprachlichen Botschaft in die arabische
Sprache gegeben hat, wodurch Arabisch den Status einer heiligen Sprache
erhdlt. Wie Kermani bereits dargelegt hat, distanziert sich Abti Zayd ent-
schieden von der Position der Unerschaffenheit des Korans, da sie die
dialektische Beziehung zwischen Offenbarung und Wirklichkeit negiere.>%2
Damit werde der Koran in den Zustand einer metaphysischen Heiligkeit
versetzt, die den Text nicht nur seiner Verstehbarkeit durch den Menschen
beraube, sondern mit Verweis auf die Urschrift zu einem bildlichen (nass
taswiri) — statt sprachlichen - Text erkldre, was zusammengenommen in
der Folge in eine Unergriindbarkeit des Textes miinde.>%3

499 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65-66.

500 Vgl. Volker (2015): Two Accounts, S. 281-282.

501 Vgl. Abu Zaid/Sezgin (2008): Muhammed.

502 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65-66.

503 Vgl. Abu Zayd (1990): Mafthum, S. 42-43; Kermani (1996): Offenbarung als Kom-
munikation, S. 61-64; dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

161

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Die zweite Position versteht Abii Zayd im Sinne einer Inspiration, da
die Wendung ,ins Herz legen® impliziere, dass es sich um einen stimmlo-
sen und damit nicht-sprachlichen Code handelt. Gegen die Position, dass
der Prophet die Formulierung selbstindig vorgenommen habe, wendet
sich Abti Zayd ebenfalls, da sie fundamental der selbstreferentiellen Aussa-
ge widerspricht, der Koran sei Gottes Rede und damit eine sprachliche
Botschaft.>%* Dariiber hinaus argumentiert er auch, dass es nicht dem
Propheten obliege, die Botschaft zusammenzufithren und deren Wortlaut
abzudndern.>% Das dritte Verstindnis setzt gemaf§ Aba Zayd voraus, dass
einerseits bereits der Engel {iber ein Sprachsystem verfiigt und andererseits
eine Umwandlung in die arabische Sprache erfolgt. Demnach liege die
Botschaft in ihrem frithen Stadium der Herabsendung auf der Ebene von
Gott zu Engel noch nicht sprachlich vor, sondern werde erst im zweiten
Offenbarungsschritt auf der Ebene von Engel zu Prophet durch den Engel
zu einem sprachlichen Text transformiert.>% In dieser Sicht erhielt der
Prophet sowohl Wortlaut wie auch Bedeutung von einer externen Instanz,
sodass nicht Muhammad selbst die Rede Gottes verantwortet. Genau die-
sen Strang des transformativen Prozesses der Offenbarung (tahwil al-wahy)
von einer Inspiration (ilham) zum linguistischen Kontakt (ittisal lugawi)
verfolgt Aba Zayd weiter.>?” Dass Abti Zayd von einer verbalen Transmissi-
on ausgeht, deutet er in seiner Teilskizze an, in der er den Begriff kalam
hinter wahy in Klammern setzt.>08

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

Die zweite Phase, die Abii Zayd mit dem Terminus wahy iiberschreibt,
umfasst den kommunikativen Vermittlungsvorgang zwischen dem Engel
und dem Propheten. Im Zentrum seiner Betrachtung stehen die kommuni-
kativen Elemente Code und Kontakt. Hochst auffillig ist dabei, dass er
diesen Kommunikationsschritt mittels einer horizontalen Linie ausweist.
In der Analyse seines Ansatzes wurde dieser Schritt der Skizze teilweise

504 Vgl. Koran 2:75; 9:6 und 48:15.

505 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathiim, S. 44-45; Koran 18:27.

506 Vgl. Aba Zayd (1990): Mafthtum, S. 45.

507 Vgl. Abt Zayd (1990): Matham, S. 44; Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Her-
meneutics, S.199.

508 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 41.

162

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

rearrangiert. So zeichnet etwa Navid Kermani den Kommunikationsschritt
zwischen dem Engel und dem Propheten als vertikale Linie, ohne jegli-
chen Hinweis auf die urspriingliche Anordnung bei Aba Zayd.’*® Auch
der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf Rahman plddiert fiir eine
Adaption der Skizze, wobei zwei Beweggriinde fiir ihn entscheidend sind:
Zum einen halt er die Verlangerung der vertikalen Achse fiir gerechtfertigt,
weil zwischen dem Propheten und dem Engel ebenfalls eine ontologische
Differenz besteht. Zum anderen weist er darauf hin, dass fiir den Kommu-
nikationsweg zwischen Engel und Prophet im Koran auch der Begrift tanzil
verwendet wird.>!'? Insofern tanzil jedoch nie eine horizontale Kommunika-
tion bezeichnen kann, hélt er entsprechend eine Adaption in vertikaler
Ausrichtung fiir notwendig. Kommentarlos hingegen tilgt Rahman den
Begriff risala aus der Skizze.>!

Mogen die Adaptionen auch inhaltlich berechtigt erscheinen, sind sie
zum einen in der Hinsicht mit Vorsicht zu genieflen, dass sie den Autor
nicht addquat wiedergeben. Zum anderen 16st eine Verlingerung der ver-
tikalen Linie das Problem der Kommunikabilitit zwischen unterschiedli-
chen Wesensarten nicht, sondern verschiebt es nur.>> Da nicht schliissig
erscheint, warum Abu Zayd das vorislamische und das koranische Ver-
stindnis von wahy so akribisch herausarbeiten sollte, um dann scheinbar
uniiberlegt eine horizontale Linie zu ziehen, geht diese Arbeit von der plau-
sibleren Annahme aus, dass die Anordnung mit Bedacht gewéhlt wurde.
Stichhaltiger wird diese Skizze ndmlich dann, wenn man sich Aba Zayds
Gesamtkonzeption vergegenwartigt. So zeigt ein holistischer Blick auf sei-
nen Ansatz, dass er den Terminus fanzil weitgehend umgeht, weil dieser
zu einem Wortfeld gehort, das die Transzendenz konnotiert, und - in Abi
Zayds Logik - folglich auch kaum in analytische Kategorien transferiert
werden kann. Doch gerade die analytische Fassbarkeit in Form der Sprach-
lichkeit ist fiir Ab@ Zayds literaturwissenschaftlichen Ansatz unabdingbar,
die er eben durch wahy und risala gewéhrleistet sieht. So finden sich keine
Hinweise, dass Abut Zayd eine Herabsendung auf das Herz des Propheten
bestreitet, jedoch liegt seine Konzentration nicht darauf, da er sie nicht als

509 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 59.

510 So etwa in 16:102, wo beschrieben wird, dass der Engel die Offenbarung herabge-
bracht resp. spezifischer in 26:192-195 auf das Herz des Propheten herabgebracht
hat.

511 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.128-129.

512 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 75.

163

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

verbalisierte Kommunikation klassifizieren wiirde.”® Entsprechend lief3e
sich die Skizze als Fokussierung auf einen ganz bestimmten Bildausschnitt
lesen, der spezifisch in die sprachliche Vermittlung durch den Engel hinein-
leuchtet, nicht jedoch samtliche tradierten Arten abdeckt.>*

Abu Zayds Argumentation ist deshalb anders gepolt als jene von Rah-
man. So geht es ihm eben gerade nicht um die ontologische, sondern um
die kommunikative Dimension der Beziehung. In der kommunikativen
Situation bleibt sowohl hinsichtlich der Ebene Gott-Mensch als auch En-
gel-Mensch stets eine ontologische Differenz bestehen. Aus kommunikati-
ver Sicht hingegen wird diese Distanz durch ein verbindendes Element,
ndmliches jenes des gemeinsamen kommunikativen Codes, iiberbriickt.
Dieser setzt nach Aba Zayd auf der Ebene zwischen Engel und Prophet an,
weshalb er dort auch seine erste Horizontale ansiedelt. Argumentativ lasst
sich aus theologischer Perspektive dariiber hinaus ergédnzen, dass Engel
und Menschen beide — wenn auch unterschiedliche - Schdopfungskatego-
rien darstellen. Der aufeinander zulaufende Punkt, der eine Horizontale
plausibilisiert, wird also erst sichtbar, wenn man sich vom Fokus auf die
divergierende Ontologie 16st und sich stattdessen die Gemeinsamkeiten
vergegenwirtigt. Mag aus ontologischer Hinsicht die Skizze korrekturbe-
diirftig sein, hat sie somit aus kommunikationstheoretischer Sicht durchaus
ihre Berechtigung. Aus den dargelegten Griinden gibt es an dieser Stelle
zundchst einmal keinen triftigen Grund, die Skizze zu rearrangieren. Des-
halb zieht es diese Arbeit vor, die originale Skizze stehen zu lassen und sie
erst nach weiteren inhaltlichen Sichtungen gegebenenfalls einer Revision zu
unterziehen.

In dieser zweiten Phase beschaftigt sich Abli Zayd mit der Leitfrage, wie
der Engel Gabriel und der Prophet tiberhaupt miteinander interagieren
kénnen angesichts des Umstandes, dass sie zwei unterschiedlichen Seins-
ordnungen angehéren. Nach eigenen Bekundungen beschrieb der Prophet
den Erhalt der Offenbarung wie folgt:

Al-Harith bin Hisham asked Allah’s Apostle: ‘O Allah’s Apostle! How
is the Divine Inspiration revealed to you?’ Allah’s Apostle replied: ‘Some-
times it is (revealed) like the ringing of a bell, this form of Inspiration

513 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 41.

514 Gleichwohl erdffnet sich hier die Problematik hinsichtlich der Frage, welche Teile
des Korans nun wie offenbart wurden und ob verbale und nonverbale Offenbarun-
gen unterschiedliche hermeneutische Zugange bedingen. Eine mogliche Kriteriolo-
gie dafiir steht bisher noch aus.

164

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

is the hardest of all and then this state passes off after I have grasped
what is inspired. Sometimes the Angel comes in the form of a man and
talks to me and I grasp whatever he says. Aisha added: Verily I saw the
Prophet being inspired Divinely on a very cold day and noticed the sweat
dropping from his forehead (as the Inspiration was over).>">

So wurde bereits im 8. Jahrhundert von muslimischen Theologen festgehal-
ten, dass Offenbarung zwar aus einer verbalen Kommunikation bestehe,
theoretisch jedoch kein Austausch von Worten oder eine Belehrung mog-
lich sei, solange nicht ein gewisses Maf3 an Gleichgewicht in der Beziehung
(mundsaba) zwischen dem Sprecher und dem Horer gewihrleistet sei. In-
folgedessen wurden zwei Moglichkeiten diskutiert, wie sich eine solche
Kommunikation dennoch realisieren ldsst: Entweder vollzieht der Horer
unter dem Einfluss einer spirituellen Kraft des Sprechers einen Transforma-
tionsprozess oder aber der Sprecher muss sich auf die Ebene des Horers
begeben und dessen Eigenschaften annehmen.>'

Seine Position entfaltet Abu Zayd, indem er diese zwei theologiege-
schichtlich systematisierten Positionen innerhalb der Koranwissenschaften
skizziert und kritisch evaluiert:>"” Gemaf3 der ersten Denkmdglichkeit ent-
duflerte sich der Prophet seiner menschlichen Form (sira basariya) und
nahm eine Engelsgestalt (sira malakiya) an, um die Botschaft empfangen
zu konnen. Umgekehrt geht die zweite Option davon aus, dass Gabriel
sich seiner engelshaften Form entledigte und die Gestalt eines Menschen
annahm. Mit Verweis auf Ibn Haldan (1332-1406) differenziert nun Abu
Zayd die beiden Positionen anhand der beiden Kriterien Sprachlichkeit
und subjektives Erleben weiter aus. Demnach erfolgte im Falle der Anpas-
sung seitens des Menschen die Kommunikation symbolisch und zeichen-
haft (ramz min al-kalam), insofern der Prophet sie als Glockengeldut oder
Drohnen (dawi) wahrnahm. Bei dieser Art handle es sich um eine auditive,
jedoch nonverbale Inspiration, also um einen nicht-sprachlichen Kontakt
(ittisal gayr lugawi). Infolgedessen nehme der Prophet aufgrund der fehlen-
den Sprachlichkeit die Formulierung selbst vor. Im Falle der Umwandlung
des Engels hingegen finde die Kommunikation sprachlich statt, da der
Engel dem Propheten die Verkiindigung im Wortlaut diktiere und dabei auf

515 al-Buhari (1997): Sahih al-Buhari, Vol. 1, Book 1, Nr. 2.
516 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 167.
517 Vgl. Abii Zayd (1990): Mafhiim, S. 45-51.

165



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Arabisch als Sprachsystem der Empfinger zuriickgreife.”'® Zusatzlich dazu
wurde nach dem Kriterium des subjektiven Empfindens des Propheten
sowie der Zeitform, in der er tiber das Erlebte sprach, unterschieden. So
beschrieb der Prophet die eigene Transformation als viel erschiitternder,
da sie von kérperlichen Symptomen wie Hitzewallungen oder Ohnmachts-
anfillen begleitet wurde. Uber solche Erlebnisse sprach der Prophet im
Anschluss jeweils in der Vergangenheitsform. Im Falle der Metamorphose
durch den Engel hingegen erfolgte der Akt ohne Begleiterscheinungen fiir
den Menschen und wurde vom Propheten jeweils im Prasens artikuliert.
Dies betont gemaf3 Ibn Haldan (1332-1406), dass der Prophet im zweiten
Fall den Sinn bereits wihrend des Vorgangs erfasste, wodurch er eine
Korrelation zwischen dem Tempus und dem Grad der Verstiandlichkeit der
Offenbarung herstellte.>"”

Welcher dieser beiden Positionen Abii Zayd nun stirker zugewandt ist,
wurde in der wissenschaftlichen Analyse wiederum unterschiedlich beur-
teilt. So ordnet Sukidi Abii Zayd jener Position zu, die vom Umwandlungs-
prozess seitens des Engels ausgeht:

Abu Zayd supports this opinion for one reason: The meaning of wahy
is communicated to the Prophet (mustaqbil) through the angel Gabriel
with ‘the linguistic system of humans’ (bi-I-nizam al-lugawi al-basari, i.e.
Arabic). It enables the prophet to comprehend what the angel Gabriel
says. He is indeed called a ‘visual type of prophet’ since he sees the
speaker who appears to him in the form of a man (ragul) and then speaks
to him in a clear, humanly comprehensible language. This particular
instance reveals how the manner of wahy, distinct from tanzil (‘send-
ing down’), transcends spatial significance. The spatial relation between
Gabriel and the Prophet becomes blurred.>?

Diese Begriindung Sukidis weist einige Problematiken auf, denn sie konnte
nicht nur dahingehend missverstanden werden, dass Abt Zayd den Emp-
fang in Form eines Drohnens ablehnt, sondern impliziert auch, dass mit
der rdumlichen zudem eine ontologische Vermischung stattfindet. Doch

518 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 47-48.

519 Vgl. Abii Zayd (1990): Mathiim, S. 48. Zur These der Korrelation zwischen Tempus
und dem Grad der Verstindlichkeit der Offenbarung vgl. auch Kermani (1996):
Offenbarung als Kommunikation, S. 70-71.

520 Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S.201, Hervorhebungen im
Original.

166

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.3 Von Engel zu Prophet — Code und Kontakt

sowohl der Fokus auf die raumliche wie auch auf die visuelle Dimension
fithren von Abl Zayds eigentlichen Anliegen weg. Denn wihrend Sukidi
zum wiederholten Male auf die ontologische Diskussion umsattelt und
mit seinem Erkldrungsansatz gerade nicht das Problem zu lésen vermag,
wie eine solche Transformation {iberhaupt vonstattengehen kann, bleibt
Abu Zayd auch hier in seinen kommunikativen Kategorien. Dabei ldsst
er die divergierende Ontologie stehen, da sie kommunikationstheoretisch
- wenn man etwa an die Kommunikation zwischen Mensch und Tier
oder Maschine denkt - gar nicht aufgegeben werden muss. So versteht
Abu Zayd denn auch die Metamorphose nicht wortlich als physikalische
Umwandlung, sondern im Sinne von hayal, einer durch Vorstellungskraft
ermoglichten, von Gott gewdhrten Vision. In dieser werde die auserwahl-
te Person befdhigt, ein Aufleuchten der jenseitigen Welt in Form einer
ru’ya, eines visiondren Traums, zu erhaschen.®?' Damit schlieit er sich
einem philosophischen Erklarungsansatz an,>?? der gerade nicht um speku-
lative Erlduterung ringen muss, wie eine solche Umwandlung tiberhaupt
moglich ist, sondern mit der menschlichen Fahigkeit der Vorstellungskraft
operiert.5? Indem er sich auf eine Wahrnehmung iiber die Sinneskanile
beruft, kann er das wortliche Verstindnis einer Metamorphose umgehen.
Dadurch bleibt Abti Zayd erneut seiner Linie treu und begibt sich nicht
in die transzendentale Sphire, sondern bewegt sich konsequent in der
Immanenz, indem er den Fokus auf den geteilten Code legt.

Damit erweist sich auch Sukidis Koppelung an die Typologisierung der
Offenbarung entlang der Sinne, die den Propheten infolge der Wahrneh-
mung des Glockengelduts als auditiven Typus und das Erscheinen des
Engels in Menschengestalt als visuellen Typus des Offenbarungsempfangs
Kklassifiziert, als nicht zielfithrend.>>* Denn was bei Sukidi als auditiver Typ
ausdifferenziert wird, wird bei AbG Zayd als visiondrer Traum gedeutet,
und wo Sukidi die visuelle Dimension betont, beruft sich Aba Zayd in
seiner Argumentation fundamental auf eine auditive Vermittlung tiber den
Gebrauch eines gemeinsamen Codes in Form von Sprache. Will man eine
Typisierung aufrechterhalten, wére fiir den Ansatz von Aba Zayd eine

521 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtam, S.49, der jedoch von hulm spricht; zur Kritik
beziiglich dieses terminologisch inkorrekten Gebrauchs vgl. Kermani (1996): Offen-
barung als Kommunikation, S. 73-78.

522 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.136

523 Vgl. Terkan (2009): Offenbarungsverstandnis.

524 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 201; Izutsu (1998): God
and Man, S.177.

167

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Unterscheidung entlang der Kategorie sprachlich versus nicht-sprachlich,
d. h. nur klanglich und ohne Sprache, treffender, insofern Aba Zayd das
entscheidende Unterscheidungsmerkmal explizit im verwendeten — auf der
einen Seite symbolischen, auf der anderen Seite sprachlichen - Code iden-
tifiziert. Der Fokus auf die auditive Dimension deckt sich auch mit dem
koranischen Selbstverstindnis, das den Empfang der Offenbarung grundle-
gend als Horereignis auffasst.>?> Abgesehen vom Umstand, dass der Koran
wiederholt und explizit auf die menschlichen Ziige des Propheten pocht,
liefe sich theologisch ein weiterer Einwand gegen den ontologisch-trans-
formativen Argumentationsfaden Sukidis formulieren: Wenn der Prophet
selbst engelshafte Ziige annehmen kann, stellt sich die Frage, warum Gabri-
el noch zwischengeschaltet werden muss. Der Einsatz eines Mittlers erfiillt
hier also eine doppelte Funktion: Zum einen wahrt er auf ontologischer
Ebene die Alteritat Gottes, zum anderen tiberbruckt er auf kommunikativer
Ebene die Distanz, indem er einen geteilten Code zur Verfiigung stellt,
der verhindert, dass Gott menschliche oder der Prophet gottliche Ziige
annehmen muss.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfidnger und Kontext

Die dritte Phase umfasst den Kommunikationsschritt zwischen dem Pro-
pheten und seinen Zeitgenossen, den Aba Zayd mit den Begriffen balag
und indar iiberschreibt. Damit nimmt das Offenbarungsmodell die Struk-
tur einer Vier-Parteien-Relation ein, die von Gott kommend iiber den
Engel und Propheten schliefSlich zu den Menschen hin verlduft. In dieser
Phase diskutiert Aba Zayd die beiden Elemente Empfinger und Kontext.
Jedoch funktionalisiert und modelliert er diese Phase noch starker als die
beiden vorangegangenen auf seine Hermeneutik hin, sodass hier der kom-
munikationstheoretische Pfad zunehmend in den Hintergrund riickt.>2
Hinsichtlich der Empfangerschaft weist Abti Zayd den Propheten als
Erstadressaten (al-muhatab al-awwal) aus und kennzeichnet damit zweier-
lei:>27 Erstens ist der Prophet nicht der endgiiltige, sondern nur der erste
von vielen weiteren Empfingern der Botschaft. Zweitens markiert Abi

525 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 176; dazu auch Kapitel 6.

526 Dies ist wohl auch der Grund, warum Kermani hierzu nur wenig schreibt; vgl.
Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation.

527 Vgl. Abt Zayd (1990): Matham, S. 56-57.

168

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfinger und Kontext

Zayd mit dem attribuierten ,Erst-, dass der Engel nicht als eigentlicher
Empféinger der Botschaft erachtet werden kann. Da der Prophet der Ver-
pflichtung nachkommt, seinen Zeitgenossen die erhaltene Botschaft zu ver-
kiinden, kommt ihm die Bezeichnung und Funktion des Gesandten (rasiil)
zu - die hier gewissermaflen eine doppelte Hermeneutik als ,sendender
Gesandter® erhilt. Erst in der fiir andere horbaren Verkiindigung der Bot-
schaft gelangt die Offenbarung an ihren Bestimmungsort. Diese Verpflich-
tung zur Verlautbarung bedeutet deshalb implizit auch, dass die Offenba-
rung erst durch ihre Verkiindigung den Status als Offenbarung erhalt. Sie
ist damit keine personliche Nachricht an den Propheten, sondern eine
offentliche Botschaft, die ihre Bestimmung im Empfang weiterer Kreise
findet. Diese Empféangerschaft wiederum setzt sich aus einer Vielzahl von
Empféngerkreisen zusammen, die mal namentlich, mal im Kollektiv und
mal durch den expliziten Verweis auf ihre Eigenschaft(en) angesprochen
werden. Thr Einbezug ist fiir das kommunikative Offenbarungsverstandnis
so zentral, dass eine Weglassung die Struktur der Offenbarung fundamental
verandern wiirde.>?® Dies bedeutet in der Konsequenz, dass Offenbarung
als Kommunikation mafgeblich auf dem Gegeniiber der Menschen aufbaut
und die Horerschaft von Anfang an miteinschliefit.

Noch mehr Gewicht gibt Aba Zayd dem Kontext, der in seinem Ansatz
wohl als wichtigstes Element des Textes erachtet werden kann: Er bildet
nicht nur das Fenster zur dialektischen Beziehung zwischen Text und seiner
Umwelt und damit zu einer gegenseitigen Beeinflussung, sondern dient
auch als historischer Rahmen fiir ein korrektes Erfassen der initialen Kom-
munikationssituation fiir spatere Interpretationen. Das lateinische Prifix
con verweist dabei auf all das, was mit dem Text ist und ihn begleitet.>?°
Dies schliefit im Falle des Korans die damaligen Lebensumstdnde, d. h.
die historischen, kulturellen und situationsbedingten Begebenheiten zum
Zeitpunkt der Offenbarung, mit ein.>*0

Mit Vehemenz argumentiert Aba Zayd fiir eine dialektische (gadaliya)
Beziehung zwischen Text und Kontext.>*! Die dabei postulierte Einfluss-
nahme ist nicht etwa eindirektional, sondern wechselseitig, sodass der
Kontext den Text ebenso beeinflusst wie umgekehrt der Text den Kon-

528 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 202.
529 Vgl. Gracia (1995): Theory of Textuality, S.26-27.

530 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.139-140.

531 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 104, ferner auch S. 24-26.

169

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

text.>®? So hat die koranische Botschaft einerseits im Verlaufe eines tiber
20-jahrigen Kommunikationsprozesses im Austausch mit und in Reakti-
on auf einen spezifischen kulturellen Kontext ihre Form angenommen.
Indizien fiir den Einfluss kultureller Faktoren lokalisiert Abt Zayd auf
sprachlicher und inhaltlicher Ebene. So wird beispielsweise die Wahl des
Arabischen als Code auf die Zugehdrigkeit des Propheten zu diesem spezi-
fischen Sprachkreis zuriickgefiihrt und nicht etwa auf einen immanenten
Wert des Arabischen selbst. Insofern Sprache nie unabhingig und isoliert
existiert, sondern stets in einen kulturellen Raum eingebunden ist, kann
auch der Text nicht von seinem kulturellen Kontext losgelost werden. In
der Folge bezeichnet Abt Zayd den Koran als Kulturprodukt (muntag
taqafi).>® Die Einflusse beziehen sich dabei allerdings nicht auf den Urhe-
ber und die Quelle des Textes, sondern auf dessen Ausrichtung, namlich
die Ausrichtung auf den Adressaten.>** Andererseits hat auch der Text den
vorgefundenen Kontext mafigeblich mitgeformt. So gilt der Koran heute
noch als konstitutiv fir die arabische Kultur, da er etwa die Grammatik der
arabischen Sprache oder die Mentalitdt entscheidend mitgepragt hat. Als
Kulturproduzent (muntig taqaft) nimmt der Koran einen Subjektcharakter

532 Vgl. Ozsoy (2017): Pioniere, S.38-40, der prazisiert, dass Abd Zayd zwischen der
Phase der Gestaltannahme (tasakkul) des Textes wahrend der Offenbarungsphase
und der Gestaltgebung (taskil) nach Abschluss der Offenbarung unterscheide, die
jeweils eindirektional Einfluss ausiiben, sodass wéhrend der Offenbarungsphase
die Realitat den Text beeinflusse, nach Abschluss dagegen der Text die Realitdt.
Ozsoy pladiert nun dafiir, bereits in der Phase der Gestaltannahme eine gegenseitige
Beeinflussung anzunehmen, in der sowohl die Realitdt den Text als auch umgekehrt
der Text die Realitdt beeinflusst, wihrend nach Abschluss der Offenbarung nur
noch der Text auf die Realitdt wirkt. Auch wenn Abt Zayd seine Position wie bereits
an mehreren Stellen gezeigt nicht immer klar darlegt, ist anzunehmen, dass er diese
gegenseitige Beeinflussung in der Phase der Gestaltannahme intendiert. Dies zeigt
sich zum einen daran, dass er die von der klassischen Koranwissenschaft einseitig
angenommene Beeinflussung der Realitit durch den Text hinterfragt, und zum
anderen daran, dass er selbst vom Koran als Kulturprodukt und -produzent spricht;
vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit. Dass der Text die Realitdt nicht von Anfang
an beeinflusst haben soll, erscheint wenig schliissig, da sich die Beeinflussung des
Kontextes durch den Text bereits darin zeigt, dass die damaligen Adressaten wah-
rend des Offenbarungsprozesses Verhaltensanderungen gezeigt haben. Die These,
der Text habe die Realitit also erst nach Abschluss der Offenbarung oder deren
Kanonisierung beeinflusst, wiirde Abu Zayds eigenem Anliegen zuwiderlaufen. Von
daher sind Ozsoy Ausfithrungen sicherlich zutreffend.

533 Vgl. Aba Zayd (1990): Mathtim, S. 24-26. Mit Kulturprodukt meint Aba Zayd nicht,
dass der Koran ein menschliches Produkt ist; vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.

534 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 85, ferner auch S. 28.

170

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfinger und Kontext

an und wirkt aktiv auf seine Umwelt ein.>3> In seiner doppelten Identitdt
als Kulturprodukt und -produzent eignet ihm folglich der Status eines
Axialtextes (nass mihwari).53¢

Dieses komplexe Beziehungsgeflecht zwischen Text und Kontext dis-
kutiert Abti Zayd anhand von Beispielen aus drei Unterdisziplinen der
Koranwissenschaft, nimlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen
und medinensischen Versen, der Offenbarungsanlidsse und des Abrogati-
onsprinzips, die allesamt mit der zeitlichen Dimension von Offenbarung
zusammenhéngen. Angesichts der Breite, die der Kontext als Kategorie
abdeckt, lohnt sich nach einem kurzen Blick auf die drei Felder eine Zu-
spitzung auf die Offenbarungsanldsse, die in kommunikativer Hinsicht als
plausibelste und tragfihigste Wahl fiir die weitere Vertiefung erscheinen.

Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen und medinen-
sischen Offenbarungssegmenten pladiert Aba Zayd dafiir, die nach der
Higra®¥ offenbarten Verse als medinensisch zu deklarieren, selbst wenn
sie in Mekka offenbart wurden. Maf3geblich ist fiir ihn folglich nicht der
eigentliche historische Ort der Kommunikation, sondern die mit dem Er-
eignis der Auswanderung einhergehende stilistische Veranderung im Text.
Er folgt hier entsprechend nicht einer ortsgebundenen oder empfanger-
orientierten, sondern einer zeitlich-diachronen Einteilung,>*® die sich an
literaturwissenschaftlichen Kriterien orientiert. In Konsequenz dazu weist
er dem Propheten einen den beiden Phasen jeweils entsprechenden Auftrag
zu: Wahrend Muhammad in Mekka als nabiy (Prophet) und Warner auf-
trete, stehe in Medina aufgrund der Gemeindebildung die 6ffentliche Ver-
kiindigung als rasiil (Gesandter) im Vordergrund. Die Logik dieser Zweitei-
lung spiegelt sich denn auch in den Bezeichnungen indar (Warnung) und
balag (Ubermittlung) seiner dritten Phase wider.”®® Allerdings wurde in
Reaktion auf diese Zuschreibung zu Recht angemerkt, dass der Prophet
bereits in Mekka mit der Verkiindigung der Offenbarung beauftragt war.540
Kommunikationstheoretisch treffender wire es gewesen, in dieser Phase
die rezitierende Verkiindigung durch den Mund des Propheten, die mit

535 Vgl. Abii Zayd (1990): Mathim, S. 24-26.

536 Vgl. Aba Zayd (1900): Maftham, S.9; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt,
S. 64-65.

537 Der Ubersiedlung des Propheten von Mekka nach Medina im Jahre 622 n. Chr.

538 Vgl. El Omari (2016): Einfiihrung, S.77.

539 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 56, 77.

540 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S.132; Kermani (1996): Offenbarung
als Kommunikation, S. 83-84.

171

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

dem Terminus qurdan zu belegen wire, zu diskutieren. Auch hitte man
erwarten konnen, dass Aba Zayd hier in exemplarischer Weise noch stér-
ker auf die Perzeption, den Empfang und die Reaktionen der Mekkaner
und Medinenser eingeht. Stattdessen stehen bei ihm Erkenntnisse im Vor-
dergrund, die fiir seine Zielbestimmung einer literaturwissenschaftlichen
Methodik von Relevanz sind, die hier aufgrund der Fokussierung auf die
Kommunikation nicht weiter verfolgt werden sollen.

Stdrker noch als in der Einteilung von mekkanischen und medinensi-
schen Versen und deren historischer Datierung wird der dialektische Bezug
zwischen Text und Kontext fiir Aba Zayd in der Abrogationstheorie sicht-
bar. Sie diskutiert er vornehmlich als Rechtsprinzip, das erarbeitet wurde,
um vermeintlich widerspriichliche normativ-regulative Aussagen im Koran
zu harmonisieren, indem frither offenbarte Normen durch spatere ersetzt
oder annulliert wurden, ohne dass die Textstelle dabei zwingend getilgt
wurde.>! Er betrachtet Abrogation dabei funktional aus der Perspektive
einer graduellen Progression der Normgebung und Rechtsordnung, die der
Erleichterung fiir die Menschen diene.>*? Obschon er selbst in vielen seiner
Schriften groflen Wert auf diese normative Dimension legt, birgt die Abro-
gationstheorie offenbarungstheologisch einige Probleme in sich, die Aba
Zayd wenig thematisiert: Zum einen gilt sie selbst innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien als umstritten. Insbesondere die Annahme, dass der
Koran widerspriichliche Aussagen enthalte, und das Postulat, dass bereits
kommunizierte Normen wieder aufgehoben wiirden, wurden kritisch hin-
terfragt.>*3> Zum anderen lédsst sich das Abrogationsprinzip im Sinne einer
Authebung frither offenbarter Verse durch spitere kommunikationstheore-
tisch nur unter Hinzunahme der inhaltlichen Dimension und der Chrono-
logie schliissig diskutieren. Denn kommunikativ betrachtet kann eine geta-
tigte Auflerung auf der Ebene der Aussage nicht mehr riickgingig gemacht,
sondern lediglich auf inhaltlicher Ebene in einer Folgekommunikation spe-
zifiziert, erldutert, erginzt, berichtigt oder vervollstindigt werden.

Demgegeniiber erscheinen die Offenbarungsanlisse, die sogenannten
asbab an-nuzil, kommunikationstheoretisch aussagekraftiger. Als Berichte
iber den historischen Anlass fiir die Offenbarung eines bestimmten Ab-
schnitts aus dem Korans spiegeln sie zum einen die Koordinaten einer

541 Vgl. Aba Zayd (1990): Maftham, S. 113-118.

542 Vgl. Abi Zayd (1990): Mathiim, S.117-121, 124; Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit,
S.37-44.

543 Vgl. Brown (1998): Scripturalism, S. 59.

172

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfinger und Kontext

konkreten Kommunikationssituation wider. Zum anderen stehen die asbab
an-nuzil durch die Wortwurzel niin-zay-lam in einem direkten Bezug zum
Begrift tanzil. Damit verfiigen sie sowohl iiber eine kommunikationstheore-
tische wie auch iiber eine offenbarungstheologische Relevanz und sollen
daher nachfolgend ndher beleuchtet werden.

Die asbab an-nuzil bilden fiir Aba Zayd eine Interaktion von Text und
Kontext ab, da der Text auf bestimmte Begebenheiten reagiert.>** Dabei
geht es ihm weniger um eine reine Beschreibung der gegebenen Kommuni-
kationssituation, sondern vielmehr um den Mehrwert fiir die Interpretation
etwa hinsichtlich der systematischen Ableitung von Normen oder des Ver-
stdndnisses normativer Aussagen.’*> Da die Beispiele von Aba Zayd in einer
Koppelung der asbab an-nuzil mit dem Abrogationsprinzip miinden,>¢
welche die kommunikationsorientierte Betrachtungsweise tiberlagert, wird
an dieser Stelle auf ein anderes, kurzes Beispiel zur exemplarischen Veran-
schaulichung zuriickgegriffen. Dieses gehort zu den so genannten qul-Pas-
sagen, die spiter in Kapitel 6 erneut aufgegriffen werden. So heif3t es etwa
in Sure 2 Vers 189:

Sie fragen dich nach den Neumonden. Sag: ,Sie sind bestimmte Zeiten
fiir die Menschen und fiir die Wallfahrt:

Die Leerstelle, die das unbestimmte ,,Sie fragen dich® (yasalinaka) bietet,
stellt das Einfallstor fiir die historische Referenz dar. Im dazugehdrigen
asbab-Material wird davon berichtet, dass ein gewisser Prophetengefahrte
namens Mu‘ad bin Gabal an den Propheten herangetreten sei, um zu fra-
gen: ,Weshalb wurden die Neumonde geschaffen?‘, worauf die besagte Ko-
ranpassage nun antworte.’*” Die Offenbarungsanlisse vermitteln demnach
nicht nur die Auffassung, dass bestimmten Versen bestimmte Griinde fiir
deren Verkiindigung zugrunde liegen, sondern ihnen ist auch die Vorstel-
lung inhérent, dass sich Offenbarung und Verkiindigung sukzessiv ereignen
und auf Begebenheiten reagieren.

544 Vgl. Abi Zayd (1990): Mafhiim, S. 92-94.

545 Vgl. Aba Zayd (1990): Mafthum, S.101-105; vgl. dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs
mit dem Qur’an, S.149-150.

546 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 128-129, ferner auch S. 113-115. Zu einer Kritik an
einer solchen Zuspitzung auf die Normativitit vgl. Rippin (1988): Function of asbab
al-nuzal.

547 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung S.277-278.
Es existieren jedoch unterschiedliche Versionen hinsichtlich des Wortlauts und des
Fragestellers; vgl. al-Wahidi (2008): Asbab zu Stelle 2:189.

173

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

Im Kontext der vorliegenden Arbeit sind aus kommunikationstheoreti-
scher Perspektive drei Aspekte von besonderer Relevanz: die zugeschriebe-
ne Funktion solcher Berichte, das dem zugrundeliegende Verstindnis des
Begriffs sabab sowie die implizierte Vorstellung einer unabgeschlossenen,
wiederkehrenden, reaktiven Kommunikation.>48

Die asbab an-nuzil scheinen bei Abai Zayd gleich mehrere Funktionen
zu erfiillen: Sie erméglichen eine rdumliche, zeitliche und unter Umstdn-
den auch personelle Einordnung; gleichzeitig sind sie auch fiir die Exegese
sachdienlich, indem sie einen Rahmen zur Einbettung oder Erklarung des
jeweiligen Verses bereitstellen. Damit tragen sie entscheidend zur Histori-
sierung des Textes bei. Gleichzeitig deutet Abt Zayd die Offenbarungsan-
ldsse als Antworten auf die vorgefundene Realitit. Mit der Offenbarung
reagiert Gott auf aufkommende Fragen, Anliegen und Ereignisse und wirkt
auf die Geschichte ein. Eine solche Sichtweise bezieht nicht nur den Pro-
pheten, sondern auch die Empfangerschaft noch stirker in den Kommuni-
kationsprozess mit ein.>* Die asbab an-nuzil fungieren entsprechend als
Zeichen der Responsivitdt im Sinne seiner Dialektik.>>° Darin sind implizit
zwei Schlussfolgerungen enthalten: Erstens liegt dem Begriff sabab ein Ver-
standnis zugrunde, das eine Kausalbeziehung zwischen Vers und Ereignis
geltend macht. Zweitens wird das Material der asbab an-nuzil als Berichte
tiber historische Ereignisse aufgefasst, die sich so zugetragen haben.

Ahnlich wie schon beim Abrogationsprinzip gibt es jedoch Positionen,
die nicht nur den Mehrwert der asbab an-nuziil anzweifeln, sondern auch
deren terminologische und konzeptuelle Herleitung aus dem Koran infra-
ge stellen.>! Auch das Kausalitdtsprinzip ist nicht als Konsens verankert.
Nuanciert unterscheidet etwa der Islamwissenschaftler Andrew Rippin zwi-
schen der theologischen Auffassung des Begriffs sabab als Begriindung, die
etwa ein Verbot erklart, und sabab als Grund, dem eine kausale Dimensi-

548 Fiir andere Aspekte wie die Authentizitit der Uberliefererkette, Indikatoren fiir
einen Ein- resp. Ausschluss der Berichte oder die Zuordnung von Bericht(en) zu
Vers(en), die auch methodische Fragen tangieren, vgl. Rippin (1988): Function of
asbab al-nuzil; Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung;
Ebrahim (2020): Diskurs mit dem Qur’an, S. 131-166.

549 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 140.

550 Vgl. Abii Zayd (1990): Matham, S. 92-94, 101-102

551 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S.12-15; zur Geschichte des Begriffs siehe
ebenda.

174

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen — Empfinger und Kontext

on innewohnt.>> Wihrend die Begriindung einen deskriptiv-erklarenden
Ansatz darstellt, wird mit der Kausalitit eine stdrkere Abhdngigkeit des
Textes vom Kontext transportiert, die jedoch nicht von allen Theologen
mitgetragen wird.

Unbestrittener hingegen ist der auch mit den asbab an-nuzil vermittel-
te Aspekt einer punktuellen, aber wiederkehrenden Offenbarung von Teil-
stiicken des Korans, die sich iiber einen ldngeren Zeitraum erstreckt. So
diskutiert Abai Zayd in seiner Auseinandersetzung mit den Offenbarungs-
anldssen, wie sich diese sukzessive Herabsendungsweise, die in der Koran-
wissenschaft unter dem Terminus tangim al-quran Eingang gefunden hat,
gestaltet und auf welcher Ebene sie anzusetzen ist. Ausgangspunkt ist dabei
ein vermeintlicher Gegensatz: So beschreibt der Koran einerseits selbstrefe-
rentiell, dass er Stiick fiir Stiick herabgesandt worden ist.>>> Andererseits
weist er spezifischer darauf hin, im Ramadan resp. in der Nacht der Bestim-
mung offenbart worden zu sein.>>* Hier wurde ein Spannungsfeld verortet:
Wie kann der Koran in der Nacht der Bestimmung und gleichzeitig doch
partiell offenbart worden sein? Dabei geht es nicht um einen grundsatz-
lichen Widerspruch, sondern viel eher um die Frage, ob der Koran als
Ganzes in dieser besagten Nacht offenbart wurde oder ob die Nennung
der Nacht nur als Beginn einer sich sukzessiv ereignenden Offenbarung zu
verstehen ist.

In der klassischen Koranwissenschaft wird zwischen zwei Phasen der
Herabsendung unterschieden: Die erste Phase beschreibt die Herabkunft
der Offenbarung von der himmlischen Urschrift auf die unterste der sieben
Himmelsspharen, wihrend die zweite Phase den Herabstieg von der unters-
ten Himmelssphére zur Erde betrifft. Beziiglich dieser Phasen stehen sich
hinsichtlich der Ausgangsfrage nun drei Positionen gegeniiber: Die erste
Position geht davon aus, dass in der Nacht der Bestimmung der Koran
als Ganzes bis zur untersten Himmelssphidre herabgesandt wurde und von
da aus im Verlaufe der iiber 20-jahrigen Verkiindigungsperiode sukzessiv
offenbart wurde. GemifS der zweiten Position wurde hingegen in der Nacht
der Bestimmung jeweils nur das bis zur untersten Himmelssphére herabge-
sandt, was im Verlauf des Jahres bis zur nachsten Nacht der Bestimmung
offenbart und verkiindet werden sollte. Im Unterschied zu den ersten bei-

552 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S.14-15; dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs
mit dem Qur’an, S. 153-155.

553 Vgl. Koran 17:106 oder 25:32.

554 Vgl. Koran 2:185 und 97:1.

175

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

den verzichtet der dritte Standpunkt auf die Zwischenstufe der untersten
Himmelssphire und vertritt stattdessen die Meinung, dass die Nacht der
Bestimmung lediglich den Beginn der Offenbarung markiert, die sukzessiv
und zu verschiedenen Zeitpunkten erfolgte.>>

Wihrend also fiir die zweite Phase, die den Transfer von der Himmels-
sphére auf die Erde betrifft, konsensual eine sukzessive Offenbarungsweise
angenommen wird, driften die Ansichten hinsichtlich der Existenz und
der Beschaffenheit der ersten Phase auseinander. Die Schliisselfrage dreht
sich folglich um den Aspekt, wo genau der Beginn der Sukzessivitit zu
lokalisieren ist. Aba Zayd selbst setzt sie als Verfechter der dritten Person
so frith wie moglich an. Zwei Argumente fithrt er dabei selbst an: Zum
einen sieht er linguistisch im Tempus der benutzten Verbform im besagten
Vers ein Indiz dafiir, dass lediglich der Beginn der Herabsendung markiert
wird, dem noch weitere Offenbarungsausziige folgen werden. Zum anderen
hilt er fest, dass eine Herabsendung als Ganzes dem Abrogationsprinzip
entgegenstiinde.>>® Die Vorstellung, dass Aussagen bereits vor dem Eintritt
in die irdische Sphare vorformuliert seien, ist fiir ihn mit dem Prinzip
der Historizitdt und Chronologie unvereinbar. Einen mit den sich verén-
dernden Bedingungen wachsenden Text hilt er mit der Vorstellung einer
Bestimmung, die von Ewigkeit her in der Urschrift fixiert ist, nicht fiir
kompatibel.>>”

Abua Zayd macht sich hier zum wiederholten Male fiir eine Betrach-
tungsweise stark, die sich von der transzendentalen Anbindung an eine
Zwischenstufe 16st. Statt der Vorstellung von kontextuell ungebundenen, in
der Himmelssphére schwebenden und wartenden Aussagen optiert er fiir
eine prompte Reaktion auf die sich ereignende Geschichte. Damit driickt
die Vorstellung einer stiickweisen Offenbarung, tangim, fiir ihn eine grund-
legende Riicksichtnahme auf historische Bedingungen aus, die unmittelbar
zu erfolgen hat.

555 Vgl. Aba Zayd (1990): Matham, S. 97-100.

556 So wird gerade auch im zeitgendssischen Diskurs vermehrt die Frage gestellt, ob
die Abrogation iiberhaupt als koranisches Prinzip begriindet werden kann. Dariiber
hinaus tritt AbGi Zayd in seinen spdteren Schriften der Abrogation selbst kritischer
entgegen; vgl. dazu Kapitel 6.1.2 dieser Arbeit.

557 Vgl. Abt Zayd (1990): Mathiaim, S. 128-129, ferner auch S. 113-115.

176

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Beginnend mit der Haltung, dass Gott nicht Objekt wissenschaftlicher
Beschiftigung sein kann, leitet Abai Zayd eine Reihe von Perspektivenwech-
seln ein, die als Impulsgeber fiir eine theologische Anthropologie fruchtbar
gemacht werden konnen. Die erste Kehrtwende von der Transzendenz
zur Immanenz vollzieht er dadurch, dass er das konkrete Ereignis des
initialen Kommunikationsaktes zwischen Gott und Mensch, von dem die
koranische Verkiindigung durch den Propheten zeugt, zum Ausgangspunkt
nimmt. Obschon Gott als Urheber dieser Verkiindigung als gesetzt gilt, er-
scheint er in Klammern, da Aussagen iiber ihn reell weder verifizier- noch
falsifizierbar sind.>>® Auf diese Weise regt er nicht nur dazu an, dariiber zu
reflektieren, ob sich Gott objektivieren lasst und wie von ihm iiberhaupt
gesprochen werden kann, sondern mahnt auch zu einem bescheidenen
Umgang damit, was der Mensch von Gott wissen kann oder zu wissen
glaubt. Gott bleibt in Abai Zayds Ansatz als fundamentale Bezugsgrofle
erhalten und verliert nicht an Relevanz, doch erfolgt der Einstieg in die
Diskussion an einem anderen Ort. Das Verhaltnis von Gott zur Welt wird
in der Folge nicht mehr als ontologische, sondern als semiotische Frage
gefasst.>

Fir die Hinwendung von der Transzendenz Gottes hin zum Sprechen
Gottes in Form einer irdischen Manifestation ist fiir Abu Zayd die semanti-
sche Gleichung von Offenbarung als Rede Gottes wegleitend. Denn obwohl
sie durch die Attribuierung mit dem Géttlichen stets einen transzenden-
talen und wundersamen Charakter beibehilt, stellt Rede qua Rede eine
linguistische — und damit auch analytisch fassbare wie auch menschlich
zugingliche - Kategorie dar. Diese Rede ist nicht weniger gottlich, nur
weil sie Rede ist, doch wird sie in Form eines konkreten Sprechaktes, als
parole, greifbar. Im Zentrum steht in der Folge nicht mehr die Frage, wie
Gott tiberhaupt sprechen kann (langage), sondern der konkrete Sprechakt,
also was er wie sagt (parole und langue). Abti Zayd fordert entsprechend
einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzendenten, metaphysisch
verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen Botschaft an und fiir
die Menschen. Damit kommt er unverhofft einem in verschiedenen anthro-

558 Vgl. auch Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie; Lahbabi (2011): Zeuge Gottes.
559 Vgl. Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S.46; Albertini et al.
(2017): Gott hat gesprochen.

177

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

pologischen Diskursen artikulierten Bediirfnis nach, die Immanenz zum
Ausgangspunkt zu nehmen.

Der Transfer dieser Rede in Jakobsons linguistisches Modell zur verbalen
Kommunikation ldsst weitere Spuren anthropologischer Momente sichtbar
werden. Das eigentliche kommunikativ ausgestaltete Offenbarungsmodell
Abu Zayds beschreibt einen akteursorientierten, dreistufigen Kommunika-
tionsfluss, der, von einer transzendentalen Grofie kommend, seine Wir-
kung in der Immanenz entfaltet.’®® Die Uberfithrung in kommunikative
Kategorien legt dabei drei Dimensionen offen, die theologisch wie anthro-
pologisch gleichermafien zentral sind: Kommunikation resp. Beziehung,
Sprache und Geschichte. Indem Abi Zayd die Grundvoraussetzungen fiir
Kommunikation klart, bietet er auch eine Antwort auf die fundamental-
theologische Frage nach den Bedingungen von Offenbarung. Wéhrend der
geforderte gemeinsame Code fiir ihn die arabische Sprache darstellt, greift
er fiir die Kommunikation zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen
maf3geblich auf die Vorstellungskraft des Menschen zuriick. Mit Sprache
und Vorstellungskraft wird nicht nur eine Innenwelt erzeugt, sondern
auch der Grundstein dafiir gelegt, dass der Mensch sich zu einem ihm
unbekannten Horizont hin 6ftnen kann. Indem er sich iiber sich hinaus
etwas vorzustellen und danach zu fragen vermag, verweist er auf etwas, was
er nicht selbst ist — theologisch formuliert transzendiert er sich selbst —
und schafft so ein Bewusstsein dafiir, dass es aufSerhalb seiner selbst noch
etwas Anderes gibt. Damit vollzieht er eine Offnung zu einem ihm fremden
Horizont hin. Hier zeigt sich eine konzeptuelle Nahe etwa zum Begriff der
exzentrischen Positionalitdt in Helmut Plessners philosophischer Anthro-
pologie. Mit Positionalitdt wird dabei der Umstand ausgedriickt, dass der
Mensch, der ein Verhaltnis zu seiner Umwelt hat und in dieser positioniert
ist, durch die Grenzen seiner Umwelt zu einem grenzrealisierenden Wesen
bestimmt wird. Exzentrisch meint, dass der Mensch sich im Gegensatz zu
zentrisch positionierten Tieren auch auf seine Mitwelt beziehen und ein
Verhiltnis zu sich selbst generieren kann. Der Blick auf das eigene Zentrum
setzt jedoch voraus, dass der Mensch auch einen Abstand zu diesem Selbst-
verhiltnis aufbauen kann, wodurch er erst in der Lage ist, auf besagtes
Zentrum zu blicken. Exzentrische Positionalitit ist damit eine menschliche
Eigenschaft, sich auf sein Zentrum zu beziehen und gleichzeitig sich von

560 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67; Zirker (2018): Koran, S.75-
76.

178

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

diesem differenzieren zu konnen, ohne sich selbst dafiir zu verlassen.>¢!
Aus sich herauszutreten, ohne sich selbst zu verlassen, ist nur moglich
durch Begegnung, sprich Kommunikation, in der die Beziehung gespiegelt
wird.>6?

In der dritten Phase 6ffnet Ab@ Zayd dann ein Spannungsfeld, das jeder
Offenbarung inhdrent ist: das Problem von universaler Giiltigkeit und zeit-
licher Gebundenheit, von Anspruch und Wirklichkeit.’®3 Aba Zayd geht
hier so weit, eine Kulturhaftigkeit des Korans zu proklamieren, in der nicht
nur der Koran zur Weiterentwicklung der arabischen Kultur beigetragen,
sondern die gelebte Kultur des 7. Jahrhunderts ihrerseits Einfluss auf den
Koran genommen haben soll. Aba Zayd meint damit, dass der vorgefunde-
ne Kontext, d. h. insbesondere die Sprache, aber auch das damalige Leben
auf der arabischen Halbinsel und die vorherrschenden Weltanschauungen
eine Rolle dabei gespielt haben, dass der Koran so wurde, wie er eben ist.
Obwohl er mit der Bezeichnung des Korans als ,,Kulturprodukt® nicht ein
von Menschenhand geschaffenes Produkt meint, suggeriert diese Bezeich-
nung genau das. Denn der Kultur ist - zumindest im deutschen Sprach-
gebrauch - die Dimension der menschlichen Schopferkraft inharent.>%4
Aufgrund der theologischen Ungenauigkeit und méglicher innertheologi-
scher Missverstandnisse ist diese iiberspitzte Bezeichnung terminologisch
zurilickzuweisen. Inhaltlich dagegen ist die These, dass Gott dort ansetzt,
wo die Menschen stehen, und sie in ihrem Denk- und Lebenshorizont
abholt, sowohl theologisch als auch anthropologisch bedenkenswert. Von
anthropologischer Relevanz ist hierbei, dass sich Offenbarung nicht nur
als auf den Menschen und seine Lebensumstinde zugeschnitten erweist,
sondern auch der Mensch als Subjekt im Geschehen agiert. Seine im Koran
vielfach gespiegelten unterschiedlichen Reaktionen wie Dank, Bitten und
Gebete, aber auch seine Demut, Ignoranz und Ablehnung zeugen davon,
dass der Mensch nicht lediglich zum Thema der Offenbarung objektiviert
wird, sondern als Subjekt im Offenbarungsgeschehen handelt.

Von anthropologischer Relevanz ist auch die inhaltliche Ausgestaltung
der theologischen Bezeichnungen fiir Offenbarung in arabischer Sprache.
So identifiziert AbG Zayd wahy seinem breiten Bedeutungsspektrum ent-
sprechend, das von Geschnatter iiber Inspiration, mysteriose Feldinschrif-

561 Vgl. Plessner (1975): Stufen des Organischen.

562 Vgl. Behr (2010): Muslimische Identitéten, S. 76.

563 Vgl. Wielandt (1971): Offenbarung und Geschichte.

564 Vgl. Ort (2008): Kulturbegriffe, S.19-20; Oztiirk (2016): Geschichtlichkeit; Ozsoy
(2017): Pioniere.

179

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

ten, Zeichensprache und Handlungsanweisungen bis hin zu Verstindi-
gungsformen mit {ibernatiirlichen Wesen reicht, treffend als Kommunika-
tion. Seine prézise begriffsgeschichtliche Aufarbeitung zeigt, dass wahy
vorkoranisch auf Anrufung des Menschen hin erfolgt und damit eine
Richtungsanzeige enthilt, die den Menschen als Ausgangspunkt bestimmt.
Auch wenn sich diese Bedeutung koranisch verliert, gewinnt diese préisla-
mische Grundidee gerade im Kontext der asbab an-nuzil als potentielle
Ausloser von Offenbarung an Aktualitdt. Ferner wird die Verstindigungs-
form zwischen ontologisch gleichen Wesen nicht ginzlich aus dem Koran
getilgt, sondern bleibt — wie die Geschichte von Zakarlya belegt — gar
als zwischenmenschliche Kommunikation erhalten. Im Unterschied zum
vorislamischen Gebrauch von wahy als Zwei-Parteien-Kommunikation
wird der Begriff im Kontext der koranischen Offenbarung semantisch zu
einer Vier-Parteien-Kommunikation ausgeweitet. Dadurch wird nicht nur
der Einbezug des Propheten und seiner Zeitgenossen von Anfang an im
wahy verankert, sondern auch der Auftrag zur miindlichen Verkiindigung.
Wahy stellt in dieser Konstellation kein privates Gesprach dar, sondern ist
offentliche Rede.

Charakteristisch fiir Aba Zayds Verstandnis sind nun zwei Komponen-
ten: Zum einen ist dem wahy ein Transformationsprozess inhdrent, inso-
fern er eine Umwandlung von einer nicht-sprachlichen zu einer sprachli-
chen Botschaft durchlauft. Zum anderen liegt dem wahy ein geteilter Code
zugrunde, den Abu Zayd in diesem Falle mit der arabischen Sprache des
7. Jahrhunderts identifiziert. Wahy fungiert dann als kommunikatives Ge-
schehen, das - in Anlehnung an Jakobson - vielleicht zu Beginn noch nicht
sprachlich vorliegt, dann aber doch versprachlicht werden kann. Folglich
ist wahy mehr als eine nonverbale Eingebung, insofern sie bereits auf der
Stufe des Engels in eine sprachliche Gestalt tiberfithrt wird. Damit gibt
Abt Zayd den Anstofl, Verbalinspiration alternativ zu denken: So liefle
sich etwa die Urquelle als eine in Symbolsprache oder Numerik codierte
Schrift vorstellen, die im Prozess der Herabsendung transformiert wird und
den Propheten in sprachlicher Form erreicht. Anschaulicher wird dies mit
Blick auf moderne, computergestiitzte Textverarbeitungsprogramme: Ein
Dokument, das in einer Symbolschrift verfasst ist, wird per Mausklick blitz-
schnell in eine buchstabenbasierte Schriftart umgewandelt.>®> Die Botschaft
wire dann gleich, aber nicht identisch, da sie anders eingekleidet ist. Damit

565 Etwa konkret in Microsoft Word die bekannte Symbolschrift Webdings, die alsdann
in einer Schriftart wie Arial ausgegeben werden kann.

180

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

wiirde gewissermaflen eine doppelte hermeneutische Codierung vorliegen,
die den Inhalt nicht verdndert, aber in einem anderen Gewand prisentiert.
Diese Codierung stellt den Inferenzraum dar, der theos und anthropos
kommunikativ miteinander verzahnt, ohne etwas an der ontologischen
Differenz zu verdndern.

Im Gegensatz dazu liegt dem tanzil keine Sprachlichkeit, sondern nur
eine Zeichenhaftigkeit zugrunde. Dies wird auch im Kontext seiner Ver-
wendung mit naturphdnomenologischen Zeichen deutlich. Dennoch fiihrt
die Vorsicht vor Spekulationen rund um die Transzendenz Aba Zayd zu
einer weitgehenden Ausklammerung des Begriffes tanzil. Dadurch wird das
Potential fiir die Hinwendung zu einer theologischen Anthropologie nicht
ganzlich ausgeschopft. Gerade im tanzil lasst sich eine spezifische Art von
Wechselwirkungen ausfindig machen, die einen weiteren Entfaltungsraum
fiir die theologische Anthropologie erdffnet. Denn die im tanzil enthaltene
rdumliche Kanalisierung von oben nach unten hat nicht zwingend eine
Statik zur Folge. Dies findet sich selbst bei Abai Zayd wieder, der zwar nicht
tanzil, aber doch die von der Wortwurzel her damit verwandten asbab an-
nuzitl als Interaktion zwischen Text und Kontext fruchtbar zu machen ver-
sucht. Indem er sie als Antworten auf konkrete Anfragen und Bediirfnisse
des Menschen zu jener Zeit deutet, weist er ihnen einen responsiven Cha-
rakter zu. Ereignisse wie diese erweisen sich in dieser Logik als Ursachen
der Offenbarung, wodurch der Mensch nicht nur Start- und Zielgrofie ist,
sondern auch zum Ausloser wird. Offenbarung ereignet sich damit nicht in
einem Vakuum, sondern indem sie auf die vorgefundenen Begebenheiten
in Raum und Zeit reagiert, wodurch der Mensch als aktives Gegeniiber in
Erscheinung tritt. Doch selbst wenn man nicht so weit gehen will, kann
ein gewisser Grad an Dynamik bereits daran festgemacht werden, dass die
Herabsendung partiell und sukzessiv erfolgt. Dass die Offenbarung Stiick
fiir Stiick — gespiegelt im Verstdndnis von tangim — und in einer zeitlichen
Abfolge herabgesandt wird — wie Regen, der tropfchenweise statt linienartig
fallt -, bedeutet fiir die Anthropologie auch, dass die von Gott initiierte
Kommunikation iiber einen lingeren Zeitraum hinweg aufrechterhalten
werden kann. Dadurch wird Raum geschaffen fiir Entwicklungen und Ver-
anderungen eines dem geschichtlichen Zeitverlauf ausgesetzten Menschen.
Diesen kann nur Rechnung getragen werden, wenn die Momentaufnahme
einer kontinuierlichen Begleitung weicht.

Diese Prozesshaftigkeit geht in Aba Zayds Umgang mit Jakobsons Mo-
dell jedoch verloren, insofern er die kommunikationsstiftenden Elemente
zu Beginn zuweist und dann fiir den gesamten Prozess in derselben Anord-

181

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

nung belidsst. Bei mehrstufigen Prozessen kann jedoch nicht vorausgesetzt
werden, dass die Kategorien von Anfang bis zum Ende gleich bleiben.
So muss bedacht werden, dass etwa Code, Kontext oder Sender- und
Empfiangerrollen sich dndern kdnnen. Wenn Aba Zayd diesbeziiglich nicht
ausreichend differenziert, hdngt das wohl damit zusammen, dass er den
kanonisch fixierten Text als Ausgangspunkt nimmt und nicht den initialen
Kommunikationsakt, welcher der Kanonisierung vorausgeht, der freilich -
als Zirkelschluss — nur {iber den kanonisch erhaltenen Text rekonstruiert
werden kann. Aba Zayd entscheidet sich fiir ein klassisches Sender-Emp-
fanger-Modell, welches das komplexe Kommunikationsgeschehen nur be-
grenzt abbilden kann. Entsprechend lassen sich auch die Beweglichkeit des
Menschen und damit wichtige anthropologische Komponenten innerhalb
des Modells nur unzureichend auffangen.

Einer Weiterentwicklung bedarf auch Aba Zayds Skizze der Offenba-
rung, die aus einem kommunikativen Blickwinkel heraus betrachtet zwei
Schwichen aufweist: Erstens fehlen jegliche Dynamiken, die sich etwa
durch Pfeile hitten veranschaulichen lassen. Damit ist sein Modell ledig-
lich imstande, eine Momentaufnahme, nicht jedoch einen kommunikativen
Prozess abzubilden, der sich etwa durch seine sukzessive Ereignishaftigkeit
bis zu seiner Beendigung mehrfach wiederholt, Pausen kennt oder Spre-
cherwechsel inkludiert. Zweitens fehlt zumindest die Andeutung einer Auf-
nahme und Weiterfilhrung der Kommunikation. Denn diese endet nicht
abrupt bei den Menschen, sondern fithrt - Watzlawicks erstem Axiom
zufolge, dass man nicht nicht kommunizieren kann - unweigerlich auch
wieder zum jeweiligen Sender zuriick.>%¢ Dies trifft sowohl auf den eigent-
lichen Offenbarungsprozess zu, in dem der Mensch durch irgendeine belie-
bige Reaktion den Erhalt der Kommunikation bestdtigt, als auch auf die
Zeit nach Abschluss der Offenbarung, wenn der Prophet zwar nicht mehr
direkt am Kommunikationsgeschehen beteiligt ist, jedoch der Mensch etwa
durch Deutung des Gehorten oder durch ein Gebet die historisch initiierte
Kommunikation fortfithrt und tiber den Zeitverlauf aufrechterhilt. Diese
vierte Phase, die bereits zu Zeiten des Offenbarungsprozesses beginnt,
dauert nun nicht nur um ein Vielfaches linger an als der eigentliche Of-
fenbarungsvorgang, sondern ist auch jener Ort und jene Zeitspanne, an
dem bzw. in der die Erinnerung an die ersten drei Phasen aufrechterhalten

566 Vgl. Watzlawick et al. (1969): Kommunikation.

182

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4.5 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

wird.”®’ Statt eines linearen Modells wiirde sich daher etwa eine Spirale
besser eignen, die auch die Kommunikation im Zeitverlauf besser zu be-
riicksichtigen vermag.

Die Aufnahme einer vierten Phase stellt aus kommunikativer Sicht nicht
nur ein offenbarungstheologisches Erfordernis dar, sondern ist auch an-
thropologisch relevant. Mit der vierten Phase wird die konstitutive Zuge-
horigkeit des Menschen zur Offenbarung anerkannt und weiter gestarkt.
Der Mensch steht nicht am Ende des Prozesses, sondern nur am Ende des
erstverkiindeten Offenbarungsereignisses, also des ersten Durchgangs der
Kommunikation. Da sich diese Kommunikation bis zum Ableben des Pro-
pheten jedoch immer wieder ereignet, vernimmt der Mensch eine kontinu-
ierliche Zuwendung und Begleitung Gottes. Im kommunikativ orientierten
Offenbarungsmodell erfahrt sich der Mensch infolgedessen als Angespro-
chener und als Mit-Kommunikator, selbst wenn seine Rede textuell - um
den kleinsten gemeinsamen Nenner unterschiedlicher Interpretationen als
Ausgangspunkt zu nehmen - nicht wortlich wiedergegeben wird.>®® Eine
offenbarungstheologisch orientierte theologische Anthropologie ist daher
maf3geblich von den Grundgréflen Kommunikation resp. Beziehung, Spra-
che und Geschichte geleitet. Sie zeichnet den Menschen als relationales
Wesen, das sein Dasein erst in Gemeinschaft - mit Gott und seinen Mit-
menschen - verwirklicht.

567 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.
568 Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.

183

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Eine der gingigsten und hartnédckigsten Thesen fiir die Negierung einer
theologischen Anthropologie im Islam beruht auf einer christologischen
Argumentation: In Anbetracht dessen, dass im Christentum Jesus zugleich
als gottlich und menschlich gilt und dieses Momentum der Inkarnation
Gottes innerhalb der menschlichen Sphire im Islam fehle, gebe es keine
theologische Anthropologie im Islam.’®® Dieser umstrittenen These liefie
sich nun die nicht minder strittige These Abu Zayds gegeniiberstellen,
der selbst explizit von einem Vermenschlichungsprozess in Bezug auf den
Offenbarungsakt spricht. Gerade die mit ihm assoziierte kontroverse Pro-
klamation des Korans als Gottes Menschenwort ldsst ein solch transforma-
tives Momentum anklingen. Kennt also auch der Islam einen ihm spezifi-
schen ,Wandlungsprozess®, der eine theologische Anthropologie plausibler
erscheinen liefe? Muss ein solcher fiir die Konzeption einer theologischen
Anthropologie liberhaupt vorausgesetzt werden oder birgt ein Ansatz, der
gerade auf das Element einer personalen Inkarnation verzichtet, eigene
Potentiale und Stérken in sich?

Um diesen Fragen nachzugehen, beginnt dieses Kapitel mit einer Darle-
gung dariiber, wo Abii Zayd Parallelen zur Inkarnation innerhalb der isla-
mischen Geistesgeschichte identifiziert und wie er sie begriindet. Darauthin
werden seine Thesen im Kontext der Theologiegeschichte sowie korani-
scher Selbstaussagen verortet und problematisiert. Resimierend werden
dann zum Schluss Konsequenzen aus den dargelegten Sachverhalten fiir
die Konzeption einer theologischen Anthropologie gezogen. Entsprechend
geht es im folgenden Kapitel darum, zu erdrtern, was Abti Zayd mit seiner
These der Menschlichkeit des koranischen Textes meint, und diese im
Anschluss fiir die theologische Anthropologie zu evaluieren. So soll geklart
werden, inwiefern seine Reflexionen als Gegenpol zu den negierenden
Thesen fruchtbar gemacht werden konnen und ob sie diese auszuhebeln
vermogen.

569 Vgl. Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.

185

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

Uber lange Zeit hinweg hat man mit grofler Selbstverstindlichkeit Muham-
mad und Jesus als einander entsprechende Figuren betrachtet, insofern
sie beide eine Botschaft Gottes tiberbracht haben, die zur Heiligen Schrift
der jeweiligen Glaubensgemeinschaft wurde. Diese Botschaft wurde des
Weiteren auf den Anspruch hin differenziert, dass es sich beim Koran um
das direkte Wort Gottes handle, wihrend die Bibel als Zeugnis der Offenba-
rung nur das indirekte Wort Gottes sei. Diese Parallelisierungen von Bibel
und Koran einerseits sowie Jesus und Muhammad andererseits wurde in
der westlichen Religionsforschung erstmals zu Beginn des 20. Jahrhunderts
infrage gestellt.>”0 Statt formaler Kriterien entlang der Schriften resp. Per-
sonen riickte nun ein sachbezogener Vergleich der Offenbarung als Wort
Gottes in den Mittelpunkt,””! der anhand des theologischen Stellenwerts
innerhalb der jeweiligen Religion eine Analogie von Jesus und Koran for-
derte.

Im Zuge weiterer Parallelisierungsversuche hat der Philosophiehistoriker
Harry Austryn Wolfson den in Analogie zu setzenden Aspekt auf die
Korperlichkeit gerichtet und den Neologismus ,Inlibration” geprégt: Der
Inkarnation, der fleischlichen Verkorperung des Gotteswortes in Jesus ste-
he die buchférmige Verkérperung des Korans gegeniiber.’> Der Befund
Wolfsons wurzelt in einer theologiegeschichtlichen Auseinandersetzung
mit den Parallelen und Dependenzen christlicher und muslimischer Auffas-
sungen iiber das Gotteswort, die er im Islam im Kontext des Disputs iiber
die Erschaffenheit resp. Unerschaffenheit des Korans und damit in den
kalam-Debatten iiber die Attribute Gottes und im Christentum innerhalb
der Debatte um die Natur Jesu verortet. Damit stellte er einen direkten
Bezug zwischen den Auffassungen iiber die Natur Christi zu jenen iiber die
Natur und Erscheinungsformen des Korans her, die sich paradigmatisch in
seiner Gegeniiberstellung von Inkarnation und Inlibration findet.

In diesem Kontext identifiziert Wolfson zwei Fragehorizonte, die inner-
halb beider Religionsgemeinschaften kontrovers debattiert wurden: zum

570 Vgl. Macdonald (1903): Development of Muslim Theology, S.146; Siderblom
(1920): Einfithrung in die Religionsgeschichte, S. 65.

571 Zur Problematisierung der Bezeichnung als Wort Gottes vgl. Kapitel 4.1 dieser
Arbeit. Insofern diese Fachdiskurse begrifflich mit ,Gotteswort® operieren, soll die
Bezeichnung hier im Kontext der Wiedergabe dieser Diskurse beibehalten werden.

572 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 248.

186

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

einen die Frage nach der Bestimmung des Verhdltnisses zwischen einem
priexistent gedachten Gotteswort und seiner transzendentalen Urquelle
und damit die Frage nach der Relation zwischen Gott und seinem Wort,
zum anderen die Frage nach der Beziehung des praexistenziell zum effektiv
offenbarten, irdisch realisierten Gotteswort und damit die Frage nach der
Relation Gottes zur Welt. Mit dem Terminus Inlibration versucht Wolfson
nun, diese zweite Relation zwischen dem priexistenten Koran und seinen
irdischen und damit geschaffenen Darstellungen in Form des menschlichen
Memorierens, der Verschriftlichung und der Rezitation des Gotteswortes
begrifflich zu fassen. Er dient ihm folglich dazu, jene Positionen innerhalb
der islamischen Theologiegeschichte zu kennzeichnen, die den locus der
Offenbarung auch innerhalb der irdischen Sphire etwa in Schrift, Gedécht-
nis oder Rezitation verorten und ihm so analog zur Zwei-Naturen-Lehre im
Christentum einen menschlichen Status zusprechen.””?

Die Bezeichnung Inlibration ist jedoch gleich mehrfach problematisch,
denn sie Uibertréagt einerseits eine im Christentum tief verwurzelte Vorstel-
lung auf den Islam, der zufolge das Gotteswort eine korperliche Form
annimmt, und vereinnahmt ihn so in einem Paradigma der christlichen
(Erlosungs-)Theologie.>”* Andererseits fithrt er auch zu einer folgenschwe-
ren Unterstellung, wonach die Christen an ein personales und lebendiges
Wort Gottes glauben, wihrend die Muslime nur einen geschlossenen Ka-
non und damit tote Buchstaben hitten.>”> Dies hat sich in der Modellierung
der Offenbarungsverstindnisse niedergeschlagen, indem dem personalen
Gottesglauben eine strikte Buchstabenreligion gegeniibergestellt wurde, die
den ohnehin transzendent gedachten Gott noch weiter in die Ferne zu
riicken schien.’¢ Wolfsons These der Inlibration des Korans trifft aber
nicht den Kern des koranischen Selbstverstindnisses. Was also ist in der
Analogie Jesus und Koran zu parallelisieren, wenn nicht die Buchwerdung?

Statt wie Wolfson die Analogie zur Inkarnation in der Inlibration zu
suchen, plidiert Abdi Zayd fiir den sprachlichen Text als Aquivalent:

In beiden Fillen kann behauptet werden, das Wort Gottes habe sich in
beiden Religionen in einer konkreten, duflerlichen Form verkérperlicht:
[I]Jm Christentum wurde es Korper in Gestalt eines menschlichen Ge-

573 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 268.

574 Vgl. Neuwirth (2012): Offenbarung, Inlibration, S. 205-206.

575 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 107.

576 Vgl. Kilig (2011): Islamische Offenbarung; Sauer (2004): Christentum und Islam.

187

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

schopfs, im Islam materialisierte es sich in einem sprachlichen Text. In
beiden Fillen war das Géttliche menschlich geworden beziehungsweise
vermenschlichte es sich. Die arabische Sprache verkdrpert in der islami-
schen Offenbarung das Medium, in dem und durch das sich der Wandel
realisierte. Das Fleisch und Blut — Maria - ist das Medium, in dem und
durch das sich der Wandel im Christentum vollzog.>”

In dieser tiberaus dichten Textpassage spricht Abli Zayd gleich mehrere
Punkte an, die einer genaueren Betrachtung bediirfen. Deshalb soll zu-
nédchst das Zitat in seinen Argumentationskontext eingebettet werden, be-
vor im Anschluss die eng miteinander verwobenen Aspekte der Verkdrper-
lichung und Vermenschlichung erortert werden.

Im Kontext seiner Argumentationsfithrung bedient sich Aba Zayd mit
der Gegeniiberstellung von Jesus und Koran nicht nur eines religionsiiber-
greifenden Vergleichsmotivs, sondern er scheint auch auf eine innerislami-
sche Parallelisierung zu zielen. Diese sieht er vornehmlich darin begriindet,
dass Jesus, ‘Isa, als Wort (kalima) Gottes bezeichnet wird,””® wodurch sich
auch eine koranische Legitimitat ergibt, Isa und Koran als Manifestationen
der Rede Gottes zueinander in Beziehung zu setzen.”® Diese dogmatische
Strukturanalogie zwischen Koran und ‘Isa, die sich trotz unterschiedlicher
Formgestalt — sprich Text versus Person - ergibt, macht sich Aba Zayd
ergo nicht primdr interreligiés, sondern insbesondere binnentheologisch
zunutze. Isd und Koran stellen demnach beide materialisierte (tagassad)
Worte Gottes in einer berithrbaren Form (Sakl malmis) dar, ndmlich in
Form eines geschaffenen, menschlichen Wesens im Falle von Jesus sowie in

577 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163; Abu Zayd (1994): Naqd, S.205. Diesel-
be Textstelle ibersetzt Andreas Meier folgendermafien: ,Man kann sagen, dass
in beiden Religionen das Sprechen Gottes (kalam Allah) in sinnlich wahrnehmba-
rer Form leibhaftig geworden ist (tagassada), indem es im Christentum in einem
menschlichen Geschépf, ndmlich Christus, leibhaftig geworden ist; im Islam dage-
gen in einer menschlichen Sprache, ndmlich der arabischen. In beiden Fillen ist
das Gottliche Mensch geworden (sara al-ilahi basariyan), oder ist das Géttliche
menschlich geworden (taannasa al-ilahi). [...] Die arabische Sprache stellt in der
islamischen Offenbarung das Medium dar, in dem und durch das die Wandlung
verwirklicht wird; so wie Fleisch und Blut - namlich Maria - im Christentum
das Medium darstellen, in dem und durch das die Wandlung verwirklicht wird
(al-wasit alladi tahaqqaqa at-tahawwul fihi wa-bihi)“; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S. 71-72, Hervorhebungen im Original.

578 Vgl. Koran 4:171 und 3:45.

579 Vgl. Aba Zayd (1994): Naqd, S. 203-204; Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 162-
163.

188

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.1 Zum Status der Gottesrede — verkérperlicht und vermenschlicht?

Form eines die menschliche Sprache verwendenden linguistischen Textes
im Falle des Korans.>® Aus dieser Vergleichbarkeit von Isa und Koran
ergibt sich fiir Abai Zayd innerislamisch weiter die Gegeniiberstellung von
Maria (Maryam) und Muhammad als Empfénger, die ihre jeweilige Form
der Gottesrede iiber denselben Engel Gabriel (Gibril) vermittelt bekommen
haben.?8! Als weiterer wichtiger Vergleichsaspekt erweist sich die Art der
Ubermittlung, die im Falle des Propheten mittels Herabsendung (nuziil)
und im Falle von Maria mittels Geburt (milad) erfolgt.”$? Die Geburt fiihrt
Abu Zayd schlieSlich zu seiner Pointe: Wenn ‘Isa ein durch Geburt erschaf-
fenes Wesen sei, dann sei der Koran analog dazu auch erschaffen und somit
nicht urewig (mahliq la azali).>®* Auch wenn Abua Zayd dies nicht weiter
vertieft, greift dieses Argument iiber den religionsvergleichenden Charak-
ter hinaus, da es dem Kontext der innerislamischen Vergleichbarkeit von
‘Isa und Koran entspringt und so binnentheologisch ein anderes Gewicht
erhalt. Implizit wird hier folgende Argumentationslogik mitgefiihrt: Wenn
‘Isa im Koran das Attribut Gotteswort zukommt, das so durch das Ereignis
der Geburt eine korperliche und menschliche Gestalt angenommen hat, ist
es plausibel anzunehmen, dass der Koran als Gottesrede durch das Ereignis
des Herabstiegs in die irdische Sphére ebenfalls in eine kérperliche und
menschliche - exakter wohl aber menschlich zugingliche — Form tiberfiihrt
wurde.

Doch was meint Abii Zayd mit diesem leicht misszuverstehenden Begriff
der Vermenschlichung? Aus dem oben angefiihrten Zitat ist bereits ables-
bar, dass die Versprachlichung zur Vermenschlichung fiihre, was er auch
andernorts betont und um den Faktor Geschichte ergénzt:

Texte, ob religiés oder menschlich, sind festen Gesetzmafligkeiten un-
terworfen. Die gottliche Quelle der religiosen Texte entreifSt sie nicht

580 Vgl. Abii Zayd (1994): Naqd, S.203.

581 Hier zeigt sich eine Unschirfe der Zuordnung, da Maria resp. ihr Fleisch und Blut
einmal als Pendant zur arabischen Sprache und einmal als Pendant zu Muhammad
bezeichnet wird; vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163. Auch wenn das
aufgrund der Relationierbarkeit von Muhammad und der arabischen Sprache zu
keinem weitgreifenden Widerspruch fiihrt, stellt es eine Inkonsistenz dar.

582 Dariiber hinaus gibt es noch weitere Parallelisierungen; vgl. dazu Kermani (2015):
Gott ist schon, S. 213-217; Seyyed Nasr (1979): Ideals and Realities, S. 43; zur Kritik
daran Madigan (2003): Gottes Botschaft, S.106-107; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spitantike, S.163-164.

583 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.163-164; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S. 72.

189

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

diesen Gesetzmifligkeiten, da sie yermenschlicht® worden sind, als sie
sich in der Geschichte und der Sprache verkérpert haben und sich mit
ihren Aussagen und Bedeutungen an die Menschen in einer bestimmten
historischen Situation gewandt haben.>84

Den Aspekt der Verkorperlichung situiert Abit Zayd auf einer sprachlichen
Ebene. Sprache stellt dabei eine Sonderform der Verkérperlichung dar,
da sie zwar eine konkrete Gestalt in Form von Auflerungen annehmen
kann, gleichzeitig aber bedeutend weniger die plastische Vorstellung einer
physischen Materialisierung und Vergegenstindlichung konnotiert, wie es
ein fleischlicher Korper oder ein greifbares Buch tut. Abti Zayd versteht
Sprache dezidiert als menschliches Kommunikationsmittel, das Gesetzma-
Sigkeiten wie grammatikalischen Regeln folgt. Als Ergebnis ausgehandelter
Konventionen sind der Sprache zeitliche wie auch geographische Kompo-
nenten einverleibt. Gerade aufgrund dieser Eigenschaften stellt die Sprach-
lichkeit durch ihre historische und kulturelle Gebundenbheit fiir Aba Zayd
ein zutiefst menschliches Ausdrucksmittel dar. Die Vermenschlichung er-
gibt sich folglich durch die Eingebundenheit in die Sprache und Kultur
einer konkreten historischen Situation, in die der Koran hineinspricht.>#
Der Koran ist damit nicht seiner Herkunft, sondern seiner Erscheinungs-
form nach menschlich. Dies zeigt sich auch darin, dass Aba Zayd den
Begrift der Vermenschlichung mehr auf den Prozess der Transformation als
auf das eigentliche Objekt bezieht. Das heifit, der Text wird menschlich, er
ist es nicht von Anfang an. Erst seine Uberfiihrung in eine sprachliche und
historisch bedingte Formgestalt fithrt Abti Zayd zu der Schlussfolgerung,
dass sich das Gotteswort infolge dieser Transformation vermenschlicht
hat.>86

In seiner Argumentation bleibt Aba Zayd also nicht bei der Versprachli-
chung im Sinne einer Materialisierung stehen, sondern geht einen Schritt
weiter, indem er das Momentum und den Begriff der Vermenschlichung
einfithrt. Wahrend nun die Vorstellung, dass der Koran sich in Form einer
sprachlichen Gestalt materialisiert, in muslimischen Kreisen auf wenig
Ablehnung stoflen diirfte, mutet die daraus abgeleitete Annahme einer Ver-
menschlichung des Gotteswortes um einiges provokativer an. Dies umso
mehr, wenn man bedenkt, dass Aba Zayd nicht nur die dogmatische Struk-

584 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 82; vgl. auch Aba Zayd (1994): Naqd, S. 119.
585 Vgl. Rahman (2008): Qurian in Egypt, S. 232-234.
586 Vgl. auch Kapitel 4.2 und 4.5 dieser Arbeit.

190

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstiandlichen Begriffs

turanalogie auf die Spitze treibt, indem er — wie oben zitiert — die traditio-
nell christlich verwendeten und islamisch entsprechend vorbelasteten Ter-
mini tagassud (Leibhaftwerdung, Inkarnation), taannus (Menschwerdung,
Inkarnation) und tahawwul (Wandlung) verwendet, sondern gerade auch
die hochst konflikttrachtige Bezeichnung des Korans als Gottes Menschen-
wort auf ihn zuriickgefiihrt wird. Denn auch ,Menschenwort® entstammt
dem christlichen Diskussionskontext und ist fiir die muslimischen Horerin-
nen und Horer entsprechend vorbelastet und fremd. Interreligiés wird es
dann und wann benutzt, um gerade mit dem Gegenpol ,Gotteswort™ ein
Differenzkriterium zum Islam zu benennen.®®” In welchem Sinn stellt der
Koran nun nach Aba Zayd Gottes Menschenwort dar?

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstindlichen Begriffs

Dass sich das Gotteswort vermenschlicht, ist fiir AbG Zayd nicht gleichbe-
deutend mit der Aussage, dass der Koran ein menschliches Produkt ist. Er
bestreitet keineswegs, dass Gott der Urheber des Korans ist, und bezeichnet
dessen Herkunft an mehreren Stellen explizit als gottlich:

Der Koran [...] ist, was seinen Wortlaut angeht, ein unverdnderlicher
religioser Text. Wenn sich aber die menschliche Vernunft mit ihm befasst
und er zum Konzept wird, dann verliert er die Eigenschaft der Unver-
anderlichkeit. Er verdndert sich, seine Bedeutungen werden vielfaltig.
Unveranderlichkeit ist eine Eigenschaft des Absoluten und Heiligen. Das
Menschliche ist relativ und verdnderlich. Der Koran ist im Wortlaut
gottlich. Erst durch das Relative und Verédnderliche, d. h. durch den Men-
schen, wird er zu einem Begriff. Er verwandelt sich in einen menschli-
chen Text, vermenschlicht® sich. Es ist notwendig an dieser Stelle zu
betonen, dass die Vorstellung von einem ,Rohtext’ eine metaphysische ist.
Aufler dem, was der Text selbst dazu aussagt, wissen wir nichts iiber sie.
Wir miissen Texte notwendigerweise vom relativen und verdnderlichen
Standpunkt des Menschen aus verstehen.>88

Uber den Rohtext, d. h. iiber jegliche priexistente Form des Korans vor
seiner Verkiindigung durch den Propheten zu sprechen, hilt Aba Zayd

587 Vgl. Heine et al. (2012): Muslime in Osterreich, S.201-202; Yavuzcan (2010): Men-
schenwort versus Gotteswort, S. 67-72.

588 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.86-87; vgl. auch Aba Zayd (1994): Naqd,
S. 126.

191

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

fiir wenig erstrebenswert und gewinnbringend, da Aussagen iiber metaphy-
sische Angelegenheiten nur spekulativ seien, gerade weil diese Dinge keine
menschlich zugingliche, immanente Form kennen. Dennoch bringt er un-
missverstandlich zum Ausdruck, dass er Gott als Urheber des Korans und
dessen Wortlaut anerkennt. In dem Moment aber, in dem dieser metaphy-
sische Rohversion mit etwas Kontingentem - zunédchst der menschlichen
Sprache und dann der Vernunft - in Berithrung kommt, finde eine Um-
wandlung des reinen gottlichen Wortes statt. Der Argumentationsschritt,
den Abu Zayd nicht explizit macht, lautet: Gerade weil der Koran eine
konkrete sprachliche Gestalt annimmt und so im iibertragenen Sinne einen
Korper erhilt, scheidet er aus der Welt der Metaphysik und Transzendenz
aus. Einmal in die irdische Sphére eingetreten, ist er nur noch aus einem
menschlichen, kontingenten und relativen Blickwinkel heraus verstehbar.
Damit bringt Aba Zayd zum Ausdruck, dass der Umgang mit dem Koran
nur menschlich sein kann, weshalb seine Interpretation auch wandelbar ist:

Der Text verdnderte seinen Charakter vom ersten Augenblick seiner Sen-
dung an - d. h. seitdem der Prophet ihn im Moment der Offenbarung
rezitiert hat. Er verwandelte sich von einem géttlichen Text, wurde zu
einer Vorstellung und somit zu einem menschlichen Text. Er wurde
von einer Offenbarung zu einer Interpretation. Das Verstandnis des Pro-
pheten vom Text stellt die erste Phase in der Bewegung des Textes in
seiner Interaktion mit der menschlichen Vernunft dar. Hier muss man
die Behauptung des religiosen Diskurses aufler Acht lassen, dass das
Verstandnis des Propheten vom Text dem ihm innewohnenden Sinn
entspricht, wenn wir tiberhaupt solch einen inhérenten Sinn annehmen
kénnen. Diese Behauptung fiihrt zu einer Form der Vielgétterei, da sie
eine Kongruenz zwischen dem Absoluten und dem Relativen, dem Un-
veranderlichen und dem Verdnderlichen herstellt, wenn sie die géttliche
Absicht mit der menschlichen Interpretation dieser Absicht in eins setzt,
auch wenn es sich bei dem Interpreten um den Propheten handelt. Aus
dieser Behauptung resultiert die Vergottlichung oder die Heiligsprechung
des Propheten, und es wird vergessen, dass auch er nur ein Mensch
war.>%

Abu Zayds Position zufolge ist Offenbarung also immer nur als Interpretati-
on zugdnglich, d. h. als ein Verstandnis, das sich als Folge der Anndherung

589 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 87; vgl. auch Abt Zayd (1994): Naqd, S. 126.

192

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstandlichen Begriffs

durch den Menschen und seiner Denkprozesse ergibt, nie jedoch als ver-
meintlich rein gottliches Wort.>®° Semiotisch ausgedriickt bedeutet dies,
dass der Text als relationales Zeichengebilde nur in seiner Verflechtung
von Zeichen, Objekt und interpretierender Person begriffen werden kann
und sich der potentielle Sinn eines Textes nur durch den Interpretationsakt
als Korrelation dieser drei tragenden Elemente erschlieflen ldsst.>! Aba
Zayd pladiert hier lautstark fiir eine demiitigere Haltung des Menschen
und kritisiert die anmaflenden Anspriiche der religisen Elite, das eigene,
menschliche und damit begrenzte Verstindnis als reines Wort Gottes oder
gottliche Absicht zu deklarieren.®> Dem Propheten weist er die Rolle zu,
die Offenbarung als erster Mensch einem Verstehensprozess unterzogen
zu haben. Gleichzeitig warnt er davor, die prophetische Interpretation zu
sakralisieren und fiir absolut zu erklaren. Die Eigenschaft des Absoluten
spricht er einzig Gott zu, weshalb das Verstdndnis des Propheten aufgrund
seiner Menschlichkeit letzten Endes auch relativ bleiben muss.>*?

Abu Zayds Argumentationsfithrung besteht folglich aus einem Vier-
schritt, der bei der Sprachlichkeit des Textes ansetzt, die ihn iiber die damit
implizierte Verkorperlichung zur Vermenschlichung fithrt und schlief3lich
in der Verstindnismdglichkeit miindet. Mit dem Begriff der Vermenschli-
chung bezeichnet er einen Transformationsprozess, der die transzendentale
Gottesrede in eine sprachliche Form iiberfiihrt. Erst wenn die transzenden-
tal verbiirgte Rede durch die Faktoren Sprache und Geschichte in eine
nicht-metaphysische Form {ibertragen wird, nimmt sie eine dem Menschen
zugingliche Gestalt an. Durch die damit verbundene sprachliche Greifbar-
keit wird die Rede auch begreitbar. Wenn Abt Zayd davon spricht, dass der
koranische Text menschlich ist, meint er damit also in erster Linie, dass er
aufgrund seiner sprachlichen Form ein menschlich zugdnglicher und damit
menschlich verstehbarer Text ist, der sich in der Geschichte ereignet hat.

Wichtig scheint an dieser Stelle, diese Thesen aus dem Blickwinkel der
Zielsetzung und Absicht Abti Zayds zu verstehen: Er beabsichtigt nicht,
den Koran, den Propheten oder den Islam zu diffamieren, sondern es geht
ihm zum einen darum, gegen die Monopolisierung der Deutungshoheit
durch die religiose Elite auf klerikaler Ebene anzukdmpfen und fiir eine
— koranisch selbst gegebene - Interpretationsvielfalt einzustehen. Zum

590 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.93; dazu auch Graham (1994): Schrift-
prinzip, S. 211-212.

591 Vgl. Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 33-35.

592 Vgl. dazu auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 36.

593 Vgl. Abu Zaid (1992): Islam und Politik, S. 163-164.

193

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

anderen zielt er darauf ab, sein Fundament fiir die Begriindung seiner
sprachanalytischen Methode zu festigen, fiir die ihm die These der Erschaf-
fenheit des Korans als eine Conditio sine qua non erscheint. Die vehemente
Argumentation fiir einen vermenschlichenden Transformationsprozess ist
deshalb wohl in erster Linie seiner Haltung gegeniiber dem Dogma von der
Unerschaffenheit des Korans geschuldet, die er mit einem géttlichen Status
und einer menschlichen Undurchdringlichkeit gleichsetzt, wovon er sich
entschieden distanzieren mdochte.

Statt eines gottlichen Textes (nass ilahi) vertritt Aba Zayd also in bewuss-
ter Abgrenzung zur muslimischen Orthodoxie die umgekehrte These der
Menschlichkeit des Textes (basariya an-nass).>** Die begriffliche Aufladung
findet ihren Hohepunkt zweifellos in der kontroversen Beschreibung des
Korans als ,Gottes Menschenwort. Unter diesem Titel erschien 2008 eine
Auswahl an Artikeln aus der Feder Abu Zayds, die vom Islamwissenschaft-
ler Thomas Hildebrandt in iiberarbeiteter Form ins Deutsche iibersetzt
wurden.>> Soweit tiberblickbar hat Aba Zayd den Begrift ,Menschenwort®
in seinen Publikationen selbst nie benutzt, sodass sich weder in seinen
arabisch- noch in seinen englischsprachigen Werken eine Entsprechung
dafiir fande. Aber auch wenn er stets von der Menschlichkeit des Textes
und nicht von Gottes Menschenwort spricht, sind Parallelen in der Stof3-
richtung dieser Begriffe nicht von der Hand zu weisen.”® Zudem hat er
die Ausgabe autorisiert.>*” Hildebrandt erklart seine Titelwahl — die beinahe
»Gottes Menschenwort — des Menschen Gotteswort“ gelautet hitte — als
Anspielung auf zwei zentrale Aspekte in AbGi Zayds Denken: einerseits
als Widerhall von dessen argumentativer Gewichtung der géttlichen und
menschlichen Natur des Korans, andererseits als Betonung seiner Auffas-
sung von Offenbarung als zweiseitige Kommunikation, in der sich sowohl
Gott als auch der Mensch in je unterschiedlicher Form als Sender und
Empfanger beteiligen.>®® Aufbauend auf dem klassischen Verstdndnis vom
Koran als Rede Gottes erdffnet Abat Zayd durch die Unterscheidung der
zwei Dimensionen einen neuen Verstindnishorizont: Offenbarung als eine
von Gott an den Menschen gerichtete, auf diesen zugeschnittene und damit

594 Vgl. Aba Zayd (1994): Naqd, S. 126.

595 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort.

596 Vgl. Abii Zayd (1994): Naqd, S.197-198, 206.

597 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 9.

598 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 13; vgl. dazu auch Kapitel 4.1 dieser
Arbeit.

194

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverstandlichen Begriffs

von ihm indirekt mitgestaltete Rede, was ihr in einem spezifischen Sinne
menschliche Ziige verleiht, und zugleich als eine vom Menschen gehorte,
gesammelte, verschriftlichte, gedeutete und irdisch umgesetzte Rede gottli-
chen Ursprungs.>®’

Bisher hat diese Bezeichnung als Gottes Menschenwort fiir den Koran
nur sehr wenig Verbreitung erfahren. Anklang gefunden hat sie insbesonde-
re bei jenen, die sich im offentlichen Diskurs selbst als liberale Denker
prasentiert und profiliert haben, darunter die beiden Religionspadagogen
Mouhanad Khorchide und Abdel-Hakim Ourghi.®% Ourghi etwa benennt
gleich fiinf Dimensionen: Dem Koran komme der Status als Menschen-
wort zu, da der Prophet in Gestalt eines Menschen die Verkiindigung
tibernahm, da er eine menschliche Gestalt in Form der arabischen Sprache
angenommen hat, da er den Menschen als angesprochenes Gegeniiber im
Kommunikationsprozess einbezieht, da er dem menschlichen Verstindnis
ausgesetzt ist und durch dessen Interpretationsleistung mitgestaltet wird
und da der Mensch bei seinem Kodifizierungsprozess Redigierungsarbeiten
sowie Vokalisierungen vorgenommen hat. In der Folge weist auch Ourghi
ihm den Status eines Auslegungstextes zu, der, lediglich als Interpretation
zuganglich, auch ein immer wieder neu formuliertes Menschenwort dar-
stelle.5%! Hier zeigt sich eine weitgehende Ubereinstimmung zu Abii Zayds
Position, auf den Ourghi zwar namentlich verweist, ohne jedoch spezifi-
sche Quellen zu nennen.

Auch wenn sich der Begrifft Menschenwort nicht auf die Herkunft der
Offenbarung, sondern auf deren Erscheinungsform bezieht, bleibt er als
Kennzeichnung des Korans problematisch. Erstens erweist er sich ange-
sichts der dargestellten Pluralitit an Sinndimensionen als zu undifferen-
ziert. So verweisen etwa die Ergédnzung von Diakritika, die miindliche
Verkiindigung durch den Propheten oder seine arabische Sprachgestalt
auf ganz unterschiedliche Dimensionen, die mit der Bezeichnung Men-
schenwort nur hochst ungenau wiedergegeben werden konnen. Zweitens
ist in der Folge das alleinstehende Schlagwort schwerwiegenden Missver-
stindnissen ausgesetzt. Denn was Menschenwort als Begriff in erster Li-
nie konnotiert, ist eine menschliche Urheberschaft von Offenbarung, die
theologisch weitreichende Folgen hat. Drittens steht Menschenwort auch
exegetisch in markantem Kontrast zur selbstreferentiellen Abgrenzung des

599 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 13-14.
600 Zu Khorchide vgl. Kapitel 3.3.3 dieser Arbeit.
601 Vgl. Ourghi (2017): Reform des Islam, S. 75-78.

195

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Korans, der sich eben gerade nicht als Rede des Menschen verstanden
wissen will. Die Bezeichnung Menschenwort steht damit diametral zu
den textuellen Evidenzen und so auch zum koranischen Selbstverstdndnis.
Viertens wird mit ihr ein christlich aufgeladenes Wort zur prignanteren
Charakterisierung der Bibel als Gottes- und Menschenwort auf den Koran
iibertragen - eine Ubertragung, die auch angesichts dessen, dass nicht
Bibel, sondern Jesus und Koran das jeweilige Pendant von Offenbarung fiir
die beiden Religionsgemeinschaften bilden, fraglich erscheint. Aus diesen
Griinden ist der Terminus Menschenwort dezidiert abzulehnen.

Davon abgesehen weist eine so starke Anlehnung an christliche Termino-
logien auch theologiegeschichtlich einige Tiicken auf. Denn mit der Gegen-
iiberstellung von Jesus und Koran wiahlt AbG Zayd zwar einen koranisch
begriindeten und damit binnentheologisch gerechtfertigten Ausgangspunkt
fiir seine Darlegung, wendet ihn jedoch theologiegeschichtlich ins Gegen-
teil. So zeugen frithislamische Quellen davon, dass die Analogie zwischen
Jesus und Koran von muslimischen Theologen schon frith gesehen und
in der Substanz anerkannt wurde. Bereits kurz nach dem Ableben des
Propheten wurde innerislamisch in unverkennbarer thematischer Analogie
zur christologischen Lehre beziiglich der Natur Jesu iiber das Verhaltnis
von Koran zu einer priexistent gedachten Urschrift debattiert. Das schlug
sich in der Debatte um die Unerschaffenheit resp. Erschaffenheit nieder
und riickte die Frage nach dem Verhaltnis von Gott zu seinem Wort in
den Mittelpunkt. Die dabei entstandene Nihe von Koran und trinitarisch
begriindetem, inkarniertem Wort Gottes wurde von der Mu'tazila als be-
drohlich empfunden - da ihrer Meinung nach zwei Dinge nicht ewiglich
nebeneinander existieren konnen resp. dies die Lehre von der Einheit Got-
tes torpediere — und bereits frith problematisiert.®%2 In der Folge wurde die
Erschaffenheit des Korans gerade in Abgrenzung zum nizdischen Verdikt
~gezeugt, nicht geschaffen postuliert, das wiederum eine Folge der christ-
lichen Debatte {iber die Verhiltnisbestimmung von Gottvater und Gottes-
sohnschaft war.®® Darin zeigt sich zum einen, dass die innerislamisch
kontrovers gefithrte Debatte um die Erschaffenheit des Korans wohl nicht
nur in der Konfrontation mit den christlichen Paradigmen beziiglich der

602 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.164-165; Maalouf (2006):
Place du verbe, S. 92-97; Nader (1956): Systeme philosophique, S. 49.
603 Vgl. Maalouf (2006): Place du verbe, S. 92-95.

196

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Natur Jesu wurzelt, sondern auch sprachlich stark daran angelehnt ist.604
Zeitgleich wird daraus zum anderen auch ersichtlich, dass der mu‘taziliti-
sche Versuch, durch das Postulat der Erschaffenheit des Korans bewusst
eine Distanz zur Christologie zu schaffen, von Abii Zayd fundamental auf
den Kopf gestellt wird, indem er nicht nur den Koran wieder mit christ-
lich-dogmatischen Gegeniiberstellungen verkniipft, sondern dafiir auch ein
dezidiert christologisch gepragtes Vokabular heranzieht. Er schliefit sich
hier also dem mu‘tazilitischen Dogma der Erschaffenheit an, ohne aber
deren Begriindungskontext und -logik mitzutransportieren.

In der Folge bleibt bei ihm konzeptionell unberiicksichtigt, dass Jesus
innerhalb der christlichen Theologie zwar als historische Gestalt betrachtet
wird, das Konzept der Trinitdt in letzter Konsequenz jedoch nicht ohne
seine wie auch immer geartete Priexistenz gedacht werden kann. Die in
der christlichen Theologie beibehaltene Dialektik von trinitarisch bedingter
Préexistenz und historischer Figur 16st Abu Zayd fiir die muslimische Seite
aufgrund einer postulierten Unaussagbarkeit tiber den Rohtext und der
weitgehenden Ausklammerung einer transzendental verbiirgten Urschrift
etwas Uberstiirzt auf, worauf es nun einzugehen gilt.

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Obschon die koranische Offenbarung unterschiedliche Erscheinungsmodi
der Rede Gottes kennt — die sie selbstreferentiell auch mit unterschiedli-
chen Termini wie wahy, tanzil, quran oder kitab belegt -, betonen sowohl
die Inlibration wie auch die Sprachlichkeit des Textes, wenngleich in unter-
schiedlich starkem Mafle, den geschriebenen Charakter. Diese verbreitete
Wahrnehmung des Korans als Schrifttext und die damit einhergehende
Omniprésenz der geschriebenen Manifestationsart steht dabei in Kontrast
zur gangigen Unterscheidung innerhalb der islamischen Geistesgeschichte,
die stets zwischen dem miindlich rezitierten Text und dem kodifizierten
Schriftkorpus mittels der Termini qurian resp. mushaf differenziert hat. Die
Dominanz dieser schriftlichen Gestalt ist dabei nicht allein dem Kanonisie-
rungsprozess zuzuschreiben, der den mushaf als kodifizierten Schriftkorpus
hervorgebracht hat, sondern erwéchst mitunter auch aus einer spezifischen

604 Terminologisch mawlid gayr mahliq im Christentum vs. mahliq im Islam; vgl.
Nader (1956): Systeme philosophique, S.101; Neuwirth (2010): Koran als Text der
Spatantike, S. 165.

197

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Rezeption der koranischen Selbstdeklaration als kitab, was heutzutage kon-
ventionell mit Buch oder Schrift wiedergegeben wird. Gleichzeitig proble-
matisiert der Koran jedoch an mehreren Stellen seine fehlende Schriftlich-
keit selbstreferentiell, indem explizit die Idee der Sendung von Schriftblat-
tern zuriickgewiesen und der Modus wiederholt als miindlich in der Form
einer Rezitation (quranan) ausgewiesen wird.®®> Warum also bezeichnet
sich der Koran noch wihrend der Verkiindigungsphase als kitab, also zu
einem Zeitpunkt, als die Offenbarung offensichtlich noch nicht in Buchfor-
mat vorlag?

Der Riickbezug auf das Konzept kitab ldsst sich am plausibelsten als
Selbstbehauptungsstrategie verstehen,

to balance the obvious situatedness of Muhammad’s recitations with a
strategic interest in imparting to them the glow of scriptuality that was
felt, by his audience, to be an indispensable concomitant of genuine
revelations.60¢

So wurde der Prophet Muhammad bereits frith wihrend seines Sendungs-
auftrags mit einer Erwartungshaltung konfrontiert, die eine Vermittlung
von Schrift zur Beglaubigung der Gesandtschaft und der Auserwéhlung
eines Volkes einforderte.®%” Kompensiert werden musste demnach eine Vor-
stellung der Adressaten, die Offenbarung aus dem jiidischen und christli-
chen Kontext als ein an einen verschriftlichten Korpus gebundenes Modell
nicht nur kannten, sondern wohl auch als genuine Begleiterscheinung von
gottlich beglaubigter Offenbarung erwarteten.®®® Der Irritationsfaktor lag
nicht so sehr im Inhalt der Offenbarung als in der Gestalt, d. h. dem Modus
der Uberbringung, die gerade nicht auf die verankerte schriftliche Form
zuriickgriff.9% So liegt nahe, dass der Koran auf diese Erwartungshaltung
mit der Deklaration seiner Herkunft von einer himmlischen Urschrift re-
agiert, die als ,Mutter der Schrift“ und ,bei Gott bewahrte Tafel“ bezeichnet
und als umfassendes Register des Weltgeschicks prasentiert wird.®'® Aus
dieser werden nun dem beauftragten Propheten sukzessiv klar umrissene

605 Vgl. Koran 6:7, 4:153 und 17:78.

606 Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 113.

607 Vgl. Madigan (2001): Book, S.250; Sinai (2006): Quranic Self-Referentiality, S. 111-
113.

608 Vgl. Sinai (2006) Qur'anic Self-Referentiality, S. 114-115; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spatantike, S. 140.

609 Vgl. Sinai (2006): Quranic Self-Referentiality, S. 114.

610 Vgl. Koran 43:4 und 85:22.

198

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Rezitationseinheiten zur Verkiindigung mitgeteilt.5"! Anstelle eines materi-
ell vorliegenden Buches wird mit kitab daher weit mehr ein himmlischer
Archetypus des gottlichen Wissens konnotiert, das einer wohlverwahrten,
externen Lagerungsstitte entstammt und durch Offenbarung an den Pro-
pheten - Muhammad resp. seine Vorginger — dem Menschen zugénglich
gemacht wird.

Mit dem Riickbezug auf diese Urschrift driickt der Koran folglich
zum einen seine Vorstellung von der eigenen Teilhabe an der erwarteten
Schrift(lichkeit) aus und markiert zum anderen eine geteilte genealogische
Abstammung aller Offenbarungen, ohne sich dabei jedoch ginzlich den
etablierten Schriftkonzeptionen anzuschlieSen. Denn statt einer materiali-
sierten Schrift oder Tafeliibergabe entwirft der Koran durch die Korrelation
von kitab und quran ein eigenes, neues Konzept einer Art miindlichen
Schrift, die zu seinem Alleinstellungsmerkmal werden sollte.5!?

Gerade die Bezeichnung quran, die heute primir als Eigenname des
Korans verankert ist und deshalb oft nicht weiter iibersetzt wird, enthalt
in ihrer Etymologie bereits zwei Sinndimensionen, zum einen ,Rezitation,
Vortrag®, zum anderen ,Lektionar, Lesung, wodurch sie unterschiedliche
Manifestationsarten und Modi konnotiert. Denn wihrend sich die Bedeu-
tung ,Lesung® an der Herkunft aus einer himmlisch verbiirgten Lesevorlage
orientiert, legt die Ubersetzung ,Rezitation“ den Fokus auf die kultisch-ze-
remoniell gefithrte und melodiés unterlegte Vortragsart von auswendig
gekannten Texten.®® Als rezitativische Wiedergabe einer transzendent ver-
biirgten Lesevorlage wird der Begrift quran so zu einer Neukonfigurati-
on der in der Spitantike verbreiteten Erscheinungsformen und konkurrie-
renden Konzeptionen der Gottesrede, die den Fokus auf die miindliche
Realisierung legt.5* Wahrend kitab also auf den himmlischen Modus der
Speicherung verweist, umschreibt der Begriff quran den Modus der irdisch
realisierten Artikulation.

So ist der Koran seinem Eigennamen nach ein miindlich zu Rezitieren-
des.®16 Seine Bestimmung zur Rezitation zeigt sich nicht zuletzt auch an
der rhythmischen, poetisch einpridgsamen Textstruktur selbst, in der Sin-

611 Vgl. Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 119; Madigan (2001): Book, S.243-
244; Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.133-134.

612 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 138.

613 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 229.

614 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.

615 Vgl. Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 120.

616 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting.

199

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

neseinheiten mit Atempausen kongruieren.®”” Die Vortragspraxis erfahrt
dabei eine besondere melodische Ausgestaltung, sodass die sakral gerahmte
Rezitation als Bekréftigung der transzendenten Herkunft der Rede aus dem
kitab fungiert.5® Rezitieren ist damit kultisches Sprechen in einer stilistisch
gebundenen, ‘arabiya genannten Sakralsprache, die eine Differenz zum
alltaglichen Sprechen markiert.®?

Dabei wird quran an vielerlei Stellen durch die Préposition f7 an einen
anderen Begriff wie suhuf (Blatter), lawh (Tafel) oder kitab rickgebun-
den.®?® Durch die Verwendung einer solchen Préiposition wird ein Ver-
hiltnis und nicht eine simple Ubereinstimmung angezeigt, wodurch eine
Differenz zwischen quran und kitab geltend gemacht wird.®?! Demnach
wird quran nicht ganzlich mit dem riickgebundenen Begriff gleichgesetzt,
sondern als dessen Transmission beschrieben. Die beiden Begriffe werden
dabei durch tafsil miteinander in Relation gesetzt.%> Die entsprechende
Wurzel fa-sad-lam trigt die Grundbedeutung ,erldutern, erhellen® und
kommt meist in der Form fassala sayan [i vor, wobei mit der Praposition
Ii ein Objekt in Form eines Empfangers mitgedacht wird.%?* Demnach
erscheinen die Rezitationseinheiten als Ausziige aus der Urschrift, die der
Verkiinder nicht unverandert erhalt, sondern in einer Form, die den Be-
diirfnissen der Rezipienten angepasst ist und als Botschaft entsprechend
auf die wechselnde Zuhorerschaft zugeschnitten wird. Der qurian unterliegt
somit einer hermeneutischen Codierung, die selbstreferentiell mit dem
Terminus technicus fafsil belegt wird:624

From the quranic perspective, then, the celestial scripture cannot be
given to man in any other shape than mufassalan (Q 6:114). The kitab
is partially accessible, but never available: it can be tapped via divine
revelation, but due to the need to tailor such revelations to a specific
target audience, the kitab as such is at no one’s disposal, not even in the
form of excerpts.62°

617 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 170.

618 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S.170-171.

619 Vgl. Schulze (2015): Koran, S. 417.

620 Vgl. Koran 80:11-13, 85:21-22 und 56:77-80.

621 Vgl. Madigan (2001): Qurians Self-Image, S.177; Sinai (2006): Qurianic Self-Refe-
rentiality, S. 105, 125-126.

622 Vgl. Koran 41:2-3.

623 Vgl. Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 121-122.

624 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 142-143.

625 Sinai (2006): Qur'anic Self-Referentiality, S. 123.

200

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5.3 Klang statt Buch oder Text — Gottes Manifestation auf Erden

Insofern das kitab nur als mufassalan weitervermittelt werden kann, wird
es zwar fiir den Menschen zuginglich, dieser kann jedoch keinen Anspruch
auf dessen Besitznahme erheben, da es als transzendent gedachte, gewisser-
mafien virtuelle Schrift gerade aufSerhalb seiner Reichweite platziert wird.
Dies deckt sich auch mit der Beobachtung, dass in der medinensischen
Offenbarungszeit der Umgang mit Schrift seitens der Schriftbesitzer, also
jener Volker, die vor dem Koran ein Offenbarungszeugnis Gottes erhalten
haben, kritisch reflektiert wird, indem das Verstandnis einer in Menschen-
hand befindlichen Schrift problematisiert und zuriickgewiesen wird.®2¢ Im
kitab manifestiert sich also nicht nur die Transzendenz Gottes, sondern
das kitab selbst bleibt transzendent, sodass es dem direkten menschlichen
Zugrift entzogen ist. Aufgrund dessen gibt es im Islam fiir das Offenba-
rungsereignis weder ein Szenario der Tafeliibergabe noch ein historisches
Vorbild fur die schriftliche Manifestation der Gottesrede, die fur die westli-
che Rezeption so tragend ist.®?’

Damit tut sich ein Unterschied zu den in der Spitantike etablierten
Auffassungen des Gotteswortes auf: Wihrend im synagogalen Judentum
der Spatantike das Wort Gottes, aramaisch memra resp. griechisch logos,
noch als eine auf die Welt wirkende, zweite gottliche Kraft galt, wurde es
im christlichen Umfeld im Prolog zum Johannesevangelium christologisch
identifiziert. Dort wird es als eine Kraft beschrieben, die immer wieder
in die Welt hinuntersteigt, um die Beziehung zwischen Gott und Mensch
zu festigen, dabei aber — durch die Abweisung der Menschen verschuldet
— scheitert und erst in der Inkarnation ihr Werk vollenden kann.6?8 Ver-
gleichbar dazu positioniert sich der Koran sprachlich unter demselben
Terminus quran als zur Erde herabkommende Rede, die, wihrend sie als
vermittelnde Instanz die Kommunikation zwischen der géttlichen und der
menschlichen Sphire herstellt, in der Welt présent ist und weiterwirkt.62°
TIhr Scheitern wird von Gott abgewendet, indem den Adressaten Verstdnd-
nisfahigkeit verliehen wird und sie so fiir den Empfang vorbereitet, also
befahigt werden, die gottliche Botschaft epistemologisch zu durchdringen,
sodass sich durch die Annahme der Gottesrede die Inkarnation eriibrigt.630

626 Vgl. Sinai (2006): Qurianic Self-Referentiality, S.126; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spatantike, S. 145-146.

627 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 174-178.

628 Vgl. Segal (2002): Two Powers; Boyarin (2001): Gospel of the Memra; Madigan
(2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 101-102.

629 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 230-231.

630 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 160-163.

201

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Will man die Analogie zur irdischen Manifestationsart und Erschei-
nungsform der Gottesrede — wofiir die Inkarnation letztlich ja steht -
aufrechterhalten, stellt also nach koranischem Selbstverstindnis weder die
Inlibration noch der sprachliche Text das eigentliche Pendant dar, sondern
noch spezifischer die lebendig vorgetragene, klanglich wahrnehmbare Rezi-
tation, qurian. Das als préexistent gedachte Gotteswort (kitab) transformiert
sich fiir die Rezeption in der irdischen Sphire demnach weder materiell
noch personal, sondern akustisch. So beansprucht die koranische Verkiin-
digung, den Rang einer ,einmaligen, sinnlich wahrnehmbaren Selbstmani-
festation des Gotteswortes 63! einzunehmen, was eine eigene Rezeption der
Logostheologie darstellt. Die bereits in frithislamischen Quellen problema-
tisierte und von Abli Zayd weitergefithrte Analogie trifft in der Substanz
also weitgehend zu, ist aber noch prignanter zu fiillen. Denn der Koran
stellt, wie Neuwirth treffend formuliert, ,nicht menschgewordenes Wort
Gottes dar, aber doch auch ein sinnlich verkorpertes, ndmlich im Klang der
Rezitation erfahrbares Wort Gottes®.3

5.4 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Mit der Grundlegung eines ,Gotteswortes in Knechtsgestalt“®33 habe Aba
Zayd, so die Worte des Islamwissenschaftlers Andreas Meier, eine kritische
Einfithrung zu einer ,Fundamentaltheologie der koranischen Offenbarung
als Paradoxon der Inkarnation“®3* formuliert, ohne dies so benannt oder
darauf abgezielt zu haben. Hier bleibt Meier jedoch nicht stehen, sondern
fordert in einem Wortspiel gar, die von Abt Zayd entworfene ,,Anthropo-
logie des gottlichen Wortes“6 als Ausgangspunkt zu nehmen, um komple-
mentdr dazu eine ,Theologie des menschlichen Wortes“®3¢ zu entwerfen.
Ganz so unproblematisch, wie Meier hier suggeriert, ist die Konzeptualisie-
rung einer theologischen Anthropologie anhand der Ausfiihrungen Abu
Zayds jedoch nicht.

631 Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 166, Hervorhebung im Original.
632 Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.

633 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.

634 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.
635 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68, Hervorhebungen im Original.
636 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.

202

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Die vehemente Argumentation fiir eine vermenschlichende Transforma-
tion von Offenbarung ist bei Abt Zayd mafigeblich von dem Bestreben
geleitet, seine sprachwissenschaftliche Methodik zu fundieren, die wesent-
lich auf dem Dogma der Erschaffenheit fufit. Mit dem Element der Erschaf-
fenheit des Korans versucht er den Koran aus einer metaphysisch orien-
tierten Deutung herauszuldsen und als linguistisch erfahr- und erfassbare
Botschaft zu verstehen. Die dezidiert anthropologische, ja inkarnatorische
Ausgestaltung des Vokabulars ist daher zunédchst einmal als Stiarkung des
Erschaffenheitsdogmas zu lesen, das er mit einer Menschlichkeit des Textes
gleichsetzt. Jedoch entpuppt sich ein Zugang iiber das Erschaffenheitsdog-
ma fiir eine theologische Anthropologie als nur beschrankt tragfihig, da
es auf der Attributenlehre fuf3t, die von ihrer inneren Systematik her eine
mogliche Prisenz der Transzendenz in der Immanenz gar nicht im Blick
hat, sondern die Abgrenzung der Transzendenz gegeniiber der Immanenz
aufrechtzuerhalten sucht.®’” Ein Zugang tber das Erschaffenheitsdogma
fithrt also weg vom eigentlichen Anliegen einer theologischen Anthropolo-
gie, da dieses weder auf das Verhiltnis zur Welt noch auf die reale Sprachge-
stalt, sondern auf eine auf dem Prinzip der Einheit basierende Gotteslehre
abzielt. Ob ein solches Dogma der Erschaffenheit fiir die innerweltliche
Verortung von Offenbarung tiberhaupt zwingend ist, ist ohnehin fraglich.
So zeigt etwa Wolfson im Zuge seiner Inlibrationsthese die Moglichkeit
auf, die Inlibration zu bejahen, wenn das Dogma der Unerschaffenheit
vorausgesetzt wird. Dies bedeutet in der Konsequenz, dass das Erschaffen-
heitsdogma bei ihm kein notwendiges Kriterium fiir eine innerweltliche
Verortung von Offenbarung darstellt.68

Nach Abt Zayd verwirklicht sich Offenbarung innerweltlich dadurch,
dass sie die Gestalt eines sprachlichen Textes annimmt. Diese Grundlegung
der innerweltlichen Verortung als irdische Manifestationsart von Offenba-
rung legt bereits eine theoretische Rahmung fiir die Konzeption einer
theologischen Anthropologie zugrunde. Denn ob der Beziehungsaufbau
zwischen Gott und Mensch nun iiber eine textuelle Buchlektiire erfolgt
oder sich durch eine melodios nachgesprochene Rezitation konstituiert,
zieht ganz unterschiedliche Konsequenzen wie auch Potentiale nach sich.
Entsprechend werden die Weichen fiir die theologische Anthropologie be-
reits {iber die Konzeption der irdisch wahrgenommenen Modalitit von
Offenbarung gestellt.

637 Vgl. Specker (2021): Gottes Wort, S. 41, Anm. 68.
638 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246-261

203

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Die Identifikation der irdischen Manifestation der Gottesrede mit einem
sprachlichen Text bringt sowohl Vor- als auch Nachteile mit sich. Im Ge-
gensatz zur Inlibration, die suggeriert, dass Offenbarung unabhingig von
einem kiinftigen Leser und vorab niedergeschrieben und dann als fertiger
Korpus iibermittelt wird, weist der Terminus Text in seinem linguistischen
Gebrauch eindeutig mehr Flexibilitat auf. Als sprachliches Gewebe verstan-
den, das noch nicht zwingend verschriftlicht vorliegen muss, ldsst er von
Beginn an mehr Raum fiir den Einbezug der rezeptiven Seite. Anthropolo-
gisch relevant ist hierbei, dass Offenbarung nicht fiir sich spricht, sondern
als linguistisch geformter Text erst durch den Menschen zum Sprechen
kommt, und zwar in doppelter Hinsicht: zum einen im Sinne der Verkiindi-
gung durch den Propheten, zum anderen im Sinne eines Verstandnisses,
das der Mensch durch exegetisch-hermeneutische Interpretationen der Re-
de erlangt. Ein Weg des Menschen zu Gott wie umgekehrt von Gott zum
Menschen fiihrt also tiber die Sprache.

Offenbarungstheologisch wie auch anthropologisch von Relevanz ist hier
nun, dass mit dem Tod des Propheten die mit der Offenbarung initiierte
Kommunikation nicht zum Erliegen kommt. Mit jeder Verstehensbemii-
hung werden die initialen wie auch die darauffolgenden Kommunikations-
beziehungen wieder aufgenommen. Obschon die Offenbarung sprachlich
abgeschlossen ist, bleibt sie kommunikativ offen.

Gerade in der Sprachlichkeit wird fiir die theologische Anthropologie
ein Spannungsfeld eroffnet, das die beiden Pole Andersheit und Bezie-
hungshaftigkeit ineinander verschrinkt, da Sprache ein Ort ist, an dem
Differenz iiberbriickt und gleichzeitig Fremdheit erfahren wird.®* Gott
geht nicht schlicht in seiner Rede und damit in der Sprache auf, sondern
bleibt stets ein Gegeniiber zur Sprache. Gleichzeitig bestimmt sich Gott
als Ansprechender und Anzusprechender, sodass seine Rede auch nicht in
volliger Andersheit zur menschlichen Sprache gedacht werden kann. Doch
bleibt bei Abti Zayd durch den Fokus auf die sprachliche Ebene und den
Verstandnisprozess faktisch die Aufmerksamkeit auf hermeneutische und
damit kognitive Prozessen gerichtet. Auf diese Weise wird die Offenbarung
auf eine Funktion zugespitzt, womit sie auf ihre semantische Botschaft re-
duziert zu werden droht. Des Weiteren geht mit dieser Ausklammerung der
vorsprachlichen, préexistenten Erscheinungsform von Offenbarung auch

639 Vgl. Waldenfels (1997): Gottes Wort in der Fremde, S.41-43; Waldenfels (2005):
Kontextuelle Fundamentaltheologie, S.103-106; dazu auch Specker (2021): Gottes
Worts, S. 67-71.

204

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

ein wichtiges Reflexionselement sowohl fiir die addquate Beurteilung, wie
sich Gott nun irdisch manifestiert, wie auch fiir die theologische Anthropo-
logie verloren, da verschiedene Erscheinungsformen der Gottesrede nicht
miteinander in Relation gesetzt werden kénnen. Entsprechend entgeht Abi
Zayd, dass kitab als himmlischer Modus der Speicherung der Gottesrede
durch den Begriff tafsil im Sinne einer hermeneutischen Codierung an den
qurian als irdische Manifestationsart riickgebunden wird. Tafsil schliefit in
seinem Bedeutungshorizont einen Zuschnitt auf die Empfangerschaft mit
ein. Allein schon der Riickbezug auf eine Urschrift ist als Reaktion auf
vorgefundene Erwartungshaltungen zu verstehen, die den Rezipienten in
seinem Denkhorizont abholt.

Gerade dieses selbstreferentielle Koranverstdndnis wie auch die Rela-
tionierung unterschiedlicher Manifestationsarten der Gottesrede ist fiir
eine offenbarungstheologisch fundierte theologische Anthropologie ent-
scheidend. Die wegleitende Frage ist dabei nicht so sehr, was sich als
Pendant zur Inkarnation zu erkennen gibt, sondern vielmehr der dahinter-
liegende Kern, wie sich Gott fiir den Menschen irdisch manifestiert und
wie seine Prasenz dort weiterwirkt: in der Rezitation. Denn im Gegensatz
zum sprachlichen Text wird durch die lebendige Rezitation nicht nur ein
personlicher Beziehungsaufbau méglich, sondern die Tragerschaft der Of-
fenbarung wird neu verortet. So liegt in Aba Zayds These die Besonderheit
immer noch in der Sache selbst, namlich der Sprachlichkeit des arabischen
Textes, wihrend sie durch die Notwendigkeit einer Umsetzung mittels Re-
zitation bei Neuwirth auf den Menschen externalisiert resp. von diesem
internalisiert wird. Wahrend Aba Zayd also in seinem Ansatz horizontale
Elemente und damit menschliche Anteile im gottlichen Text sucht, findet
Neuwirth umgekehrt durch die Ein-Verleibung der Rezitation die Prasenz
Gottes im Menschen vor. Durch diese Wendung hypostasiert sich Gottes
Prasenz nicht etwa in einem gegenstindlichen Objekt wie einem Buch
oder einer spezifischen Person, sondern im Rezitationsakt — durch beliebig
viele Menschen. Gottes Rede ereignet sich ergo nicht auflerhalb des Men-
schen in einem schriftlichen oder sprachlichen Text, sondern innerhalb des
Menschen, wo sie in Gestalt der Rezitation fortwirkt. Dadurch tritt nicht
nur und auch nicht vorrangig die Sprache, sondern priméir der Mensch
als Triager von Offenbarung in Erscheinung. Als klanglich wahrnehmbares
Ereignis ist Offenbarung so nicht transzendental, sondern wird aufgrund

205

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

der sinnlich-asthetischen Erfahrung in der Geschopflichkeit des Menschen
verankert.640

640 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spatantike, S. 180-181.

206

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Gegen Ende seiner wissenschaftlichen Laufbahn setzte sich Aba Zayd
schlieflich mit rituell-oralen und diskursiv-polyphonen Aspekten des Ko-
rans auseinander. So machte er sich in seiner Antrittsvorlesung in Leiden
im Jahre 2000 fiir eine Betrachtungsweise stark, die den Koran als in
den Ritualen fortgefithrtes Kommunikationsgeschehen zwischen Gott und
Mensch wiirdigt.%*! Vier Jahre spater formulierte er dann fiir die Antritts-
vorlesung in Utrecht seine These zur textimmanenten Diskursivitit des
Korans, der in seiner Mehrstimmigkeit damals ausgetragene Aushandlungs-
prozesse mit den Menschen spiegle.%4?> Obschon es sich in beiden Fallen
um Aufsitze handelt, die mehr in die Breite als in die Tiefe gehen, lassen
sich doch zwei Themen herauskristallisieren, die in Kontinuitéit zu seiner
kommunikationstheoretischen Fundierung von Offenbarung gelesen wer-
den kénnen: zum einen die im Rahmen seiner Argumentation fiir die
Diskursivitat untersuchten Dialogszenen und das darin enthaltene Wech-
selspiel von gottlicher und vermeintlich menschlicher Rede und zum ande-
ren die Bedeutung der Rezitation des Korans fiir die Aktualisierung der
Kommunikation zwischen Gott und Mensch.

Gleichwohl ist an dieser Stelle festzuhalten, dass Abu Zayd diese beiden
Felder entgegen moglicher Suggestionen seiner Begriffswahl nicht kommu-
nikationstheoretisch erschliefit. So ist seine Zugangsweise im Falle der
Diskursivitit von einem hermeneutischen Erkenntnisinteresse geleitet, in
dem der kommunikative Charakter nur Mittel zum Zweck ist, normative
Verse zunachst einer konkreten Kommunikationssituation zuzuordnen, um
sie im Anschluss kontextuell auslegen zu konnen. Statt den Fokus auf die
Normativitat zu legen, misst der vorliegend vertretene Ansatz der kommu-
nikativen Ebene einen Wert in sich zu, der nicht erst im Verstehenshorizont
zum Tragen kommt. Da das von den Interessen Abu Zayds abweicht, bedarf
es bei beiden Themenkomplexen einer Umgewichtung der zu diskutieren-
den Inhalte zugunsten der Vertiefung der Fragestellung. Von den Versbei-
spielen, die Abu Zayd im Kontext der Diskursivitit und Rezitation aufwirft,
konzentriert sich diese Arbeit auf einige wenige: Dem kommunikationsori-

641 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.
642 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking.

207

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

entieren Pfad treu bleibend, widmet sich das nachfolgende Kapitel anhand
der Beispiele Fatiha und der bereits gestreiften qul-Verse der Thematik
des Sprechersubjektes, um so das Spannungsfeld von Gottes Rede und
seiner vermeintlich menschlichen Mit-Rede zu diskutieren. Wihrend die
Analyse der Surenbeispiele bei Abli Zayd - wie auch iiberwiegend in der
Forschungsliteratur — auf deren Interpretation zielt, steht hier nicht etwa
die Datierung, Genese oder Exegese der einzelnen koranischen Stellen im
Zentrum, sondern die Ausgestaltung der Redepositionen, die ein Zusam-
menfallen der Sprechersituation, d. h. der Rede Gottes und des rezitieren-
den Menschen, nahelegen.®*3 Obschon die Literaturlage gerade zu dieser
kommunikativen Dimension sehr diinn ist, soll dieser Versuch dennoch
gewagt werden, weil er fiir die hier mafigebliche Fragestellung vielverspre-
chend erscheint.

Eine dhnliche Ausgangslage findet sich auch beim Themenfeld Rezitati-
on, die im Anschluss daran diskutiert wird: Die {iberwiegende Mehrheit
der Literatur beschiftigt sich primar mit den Teildisziplinen der Regeln
der Rezitationskunst (tagwid) und der Lesarten (gira'at).** Dariiber hinaus
sind in den letzten Jahren auch sozialanthropologische Studien hinzuge-
kommen, die spezifische Landerkontexte und/oder Rituale fokussieren und
dabei die rezitatorische Praxis und deren Bedeutung fiir die Glaubigen
in den Blick nehmen.®*> Abu Zayd selbst diskutiert die Rezitation als
miindliche Dimension der Offenbarung zum einen als Komponente des
taglichen Gebets, zum anderen als Bestandteil der taglichen Kommunika-
tion in Form von gingigen Redewendungen.®*® Demgegeniiber soll es in
dieser Arbeit weder um die Durchdringung des Alltags mittels koranischer
Satzfragmente noch um eine anthropologische Deutung des Gebets gehen,
sondern um den Rezitationsakt und die darin zusammenspielenden an-
thropologischen und theologischen Dimensionen. Die Rezitation wird da-
her in Fortfithrung von Kapitel 5 in ihrer theologischen Konzeption weiter

643 Eine aktuelle Deutung der behandelten Auswahl an Suren findet sich etwa bei
Neuwirth, die unter Beriicksichtigung europiisch-islamwissenschaftlicher wie auch
islamisch-theologischer Diskurse das bisherige Wissen in ihrem Kommentar biin-
delt und weiter erganzt; zur Fatiha vgl. Neuwirth (2017): Frithmittelmekkanische
Suren, S.85-102. Fiir eine weitere fundierte Analyse und Zusammenstellung vgl.
Amir-Moezzi/Dye (2019): Coran des historiens, S.23-54, fir Sure 112 als Beispiel
eines qul-Verses ebd., S. 2311-2328.

644 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVIL

645 Stellvertretend vgl. Kellermann (1996): Koranlesung; Gade (2004): Perfection;
Elashiry (2008): Sounds; Rasmussen (2010): Recited Qur’an.

646 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.

208

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

erforscht, weshalb die Diskussion auf einer Metaebene bleibt. Im Zuge der
kommunikationsbasierten Ausrichtung der vorliegenden Arbeit wird nun
einerseits ein Blick auf die polyphonen, den Menschen einbeziehenden
Sprachstrukturen zu werfen und andererseits die Rezitation als ein dem
Oftenbarungsprozess folgender Handlungsakt des Menschen zu betrachten
sein.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den
unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran

In seiner Antrittsvorlesung in Utrecht legt Abt Zayd die Grundziige sei-
ner These dar, dass iiber die Kanonisierung, Ausvokalisierung des Kodex
und Interpretation des Korpus hinaus eine weitere horizontale und damit
menschliche Dimension im Koran strukturell verankert ist: ndmlich dass
der Koran das Ergebnis von Dialog und Auseinandersetzung mit der Zuho-
rerschaft ist und entsprechend als Diskurs gewtirdigt werden miisse.%4
Seiner These der Diskursivitét stellt Abi Zayd zundchst die selbstkri-
tische Einsicht voran, den Koran bislang iiberwiegend als Text wahrge-
nommen und dadurch in seinem lebendigen und miindlichen Charakter
vernachléssigt zu haben.*® Statt sich wie bisher auf den mushaf, den ge-
schriebenen Kodex, und seine Kehrseite, die hermeneutische Interpretation
(ta'wil), zu fokussieren, raumt er nun dem qurian als miindlich artikulierter
Rede und deren Kehrseite sama‘, dem Horen, mehr Platz ein.®*® Mit dem
Fokus auf das letzte Begriffspaar schlidgt er nicht wie spéter etwa Navid
Kermani die Ebene des rezeptionsisthetischen Erlebens ein, sondern meint
hier eine noch stirkere Bewusstmachung des jeweiligen Rede- und Horsub-
jekts im Zuge der Interpretation, womit er faktisch der hermeneutischen
Linie treu bleibt. Dies zeigt sich auch darin, dass er die bisherigen herme-
neutischen Strukturprinzipien innerhalb der muslimischen exegetischen

647 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 9-10, 63; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.162,227.

648 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.10; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.163.

649 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.172-173.

209

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Tradition,° die er als textorientiert beméangelt, durch ein diskursives Para-
digma erneuern mochte.%>!

Im Unterschied etwa zum Philosophen Muhammad Arkoun, der in An-
lehnung an Ricceur fiinf koranische Diskurstypen benennt,%? die durch
eine gemeinsame ,Struktur grammatikalischer Beziehungen® zusammen-
gehalten werden, geht Ab@i Zayd nicht von einer einzigen dominanten
Struktur aus, sondern von deren Pluralitit.5>* In Ankniipfung an die frithis-
lamische Differenzierung zwischen dem geschriebenen Text und der vorge-
tragenen Rezitation vergleicht er den mushaf mit einer stummen Partitur
und den qurdan mit einer lebendigen, vielstimmigen Orchestermusik.6>*
Dieser orchestrale Charakter ldsst den Koran als polyphones Werk erkenn-
bar werden und damit in seinem diskursiven Charakter hervortreten. Die
Pluralitat an Stimmen, die im Koran enthalten ist, diskutiert er mitunter
anhand der Fatiha und der qul-Passagen, die im Folgenden hinsichtlich
ihrer kommunikativen Funktionsebene vertieft werden sollen.

6.1.1 Fatiha als Wechselspiel von menschlicher Bitte und géttlicher Antwort

Im Kontext ihrer Funktion als obligatorische Rezitationseinheit im Gebet
deutet Abu Zayd die Fatiha mit Verweis auf einen hadit qudsi als Wechsel-
spiel von Bittgebet (du@) und Antwort (istigaba) zwischen dem betenden
Menschen und Gott:

Ich habe das Gebet (salat) zu gleichen Teilen zwischen mir und meinem
Diener aufgeteilt. Wenn er sagt ,Gelobt sei Gott, der Herr der Welten;

650 Als Beispiele nennt er - in seinen Begrifflichkeiten gesprochen - fiir die Disziplin
der Theologie die Unterscheidung von ein- und mehrdeutigen Versen, fiir die Ju-
risprudenz die chronologische Differenzierung von fritheren und spateren Versen,
fur die Mystik die Gliederung in vier semantische Bedeutungsebenen (zahir, batin,
hadd und matl) eines jeden Verses und fiir die Philosophie die Unterteilung in
drei Arten des semantischen Ausdrucks (hitabi, gadali und burhani); vgl. Abu Zayd
(2004): Rethinking, S. 14-18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S. 167-173.

651 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S.173, 169; Abu Zayd (2004): Rethinking.
S.18, 15.

652 Namlich prophetisch, legislativ, narrativ, weisheitsméflig und hymnisch; vgl. Arkoun
(1994): Rethinking Islam, S. 38.

653 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.174.

654 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S.165-167; Kermani (2015): Gott ist
schon, S.197-198.

210

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

dann sage ich: ,Mein Diener lobte mich.” Wenn er sagt: ,der Barmherzige
[sic!] Erbarmer’, dann sage ich: ,Mein Diener pries mich. Wenn er sagt:
,der Konig am Tag des Gerichts; dann sage ich: ,Mein Diener verherr-
lichte mich Wenn er sagt: ,Dir dienen wir, Dich bitten um Hilfe wir
dann sage ich: ,Das ist eine Sache zwischen mir und meinem Diener, und
alles, was mein Diener erbeten hat, wird er bekommen.” Wenn er sagt:
,Leite uns den geraden Weg, den Weg derer, denen Du Gnade erwiesest,
nicht derer, denen Du ziirnst, und nicht der Irrenden; dann sage ich: ,All

das wird ein Diener bekommen, und er wird bekommen, was er erbeten
hat6%>

Abu Zayd zielt hier auf den responsiven Charakter der Fatiha, der die
rezitierende Person dazu einlddt, wiederkehrend Pausen einzulegen und
mit diesem Innehalten den dafiir notwendigen Raum zu schaffen, um
die Reaktion Gottes zuzulassen und entgegenzunehmen. Dem miindlichen
Rezitationsakt wird also ein aufmerksames Zuhoren (sama’) gegeniiberge-
stellt, sodass der Fatiha strukturell — dhnlich wie schon dem wahy - sowohl
eine orale wie auch eine auditive Dimension anhaftet.®5

Wihrend in der Antrittsvorlesung in Leiden im Jahre 2000 noch stark
das rezitatorische Wiederholen und damit das Nacheinander der jeweiligen
Sprechakte im Vordergrund steht, verschiebt sich der Fokus mit der An-
trittsvorlesung in Utrecht vier Jahre spater auf den polyphonen Charakter
der Fatiha. Als Prototyp einer hymnischen Passage wird in der Fatiha
ein Perspektivenwechsel vollzogen, der die urspriingliche Kommunikati-
onsstruktur ins Gegenteil verkehrt: Der Mensch wird im Rezitationsakt
zum Sprecher, und Gott, das eigentliche Redesubjekt, wird zum zuhéren-
den Adressaten.®” Wihrend dies nun fiir die rezitatorische Wiedergabe des
gesamten Korans gilt, zeigt sich in der Fatiha ein dariiber hinausgehendes
Spezifikum: Worauf Abt Zayd hier anspielt, ist der Umstand, dass die
Fatiha als Bestandteil der koranischen Gottesrede sprachlich so verfasst ist,
als ob der Mensch selbst sprechen wiirde:

(V1) Im Namen Gottes, des Barmherzigem, des Erbarmers.
(V2) Das Lob Gott, dem Herrn aller Welt,

655 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S.142-143, Anm. 17.

656 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.176; Abu Zayd (2000): God and Man, S. 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.142.

657 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 176.

211

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

(V3) dem Barmherzigen und dem Erbarmer,

(V4) dem Herrscher am Tage des Gerichts.

(V5) Dir dienen wir und Dich bitten wir um Hilfe.

(V6) Leite uns recht auf dem Weg, dem geraden,

(V7) dem Weg derer, die von Deiner Gnade getragen, und nicht dem
Weg derer, tiber die Dein Zorn waltet, und derer, die in die Irre gehen.

Der Perspektivenwechsel kulminiert in Vers 5, dessen grammatikalisches
Redesubjekt offensichtlich das gemeinschaftliche Wir der Glaubensgemein-
de darstellt. Damit stellt die Fatiha die konventionelle Sprecher-Zuordnung
auf den Kopf, ohne dass ihr wie sonst iiblich ein qul vorangestellt und sie
dadurch als dem Menschen nahegelegte Rede ausgewiesen wiirde.%%® Als
direkt an Gott gerichtetes Gebet ist die Fatiha imstande, eine personliche
Beziehung zu Gott herzustellen.%® In ihrer inhaltlichen Zweiteilung als
Lobpreisung (V. 2-4) und Gebet (V. 5-7) ist die Fatiha als Rede zu Gott
erkennbar und damit folglich auch als Rede der Glaubigen angelegt. Sie
stellt jedoch keine eigenstindige Rede der Gldubigen dar, sondern bleibt
als Gebet aus dem Munde der menschlichen Sprecher immer noch in den
Rahmen der Botschaft eingebunden.®60

Gerade diese Kombination aus menschlich zugeschriebener Sprechhand-
lung und fehlender grammatikalischer Markierung der géttlichen Redepo-
sition lief8 die Frage nach der géttlichen Urheberschaft des Textes abermals
neu entflammen. Einen konstruktiven Umgang damit bietet Muhammed
Arkoun, der die Urheberschaft nicht dogmatisch a priori setzt, sondern
linguistisch aus dem Text herleitet. Gleichzeitig bietet er in seiner Analyse
eine Deutung der Fatiha an, die deren dialektische Struktur und deren
performativen Charakter freilegt.6¢!

Um die Komplexitdt der Sprechsituation zu erfassen, greift Arkoun auf
das sogenannte modéle actantiel zuriick, das aus der strukturalen Seman-
tik stammt und stirker auf Handlungen und Rollen ausgerichtet ist.6¢2

658 Vgl. Neuwirth/Neuwrith (1991): Surat al-Fatiha, S. 336-337.

659 Vgl. Dupuche et al. (2017): Three Prayers, S.593; van Ess (1961): Gedankenwelt,
S.196-197.

660 Vgl. Zirker (2018): Koran, S.107; Neuwirth (2017): Frithmittelmekkanische Suren,
S.100.

661 Vgl. dazu Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.

662 Dieses Modell geht auf den litauischen Semiotiker Algirdas Julien Greimas zuriick;
vgl. Greimas (1966): Sémantique structurale. Insofern es kein entsprechendes Aqui-
valent in der deutschen Sprache dafiir gibt, wird an dieser Stelle auf eine Uber-
setzung der Bezeichnungen des Modells und seiner Bestandteile verzichtet.

212

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

Dieses Modell kennt neben dem handlungsausfithrenden Subjekt auch die
Rolle des auftraggebenden Akteurs, genannt destinateur, sowie die Rolle
desjenigen Akteurs, an den die Handlung gerichtet ist oder der von dieser
profitiert, genannt destinataire. Fiir die Fatiha zeigt Arkoun entsprechend
folgendes Geflecht auf:

Al-lah est donc le destinataire constant d’une action (al-hamd) qui a
nécessairement un agent-destinateur. Celui-ci, cependant, ne se confond
pas avec I'énonciateur: je peux énoncer ‘al-hamdu li-llah’ a titre de sim-
ple exemple grammatical. Mais si I'on passe du plan syntaxique au plan
sémantique, I'énonciateur se sépare plus difficilement de 'agent-destina-
teur. La relation senrichit en effet d'une nouvelle fonction: l'action de
griace présuppose sémantiquement un agent-destinateur de bienfaits et
un actant-destinataire de ces bienfaits. On aboutit ainsi a un modele
actantiel ou al-lah est l'actant destinateur de bienfaits et destinataire
de laction de grace; tandis que I'énonciateur est I'actant destinataire
des bienfaits et destinateur de l'action de grace. On voit que la notion
d’actant répond bien a la nécessité de désigner un faisceau de fonctions
syntaxiques et sémantiques accomplies par un méme ‘sujet’.6%3

Auf der Ebene der Artikulation bleibt Gott linguistisch betrachtet als desti-
nateur demnach jene zentrale Grofle, die von den Menschen die Lobprei-
sung einfordert und — anderweitig — wohltitige Gnade verspricht, gleichzei-
tig aber auch als destinataire jene Zielgrofle, an die sich die Lobpreisung
der Menschen richtet. Umgekehrt agiert der Mensch im Sinne eines desti-
nateur als lobpreisender Gottesdiener und zeitgleich als destinataire, dem
die Gnade zugutekommt. Durch die Loslosung vom grammatikalischen
Subjekt gelingt es Arkoun nicht nur, die Mehrschichtigkeit, sondern auch
die Wechselwirkungen aufzuzeigen, die zwischen den Akteuren wirken und
entstehen. Diese textimmanente Reziprozitdt innerhalb der Fatiha zeigt
sich weiter in den konjugierten Verben (na‘abudii, nastain), die im Imper-
fekt eine unabgeschlossene Handlung markieren. Sie akzentuiert so die
Permanenz des Bemiihens des zweiten Aktanten, die Distanz zwischen sich
als Diener und einem mit Nachdruck - reprasentiert durch das zweimalige
iyyaka - als hochster Partner angestrebten Gegeniiber zu tiberbriicken.6¢4
Die in den Verben vorgefundene Subjektsituation innerhalb der hymni-
schen Passage deutet Arkoun folglich nicht als Infragestellung der Urhe-

663 Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S. 129, Hervorhebungen im Original.
664 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S. 130.

213

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

berschaft der Rede, sondern in seiner dialektischen Dimension als stetige
Zugewandtheit der Akteure zueinander. Gleichzeitig wohnt dem menschbe-
zogenen Wir ein performativer Charakter inne. Denn das gemeinschaftli-
che ,Wir“ umfasst eine variable Ich-Position in Relation zu allen anderen an
der liturgischen Rezitation beteiligten Sprechern und korreliert gleichzeitig
mit einem singuldren ,Du’, das klar definiert ist.5

Dadurch kann gefolgert werden, dass der Mensch keine autonome Re-
deposition innerhalb der Rede Gottes hat, die er frei ausgestalten kann.
Doch nahert sich Gott dem Menschen so weit an, dass er in seiner Rede
die Sichtweise des Menschen einnimmt und ihm so eine Rede an die
Hand gibt, die aus seiner Perspektive heraus formuliert ist. Dabei zieht
die Offenheit des Wir eine Anpassbarkeit auf beliebige Sprecher nach sich,
sodass ein Raum zur Identifikation mit dem Gesagten entsteht. Auf diese
Weise stellt Gott den Menschen ein Gebet zur Verfiigung, das dieser direkt
tibernehmen und im Nachvollzug des Sprechaktes als das eigene Bittgebet
aneignen kann.%®® Durch Formulierung aus der Perspektive des Menschen
wird die Bezogenheit und Beziehungshaftigkeit nochmals apostrophiert.

6.1.2 Qul-Verse — ein Zeichen der Diskursivitat?

Die polyphone Struktur des Korans sieht Aba Zayd vornehmlich darin
verankert, dass die grammatikalische Ich- oder Wir-Position des Sprechers
nicht durchweg auf Gott bezogen ist.®” Dass auf textuell-grammatikali-
scher Ebene weitere Redesubjekte existieren und somit neben Gott andere
Akteure zu Wort kommen, mochte Abii Zayd exemplarisch anhand einiger
dialogisch ausgerichteter Textpassagen aufzeigen, so etwa in Sure 112:

Sag: Er ist Gott der Eine

Gott der Feste und Reine

Nicht zeugte er, nicht zeugte ihn einer
Und seinesgleichen ist keiner.

Aus dem Umstand, dass Gott in der dritten Person angesprochen wird,
folgt fiir Abii Zayd die Konsequenz, dass die Sprecherstimme jemand an-

665 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fatiha, S.128.

666 Vgl. Zirker (2018): Koran; Robinson (2003): Discovering Qur’an, S. 234-238.

667 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.174.

214

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

derem gehoren muss. Diese Sprecherstimme hinter dem Imperativ ,sag"
weist AbGi Zayd in Ankniipfung an die exegetische Tradition dem Engel
Gabriel zu. In der Folge beschreibt er dann eine Schichtung von Stimmen:
Die implizite gottliche Stimme wird durch die Stimme des Boten Gabriel
explizit gemacht und sodann durch die menschliche Stimme des Propheten
Muhammad der Zielgruppe tibermittelt,°® wobei die Rede durchweg in
einem informativen Diskursmodus gehalten sei.5¢°

Solche dialogisch ausgerichteten Textpassagen gruppiert Abli Zayd an-
hand des Adressatenkreises, wobei er sich vom Kriterium der Glaubenszu-
gehorigkeit leiten ldsst. Seine entsprechende Kategorisierung der Passagen
in Dialoge mit a) Ungldubigen, womit er die polytheistischen Mekkaner
meint, b) Glaubigen sowie c) Juden und Christen der arabischen Halbinsel
qualifiziert er weiter mittels Adjektiven, die den Dialog etwa als apologe-
tisch, inklusivierend oder exkludierend ausweisen.®”?

Obwohl Abu Zayd seine Reflexion damit einleitet, dass solche Dialoge
héufig aus den sogenannten qul-Passagen bestehen, die dem Muster ,Sie
sagen ...; sag du ...“ folgen, ist von den sieben Beispielen zum Dialog mit
den Polytheisten nur eines tatsichlich in dieser Strukturform gehalten.®”!
Mit Ausnahme des Dialogs mit den Glaubigen verliert sich im Verlauf
seiner Argumentation zunehmend der Fokus auf die qul-Passagen. Dies
zeugt davon, dass es ihm nicht um die qul-Verse an sich geht, sondern um
den Nachweis von Rede und Gegenrede, die in eine beliebige sprachliche
Struktur und Formulierung gekleidet sein konnen. In seinen Ausfithrungen
zum Dialog mit den polytheistischen Mekkanern subsummiert er diesen
unter die Legitimations- und Abgrenzungsdiskurse: Indem der Koran etwa
auf Zuschreibungen iiber seine Zugehorigkeit zu Wahrsagerei, Dichtung
oder Poesie eingehe und sich davon abgrenze, reagiere er auf dominante
Debatten innerhalb seines Entstehungsmilieus. Dass Behauptungen iiber-

668 Gleich im Anschluss deutet Aba Zayd Sure 96:1-6, die von der kommunikativen
Struktur her eine vergleichbare Stelle ist, wiederum ohne erkennbaren Grund nicht
mehr als Explizierung der géttlichen Stimme durch Gabriel, sondern lediglich als
Informationsiibermittlung. Dies zeugt davon, dass seiner Strukturierung keine sys-
tematische Klassifizierung nach formalen oder inhaltlichen Kriterien zugrunde liegt.

669 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,

S.174-175.

670 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.22; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.177.

671 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.22-24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 177-180.

215

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

haupt entkriftet werden, aber auch die Art, in der dies geschieht, ist fiir
Abu Zayd ein Indiz dafiir, dass der Koran das Ergebnis eines diskursiven
Prozesses ist.®”

Der Dialog mit den Glaubigen hingegen ist in der Form ,,Sie fragen dich
...; sag du ...“ gehalten und kommt in der Gestalt eines Klarungs- und
Erorterungsdiskurses daher. So werden Fragen der praktischen Lebensfiih-
rung wie etwa zum Umgang mit Gliicksspiel und Wein, Waisenkindern,
Menstruation, Spesen oder Spenden, zum Kampfverbot in heilig erachteten
Monaten oder zur Verteilung von Kriegsbeute gestellt. In der Beantwor-
tung solcher Anfragen entfaltet der Koran gemafS Abu Zayd nicht nur
sukzessiv juristische Normen, sondern zeigt auch Gottes Bereitschaft, auf
das Ersuchen und die Bediirfnisse der Menschen einzugehen.®”> Anhand
des Beispiels der interreligiosen Ehe, legt er in kurzen Ziigen dar, dass
es sich bei den beiden regulierenden Versen zu dieser Thematik um zwei
unterschiedliche Diskurse handelt, die ein jeweils unterschiedliches Zielpu-
blikum ansprechen.67*

Den Dialog mit den Juden und Christen beschreibt Aba Zayd schliellich
als Verhandlungsdiskurs, der stellenweise Ziige eines Abgrenzungsdiskurses
annimmt. Als Beispiel dient ihm hier etwa der Disput um die Gestalt Jesus,
der im Widerstreit mit den Christen mit Blick auf dessen menschlichen
Status und im Widerstreit mit den Juden hinsichtlich seiner Kreuzigung
ausgetragen wurde.®”> Damit bringt er zum Ausdruck, dass je nach Ziel-
gruppe unterschiedliche thematische und inhaltliche Schwerpunkte in der
Auseinandersetzung gelegt werden.

Obwohl sich an dieser Stelle bei Aba Zayd der Fokus auf die textimma-
nenten diskursiven Beispiele zugunsten einer Neubetrachtung von Norma-
tivitdt und Tradition verlagert, lohnt es sich, bei den qul-Versen zu bleiben,
um das bisher Gesagte zu evaluieren und die kommunikative Struktur
dieser Verse und deren Bedeutung weiter zu vertiefen.

So ist zundchst einmal anzumerken, dass Abli Zayd einen sehr diffusen
Umgang mit dem Diskursbegriff pflegt. Er scheint dabei kaum diskurstheo-

672 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.179-180.

673 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.25; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.180-181.

674 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.26; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.182-183.

675 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.28-35, insbesondere 32-35; Abu Zaid (2008):
Koran neu denken, S.185-193, insbesondere 190-193.

216

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

retisch beeinflusst zu sein,®’¢ sondern lediglich im Sinne der urspriingli-
chen Bedeutung von Diskurs auf ein hin- und hergehendes Gesprich zu
verweisen. Dies zeigt sich einerseits darin, dass er seine Argumentation
grundlegend auf den Sprecherwechsel stiitzt und dafiir nach reaktiven
Strukturen sucht, wie sie etwa in Vorwurf und Rechtfertigung oder in Frage
und Antwort gegeben sind. Dass keine systematische Begriftsverwendung
vorliegt, wird andererseits auch deutlich, wenn er Begriffe wie Dialog oder
Verhandlung als Synonyme zu Diskurs verwendet.5””

In seiner diskursiven Lesart schafft es Abt Zayd jedoch, unterschiedliche
Aussagen und Zielgruppen nebeneinander stehen zu lassen. Vermeintlich
kontradiktorische Verse nimmt er nicht als Widerspriiche wahr, sondern
als Auﬁerungen, die in verschiedenen Diskurssituationen und unter Beteili-
gung anderer Adressaten entstanden sind. Zumindest liefert er damit eine
schliissige Erklarung dafiir, warum es zu denselben Themen divergierende
Versversionen mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung geben kann.6”8
Folgt man dieser Logik konsequent, konnte sich das Konzept der Abrogati-
on als hinfillig erweisen. Denn die spateren Reden wiirden nicht die frithe-
re aufheben, sondern sich an eine jeweils andere Empfangerschaft richten,
die andere Grundvoraussetzungen — etwa hinsichtlich ihres Wissensstandes
oder ihrer Lebensweise - fiir die Kommunikation und die Inhalte der
Botschaft mitbringt. In dieser adressatengerechten Kommunikation eriib-
rigt sich auch die Erwartung an durchgingig deckungsgleiche Aussagen,
und es offnet sie fiir adaptierte Varianten, welche die Universalbotschaft
unterschiedlich einkleiden. Dadurch schérft Aba Zayd noch einmal das
Bewusstsein dafiir, dass sich jede Verkiindigung in einer konkreten histori-
schen Situation ereignet und immer an eine spezifische Personengruppe
gerichtet ist.

Gleichwohl ist seine Differenzierung des Adressatenkreises anhand der
religidsen Ausrichtung keineswegs unproblematisch. So stellt die religiose
Zugehorigkeit zum einen eine fluktuierende Gréfie dar, die zwar punktuell
bestimmt, jedoch gerade in Anbetracht der Haufigkeit von Konversionen
angesichts der historischen Umbriiche in der frithislamischen Zeit, aber

676 Etwa nach Habermas (2006): Diskursethik, im Sinne eines argumentativen Dialogs
iiber die Legitimitdt von Normen oder nach Foucault (2014): Ordnung des Diskur-
ses, unter Beriicksichtigung von Machtstrukturen.

677 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S.27-28; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S.184-185.

678 Vgl. auch Ausfithrungen zu tafsil in Kapitel 5.3.

217

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

auch spater weder a priori noch auf Lebzeiten fixiert werden kann. Was
Aba Zayd als vermeintlich objektives Kriterium wirken ldsst, ist zum
anderen vielerorts textuell nicht explizit angefiihrt oder kontextuell nur
schwerlich erschliefSbar, insofern der Adressatenkreis oftmals anonym und
undefiniert bleibt.”” Andere Autoren wie der Islamwissenschaftler Matthias
Radscheit neigen deshalb dazu, die quil-Verse anhand inhaltlicher Kriterien
zu unterscheiden. Seine dreigliedrige Typenbildung umfasst je eine Gruppe
von polemischen und instruktiven Passagen und eine vom diskursiven
Kontext losgeloste Sammelkategorie, die Gebete, Credos und Ahnliches
miteinbezieht.680

Eine Besonderheit, die gerade hinsichtlich ihres kommunikativen Ge-
flechts markant ist, beriicksichtigt Ab@i Zayd nur beildufig: die Assoziation
der qui-Passagen mit prophetischer und damit menschlicher Rede. Denn
das wesentliche Charakteristikum der qul-Verse besteht darin, dass sie zum
einen als vom Menschen geforderte Rede Kklassifiziert werden, zum ande-
ren ihnen aber eine vermeintlich menschliche Rede etwa in Form eines
Zitats vor- oder nachgestellt ist. Dies mag fiir Aba Zayd, der bisher keine
Moglichkeit ausgelassen hat, die menschliche Dimension zu betonen, tiber-
raschend sein. Das Bewusstsein dariiber fehlt Aba Zayd allerdings nicht,
zumal er die sprachlichen Strukturen ,Sie sagen ... / Sie fragen ...; sag du
... durchaus transparent macht. Zwei Beweggriinde scheinen aber schwerer
zu wiegen, sodass er nicht auf die Diskussion um die Frage eingeht, ob
und in welchem Maf} die qul-Verse prophetische Rede darstellen: Erstens
richtet er seinen Fokus nicht einzig auf die quil-Verse, sodass er in seiner
Versauswahl mit einer grofleren sprachlichen Varietdt konfrontiert ist, weil
die Beispiele reaktiver Verse vielfaltige sprachliche Gestalten aufweisen.
Zweitens kann Abia Zayds Zuriickhaltung auch als Indiz seiner theologi-
schen Uberzeugung gewertet werden, die Rede Gottes nicht in ihrer gottli-
chen Herkunft infrage zu stellen. Der Engel Gabriel, dem er ein Rederecht
zugesteht, bildet hierbei keine Ausnahme, da er als ein der {ibernatiirlichen
Sphére entstammender Sprecher fungiert, der im Auftrag Gottes handelt
und spricht. Ab@ Zayds These lief3e sich entsprechend auf folgendes Ver-
stdndnis zuspitzen: Die koranische Offenbarung ist nicht menschliche Re-
de, aber unter Beteiligung menschlicher Rede und Reaktionen entstanden
und entsprechend davon beeinflusst.

679 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 33-34.
680 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S.33-35; daran wird auch ersichtlich, dass sich
Abu Zayds Einteilung inhaltlich damit deckt.

218

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

Die Funktion dieser qul-Verse wurde in der Wissenschaft kontrovers dis-
kutiert. Der katholische Theologe Hans Zirker betrachtet die qu/-Passagen
als fremde Rede, die im Koran von Gott rezitiert und deren Wiedergabe
durch den Menschen in bestimmten Kontexten erwartet wird.®8! Da sie
jedoch flexibel und offen gestaltet sind, konnen sie tiber spezifische Situa-
tionen und personelle Zuschreibungen hinweg verwendet werden.®®? So
sind die qul-Passagen ein Beleg dafiir,

wie weit sich Gott im Koran dem Bewusstsein der Menschen angenahert
und ihr Reden aufgegriffen hat, um es ihnen zu geldutertem Gebrauch
wieder zuriickzugeben. [...] In dieser Hinsicht ist der Koran ausdriicklich
Gottes und der Menschen Wort in einem.583

Fiir muslimische Theologen etwa galt das qul als Ausdruck einer Ehrung
Gottes, insofern es eine unmittelbare Hinwendung zum Adressaten ohne
Vermittler darstellt. Es dient damit in einer Doppelfunktion sowohl zur
Markierung einer direkten Botschaft Gottes als auch zur Markierung des
Propheten als Sprachrohr, der der Aufforderung zur Verkiindigung des Ge-
sagten nachkommen soll.58¢ Ahnlich ist es in der frithen orientalistischen
Forschung zu finden: So sah etwa Josef Horovitz (1874-1931) im qul eine
wiederkehrende Erinnerung daran, dass der Sprecher Gott ist, wihrend
laut Gustav Richter (1806-1839) die qul-Passagen zur Betonung der gott-
lichen Anweisungen dienen.®®> Die spitere Forschung hingegen schlug
eine andere Richtung ein: Fiir den Orientalisten Theodor Néldeke (1836-
1930) etwa gibt Gott mittels des qul dem Propheten ein Werkzeug an die
Hand, seine eigenen, prophetischen Worte zu sprechen und die Verse mit
eigenen Inhalten zu fiillen.%%¢ Fiir John Wansbrough (1928-2002) dienen
die qul-Passagen als rhetorische Hilfsmittel, um verschiedene Perikopen
miteinander zu verbinden, die als prophetische Rede galten und nun durch
die Inkorporation in den Koran zur Rede Gottes erhoben wurden.®®” Eine
fiir die Islamisch-theologischen Studien deutlich akzeptablere These pra-
sentiert der Islamwissenschaftler Matthias Radscheit: Die qul-Verse dienen

681 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 105.

682 Vgl. Zirker (2018): Koran, S.106.

683 Zirker (2018): Koran, S.107.

684 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 36.

685 Vgl. Horovitz (1926). Koranische Untersuchungen, S.5; Richter (1940): Sprachstil
des Koran, S. 65.

686 Vgl. Noldeke (1982): Neue Beitrége, S. 8.

687 Vgl. Wansbrough (1977): Quranic Studies, S. 13-15, 46-47.

219

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

ihm zufolge dazu, die beiden vermeintlich gegenldufigen Anspriiche zu har-
monisieren, eine unmittelbare Offenbarung ohne menschliche Intervention
und zugleich eine durch den Propheten vermittelte Offenbarung zu sein.%88
Dies leitet er anhand der chronologischen Entwicklung der qul-Verse her,
die er wie folgt zusammenfasst:

In the first stage there is no mentioning of a prophet at all. The suras
of the second stage are directed in an ambiguous way to a special recip-
ient or to man in general. In the third stage a prophet is addressed
and exhorted to fulfil his cultic and prophetical duties. The picture of
this prophet is further shaped in the next stage where God and the
unbelievers discuss the legitimacy of the prophet in polemical form. It
is only in the last stage that by means of the imperative qul the prophet
is introduced into the dispute where he takes up God’s cause in various
literary forms.%%°

Diese qul-Verse dienen demnach dazu, die Figur des Propheten in den
Text zu inkorporieren, wodurch der Prophet nicht als Sprachrohr hinter
der Botschaft verschwindet, sondern einen prominenten, linguistisch gar
markierten Platz innerhalb der Offenbarung erhalt.®° Gleichwohl versteht
Radscheit die gul-Passagen mit der voran- und nachgestellten zitierten
Rede nicht als real stattgefundene Auseinandersetzungen:

[T]hey are not reports on historical disputes between the prophet and his
opponents but rather constructed dialogues which formulate the Muslim
identity in kind of simulatio.®!

Diese qul-Verse stellen demnach nicht reale Gesprachserfahrungen, son-
dern Gesprichsinszenierungen dar, die als stilistische Mittel dienen, um
dogmatische Inhalte einzukleiden.®®? Es handelt sich so um Mustergespra-
che, die in stereotyper Weise das Verhalten der Sprechenden durchspielen
und veranschaulichen.®®® Wihrend sich in einem realen Gesprich Rede
und Gegenrede in der Regel abwechseln, bleibt es hier beim Aufeinander-
treffen von kontriren Positionen. Markant ist dabei, dass diese qul-Verse

688 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 37-38.

689 Radscheit (1997): Word of God, S. 41.

690 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 41.

691 Radscheit (1997): Word of God, S. 35, Hervorhebung im Original.
692 Vgl. Radscheit (1996): Koranische Herausforderung, S. 25.

693 Vgl. van Ess (1997): Theologie und Gesellschaft, S. 623.

220

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

ein neues Thema einleiten und so der Herstellung von thematischen Uber-
gangen dienen.®%*

Ob Abu Zayd die qui-Verse als wirklich ergangene Rede der Angespro-
chenen deutet oder auch die Option eines stilistischen Mittels zulassen
wiirde, mit dem Gott seine Botschaft mit den gewiinschten Effekten plat-
zieren kann, ist aus seinen Ausfithrungen nicht ersichtlich. Seine positive
Resonanz auf sprachwissenschaftliche Untersuchungen zur Funktion von
Sprachstilen und Metaphern lassen vermuten, dass er sich beiden Deutun-
gen gegeniiber nicht verschliefit. Tendenziell aber ist anzunehmen, dass
Abu Zayd in seinem Entwurf die Dialoge als historische Ereignisse betrach-
tet, die in den Koran aufgenommen wurden, da sein Argument der Diskur-
sivitat basal darauf beruht. Gleichwohl ist die Interpretation als konstruier-
te Dialoge mit seiner Sichtweise durchaus kompatibel: Der Koran enthalt
keine fremde Rede im wortlichen Sinn, aber durch die Stimme Gottes
erhdlt auch der Mensch eine Stimme im Koran. Es handelt sich dabei um
eine von Gott gefiihrte Stimme. Der Koran fithrt die Rede Gottes und die
des Menschen in einer ganz eigentiimlichen Art und Weise zusammen,
indem er sie einbettet.®®> Daher stellt sie keine fremde, sondern eine von
Gott aufgenommene, gelduterte und autorisierte Rede dar.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

Abu Zayd hat die Miindlichkeit des Textes und die Wichtigkeit der Rezi-
tation immer wieder betont, jedoch nicht vertieft. Der Themenkomplex
Rezitation findet sich bei Abai Zayd nicht in einer systematischen Ausarbei-
tung, sondern vielmehr verstreut in Form mitgefithrter Gedankenfragmen-
te. Nichtsdestotrotz misst Abti Zayd der Rezitation eine hohe Relevanz fiir
ein addquates Verstandnis des Korans und den Umgang mit ihm als Offen-
barungsgeschehen zu. Auch wenn er selbst zu Lebzeiten seine Ansichten
nicht ausfiihrlich zu Papier gebracht hat, waren seine wenigen Auflerungen
dennoch wichtige Impulsgeber fiir die Relektiire der dsthetischen Dimen-
sion des Korans. Fine Frucht, die daraus entstanden ist, ist das fiir die
Islamisch-theologischen Studien wegweisende Werk von Navid Kermani.
Da der Fokus auf die Rezitation angesichts der geringen Informationsdich-
te mit Aba Zayd allein nicht bewerkstelligt werden kann, stiitzen sich

694 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Uberlieferung, S.278-279.
695 Vgl. Robinson (2003): Dicovering Qur’an, S. 234.

221

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

die folgenden Gedankenginge auf weitere Autoren, allen voran Kermani,
sodass sich hier der Fokus auf Abl Zayd verliert. Obschon dies ein Un-
gleichgewicht zum bisherigen Vorgehen in den vorausgegangenen Kapiteln
darstellt, rechtfertigt nicht nur die bescheidene Quellenlage, sondern auch
der Umstand, dass Kermanis Werk zumindest in gedanklicher Kontinuitat
zu Abii Zayds Bestreben steht, diesen Schritt.

6.2.1 Rezitation - die menschliche Seite von Offenbarung?

In seinem Denken differenziert Abii Zayd grundsitzlich zwischen zwei
Dimensionen des Korans: der literarischen, die insbesondere durch sprach-
wissenschaftliche und textkritische Analysen erschlossen werden kann und
auf das mentale und kognitive Begreifen abzielt, und der rituell-kommuni-
kativen Ebene, die insbesondere durch den rezitatorischen Vortrag erfahr-
bar wird und die Sinne des Menschen anspricht und beriihrt.®°¢ Auch wenn
Abu Zayd in seinen Arbeiten weitgehend ein sprachwissenschaftliches In-
teresse verfolgt, streift er hier und da kursorisch einige Aspekte, die fiir die
sinnlich-rituelle Dimension mafigeblich sind.

Zwar begreift Abt Zayd den Rezitationsakt bereits in sich als Ritual,®”
er diskutiert ihn jedoch vorwiegend als Bestandteil des Gebets, das von der
miindlichen Wiedergabe unterschiedlicher Koranpassagen in rezitierender
Form gekennzeichnet ist. Dabei greift er erneut auf ein kommunikations-
wissenschaftliches Vokabular zuriick und beschreibt das Gebet als einen
Kommunikationskanal auf Mikro-Ebene, der eine Semi-wahy-Situation
darstellt, insofern sich der Mensch zeitgleich als Rezitator und Horer und
damit als Sprecher und Rezipient erfahrt.%® Da seiner Auseinandersetzung
mit dieser rituellen Dimension des Korans eine kommunikationstheoreti-
sche Einbettung fehlt, bleibt jede der drei kommunikationsbezogenen Gro-
flen vage:

Erstens wird der Begriff Kommunikationskanal lediglich dadurch be-
stimmt, dass er als ,parallel zur prototypischen Kommunikation ver[lau-
fend umschrieben wird, E. I.-A.], durch die der Koran geoffenbart wur-
de%®? also mit Verweis auf und in Analogie zu wahy. Womdglich meint

696 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.
697 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 20.
698 Vgl. Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 140-143.
699 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 141.

222

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

er damit den gesamten Ubertragungsweg, der seinen Ausgangspunkt im
menschlichen Gebet nimmt und zu Gott hinfithrt - und damit etwa
als prototypisches Spiegelbild zu wahy in umgekehrter Richtung erfolgt.
Denkbar ist auch ein stirkerer Fokus auf die rdumliche Uberbriickung,
insofern er die Rezitation als existentiellen Raum beschreibt, in dem Gott
und Mensch sich begegnen, ohne dass dabei Gott vermenschlicht oder der
Mensch vergottlicht wiirde.”00

Zweitens scheint seine Entlehnung des Begriffs ,,Mikro-“ aus der Kom-
munikationswissenschaft nicht nur das géngige Verstindnis einer sozialen
Interaktion zwischen mindestens zwei Beteiligten zu meinen, sondern auch
einen temporalen Aspekt zu implizieren. Dies wird daran ablesbar, dass fiir
die Unterscheidung zwischen Gebet als Kommunikationskanal auf Mikro-
Ebene und Pilgerfahrt als Kommunikationskanal auf Makro-Ebene nicht
die Teilnehmerzahl das entscheidende Kriterium darstellt. Vielmehr wird
anhand der téglichen resp. jahrlichen Umsetzung differenziert.”%' Drittens
bleibt die Unklarheit bestehen, worauf sich das ,semi“ in der wahy-Situa-
tion bei Abii Zayd genau bezieht. Das ist an dieser Stelle auch deshalb
nicht ginzlich rekonstruierbar, da er gerade in diesem Aufsatz einleitend
wahy als nonverbalen Vermittlungsakt fasst, im Kontext des Gebets jedoch
auf die akustische und miindliche Dimension von wahy verweist, die eine
gesprochene Sprache voraussetzt.”2 Moglicherweise spielt er mit dem Be-
griff ,semi“ darauf an, dass die initiale Kommunikationssituation teilweise
reproduziert wird, sich jedoch in einigen Aspekten, wie etwa der Rich-
tungsanzeige — dieses Mal von Mensch zu Gott —, abweicht und deshalb
zwar keine Deckungsgleichheit, aber dennoch partiell Ubereinstimmungen
zu verzeichnen sind. Er selbst stellt explizit zwei Gemeinsamkeiten heraus:
Zum einen stellt sowohl das wahy als auch das Gebet einen Kommunika-
tionskanal zwischen Gott und Mensch dar, zum anderen sind beide zeitge-
bunden, insofern beide einen Anfang und ein Ende haben.”®

Uber diese mit dem Gebet verkniipfte Beschiftigung mit der Rezitation
hinaus thematisiert Aba Zayd des Weiteren, wie bestimmte Wendungen

700 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S.1; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,

701 El-gll.zibu Zayd (2000): God and Man, S.8-9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,

702 El-gllfli_bléZayd (2000): God and Man, S.3-4; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,

703 sl-gll.z?\_bgjzayd (2000): God and Man, S.7, 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.137, 141.

223

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

aus dem Koran das alltdgliche Leben der Muslime durchdrungen haben.”04
Damit deutet er eine Art Profanisierung der Rede Gottes an, die aus dem
rituellen Kontext herausgelost und mit dem téglichen Leben verflochten
wird. Auch wenn sich in diesen lebenspraktischen Beziigen zweifelsohne
konkrete anthropologische Ziige finden lassen, spricht gerade sein wichti-
ger Hinweis auf die zeitliche Begrenzung des Offenbarungsgeschehens wie
auch des rezitatorisch begleiteten Ritualvollzugs dafiir, die Rezitation nicht
von vornherein mit einer zeitlich nicht eingrenzbaren Alltagspraxis zu kor-
relieren, sondern den Status von Rezitation zunachst als das zu reflektieren,
wozu sie theologisch intendiert ist: als kultische Kommunikation mit Gott.

Einige Anhaltspunkte dafiir finden sich im Werk Ein Leben mit dem
Islam, in dem Navid Kermani die Lebensgeschichte Abli Zayds erzdhlt
und gleichzeitig thematische Einblicke in dessen Denken gewihrt.”%> So
beschreibt der vorwiegend an der hermeneutischen Methodik interessierte
Abu Zayd etwa exemplarisch, dass die zahlreichen Wiederholungen dessel-
ben Satzes in Sure 55, — namlich ,Welche der Gnaden eures Herrn wollt ihr
beide leugnen?* — syntaktisch und literaturwissenschaftlich zwar irritieren
und im Lesen iiberfliissig erscheinen mdgen, rezitatorisch aber ungemein
wichtig sind, um dem Gesagten Eindringlichkeit zu verleihen.”?® Damit
weist Abli Zayd darauf hin, dass sich der Sinngehalt nicht allein durch die
semantische Ebene, sondern auch durch die rezitatorische Gestaltung des
Textes ergibt:

Die Bedeutung des Korans geht also erst in der Rezitation wirklich auf.
Beschriankt man sich auf das Schriftstiick, missachtet man den rituellen
Aspekt des Korans, dann verliert man, was man die dsthetische oder
sinnliche Erkenntnis der Offenbarung nennen kann. [...] Jede Religion
bedarf sinnlicher oder &sthetischer Erfahrungen. Im Islam ist es vor al-
lem die Koranrezitation, die diese Funktion erfiillt. Sie ist ein spiritueller
Vorgang und ritueller Akt: Indem der Glaubige die Rede Gottes hort,
hort er den Sprecher selbst — er hort Gott. Gott wird ihm gegenwirtig,

704 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 11-14; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S.148-154.

705 Bei diesem Werk handelt es sich streng genommen nicht um eine wissenschaftliche
Publikation, sondern um eine Biographie, die mit Abt Zayds wissenschaftlichen
Ansichten aus seinen akademischen Schriften aufbereitet ist. Sie soll dennoch be-
riicksichtigt werden, weil hier wichtige theologische Aspekte der Rezitation vorge-
stellt werden.

706 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 19.

224

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

und gleichzeitig vergegenwirtigt er sich selbst im Angesicht dieses gottli-
chen Sprechers. [...] Und die Mystiker sprechen bisweilen davon, dass
man den Koran so lange vortragen soll, bis man seine Zunge vergisst und
ganz und gar im Vortrag aufgeht, sich im Vortrag auflgst. Der Mystiker
wird dann zum Vortragenden, zum Vorgetragenen und zum Vortrag
selbst — es ist eine Unio mystica, die sich einstellt, ein Nachvollzug des in-
itialen Offenbarungsaktes. Soweit geht der einfache Glaubige zwar nicht,
aber selbst fiir ihn ist die Koranrezitation zumindest ein Herbeirufen des
gottlichen Segens.”?”

In diesem dichten Zitat werden bereits fiinf zentrale Merkmale von Rezita-
tion angesprochen, wenn auch nicht weiter ausgefiihrt: Erstens thematisiert
Abu Zayd den iiber die Sinne gesteuerten Erfahrungshorizont. Mit der
asthetischen und sinnlichen Dimension wird der Fokus auf die wahrnehm-
bare und damit phdnomenologische Ebene von Offenbarung gelegt. Der
Zugang zur Offenbarung erfolgt hier nicht primar hermeneutisch, sondern
liturgisch im Kontext des rituellen Praxisvollzugs. Zweitens verweist seine
Differenzierung zwischen einer lesenden und einer vortragenden Stimme
auf einen je eigenen Rezeptionsmodus. Denn im Unterschied zu einer
Schriftlektiire, die visuell erfolgt, erfordert der miindliche Vortrag zunéchst
eine auditive Wahrnehmung, die anschlieflend eine aktive Sprechhandlung
nach sich zieht. Drittens hebt Abti Zayd die Anwesenheit Gottes hervor, die
mit dem Rezitations- und Horakt einhergeht. Gott wohnt dem Rezitations-
akt inne, sodass in der Vergegenwirtigung eine Wahrnehmung entsteht,
als ob er direkt und erneut zum Menschen sprechen wiirde. Viertens
rekurriert Aba Zayd auf eine spezifisch mystische Rezeptionshaltung, die
eine Verschmelzung von Subjekt und Objekt — im mystischen Vokabular
eine Entwerdung des Sprechers im Gesprochenen - suggeriert. Damit
spricht er die radikalste Form von Identifikation an. Wenngleich dieses
Verstindnis auflerhalb von mystischen Kreisen nicht mitgetragen wird,
besteht Konsens dariiber, dass im Rezitationsakt eine erneute Zuwendung
Gottes geschieht.” Fiinftens greift Aba Zayd auf, dass im Rezitationsakt
das Offenbarungsgeschehen nacherlebt wird. Die Rezitation ist damit nicht
eine Darstellung, sondern ein mimetischer Akt. Neben diesen fiinf lasst

707 Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S.19-20.

708 Obwohl sprachlich betrachtet nicht klar ist, ob sich die Ablehnung auf die radi-
kalste Version der Unio bezieht oder auch gegen den Nachvollzug des initialen
Offenbarungsaktes richtet, ist Ersteres wahrscheinlicher; vgl. dazu auch die Position
weiterer muslimischer Stimmen im nachfolgenden Kapitel 6.2.3 dieser Arbeit.

225

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

sich eine sechste Dimension im Kontext seiner Reflexion iiber die Rezi-
tation im Gebet finden, wo er dem Auswendiglernen des Korans einen
besonderen Stellenwert beimisst. All diese Punkte zusammengenommen
besteht die Rezitation als Zusammenspiel von gottlicher Rede und mensch-
licher Nachrede aus den sechs Dimensionen Liturgie, Performanz, Mime-
sis, Vergegenwirtigung, Aktualisierung und Memorieren, die es nun in den
nachfolgenden Kapiteln weiter zu vertiefen gilt, um sie dann systematisch
in jhrer Bedeutung fiir eine theologische Anthropologie zu erértern.

6.2.2 Sprechen, horen, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem
Koran

Mit der Riickbesinnung auf die oral-sinnliche Dimension wurde der Rezita-
tion wieder ein prominenterer Platz in den Koranwissenschaften zugewie-
sen, indem sie der Exegese nicht nach-, sondern gleichgeordnet wurde.
Hervorgehoben wurde dabei, dass Offenbarung mindestens genauso von
der Rezitation wie von der Semantik getragen wird, weshalb der Koran in
sich bereits einen Wert trédgt, der sich nicht erst durch ein hermeneutisches
Verstehen ergibt.”% Jenseits seines Informationsgehalts kommt dem Koran
als liturgische Grofle eine fundamentale Bedeutung zu:7!0

It [the Quran; E. I.-A.] was never designed to be read for information
or even for inspiration, but to be recited as an act of commitment in wor-
ship; nor did it become a mere sacred source of authority as the founding
of Islam receded into time. It continued its active role among all who
accepted Islam and took it seriously. What one did with the Quran was
not to peruse it but to worship by means of it; not to passively receive it
but, in reciting it, to reaffirm it for oneself: the event of revelation was
renewed every time one of the faithful, in the act of worship, relived the
Qur’anic affirmations.”!

709 Vgl. Denny (1980): Exegesis, S. 91; Nelson (1985): Art of Reciting, S. XIV; Kermani
(2015): Gott ist schon, S. 220.

710 Liturgie stellt dabei ebenfalls eine begriffliche Entlehnung aus der christlichen
Theologie dar, mit der rituell-praktische Elemente muslimischer Handlungsvollziige
beschrieben werden, die weitgehend kanonisiert sind; vgl. Ballnus (2014): Text und
Performanz, S. 173, Anm. 604.

711 Hodgson (1974): Venture of Islam, S.367.

226

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

Was der Islamwissenschaftler Marshall Hodgson hier beschreibt, ist der
liturgische Charakter der Koranrezitation, die den Koran aus dem Ver-
standnis als verschriftlichter Text und der damit verbundenen Starrheit her-
auslost und stattdessen als Handlungsakt zu einem dynamischen Ereignis
werden ldsst. Der Koran bezieht sich damit auf eine orale und dadurch akti-
ve und fortdauernde Wirklichkeit.”? Eine Offenbarung, die kompositorisch
auf eine Rezitation hin angelegt ist und erst vorgetragen ihre Ontologie
realisieren kann, ist daher nicht als Lesetext, sondern als Horerlebnis zu be-
handeln.”B Zwar kann der Text, der heute auch als Schriftkorpus vorliegt,
im eigenen Kdmmerchen still und fiir sich gelesen werden, doch ist er als
offentliche Rede im Kern zur konkreten miindlichen Umsetzung vor einer
Horerschaft bestimmt.”** Insofern der Koran ein zu liturgischen Zwecken
intendierter Text ist, dient er wesentlich der kultischen Kommunikation.
Dabei kommt ihm jedoch nicht erst durch ein Kultritual diese Bedeutung
zu. Vielmehr verfligt die Rezitation per se — und damit {iber seine Anwen-
dung im Gebet hinaus - bereits iiber einen rituellen Charakter.””> Sie ist da-
mit in sich Gottesdienst — und dadurch dem Handlungsfeld des Menschen
zugeordnet.

Als Text, der zum akustischen Erklingen intendiert ist, bedarf der Koran
folglich stets einer Performanz. Denn als Rede Gottes konstituiert, will
der Koran im Sprechakt nachvollzogen werden. Gott prasentiert sich da-
durch nach koranischem Selbstverstindnis nicht als etwas Erscheinendes,
sondern als etwas Erklingendes — noch genauer: als durch den Menschen
Erklingendes.”’® Die irdische Realisierung der Rede Gottes ist damit funda-
mental auf den Menschen angewiesen. Insofern nun die Rezitation der Um-
setzung durch den Menschen bedarf, ist der Koran auch mafigeblich Teil
des menschlichen Handelns.””7 Mehr noch, ohne die rezitatorische Darstel-
lung des Menschen bleibt die Offenbarung in ihrer Gestalt als Rede Gottes
transzendent verborgen. Mit der Performanz und der damit verbundenen
Relation von Sprechakt und Handlung wird eine Interaktion mit dem Text
erzeugt. Diese performative Dimension ermdglicht eine rezeptive Perspek-

712 Vgl. Graham (1984): Earliest Meaning, S.373; Kellermann (1995): Miindlichkeit,
S.2.

713 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.

714 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.197.

715 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 220; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 56.

716 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218.

717 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVI; Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 2.

227

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

tive, die nicht lediglich in der Ethik oder Dogmatik aufgeht, sondern den
religiosen Handlungsvollzug in den Mittelpunkt riickt.”8

Aus der selbstreferentiellen Bestimmung zur Rezitation ergibt sich im
Umkehrschluss der Horakt als Rezeptionsmodus von Offenbarung. Rezi-
tations- und Horakt bilden damit zwei Seiten einer Medaille. Wéhrend
im deutschen Sprachgebrauch das Hoéren dem Empfanger der Botschaft
zugeordnet ist und dadurch oftmals als passiver Akt der Rezeption wahrge-
nommen wird, bezeichnet das arabische sami‘a oder istama‘a eine aktive
Handlung des Hinhorens und verfiigt demnach ebenso {iber einen perfor-
mativen Charakter.”? Der Horer gehort in seiner emotionalen Ergriffen-
heit, in seiner durch das Horen bewirkten Verdnderungen mafigeblich zum
Kommunikationsszenario dazu:

The recitation of the Qur'an is more than the enunciation of text and
more than the literal fulfillment of devotional exercise. As defined by
generations of religious scholars, the ideal recitation of the Quran should
involve reciter and listener in the significance of the revelation, intellectu-
ally and affectively as well as spiritually, for each moment of recitation
evokes the moment of revelation.”20

Der Rezitationsakt konstituiert demnach eine Interaktion, die zwei Rollen
voraussetzt: Sprechen und Horen. Wenn auch die Méglichkeit mitgedacht
ist, dass eine einzelne Person eine Doppelrolle einnehmen kann, wird
die Anwesenheit von mindestens zwei Personen angestrebt, weil sie der
initialen Kommunikationssituation ndher kommt. Dies zeigt sich auch
daran, dass bis in die 1950er Jahre hinein die physische Koprasenz von
rezitierender und hérender Person theologisch erwartet wurde und erst mit
dem Aufkommen von Tonaufnahmen und deren allmédhlicher Akzeptanz
an Bedeutung verlor.”?! Doch auch in kommunikativer Hinsicht ist fiir eine
Rede die Anwesenheit einer Zweitperson konstitutiv, da sie andernfalls zu
einem Monolog wird. Rezitieren und Hoéren bedingen sich also gegenseitig
und erfolgen in Abhidngigkeit voneinander. Erst im Zusammenspiel der
beiden Komponenten verwirklicht sich die initiale Redesituation.
Gleichwohl gibt es neben dem Sprechen und Héren eine dritte perfor-
mative Ebene, ndmlich jene der Identifikation. Dadurch, dass der Text nicht

718 Vgl. Husmann (2013): Bibel und performative Didaktik, S. 435.
719 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.173.

720 Nelson (1985): Act of Reciting, S. 188.

721 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 10.

228

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

lediglich fliichtig gelesen oder passiv gehort, sondern memoriert aus dem
Gedachtnis vorgetragen und aktiv vernommen wird, wird ein Raum zur
Identifikation mit dem Gesagten und Gehorten geschaffen. So schreibt
etwa der Islam- und Musikwissenschaftler Andreas Kellermann zum per-
formativen Charakter der Rezitation:

Hier wird die individuelle metaphysische Erfahrung des Propheten als
Adressat der Offenbarung und Sender der Botschaft im Nachvollzug
durch den Tradenten zum klanglichen Erlebnis, das sich immer wieder
neu und anders manifestiert und in dem die persdnliche Religiositt
des Lesers ihr Ausdrucksmedium findet, in dem er die Mdglichkeit hat,
sein Ich zwecks ,Erkenntnis und Bestimmung seines Wesens‘ (Lotman
1972: 101) zu kodieren. Das Ritual der Koranlesung besteht im personli-
chen Nacherleben des Offenbarungsaktes, wobei nicht nur ein ,initialer
Sprechakt, sondern auch die Einstellung des Empfingers und des zu-
kiinftigen miindlichen Tradenten zum offenbarten Gotteswort nachvoll-
zogen wird — und das ist viel mehr, als schriftlich repréasentiert werden
koénnte.”22

Gerade dieser personlich nachempfundene, performative und dynamische
Charakter unterscheidet die Rezitation also von einem simplen Konsum,
der allenfalls bei einer schriftlichen Lektiire drohen kdnnte. Vielmehr wird
durch die Rezitation eine eigene, personliche Beziehung zur Offenbarung
aufgebaut, wodurch sie immens an Wert gewinnt. Weil die Rezitation Tra-
gerin von Erfahrung ist, vermag sie auch eine Einheit zwischen rezitieren-
der und horender Person herzustellen und damit auch Gemeinschaft zu
vermitteln.”?3

Durch den dreifach performativen Charakter stellt die Rezitation nicht
nur eine Erinnerung an ein zuriickliegendes Geschehnis dar, das nacher-
zahlt wird, sondern wird selbst zum Ereignis, zum Nacherlebnis.”>* Beglei-
tet durch die melodidse Untermalung der rezitierten Inhalte versetzt sich
der Rezitierende in das an Muhammad ergangene Offenbarungsgeschehen
hinein und macht sich dabei seine Rolle und Position in der Kette der
Sprechakte bewusst, die bis zu Gott zuriickreicht.”?> In der Rezitation
ereignet sich das Offenbarungsgeschehen von Neuem, sodass der initiale

722 Kellermann (1995): Mindlichkeit, S. 25.
723 Vgl. Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 16.
724 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 220.
725 Vgl. Kellermann (1996) Koranlesung, 18.

229

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Kommunikationsakt zwischen Gott, Engel und Prophet nachempfunden
und die Ansprache an den Propheten nachvollzogen wird. So sprechen
einige muslimische Theologen davon, dass in der Rezitation sich die Offen-
barung Gottes von Neuem ereigne.”?® Die Parallele zum Nacherleben des
initialen Offenbarungsaktes wurde von einigen muslimischen Theologen
so weit gezogen, dass gesagt wurde, Gott sei es, der im Rezitationsakt zu
horen ist, so, als ob er selbst spriche: Damit ist dem Rezitationsakt ein
offenbarungsahnlicher Status zugeschrieben worden.”?” Auch sozialanthro-
pologische Studien iiber die Koranrezitation halten dhnliche Auffassungen
fest:

[H]e who chants Quranic verses — Gabriel, Muhammad, the Quran-re-
citers, or the ordinary Muslim, thirteen centuries further along the chain
— chants not words about God, but of Him, and indeed, as those words
are His essence, chants God himself.728

Die Rezitation ist folglich keine Darstellung Gottes, sondern eine erfahr-
bare Erneuerung seiner Zuwendung. Im Rezitationsakt erfahrt sich der
Mensch als gegenwirtig Angesprochener und wird dadurch beféhigt, den
kommunikativen Akt am eigenen Leib mimetisch nachzuerleben. Dabei
stellt das Nacherleben, wie u. a. Kermani herausgearbeitet hat, lediglich
eine Annéherung an das vorher Ergangene und Gesagte dar und ist im
Sinne einer Nachahmung, hikdya, zu verstehen. Im Begrift hikaya spiegelt
sich eine @sthetische Rezeption des rezitatorischen Vorgangs, womit er
dem griechischen Terminus mimesis entspricht.”? Dieser bezeichnet eine
schopferische Titigkeit eines Artisten, die der Darstellung einer existieren-
den Wirklichkeit lediglich einen imitierenden Charakter zuschreibt und so
in Abgrenzung zur idealistischen Auffassung gerade nicht eine autonome
Schopfung aus dem eigenen Geist heraus ist. Dabei wird der schopferische
Anteil des Rezitators nicht bestritten, aber das Ausmaf3 seiner Kreativitit ist
doch durch die tagwid-Regeln gerahmt. Denn im mimetischen Akt gilt es,
das Werk in seiner eigenen, objektiv gefassten Konstitution hervorzubrin-

726 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.218, 225. Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.3 zum
sakramentalen Charakter.

727 Beispiele dazu finden sich bei Kermani (2015): Gott ist schon, S.221-222; van Ess
(1961): Gedankenwelt, S.208-209; Bowering (1980): Mystical Vision, S.95; Gram-
lich (1978): Gaben der Erkenntnisse, S. 41.

728 Geertz (1976): Art as Cultural System, S. 1489-1490.

729 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.228; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 380-
381.

230

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

gen. Nicht der Kiinstler verwirklicht seine Personlichkeit durch den Text in
Form einer subjektiven Interpretation des Stiicks, sondern er verwirklicht
den Text, indem er ihn nach der kiinstlerisch vorgegebenen, der intendier-
ten und der faktisch angelegten Binnenstruktur des Textes rezitiert.”>? So
schreibt der muslimische Religionspiddagoge Harry Harun Behr pointiert:

Gerade in der Selbstaufgabe im Moment der Anbetung, da die eigene
Rede verstummt und der Korper als Resonanzraum fiir die Rede Gottes
geoftnet wird, liegt die Erfahrung der grofiten Nahe zu Gott, das Spiiren
seiner unmittelbaren Gegenwart.”3!

In der Rezitation schafft der Mensch in sich einen Raum fiir die Begegnung
mit Gott. Allerdings handelt es sich dabei nicht um eine Verdrdngung, die
nach dem Prinzip ,Je weniger Mensch, desto mehr Gott® greift. Denn der
Mensch nimmt sich nicht in dem Sinne zuriick, dass er seine Existenz
einschrankt oder verkleinert, sondern dass er in seiner Menschlichkeit dem
Gottlichen zur irdischen Manifestation verhilft.”3?

6.2.3 Vergegenwirtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung
des Korans und ihren Folgen

Erst der Rezitator und damit der Rezipient ruft den Koran ins aktuelle
Dasein. Da sich die Ontologie des Korans als gesprochene Rede Gottes
erst durch den menschlichen Sprechakt verwirklicht, existiert der Koran
infolgedessen immer nur in vergegenwirtigter Form:

[Im] Rezitationscharakter [...] ist eine theologische Konsequenz impli-
ziert [...]: der Koran hat seinen Seinszustand nicht als geschriebenes
oder gedrucktes Wort, sondern nur im Vortrag und damit immer nur ak-
tuell. [...] Erst der Rezipient, als Interpret und Vortragender [...], bringt
den Koran zu aktuellem Dasein, erlost ihn aus der ,Materie der Worte
[...].733

Insofern die intendierte Bestimmung des Korans zum liturgischen Vortrag
erst und nur durch den rezitatorischen Akt umgesetzt werden kann, exis-

730 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 228-231.

731 Behr (2014): Das islamische Gebet, S. 154.

732 Vgl. dazu auch Kapitel 3.1.3.

733 Kermani (2015): Gott ist schén, S. 197-198, Hervorhebung im Original.

231

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

tiert der Text nie unabhingig vom Menschen. Der Text ist also erst, wenn
er von jemandem rezitiert wird.”3* Seine Aktualisierung bleibt dabei ange-
sichts des singuldren Charakters jeder lebendig vorgetragenen Rede stets
einmalig:

Jede Lesung ist damit ein einzigartiges, in der Improvisation sich ent-
wickelndes, von der Interaktion mit den Horern befruchtetes, nicht
wiederholbares und die Einzelheiten einer vorangegangen Lesung nicht
wiederholen wollendes Ereignis, in welchem dem Vortragenden Gestal-
tungsmoglichkeiten von der Melodiefithrung, der Vorgabe und dem si-
tuationsbedingten Wechsel des rhythmischen Musters, Wiederholungen
einzelner Textpassagen bis bin zur Wahl zwischen verschiedenen tiberlie-
ferten Wortlauten iiberlassen wird. Damit wird dem Vortragenden ein
substantieller Anteil an der Aktualisierung des Textes zugebilligt, der um
so hoher ist, je weiter man in der islamischen Geschichte zuriickgeht.”®

Der Aktualisierung wohnt ergo eine Individualitdt inne, die zwar plural,
aber nicht beliebig ist. Denn der tagwid, das Regelwerk fiir die korrekte
Wiedergabe, konserviert den ,,archaischen’ Sprachzustand’3¢ indem er
nicht nur die Intonation steuert und die Wirkung durch poetische Stilmittel
erzeugt, sondern auch die Differenzierbarkeit der géttlichen Rede von der
Alltagssprache gewidhrleistet. Eine vorangegangene Rezitation zu kopieren
gilt nicht als erstrebenswertes Ziel, vielmehr soll die bisherige Rezitations-
erfahrung durch eine von Richtlinien geleitete Improvisation um neue
Erlebnis- und Sinndimensionen erginzt werden.”” Dabei geht es darum,
den zuhdrenden Menschen auf immerzu neue Weise anzusprechen, ihm
neue Kommunikationsangebote zu machen und -wege anzubieten.

Im Nacherleben des initialen Offenbarungsaktes wird auch die Prisenz
Gottes vergegenwirtigt, womit der Rezitation ein sakramentaler Charak-
ter zukommt.”38 Obschon gegeniiber dem christlich gepréigten Begrift des
Sakraments Vorbehalte seitens muslimischer Kreise bestehen,”® gibt es
doch einige Analogien, wie etwa der katholische Theologe und Islamwis-

734 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 198.

735 Kermani (2015): Gott ist schon, S.198.

736 Kellermann (1995): Mindlichkeit, S. 18.

737 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 7; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 66.

738 Vgl. Schimmel (1995): Zeichen Gottes, S.206; Cragg (1973): Mind of Qur’an, S.27;
Karimi (2012): Versuch einer asthetischen Hermeneutik, S.27; Kermani (2015):
Gott ist schon, S. 21; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 397.

739 Vgl. Khoury/Hagemann (1986): Christentum und Christen, S. 135-142.

232

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

senschaftler Andreas Renz aufgezeigt hat. Sie finden ndmlich dann eine
Entsprechung im Islam, wenn sie als Zeichen einer gnadenvollen Zuwen-
dung und Vergegenwirtigung Gottes verstanden werden, die nicht nur
auf die gottliche Wirklichkeit verweisen, sondern diese auch in sich tra-
gen. Als Zeichen kdnnen sie so im Sinne von Vertretungssymbolen auf
etwas Abwesendes verweisen, iiber etwas informieren oder aber im Sinne
eines Realsymbols eine andere Wirklichkeit vergegenwirtigen. Diese Ver-
gegenwirtigung erfolgt mittels sogenannter Sakramentalien, d. h. sinnlich
wahrnehmbarer Handlungen, die auf eine iibersinnliche und damit nicht
wahrnehmbare Wirklichkeit verweisen und dadurch das zu Vergegenwarti-
gende fiir den Verstand, das Herz oder die Sinne ins Bewusstsein rufen und
erfahrbar machen. Eine sinnlich wahrnehmbare Handlung vergegenwirtigt
damit eine unsichtbare Wirklichkeit Gottes und lasst den Menschen an ihr
teilhaben. Gerade in der melodisch gefiithrten Rezitation wird Gott fiir den
vortragenden wie auch fiir den zuhérenden Menschen sinnlich wahrnehm-
bar, sodass dieser sich in der Gegenwart Gottes stehend erfihrt.”#0 Ob-
schon begrifflich anders ausgedriickt, wurde dieser Umstand bereits frith
von muslimischen Theologen erkannt, insofern die Rezitationshandlung
mit der gottlichen Néhe und Anwesenheit (as-sakina) assoziiert wurde.”!
Die in den Sakramenten mitgefithrte Bedeutung der Vergegenwirtigung
Gottes wird islamisch also mit dem Begriff sakina ausgedriickt.”#? Dessen
— auf den ersten Blick unzusammenhingende - Doppelbedeutung von ,Ru-
he, Stille“ sowie ,sich niederlassen, hausen, in einer Wohnstitte verweilen®
findet gerade im Kontext der Offenbarung als ,divine in-dwelling’ eine
Zusammenfithrung.** In der permanenten Prisenz Gottes kommt auch
der Mensch zur Ruhe.

Uber die Eigenschaft der Vergegenwirtigung hinaus wurde auch in der
Internalisierung eine Parallele zum Sakrament erkannt.#* So formuliert
etwa Navid Kermani:

[D]as Géttliche wird nicht nur erinnert, es wird vom Gldubigen - &hn-
lich Jesus Christus im Abendmahl - physisch in sich aufgenommen.”>

740 Vgl. Renz (2005): Zeichen Gottes, S. 240-242, 254.

741 Vgl. Graham (1994): Schriftprinzip, S. 222.

742 Vgl. Graham (1977): Divine Word, S. 21, Anm. 13; Padwick (1961): Muslim Devoti-
ons, S.124-125.

743 Vgl. Firestone (2004): Shekhinah, S. 589-590.

744 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218-223; Ayoub (1986): Word of God, S. 75.

745 Kermani (2015): Gott ist schon, S. 218.

233

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Diese physische Aufnahme erfolgt durch den Akt des Auswendiglernens,
den Kermani im Sinne einer Einverleibung der Rede Gottes deutet.”*® Da
dies freilich ohne den mitschwingenden materiellen Charakter geschieht,
liefSe sich neutraler von einer Aneignung sprechen, wie dies etwa der Islam-
wissenschaftler und Religionshistoriker William Graham tut:

Memorization is a particularly intimate appropriation of a text, and the
capacity to quote or recite a text from memory is a spiritual resource
that is tapped automatically in every act of reflection, worship, prayer,
or moral deliberation, as well as in times of personal and communal
decision or crisis.”*

Durch das Memorieren wird die Rede Gottes internalisiert und in beson-
ders vertraulicher Weise angeeignet, wodurch sie zu einer Ressource wird,
aus welcher der Mensch von innen heraus schopfen kann. Durch das
Memorieren wird die sich fortwdhrend vergroflernde zeitliche Distanz
zur initialen Sprechsituation {iberbriickt und so eine Stabilitdt geschaffen,
welche die einzelne, in ihrer Individualitit einmalige Sprachsituation iiber-
dauert.”® In der Rezitation aus dem Gedéchtnis heraus kommt folglich
zum Ausdruck, dass der Koran in einer durch Individuen lebendig gehal-
tenen und dadurch ununterbrochenen Folge von Andacht eine markante
Zeitperiode tberdauert hat, weshalb er nicht antiquarisch als historische
Referenzquelle zu behandeln ist.”*® Gottes Rede ist immer noch horbar und
fithrt den Rezitierenden fortwahrend Gott entgegen, weshalb dem Koran
ein sakramentaler Charakter zukommt.”>0

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Obschon Aba Zayd die Rezitation vergleichsweise wenig vertieft hat, finden
sich gerade hier nochmals wegweisende Aspekte fiir eine theologische An-
thropologie. Zentral ist die bisher mehrfach gestreifte und nun in den Ri-
tualen explizit gemachte Fortfiihrung der Kommunikation zwischen Gott
und Mensch. Die mit dem wahy angestofSene Kommunikation endet nicht

746 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schon, S.222-223.
747 Graham (1987): Beyond the Written Word, S. 160.
748 Vgl. Kellermann (1995): Miindlichkeit, S. 8.

749 Vgl. Cragg (1973): Mind of Qur’an, S. 26.

750 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft, S.105-106.

234

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

mit dem Tod des Propheten anno 632 n. Chr., sondern wird auf mehreren
Ebenen weitergefiithrt — etwa in den Bemithungen, koranische Aussagen zu
verstehen, oder in der Ritualpraxis. Bereits in seinem literarischen Ansatz
hat sich Abt Zayd fiir die Interpretationsvielfalt des Korans starkgemacht
und damit auch fiir die Sichtweise, dass der Koran den Menschen in allen
Lebenslagen und iiber alle Zeit hinweg etwas zu sagen hat. Diese herme-
neutisch orientierte Fortfithrung der Kommunikation wird nun um eine
liturgische Dimension ergénzt. Allerdings wird in der liturgischen Rezitati-
on des Korans nicht nur der Inhalt, sondern das Offenbarungsgeschehen
selbst aktualisiert. Gott tritt dem Menschen nahbar sowie personlich im
Koran entgegen und setzt auf eine vertrauensvolle, direkte Beziehung, in
der es keiner Vermittlung mehr bedarf. Dadurch wird dem Glaubigen ge-
wahrt, sich als unmittelbar von Gott Angesprochener wahrzunehmen.”!
Offenbarung lebt von der Spannung, abgeschlossen und zugleich kommu-
nikativ offen zu sein. Denn obwohl der Text sprachlich zu einem Ende ge-
kommen ist, ereignet er sich in der Rezitation kommunikativ immer wieder
neu. Auf diese Weise macht Gott mit der Offenbarung dem Menschen ein
Kommunikationsangebot, auf das dieser stets reagieren und das er selbst
weiter aufrechterhalten kann.

Wihrend diese Kommunikationsdimension der als Ritual verstandenen
Rezitation in den Islamisch-theologischen Studien als unbestritten gilt, ist
Abu Zayds Herleitung der Diskursivitét, die er anhand unterschiedlicher
Dialogsituation zu begriinden und an den wechselnden grammatikalischen
Redesubjekten festzumachen sucht, umstrittener. Die damit in den Raum
gestellte potentielle Mit-Rede des Menschen stellt einen Folgeversuch dar,
weitere horizontale Dimensionen in der Offenbarung zu verankern. Damit
wird faktisch die Frage aufgeworfen, in welchem Ausmafl der Mensch am
Offenbarungsgeschehen beteiligt ist. Auch wenn die Pluralitit der Redesub-
jekte an manchen Stellen dazu verleiten mag, den Menschen als Sprecher
innerhalb des Korans auszuweisen, bewegt sich Aba Zayd mit seiner These
nicht im Horizont einer Mitformulierung des Korans durch den Menschen.
Vielmehr betrachtet er den Koran als Ergebnis einer Reaktion auf den
Menschen, die sich in den qul-Versmustern spiegelt, in denen der Mensch
eine Frage stellt, Bedenken duflert oder eine Mutmafiung anstellt und Gott
darauf antwortet. Da es fraglich ist, ob die besagten Dialogsituationen als
historische Ereignisse angesehen werden konnen, liefle sich die Diskursi-
vitdit wenn nicht iiber die textimmanenten Dialogsituationen, dann doch

751 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 519.

235

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

- im Sinne eines kleinsten gemeinsamen Nenners - iiber die partielle
und damit sukzessive Art des Offenbarungsgeschehens begriinden. Denn
die Kommunikationssituation kann bereits dann als diskursiv beschrieben
werden, wenn sie eine Reaktion oder Folgekommunikation ausldst, und
zwar unabhingig davon, ob die qul-Passagen nun historischen oder ledig-
lich sprachlich-funktionalen Charakter haben.

Selbst wenn man also nicht so weit gehen will, zu sagen, dass der Koran
willentlich Aussagen des Menschen in Form von direkten Zitaten inkorpo-
riert, bleiben drei Erkenntnisse: Erstens erfolgt das Offenbarungsgeschehen
partiell und sukzessiv, zweitens reagiert der Koran auf Gegebenheiten der
Zeit und drittens geht die Rolle des Menschen innerhalb der Offenbarung
iiber jene eines passiven Sprachrohrs hinaus. Denn als Kommunikation
gefasst weist die Offenbarung dem Menschen nicht nur die Rolle eines
Kommunikationspartners zu, der auf das Gesagte in affirmativer oder ne-
gierender Weise reagiert, sondern ruft ihn auch zur rezitatorischen Wieder-
gabe der Rede Gottes auf. Im Gegensatz zur Ambivalenz der Mit-Rede
erweist sich diese Nach-Rede entsprechend als geforderte Umgangsart mit
dem Koran. Selbst wenn man die These der menschlichen Mit-Sprache, et-
wa in Form der qul-Verse, nicht mittragen mochte, bleibt der Offenbarung
mit der stiickweisen Herabsendung ein diskursives Momentum erhalten,
in dem der Mensch als kommunikatives Gegeniiber konstitutiv ist. Offen-
barung ereignet sich entsprechend nicht abseits, sondern angesichts des
Menschen.

In der Rezitation selbst sind drei fiir die theologische Anthropologie re-
levante Sachverhalte enthalten: Erstens ist Rezitation als Sprechakt wesent-
lich auf die menschliche Umsetzung angewiesen — und damit gleichzeitig
konkreter menschlicher Handlungsvollzug. Gerade hymnische Passagen
wie die Fatiha und andere Gebete, aber auch eingebettete Redesituationen
innerhalb der Rede wie die qul- oder Schwurverse lassen dies deutlich
werden: In der Fatiha wird Gott gepriesen und um Rechtleitung gebeten,
in den qul-Passagen wird der Imperativ befolgt und konkret gedufiert, in
den Schwurpassagen wird tatsdchlich geschworen. Die inhaltliche Formu-
lierung der Sprechhandlung fiihrt also zu einem gleichzeitigen Vollzug der
Handlung. Doch wird beim Rezitieren nicht nur eine Zuwendung Gottes
erfahren, sondern auch eine Reaktion des zuhorenden Menschen — etwa in
Form einer Emotionsregung oder eines Seufzers — ausgeldst. Im Sprechakt,
in seinem Tun vergegenwirtigt der Mensch Gott. Dadurch wird der Koran
- nach der diskursiv verstanden, sukzessiven Offenbarungsweise — interak-
tiv.

236

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6.3 Ertrag und Impulse fiir eine theologische Anthropologie

Zweitens nimmt die Offenbarung in der Rezitation eine Art Sediment-
struktur hinsichtlich der Stimmgebung ein. Die Stimmen vermischen sich
nicht, sondern liegen iibereinander. Trotz — oder gerade wegen - der
Schichtung mehrerer Stimmen erscheint die Stimme nicht im Kanon,
sondern unisono. Gott ruft mittels der Stimme des Menschen nach dem
Menschen. Der im Zeitstrahl nachverfolgbare Ablauf der Verkiindigung des
Propheten durch das Nachsprechen der Rede Gottes, sein gleichzeitiges
Vorsprechen fiir die Gemeinschaft, das darauffolgende Nachsprechen der
Menschen und das gleichzeitige Vorsprechen fiir die Folgegenerationen
vereint Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Die initiale Stimme Gottes,
die fortwdhrend erhalten bleibt, die historische Stimme des Propheten,
derer zumindest implizit erinnert wird, und die gegenwértige Stimme des
Rezitierenden, die aktuell erklingt: Alle drei bleiben stets présent, aber auch
differenzierbar. Auch wenn die faktisch horbare Stimme dem Menschen im
Hier und Jetzt gehort, ist er sich dessen bewusst, dass es die Rede Gottes ist,
die der Prophet erstmals vorgetragen hat. Gerade die qul-Passagen konnen
hier als gestreute Erinnerung verstanden werden, dass sich der Mensch sei-
nes Menschseins gewahr bleibt und in Alteritit zur Rede steht. Gleichwohl
fithrt diese Triangulation der Stimmen dazu, dass trotz ontologisch scharfer
Trennlinie zwischen Gott und Mensch in kommunikativer Hinsicht die
Stimmen im Akt der Rezitation zusammenfallen. Die vorgetragene Rede
ist ihrer Herkunft nach die Rede Gottes, ihrer Realisierung nach ist es
jedoch die Rede des Menschen. Dass Gott spricht, ist nur durch die Stimme
des Menschen wahrnehmbar. Obschon es unterschiedliche Méglichkeiten
gibt, die Rede und Prasenz Gottes irdisch zu realisieren, wahlt Gott mit
einer sprachlichen, zur Verlautbarung intendierten Offenbarung doch eine
Art, die den Menschen fundamental miteinbezieht - und ihm damit einen
immensen Stellenwert beimisst.

Drittens wird Offenbarung als Rede Gottes in der Rezitation des Men-
schen in einer Weise angeeignet, die den Menschen befdhigt, sie aus
dem tiefsten Inneren heraus mit Uberzeugung zu vertreten. Gerade die
koranische Aufforderung, durch Rezitation lebendig gehalten zu werden,
erklart auch die Praxis, ihn auswendig zu lernen. Denn memoriert lebt
die Rede Gottes im und durch den Rezitierenden und verstaubt nicht in
einem Regal. Mit dem Memorieren sind dabei zwei wichtige Dinge fiir die
theologische Anthropologie ausgesagt: Erstens ist so die Rede Gottes nicht
aufSerhalb des Menschen, sondern weilt innerhalb des Menschen selbst.
Zweitens ist dadurch ein Zugriff zu jeder Zeit und an jedem Ort mdglich.
Damit wird dem Menschen nicht nur eine Ressource an die Hand gegeben,

237

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

sondern auch eine Zusicherung, dass Gott durch den sakramentalen Cha-
rakter der Rezitation auch immer zugegen ist. Gottes Offenbarung macht
entsprechend nicht Halt vor physischen Grenzen, sondern kommt dem
Menschen so nahe, wie er sich nur selbst sein kann.

238

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Teil I1I:
Theologische Anthropologie als Paradigma
— Riick- und Ausblick



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Geklartes und Klarungsbediirftiges

Als vergleichsweise junges Forschungsfeld, das innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien im Werden begriffen ist, steht die theologische
Anthropologie gegenwirtig vor einer Reihe an Herausforderungen. Denn
klarungsbediirftig ist allein schon der Begriff Anthropologie. Wahrend der
sachbezogene Zugang argumentiert, dass Anthropologie bereits seit Men-
schenbeginn existiert, insofern der Mensch seit jeher daran interessiert
ist, zu ergriinden, wer er ist, grenzt sich der begriffsbezogene Zugang dezi-
diert davon ab. Er betont, dass die begriffsgeschichtliche Herausbildung
des Neologismus im 16. Jahrhundert auch eine neuzeitliche Pragung nach
sich zieht, die dadurch gekennzeichnet ist, dass die bis dahin gingige
metaphysische Verfasstheit der Welt durch eine naturalistisch-empirische
Betrachtungsweise an den Rand gedridngt wurde.

Noch heute wird darum gerungen, wie denn die Forschung zum Men-
schen methodisch gestaltet werden und was genau im Zentrum des
Forschungsinteresses stehen soll. Angesichts divergierender epistemologi-
scher Annahmen innerhalb verschiedener Fachdisziplinen wie Philosophie,
Recht, Theologie, Biologie oder Sozialanthropologie hat sich ein Panorama
an Zugiangen und Weltdeutungen herausgebildet, das von der Suche nach
der Essenz des Menschen bis hin zur lebenslangen Reflexion iiber die
Selbstsicht des Menschen reicht. Gerade theologische Entwiirfe mussten
sich aufgrund der Kritik an der Metaphysik ihren Zugang zum und ihre
Berechtigung im Feld erkdmpfen. Noch heute weisen manche kritische
Stimmen darauf hin, dass der Islam aufgrund der absoluten Transzendenz
Gottes sowie seiner theozentrischen Ausrichtung keine schliissige Verzah-
nung von Theo- und Anthropologie zu einer theologischen Anthropologie
leisten konne. Gleichwohl setzen sich die Islamisch-theologischen Studien
vermehrt mit der Thematik auseinander und finden eigene Wege zum
Feld. Aktuell wird der Begriff Anthropologie von verschiedenen Seiten be-
spielt und unterschiedlich besetzt. Theologische Anthropologie, Islamische
Anthropologie, Anthropologie des Islams sind derzeit gédngige Bezeichnun-
gen, die Ahnliches assoziieren mdgen, aber mitnichten dasselbe meinen.
In den nachfolgenden Kapiteln soll es daher darum gehen, eine Synthese
der Erkenntnisse aus Teil I und II zu ziehen und mit einem Blick auf
weiterfithrende Fragestellungen abzurunden.

241



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges
7.1 Riickblick: Eine Synthese

Unter der gingigen Bezeichnung ,Anthropologie im Islam“ wird in den
islambezogenen Diskursen eine sozialwissenschaftliche Forschung tiber den
Islam subsummiert, die mittels empirischer Methoden unterschiedliche As-
pekte muslimischer Gesellschaften untersucht. ,Islamische Anthropologie®
dagegen kann als eine Gegenbewegung dazu verstanden werden, die in
Auflehnung gegen orientalistische und kolonialistische Verklarungen eine
islamisch geprigte Sozialanthropologie mittels Riickgrift auf die islamische
Geistesgeschichte zu entwickeln anstrebt.”>? In Anbetracht dieser starken
sozialwissenschaftlichen Farbung konnte der Begrift Anthropologie theolo-
gisch bisher noch nicht zufriedenstellend profiliert und eingegrenzt wer-
den.

Die Pluralitdt an konkurrierenden Verstandnissen von theologischer An-
thropologie hat in der Folge die Herausbildung unterschiedlicher Bezeich-
nungen begiinstigt: Aktuell wird mit dem Schlagwort ,, Anthropologie -
mal alleinstehend,” mal als islamisch,”>* religios”>> oder theologisch”®
betitelt, in manchen Fillen auch als theologisch-anthropologisch”” um-
schrieben - eine Bandbreite an unterschiedlichen Themen und Diskursen
zusammengefasst, die den Menschen betreffen. Die begriffliche Unschérfe
und die begrifflichen Ambivalenzen werden durch eine divergierende in-
haltliche Konturierung und Funktionszuschreibung verscharft. In der Folge
finden sich ganz unterschiedliche Vorstellungen davon, was theologische
Anthropologie ist und zu leisten hat. So wetteifern — idealtypisch gespro-
chen - drei Grundverstdndnisse miteinander: theologische Anthropologie
als Sammelbegriff fiir Menschenbilder, die mithilfe von Begriffen und Dis-
kursen rekonstruiert werden, als programmatisches Anliegen einer Subdis-
ziplin innerhalb des islamisch-theologischen Facherkanons, die manche zu

752 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology; vgl. dazu Kapitel 2.2.1, 2.2.2 und 2.2.3
dieser Arbeit.

753 In der Regel prazisiert durch ein nachgestelltes ,im/des Islam® vgl. Schimmel
(1955): Anthropologie, S.140, 149; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr,
S.101.

754 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S.97; Hagemann (1999): Mein Leben und mein
Sterben, S.121; Leuze (1994): Christentum und Islam; Schulze (2015): Koran, S. 417.

755 Vgl. Bouman (1989): Gott und Mensch, S. IV.

756 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Bakker (1965): Man in the Qur’an, S. XI-
XII, Anm. 2; Tautz (2007): Interreligises Lernen, S. 167.

757 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.92, Asghar-Zadeh (2017): Mensch-
sein, S. 67.

242

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

einer eigenstdndigen Subdisziplin weiterentwickelt wollen, sowie — die hier
vertretene These - als Paradigma, das einen Perspektivenwechsel nach sich
zieht und Konsequenzen fiir die gesamte Theologie hat.

An dieser Stelle sollen nun die wichtigsten bisherigen Erkenntnisse aus
diesen Debatten in systematischer Weise zusammengefiihrt und mit Bezug
auf das Forschungsanliegen evaluiert werden. Dabei wird auf vier Fragen
systematisch eingegangen: Wie verhalten sich Menschenbild und theologi-
sche Anthropologie zueinander? Wo kann eine theologische Anthropologie
innerhalb des islamischen Facherpanoramas eingeordnet werden? Wie ist
es um die Verwendbarkeit des Begriffs theologische Anthropologie inner-
halb der Islamisch-theologischen Studien bestellt? Und welche im Offen-
barungsprozess identifizierbaren Beziehungsaspekte zwischen Gott und
Mensch konnen fiir die Stirkung einer theologischen Anthropologie als
Paradigma fruchtbar gemacht werden?

7.1.1 Zur Frage nach der Aquivalentsetzung von theologischer
Anthropologie und Menschenbildern

Innerhalb der Islamwissenschaften wie auch der bekenntnisorientierten
Islamisch-theologischen Studien wird theologische Anthropologie im Islam
iberwiegend als Forschung iiber den Menschen konzipiert und als Syno-
nym zum Begriff Menschenbild gefiihrt.”>® Diese Forschung gestaltet sich
(ideal-)typischerweise — wenn auch nicht sich gegenseitig ausschlieffend
— wie folgt: a) autorenzentriert,”>® indem das Menschenbild aus den Schrif-
ten bestimmter Denker rekonstruiert wird, b) diskursorientiert,”®® indem
Positionen verschiedener, teils konkurrierender Denkstromungen aufeinan-
der bezogen werden, oder c) begriffsfokussiert,”®! indem ausgehend von
bestimmten Begriffen, Konzepten und Themen ein Bild des Menschen
abgeleitet wird. Obschon diese Herangehensweisen an die theologische

758 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S.490; Sejdini et al. (2017): Mensch werden,
S.49; Schimmel (1955): Anthropologie, S. 140; Wielandt (1994): Mensch, S. 97.

759 Vgl. Al-Daghistani (2014): Al-Ghazali und die transzendentale Anthropologie; Nagel
(1977): Menschenbild; Biesterfeldt (2012): Perfect Man; Rahmati (2007): Mensch
als Spiegelbild.

760 Vgl. weitgehend bei Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes; Schimmel
(1955): Anthropologie.

761 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Wielandt (1994): Mensch;
Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben; Tautz (2007): Interreligidses
Lernen.

243

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

Anthropologie duflerst beliebt sind, bergen sie neben Chancen auch nicht
zu vernachldssigende Herausforderungen.

Der Vorteil einer autorenzentrierten Herangehensweise liegt in einer -
sonst schwer zu bewerkstelligenden - klaren Eingrenzbarkeit des Gegen-
standes und der Rekonstruktionsmdéglichkeit eines spezifischen Menschen-
bildes. Als potentieller Nachteil hingegen erweist sich das Maf§ an Uber-
tragbarkeit auf und die Aussagekraft fiir spatere Epochen. Als geschichtli-
che Zeugnisse legen sie neben theologischen Ansichten auch historische
Rahmungen und charakteristische Denkweisen der jeweiligen Zeit offen.
Solche Arten von Forschung sind daher als Beitrdge zu einer historisch aus-
gerichteten theologischen Anthropologie zu wiirdigen. Allerdings kann sich
angesichts der Impulse aus anderen anthropologischen Teildisziplinen und
gesellschaftspolitischen Debatten eine systematisch orientierte theologische
Anthropologie nicht damit begniigen, bei der retrospektiven Darstellung
vergangener Zeiten stehen zu bleiben. Vielmehr ist sie dazu aufgerufen,
historische Potentiale freizulegen, deren Wert fiir heute systematisch zu
bestimmen und einen prospektiven Blick zu integrieren, der das Wohin und
Woraufhin einer theologischen Anthropologie nicht vergisst.”*? Historische,
systematische und praktische Entwiirfe theologischer Anthropologie sind
damit komplementér zueinander zu entwickeln.

Eine vergleichbare Situation ergibt sich auch beim diskursorientierten
Zugang. Als weitgehend historisch-systematisch ausgerichtete Forschung
ist er darum bemiiht, mit Verweis auf die islamische Theologiegeschichte
vermeintliche anthropologische Wurzeln freizulegen. Dabei wird mit Blick
auf die langjahrige Beschiftigung mit menschbezogenen Thematiken in der
Geistesgeschichte argumentiert, dass bereits frith Fragestellungen behandelt
worden seien, die heute klassischerweise dem anthropologischen Feld zuge-
ordnet wiirden, darunter etwa Fragen zur Willensfreiheit des Menschen, zu
seiner Vernunft oder seiner besonderen Stellung innerhalb der Schopfung.
Ein solche Betrachtungsweise, die theologische Anthropologie als weit zu-
riickreichende Reflexion iiber den Menschen fasst, erkennt sachgeschicht-
lich die anthropologische Relevanz im tradierten Wissen an. Doch lduft
sie gleichzeitig Gefahr, diese frithen Diskurse pauschal und vorschnell als
Beitrége zu einer theologischen Anthropologie zu werten.

Eine solche Riickkopplung von theologischer Anthropologie an friihis-
lamische Diskurse ist in doppelter Hinsicht problematisch: Zum einen

762 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 und 3.2.3 dieser Arbeit.

244

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

stellt sie eine anachronistische Riickdatierung angesichts der Begriffs- und
Wissenschaftsgeschichte dar. Denn der Neologismus Anthropologie ist
nicht nur erst seit dem 16. Jahrhundert belegt, sondern als neuzeitliches
Phanomen auch durch die Loslosung von metaphysischen Diskursen und
die verstarkte Forderung nach empirischen Forschungsmethoden geprigt.
Dariiber hinaus erweist sich in diesem konkreten Fall auch eine sachge-
schichtliche Anndherung als triigerisch. So hat die Analyse der frithislami-
schen Debatte {iber Freiheitskonzeptionen exemplarisch aufgezeigt, dass
die zugrunde gelegten Fragestellungen eben gerade kein anthropologisches
Erkenntnisinteresse verfolgten. Die Debatten entstanden nicht etwa in an-
thropologischer Absicht, sondern aus dem Bediirfnis nach einem wider-
spruchsfreien, konzisen Gottesbild heraus. Ausgangspunkt, Zielsetzung und
Pramissen stehen deshalb im Kontext der Verteidigung einer bestimmten
Gotteslehre, weshalb die Gesamtrahmung theozentrisch ausgerichtet bleibt.
Die Debatten in einer retrospektiven Betrachtungsweise nun als anthropo-
logische Forschung einordnen zu wollen, wird dem Sachverhalt schlicht-
weg nicht gerecht. Zeitgendssisch kann eine theologische Anthropologie
entsprechend nicht allein daran bemessen werden, ob Wissen in Bezug
auf den Menschen entsteht, sondern es miissen weitere Kriterien wie etwa
der jeweilige Diskurskontext und die Pramissen, Zielsetzungen oder auch
Methoden miteinbezogen werden.”®3

Die begriffsfokussierte Herangehensweise dagegen verfolgt {iberwiegend
eine exegetisch-systematische Argumentationslinie, die das Feld durch spe-
zifische Begriffe und Konzepte wie fitra, halifa, ‘abd, umma, nafs, ribh,
‘aql, qalb oder al-insan al-kamil, aber auch breiter gefasste, wiederkehrende
Themen wie Geschopflichkeit oder Willensfreiheit zu erschlieflen sucht.
Dieser Zugang ist nicht zuletzt aufgrund der Uberzeugung dominant, dass
der Koran dem Menschen Begriffe an die Hand gibt, um sein Dasein zu
deuten und entsprechend zu gestalten. Doch resultiert der Umgang mit der
Fiille an Themen vielfach entweder in einer mosaikartigen Anordnung,
in der solche Konzepte weitgehend additiv nebeneinanderstehen, oder
aber in einer komprimierten Zuspitzung auf einige wenige Leitkategorien.
Offen bleibt dabei nicht nur, nach welchen Kriterien diese Leitkonzepte
zu bestimmen sind, sondern auch, wie die teils durchaus ambivalenten
Aussagen tiber den Menschen im Koran zu einem kohérenten Gesamtbild
zusammengefithrt werden konnen. Eine solche Herangehensweise giefdt

763 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

245

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

die theologische Anthropologie in eine Form, die nach dem Muster ,Der
Mensch als ... ausgefiillt wird und wenig Raum fiir Dynamiken bietet.
Die damit verbundene Tendenz zu einer Suche nach dem menschlichen
Seinszustand wird erst vereinzelt durchbrochen und durch Ansétze kom-
plementiert, in denen der Mensch als ein stets in Bewegung und im Werden
begriffenes Wesen verstanden wird.”®* Doch bleibt eine begriffszentrierte
Herangehensweise, die lediglich expressis verbis nach dem Offensichtlichen
sucht, blind fiir das, was begrifflich nicht abgebildet ist - etwa fiir den
Menschen als Empfanger der Rede Gottes.”®

Ein solches am Menschenbild orientiertes Verstandnis von Anthropolo-
gie stiirzt sich in die exegetische Aufarbeitung von Begriffen aus Primar-
und Sekundarliteratur, ohne tiberhaupt die Frage nach den Bedingungen
von theologischer Anthropologie zu stellen. Im Gegensatz zur islamwis-
senschaftlichen Forschung, die aus ihrem Fachverstindnis heraus die sys-
tematische Frage nach der islamisch-theologischen Begriindbarkeit einer
theologischen Anthropologie, deren Funktionen und Potentialen aus ihrem
Leistungsspektrum ausklammern kann, muss sich eine glaubwiirdig betrie-
bene islamisch-theologische Forschung diesen Aufgaben samt ihren Impli-
kationen und Konsequenzen stellen.

Obwohl der Begriff Menschenbild in den wissenschaftlichen Diskursen
wie auch im Transfer von Wissenschaft zu Gesellschaft als Synonym zur
theologischen Anthropologie fungiert, ist diese verbreitete Aquivalentset-
zung nur begrenzt hilfreich. Trotz der Sensibilitdt dafiir, dass Menschen-
bilder lediglich Abbilder und damit Verstindnisse sind, konnen sie als
Bilder in ihrer Statik nur eine Momentaufnahme abbilden. Dynamiken
und Wechselwirkungen lassen sich dabei, wenn {iberhaupt, nur andeuten,
nicht aber in ihrer Bewegung aufrechterhalten. Ein diachroner Zugriff tiber
eine bestimmte Zeitspanne hinweg kann zwar den Wandel von Verstdnd-
nissen bewusst in den Blick nehmen, doch reicht er faktisch nur bis zum
Status quo und kann entsprechend nur begrenzt als Wegbereiter und rich-
tungsweisender Impuls fiir die Zukunft dienen. Hinzu kommt, dass die
Bezeichnung Menschenbild den Blick auf seine komplementire Kehrseite
verstellt, ndmlich das Gottesbild. Gegeniiber dem Begriff Menschenbild hat
der Begrift theologische Anthropologie folglich den Vorteil, Theologie und
Anthropologie miteinander zu verschrinken, ohne die mit ihnen gegebe-

764 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 518-520; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.
765 Vgl. dazu Kapitel 3.2.2 und 3.2.3 dieser Arbeit.

246

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

nen Spannungsfelder vorschnell auflésen zu wollen. Entsprechend vermag
das Menschenbild nur ein Bruchstiick davon abzubilden, was theologische
Anthropologie sein und leisten kann. Die simple Identifizierung mit Men-
schenbild stellt somit nicht nur eine Verkiirzung dar, sondern unterschatzt
auch den Leistungsauftrag und damit das Potential einer theologischen
Anthropologie. Zudem ist gegeniiber einer zu starken Identifizierung von
theologischer Anthropologie mit normativ aufgeladenen Diskursen wie et-
wa dem Humanismus Vorsicht geboten. Obschon im arabischen Sprach-
gebrauch der Neologismus insaniya gleichermaflen fiir Humanismus wie
auch fiir Anthropologie verwendet werden kann und sich beide Felder the-
matisch etwa mit der Menschenwiirde oder erstrebenswerten Idealen aus-
einandersetzen, sind die Adjektive ,anthropologisch® und ,humanistisch®
gerade deshalb keine Synonyme, weil letzterem eine normative Dimension
innewohnt. Gegeniiber dem Humanismus, der eine Zielvorgabe kennt,
die sich daran bemisst, ob ein als human klassifiziertes Verhalten auch
tatsdchlich eingelost wird, ist der Begriff theologische Anthropologie also
deutlich wertneutraler und dadurch auch tragfahiger. Trotz uniibersehbarer
begrifflicher und thematischer Parallelen stellt daher eine Gleichsetzung
mit Humanismus eine Vereinnahmung der theologischen Anthropologie
dar.766

7.1.2 Zur Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie in den
Islamisch-theologischen Studien

Trotz all dieser historisch-exegetisch geleiteten Bemiihungen, ein moglichst
prézises und holistisches Bild des Menschen zu zeichnen, wird dem Is-
lam von kritischen Stimmen gegenwirtig vorgehalten, ein stiefmiitterliches
Verhiltnis zur theologischen Anthropologie zu pflegen.”®” Dies hingt mit
einem spezifischen Verstandnis zusammen, das theologische Anthropologie
nicht nur als Menschenbild fasst, sondern die Etablierung als eigenstdndige
Teildisziplin erwartet.”®® Eine Palette an Faktoren wird dabei als Indiz fiir
deren weitgehende Inexistenz und Bedeutungslosigkeit gedeutet. So wird
bemingelt, dass Anthropologie nicht als Gegenstand der Systematischen

766 Vgl. dazu Kapitel 2.2.4 dieser Arbeit.

767 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

768 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, Anm. 3; ferner auch Asghar-Zadeh
(2017): Menschsein, S. 355-356.

247

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

Theologie (kalam) verankert sei und lediglich als Teilbereich innerhalb der
Ethik resp. des figh fungiere. Moniert wird dabei, dass Theologie als Lehre
iber Gott qua Etymologie ausschlie3e, eine Lehre {iber den Menschen, also
eine Anthropologie, zu enthalten.”®® Verwehrt bleibe dem Islam auch eine
Entwicklung in diese Richtung, weil der kalam aufgrund seiner inhaltlich-
systematischen Ausrichtung auf Gott und dessen Wesensattribute gar nicht
in der Lage sei, den Menschen zu seinem Forschungsobjekt zu erkldren.””0
Kurzum: Theologische Anthropologie ldsst sich nur schwerlich in beste-
hende Strukturen des islamisch-theologischen Ficherkanons eingliedern
und unter islamisch-theologischen Pramissen entwickeln.

Dass im islamischen Fécherkanon theologische Anthropologie als auto-
nome Teildisziplin expressis verbis nicht existiert, ist zundchst einmal noch
kein Beleg fiir deren Inexistenz.””! Mindestens die letzten 60 Jahre zeugen
davon, dass der Gegenstand theologische Anthropologie sowohl themen-
bezogen wie auch terminologisch ins Bewusstsein der Forschung geriickt
ist.””2 Doch ist in der Tat (noch) kein fixer Platz in Sicht, der die theologi-
sche Anthropologie zentralisiert und gebiindelt an einem Ort in systemati-
scher Weise aufbereitet. Bis heute stellt sie eher eine Art Querschnittsthema
dar, das von unterschiedlichen Teildisziplinen des islamisch-theologischen
Facherkanons bearbeitet wird.””> Besteht hier nun wie gefordert ein Be-
darf, theologische Anthropologie etwa in Analogie zur islamischen Religi-
onspadagogik oder zur muslimischen Seelsorge als autonom anerkannten
Forschungsbereich oder gar als Teildisziplin zu etablieren oder kann sie in
bestehende Fachstrukturen eingepasst werden?

Die Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie ist nicht
zuletzt deshalb von Relevanz, weil sie auch eine Frage nach deren Ausrich-
tung beinhaltet. Denn wihrend eine Verteilung auf unterschiedliche Teil-
disziplinen die theologische Anthropologie weiter fragmentiert und damit
auch potentiell schwicht, funktionalisieren gingige Verortungen innerhalb
des ‘ilm al-ahldq und des figh sie auf ethische und normative Belange hin.

769 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12-13.

770 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S.207, Kraemer (1938): Christian Message, S.220-
221.

771 Vgl. Schmid (2013): Islam im européischen Haus, S.181-184, der dieselbe Beobach-
tung fiir die islamische Sozialethik macht.

772 Vgl. Lahbabi (1956): Liberté ou liberation; Lahbabi (1964): Le personalisme musul-
man; Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.

773 Vgl. Fakhry (1994): Ethical Theories, der dieselbe Beobachtung fiir die Ethik formu-
liert.

248

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

Auch ein Ausschluss aus dem kalam nimmt weitreichende Folgen in Kauf,
insofern theologische Anthropologie dann weitgehend als exegetische Frage
in Geschichte und Gegenwart — wie sich sinnbildlich im Menschenbild
zeigt — wahrgenommen wird.

Wihrend die Rekonstruktion von Menschenbildern weiterhin von unter-
schiedlichen Disziplinen des islamisch-theologischen Féacherkanons iiber-
nommen werden kann, gehort die Entwicklung einer theologischen An-
thropologie gerade deshalb in den kalam, weil sie im Kern hochgradig
systematische Problemstellungen beinhaltet. Sie ist der Ort, an dem Er-
kenntnisse in systematischer Weise gebiindelt und evaluiert werden. Mag
eine an der Etymologie orientierte Konzeption von Theologie als Gottesleh-
re fiir die indogermanischen und romanischen Sprachen zutreffend sein, ist
sie auf semitische Sprachen nicht {ibertragbar. Die arabische Terminologie
der betreffenden Teildisziplin kalam enthilt zumindest etymologisch kein
Direktiv zu einer Formierung als Rede iiber Gott. Der bisherige theologie-
geschichtliche Fokus auf Gottes Wesen innerhalb des kalam stellt vielmehr
eine historisch gewachsene Grofle dar. Gerade die begriffliche Offenheit
von kalam als dialektischer Rede und ihre systematische Ausrichtung ist
seit dem 20. Jahrhundert dafiir genutzt worden, eine theozentrische Art des
Theologisierens zu tiberwinden und den Menschen als Forschungsobjekt
innerhalb des kalam zu verankern.””*

Riickhalt findet diese Sichtweise zum einen in der modernen Wissen-
schaftstheorie, in der epistemologisch zwischen Material- und Formalob-
jekt differenziert wird. Denn wihrend das Materialobjekt jenen Gegen-
stand bezeichnet, auf den die Erkenntnis gerichtet ist, bezieht sich das
Formalobjekt auf den Gesichtspunkt, unter dem das jeweilige Objekt un-
tersucht wird. Wéhrend also mehrere Wissenschaftsdisziplinen ein und
dasselbe Materialobjekt zum Gegenstand haben kénnen, ist es die durch
das Formalobjekt eingebrachte besondere Perspektive, die eine Abgrenzung
ermoglicht.””> Auf den kalam tibertragen bedeutet dies, dass nicht mehr
ein spezifischer Gegenstand im Zentrum der Forschung steht, sondern
potentiell alles, was aus einem spezifischen Blickwinkel oder mit einem
bestimmten Erkenntnisinteresse untersucht werden kann. Damit ist nicht
mehr der Gegenstand theos entscheidend, sondern die theologisch-systema-

774 Vgl. Oztiirk (2018): Contribution; Wielandt (2016): Main Trends.
775 Vgl. Schondorf (2010): Gegenstand/Objekt; Schliiter (1980): Materialobjekt/For-
malobjekt; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.

249

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

tische Perspektive, unter der etwa ein vermeintlich neuer Untersuchungsge-
genstand wie der Mensch betrachtet werden kann.”’6

Zum anderen ist die Aufnahme von anthropos in den kalam binnentheo-
logisch auch deshalb virulent, weil die Aussagbarkeit iiber Gott zweifelsoh-
ne begrenzt ist.””” Theologie kann nur aus einer menschlichen Perspektive
heraus betrieben werden - vom Menschen fiir den Menschen. Jedes Nach-
denken iiber Gott bleibt damit nicht nur stets menschlichen Kategorien
verhaften, sondern bezieht seine Relevanz auch immer im Horizont des
menschlichen Lebens. Wie Gott ist, lasst sich nur tiber das, was Gott sagt,
rekonstruieren. Statt Gott selbst ist daher vielmehr seine Rede in den Fokus
zu rucken, die in ihrer irdischen Immanenz das Tor zur Transzendenz
tberhaupt erst 6ffnet.”’8 Damit ist eine Wende angezeigt, die das theos
in Theologie nicht mehr als Genitivus obiectivus im Sinne einer Rede
iiber Gott rezipiert, sondern als Genitivus subiectivus im Sinne einer Rede
Gottes grundlegt. Als Rede zu, mit und iiber den Menschen besitzt die
Offenbarung fiir die Islamisch-theologischen Studien hochste Relevanz und
Prioritdt, die es auch systematisch abzubilden gilt.

Dies bedeutet im Umkehrschluss nicht, dass die Gotteslehre aus dem
kalam verdriangt wird, sondern dass Theologie in ihrem wortlichen Sinne
als Lehre iiber Gott und Anthropologie innerhalb des kalam dialektisch zu
bestimmen sind. Denn sie bilden die Kehrseite des jeweils anderen und
kénnen nur in Wechselwirkung zueinander einen geeigneten Platz inner-
halb der Islamisch-theologischen Studien finden. Theologie und Anthropo-
logie sind daher nicht als zwei konkurrierende, sondern als komplementare
Groflen zu betrachten, die es innerhalb des kalam systematisch aufeinander
zu beziehen gilt. Im Sinne eines Paradigmas gilt es deshalb weniger, die
theologische Anthropologie als neue, eigenstindige Teildisziplin oder als
Thema im Sinne eines Menschenbildes zu entwickeln und zu festigen,
sondern als Perspektive zu konzipieren, die systematisch innerhalb des
kalam zu entwickelt ist und von da aus in unterschiedliche Disziplinen
weitergetragen werden kann.

Fiir die Koranexegese konnte dies etwa bedeuten, jegliche Aussagen in-
nerhalb des tradierten Textkorpus auf die Konsequenzen fiir Mensch und
Gott hin zu beleuchten, selbst wenn sich die Aussagen inhaltlich allein auf
Gott fokussieren. Fiir die Normenlehre wiirde der oftmals noch dominie-

776 Vgl. dazu Kapitel 3.1.2 und 2.1.2 dieser Arbeit.
777 Vgl. dazu Kapitel 3.3.2 dieser Arbeit.
778 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.

250

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

rende Fokus auf den Willen Gottes zugunsten einer Sichtweise weichen,
die verstdrkt danach fragt, was der Mensch als Willen Gottes deutet und
was er als historisch bedingtes Wesen warum aus der Offenbarung ableiten
kann. Fiir die Gotteslehre wiirden nicht mehr abstrakte Dogmen stehen
gelassen - etwa zu der (Un-)Erschaffenheit des Korans oder dem nicht
zu hinterfragenden Hinnehmen anthropomorpher Beschreibungen Gottes,
die theologiegeschichtlich unter der Formel bila kayf (ohne zu fragen, wie)
anzutreffen sind””® -, sondern allfallige Glaubenssitze stets mit Relevanz
fir und unter Bezugnahme zur menschlichen Selbst- und Welterfahrung
formuliert. Eine so verstandene theologische Anthropologie wire dann
vielmehr als Paradigma zu fassen, das insofern weitreichende Konsequen-
zen fiir den gesamten Facherkanon mit sich bringt, als die Islamisch-theo-
logischen Studien nicht mit Fokus auf Gott und das verbreitete Konzept
des Gotteswillens zu betreiben sind, sondern mit Fokus auf die Beziehung
zwischen Gott und Mensch. Paradigma kann dabei in Anlehnung an den
Wissenschaftsphilosophen und -historiker Thomas Kuhn und dessen Ent-
lehnung aus der Linguistik verstanden werden als ein Wendepunkt, der sich
daraus ergibt, dass sich grundlegende Rahmenbedingungen der hier rele-
vanten Voraussetzungen etwa mit Blick auf Begriffsverwendungen, Beob-
achtungen oder Herangehensweisen verdndert haben.” Die theologische
Anthropologie als ein Paradigma zu entwickeln, wiirde auch die interdis-
ziplindre Anschlussfahigkeit sicherstellen. Denn gerade die wissenschafts-
geschichtliche Loslésung der Anthropologie von der Metaphysik und die
damit verbundenen gednderten Rahmenbedingungen unterstreichen noch-
mals ihre paradigmatische Tragkraft.

Dieser Wendepunkt im Kontext einer theologischen Anthropologie
zeichnet sich zum einen dadurch aus, dass er die Perspektive des Men-
schen einnimmt und dadurch dessen Zugénge zur Wirklichkeit zum Start-
punkt der Reflexion macht. Zum anderen ist fiir ihn charakteristisch, dass
nicht Gott oder Mensch als alleiniges Objekt fungieren, sondern beide
gemeinsam in ihrer wechselseitigen Beziehung den stetigen Bezugspunkt
der Forschung darstellen.”® Eine so ausgerichtete islamisch-theologische
Forschung miisste in der Folge kiinftig auch dialektisch bestimmt und
gefithrt werden, d. h., sie wiirde nicht solipsistisch Gott zum Anfangs-
und Endpunkt der Reflexion erkldren, sondern die Aufgabe wahrnehmen,

779 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.
780 Vgl. Kuhn (1962): Structure of Scientific Revolutions.
781 Vgl. dazu Kapitel 2.1 und 3.3 dieser Arbeit.

251

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

in ihren Betrachtungen jeweils anthropologische und theologische Konse-
quenzen gleichermafien zu reflektieren.

7.1.3 Zur Frage nach der Tragfihigkeit des Begriffs theologische
Anthropologie fiir die Islamisch-theologischen Studien

Obschon theologische Anthropologie noch kein klar umrissener Terminus
innerhalb der Islamisch-theologischen Studien ist, bietet er bedenkenswerte
Potentiale: Die konfessionelle Aufladung und theologische Vorpriagung ist
weitaus geringer als etwa beim Begriff Offenbarung, sodass eine Aneignung
durch muslimische Fachvertreterinnen und Fachvertreter deutlich verein-
facht wird. Zwar entstammt der Begriff theologische Anthropologie keiner
genuin muslimisch geprégten Sprache und ist damit noch nicht etablierter
Bestandteil des theologischen Duktus, doch steht seine altgriechische Wort-
herkunft einer Implementierung in die Islamisch-theologischen Studien
nicht grundsitzlich entgegen. Religionsgeschichtlich kennen die Islamisch-
theologischen Studien durchaus Ubernahmen aus anderen sprachlichen
und kulturellen Kontexten, wie allein schon der Koran demonstriert, der
Begriffe aus der altarabischen Dichtung aufgenommen und neu semanti-
siert hat.”82 Die begriffliche Offenheit bietet entsprechend die Moglichkeit,
je eigene Inhalte zu bestimmen, Spezifika auszuarbeiten und Grenzen ab-
zustecken. Eine explizite Verwendung des Begriffs erleichtert zudem die
Anbindung an bestehende Diskurse und tragt gleichzeitig zu einer erhdhten
Sichtbarkeit muslimischer Entwiirfe im anthropologischen Konzert bei.
Geteilte Begriffe bedeuten jedoch auch gemeinsame Bewédhrungsproben:
Will man den Begriff theologische Anthropologie fiir die Islamisch-theo-
logischen Studien fruchtbar machen, kommt man nicht umhin, begriffs-
und wissenschaftsgeschichtliche Implikationen sowie diskursiv gewonne-
ne Parameter - auf eigene Weise — mitzutragen.”83 Hierzu gehort erstens
das Bewusstsein dariiber, dass der auf das 16. Jahrhundert zuriickgehende
Neologismus Anthropologie von einer Loslésung von metaphysisch orien-
tierten Argumentationsmustern bei gleichzeitiger Hinwendung zu empiri-
schen Methoden charakterisiert ist. Entsprechend ldsst sich gegenwirtig
ein Beitrag zur theologischen Anthropologie nicht allein daran bemessen,

782 Vgl. Izutsu (1998): God and Man; ferner auch Engelhardt (2017): Islamische Theo-
logie, S. 70-71, fiir Einflisse auf das islamische Theologieverstidndnis.
783 Vgl. dazu Kapitel 2.1 dieser Arbeit.

252

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

ob menschbezogenes Wissen entsteht. Denn eine simple Identifikation von
~anthropologisch® mit ,auf den Mensch bezogen® ist keineswegs zielfiih-
rend, weil sie ideengeschichtlich die Emanzipation der Anthropologie von
einer nicht-empirischen Weltbetrachtungsweise ausklammert.”84

Aus der Kritik an der Metaphysik kann eine aus islamisch-theologischer
Warte betriebene Anthropologie eine Anregung zur Reflexion mitnehmen,
ob Gott objektivierbar ist und wie iiberhaupt {iber ihn gesprochen werden
kann. Auch wenn die Beschiftigung mit Gott eine génzliche Loslosung von
der Metaphysik verweigert, kann die Theologie die Kritik an der metaphy-
sischen Anbindung im Sinne einer Methodenkritik positiv nutzen.”s> Denn
eine zeitgemafle theologische Anthropologie im Islam kann sich nicht mit
Apologetik begniigen, sondern tut gut daran, ihren Methodenkatalog stetig
zu erweitern und von sich selbst rationale, intersubjektiv nachvollziehbare
und epistemologisch reflektierte Argumente einzufordern. Gleichwohl muss
sie sich angesichts der Empirismus- und Positivismuskritik einer Domi-
nanz empirischer Methoden nicht fiigen, sondern darf selbstbewusst mit
eigenen Zugdngen eine transzendental verbiirgte Option der Selbstsicht -
gerade weil sie fiir viele Menschen existentiell ist — reflektieren und gegen-
iber anderen Anthropologien verantworten. Da diese Selbstsicht konkrete
Lebensentwiirfe betrifft, kann theologische Anthropologie in letzter Kon-
sequenz nie theoretisch bleiben, sondern gehort stets an die praktische
Lebensgestaltung und damit an einen Erfahrungshorizont riickgebunden.

Dariiber hinaus erfordert die Implementierung des Begriffs Anthropolo-
gie eine Sensibilitdt dafiir, dass die neuzeitliche, anthropologische Wende
dadurch gekennzeichnet ist, dass der Mensch sich selbst nicht nur zum
Gegenstand, sondern auch zum Ausgangspunkt seiner Reflexion erhebt.
Fiir die Islamisch-theologischen Studien kann dies zundchst einmal als Pla-
doyer dafiir verstanden werden, einen Perspektivenwechsel zu wagen und
mit einer neuen Brille auf einen alten Gegenstand zu blicken. Daraus folgt
noch keineswegs automatisch ein anthropozentrisches Weltbild, das den
Menschen zum Mafl aller Dinge erhebt und insofern durch eine theozentri-
sche Orientierung der Anthropologie ausgeglichen werden miisste.”3¢ Denn
theologische Anthropologie riickt gerade nicht solipsistisch den Menschen
ins Zentrum, sondern ist um ein produktives Miteinander von Theologie
und Anthropologie bemiiht. Damit widerspricht sie vehement einem -

784 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie, S. 727.
785 Vgl. dazu Kapitel 3.3 dieser Arbeit.
786 Vgl. dazu Kapitel 3.1.3 dieser Arbeit.

253

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

auch theologisch problematischen - Konkurrenzdenken, wonach dort, wo
Gott ist, alles Menschliche keinen Platz hat, wie auch umgekehrt dort, wo
der Mensch ist, kein Raum fiir Gottliches be- oder entsteht.”” Thr Grund-
gedanke wird nicht von einem Gegensatz getragen, sondern von der Idee,
dass der Mensch gerade im Angesicht Gottes sein wirkliches Menschsein
erreicht und vollendet. Aus der Anderung der Blickrichtung eine Wegwen-
dung von Gott zu befiirchten oder abzuleiten, verfehlt daher das Anliegen
einer theologischen Anthropologie.”8% Gerade weil die Begriffe Theo- und
Anthropozentrik in ihrer Logik aber einen gegenseitigen Ausschluss nahe-
legen, sind sie fiir eine theologische Anthropologie wenig geeignet. Gott
bleibt als theologische Grofle immer Bezugspunkt der Islamisch-theologi-
schen Studien, doch bildet er in seiner ontologischen Verfasstheit nicht
den Anfangspunkt der Reflexion. Die Implementierung einer theologischen
Anthropologie erfordert — wie von manchen unterstellt und von anderen
befiirchtet - auch keine ontologische Verschmelzung von Gott und Mensch
und damit eine Aufldsung ihrer Differenz. Vielmehr erfasst sie Inferenzréu-
me, die sich in der Beziehung von Mensch zu Gott und Gott zu Mensch
aus der Perspektive des Menschen auftun. Eine zeitgemafle theologische
Anthropologie ist daher weder theo- noch anthropozentrisch, sondern re-
lational ausgerichtet und nimmt Gott und Mensch gleichermafien in den
Blick.

7.1.4 Zur Frage nach der Begriindbarkeit einer theologischen Anthropologie
aus offenbarungstheologischer Perspektive

Die hier vertretene Begriindbarkeit einer theologischen Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive folgt einem kommunikationsbasier-
ten Ansatz, der die Pole Transzendenz und Immanenz, Gott und Mensch
dialektisch aufeinander bezieht, weil Offenbarung fundamental Beziehung
dar- und herstellt. Insofern sich Offenbarung also auf die Formel einer
Kommunikationsbeziehung durch Sprache in Geschichte zuspitzen lésst,
werden drei Pfeiler offengelegt, die fiir Offenbarung genauso konstitutiv
sind wie fiir Anthropologie: Beziehung, Sprache und Geschichte. Da die

787 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 182.

788 Diese Befiirchtung wird auch neueren Entwiirfen von Anthropozentrik nicht ge-
recht, die gerade auf eine Relationalitit ausgerichtet sind; vgl. dazu Vogt (2021):
Christliche Umweltethik, S.329-337, der jedoch explizit von Anthroporelationalitat
spricht.

254

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

Kommunikation mit Gott nicht {iber eine Buchlektiire, sondern iiber den
sakramentalen Vergegenwirtigungscharakter Gottes in der Rezitation ver-
lauft, erfolgt der Beziehungsaufbau in der Anwesenheit Gottes und deswe-
gen auch auf personliche Weise. Sprecher und Hoérer sind so gleichermafien
prasent als auch Zeugen desselben historischen Kontextes. Dadurch schrei-
ben sie gemeinsam die Geschichte fort.

In der Rezeption der Gottesrede wird Gott nicht durch einen Text er-
setzt, sondern seine Prasenz im Akt der Rezitationshandlung aktualisiert.
Gerade in der Sprachlichkeit wird ein Spannungsfeld erdffnet, das die
beiden Pole Andersheit und Beziehungshaftigkeit ineinander verschrinkt,
da Sprache ein Ort ist, an dem Fremdheit erfahren und gleichzeitig Diffe-
renz Uberbriickt wird. Mit der Sprache bedient sich Offenbarung eines
Vehikels, das einerseits hochst fragil ist, da Worte potentiell einem Wandel
ausgesetzt sind und der Vergessenheit anheimfallen konnen. Gleichwohl ist
Sprache andererseits eine geistige Ressource, auf die der Mensch jederzeit
Zugriff hat. Gegentiber einem materiellen Objekt, das an den physischen
Grenzen Halt macht, ist die Rede Gottes in ihrer Sprachlichkeit imstande,
bis ins Innerste des Menschen vorzudringen und ihn von da aus zu vervoll-
kommpnen. Gottes in Rezitationsform praservierte Rede stellt daher eine der
intimsten Formen dar, wie sich Gott dem Menschen nahern kann, und ist
gleichzeitig fiir den Menschen einer der intuitiv naheliegendsten und stets
griffbereiten Wege, um mit Gott zu kommunizieren.

Eine auf Kommunikation aufbauende theologische Anthropologie ist
entsprechend relational ausgerichtet. Dies zeigt sich bereits in den Begriffen
wahy, tanzil, quran und kitab, die nicht nur offenbarungsspezifisch unter-
schiedliche Dimensionen und Modi von Offenbarung anzeigen, sondern
auch anthropologische Beziige enthalten. Auf offenbarungstheologischer
Ebene bezeichnet wahy eine codierte Botschaft, die fiir nicht eingeweihte
Personen zundchst nicht dechiffrierbar ist, wéhrend tanzil die raumliche
und zeitliche Dimension fokussiert, indem es eine vertikale Vermittlung ak-
zentuiert, die sich sukzessiv im Zeitverlauf ereignet.”®® Der Terminus quran
dagegen artikuliert die theologisch geforderte rezitatorische Umsetzung
und damit den ritualisierten Performanzcharakter von Offenbarung, wiah-
rend kitab auf den transzendentalen Modus der Aufbewahrung verweist,
um die gottliche Herkunft zu beglaubigen.”®

789 Vgl. dazu Kapitel 4.1 und 4.2 dieser Arbeit.
790 Vgl. dazu Kapitel 5.3 und 6.2 dieser Arbeit.

255

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

Auf anthropologischer Ebene wiederum impliziert jeder dieser vier Modi
je eigene Beziige zum Menschen: Obschon kitab der stirkste in der Trans-
zendenz verwurzelte Begriff ist, der die Offenbarung gewollt auflerhalb
des Zugriffs durch Menschenhand platziert, weist er iiber das Konzept
tafsil Bezlige zum Menschen auf. Denn die im kitab enthaltenen Univer-
salbotschaften werden auf das Horerpublikum hin zugeschnitten kommu-
niziert, sodass deren Empfang und Verstdndnis bestmdglich vorbereitet
werden.””! Das oftmals als eindirektional und vom Menschen losgekoppelt
dargestellte tanzil besitzt dagegen insofern einen dynamischen Charakter,
als es eine Offenbarungsweise anzeigt, die sich im Zeitverlauf sukzessiv
ereignet.”?? Das Aufeinandertreffen von Gott und Mensch bleibt somit kein
einmaliges Ereignis, sondern wiederholt sich im Laufe des mehrjahrigen
Offenbarungsprozesses immer wieder. Dadurch erfolgt ein intensiver Be-
ziehungsaufbau, in dem Gott den Menschen {iiber eine lingere zeitliche
Periode hinweg begleitet. In seiner semantischen Struktur involviert das
koranische wahy vier Kommunikationsparteien, weshalb es bereits auf ein
Gegeniiber ausgerichtet ist.”>> Durch die geforderte Verkiindigung wird die
Rede aus einer privaten Sphare herausgehoben und das Gesagte zu einer
offentlichen Botschaft. In seiner anthropologischen Konsequenz wird der
Mensch so von Anfang an in den Prozess miteinbezogen — und zwar nicht
nur in Form des Propheten, sondern auch in den Empfangsstufen danach.
Kommunikation, und damit Offenbarung, ist ein relationaler Begriff, der
ohne Gegeniiber in sich zusammenfillt. Offenbarung wird deswegen nicht
relativ in dem Sinne, dass sie vom Menschen abhinge, doch ist sie relational
insofern, als sie in vielerlei Beziigen steht.

Durch den Begriff qurian, der am stirksten in der Immanenz verwurzelt
ist, wird die im kitab geschaftene rdumliche Distanz ausbalanciert. In Ge-
stalt der Rezitation wird Offenbarung intrinsisch im Menschen verankert
und im menschlichen Wirkungskreis lokalisiert. Um irdisch manifest zu
werden, ist sie fundamental auf die menschliche Umsetzung angewiesen,
denn erst durch ihre Verlautbarung wird die Rede Gottes akustisch wahr-
nehmbar. Wahrend sich schopfungstheologisch die naturphdnomenologi-
schen Zeichen ohne Zutun des Menschen ereignen, ist offenbarungstheo-
logisch — und damit auch kommunikativ — der Mensch fiir die verbalen
Zeichen unabdingbar. Obschon Gott in seiner Allmacht in keiner Weise

791 Vgl. Madigan (2001): Qur'ans Self-Image.
792 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration.
793 Vgl. Izutsu (1998): God and Man.

256

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.1 Riickblick: Eine Synthese

vom Menschen abhingig ist, wahlt er doch eine Art des Sich-Offenbarens,
die sich fiir die irdische Manifestation und Realisierung den Menschen
zum Ausgangs- und Vollzugspunkt nimmt. Gott misst dem Menschen eine
solche Bedeutung zu, dass er ihn nicht nur anspricht, sondern ihm seine
Rede auch tberantwortet - und zwar in doppelter Hinsicht: zum einen,
indem er den Menschen zum akustisch-kultischen Realisator seiner Rede
erwahlt und als solchen beauftragt, zum anderen, indem er die Rede dem
Menschen zur Deutung des Gesagten anvertraut.

Diese Rede Gottes stellt zundchst einmal eine unmittelbare Ansprache an
den resp. die Menschen dar. Engel agieren zwar als Vermittler, sind aber
nicht selbst die Adressaten der von ihnen {iberbrachten Botschaft. Gottes
verbale Botschaft ist daher als eine menschenspezifische Kommunikations-
art zu lesen. Entsprechend stellt die Rede Gottes auch eine Botschaft fiir
den Menschen dar. Denn Offenbarung erfiillt keinen Selbstzweck, sondern
steht im Dienste des Menschen, indem sie ihm ein Kommunikationsange-
bot unterbreitet und soteriologisch Gottes Sorge - in seiner doppelten
Bedeutung als Fiirsorge und als Besorgnis — zum Ausdruck bringt.

In seiner Rede an die Menschen spricht Gott freilich auch iiber den Men-
schen. Er beschreibt und wertet seine Handlungen, riigt, lobt, verspricht
und begleitet. Die Menschen wiederum horen und reagieren, sie reagieren
mit Dank, mit Zweifel, mit Ignoranz, mit Fragen oder mit Ablehnung.
Gerade in dieser reaktiven Dimension wird angezeigt, dass Gott auch mit
den Menschen spricht. Denn statt einer einmaligen wahlt Gott eine sukzes-
sive Kommunikationsart, die sich iiber eine langere Periode erstreckt und
so immer wieder situationsspezifisch und bediirfnisorientiert Bezug auf
die Geschehnisse nimmt und auf Anfragen reagiert. Gottes Rede ist kein
Einreden auf den Menschen ohne Punkt und Komma, sondern ein Reden
mit Pausen, das auch seinem Gegeniiber Raum schatfft.

Mit der initialen Verkiindigung durch die Stimme des Propheten — sowie
spater in den Nachfolgerezitationen nicht mehr eines spezifischen, sondern
lediglich eines Menschen - spricht Gott auch durch den Menschen. Mit
der Stimme des Menschen lddt Gott in seinen so geduflerten Reden andere
Menschen in eine Beziehung mit ihm ein. Selbst mit dem Tod des Prophe-
ten verstummt die Offenbarung nicht. Denn obwohl sprachlich abgeschlos-
sen, ereignet sich Offenbarung kommunikativ immer wieder neu. Zum
einen geschieht dies im Rezitationsakt, der in seiner Vortragsart jedes Mal
variiert wird, sodass seine Ereignishaftigkeit von einmaliger Natur ist und
sich nicht in identischer Weise wiederholt. Durch die Bewahrung der Rede
in Form der Rezitation spricht Gott auch im Menschen und fungiert so

257

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

als innere Stimme, die diesen auf Schritt und Tritt begleitet. Zum anderen
findet sich die kommunikative Fortfiihrung der Offenbarung in der Deu-
tung, die dem Gesagten nicht nur Sinn verleiht, sondern seine Relevanz
auch fiir das jeweilige Hier und Jetzt aktualisiert. Zur Offenbarung gehort
entsprechend nicht nur der Kommunikationsweg von Gott zu Mensch,
sondern auch umgekehrt, dass der Mensch zu Gott spricht, individuell
wie kollektiv, frei wie ritualisiert. Offenbarung ist infolgedessen nicht als
drei-, sondern als vierstufiger Prozess zu fassen. Dadurch wird der Mensch
sichtbar als jemand, der auch Gott etwas zu sagen hat und von diesem
auch gehort wird. Als Kommunikation nimmt Offenbarung folglich die
Form einer Spirale an, die einen Anfangs-, aber keinen Endpunkt kennt.
Vielmehr lebt sie vom stetigen Hin und Her - eine Endlosschleife, die
von Gott zu Mensch, von Mensch zu Mensch, von Mensch zu Gott, vom
Senden zum Empfangen, vom Geben zum Nehmen wandert.

Gott spricht folglich zu, fiir, iiber und mit den Menschen, durch die Rezi-
tation auch im und durch den Menschen, aber nie als Mensch. In diesem
Panorama objektiviert er den Menschen nicht lediglich zum Thema der Of-
fenbarung, sondern spricht ihn als kommunikatives Gegeniiber und damit
als Subjekt an. So wird der Mensch dazu befihigt, sich tiber den gesamten
kommunikativen Prozess hindurch als Angesprochener, Mitsprechender,
Nachsprechender und in der Deutung als Freisprechender zu erfahren,
der die Rede Gottes empfingt, mitgestaltet, rituell umsetzt, auslegt und
dadurch auf sein eigenes Leben bezieht. Auf diese Weise wird der Mensch
als konstitutiver Bestandteil von Offenbarung ausgewiesen und so in eine
unmittelbare Beziehung zu Gott und seinen Mitmenschen gesetzt.

7.2 Ausblick und weiterfiihrende Fragen

AbschliefSend bleibt festzuhalten, dass mit der vorliegenden Arbeit nur
ein Bruchteil des Mosaiks theologische Anthropologie erschlossen werden
konnte. Nur wenn noch weitere Parameter zugrunde gelegt werden, die als
Eckpfeiler einer Konzeptualisierbarkeit und Definition fungieren kénnen,
kann dem inflationdren Begriffsgebrauch entgegengewirkt und stattdessen
ein systematisches Profil von theologischer Anthropologie entwickelt wer-
den. Diesbeziiglich bedarf es einer Weiterfiihrung der hier angestofienen
Gedanken, die sich im Diskurs bewahren miissen, damit sich in den kom-
menden Jahren ein Fundament konsolidieren kann.

258

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2 Ausblick und weiterfiihrende Fragen

An Profilschirfe gewinnt die theologische Anthropologie im Islam insbe-
sondere durch Kontrastierungen zu anderen anthropologischen Feldern.
Drei Bezugsdisziplinen sind dabei besonders hervorzuheben: Philosophie,
christliche Theologien und Sozialanthropologie. Im Diskurs mit der Phi-
losophie konnen die Islamisch-theologischen Studien insbesondere {iber
post-metaphysische Begriindungshorizonte von Anthropologie reflektieren,
die auch fiir naturwissenschaftliche und empirische Forschungsstandpunk-
te anschlussfahig und {iberzeugend sind. Im interreligiosen Dialog mit
der christlichen Theologie konnen nicht nur Gemeinsamkeiten etwa hin-
sichtlich der Stellung des Menschen in der Schopfung entdeckt, sondern
auch komparativ Unterschiede und Alleinstellungsmerkmale ausgearbeitet
werden, um so deutlich zu machen, was das dezidiert Islamische an einer
islamisch gepragten theologischen Anthropologie ist. Vor diesem Hinter-
grund wire auch auszuloten, inwiefern eine Konzeption von Anthropolo-
gie als Paradigma fiir philosophische und christlich-theologische Diskurse
tiberzeugend ist und welche Vor- und Nachteile sich etwa im Vergleich
zu anderen Konzeptionsformen ergeben. Thomas Propper, der sich als
Dogmatiker einer philosophischen Begriindung bedient, konnte daher in
zweifacher Hinsicht ein interessanter Gespréachspartner fiir die Islamisch-
theologischen Studien sein. Sozialanthropologische Forschungsdesigns mit
empirischer Ausrichtung kénnen wiederum komplementir dazu anthropo-
logische Uberzeugungen und Selbstbilder von Musliminnen und Muslimen
ermitteln und Konvergenzen wie auch Divergenzen zwischen theoretischer
Reflexion und praktischem Lebensvollzug sichtbar machen. So zeigen et-
wa die aufgegriffenen sozialanthropologischen Studien zur Koranrezitation
mitunter, wie sich geglaubte theologische Inhalte in der realen Lebenspra-
xis niederschlagen konnen. Sie leisten damit eine wichtige Absicherungs-
funktion dafiir, dass Theorie und Praxis kompatibel bleiben, und sind
insbesondere im Hinblick auf die Entwicklung und Sichtbarmachung der
praktischen Seite von theologischer Anthropologie unverzichtbar. In der
Verkettung interdisziplindrer Forschungseinsichten kénnen daher Kontu-
ren und Inhalte einer theologischen Anthropologie im Islam weiter prézi-
siert werden.

Auch innermuslimische Klarungsprozesse tragen dazu bei, diesem An-
liegen nachzukommen. Hierzu gehoren insbesondere auch theologiege-
schichtliche Analysen, die in dieser Arbeit noch nicht im erforderlichen
Ausmafd beriicksichtigt werden konnten. Diese konnen in ihrer Grundle-
gung gleich mehrere Beitrédge leisten: Die Analyse theologiegeschichtlicher
Positionen etwa von Denkern wie Ibn ‘Arabi (1165-1240), al-Baqillani

259



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

(950-1013), al-Gurgani (1009-1078) oder al-Guwayni (1028-1085) bietet das
doppelte Potential, zum einen pragende Vorstellungen iiber den Menschen
zu eruieren und ideengeschichtliche Genesen und Genealogien zu entde-
cken, zum anderen Ankniipfungspunkte zum Verstindnis von Offenbarung
als Kommunikation freizulegen. Diese theologiegeschichtlichen Untersu-
chungen konnen dann wiederum dazu beitragen, die jeweilige Leistungsfa-
higkeit wie auch die Unterschiede zwischen einer historisch, systematisch
und praktisch orientierten theologischen Anthropologie festzumachen.

In kommunikationstheoretischer Fortfithrung liefle sich die offenba-
rungstheologische Reflexion durch sprachfunktionale Ansitze ergdnzen,
wie sie etwa von dem Linguisten Roman Jakobson, dem Sprachtheoretiker
Karl Biihler oder dem Kommunikationspsychologen Friedmann Schulz
von Thun entwickelt wurden.”* Griftig lasst sich dies anhand von Schulz
von Thuns bekanntem Kommunikationsquadrat illustrieren: Thm zufolge
besteht jede Auferung aus einer Sachebene, die iiber etwas informiert,
einer Selbstoffenbarungsebene, die etwas tiber sich selbst kundgibt, einer
Beziehungsebene, die auf das Verhéltnis zwischen Sprecher und Horer ver-
weist, und einer Appellebene, mit der jemand zu einer Handlung aufgefor-
dert wird.”>> Eine Anwendung dieses Modells wiirde das Feld fiir mehrere
fachrelevante Fragestellungen 6ffnen: So liefle sich erstens eine Hermeneu-
tik ausarbeiten, mit der jede koranische Aussage auf diese vier Ebenen hin
ausgedeutet werden konnte. Dariiber hinaus konnte auf der Beziehungsebe-
ne das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch fiir eine theologische Anthro-
pologie konkret ausbuchstabiert werden. Ferner bieten die Beziehungs- und
die Selbstoffenbarungsebene eine geeignete Moglichkeit, das Verstindnis
des Korans als Gottes Willensoffenbarung kritisch zu beleuchten. Denn
die bisherige Dominanz der Sach- und Appellebene - die sich wiederkeh-
rend in den interreligiosen Vergleichen von Offenbarung wie auch in der
im Rahmen der theologischen Anthropologie vertretenen Diskrepanz zwi-
schen einer (christlichen) Wesens- und einer (muslimischen) Willensoffen-

794 Vgl. Jakobson (1960): Linguistic and Poetics; Biihler (1934): Sprachtheorie; Schulz
von Thun (1981): Storungen und Klarungen. Schulz von Thuns Modell gilt als
Klassiker und ist daher auch von Popularisierungen nicht verschont geblieben. Da
es gelesen werden kann als Synthese von Paul Watzlawicks zweitem Axiom, dass
jede Aussage einen Inhalts- und einen Beziehungsaspekt enthdlt, sowie Karl Biihlers
Organon-Modell, wonach Sprache drei semantische Funktionen hat, ndmlich Aus-
druck, Appell und Darstellung, soll es an dieser Stelle exemplarisch verwendet wer-
den. Freilich bleibt gesondert zu reflektieren, inwiefern dieses Modell fiir kiinftige
Forschungsvorhaben in wissenschaftlich-qualitativer Hinsicht als addquat erscheint.

795 Vgl. Schulz von Thun (1981): Stérungen und Klarungen.

260

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2 Ausblick und weiterfiihrende Fragen

barung spiegeln — konnte durch ein Bewusstsein fiir die gleichberechtigte
Beziehungs- und Selbstoffenbarungsebene ausgeglichen werden.

Im diskursiven Charakter des Korans, der in dieser Arbeit lediglich
in Grundziigen présentiert werden konnte, liegen weitere Potentiale, die
Wechselwirkungen theologischer und anthropologischer Dimensionen zu
entdecken. Es wire moglich, den Koran noch stirker in seinem vor-
mushafschen Zustand - und damit iiber seine Textgestalt hinaus - als
lebendige Rede Gottes ins Auge zu fassen, um iiber die anthropologische
Bedeutung seiner Diskursstrategie(n) zu reflektieren. Wertvoll wire etwa
seine merklich offene Haltung gegeniiber menschlichen Beitrdgen etwa im
Etablierungsprozess ritueller Handlungen oder in der Normenbildung, was
einen vielversprechenden Ausgangspunkt bote, um das Geflecht, wie sich
Gott und Mensch, Transzendenz und Immanenz aufeinander beziehen,
weiter zu ergriinden. Freilich besteht dann in der methodologischen Her-
angehensweise auch die Notwendigkeit, dariiber zu reflektieren, wie der
Zugang zu einem solchen Forschungsobjekt, sprich einem Text avant le
texte, iberhaupt gelingen kann.

Offenbarungstheologisch ist nochmals ein vertiefter Blick auf die Ver-
héltnisbestimmung von Koran und Sunna zu werfen und die Interaktion
von Offenbarungsereignissen und prophetischer Biographie und Tradition
zu untersuchen. Gerade der Einbezug der Sunna als menschlich gelebte
Praxis ist fiir die anthropologische Forschung ein wichtiges Standbein,
das in dieser Arbeit aufgrund der Forschungsausrichtung noch nicht be-
riicksichtigt werden konnte und zweifelsohne einer vertieften Betrachtung
bedarf. Diesbeziiglich lohnt sich zum einen die kontinuierliche Erschlie-
Sung des spitantiken Milieus, um Diskurse und deren Verldufe {iberhaupt
zu erkennen und damit religionsgeschichtliche Abloseprozesse freizulegen.
Zum anderen lohnt sich auch ein rezeptionsgeschichtlicher Blick auf unter-
schiedliche Sunna-Konzeptionen. Zwei gegenwértig kontrovers diskutierte
Entwiirfe zur Verhiltnisbestimmung von Koran und Sunna sollen aufgrund
ihrer anthropologischen Implikationen an dieser Stelle besonders hervor-
gehoben werden: die Thesen des tatarischen Theologen Miisa Garallih
(1875-1949), der auch unter dem Nachnamen Bigiev oder Carullah zu
finden ist und dafiir argumentiert, dass der Koran beim Normen- und
Gemeindebildungsprozess der Sunna gefolgt sei und nicht umgekehrt,”#®
und die Konzeption des pakistanischen Philosophen Fazlur Rahman (1919-

796 Vgl. Zhussipbek/Nagayeva (2019): Epistemological Reform, S. 361.

261



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

1988) einer living sunna, welche die Handlungen und Erfahrungshorizonte
der Urgemeinde miteinschliefft und damit {iber die Anbindung an die
Handlungen des Propheten hinausgeht.””

Aus kommunikativer Perspektive erscheint dariiber hinaus ein weiterer
Aspekt klarungsbediirftig, der im Kontext von Offenbarung und theolo-
gischer Anthropologie latent mitschwingt: die Frage nach Aktivitit und
Passivitdt. So ist etwa zu reflektieren, wie sich die Rezeption im Spannungs-
feld zwischen aktiver Teilhabe und zugewiesenem Empfangerstatus bewegt.
Ob Offenbarung und infolgedessen auch theologische Anthropologie als
Beziehungsgeschehen in ein Muster eingepasst werden kann, das sich von
aktiven und passiven Rollen leiten lédsst, ist zweifelhaft. Horen etwa stellt
keineswegs eine passive Handlung dar, da sie eine Verstehensleistung und
Aufmerksamkeit erfordert, die etwa im Verb horchen noch abgebildet ist.”8
Die fehlende Visibilitdt von Prozessen kann keineswegs mit einer fehlenden
Handlung gleichgesetzt werden. Gerade aus kommunikationstheoretischer
Sicht erscheint Passivitdt in seiner geldufigen Definition als Abwesenheit
von Handlung fragwiirdig. Angesichts des von Paul Watzlawick formulier-
ten Axioms, dass man nicht nicht kommunizieren kann, stellt jedes noch
so kleine, auch nonverbale Zeichen, jede Gefiihlsregung eine Reaktion auf
die ergangene Kommunikation dar.”® Selbst eine Kommunikationsverwei-
gerung kann so als Handlung klassifiziert werden, die in manchen Fillen
gar eine bewusste Entscheidung darstellt. Kommunikation ist ergo immer
verbindend. Sie stellt eine Beziehung her, auch wenn diese Beziehung
nicht gewollt, abgebrochen oder verweigert wird, also ganz unabhingig
von ihrem weiteren kommunikativen Verlauf. Der Mensch kann sich Gott
entsprechend nicht entziehen; er kann sich gegen die Kommunikation auf-
lehnen, sie ignorieren oder verwerfen, er kann sich aber ihrer Beziehungs-
haftigkeit nicht verweigern.

Mag auch das rezitativische Nachsprechen auf den ersten Blick als pas-
siver Akt erscheinen, so wird der Akt des Rezitierens doch von einer
Vielzahl von Handlungen getragen. Dazu gehort mitunter das Memorieren
als Aneignung einer Rede, die nicht die eigene ist, die Aussprache als
performativer Akt, die evozierte Mimesis, die keine Kopie ist, oder auch die
Aktualisierung, die sich jedes Mal aufs Neue ereignet.8%0 Rezitation ist weit-

797 Vgl. Rahman (1965): Islamic methodology.

798 Vgl. auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 34.
799 Vgl. Watzlawick et al. (1969): Kommunikation.

800 Vgl. dazu Kapitel 6.2 dieser Arbeit.

262

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7.2 Ausblick und weiterfiihrende Fragen

aus weniger in Kategorien der Passivitit als der Ritualisierung zu verstehen.
Durch das Nach-Sprechen wird der sakrale Rahmen aufrechterhalten, ohne
den die Rede Gottes Gefahr laufen wiirde, zur Alltagsrede zu verkommen.
Dieser ritualisierte Umgang mit der Rede Gottes ist also elementar. Nur
durch besondere Kennzeichnungen, die tiber die tagwid-Regeln und die
rhythmisch-rezitativische Aussprache erfolgen, ist eine Unterscheidung von
Alltag und Kultritual Giberhaupt angezeigt. Diese geballte Ladung an Ge-
schehnis ldsst die Bezeichnung Passivitit im Kontext einer kommunikativ
ausgerichteten Offenbarung deshalb hochst fragwiirdig erscheinen.

In diesem Kontext konnen anthropologische Arbeiten am Konzept des
Horens ankniipfen und dieses aus einer islamisch-theologischen Perspek-
tive weiter entfalten. Denn Horen ist keineswegs gleich Horen, sondern
manifestiert sich in unterschiedlichen Modi: So gibt es mimetisches, ka-
thartisches, fasziniertes, heilsames, transformatives, dsthetisches, ignorantes
resp. nicht-vernehmendes, antizipatorisches oder ruhendes Horen, um nur
einige Beispiele zu nennen.®"! Eine solche Ausdifferenzierung der Hortypen
konnte dann zum einen auf das Kommunikationsquadrat von Schulz von
Thun bezogen werden. Zum anderen liele sich damit auch ein Fundament
fir eine Theologie des Zuhdrens entfalten,%? die sowohl den Ruf Gottes
und seine Einladung zur Kommunikation hort als auch den Menschen in
seinen Bediirfnissen, Anliegen und Néten vernimmt. Eine solche Theologie
des Zuhorens konnte sich insbesondere fiir praktische Felder der Theolo-
gie, etwa die Seelsorge, als fruchtbarer Boden erweisen, um im Zuhoren das
Leid des Gegeniibers zu ertragen wie auch es mitzutragen und selbst im
Schweigen die géttliche Prasenz, Trost und Heilung zu finden.

Zuletzt sei noch auf ein immens wichtiges Feld hingewiesen, das in
dieser Arbeit zweifelsohne zu kurz gekommen ist: die Ausgestaltung einer
praktisch ausgerichteten theologischen Anthropologie durch die konkrete
Entfaltung von Menschenbildern und deren Konsequenzen fiir die ethische
und praktische Lebensfithrung. Der hier vorgeschlagene paradigmatische
Blickwinkel konnte fiir die bisher gingige exegetische Ausarbeitung korani-
scher Begriffe neue Impulse liefern. Gleichwohl wird zu fragen sein, ob
eine inhaltliche Spiegelung einer offenbarungstheologisch und systematisch
begriindeten theologischen Anthropologie, die den Menschen grundlegend

801 Vgl. fiir die christliche Theologie etwa Thomas Nisslmiiller (2008): Homo audiens,
der eine eindriickliche Ausarbeitung zum Horakt mit 95 Hérmodi in Bezug auf die
Predigt vorgelegt hat.

802 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 284.

263

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

7 Vorerst Gekldrtes und Kldrungsbediirftiges

als Angesprochenen sowie als Mit-, Nach-, aber auch Freisprechenden kon-
stituiert, eine Neuanordnung und Fokussierung in der Debatte nach sich
zieht und wie sie sich zu Begriffen wie fitra, halifa und riih verhalt.

Dieser Ausblick zeigt: Auf der Mosaikleinwand theologische Anthropo-
logie ist einiges in Gange und noch vieles zu tun. Theologische Anthropo-
logie ist kein fertiges Kunstwerk, sondern eine Lebensaufgabe und damit
eine Aufgabe auf Lebenszeit. Jedes neue Mosaikstiick fithrt zum néchsten,
sodass kaum je ein abgeschlossenes Bild mit scharfen Kanten entstehen
wird, sondern die Rinder stets ausgefranst bleiben. Denn der Mensch ist
weiterhin zeitlebens ein Suchender nach sich selbst.

264

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Abu Zaid, Nasr Hamid: Islam und Politik. Kritik des religiésen Diskurses. Frankfurt
am Main: dipa, 1996.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Ein Leben mit dem Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 2001.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Fiir ein humanistisches Verstandnis des
Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Historizitdt. Der missverstandene Begriff. In: Abu Zaid, Nasr
Hamid: Gottes Menschenwort. Fiir ein humanistisches Verstiandnis des Koran. Frei-
burg im Brsg.: Herder, 2008, S. 91-121.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Der Koran. Gott und Mensch in Kommunikation. In: Abu
Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Fiir ein humanistisches Verstandnis des
Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008, S. 122-158.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Den Koran neu denken. Fur eine humanistische Hermeneutik.
In: Abu Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Fiir ein humanistisches Verstand-
nis des Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008, S. 159-228.

Abu Zaid, Nasr Hamid; Sezgin, Hilal: Mohammed und die Zeichen Gottes. Der Koran
und die Zukunft des Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008.

Abu Zayd, Nasr: The Qur’an. God and Man in Communication. (Unveréffentlichte
Antrittsvorlesung). Leiden, 2000. URL: https://scholarlypublications.universiteitleid
en.nl/access/item%3A2715274/view (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Abu Zayd, Nasr Hamid: Quran in Everyday Life. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.):
Encyclopaedia of the Qur'an, Bd. 2. Leiden: Brill, 2002, S. 80-97.

Abu Zayd, Nasr Hamid: Rethinking the Qur'an. Towards a Humanistic Hermeneutics.
Amsterdam: SWP Publishers, 2004.

Abt Zayd, Nasr Hamid: Mafth@im an-nass. Dirasa f1 ‘ulim al-quran. Bayrat: Al-markaz
at-taqafi al-‘arabi, 1990.

Abu Zayd, Nasr Hamid: Naqd al-hitab ad-dini. At-tabia at-taniya. Al-Qahira: Sina
li-n-nasr, 1994.

Adamson, Peter: Ibn Sina (Avicenna). A Very Short Introduction. Oxford: Oxford
University Press, 2023.

Agai, Bekim; Bassiouni, Mahmoud; Basol, Ayse; Ben Abdeljelil, Jamaleddine; Boden-
stein, Mark Chalil; Cakir, Naime; Giines, Serdar; Omerika, Armina; Rahmati,
Fateme; Ozsoy, Ozsoy; Sahin, Ertugrul; Simon, Udo (2014): Islamische Theologie
in Deutschland. Herausforderungen im Spannungsfeld divergierender Erwartungen.
In: Frankfurter Zeitschrift fiir islamisch-theologische Studien. Kontexte, Methoden
Inhalte, 1, 2014, S. 7-28.

Ahmed, Akbar S.: Defining Islamic Anthropology. In: RAIN, 65, 1984, S.2-4.

Ahmed, Akbar S.: Toward Islamic Anthropology. Definition, Dogma, and Directions.
Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1986.

265

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view

8 Bibliographie

Ahmed, Shahab: What is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton, Oxford:
Princeton University Press, 2016.

Alatas, Syed E.: Islam and the Science of Economics. In: Abu-Rabi, Ibrahim (Hrsg.):
The Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought. Oxford: Blackwell
Publishing, 2006, S. 587-606.

Albayrak, Halis: Offenbarung im Koran. In: Heinzmann, Richard; Selguk, Mualla
(Hrsg.): Offenbarung in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S. 59-
99.

Albertini, Francesca Yardenit; Alkier, Stefan; Ozsoy, Omer: Gott hat gesprochen. Aber
zu wem? Das Forschungsprojekt ,Hermeneutik, Ethik und Kritik Heiliger Schriften
in Judentum, Christentum und Islam® In: Zeitschrift fiir Neues Testament, 36 (13),
2010, S.27-37.

al-Buhari, Muhammad ibn Isma‘il: Sahih al-Buhari. The Translation of the Meanings of
Sahih al-Buhari. Arabic-English. Ubersetzt von Khan, Muhammad Mubhsin, 5. Aufla-
ge. Riyadh: Darussalam, 1997.

Al-Daghistani, Raid: Al-Ghazali und die transzendentale Anthropologie. (Unverdftent-
lichter Konferenzbeitrag). Frankfurt am Main, 2014. URL: https://www.academia.ed
1/26259141/Al-Ghaz%C4%811%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?a
uto=download (letzter Zugriff am 15.12.2023).

al-Wahidi, ‘All ibn Ahmad: Asbab al-nuzil. Great Commentaries on the Holy Qur’an.
Ubersetzt von Mokrane Guezzou. Louisville: Fons Vitae, 2008.

Amir-Moezzi, Mohammad; Dye, Guillaume: Le Coran des historiens. 2 Bde. Paris: Les
Editions du Cerf, 2019.

Antes, Peter: Der Mensch vor Gott im Islam. In: Fitzgerald, Michael; Khoury, Adel
Theodor; Wanzura, Werner (Hrsg.): Mensch, Welt, Staat im Islam, Bd. 2. Graz:
Styria, 1977, S. 11-30.

Antes, Peter: ,Ethik® im Islam. In: Ratschow, Carl H. (Hrsg.): Ethik der Religionen.
Ein Handbuch. Primitive, Hinduismus, Buddhismus, Islam. Stuttgart: Kohlhammer,
1980, S.177-225.

Antes, Peter: Die Gottes-Idee im zeitgendssischen Christentum und im Islam. In:
Religionsunterricht an héheren Schulen, 32 (5), 1989, S. 302-308.

Arkoun, Mohammed: Rethinking Islam. Common Questions, Uncommon Answers.
Boulder: Westview Press, 1994.

Arkoun, Mohammed: Lecture de la Fatiha. In: Arkoun, Mohammed (Hrsg.): Lectures
du Coran. Paris: Albin Michel, 2016, S. 113-142.

Asad, Talal: The Idea of an Anthropology of Islam. Washington: Georgetown Universi-
ty, 1986.

Asghar-Zadeh, Darius: Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische Anthro-
pologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie. Pader-
born: Schoningh, 2017.

Aslan, Ednan; Modler-El Abdaoui, Magdalena; Charkasi, Dana: Islamische Seelsorge.
Eine empirische Studie am Beispiel von Osterreich. Wiesbaden: Springer, 2015.

Assmann, Jan; Strohm, Harald (Hrsg.): Homo religiosus. Vielfalt und Geschichte des
religiosen Menschen. Paderborn: Fink, 2014.

266

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download

8 Bibliographie

as-Suydti, Galfll ud-Din: Al-itqan fi ‘ulim al-quran. Ed. Markaz ad-dirasat al-
qur'aniyya. Gidda: al-Maktaba al-‘arabiya as-sa‘udiya, 2010.

Ayoub, Mahmoud M.: The Word of God in Islam. In: The Greek Orthodox Theological
Review, 31 (1-2), 1986, S. 69-78.

az-Zarkasi: al-Burhan f1 ‘ulam al-quran. Ed. Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim, Bd. 1.
al-Qahira: Dar at-Turat: 1984.

Badawia, Tarek; Erdem, Giilbahar; Abdallah, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen muslimi-
scher Seelsorge. Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden: Sprin-
ger, 2020.

Bakker, Dirk: Man in the Quran. Amsterdam: Drukkerij Holland, 1965.

Bakker, Jens: Normative Grundstrukturen der Theologie des sunnitischen Islam im
12./18. Jahrhundert. Berlin: EB-Verlag, 2012.

Bali¢, Smail: Das Jesusbild in der heutigen islamischen Theologie. In: Falaturi, Abdold-
javad; Strolz, Walter (Hrsg.): Glauben an den einen Gott. Menschliche Gotteserfah-
rung im Christentum und im Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 1975, S. 11-21.

Ballnus, Jorg: Text und Performanz. Eine Didaktik des Gebets im islamischen Religi-
onsunterricht zwischen Normativitit und Spiritualitat. Frankfurt am Main: Lang,
2016.

Bauer, Axel: Was ist der Mensch? Antwortversuche der medizinischen Anthropologie.
In: Fachprosaforschung — Grenziiberschreitungen, 8/9, 2012/13, S. 437-453.

Ba-Yunus, Ilyas; Ahmad, Farid: Islamic Sociology. An Introduction. London: Hodder &
Stoughton, 1985.

Beckmann, Jan P.: Animal rationale. In: Kasper, Walter (Hrsg.): Lexikon fiir Theologie
und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S. 682-683.

Behr, Hamida: Koranauslegung und Rechtsprechung zu Frauen. Positionen von Abou
El Fadl und Abu Zaid im deutschen Kontext. Miinster: Waxmann, 2018.

Behr, Harry H.: Muslim sein - Eine Frage der Person. Gedanken zum Aspekt der
Individualitdt im Islam. In: Schneiders, Thorsten G. (Hrsg.): Islamverherrlichung.
Wenn die Kritik zum Tabu wird. Wiesbaden: VS 2010, S. 107-115.

Behr, Harry H.: Muslimische Identititen und Islamischer Religionsunterricht. In: Behr,
Harry H.; Bochinger, Christoph; Rohe, Matthias; Schmid, Hansjorg (Hrsg.): Was
soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schiilerinnen und Schiiler als
Herausforderung fiir den islamischen Religionsunterricht. Berlin/Miinster: Lit, 2010,
S.57-102.

Behr, Harry H.: Das islamische Gebet aus religionspadagogischer Perspektive. In:
Krochmalnik, Daniel; B6hme, Katja; Behr, Harry H.; Schroder, Bernd (Hrsg.): Das
Gebet im Religionsunterricht in interreligioser Perspektive. Berlin: Frank & Timme,
2014, S. 145-166.

Behr, Harry H.: Menschenbilder im Islam. In: Rohe, Mathias; Engin, Havva; Khorchi-
de, Mouhanad; Ozsoy, Omer; Schmid, Hansjérg (Hrsg.): Handbuch Christentum
und Islam in Deutschland. Grundlagen, Erfahrungen und Perspektiven des Zusam-
menlebens, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 2014, S. 489-529.

Behr, Harry H.; Ulfat, Fahimah (Hrsg.): Zwischen Himmel und Erde. Bildungsphiloso-
phische Verhiltnisbestimmungen von Text und Geist. Miinster: Waxmann, 2014.

267

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Berger, Lutz: Islamische Theologie. Wien: Facultas, 2010.

Bernhardt, Reinhold: Offenbarungsmodelle. In: Dockter, Cornelia; Dirnberger,
Martin; Langenfeld, Aaron (Hrsg.): Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch.
Paderborn: Schéningh, 2021, S.123-124.

Biesterfeldt, Hinrich: The Perfect Man. A Humanist? In: Reichmuth, Stefan; Rusen,
Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture. Historical Heritage
and Contemporary Challenges. Gottingen/Taipei: V&R unipress/National Taiwan
University Press, 2012, S. 101-113.

Blumenberg, Hans: Beschreibung des Menschen. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2006.

Boddy, Janice; Lambek, Michael: A Companion to the Anthropology of Religion.
Malden: Wiley-Blackwell, 2013.

Bohlken, Eike; Thies, Christian (Hrsg.): Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwi-
schen Natur, Kultur und Technik. Stuttgart: Metzler, 2009.

Bohlken, Eike; Thies, Christian: Einleitung. In: Bohlken, Eike; Thies, Christian
(Hrsg.): Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kultur und Tech-
nik. Stuttgart: Metzler, 2009, S. 1-10.

Boumaaiz, Amina; Feininger, Bernd; Schréter, Jorg L.: ,Bin Ich nicht Euer Herr?“ (Sure
7,172). Aspekte zum Menschenbild im Islam. In: Boehme, Katja (Hrsg.): ,Wer ist
der Mensch®. Anthropologie im interreligiésen Lernen und Lehren. Berlin: Frank &
Timme, 2013, S. 101-146.

Bouman, Johan: Gott und Mensch im Koran. Eine Strukturform religiéser Anthropo-
logie anhand des Beispiels Allah und Muhammad. 2. Auflage. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1989.

Bowen, John R.: A New Anthropology of Islam. Cambridge: Cambridge University
Press, 2012.

Bowering, Gerhard: The Mystical Vision of Existence in Classical Islam. The Qur'anic
hermeneutics of the Suff Sahl at-TustarT (d. 283/896). Berlin: de Gruyter, 1980.

Boyarin, Daniel: The Gospel of the Memra. Jewish Binitarianism and the Prologue to
John. In: Harvard Theological Review, 94 (3), 2001, S. 243-284.

Brandt, Manfred: Von der Umwelt zur Mitwelt. Zur Fundierung eines neuen péadago-
gischen Paradigmas auf der Basis der Philosophie John Deweys. Frankfurt am Main:
Lang, 2000.

Braun, Riidiger: Dynamics of Theological Anthropology in Islamic Contexts. An Intro-
duction. In: Braun, Ridiger; Cigek, Hiiseyin (Hrsg.): New Approaches to Human
Dignity in the Context of Qur’anic Anthropology. The Quest for Humanity. Newcas-
tle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017, S. 1-39.

Braun, Ridiger; Cigek, Hiiseyin (Hrsg.): New Approaches to Human Dignity in the
Context of Qur’anic Anthropology. The Quest for Humanity. Newcastle upon Tyne:
Cambridge Scholars Publishing, 2017.

Brenner, Andreas: UmweltEthik. Ein Lehr- und Lesebuch. Fribourg: Academic Press,
2008.

268

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Brown, Daniel: The Triumph of Scripturalism. The Doctrine of Naskh and its Modern
Critics. In: Waugh, Earle; Denny, Frederick (Hrsg.): The Shaping of an American
Islamic Discourse. A Memorial to Fazlur Rahman. Atlanta: Scholars Press, 1998,
S. 49-66.

Biihler, Karl: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache. Jena: G. Fischer,
1934.

Carter, Michael: Humanism and the Language Sciences in Mediaeval Islam. In: Af-
saruddin, Asma; Zahniser, Mathias (Hrsg.): Humanism, Culture, and Language in
the Near East. Studies in Honor of Georg Krotkoff. Winona Lake: Eisenbrauns, 1997,
S.27-38.

Casmann, Otto [Casmanno, Othone]: Psychologia anthropologica. Sive animae huma-
nae doctrina. Hanoviae: Guilielmum Antonium, 1594.

Chabbi, Jacqueline: Les trois piliers de lislam. Lecture anthropologique du Coran.
Paris: Editions du Seuil, 2016.

Cinar, Hiiseyin I.: Koranwissenschaften und Koranexegese. Eine Einfiihrung, Mann-
heim: IFIS&IZ Publications, 2017.

Copson, Andrew; Grayling, Anthony C. (Hrsg.): The Wiley Blackwell Handbook of
Humanism. Chichester: Wiley Blackwell, 2015.

Cragg, Kenneth: The Mind of the Qur'an. Chapters in Reflection. London: G. Allen &
Unwin, 1973.

Dahlgriin, Corinna: Der Ertrag der Begegnung und offene Fragen aus christlicher Per-
spektive. In: Sel¢uk, Mualla; Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum
und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2019, S. 359-368.

Dahrendorf, Ralf: Homo Sociologicus. Ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung und
Kritik der sozialen Rolle. 17. Auflage. Wiesbaden: V', 2010.

Davies, Merryl W.: Knowing One Another. Shaping an Islamic Anthropology. London:
Mansell Publishing, 1988.

De Cillis, Maria: Free Will and Predestination in Islamic Thought. Theoretical Com-
promises in the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn ‘Arabi. London: Routledge,
2014.

Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim; Schwobel, Christoph; Bodrov, Alexei
(Hrsg.): Theological Anthropology in Interreligious Perspective. Tiibingen: Mohr
Siebeck, 2021.

Denny, Frederick: Exegesis and Recitation. Their Development as Classical Forms of
Qur’anic Piety. In: Reynolds, Frank; Ludwig, Theodore (Hrsg.): Transitions and
Transformations in the History of Religions, Leiden: Brill 1980, S. 91-123.

de Saussure, Ferdinand: Cours de linguistique général. Nachdruck Paris: Payot, 2005.

Dirscherl, Erwin: Grundriss Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des
Menschen angesichts des Anderen. Regensburg: Pustet, 2006.

Dogan, Recep: Nature of Man in Islam. In: International Journal of Religion and
Spirituality in Society, 4 (3), 2014, S. 6-18.
Dulles, Avery: Models of Revelation. Hong Kong: Gill and Macmillan, 1983.

269

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Dupuche, John; Morgan, Fred; Tuncer, Fatih: Three Prayers in Dialogue. The Shema,
the Lord’s Prayer, and Al-Fatiha. In: Journal of Ecumenical Studies, 52 (4), 2017,
S. 587-609.

Diirnberger, Martin: Metaphysik. In: Dockter, Cornelia; Diirnberger, Martin; Langen-
feld, Aaron (Hrsg.): Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Paderborn: Scho-
ningh, 2021, S. 111-112.

Dziri, Amir: Die Ars Disputationis in der islamischen Scholastik. Grundziige der mus-
limischen Argumentations- und Beweislehre. Freiburg im Brsg.: Kalam, 2015.

Dziri, Amir; Amiti, Arlinda; Boehmler, Alexander; Boudaoui, Safia; Brodard, Baptiste;
Isis-Arnautovi¢, Esma; Mustafi, Nadire; Schmid, Hansjorg; Ugak-Ekinci, Dilek: Isla-
misch-theologische Studien. Ein Positionspapier. In: Dziri, Amir; Schmid, Hansjorg
(Hrsg.): Islamisch-theologische Studien. Eine neue Wissenschaftsdisziplin in der
Schweiz, SZIG-Papers 10, Freiburg: Uniprint Universitit Freiburg, 2020, S.13-26

Ebrahim, Ranja: Im Diskurs mit dem Quran. Ein Handlungskonzept zum themenzen-
trierten Arbeiten anhand der Offenbarungsanldsse. Wiesbaden: Springer, 2020.

Eickelman, Dale: Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center.
Austin: University of Texas Press, 1976.

Elashiry, Mohammed: Sounds of Qur’anic Recitation in Egypt. A Phonetic Analysis.
Lewiston: Edwin Mellen Press, 2008.

Elkholy, Abdo: Towards an Islamic Anthropology. Muslim Education Quarterly, 1, 1984,
S.78-94.

El-Mesawi, Mohamed E.: Religion, Society and Culture in Malik Bennabi’s Thought.
In: Abu-Rabi, Ibrahim (Hrsg.): The Blackwell Companion to Contemporary Islamic
Thought. Malden: Blackwell, 2006, S. 213-256.

El Omari, Dina: Einfithrung in die Koranwissenschaften. Freiburg im Brsg.: Kalam,
2016.

Engelhardt, Jan E.: Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Ausdiffe-
renzierung und Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden:
Springer, 2017.

Fakhry, Majid: Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill, 1994.

Faridzadeh, Ghazaleh: Vom Mensch-Sein zum Person-Sein. Eine historische Analyse
des (Rechts-)Personengedankens im Islam. Baden-Baden: Nomos, 2016.

Farris, Joshua R.; Taliaferro, Charles (Hrsg): The Ashgate Research Companion to
Theological Anthropology. Farnham: Ashgate, 2015.

Farstad, Mona H.: Anthropology of the Qur'an. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Ency-
clopaedia of the Qur'an. Leiden: Brill, 2016. URL: http://dx.doi.org/10.1163/1875-392
2_q3_EQCOM_050509 (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Firestone, Reuven: Shekhinah. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the
Qur’an, Bd. 4. Leiden: Brill, 2004, S. 589-591.

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses. 13. Auflage. Frankfurt am Main: Fischer,
2014.

Frank, Richard: The Science of Kalam. In: Arabic Sciences and Philosophy, 2, 1992,
S.7-37.

270

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509

8 Bibliographie

Furqani, Hafas; Echchabi, Abdelghani: Who is Homo Islamicus? A Qur'anic Perspec-
tive on the Economic Agent in Islamic Economics. In: International Journal of
Islamic Finance, 14 (2), 2022, S. 206-220.

Gade, Anna: Perfection Makes Practice. Learning, Emotion, and the Recited Quran in
Indonesia. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2004.

Gardet, Louis: ‘[lm al-kalam, In: Lewis, Berhard; Menage, Victor L.; Charles, Pellat;
Schacht, Joseph (Hrsg.): Encyclopedia of Islam. New Edition, Bd. 3. Leiden: Brill,
1979, S. 1141-1150.

Geertz, Clifford: Islam Observed. Religious Development in Morocco and Indonesia.
New Haven: Yale University Press, 1968.

Geertz, Clifford: Art as a Cultural System. In: Modern Language Notes, 91 (6), 1976,
S.1473-1499.

Gellner, Ernest: Post-Traditional Forms in Islam. The Turf and Trade, and Votes and
Peanuts. In: Daedalus, 102 (1), 1973, S. 191-206.

Gellner, Ernest: Muslim Society. Cambridge: Cambridge University Press, 1981.
Ghandour, Ali: Figh. Einfithrung in die Normenlehre. Freiburg im Brsg.: Kalam, 2015.

Gheituri, Amer; Golfam, Arsalan: God-Man Communication in the Quran. A Semio-
logical Approach. In: The International Journal of Humanities, 16 (1), 2009, S. 45-61.

Gilsenan, Michael: Saint and Sufi in Modern Egypt. An Essay in the Sociology of
Religion. Oxford: Clarendon Press, 1973.

Gobillot, Genevieve: La fitra. La conception originelle, ses interprétations et fonctions
chez les penseurs musulmans. Kairo: Institut frangais d’archéologie orientale, 2000.
Gracia, Jorge: A Theory of Textuality. The Logic and Epistemology. Albany: State

University of New York Press, 1995.

Graham, William: Divine Word and Prophetic Word in Early Islam. A Reconsideration
of the Sources, with Special Reference to the Divine Saying or Hadit Qudsi. The
Hague: Mouton, 1977.

Graham, William: The Earliest Meaning of ‘Qur'an’. In: Welt des Islams, 23/24, 1984,
S.361-377.

Graham, William: Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the History
of Religion. Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

Graham, William: Das Schriftprinzip in vergleichender Sicht. In: Giese, Alma; Biirgel,
Christoph (Hrsg.): Gott ist schon und Er liebt die Schonheit. Festschrift fiir Anne-
marie Schimmel. Bern: Lang, 1994, S.209-226.

Gramlich, Richard: Die Gaben der Erkenntnisse des ‘Umar as-Suhrawardi. ‘Awarif
al-ma‘arif. Wiesbaden: Steiner, 1978.

Greimas, Algirdas J.: Sémantique structurale. Recherche de méthode. Paris: Larousse,
1966.

Greshake, Gisbert: Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. In: Geist und
Leben, 50, 1977, S. 409-426.

Greshake, Gisbert: Anthropologie. Systematisch-theologisch. In: Lexikon fiir Theologie
und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S. 726-731.

271

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0

8 Bibliographie

Giinther, Sebastian: Bildung und Ethik im Islam. In: Brunner, Rainer (Hrsg.): Islam.
Einheit und Vielfalt einer Religion. Stuttgart: Kohlhammer, 2016, S. 210-236.

Gunther, Sebastian: Islamische Bildung im literarischen Gewand. Unterweisung in reli-
giosen und weltlichen Belangen bei Ibn Qutayba und al-Mawardi. In: Poya, Abbas;
Suleiman, Farid; Weineck, Benjamin (Hrsg.): Bildungskulturen im Islam. Islamische
Theologie lehren und lernen. Berlin/Boston: de Gruyter, 2022, S. 137-184.

Habermas, Jiirgen: Erlduterungen zur Diskursethik. 4. Auflage. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2006.

Haeflner, Gerd: Philosophische Anthropologie. 4. Auflage. Stuttgart: Kohlhammer,
2005.

Hagemann, Ludwig: ,... mein Leben und mein Sterben gehdren Gott“ (Koran
6,162). Strukturen islamischer Anthropologie. In: Hoffmann, Herbert (Hrsg.): Werde
Mensch. Wert und Wiirde in den Weltreligionen. Trier: Paulinus, 1999, S. 121-142.

Hajatpour, Reza: Islamische Seelenvorstellungen und die Herausforderungen der Mo-
derne. Badawia, Tarek; Erdem, Giilbahar; Abdallah, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen
muslimischer Seelsorge. Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden:
Springer, 2020, S. 73-88.

Hampe, Michael: Anthropologie. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 4. Auflage,
Bd. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck, 1998, S. 521-524.

Hanafi, Hassan: Les méthodes d’exégese. Essai sur la science des fondements de la
compréhension “ilm usal al-figh”. Kairo: Organisme général des imprimeries gou-
vernementales, 1965.

Hanafi, Hassan: Théologie ou anthropologie. In: Abdel-Malek, Anouar; Belal, Abdel-
Aziz; Hanafi, Hassan (Hrsg): Renaissance du monde arabe. Genbloux: Duculot,
1972, S. 233-264.

Hans, Josef: Homo oeconomicus islamicus. Wirtschaftswandel und sozialer Aufbruch
im Islam. Wien: Sen 1952.

Hartung, Gerald: Philosophische Anthropologie. Stuttgart: Reclam, 2008.

Heemskerk, Margaretha: Speech. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the
Qur’an, Bd. 5. Leiden: Brill, 2006, S.108-112.

Hegel, Georg: Die Phinomenologie des Geistes. Bamberg/Wiirzburg: Joseph Anton
Goebhardt, 1807.

Heimbach-Steins, Marianne; Wielandt, Rotraud (Hrsg.): Was ist Humanitét? Interdis-
ziplindre und interreligiése Perspektiven. Wiirzburg: Ergon, 2008.

Heine, Susanne; Lohlker, Riidiger; Potz, Richard: Muslime in Osterreich. Geschichte —
Lebenswelt — Religion. Grundlagen fiir den Dialog. Innsbruck: Tyrolia, 2012.

Heupts, Cordula: Auf den Spuren der Herrlichkeit Gottes. Theologische Asthetik im
christlich-islamischen Gesprach. Paderborn: Schéningh, 2021.

Hinsdale, Ann; Okey Stephen (Hrsg.): T&T Clark Handbook of Theological Anthro-
pology. London: T&T Clark, 2021.

Hock, Klaus: Freiheit aus dem Geist des Propheten. Die Autonomie des Menschen
im islamischen Denken der Neuzeit. In: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft, 34 (4), 2008, S. 400-418.

272

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Hodgson, Marshall: The Venture of Islam. Conscience and History in a World Civiliza-
tion. The Classical Age of Islam, Bd. 1. Chicago: University of Chicago Press, 1974.

Hofmeiser, Heimo: Anthropologie. Philosophische Anthropologie. In: Evangelisches
Kirchenlexikon, Bd. 1. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1986, S.166-168.

Honnefelder, Ludger: Anthropologie. Allgemeine Wissenschaftsgeschichte. In: Lexikon
fiir Theologie und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S.721-
724.

Hoover, Jon (2016): Fitra. In: Fleet, Kate; Kramer, Gudrun; Matringe, Denis; Nawas,
John; Stewart, Devin (Hrsg.): Encyclopedia of Islam, Three. URL: http://dx.doi.org/
10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155 (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Horovitz, Josef: Koranische Untersuchungen. Berlin: de Gruyter, 1926.

Huizinga, Johan: Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. 25. Auflage.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2017.

Hume, David: A Treatise of the Human Nature. Nachdruck Charleston: BiblioLife,
2010.

Hundhammer, Marianus: Der Begrift ,nafs“ im Koran und seine Interpretation. An-
wendungsmoglichkeiten im Kontext islamischer Seelsorge. In: Badawia, Tarek; Er-
dem, Giilbahar; Abdalla, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen muslimischer Seelsorge.
Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden: Springer, 2020, S. 89-
105.

Hundt, Magnus: Antropologium de hominis dignitate, natura, et proprietatibus. Lipt-
zick: Per Baccalariu[m] Wolfgangu[m] Monacensem, 1501.

Husmann Bérbel: Bibel und performative Didaktik. In: Zimmermann, Mirjam; Zim-
mermann, Ruben (Hrsg.): Handbuch Bibeldidaktik. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2013,
S. 434-439.

Ibn, ‘Arabi, Muhayiddin: al-Futthat al-makkiya. 4 Bde. Ed. ‘Utman Yahya. Al-Qahira:
al-Maktaba al-‘Arabiya, 1911.

Igbal, Muhammad: The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Ashraf,
1962.

Isik, Tuba: Die Bedeutung des Gesandten Muhammad fiir den islamischen Religions-
unterricht. Systematische und historische Reflexionen in religionspadagogischer Ab-
sicht. Paderborn: Schoningh, 2015.

Izutsu, Toshihiko: God and Man in the Koran. Semantics of the Koranic Weltanschau-
ung. North Stratford: Ayer Company Publishers, 1998.

Jakobson, Roman: Closing Statement. Linguistics and Poetics. In: Sebeok, Thomas
(Hrsg.): Style in Language. Cambridge: MIT, 1960, S. 350-377.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 2. Auflage. Konigsberg:
Friedrich Nicicolovius, 1800.

Kant, Immanuel: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Bd. 9: Logik, Physische Geo-
graphie, Padagogik. Berlin: de Gruyter, 1968.

Karimi, Milad: Der Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2009.

273

- am 12.01.2028, 00:42:16.


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155

8 Bibliographie

Karimi, Milad: Versuch einer asthetischen Hermeneutik des Qur’an. In: Khorchide,
Mouhanad; von Stosch, Klaus (Hrsg.): Herausforderungen an die islamische Theo-
logie in Europa / Challenges for Islamic Theology in Europe. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2012, S. 14-30.

Karimi, Milad: Warum es Gott nicht gibt und er doch ist. Freiburg im Brsg.: Herder,
2018.

Karimi, Milad; Dziri, Amir (Hrsg.): Freiheit im Angesicht Gottes. Interdisziplinare
Positionen zum Freiheitsdiskurs in Religion und Gesellschaft. Freiburg im Brsg.:
Kalam, 2015.

Kellermann, Andreas: Die ,Miindlichkeit“ des Koran. Ein forschungsgeschichtliches
Problem der Arabistik. In: Beitrdge zur Geschichte der Sprachwissenschaft, 5, 1995,
S.1-34.

Kellermann, Andreas: Koranlesung im Maghreb. o. O.: o. V. [publiziert als Microfi-
ches], 1996.

Kermani, Navid: Offenbarung als Kommunikation. Das Konzept wahy in Nasr Hamid
Abu Zayds Matham an-nass. Frankfurt am Main: Lang, 1996.

Kermani, Navid: Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des Koran. 5. Auflage. Miin-
chen: Beck, 2015.

Khorchide, Mouhanad: Auf dem Weg zu einer humanistischen Quranhermeneutik. In:
Mohagheghi, Hamideh; von Stosch, Klaus (Hrsg.): Moderne Zugéinge zum Islam.
Pladoyer fiir eine dialogische Theologie. Paderborn: Schoningh, 2010, S. 31-58.

Khorchide, Mouhanad: Gottes Offenbarung in Menschenwort. Der Koran im Licht der
Barmbherzigkeit. Freiburg im Brsg.: Herder, 2018.

Khorchide, Mouhanad; Karimi, Milad (Hrsg.): Was ist der Mensch? Freiburg im Brsg.:
Kalam, 2016.

Khoury, Adel Theodor: Mensch. In: Khoury, Adel Theodor; Hagemann, Ludwig; Hei-
ne, Peter: Islam-Lexikon A-Z. Geschichte - Ideen — Gestalten. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2006, S. 416-420.

Khoury, Adel T.; Hagemann, Ludwig: Christentum und Christen im Denken zeitgends-
sischer Muslime. Altenberge: Christlich-Islamisches Schrifttum, 1986.

Kiesel, Dagmar; Ferrari, Cleophea (Hrsg.): Willensfreiheit. Frankfurt am Main: Klos-
termann, 2019.

Kilig, Recep: Die islamische Offenbarung im Lichte aktueller Diskussionen. In: Heinz-
mann, Richard; Selguk, Mualla (Hrsg.): Offenbarung in Christentum und Islam.
Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S. 31-47.

Kirchgéssner, Gebhard: Homo Oeconomicus. Das 6konomische Modell individuellen
Verhaltens und seine Anwendung in den Wirtschafts- und Sozialwissenschaften.
Tiibingen: Mohr Siebeck, 2013.

Kneer, Markus: Le double dialogue de Lahbabi. Entre musulmans et chrétiens, entre
philosophie et théologie. In: Nouvelle revue théologique, 141 (1), 2019, S. 89-104.

Kullmann, Wolfgang: Der Mensch als politisches Lebewesen bei Aristoteles. In: Her-
mes, 108, 1980, S. 419-443,

274

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Kértner Ulrich: Ethik und Anthropologie. Das christliche Menschenbild im biotechno-
logischen Zeitalter. In: Zehetmair, Hans (Hrsg.): Politik aus christlicher Verantwor-
tung. Wiesbaden: VS, 2007, S. 175-188.

Kraemer, Hendrik: The Christian Message in a Non-Christian World. London: The
Edinburgh House Press, 1938.

Kraemer, Joel: Humanism in the Renaissance of Islam. The Cultural Revival During the
Buyid Age. Leiden: Brill, 1986.

Krehl, Ludolf: Das islamische Dogma von der Fitra d. i. der dem Menschen angebo-
renen religiosen Anlage. In: Festgruss an Rudolf von Roth zum Doktor-Jubildum.
Stuttgart: Kohlhammer, 1893, S. 167-169.

Kreinath, Jens (Hrsg.): The Anthropology of Islam Reader. London: Routledge, 2012.

Krotke, Wolf: Anthropozentrik. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 4. Auflage,
Bd. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck, 1998, S. 530-531.

Kuhn, Thomas: The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago
Press, 1962.

Lahbabi, Muhammad A.: Liberté ou libération. A partir des libertés bergsoniennes.
Paris: Aubier, 1956.

Lahbabi, Muhammad A.: Le personnalisme musulman. Paris: Presses universitaires de
France, 1964.

Lahbabi, Muhammad A.: Der Mensch. Zeuge Gottes. Entwurf einer islamischen An-
thropologie. Freiburg im Brsg.: Herder, 2011.

Langenfeld, Aaron; Lerch, Magnus: Theologische Anthropologie, Paderborn: Sché-
ningh, 2018.

Leirvik, Oddbjern: Islamic Humanism or Humanistic Islam. In: Interreligious Studies
and Intercultural Theology, 4 (1), 2020, S. 88-101.

Leuze, Reinhard: Christentum und Islam. Tiibingen: Mohr, 1994.

Lotman, Jurij: Die Struktur literarischer Texte. Miinchen: Fink, 1972.

Loynes, Simon: Revelation in the Qur’an. A Semantic Study of the Roots n-z-1 and
w-h-y. Leiden: Brill, 2021.

Maalouf, Nayef: La place du verbe dans la pensée arabe. Beirut: Editions Dar An-Na-
har, 2006.

Macdonald, Duncan B.: Development of Muslim Theology, Jurisprudence and Consti-
tutional Theory. London: Routledge, 1903.
Macdonald, Duncan B.: Fitra. In: Lewis, Berhard; Pellat, Charles; Schacht, Joseph
(Hrsg.): Encyclopedia of Islam. New Edition, Bd. 2. Leiden: Brill, 1991, S. 931-932.
Madigan, Daniel: The Qur'an’s Self-Image: Writing and Authority in Islam’s Scripture.
Princeton: Princeton University Press, 2001.

Madigan, Daniel: Book. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the Quran,
Bd. 1. Leiden: Brill, 2001, S. 242-251.

Madigan, Daniel: Gottes Botschaft an die Welt. Christen und Muslime. Jesus und der
Koran. In: Internationale Katholische Zeitschrift Communio, 32 (1), 2003, S. 100-112.

Madigan, Daniel: Revelation and Inspiration. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Ency-
clopaedia of the Quran, Bd. 4. Leiden: Brill, 2004, S. 437-448.

275

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Marquard, Odeo: Anthropologie. In: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 1.
Basel: Schwabe, 1971, S. 362-374.

Marranci, Gabriele: The Anthropology of Islam. Oxford/New York: Berg, 2008.

Mauroof, Muhammad S.: Elements for an Islamic Anthropology. In: Al-Faruqi, Ismail;
Naseef, Abdullah (Hrsg.): Social and Natural Sciences. The Islamic Perspective.
Jeddah: Hodder and Stoughton, 1981, S. 116-139.

McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the Qur'an, 6 Bde. Leiden: Brill, 2001-
2006.

Meier, Andreas: Gotteswort in Knechtsgestalt. Ein islamischer Luther in Agypten?
N. H. Abu Zaids provokante Koranexegese als siakulare Reform des Islam. In: Goss-
mann, Hans-Christoph (Hrsg.): Begegnungen zwischen Christentum und Islam.
Festschrift fiir Hans-Jirgen Brandt zum 65. Geburtstag. Ammersbek bei Hamburg:
Verlag an der Lottbek, 1994, S. 57-73.

Meyer, Silke; Owzar, Armin: Einleitung. In: Meyer, Silke; Owzar, Armin (Hrsg.):
Disziplinen der Anthropologie. Miinster: Waxmann, 2011, S. 7-12.

Miskawayh, Ahmad ibn Muhammad: The Refinement of Character. A Translation from
the Arabic of Ahmad ibn-Muhammad Miskawayh’s Tahdhib al-akhlaq. Verantwortet
von Constantine Zurayk. Beirut: The American University, 1968.

Mohagheghi, Hamideh: Koran - die Rede Gottes. Verbale Offenbarung oder prophe-
tisches Wunderwerk? (Nach Thesen von Soroush und Shabestari). In: Eckholt,
Margit; El Mallouki, Habib (Hrsg.): Offenbarung und Sprache. Hermeneutische
und theologische Zuginge aus christlicher und islamischer Perspektive. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2021, S. 69-87.

Morrissey, Fitzroy: Sufism and the Perfect Human. From Ibn ‘Arabi to al-Jili. Abingdon:
Routledge, 2020.

Mutahhari, Morteza: The Human Being in the Quran. Teheran: Islamic Propagation
Organization, 1983.

Nader, Albert: Le systeme philosophique des Mu’tazila. Premiers penseurs de l'islam.
Beirut: Les lettres orientales, 1956.

Nagel, Tilman: Zum Menschenbild im modernen Islam. In: Voigt, Wolfgang (Hrsg.):
XIX. Deutscher Orientalistentag (Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Ge-
sellschaft, Supplement III, 1). Wiesbaden: Steiner, 1977, S. 559-566.

Nagel, Tilman: Die Anthropologie des Islams. In: Kratz, Reinhard G.; Spieckermann,
Hermann (Hrsg.): Goétterbilder, Gottesbilder und Weltbilder. Polytheismus und Mo-
notheismus in der Antike. Bd. 2: Griechenland und Rom, Judentum, Christentum
und Islam. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2006, S. 211-226.

Nelson, Kristina: The Art of Reciting the Qur’an. Kairo: American University in Cairo
Press, 1985.

Neuwirth, Angelika: Der Koran als Text der Spatantike. Ein europiischer Zugang.
Berlin: Verlag der Weltreligionen, 2010.

Neuwirth, Angelika: Offenbarung, Inlibration, Eingebung oder Herabsendung? Uber-
legungen zu den Medialititen der koranischen Verkiindigung. In: Negel, Joachim;
Gruber, Margareta (Hrsg.): Figuren der Offenbarung. Minster: Aschendorff, 2012,
S.205-236.

276

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Neuwirth, Angelika: Die vielen Namen des Koran. ,Offenbarung’, ,Inlibration oder
»Herabsendung® und ,Lesung“? In: Oschema, Klaus; Lieb, Ludger; Heil, Johannes
(Hrsg.): Abrahams Erbe. Konkurrenz, Konflikt und Koexistenz der Religionen im
europdischen Mittelalter. Berlin: de Gruyter, 2015, S. 222-238.

Neuwirth, Angelika: Der Koran. Frithmittelmekkanische Suren. Das neue Gottesvolk.
»Biblisierung® des altarabischen Weltbildes, Bd. 2/1. Berlin: Verlag der Weltreligio-
nen, 2017.

Neuwirth, Angelika; Neuwirth, Karl: Sarat Al-Fatiha. ,Eroffnung® des Text-Corpus
Koran oder ,Introitus“ der Gebetsliturgie? In: Gross, Walter; Irsigler Hubert; Seidl,
Theodor (Hrsg.): Text, Methode und Grammatik. Wolfgang Richter zum 65. Ge-
burtstag. St. Ottilien: EOS, 1991, S. 331-357.

Nisslmiiller, Thomas: Homo audiens. Der Hor-Akt des Glaubens und die akustische
Rezeption im Predigtgeschehen. Gottingen: V&R unipress, 2008.

Noldeke, Theodor: Beitrige und neue Beitrdge zur semitischen Sprachwissenschaft.
Achtzehn Aufsatze und Studien, teilweise in zweiter verbesserter und vermehrter
Auflage. Amsterdam: Academic Publishers Associated, 1982.

Oeing-Hanhoff, Ludger: Metaphysik. In: Historisches Worterbuch der Philosophie,
Bd. 5. Basel/Stuttgart: Schwabe, 1980, S. 1186-1187.

Oelmiiller, Willi; Oelmiiller-Délle, Ruth: Grundkurs. Philosophische Anthropologie.
Miinchen: Fink, 1996.

Ohly, Lukas: Arbeitsbuch Systematische Theologie: Techniken — Methoden — Ubun-
gen. Tibingen: Narr Francke Attempto, 2019.

Ort, Claus-Michael: Kulturbegriffe und Kulturtheorien. In: Niinning, Ansgar; Niin-
ning, Vera (Hrsg.): Einfithrung in die Kulturwissenschaften. Stuttgart: Metzler,
2008, S.19-38.

Ourghi, Abdel-Hakim: Reform des Islam. 40 Thesen. Miinchen: Claudius, 2017.

Ozsoy, Omer: Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das Problem der ur-
spriinglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede. In: Korner, Felix (Hrsg.): Alter
Text — neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Tiirkei heute. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2006, S. 77-101.

Ozsoy, Omer: Islamische Theologie als Wissenschaft. Funktionen, Methoden, Argu-
mentationen. In: Gharaibeh, Mohammed; Begic, Esnaf; Schmid, Hansjorg; Strébele,
Christian (Hrsg.): Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum
und Islam. Regensburg: Pustet, 2015, S. 56-68.

Ozsoy, Omer: Pioniere der historischen Koranhermeneutik. In: Ben Abdeljelil, Jame-
leddine (Hrsg.): Historizitit und Transzendenz im Islam. Geschichte, Recht und
Offenbarung. Berlin: EB-Verlag, 2017, S. 23-45.

Oztiirk, Mustafa: Geschichtlichkeit und Ubergeschichtlichkeit im koranischen Kontext.
In: Frankfurter Zeitschrift fiir islamisch-theologische Studien. Universalitdt und
Universalismus, 3, 2016, S. 37-64.

Oztiirk, Resul: A Contribution from Outside to the Field of New IIm al-Kalam. Milasli
Ismail Hakki’s Views. In: Journal of Ilahiyat Researches, 49 (1), 2018, S.105-130.

Padwick, Constance: Muslim Devotions. A Study of Prayer-Manuals in Common Use.
London: SPCK, 1961.

277

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Pannenberg, Wolfhart: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im
Lichte der Theologie. 4. Auflage. Gé6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1972.

Peters, Johannes: God’s Created Speech. A Study in the Speculative Theology of the
Mu'tazili Qadi 1-Qudat Aba I-Hasan ‘Abd al-Jabbar bn Ahmad al-Hamadani. Leiden:
Brill, 1976.

Pleger, Wolfgang: Handbuch der Anthropologie. Die wichtigsten Konzepte von Homer
bis Sartre. 2. Auflage. Darmstadt: WBG, 2017.

Plessner, Helmuth: Anthropologie. Philosophisch. In: Religion in Geschichte und Ge-
genwart. 3. Auflage, Bd. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck, 1957, S. 410-414.

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie. 3. Auflage. Berlin: de Gruyter, 1975.

Poya, Abbas: Islamische Theologie neu denken. Gespriche mit ‘Abd al-Gabbar ar-
RifaT, Mohsen Kadivar, Hassan Yussefi Eshkevari und Arash Naraghi. Berlin/Bos-
ton: de Gruyter, 2023.

Quack, Johannes: Religionsethnologie. In: Beer, Bettina; Fischer, Hans; Pauli, Julia
(Hrsg.): Ethnologie. Einfithrung in die Erforschung kultureller Vielfalt. 9. Auflage.
Berlin: Reimer, 2017, S. 118-198.

Radscheit, Matthias: Die koranische Herausforderung. Die tahaddi-Verse im Rahmen
der Polemikpassagen des Korans. Berlin: Schwarz, 1996.

Radscheit, Matthias: Word of God or Prophetic Speech? Reflections on the Quranic
qul-Statements. In: Edzard, Lutz; Szyska, Christian (Hrsg.): Encounters of Words
and Texts. Intercultural Studies in Honor of Stefan Wild. Hildesheim: Olms, 1997,
S.33-42.

Rahman, Fazlur: Islamic Methodology in History. Karachi: Central Institute of Islamic
Research, 1965.

Rahman, Yusuf: The Hermeneutical Theory of Nasr Hamid Aba Zayd. An Analytical
Study of his Method of Interpreting the Qur'an. Montreal: McGill University, 2001.

Rahman, Yusuf: The Quran in Egypt III. Nasr Aba Zayd’s Literary Approach. In:
Mohammed, Khaleel; Rippin, Andrew (Hrsg.): Coming to Terms with the Qur'an.
A Volume in Honor of Professor Issa Boullata. North Haledon: Islamic Publication
International, 2008, S. 227-265.

Rahmati, Fateme: Der Mensch als Spiegelbild Gottes in der Mystik Ibn ‘Arabis. Wies-
baden: Harrassowitz, 2007.

Rasmussen, Anne: Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia. Berke-
ley: University of California Press, 2010.

Reichmuth, Stefan; Riisen, Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. Gottingen/Taipei: V&R
unipress/National Taiwan University Press, 2012.

Reichmuth, Stefan; Riisen, Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. In: Reichmuth, Stefan;
Riisen, Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture. Historical
Heritage and Contemporary Challenges. Géttingen/Taipei: V&R unipress/National
Taiwan University Press, 2012, S. 11-26.

278

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Renz, Andreas: Der Mensch unter dem An-Spruch Gottes. Offenbarungsverstindnis
und Menschenbild des Islam im Urteil gegenwiartiger christlicher Theologie. Wiirz-
burg: Ergon, 2002.

Renz, Andreas: Die ,Zeichen Gottes* (ayat Allah). Sakramentalitdt im Islam und ihre
Bedeutung fiir das christlich-islamische Verhiltnis. In: Theologische Zeitschrift, 61
(3), 2005, S. 239-257.

Richter, Gustav: Der Sprachstil des Koran. Leipzig: Harrassowitz, 1940.

Ricceur, Paul: What is a Text? Explanation and Understanding. In: Thompson, John
(Hrsg.): Hermeneutics and the Human Sciences. Essays on Language, Action and
Interpretation. Cambridge: Cambridge University Press, S.107-126.

Rippin, Andrew: The Exegetical Genre “asbab al-nuzil”. A Bibliographical and Termin-
ological Survey. In: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 48 (1),
1985, S. 1-15.

Rippin, Andrew: The Function of “Asbab al-nuzal” in Quranic Exegesis. In: Bulletin of
the School of Oriental and African Studies, 51 (1), 1988, S. 1-20.

Robinson, Neal: Discovering the Qur’an. A Contemporary Approach to a Veiled Text.
2. Auflage. London: SCM Press, 2003.

Riitersworden, Udo: Dominum terrae. Studien zur Genese einer alttestamentlichen
Vorstellung. Berlin/New York: de Gruyter, 1993.

Sahin, Ertugrul: Funktionale, strukturelle und epistemische Determinanten des Etablie-
rungsprozesses der Islamisch-theologischen Studien. In: Vélker, Katharina; Sahin,
Ertugrul (Hrsg.): Lebendiger Islam. Praxis- und Methoden-Reflexion der islamisch-
theologischen Studien in Deutschland. Berlin: Lang, 2021, S. 157-168.

Sahriir, Muhammad: al-islaim wa-l-insan. Min nat®ig al-qira’at al-mu‘sira. Bayrit: Dar
as-saqi, 2016.

Salman, Wasim: L'Islam politique et les enjeux de l'interprétation. Nasr Hamid Aba
Zayd. Mailand: Editions Mimésis, 2017.

Sarikaya, Yasar; Baumer, Franz-Josef (Hrsg.): Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben,
Problemlagen und Profile einer islamischen Religionspadagogik im europdischen
Kontext. Munster: Waxmann, 2017.

Sauer, Ralph: Christentum und Islam. Ein konfliktreiches Verhiltnis. In: von Lear,
Hermann; Scheer, Klaus-Dieter (Hrsg.): Kultur und Kulturen. Miinster: Lit, 2004,
S.57-76.

Schabestari, Modjtahed: Die theologischen und rechtlichen Grundlagen der Freiheit,
Autonomie und Souveridnitdt des Menschen im Islam als Grundlage des ernsthaft
erwiinschten Weltfriedens. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.): Friede fiir die Menschheit.
Grundlagen, Probleme, Zukunftsperspektiven aus islamischer und christlicher Sicht.
Médling: St. Gabriel, 1994, S.193-199.

Schimmel, Annemarie: Zur Anthropologie des Islam. In: Bleeker, Claas (Hrsg.): An-
thropologie religieuse. Chomme et sa destinée a la lumiére de T'histoire des religions,
Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 1955, S. 140-154.

Schimmel, Annemarie: Und Muhammad ist Sein Prophet. Die Verehrung des Prophe-
ten in der islamischen Frommigkeit. Disseldorf/Kéln: Diederichs, 1981.

279

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Schimmel, Annemarie: Die Zeichen Gottes. Die religiose Welt des Islam. Miinchen:
Beck, 1995.

Schimmel, Annemarie: Mystik und Humanitit. Aspekte der islamischen Mystik. In:
Geerk, Frank (Hrsg.): Kultur und Menschlichkeit. Neue Wege des Humanismus.
Basel: Schwabe, 1999, S. 261-272.

Schliiter, Dietrich: Materialobjekt/Formalobjekt. In: Historisches Worterbuch der Phi-
losophie, Bd. 5. Basel/Stuttgart: Schwabe, 1980, S. 870.

Schmid, Hansjorg: Islam im europdischen Haus. Wege zu einer interreligiosen Sozial-
ethik. 2., unverdnderte Auflage. Freiburg im Brsg.: Herder, 2013.

Schmidtke, Sabine: Rationale Theologie. In: Brunner, Rainer (Hrsg.): Islam. Einheit
und Vielfalt einer Weltreligion. Stuttgart: Kohlhammer, 2016, S. 167-190.

Schoberth, Wolfgang: Einfithrung in die theologische Anthropologie. Darmstadt:
WBG, 2006.

Schéller, Marco: Zum Begriff des ,islamischen Humanismus®. In: Zeitschrift der Deut-
schen Morgenldndischen Gesellschaft, 151 (2), 2001, S. 275-320.

Schondorf, Harald: Gegenstand/Objekt. In: Brugger, Walter; Schondorf, Harald
(Hrsg.): Philosophisches Worterbuch. Freiburg im Brsg.: Karl Alber, 2010, S. 149.

Schreiner, Stefan: Kalif Gottes auf Erden. Zur koranischen Deutung der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen. In: Mittmann-Richert, Ulrike; Avemarie, Friedrich; Oegema,
Gerbern S. (Hrsg.): Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Menschenbild in
Bibel, antikem Judentum und Koran. Festschrift fiir Hermann Lichtenberger zum
60. Geburtstag. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2003, S. 25-37.

Schrenk, Friedemann: Die Frithzeit des Menschen. Der Weg zum Homo sapiens.
6. Auflage. Miinchen: Beck, 2019.

Schulz von Thun, Friedemann: Stérungen und Kldrungen. Psychologie der zwischen-
menschlichen Kommunikation. Reinbek: Rowohlt, 1981.

Schulze, Reinhard: ,Was ist Islamische Theologie? (Unveréffentlichter Konferenzbei-
trag). Koln, 2010. URL: http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie
-reinhard-schulze-koeln.html (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Schulze, Reinhard: Islam als Feind der Anthropologie. Anmerkungen zu Leo Frobenius
und zur Islamwissenschaft. In: Asiatische Studien, 66 (3), 2012, S. 653-7009.

Schulze, Reinhard: Der Koran und die Gottesdienerschaft des Menschen. In: Assmann,
Jan; Strohm, Harald (Hrsg.): Homo religiosus. Vielfalt und Geschichte des religiésen
Menschen. Paderborn: Fink, 2014, S. 217-267.

Schulze, Reinhard: Der Koran und die Genealogie des Islam. Basel: Schwabe, 2015.

Seckler, Max: Dei verbum religiose audiens. Wandlungen im christlichen Offenba-
rungsverstandnis. In: Eicher, Peter; Kogan, Barry; Petuchowski, Jakob (Hrsg.): Of-
fenbarung im jiidischen und christlichen Glaubensverstindnis. Freiburg im Brsg.:
Herder, 1981, S. 214-236.

Seckler, Max; Kessler, Michael: Die Kritik der Offenbarung. In: Kern, Walter; Pottmey-
er, Hermann; Seckler, Max (Hrsg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Traktat
Offenbarung, Bd. 2, 2. Auflage. Ttibingen: Francke, 2000, S. 13-39.

280

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html

8 Bibliographie

Segal, Alan: Two Powers in Heaven. Early Rabbinic Reports About Christianity and
Gnosticism. Boston: Brill Academic Publishers, 2002.

Sejdini, Zekirija; Kraml, Martina; Scharer, Matthias: Mensch werden. Grundlagen
einer interreligiosen Religionspadagogik und -didaktik aus muslimisch-christlicher
Perspektive. Stuttgart: Kohlhammer, 2017.

Seker, Nimet: Der Koran als Rede und Text. Hermeneutik sunnitischer Koranexegeten
zwischen Textkohdrenz und Offenbarungskontext. Berlin: EB-Verlag, 2019.

Selguk, Mualla; Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum und Islam.
Stuttgart: Kohlhammer, 2019.

Seyyed Nasr, Hossein: Ideals and Realities of Islam. London: Unwin Paperbacks, 1979.

Shabestari, Modjtahed: Die koranische Offenbarung. Eine menschliche Lesart. In: Ben
Abdeljelil, Jameleddine (Hrsg.): Historizitdt und Transzendenz im Islam. Geschichte,
Recht und Offenbarung. Berlin: EB-Verlag, 2017, S. 11-22.

Shahrour, Muhammad: Islam and Humanity. Consequences of a Contemporary Read-
ing. Berlin: Gerlach Press, 2018.

Shahrour, Muhammad: Pour un islam humaniste. Une lecture contemporaine du Co-
ran, Paris: Cerf, 2019.

Shaw, Wendy: What is “Islamic” Art? Between Religion and Perception. Cambridge:
Cambridge University Press, 2019.

Sholihin, Muhammad; Sugiyanto, Catur; Susamto, Akhmad A.: A Systematic Review
on Homo Islamicus. Classification and Critique. In: Islamic Economic Studies. URL:
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf
?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique (letzter
Zugriff am 15.12.2023).

Sievers, Mira: Schopfung zwischen Koran und Kalam. Ansitze einer koranischen
Theologie. Berlin: EB-Verlag, 2019.

Sievers, Tim: Der Mensch als Statthalter auf Erden? Aspekte einer halifa-Theologie. In:
CIBEDO-Beitrage, 4, 2015, S. 136-145.

Sinai, Nicolai: Qur'anic Self-Referentiality as a Strategy of Self-Authorization. In: Wild,
Stefan (Hrsg.): Self-Referentiality in the Quran. Wiesbaden: Harrassowitz, 2006,
S.103-134.

Séderblom, Nathan: Einfithrung in die Religionsgeschichte. Leipzig: Quelle & Meyer,
1920.

Sorush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience. Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Leiden/Boston: Brill. 2009.

Spahn-Skrotzki, Gudrun: Bildung zur Verantwortung gegeniiber dem Leben. Facher-
tibergreifender Unterricht als Weg zu verantwortlichem Handeln im 6kologischen
und bioethischen Kontext. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, 2010.

Specker, Tobias: Gottes Wort und menschliche Sprache. Christliche Offenbarungstheo-
logie und islamische Positionen zur Unnachahmlichkeit des Korans. Ziirich: TVZ,
2021.

Sperber, Jutta: Die anthropologischen Aspekte in den christlich-muslimischen Dialo-
gen des Vatikan. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018.

281

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique

8 Bibliographie

Sperber, Jutta: Anthropological Aspects in the Christian-Muslim Dialogues of the Vati-
can. Berlin: de Gruyter, 2019.

Stetkevych, Suzanne P.: The Mute Immortals Speak. Pre-Islamic Poetry and the Poetics
of Ritual. Ithaca: Cornell University Press, 2010.

Sukidi, [Mulyadi]: Nasr Hamid Abua Zayd and the Quest for a Humanistic Hermeneu-
tics of the Quran. In: Die Welt des Islams, 49 (2), 2009, S. 181-211.

Takim, Abdullah: Koranexegese im 20. Jahrhundert. Islamische Tradition und neue
Ansitze in Siileyman Ateg’s ,Zeitgendssischem Korankommentar® Istanbul: Yeni
Ufuklar, 2007.

Tapper, Richard: “Islamic Anthropology” and “Anthropology of Islam”. In: Anthropo-
logical Quarterly, 68 (3), 1995, S.185-193.

Tatari, Muna: Gott und Mensch im Spannungsverhltnis von Gerechtigkeit und Barm-
herzigkeit. Versuch einer islamisch begriindeten Positionsbestimmung. Miinster:
Waxmann, 2016.

Tautz, Monika: Interreligiéses Lernen im Religionsunterricht. Menschen und Ethos im
Islam und Christentum. Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Teifke, Wilko: Offenbarung und Gericht. Fundamentaltheologie und Eschatologie bei
Guardini, Rahner und Ratzinger. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2012.

Terkan, Fehrullah: Das Offenbarungsverstandnis der muslimischen Philosophen in der
Klassischen Epoche. In: Heinzmann, Richard; Sel¢uk, Mualla (Hrsg.): Offenbarung
in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S.101-127.

Thielmann, Jorn: Nasr Hamid Aba Zaid und die wiedererfundene ,hisba® JSaria“ und
»Qantn“ im heutigen Agypten. Wiirzburg: Ergon, 2003.

Thies, Christian: Einfithrung in die philosophische Anthropologie. 3. Auflage. Darm-
stadt: WBG, 2013.

Thurner, Martin: Warum eine christlich-islamische Anthropologie? In: Selcuk, Mualla;
Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohl-
hammer, 2019, S. 15-19.

Tillschneider, Hans-Thomas: Typen historisch-exegetischer Uberlieferung. Formen,
Funktionen und Genese des asbab an-nuzal-Materials. Wiirzburg: Ergon, 2011.

Topkara, Ufuk: Umrisse einer zeitgeméfien philosophischen Theologie im Islam. Die
Verfeinerung des Charakters. Wiesbaden: Springer, 2018.

Ucgar, Biilent; Blasberg-Kuhnke, Martina (Hrsg.): Islamische Seelsorge zwischen Her-
kunft und Zukunft. Von der theologischen Grundlegung zur Praxis in Deutschland.
Frankfurt am Main: Lang, 2013.

Ulfat, Fahimah: Theologisch-anthropologische Grundlagen religiéser Bildung aus isla-
misch-religionspadagogischer Perspektive. In: Theologische Quartalschrift, 199 (2),
2019, S.149-160.

van Ess, Josef: Die Gedankenwelt des Harit al-Muhasibl. Bonn: Selbstverlag des Orien-
talischen Seminars der Universitat Bonn, 1961.

van Ess, Josef: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiosen Denkens im frithen Islam. 4 Bde. Berlin: Walter, 1991-1997.

282

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

van Ess, Josef: Disputationspraxis in der islamischen Theologie. Eine vorldufige Skizze.
In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/
Boston: Brill, 2018, S. 911-947.

van Ess, Josef: Early Development of Kalam. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine
Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 882-902.

van Ess, Josef: Kalam. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine Schriften by Josef van
Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 902-910.

van Ess, Josef: The Beginnings of Islamic Theology. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.):
Kleine Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 855-881.

Vimercati Sanseverino, Ruggero: “The Prophet is Closer to the Believers than they are
to Themselves” (Q 33:6). A Scriptural Inquiry into the Anthropological Foundation
of the Ittiba“ al-Nabi (Sequela Prophetae). In: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Win-
ter, Tim; Schwobel, Christoph; Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in
Interreligious Perspective. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2021, S. 85-104.

Vishanoff, David: Can Qur’anic Interpretation Be Both Practically Adequate and The-
ologically Principled? Some Instructive Historical Examples of the Delicate Connec-
tion Between Hermeneutical Theories and Doctrines of Divine Speech. (Unverof-
fentlichter Konferenzbeitrag). Cambridge, 2015. URL: https://www.academia.edu/
40373014/Can_Qur’anic_Interpretation_Be_Both_Practically_Adequate_and_Theo-
logically_Principled_Some_Instructive_Historical_Examples_of_the_Delicate_Con-
nection_between_Hermeneutical_Theories_and_Doctrines_of_Divine_Speech
(letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vishanoff, David: Hermeneutics and the Traditional Islamic Sciences in Indonesia
Today. Rhetoric, Retraditionalisation, or Creative Anti-Foundamentalism? (Unverdf-
fentlichter Konferenzbeitrag). Erfurt, 2015. URL: http://david.vishanoff.com/wp-con
tent/uploads/IAHR2015.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vishanoff, David: The Anthropological Turn in Islamic Legal Interpretation. (Unverof-
fentlichter Konferenzbeitrag). Tiibingen, 2016. URL: http://david.vishanoff.com/wp
-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vogt, Markus: Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Herausforderungen.
Freiburg im Brsg.: Herder, 2021.

Volker, Katharina: Two Accounts of Qur’anic Revelation. In: Islam and Christian-Mus-
lim Relations, 26 (3), 2015, S. 271-286.

Volker, Katharina: Quran and Reform. Rahman, Arkoun, Aba Zayd. Frankfurt am
Main: Lang, 2017.

Waldenfels, Hans: Gottes Wort in der Fremde. Bonn: Borengésser, 1997.

Waldenfels, Hans: Kontextuelle Fundamentaltheologie. 4. Auflage. Paderborn: Schon-
ingh, 2005.

Wansbrough, John: Quranic Studies. Sources and Methods of Scriptural Interpretation.
Oxford: University Press, 1977.

Watt, Montgomery; Marmura, Michael: Politisch Entwicklungen und theologische
Konzepte. Stuttgart: Kohlhammer, 1985.

Watzlawick, Paul; Beavin, Janet; Jackson, Don: Menschliche Kommunikation. Formen,
Storungen, Paradoxien. Bern: Huber, 1969.

283

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://www.academia.edu/40373014/
https://www.academia.edu/40373014/
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.academia.edu/40373014/
https://www.academia.edu/40373014/
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf

8 Bibliographie

Werbick, Jiirgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg im Brsg.: Herder, 2015.

Wielandt, Rotraud: Offenbarung und Geschichte im Denken moderner Muslime.
Wiesbaden: Steiner, 1971.

Wielandt, Rotraud: Der Mensch und seine Stellung in der Schopfung. Zum Grund-
verstindnis islamischer Anthropologie. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.): Der Islam als
Anfrage an christliche Theologie und Philosophie. Médling: St. Gabriel, 1994, S. 97-
142.

Wielandt, Rotraud: Die Weltverantwortung des Menschen aus islamischer Sicht. Ver-
standnisfragen. Fragen der theologischen Diskussion. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.):
Der Islam als Anfrage an christliche Theologie und Philosophie. Modling:
St. Gabriel, 1994, S.143-210.

Wielandt, Rotraud: Main Trends of Islamic Theological Thought from the Late Nine-
teenth Century to Present Times. In: Schmidtke, Sabine (Hrsg.): The Oxford Hand-
book of Islamic Theology. Oxford: Oxford University, 2016, S. 707-764.

Wild, Stefan: “We Have Sent Down to Thee the Book With the Truth...”. Spatial and
Temporal Implications of the Quranic Concepts of nuzil, tanzil, and ’inzal. In: Wild,
Stefan (Hrsg.): The Qur'an as Text. Leiden: Brill, 1996, S.137-153.

Wild, Stefan: Mensch, Prophet und Gott im Koran. Muslimische Exegeten des 20. Jahr-
hunderts und das Menschenbild der Moderne. Miinster: Rhema, 2001.

Wild, Stefan: The Concept of Man in the Qur’an. Non-Muslim Perspectives. In:
Reichmuth, Stefan; Risen, Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. Géttingen/Taipei: V&R
unipress/National Taiwan University Press, 2012, S. 27-38.

Winter, Tim: Introduction. In: Winter, Tim (Hrsg.): The Cambridge Companion to
Classical Islamic Theology. Cambridge: Cambridge University Press, 2008, S.1-18.
Winter, Tim: Introduction. In: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim;
Schwobel, Christoph; Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in Interreli-

gious Perspective. Tiibingen: Mohr Siebeck, 2022, S.1-19.

Wissmann, Hans: Mensch. Religionsgeschichtlich. In: Theologische Realenzyklopadie,
Bd. 22. Berlin/Boston: de Gruyter, 2010, S. 458-464.

Wolfson, Harry Austryn: The Philosophy of the Kalam. Cambridge: Harvard Universi-
ty Press, 1976.

Wiirsch, Renate: Humanism and Mysticism. Inspirations from Islam. In: Reichmuth,
Stefan; Risen, Jorn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture.
Historical Heritage and Contemporary Challenges. Gottingen/Taipei: V&R uni-
press/National Taiwan University Press, 2012, S. 89-100.

Yavuzcan, Ismail: Menschenwort versus Gotteswort. Koranexegese im Angesicht der
hermeneutischen Herausforderung. Eine Erwiderung auf Eckart Reinmuth. In:
Schmid, Hansjorg; Renz, Andreas; Ugar, Biilent (Hrsg): ,Nahe ist dir das Wort..."
Schriftauslegung in Christentum und Islam. Regensburg: Pustet, 2010, S. 67-72.

Yavuzcan, Ismail: Muhammad als Prophet und Mensch. In: Sarikaya, Yasar; Boden-
stein, Mark Chalil; Toprakyaran, Erdal (Hrsg): Muhammad. Ein Prophet - viele
Facetten. Munster: Lit, 2014, S. 67-88.

284

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

8 Bibliographie

Yazdi, Ha'iri Mehdi: The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy. Knowledge
by Presence. Albany, NY: SUNY Press, 1992.

Zhussipbek, Galym; Nagayeva, Zhanar: Epistemological Reform and Embracement of
Human Rights. What Can be Inferred from Islamic Rationalistic Maturidite Theolo-
gy? In: Open Theology, 5 (1), 2019, S. 347-365.

Zirker, Hans: Der Koran. Zuginge - Strukturen - Lesarten. 4. Auflage. Darmstadt:
WBG, 2018.

Internetlinks zu den Konferenzen:

2015 Miinster: ,Menschenbilder - Wertebilder. Christlich-islamischer Dialog zu sozial-
ethischen Fragen“ Konferenzbericht unter URL: https://www.uni-muenster.de/ZIT/
Aktuelles/2015/20150609.html (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2018 Freiburg i. Ue.: ,Between God and Mankind. Chances and Challenges of Islamic
Anthropologies®. Gleichnamiger Konferenzbericht in CIBEDO (2/2018). Programm
unter URL: https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5
_Tagung_Anthopologie.pdf, Bericht unter https://www.unifr.ch/szig/de/assets/pu
blic/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf (letzter Zugriff am
15.12.2023).

2018 Tiibingen: ,Theological Anthropology in Interreligious Perspective®. Kon-
ferenzband: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim; Schwdbel, Christoph;
Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in Interreligious Perspective. Ti-
bingen: Mohr Siebeck, 2021. Konferenzbericht unter URL: https://uni-tuebingen.de/
fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archi
v/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-ant
hropology-in-interreligious-perspective/ (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2019 Erlangen-Niirnberg: ,Das Menschenbild im islamischen Denken - klassische und
moderne Ansitze. Gleichnamiger Konferenzbericht in CIBEDO 3/2019. Programm
unter URL: https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisch
es-Denken_Folder_.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2022 Erlangen-Niirnberg: ,Das Menschenbild in der islamischen Theologie zwischen
Tradition und Moderne®. Konferenzband in Vorbereitung. Programm unter: https://
www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Progra
mm.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

285

- am 12.01.2028, 00:42:16.


https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf

https://dol.org/10.5771/9783748943603 - am 12.01.2026, 00:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1 Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung Islamisch-theologischer Studien im zeitgenössischen Diskurs
	1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung
	1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische Anthropologie: Frage- und Problemstellung
	1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie – Weichenstellungen I
	1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit – Weichenstellungen II
	1.5 Abū Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie? – Weichenstellungen III
	1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

	Teil I: Theologische Anthropologie im Islam – Sondierung und Problematisierung
	2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?
	2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang
	2.1.1 Problemfeld Begriff – Anthropologie avant la lettre?
	2.1.2 Problemfeld Disziplin – (k)ein Anspruch für die Theologie?
	2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand – Wesenskern oder doch Diskurs?

	2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen
	2.2.1 Der Islam als „Feind“ der Anthropologie – Anthropologie als „Feind“ des Islams?
	2.2.2 „Anthropologie des Islams“ oder „Islamische Anthropologie“?
	2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?
	2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie – zwei Begriffe für ein und dasselbe?


	3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam
	3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?
	3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz – die gestiftete Distanz zum Menschen als Problem?
	3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre – (k)ein Thema für den kalām?
	3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik – ein Selbstwiderspruch?

	3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen
	3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches Unterfangen?
	3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische Zugänge
	3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

	3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik
	3.3.1 Anstöße für die Loslösung von einer theozentrisch orientierten Theologie
	3.3.2 Zur Aussagbarkeit über Gott: Vom Transzendenzbezug zum Immanenzraum
	3.3.3 Von der Theologie als Rede über Gott zur Offenbarung als Rede zu und über den Menschen

	3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum programmatischen Anliegen von Offenbarung


	Teil II: Theologische Anthropologie aus offenbarungstheologischer Perspektive – Systematische Analyse und Reflexion
	4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch
	4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation
	4.1.1 Gott spricht – Offenbarung als verbale Kommunikation
	4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

	4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft
	4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt
	4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext
	4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	5 Anthropologisierung der Gottesrede?
	5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?
	5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs
	5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden
	5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	6 Gottes Rede im Munde des Menschen
	6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran
	6.1.1 Fātiḥa als Wechselspiel von menschlicher Bitte und göttlicher Antwort
	6.1.2 Qul-Verse – ein Zeichen der Diskursivität?

	6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen
	6.2.1 Rezitation – die menschliche Seite von Offenbarung?
	6.2.2 Sprechen, hören, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem Koran
	6.2.3 Vergegenwärtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung des Korans und ihren Folgen

	6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie


	Teil III: Theologische Anthropologie als Paradigma – Rück- und Ausblick
	7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges
	7.1 Rückblick: Eine Synthese
	7.1.1 Zur Frage nach der Äquivalentsetzung von theologischer Anthropologie und Menschenbildern
	7.1.2 Zur Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie in den Islamisch-theologischen Studien
	7.1.3 Zur Frage nach der Tragfähigkeit des Begriffs theologische Anthropologie für die Islamisch-theologischen Studien
	7.1.4 Zur Frage nach der Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie aus offenbarungstheologischer Perspektive

	7.2 Ausblick und weiterführende Fragen


	8 Bibliographie

