
Vom Menschenbild 
zum Paradigma
Zur Begründbarkeit einer 
theologischen Anthropologie im Islam

Esma Isis-Arnautović

Theologie, Bildung, Ethik und Recht des Islam l 10

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologie, Bildung, Ethik und Recht des Islam

herausgegeben von 
Prof. Dr. Mouez Khalfaoui
Prof. Dr. Maha El Kaisy
Prof. Dr. Ruggero Vimercati Sanseverino
Prof. Dr. Mohammed Nekroumi

Band 10

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zur Begründbarkeit einer  
theologischen Anthropologie im Islam

Vom Menschenbild  
zum Paradigma

Esma Isis-Arnautović

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


© �Titelbild: Die Decke der Sheikh-Lotf-Allah Moschee in Isfahan, Iran,  
Fotograf: Phillip Maiwald, https://commons.wikimedia.org/

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Zugl.: Freiburg i. Üe./Frankfurt am Main, Univ., Diss., 2022

1. Auflage 2024

© Esma Isis-Arnautović

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-1564-1 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-4369-3

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748943693

D 30

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der 
wissenschaftlichen Forschung.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denen gewidmet,
ohne die ich nicht der Mensch wäre,

der ich heute bin.

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


عَنِيّ عِباَدِي سَألَكََ وَإِذاَ
قرَِيبٌ فإَنِِيّ
دعََانِۙ اِذاَ الدَّاعِ دعَْوَةَ اجُِيْبُ

 
Und wenn dich Meine Diener befragen über Mich:

Nah bin ich!
Ich höre den Ruf des Rufenden, wenn er mich anruft.

 
Koran 2:186

7

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Danksagung

Theologische Anthropologie, welch Kummer, welch Freude hast du mir
bereitet! Unsere Reise ist hier nicht zu Ende, aber zu einem Abschluss
gekommen. Die vorliegende Dissertation ist das Ergebnis einer mehrjähri‐
gen Arbeit, die ich im Rahmen meiner Anstellung als Diplomassistentin
am Schweizerischen Zentrum für Islam und Gesellschaft (SZIG) an der
Universität Freiburg im Üechtland als Cotutelle de thèse mit der Johann
Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main in Angriff genommen
habe. Auf meinem Weg zum Abschluss dieses Projektes haben mich viele
Menschen begleitet, denen an dieser Stelle mein aufrichtiger Dank gilt:

Meinen Promotionsbetreuern und zugleich Gutachtern, Prof. Dr. Hans‐
jörg Schmid (Freiburg i. Üe.) und Prof. Dr. Ömer Özsoy (Frankfurt am
Main), danke ich herzlichst dafür, dass sie mich immer mit einem offenen
Ohr empfangen und mit viel Herzblut begleitet haben. Sie haben in den
richtigen Momenten anspornende Worte für mich gefunden und sich stets
für meine Anliegen engagiert. Dank gebührt auch einer Person, welche die
ersten Stunden meines akademischen Werdegangs begleitet hat: Reinhard
Schulze. Er hat nicht nur mein Interesse an theologischen und anthropolo‐
gischen Fragestellungen (wieder) geweckt, sondern ist in seinem Denken
und seinen Schriften unverhofft zu einem langjährigen Wegbegleiter und
einer prägenden Figur geworden.

Kontinuierlich begleitet wurde der Reifungsprozess dieser Arbeit auch
vom Doktoratsprogramm „Islam und Gesellschaft: Islamisch-theologische
Studien“. Amir Dziri stand mir jederzeit mit Rat und Tat für Klärungen
fachlicher Fragen zur Seite. Anregende Gespräche habe ich mit Alexander
Boehmler, Baptiste Brodard, Guillaume Chatagny und Safia Boudaoui so‐
wie insbesondere auch mit Arlinda Amiti, Dilek Uçak-Ekinci, Nadire Mus‐
tafi, Ana Gjeci, Noemi Trucco und Isabella Senghor geführt. Von ihnen
habe ich nicht nur hilfreiche Rückmeldungen im Rahmen von Kolloquien
und individuellen Gesprächen erhalten, sondern auch Zuspruch für mein
ambitioniertes Projekt erfahren. Dominik Müller hat mir insbesondere zum
sozialwissenschaftlichen Zweig der Anthropologie wichtige Hinweise gege‐
ben. Für die herzliche Aufnahme und die anregenden Gedankenanstöße
während meines Aufenthaltes in Frankfurt am Main danke ich Tobias
Specker, Mira Sievers und Rana Alsoufi.

9

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rahel Leuzinger gebührt mein Dank für das gründliche Lektorat, wichti‐
ge Verständnisrückfragen und unsere jahrelange, kongeniale Freundschaft.
Wer hätte gedacht, dass auch die Anthropologie sich zu unseren Verbin‐
dungspunkten dazugesellt. Muris Begović danke ich von Herzen für die
theologische Durchsicht der Arbeit und die erfrischenden Gedanken.
Durch seine wertschätzende und inspirierende Art ist er nicht nur – zu
Recht – Imam und Theologe meines Vertrauens, sondern auch ein wichti‐
ger Wegbegleiter in meinem Leben geworden.

Für die Aufnahme in der Reihe „Theologie, Bildung, Ethik und Recht
des Islam“ danke ich dem Nomos Verlag, den Herausgebenden sowie Frau
Beate Bernstein, die sich um alle formalen und administrativen Angelegen‐
heiten gekümmert hat. Dem Schweizerischen Nationalfonds (SNF) danke
ich für die großzügige Unterstützung, die es erlaubte, die vorliegende Publi‐
kation als Open Access allen frei zugänglich zu machen.

Zuletzt – und doch zuallererst – gehört mein aufrichtiger Dank meiner
Familie: meinen Eltern Sejida und Husein sowie meinen Geschwistern
Emir, Emira und Amela, die mich auf dem Weg eines nie endenden Stu‐
dierens und Lernens begleitet und gefördert haben. Ein besonders herzli‐
cher Dank gilt meinem Mann Ibrahim, der maßgeblich zur Fertigstellung
dieser Arbeit beigetragen hat. Die vielen Heldentaten, die er vollbracht
hat, können hier gar nicht alle aufgezählt werden. Mit seinem Humor hat
er mich nicht nur in schwierigen Phasen aufgefangen, sondern mir auch
in turbulenten Zeiten den Rücken freigehalten und mich in freudigen Mo‐
menten gefeiert. Meiner kleinen Tochter Nuria Zahia, die noch während
der Dissertationsphase das Licht der Welt erblickt hat, danke ich für die lie‐
bevollen Erinnerungen, dass es neben akademisch ernsten Angelegenheiten
auch eine kunterbunte Welt gibt, die es zu entdecken gilt. Und schließlich
danke ich Gott für das Geschenk der theologischen Anthropologie und
viele weitere, die er mir im Verlaufe meines Lebens zukommen lassen hat –
al-ḥamdu li-llāh.

Esma Isis-Arnautović Freiburg i. Üe., Februar 2023

Danksagung

10

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Inhaltsverzeichnis

Danksagung 9

Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung
Islamisch-theologischer Studien im zeitgenössischen Diskurs

1
15

Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener
Forschung

1.1
17

Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische
Anthropologie: Frage- und Problemstellung

1.2
21

Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen
theologischen Anthropologie – Weichenstellungen I

1.3
25

Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser
Arbeit – Weichenstellungen II

1.4
33

Abū Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie? –
Weichenstellungen III

1.5
36

Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches1.6 40

Theologische Anthropologie im Islam – Sondierung
und Problematisierung

Teil I:
45

Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche
im Widerstreit?

2
47

Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter
Zugang

2.1
48

Problemfeld Begriff – Anthropologie avant la lettre?2.1.1 49
Problemfeld Disziplin – (k)ein Anspruch für die
Theologie?

2.1.2
53

Problemfeld Untersuchungsgegenstand – Wesenskern
oder doch Diskurs?

2.1.3
58

Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige
Spannungen

2.2
62

Der Islam als „Feind“ der Anthropologie –
Anthropologie als „Feind“ des Islams?

2.2.1
63

11

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Anthropologie des Islams“ oder „Islamische
Anthropologie“?

2.2.2
66

Islamische Anthropologie als theologisches
Unterfangen?

2.2.3
70

Humanismus und theologische Anthropologie – zwei
Begriffe für ein und dasselbe?

2.2.4
73

Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam3 79
Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?3.1 79

Theologische Anthropologie und Transzendenz – die
gestiftete Distanz zum Menschen als Problem?

3.1.1
82

Theologische Anthropologie und Theologie als
Gotteslehre – (k)ein Thema für den kalām?

3.1.2
88

Theologische Anthropologie als Theozentrik – ein
Selbstwiderspruch?

3.1.3
93

Theologische Anthropologie als Forschung über den
Menschen

3.2
98

Theologische Anthropologie als
theologiegeschichtliches Unterfangen?

3.2.1
100

Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und
thematische Zugänge

3.2.2
105

Theologische Anthropologie als exegetisches
Unterfangen?

3.2.3
110

Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers
für eine Programmatik

3.3
114

Anstöße für die Loslösung von einer theozentrisch
orientierten Theologie

3.3.1
117

Zur Aussagbarkeit über Gott: Vom Transzendenzbezug
zum Immanenzraum

3.3.2
121

Von der Theologie als Rede über Gott zur Offenbarung
als Rede zu und über den Menschen

3.3.3
125

Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild
zum programmatischen Anliegen von Offenbarung

3.4
130

Inhaltsverzeichnis

12

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologische Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive – Systematische
Analyse und Reflexion

Teil II:

137

Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und
Mensch

4
139

Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als
Kommunikation

4.1
141

Gott spricht – Offenbarung als verbale
Kommunikation

4.1.1
142

Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger
Prozess

4.1.2
149

Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft4.2 154
Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt4.3 162
Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und
Kontext

4.4
168

Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie4.5 177

Anthropologisierung der Gottesrede?5 185
Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und
vermenschlicht?

5.1
186

Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines
missverständlichen Begriffs

5.2
191

Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden5.3 197
Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie5.4 202

Gottes Rede im Munde des Menschen6 207
Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu
den unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran

6.1
209

Fātiḥa als Wechselspiel von menschlicher Bitte und
göttlicher Antwort

6.1.1
210

Qul-Verse – ein Zeichen der Diskursivität?6.1.2 214
Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen6.2 221

Rezitation – die menschliche Seite von Offenbarung?6.2.1 222
Sprechen, hören, nacherleben: Zum performativen
Umgang mit dem Koran

6.2.2
226

Inhaltsverzeichnis

13

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vergegenwärtigen, aktualisieren, memorieren: Zur
Internalisierung des Korans und ihren Folgen

6.2.3
231

Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie6.3 234

Theologische Anthropologie als Paradigma – Rück-
und Ausblick

Teil III:
239

Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges7 241
Rückblick: Eine Synthese7.1 242

Zur Frage nach der Äquivalentsetzung von
theologischer Anthropologie und Menschenbildern

7.1.1
243

Zur Frage nach dem Ort der theologischen
Anthropologie in den Islamisch-theologischen Studien

7.1.2
247

Zur Frage nach der Tragfähigkeit des Begriffs
theologische Anthropologie für die Islamisch-
theologischen Studien

7.1.3

252
Zur Frage nach der Begründbarkeit
einer theologischen Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive

7.1.4

254
Ausblick und weiterführende Fragen7.2 258

Bibliographie8 265

Inhaltsverzeichnis

14

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1 Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung
Islamisch-theologischer Studien im zeitgenössischen Diskurs

Wer sich mit theologischer Anthropologie im Islam beschäftigt, steht zu‐
nächst vor einer großen, mit Mosaiken bestückten Leinwand: farbenfroh,
pittoresk, mit viel Liebe fürs Detail, und doch auch abstrakt, fragmentiert
und unruhig. Neben intensiv leuchtenden Steinen liegen genauso geklebte
und herausgebrochene Stücke. Und wer einen Schritt zurücktritt, sieht
auch, dass die Leinwand wohl mehr weiße Flecken hat, als die Mosaikstü‐
cke abzudecken vermögen. Theologische Anthropologie ist kein fertiges
Kunstwerk, sondern ein Atelier. Von einer Vielzahl an Personen mit diver‐
sen Utensilien und Werkzeugen von unterschiedlichen Seiten her bearbeitet
– und doch will sich noch nicht so recht ein stimmiges Gesamtbild zeigen.

Diese Metapher beschreibt sehr treffend den gegenwärtigen Stand einer
theologischen Anthropologie im Islam. Sie ist noch keine etablierte Größe,
sondern im Werden begriffen und in den Islamisch-theologischen Studien
erst noch zu beheimaten. Derweil gilt sie als eine der dringlichsten Aufga‐
ben, derer sich die Islamisch-theologischen Studien anzunehmen haben.1
Wie spät auch die nicht bekenntnisorientierte Forschung die Relevanz von
Anthropologie erkannt hat, zeigt ein Blick in eines der wichtigsten englisch‐
sprachigen Lexika, die Encyclopaedia of the Qurʾān: In der fünfbändigen
Druckausgabe, die zwischen 2001 und 2006 erschien, gibt es keinen eigen‐
ständigen Eintrag zum Menschen.2 Erst 2016 wurde die Online-Ausgabe um
einen Artikel zu Anthropology of the Qurʾān ergänzt, der, ausgehend von

1 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 132; Behr (2014): Menschenbil‐
der, S. 490; Topkara (2018): Umrisse, S. 2–3, 286.

2 Die Encyclopaedia of the Qurʾān folgt in ihrer Einteilung nicht arabischsprachigen Ter‐
mini, sondern englischen Begriffen. Unter den Suchbegriffen human, humankind, man
und mankind sind keine eigenständigen Artikel verzeichnet. Unter dem Suchbegriff
human being wird auf die Einträge Community and Society in the Qurʾān, Ethics and
the Qurʾān, Politics and the Qurʾān, Social Interactions, Religion, Social Sciences and the
Qurʾān, Gender, Feminism, Patriarchy, Family, Kindship, Tribes and Clans, Freedom
and Predestination, Fate und Destiny verwiesen; vgl. Bd. II, S. 464. Lediglich zu Fall of
Human und Social Science and the Qurʾān gibt es einen eigenständigen Eintrag; vgl.
Bd. II, S. 172 und Bd. V, S. 65–76. Insān und ähnliche Wortderivate kommen in allen
Bänden zusammen lediglich 21 Mal vor; vgl. McAuliffe (2006): Encyclopaedia of the
Qurʾān, Index-Bd. VI, S. 238.

15

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begriffen und Themen, unterschiedliche Aspekte des menschlichen Lebens
skizziert und entlang der Kategorien Schöpfung, Anthropogonie, Sünden‐
fall, Ethik, Reinheit, Soteriologie sowie Sozialstrukturen und Hierarchie ar‐
rangiert.3 Auch im Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought,
einem beliebten Referenzwerk für zeitgenössische Geistesgeschichte im Is‐
lam, ist Anthropologie lediglich in zwei Artikeln mit insgesamt drei Nen‐
nungen nur marginal vertreten.4

Derzeit erlebt die theologische Anthropologie einen Aufschwung. Kein
Wunder, besitzt doch die Reflexion über den Menschen theologisch eine
immense Wichtigkeit. Denn aus der Sicht eines bekennenden Gläubigen
ist die Frage nach dem Menschen nicht nur eine Frage des wer und
woher, sondern auch des wohin, weshalb sie neben der Gegenwart auch
für die Zukunft konstitutiv ist. Und doch stellt die Erörterung einer theo‐
logischen Anthropologie im Islam ein mehrfach schwieriges Unterfangen
dar. Es beginnt mit der simplen und doch entscheidenden Frage, was
theologische Anthropologie überhaupt ist und bezweckt. Möchte sie das
Alleinstellungsmerkmal des Menschen herausarbeiten oder ist sie um eine
möglichst holistische Beschreibung des Menschen bemüht, und wie will sie
diese erreichen? Wenn es ihr um das Alleinstellungsmerkmal geht, welche
ontologische Kategorie zieht sie dazu vergleichend heran: Tiere, Engel oder
gar Gott? Handelt theologische Anthropologie von der Bestimmung des
Menschen oder vom Diskurs über die Bestimmung des Menschen?

Und die Herausforderungen reichen noch viel weiter. Denn obschon der
Begriff Anthropologie und dessen Inhalt seit jeher Gegenstand kontrover‐
ser Debatten waren, hat sich die Problematik in der Spätmoderne nochmals
verschärft. So haben in den letzten Jahren und Jahrzehnten anthropologi‐
sche Fragestellungen derart an Popularität gewonnen, dass mittlerweile na‐
hezu alles, was in irgendeiner Weise mit dem Menschen zusammenhängt,
als anthropologisch taxiert wird. Dadurch ist nicht nur der Begriff Anthro‐
pologie immer unschärfer geworden, sondern angesichts der vorherrschen‐
den Definitions- und Abgrenzungsprobleme auch die Konturierung und
Strukturierung des Feldes massiv erschwert worden. Hinzu kommt, dass
die Kopplung von Theologie und Anthropologie, die sich ja lange Zeit
anhand ihres jeweiligen Untersuchungsgegenstandes, sprich Gott versus

3 Vgl. Farstad (2016): Anthropology.
4 Hier noch als philosophische Anthropologie ausgewiesen und im Sinne einer Disziplin

verstanden; vgl. El-Mesawi (2006): Religion, Society and Culture, S. 219, sowie Alatas
(2006): Islam and the Science of Economics, S. 587, 591.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

16

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch, voneinander abgegrenzt haben, selbst spannungsgeladen ist. Bis
heute wird angesichts so mancher naturalistischer, empiristischer und posi‐
tivistischer Weltanschauungen die Relevanz und Existenzberechtigung der
Theologie innerhalb des anthropologischen Feldes fundamental infrage ge‐
stellt. Dies gilt insbesondere für den Islam, dem ein Mangel an geeigneten
Prämissen attestiert wird, um das Feld überhaupt erst zu betreten.5 Neben
diesen weitgehend erkenntnistheoretisch und philosophisch orientierten
Problemstellungen gibt es auch inhaltliche Fragen zum konkreten Untersu‐
chungsobjekt, wie etwa: Kennt der Koran Prototypen des Menschen, und
wenn ja, wie werden diese beschrieben? Was meint der Begriff nafs und
in welcher Beziehung steht er zum Begriff ḫalīfa? Welche Rolle spielen
der Prophet Muḥammad und seine überlieferte Lebensweise, aber auch
anderen Propheten in ihrer Vorbildfunktion für die menschliche Daseins‐
bestimmung? Dieser Aufriss zeigt nur ansatzweise und doch unverkennbar,
wie viele offene Fragestellungen es in der anthropologischen Forschung
gibt.

1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

Welche Zugänge und Interessenschwerpunkte in den letzten Jahren im
Fokus standen, lässt sich selektiv anhand einiger kürzlich erschienener
Monographien nachvollziehen, die sich – ganz unterschiedlich – zum Feld
der theologischen Anthropologie in Beziehung setzen:

Als einer der wohl bekanntesten Protagonisten und Pioniere im Feld der
Anthropologie gilt der hierzulande unter dem Namen Lahbabi bekannte
marokkanische Philosoph Muḥammad ʿAzīz Ḥabbābī, der bereits in den
1950ern und 1960ern mehrere Schriften dazu verfasst und in französischer
Sprache publiziert hat.6 Seine Ideen sind insbesondere seit der 2011 erschie‐
nenen Publikation Der Mensch: Zeuge Gottes – Entwurf einer islamischen
Anthropologie, die der katholische Theologe und Islamwissenschaftler Mar‐
kus Kneer zusammengestellt und übersetzt hat, verstärkt diskutiert gewor‐
den.7 Lahbabi hat sich ausgehend von existenzialphilosophischen Fragen

5 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam; Antes (1977): Mensch vor Gott; vgl. Kapi‐
tel 3.1 dieser Arbeit.

6 Vgl. insbesondere Lahbabi (1956): Liberté ou libération sowie Lahbabi (1964): Le
personalisme musulman.

7 Vgl. auch Kneer (2019): Double dialogue.

1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

17

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


insbesondere mit Formen eines islamischen Personalismus beschäftigt und
eine freiheitsphilosophische Begründung anhand des Glaubensbekenntnis‐
ses entworfen. In bewusster Entscheidung für oder gegen dieses Zeugnis
sieht er das Heraustreten des Individuums aus einer von Stammesstruk‐
turen bestimmten, kollektiven Bevormundung artikuliert und damit den
Gang zur Personwerdung angestoßen. Damit bewegt sich Lahbabis Ansatz
im Horizont einer philosophisch orientierten Anthropologie, die ein Perso‐
nenkonzept avant la lettre zugrunde zu legen sucht.8

In seinem 2016 veröffentlichten al-islām wa-l-insān – Min natāʾiǧ al-
qirāʾat al-muʿāṣira9 stellt sich der studierte Ingenieur Muḥammad Šahrūr
hochaktuellen politischen, sozialen und ethischen Fragen, die den Men‐
schen gegenwärtig umtreiben. Anhand einer binnenkoranischen Exegese
erarbeitet er dabei eine am Humanismus orientierte Lesart von Religions‐
pluralismus, Staatsangehörigkeit, religiöser Identität wie auch von einer
Ablehnung despotischer Herrschaftsformen, ohne jedoch explizit mit dem
Begriff Anthropologie zu operieren.10

Einen historisch-kontextuellen Ansatz dagegen verfolgt Jacqueline Chab‐
bi in ihrem 2016 erschienenen Les trois piliers de l’Islam – Lecture anthropo‐
logique du Coran. Für ihre anthropologische Lesart des Korans setzt sie
im soziokulturellen Umfeld des 7. Jahrhunderts der arabischen Halbinsel
an, in dem der Prophet gelebt und gepredigt hat. Überzeugt davon, dass
der Koran die Weltsicht der damaligen Stammeskultur spiegelt, entfaltet
sie anhand dreier Leitkategorien, nämlich des Bündnisses, der Rechtleitung
und der Gaben, eine Lesart im Lichte damaliger Weltanschauungen. Über
die Ermittlung der sozialanthropologischen Begebenheiten zur Zeit der Of‐
fenbarung möchte sie den Koran aus dem Korsett späterer, sich einschrei‐
bender Interpretationen lösen und in seinem genuinen Entstehungskontext
verstehen.11

Die 2017 erschiene Monographie Menschsein im Angesicht des Absolu‐
ten – Theologische Anthropologie in der Perspektive christlich-muslimischer
Komparativer Theologie von Darius Asghar-Zadeh will sich dagegen als
Beitrag zu einer christlich-muslimischen, dialogtheologischen Anthropolo‐

8 Vgl. Lahbabi (2011): Mensch, S. 23–25.
9 Die englischsprachige Übersetzung folgte zwei Jahre später unter dem Titel Islam and

Humanity – Consequences of a Contemporary Reading, die französische Übersetzung
Pour un Islam humaniste – Une lecture contemporaine de Coran legte 2019 Makram
Abbès vor.

10 Vgl. Shahrour (2018): Islam and Humanity, S. VII.
11 Vgl. Chabbi (2016): Trois piliers, S. 9–40.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

18

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gie verstanden wissen.12 Mit Fokus auf schiitische Autoren untersucht As‐
ghar-Zadeh Aspekte einer Gott-Mensch-Relationstheologie im Sinne einer
Theologie der Interpersonalität resp. Intersubjektivität zwischen Gott und
Mensch.13 Dabei wagt er den Versuch, eine theologisch-anthropologische
Dialogagenda zu profilieren, die sich auf schöpfungs- und subjekttheologi‐
sche Aspekte im Rahmen von Kategorien wie Freiheit, Wille, Macht und
Liebe fokussiert.14 Auf seinem Weg dahin skizziert er spätscholastische
Verbindungslinien und Impulse aus der islamischen Geistesgeschichte auf
die Genese anthropologischer Ideen im Christentum.15

Dem interreligiösen Dialog ist auch die 2018 erschienene Habilitations‐
schrift Die anthropologischen Aspekte in den christlich-muslimischen Dialo‐
gen des Vatikan von Jutta Sperber zuzuordnen.16 In den weitgehend nach
den untersuchten Dokumenten der römisch-katholischen Kirche und sei‐
ner Dialogpartner geordneten Kapiteln spannt sie einen weiten themati‐
schen Bogen, der von schöpfungstheologischen Aspekten wie Heil, Bezie‐
hungshaftigkeit und Theodizee bis hin zu gesellschaftspolitischen Themen
wie dem Status der Frau, der Menschenwürde, der Erziehung und den
Kinderrechten reicht.17 Dabei zeichnet sie anhand der Materialquelle eine
theologische Anthropologie, die sich auf Seiten der muslimischen Dialog‐
partner weitgehend als juristisch-normativ erweist.18

Von interreligiöser Relevanz ist auch der 2019 unter der Herausgeber‐
schaft von Mualla Selçuk und Martin Thurner erschienene deutsch-türki‐
sche Sammelband mit dem Titel Der Mensch in Christentum und Islam.19
Dieser verortet sich im Rahmen einer interreligiösen Anthropologie und
ergründet retro- und prospektiv, welchen Beitrag die beiden Glaubenstradi‐
tionen für das Verständnis vom Menschsein leisten können.20 Ausgehend
vom jeweiligen Offenbarungsverständnis wird eine auf Anthropologie be‐
zogene Theologie präsentiert, die sich an Grundthemen der menschlichen

12 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 27.
13 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 27.
14 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 15, 21.
15 Vgl. Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 506–507, ferner auch S. 109–192.
16 Für die englischsprachige Übersetzung vgl. Sperber (2019): Anthropological Aspects.
17 Vgl. Sperber (2018): Die anthropologischen Aspekte, S. 10–16, 20–21.
18 Vgl. Sperber (2018): Die anthropologischen Aspekte, S. 19, 635.
19 Allerdings schreiben für die muslimische Seite lediglich drei Autoren, Mualla Selçuk,

Halis Albayrak und Nahide Bozkurt, die alle der Theologischen Fakultät der Univer‐
sität Ankara angehören. Für die christliche Seite sind fünf Autoren zu verzeichnen.

20 Vgl. Thurner (2019): Warum christlich-islamische Anthropologie, S. 15, 18.

1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung

19

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Existenz orientiert und die Autoren von der Geburt des Menschen über
dessen Geschlechtlichkeit und soziale Beziehungen, Emotionen wie Liebe,
Dankbarkeit und Vertrauen sowie Arbeit und Verantwortung bis hin zu
Schuld, Vergebung, Leiden und Tod führt. Die von muslimischer Seite ent‐
faltete Anthropologie erscheint dabei insbesondere durch den Schöpfungs‐
gedanken und eine Hinwendung zur Eschatologie geprägt.21

Ähnlich verfährt der 2022 von Lejla Demiri, Mujadad Zaman, Tim
Winter, Christoph Schwöbel und Alexei Bodrov herausgegebene Konfe‐
renzband Theological Anthropology in Interreligious Perspective, der Impul‐
se zu Kernthemen wie Gottesebenbildlichkeit, Leben und Tod, Glaube und
Andacht, Kindsein, Würde und Sünde, aber auch Grenzen der Existenz und
der Fassbarkeit Gottes bietet. Die stärker theologiegeschichtlich ausgerich‐
teten Beiträge fokussieren sich neben Koran und Bibel auch auf Quellen
von Gelehrten wie al-Ġazālī (1058–1111), Ibn ʿArabī (1165–1240), Martin
Luther (1483–1546) oder Thomas von Aquin (1225–1274).22

Dahingegen erarbeitet der 2017 von Rüdiger Braun und Hüseyin Çiçek
herausgegebene Sammelband New Approaches to Human Dignity in the
Context of Qur’anic Anthropology – The Quest for Humanity entlang an‐
thropologischer Narrative aus dem Koran (z. B. über Ādam und Iblīs) und
der dazugehörigen Exegese Erkenntnisse zum spezifischen Themenfokus
Würde. Aufgezeigt werden dabei die dynamischen Wechselbeziehungen
zwischen theologischer Anthropologie, Koranhermeneutik und europäisch
geprägter Rechtsphilosophie. Der Band bewegt sich dabei im Feld einer
„theological anthropology of religions“,23 also einer theologisch ausgerichte‐
ten Religionsanthropologie.

Dieses knapp umrissene Panorama der aktuellen Forschungslandschaft
zeigt unverkennbar: Wer sich mit theologischer Anthropologie im Islam
beschäftigt, betritt ein ungeahnt großes Forschungsfeld. Dieses beheimatet
nicht nur unterschiedliche Reflexionen über den Menschen und dessen
Existenzformen, sondern umfasst auch eine große Spannbreite, wie der
Begriff Anthropologie im Feld der islambezogenen Forschung verwendet
und ausgefüllt wird. Von Themenkonkordanzen zu Leitkategorien mensch‐
lichen Daseins über komparative Forschung zum freien Willen bis hin
zum sozialanthropologischen Milieu zur Zeit der koranischen Offenbarung
– die zeitgenössischen Diskurskontexte im Horizont einer theologischen

21 Vgl. Dahlgrün (2019): Ertrag der Begegnung, S. 360, 365.
22 Vgl. Winter (2022): Introduction, S. 1–19.
23 Braun (2017): Dynamics of Theological Anthropology, S. 2.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

20

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anthropologie sind nicht nur umfangreich und komplex, sondern zeigen
innerhalb der jeweiligen Thematiken weitere Forschungslücken auf. Und
doch – so viel sei an dieser Stelle aus den nachfolgenden Kapiteln vor‐
weggenommen – setzt die vorliegende Arbeit an einem anderen Punkt
an: Denn in ihrem Fokus stehen weder Vertiefungen bestimmter Aspekte
des Menschen noch interreligiöse Berührungspunkte, sondern die systema‐
tische Begründbarkeit von theologischer Anthropologie aus einer offenba‐
rungstheologischen Perspektive. Denn bevor theologische Anthropologie
überhaupt inhaltlich ausgestaltet werden kann, muss die Möglichkeit einer
solchen unter islamisch-theologischen Prämissen zunächst grundlegend
herausgearbeitet werden. Die Arbeit setzt also nicht stillschweigend ein
Konstrukt von theologischer Anthropologie voraus, sondern leitet deren
Machbarkeit her. Eine solche Aufgabenstellung ist folglich den oben prä‐
sentierten Ansätzen thematisch vorgelagert, weshalb sie quer dazu im Feld
steht. Sie fungiert gewissermaßen als Bindeglied, das die thematischen
Leerstellen zwischen den oben präsentierten Arbeiten nicht gänzlich aufzu‐
füllen, aber doch die Puzzlestücke des Diskurses so zu ordnen vermag, dass
die erschlagende Masse an Inhalten und Verständnissen an Profil gewinnt.

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische Anthropologie:
Frage- und Problemstellung

Ein Blick in die Geschichte zeigt: In der bisherigen Auseinandersetzung mit
anthropologischen Fragestellungen dominierten innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien idealtypisch gesprochen zwei Zugangsweisen. Der
erste Forschungsstrang nimmt die prophetische Sunna als Ausgangspunkt,
um anhand des Charakters des Propheten vorbildhafte Verhaltensweisen zu
rekonstruieren und so Rückschlüsse über das – meist ideale – Menschsein
zu ziehen.24 Die zweite, weitaus häufigere Forschungsperspektive setzt beim
Koran an, um anhand inhaltlicher Begriffe ein Menschenbild zu skizzie‐

24 Stellvertretend vgl. Vimercati Sanseverino (2022): The Prophet is Closer; Yavuzcan
(2014): Muhammad; Işık (2015): Bedeutung des Gesandten, S. 205–220; Topkara
(2018): Umrisse, S. 288–289; ferner Schimmel (1981): Muhammad, S. 21–50; Hock
(2008): Freiheit aus dem Geiste des Propheten. Die genannten Titel sind jedoch nicht
alle in anthropologischer Absicht entstanden.

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische Anthropologie

21

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ren.25 Charakteristisch für diese beiden Arten der Forschung ist eine Aus‐
einandersetzung mit einzelnen oder mehreren Aspekten des menschlichen
Daseins, die mosaikartig zu einem Gesamtbild zusammengefügt werden,
indem Aspekte, Begriffe und Themen, die letztlich auf den Koran und/oder
prophetische Hadithe zurückgehen, addiert werden. Mit primär sprachwis‐
senschaftlichen, textanalytischen und philosophisch geleiteten Methoden
ist so eine Bandbreite an exegetischen wie auch historischen Deutungen
entstanden, die den Menschen in seiner Daseinsform beispielsweise als
rationales, religiöses, sprachliches, willensfreies oder soziales Wesen zu
fassen versuchen.26 Dabei geht es in solchen Arbeiten in der Regel um die
Ausdeutung konkreter Stellen aus Koran und Sunna. Entsprechend liegt
ihnen ein exegetisches Forschungsinteresse zugrunde, das eine Deutung
des Menschen, seines Wesens oder seiner Bestimmung anstrebt. Diese
überwiegende Fokussierung auf die Erforschung spezifischer Aspekte des
menschlichen Daseins hat dazu geführt, dass gerade die Literatur zum
Menschenbild innerhalb der islamischen Denktradition in der Gegenwart
exponentiell gestiegen ist.

Im Kontrast zu diesem Übergewicht stehen nun zwei Forschungsdeside‐
rata, die in der bisherigen Forschung kaum Beachtung gefunden haben
und in dieser Arbeit angegangen werden sollen: Zum einen bedarf es sys‐
tematischer Überlegungen, wie im Kontext gegenwärtiger Anforderungen
und Diskurse eine Anthropologie islamisch-theologisch zu fundieren und
zu verankern ist, zum anderen stellt sich die Frage, wie diese Verhältnisbe‐
stimmung von Theologie und Anthropologie aus einem offenbarungstheo‐
logischen – statt lediglich inhaltlich-thematischen – Blickwinkel heraus ge‐
staltet werden kann. Im Gegensatz zum bisher dominanten Usus innerhalb
der Forschung, theologische Anthropologie primär als Erforschung von
vergangenen und gegenwärtigen Menschenbildern mittels Rückgriff auf die
prophetische Lebensweise und koranische Aussagen zu behandeln, geht
diese Arbeit einen dritten Weg: Von einem systematischen Interesse gelei‐
tet, wagt sie sich an eine strukturelle Entfaltung einer Begründungsgrund‐
lage für eine theologische Anthropologie. Dafür setzt sie nicht wie bisher
üblich an der Sunna oder den Inhalten des Korans an, sondern geht dahin
zurück, wo Theologie und Anthropologie erstmals aufeinandertreffen: zum

25 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Behr (2014):
Menschenbilder; Dogan (2014) Nature of Man; Farstad (2016): Anthropology; ferner
Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt (1994) Mensch.

26 Vgl. dazu Kapitel 3.2 dieser Arbeit.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

22

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Offenbarungsvorgang.27 So liegt der Untersuchung die These zugrunde,
dass sich nicht erst in den auf den Menschen bezogenen Aussagen in Koran
oder Sunna, sondern bereits in der Art, wie Gott sich offenbart, neben
relevanten Aussagen über den Menschen auch grundsätzliche Eckpfeiler
für die Konzeption und Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie
finden lassen.

Obschon es im anthropologischen Feld viele potentiell mögliche und
noch offene Frage- und Problemstellungen gibt, richtet die vorliegende
Forschung ihr Augenmerk auf einen weißen Fleck, welcher der inhaltlichen
Diskussion vorgelagert ist: die Begründbarkeit einer theologischen Anthro‐
pologie aus einer offenbarungstheologischen Perspektive. Damit kommt sie
einerseits einem innerislamisch formulierten Bedarf nach, der die Entwick‐
lung einer theologischen Anthropologie als dringliches Anliegen betont,
andererseits reagiert sie auf die kritischen Stimmen und schwerwiegenden
Zweifel, ob der Islam Ansätze einer theologischen Anthropologie kennt
oder überhaupt zu entwickeln vermag.28 Dadurch wird ein Grundstein ge‐
legt, der sowohl für das Feld der theologischen Anthropologie im Islam als
auch für die Disziplin der Islamisch-theologischen Studien hohe Priorität
besitzt. Dies tut die vorliegende Arbeit, indem sie nicht nur ihren Blick auf
eine bisher wenig beachtete Problemstellung richtet, sondern auch, indem
sie diese über einen neuen Weg zu ergründen sucht. Denn die Konstella-
tion, den Offenbarungsvorgang und nicht etwa koranische Konzepte über
den Menschen zum Ausgangspunkt zu machen, erfordert ein weiteres Um‐
denken: Der hier vertretene Ansatz hinterfragt – wie noch zu zeigen sein
wird – die bisher vorgenommene und wenig reflektierte Gleichsetzung von
theologischer Anthropologie und religiös begründeten Menschenbildern.29

Damit arbeitet sie entlang der These, dass es innerhalb der Islamisch-theo‐
logischen Studien ein Potential von theologischer Anthropologie gibt, das
über die gängige exegetische Erforschung von Menschenbildern hinausgeht
und sich im Sinne eines Paradigmas konstituieren lässt.

Mit dieser Zielsetzung ist umgekehrt auch ausgesagt, was diese Arbeit
nicht leistet: Sie beabsichtigt weder die frühesten anthropologischen Be‐
strebungen innerhalb der Islamisch-theologischen Studien zu lokalisieren
oder zu datieren, noch ist sie darauf bedacht, Erkenntnisse über den Men‐

27 Zur Einordnung und Problematisierung des Begriffs Offenbarung vgl. Kapitel 4
dieser Arbeit.

28 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.
29 Vgl. dazu Kapitel 3.2, 3.3 und 7.1.1 dieser Arbeit.

1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische Anthropologie

23

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen zu generieren. Folglich ist dies keine Arbeit darüber, was der Mensch
ist oder wie seine Bestimmung etwa anhand des koranischen Vokabulars
gedeutet werden kann oder welches Menschenbild ein spezifischer Denker
oder gar „der“ Islam vertritt. Vielmehr befragt die vorliegende Arbeit die
von einem spezifischen Autor, namentlich Naṣr Ḥāmid Abū Zayd (1943–
2010), vorgelegten Ansätze und Ansatzpunkte einer als Kommunikation
verstandenen Offenbarung auf ihr Potential für eine konzeptionelle Ent‐
wicklung einer theologischen Anthropologie hin.30 Infolgedessen ist sie
auch nicht als inhaltliche Ausgestaltung einer theologischen Anthropologie
zu werten, sondern im Sinne eines Prolegomenons als Reflexion über die
theoretischen Rahmenbedingungen und konzeptionellen Umsetzungsmög‐
lichkeiten einer solchen.

Für den wissenschaftlichen Fachdiskurs ist die vorliegende Forschungs‐
arbeit so aufgrund mehrerer Faktoren von besonderer Relevanz: Erstens
leistet sie eine Sondierung wie auch Problematisierung der theologischen
Anthropologie im Islam, die in dieser Form und Ausführlichkeit anderwei‐
tig nicht zu finden ist. Zweitens lässt sie sich auf eine schwerwiegende
und ernst zu nehmende Kritik ein, der sie jedoch nicht apologetisch be‐
gegnet, sondern die sie produktiv zu bearbeiten sucht. Drittens ist sie be‐
müht, einen Lösungsansatz für ein zeitgenössisches und damit hochgradig
aktuelles und dringliches Problem aufzuzeigen. Denn gerade wenn man
die heutige Zeit als Zeitalter der Anthropologie betrachtet,31 gehört die
Partizipation an diesem Diskurs zu den theologisch prioritären Aufgaben.
Viertens vereint die vorliegende Arbeit zwei zentrale Themen der Theo‐
logie, nämlich Offenbarung und Mensch, und versucht sie systematisch
aufeinander zu beziehen. Dadurch werden Einsichten generiert, die etwa
für die Erarbeitung neuer hermeneutischer Zugänge fruchtbar gemacht
werden können. Fünftens ergeben sich darüber hinaus weitreichende Im‐
plikationen und Konsequenzen für die sich in Europa neu konstituierende
Disziplin der Islamisch-theologischen Studien etwa hinsichtlich der Frage,

30 Vgl. dazu Kapitel 1.4 dieser Arbeit. Während für den deutschsprachigen Raum die
Transliteration Abu Zaid und für den englischsprachigen Raum Abu Zayd üblich ist,
findet sich sein Name hier gemäß den Regeln der DMG konsequent als Abū Zayd
transliteriert. Für den Nachweis der Quellen und innerhalb von Zitaten wurden der
wissenschaftlichen Nachvollziehbarkeit halber jedoch jene Schreibweisen und Trans‐
literationen beibehalten, die in den entsprechenden Quellen tatsächlich verwendet
werden. Entsprechend begegnet man in dieser Arbeit allen drei Schreibweisen; vgl.
dazu auch Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

31 Vgl. Pannenberg (1972): Was ist der Mensch, S. 5; Körtner (2007): Ethik und Anthro‐
pologie, S. 175.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

24

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ob diese künftig mit Fokus auf Gott, den Menschen oder die Beziehung
zwischen Gott und Mensch zu betreiben sind.

Der Nutzen der Arbeit liegt also zum einen in der fundierten Aufarbei‐
tung gegenwärtiger Verständnisse von theologischer Anthropologie,32 zum
anderen in einem Denkanstoß für die Begründbarkeit einer theologischen
Anthropologie im Islam aus offenbarungstheologischer Perspektive, die
über die gängige Erforschung von Menschenbildern hinausgeht.33 Wenn‐
gleich es nicht die Aufgabe einer einzigen Arbeit sein kann und sein sollte,
eine Definition von theologischer Anthropologie zu liefern, bietet die vor‐
liegende Reflexion dennoch einige Anregungen für Grenzziehungen, die im
Umgang mit dem Begriff theologische Anthropologie, seinen Inhalten und
seiner Leistungsfähigkeit bedenkenswert sind. Dadurch schafft sie womög‐
lich erste Kriterien, die nicht nur zu einer Verständigung über die Thematik
beitragen, sondern auch für die Weiterentwicklung einer theologischen
Anthropologie im Islam sachdienlich sind. Die Arbeit legt damit einen
Grundstein für die kommenden inhaltlichen Ausgestaltungen einer zeitge‐
nössischen theologischen Anthropologie. Sie verfolgt damit ein doppeltes
Anliegen, das sich im Aufbau der Arbeit niederschlägt: Sie zielt darauf,
Klärungsprozesse für die Definition, Funktion und Leistungsfähigkeit einer
theologischen Anthropologie anzustoßen, um dann darauf aufbauend sys‐
tematische Argumentationen für die Begründbarkeit einer theologischen
Anthropologie aus einer offenbarungstheologischen Perspektive herauszu‐
arbeiten.

1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen
Anthropologie – Weichenstellungen I

Gegenwärtig ist theologische Anthropologie innerhalb der Islamisch-theo‐
logischen Studien weder eine eigene etablierte Subdisziplin, noch hat sie
einen fix zugewiesenen Platz im Panorama islamischer Kanonskonzeptio‐
nen. Vielmehr stellt sie ein Querschnittsthema dar, das in unterschiedlichen
Subdisziplinen unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien – et‐
wa der Systematischen Theologie, ʿilm al-kalām, der Philosophie, falsafa,
der Normenlehre, fiqh, der Mystik, taṣawwuf, der Koranexegese, tafsīr,
der Prophetenbiographie, sīra, oder auch neueren disziplinären Strängen

32 Vgl. dazu Teil I dieser Arbeit.
33 Vgl. dazu Teil II und III dieser Arbeit.

1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie

25

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie etwa der Seelsorge oder Religionspädagogik – aufscheint und eine
Vielzahl an möglichen Zugängen inkludiert. Gleichzeitig stellen die Isla‐
misch-theologischen Studien in Westeuropa eine junge Disziplin dar, die
erst im Werden begriffen ist.34 Damit steht die Arbeit vor einer doppelten
Herausforderung: der Beschäftigung mit einer erst noch zu entwickelnden
theologischen Anthropologie und deren Verortung innerhalb einer Diszi‐
plin, die sich selbst noch in wissenschaftstheoretischen, epistemologischen
und methodologischen Klärungsprozessen befindet.

Unter diese Klärungsprozesse fällt mitunter die Suche nach einer ge‐
eigneten Fachbezeichnung. So kennt die entsprechende Disziplin in der
arabischsprachigen Fachterminologie neben der geläufigen Bezeichnung al-
ʿulūm al-islamīya (dt. Islamische Wissenschaften) auch andere Namen wie
al-ʿulūm aš-šarʿīya (dt. Offenbarungswissenschaften), ʿulūm al-islām (dt.
Wissenschaften des Islams), ad-dirāsāt al-islamīya (dt. Islamische Studien)
oder uṣūl ad-dīn (dt. Grundlagen der Religion).35 Wenngleich die entspre‐
chende Wissenschaftsdisziplin an deutschsprachigen Universitäten vorwie‐
gend unter der Fachbezeichnung Islamische Theologie geführt wird,36 op‐
tiert die vorliegende Arbeit aus systematischen wie auch programmatischen
Gründen für die Bezeichnung Islamisch-theologische Studien. Denn einer‐
seits ist der Terminus Theologie – obschon philosophisch-vorchristlichen
Ursprungs – begriffsgeschichtlich stark von der christlichen Theologie ge‐
prägt und geformt worden, deren Strukturen und Fachlogiken nicht gänz‐
lich auf islamische Wissensbestände übertragbar sind.37 Andererseits wird
in der islambezogenen Forschung mit dem Begriff Islamische Theologie
häufig lediglich auf die Subdisziplin ʿilm al-kalām rekurriert und dadurch
der theologische Wissensbestand auf die Systematische Theologie verengt,
obschon nach muslimischem Selbstverständnis Disziplinen wie islamische
Ethik, Normenlehre oder Sufismus genauso auf theologischen Reflexionen

34 Vgl. Engelhardt (2017): Islamische Theologie; Tatari (2016): Gott und Mensch, S. 15;
Topkara (2018): Umrisse, S. 5, 283.

35 Vgl. Bakker (2012): Normative Grundstrukturen, S. 697; Dziri et al. (2020): Isla‐
misch-theologische Studien, S. 17; Engelhardt (2017): Islamische Theologie, S. 71–74.

36 So etwa an den Standorten Berlin, Münster, Osnabrück, Paderborn, Tübingen und
Innsbruck. Eine Ausnahme dagegen bilden die Bezeichnungen Islamische Studien in
Frankfurt am Main, Islamisch-religiöse Studien in Erlangen sowie Islamisch-theolo‐
gische Studien in Wien und in Freiburg i. Üe.

37 Vgl. Schulze (2010): Islamische Theologie; Şahin (2021): Determinanten des Etablie‐
rungsprozesses, S. 162; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 14; Sievers (2019):
Schöpfung zwischen Koran und Kalām, S. 26–27.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

26

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fußen und daher auch konstitutiver Teil des theologischen Fächerkanons
sind.38 Darüber hinaus wird etymologisch mit dem Substantiv Theo-logie
eine Dominanz der Gotteslehre suggeriert, wohingegen ein adjektivischer
Gebrauch mehr Raum für alternative Konzeptionen und Klassifizierungen
eröffnet. Während also mit dem Substantiv Theologie stärker die Assozia‐
tion zum Gegenstand theos erfolgt, kann mit dem Adjektiv theologisch
vielmehr eine Perspektive angezeigt werden – ein Umstand, der in pro‐
grammatischer Hinsicht nicht zuletzt für eine theologische Anthropologie
von Relevanz ist. Gleichwohl wird durch das Adjektiv die Richtungsanzeige
beibehalten und dadurch ein Differenzierungskriterium gegenüber nicht
bekenntnisorientierten Fächern sowohl aufrechterhalten als auch transpa‐
rent gemacht. Die Bezeichnung Islamisch-theologische Studien fungiert in
dieser Arbeit folglich als Überbegriff für eine universitäre Disziplin, die
als Dach diverse Subdisziplinen wie etwa tafsīr (Exegese), ʿilm al-kalām
(Systematische Theologie), taṣawwuf (Mystik) oder falsafa (Philosophie)
unter sich vereint.

Von den nicht-theologischen Zugängen zum Gegenstand Islam unter‐
scheiden sich die Islamisch-theologischen Studien durch drei Charakteris‐
tika: Erstens zeichnet sich die Arbeit ihrer Vertreterinnen und Vertreter
durch eine theologische Absicht aus, mit welcher der eigene Glaube ande‐
ren gegenüber erklärbar gemacht werden soll. Diese Intention schließt
nicht nur eine Offenheit gegenüber theologischen Prämissen wie beispiels‐
weise der Möglichkeit von Offenbarung mit ein, sondern erfordert auch
zwingend deren Begründung.39 Zweitens zeichnet sich der theologische
Zugang durch den Willen zur Fortschreibung der islamischen Wissensbe‐
stände aus, wobei das tradierte Wissen nicht nur verwaltet, sondern auch
innovativ weiterentwickelt werden soll. Neue Deutungsangebote schafft
die theologische Arbeit dadurch, dass sie Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft trianguliert.40 Drittens heben sich Islamisch-theologische Studi‐
en von anderen, nicht bekenntnisorientierten Wissenschaften durch den
dreifachen Bewährungsort in Wissenschaft, Gesellschaft und Glaubensge‐

38 Vgl. Engelhardt (2017): Islamische Theologie, S. 73; Winter (2008): Introduction,
S. 3–4; Sievers (2019): Schöpfung zwischen Koran und Kalām, S. 26.

39 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S. 22; Özsoy (2015): Islami‐
sche Theologie, S. 60; Topkara (2018): Umrisse, S. 283.

40 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 5; Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien,
S. 21–22; Schulze (2010): Islamische Theologie.

1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie

27

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meinschaft ab.41 Entsprechend müssen sie die Autonomie anderer Fächer
respektieren, Informationsleistungen gegenüber der Gesellschaft erbringen
wie auch eine Rezeption aus muslimischen Kreisen erfahren. Denn ohne
diese Rezeption bleiben jegliche Entwürfe – auch jene einer theologischen
Anthropologie – reine Theorie ohne praktische Verortung und Relevanz.
Gleichzeitig können sie an allen drei Bewährungsorten keine dogmatisch-
normative, sondern nur diskursive Legitimität beanspruchen.42

Gleichwohl können sich die Islamisch-theologischen Studien erst in
der fachlichen Auseinandersetzung mit angrenzenden Disziplinen, wie
etwa den christlichen Theologien oder der Islam- und Religionswissen‐
schaft, aber auch anderen Disziplinen, welche den Gegenstand Islam zu‐
mindest partiell bearbeiten, wie etwa Sozialanthropologie, Soziologie oder
Geschichte, gehaltvoll formieren und profilieren. Sie sind daher immer
in interdisziplinäre, institutionelle, aber auch länderspezifische Kontexte
eingebunden.43 Eine kontextuell betriebene theologische Reflexion ist sich
nicht nur dessen bewusst, dass sie durch vorgefundene Ideen philosophi‐
scher oder weltanschaulicher Art beeinflusst wird, sondern sie verfügt auch
über das Potential, in und für diesen Kontext einen eigenständigen Beitrag
zu leisten.44 In dieser charakteristischen Ausprägung können die Islamisch-
theologischen Studien in eine produktive Auseinandersetzung mit globalen
islamisch-theologischen Diskursen treten und diese mitgestalten.45

Die kontextuelle Einbettung und die wissenschaftstheoretische Veranke‐
rung Islamisch-theologischer Studien als neue Fachdisziplin im Rahmen
säkularer Universitäten in Europa erfordert auch eine Reflexion über die
dazugehörigen Subdisziplinen samt ihrer Fachverständnisse, Inhalte und
auch begrifflichen Entsprechungen für den hiesigen Sprachraum. Ein Blick
auf die bisher geschaffenen Lehrstühle im deutschsprachigen Raum zeigt
diesbezüglich einen heterogenen Umgang: Teilweise wurden klassische
Subdisziplinen und Bezeichnungen wie Koranexegese, Systematische Theo‐
logie oder Normenlehre übernommen, teilweise Subdisziplinen wie Glau‐
bensgrundlagen, Philosophie und Ethik zusammengenommen und teilwei‐

41 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S. 21–23; Topkara (2018):
Umrisse, S. 283; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 16.

42 Vgl. Dziri et al. (2020): Islamisch-theologische Studien, S. 21–23; Topkara (2018):
Umrisse, S. 283; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 16.

43 Vgl. Tatari (2016): Gott und Mensch, S. 15; Engelhardt (2017): Islamische Theologie,
S. 69; Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 8–9.

44 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 5; Özsoy (2015): Islamische Theologie, S. 66–67.
45 Vgl. Agai et al. (2014): Islamische Theologie, S. 10.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

28

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


se auch neue Subdisziplinen wie Religionspädagogik geschaffen.46 Dabei
sind noch Klärungsprozesse im Gange, wie deren Bezeichnung in deut‐
scher Sprache lauten sollen und ob die besagten Einheiten eigenständige
Disziplinen, Subdisziplinen oder Teilbereiche innerhalb der Subdisziplinen
darstellen.47

Indes ist die historisch gewachsene Einteilung des Kanons samt seiner
Fachdefinitionen auf diese Arbeit nur begrenzt übertragbar. Zum einen,
weil die theologische Anthropologie noch immer einen geeigneten Platz
unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien sucht. Zum anderen,
weil sich die Subdisziplinen selbst in ihrem fachlichen und methodologi‐
schen Verständnis weiterentwickelt haben. So ist diese Arbeit zweifelsohne
als systematisch-theologische Forschung zu verorten, ohne dass sie gänzlich
mit der Subdisziplin der Systematischen Theologie, dem ʿilm al-kalām oder
abgekürzt auch nur kalām, identisch wäre.

Gängige Fachdefinitionen beschreiben den ʿilm al-kalām der vormoder‐
nen Zeit als Disziplin, die sich der rationalen Herleitung und Verteidigung
der Glaubens- und Gotteslehre zum Zwecke der Kohäsion der Glaubensge‐
meinschaft widme.48 Ihr wird daher ein reflektierender, rationalisierender,
summierender sowie apologetischer Charakter zugeschrieben.49 In metho‐
dologischer Hinsicht ist insbesondere die Disputationstechnik charakteris‐
tisch – ʿilm al-kalām wörtlich als Wissenschaft der dialektischen Rede
analog zum griechischen dialexis –, mit der die Beweisführung erfolgt: In
einem vernunftbasierten, logischen Verfahren werden Fragestellungen mit‐
tels theoretischer Abwägungen erörtert, indem Argumente für und wider

46 Siehe dazu etwa die Lehrstuhlbezeichnungen an den Instituten für Islamisch Theo‐
logie resp. Islamische Studien und Islamisch-religiöse Studien in Berlin, Münster,
Paderborn, Tübingen, Frankfurt am Main und Erlangen.

47 Vgl. Şahin (2021): Determinanten des Etablierungsprozesses, S. 157, 163.
48 Vgl. Gardet (1979): ʿIlm al-kalām, S. 1141–1142. Mit Blick auf den gegenwärtigen Stand

der Forschung ist davon auszugehen, dass der ʿilm al-kalām beide Funktionen über‐
nahm und es den kontextuellen Umständen geschuldet war, ob die Rationalisierung
oder die Apologetik mehr betont wurde. Dementsprechend kommt dem kalām so‐
wohl eine Relevanz nach innen gegenüber binnenislamischen Klärungen wie auch
nach außen zur Abgrenzung von anderen weltanschaulichen Positionierungen zu;
vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 884–887, sowie Sievers (2019): Schöpfung zwi‐
schen Koran und Kalām, S. 27–28. Zur Geschichte des kalām sowie verschiedener
Denkströmungen und -schulen vgl. van Ess (2018): Beginnings; Gardet (1979): ʿIlm
al-kalām; Schmidtke (2016): Rationale Theologie.

49 Vgl. van Ess (2018): Kalām, S. 903; van Ess (2018): Disputationspraxis, S. 912; van Ess
(2018): Beginnings, S. 892.

1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie

29

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Ansicht nacheinander dargelegt und abgewogen werden.50 Obschon
diese formale Struktur des Theologietreibens für das disziplinäre Selbstver‐
ständnis stärker gewichtet wurde als der zu behandelnde Gegenstand, ist
theologiegeschichtlich eine thematische Fokussierung auf das Wesen Got‐
tes, seine Attribute und das Jenseits zu verzeichnen, weshalb sich auch Be‐
zeichnungen wie al-ʿilm al-ilāhī (dt. göttliche Wissenschaft) oder auch ʿilm
al-tawḥīd (dt. Wissenschaft der Einheit Gottes) finden.51 Bereits ein kurzer
Blick in die frühe Geschichte des kalām reicht jedoch aus, um festzustellen,
dass dies keinesfalls die einzigen Themen sind, die in diesem Rahmen
diskutiert wurden. So gehörten menschliche Handlungen insbesondere im
Spannungsfeld von Prädestination und Willensfreiheit ebenso zum gängi‐
gen Themenrepertoire des kalām wie das Verhältnis von Gemeinschaft
und Individuum oder Fragen zu Schöpfung und Prophetie.52 Allerdings
ist die Art, wie diese Themen verhandelt wurden, weitgehend von einem
metaphysischen, kosmologischen und ontologischen Erkenntnisinteressen
geleitet.53 Die dialektische Herangehensweise und die damit verbundene
logisch-theoretische Argumentationsführung sowie die inhaltliche Fokus‐
sierung auf das Göttliche waren mitunter ausschlaggebend dafür, dass
sich in den deutschsprachigen Raum für ʿilm al-kalām die Übersetzungen
scholastische, spekulative, dialektische, rationale, aber auch systematische
Theologie verbreitet haben.54

Mit der Wende zum 20. Jahrhundert wurde in Reaktion auf die Heraus‐
forderungen der Moderne wie etwa Positivismus, Materialismus und Hu‐
manismus in unterschiedlichen geographischen Kontexten wie etwa Indien,
dem Osmanischen Reich und Ägypten der Ruf nach einer Neuausrichtung

50 Vgl. van Ess (2018): Early Development, S. 883–885; van Ess (2018): Disputationspra‐
xis, S. 911–913; Sievers (2019): Schöpfung zwischen Koran und Kalām, S. 28–29.

51 Vgl. van Ess (2018): Disputationspraxis, S. 911–912; Sievers (2019): Schöpfung zwi‐
schen Koran und Kalām, S. 26–29; Gardet (1986): ʿIlm al-kalām, S. 1142; Öztürk
(2018): Contribution.

52 Vgl. Schmidtke (2016): Rationale Theologie, die den Disput um die Willensfreiheit
des Menschen als einen der zeitlich ersten datiert; vgl. auch van Ess (1991): Theologie
und Gesellschaft.

53 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.
54 Andere wiederum warnen davor, kalām überhaupt mit dem Wort Theologie wieder‐

zugeben, und plädieren dafür, es aufgrund seiner spezifischen Merkmale bei der ara‐
bischen Bezeichnung zu belassen; vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 872–881; Poya
(2023): Islamische Theologie, S. 3–5; Gardet: ʿIlm al-kalām; Frank (1992): Science of
Kalām, S. 27; Sievers (2019): Schöpfung zwischen Koran und Kalām, S. 27–28.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

30

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des kalām laut.55 Angesichts der wahrgenommenen Stagnation formierte
sich unter dem Namen yeni ilm-i kelam (tr.) resp. ʿilm al-kalām al-ǧadīd
(arab.), also neue Systematische Theologie, ein Strang, der imstande sein
sollte, kreative theologische Antworten auf herausfordernde Fragen der
Zeit zu formulieren und gesellschaftliche Anliegen aufzunehmen. Gefordert
wurde eine diskursive und systematische Auseinandersetzung mit funda‐
mentaltheologischen und dogmatischen Grundlagen, aber auch mit zeitge‐
nössischen Anfragen unter Einbezug wissenschaftlicher Erkenntnisse der
jeweiligen Zeit.56

Dieser neue kalām zeichnete sich unter anderem durch die Erweiterung
der methodischen Herangehensweisen (z. B. durch Rückgriff auf philoso‐
phische, sozialwissenschaftliche und empirische Methoden), die Bezugnah‐
me auf gesellschaftliche Fragestellungen, einen starken Rückbezug auf den
Koran als eine tragende Säule sowie eine Aufwertung des Menschen, die
mancherorts gar in einen Anthropozentrismus mündete, aus.57 Die theolo‐
giegeschichtlich dominante Zuspitzung auf das Wesen Gottes und seine
Attribute wurde infolgedessen zugunsten anderer Themen aufgebrochen,
die es nun zu Erkenntnissen und Theorien der jeweiligen Zeit in Bezug zu
setzen galt.

Obschon sowohl die inhaltliche wie auch die methodische Ausrichtung
dieser Arbeit viele Überschneidungen mit den Anliegen des ʿilm al-kalām
al-ǧadīd aufweist, soll auch gegenüber dieser neuen Ausrichtung eine kriti‐
sche Distanz gewahrt werden. Denn erstens ist der ʿilm al-kalām al-ǧadīd in
sich plural und als vergleichsweise junges Feld noch nicht klar konturiert.
Auch wenn dessen Protagonisten und Protagonistinnen gegenwärtig in der
Haltung vereint sind, dass der kalām neu auszurichten ist, gehen die einzel‐

55 Zu den Vorreitern gehören Šiblī Nuʿmānī (1857–1914) in Indien, Muḥammad ʿAbduh
(1849–1905) in Ägypten und İsmail Hakkı İzmirli (1869–1946) im Osmanischen
Reich; vgl. Poya (2023): Islamische Theologie, S. 5–8.

56 Vgl. Öztürk (2018) Contribution; vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 749–752; Poya
(2023): Islamische Theologie, S. 3–5.

57 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 708, 749–752; Öztürk (2018) Contribution;
Poya (2023): Islamische Theologie, S. 3–5.

1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie

31

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen Ansätze, wie dies zu bewerkstelligen ist, bisweilen stark auseinander.58

Aufgrund der Konfrontation mit einer Vielzahl von Herausforderungen,
darunter Kolonialisierungserfahrungen, technische Errungenschaften und
positivistische Welt- und Wissenschaftsverständnisse, sind die Diskussio‐
nen um eine Neuausrichtung des kalām zudem häufig in Reformdiskurse
eingebettet. Diese Kopplung an Reformdiskurse ist jedoch gleich mehrfach
problematisch: Indem spezifische Anliegen verfolgt werden,59 wird eine
Zielsetzung für den kalām vorgegeben. Dadurch besteht zum einen die Ge‐
fahr einer Vereinnahmung und Verengung des kalām, insbesondere dort,
wo dem kalām der vormodernen Zeit jegliche Existenzgrundlage abgespro‐
chen wird.60 Zum anderen können sich für Ansätze mit konkreten Zielset‐
zungen Spannungsfelder zu einer wissenschaftlichen Herangehensweise mit
ergebnisoffenem Ausgang ergeben. Aufgrund des innovativen Charakters
wie auch mancher radikaler binnenislamischer Kritik begegnet man dem
neuen kalām in der muslimischen Welt vielerorts auch mit Skepsis und
Zurückhaltung.

Die vorliegende Arbeit ist zwar als systematische Arbeit innerhalb der
zeitgenössischen kalām-Diskurse beheimatet und weist Schnittstellen zu
einigen Ziel- und Schwerpunktsetzungen – insbesondere einem stärkeren
Koranbezug und einer am Menschen orientierten Theologie – des neuen
kalām auf. Gleichzeitig steht die Arbeit jeglicher a priori definierten –
unabhängig davon, ob humanistisch, anthropozentrisch oder anderweitig
formulierten – Zielsetzung für den kalām kritisch gegenüber. Vielmehr geht
sie von einer Komplementarität der vor- und postmodernen Zugangswei‐
sen aus und betont die systematische Perspektive als Bindeglied. Aufgrund
der hier verfolgten Fragestellung und Methodik ist es für diese Arbeit
daher treffender, von einem systematischen Forschungsansatz statt von einer

58 Während es beispielsweise Šiblī selbst um den Einbezug gesellschaftlich-zeitgenössi‐
scher Fragen, die Vereinfachung der theologischen Sprache sowie die Anerkennung
von innerislamischer Diversität und Pluralität geht, plädiert der schiitisch-irakische
Theologie ʿAbd al-Ǧabbār ar-Rifāʿī für ein fundamentales Umdenken im Lichte mo‐
derner Rationalität und Hermeneutik und strebt angesichts erlebter Gewalterfahrun‐
gen eine humanistisch geprägte Theologie an, die das Individuum würdigt. Neben
einenden Merkmalen gibt es also auch kontextuell und biographisch bedingte Fakto‐
ren in den jeweiligen Entwürfen. Vgl. Poya (2023): Islamische Theologie, S. 6–23.

59 Diese reichen von einer Vereinbarkeit von Islam und Moderne über befreiungstheo‐
logische Ansätze bis hin zu humanistischen und anthropozentrischen Zielsetzungen;
vgl. Poya (2023): Islamische Theologie.

60 Vgl. Kapitel 3.3, wo exemplarisch Ḥassan Ḥanafī (1935–2021) als Verfechter eines
neuen kalām dargestellt und problematisiert wird.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

32

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Identifikation mit einer Disziplin oder ihrer modernen Ausgestaltung in
Form des ʿilm al-kalām al-ǧadīd zu sprechen. Insofern in dieser Arbeit eine
offenbarungstheologische Perspektive eingenommen wird, fungieren die
zeitgenössischen Koranwissenschaften als wichtigste Bezugsgröße für die
systematische Argumentation, indem aktuelle Ergebnisse – insbesondere zu
den vier offenbarungstheologisch leitenden Begriffen waḥy (Offenbarung),
tanzīl (Herabsendung), qurʾān (Rezitation) und kitāb (Buch) – einbezogen
werden, ohne dass jedoch selbst Exegese betrieben würde.

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit –
Weichenstellungen II

Diese Grundlegungen sind methodologisch leitend: Die Arbeitsweise in‐
nerhalb der Systematischen Theologie ist primär textwissenschaftlich aus‐
gerichtet und verfolgt das Ziel, Argumente auf eine Frage hin sowohl zu
analysieren als auch zu entwickeln.61 Die zu untersuchenden Texte, die
selbst nicht zwingend systematischer Art sein müssen, werden dabei kon‐
textualisiert, argumentativ re- und dekonstruiert, in Kontrast zu anderen
Positionen gesetzt und auf die eigene Fragestellung hin evaluiert. Darauf
aufbauend werden Denkmodelle entwickelt, welche die vorgefundenen
Spannungen in ein produktives Verhältnis zu setzen vermögen.62 Die syste‐
matische Herangehensweise folgt dabei einem Vierschritt: Erstens werden
Vorüberlegungen getroffen und Thesen formuliert. Zweitens wird der zu
untersuchende Text dekonstruiert, indem Kernargumente herausgearbeitet,
interpretiert und gewürdigt werden. Drittens wird eine eigene Position
entwickelt, indem die Argumente auf die zugrunde gelegten Leitfragen
bezogen und Denkmodelle als Lösungsvorschläge für die vorgefundenen
Probleme entwickelt werden. Viertens werden Dekonstruktion und Kon‐
struktion in einer Konklusion als Ergebnis zusammengeführt.63 Ziel die‐
ses systematischen Arbeitens ist die wissenschaftliche Bewertung von Gel‐
tungsansprüchen, die es vernünftig und hinreichend zu begründen sowie
intersubjektiv nachvollziehbar darzulegen gilt.64

61 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 37.
62 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 37–38.
63 Vgl. Ohly (2019): Arbeitsbuch Systematische Theologie, S. 38–41.
64 Vgl. Werbick (2015): Theologische Methodenlehre, S. 385; Özsoy (2015): Islamische

Theologie, S. 64.

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit

33

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In ihrer systematischen Ausrichtung folgt die vorliegende Arbeit diesem
methodologischen Vierschritt, wenn sie in einer Pendelbewegung textba‐
siert unterschiedliche Verständnisse theologischer Anthropologie diskurs‐
kritisch und analytisch herausarbeitet sowie Argumente für und gegen
deren Begründbarkeit evaluiert und so in Grundzügen eine eigene syste‐
matische Position entfaltet und zur Diskussion stellt. Im Unterschied zu
einer exegetischen Arbeit strebt sie indes keine eigene Deutung koranischer
Textstellen an, sondern erarbeitet ihre Argumentation gestützt auf aktuelle
Ergebnisse hermeneutischer, literatur- und sprachwissenschaftlicher Kor‐
anforschung.

Angesichts dessen, dass die theologische Anthropologie ein noch sehr
junges Forschungsfeld darstellt und sich muslimische Denker erst seit kur‐
zer Zeit explizit darin verorten, kann keineswegs vorausgesetzt werden,
dass bereits klar ist, was theologische Anthropologie ist oder zu sein hat.
Dies ist mitunter dem Umstand geschuldet, dass der Begriff (theologische)
Anthropologie allein schon im deutschsprachigen Raum unterschiedlich
gebraucht wird, sodass hier bereits verschiedene Verständnisse, Prämissen
und Zugänge miteinander ringen. Diese unterschiedlichen Verständnisse
gilt es in dieser Arbeit sichtbar zu machen und in geeigneter Weise zu syste‐
matisieren.65 Darüber hinaus hat der Begriff in verschiedenen Sprachregio‐
nen unterschiedliche inhaltliche Prägungen, epistemologische Rahmungen
und theoretische Modellierungen erfahren, sodass das deutsche Begriffsver‐
ständnis nicht ohne Weiteres mit dem französischen anthropologie, dem
englischen anthropology oder dem arabischen ʿilm al-insān gleichgesetzt
werden kann.66 Aus diesem Grund soll angesichts der Komplexität des
Gegenstandes zunächst der deutschsprachige Diskursraum zum Ausgangs‐
punkt genommen werden, um von da aus Brücken in andere Kontexte zu
schlagen.

Für die offenbarungstheologische Perspektive legt diese Arbeit ein kom‐
munikationsorientiertes Offenbarungsmodell zugrunde. Ausschlaggebend
hierfür sind die folgenden Beweggründe: Erstens steht eine solche Grund‐
legung im Einklang mit den zeitgenössischen Tendenzen innerhalb der
koranwissenschaftlichen Forschung, die sich an dynamischen Konzepten

65 Vgl. dazu Kapitel 3 dieser Arbeit.
66 Vgl. Thies (2013): Einführung, S. 12–15; Hampe (1999): Anthropologie, S. 522.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

34

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie Kommunikation, Rede oder Diskurs orientiert.67 Zweitens wird gerade
dem kommunikativen Modell ein besonderer Stellenwert für die Entwick‐
lung einer theologischen Anthropologie zugeschrieben, weil es in seiner
Beweglichkeit Beziehung abzubilden vermag.68 Drittens zeigt sich in der
kommunikativen Ansprache durch Gott eine – wenn nicht gar die wich‐
tigste – Besonderheit der Beziehung zwischen Gott und Mensch.69 Dass
Gott überhaupt zu den Menschen spricht und wie er dies tut, hat also
höchste Relevanz für die theologische Anthropologie. Viertens werden
gerade anhand der jeweiligen Offenbarungsverständnisse auch religionsbe‐
zogene Spezifika sichtbar, sodass dadurch das Charakteristische für den
Islam sichtbar wird. Fünftens eröffnet ein kommunikatives Modell darüber
hinaus eine Horizonterweiterung, indem es den Menschen nicht nur als
Thema wahrnimmt, sondern seine Rolle als Akteur in einem Kommunika‐
tionsgeschehen würdigt. Im Fokus der systematisch-theologischen metho‐
dischen Herangehensweise steht also explizit die kommunikationsbezogene
Argumentation.

Obschon das übergeordnete Ziel der Forschung eine Herausarbeitung
und Prüfung systematischer Grundlagen für eine theologische Anthropolo‐
gie ist, legt diese Arbeit im Sinne der Bewältigbarkeit einen Zwischenschritt
ein, indem sie ein spezifisches Verständnis als Basis legt, um von dort
aus weiter zu reflektieren. Da die kommunikationstheoretische Fundierung
ihre stärkste Verdichtung erstmalig beim ägyptischen Literatur- und Koran‐
wissenschaftler Naṣr Ḥāmid Abū Zayd erfahren hat, dient sein Ansatz im
Folgenden als Grundlage, um von da aus seine Ideen in einen breiteren
Diskurskontext zu stellen und deren Eignung für die Grundlegung einer
theologischen Anthropologie zu evaluieren.70

67 Stellvertretend vgl. Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication; Özsoy
(2006): Geschichtlichkeit; Şeker (2019): Koran als Rede und Text; Khorchide (2018):
Gottes Offenbarung; Ebrahim (2020): Diskurs mit dem Qur’an; Zirker (2018): Ko‐
ran; Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike.

68 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.
69 Vgl. Schabestari (1994): Die theologischen und rechtlichen Grundlagen, S. 193.
70 Zur Begründung der Relevanz von Abū Zayd sowie zu den Vertiefungsaspekten vgl.

Kapitel 1.4 und 3.4 dieser Arbeit.

1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit

35

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.5 Abū Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie? –
Weichenstellungen III

Obschon es eine Reihe potentieller Autoren gibt, die für die Vertiefung
einer theologischen Anthropologie fruchtbar gemacht werden können, eig‐
net sich für die offenbarungstheologisch orientierte Reflexion einer theolo‐
gischen Anthropologie einer besonders gut: der ägyptischen Literatur- und
Koranwissenschaftler Naṣr Ḥāmid Abū Zayd (1943–2010). Von manchen
als Pionier für die Entwicklung einer humanistischen Koranhermeneutik
gefeiert, von anderen als Häretiker verschrien, gehört Abū Zayd nicht
zuletzt aufgrund seiner polarisierenden Thesen zu den umstrittensten Per‐
sönlichkeiten des zeitgenössischen Islams. Gleichwohl vereint er in seiner
akademischen Tätigkeit zwei Aspekte, die für die vorliegende Fragestellung
reizvoll sind: seine Reflexion zur Offenbarung als Kommunikation und
seine unkonventionelle Weise, die Rede Gottes und den Menschen mitein‐
ander in Beziehung zu setzen.

Von seinem Panorama an wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
sind vier Publikationen von besonderem Interesse: In seinem Hauptwerk
mafhūm an-naṣṣ (dt. Das Konzept des Textes)71 legt er seine Thesen zur
Textualität des Korans nieder, indem er ausgehend von einem kommunika‐
tiven Offenbarungsmodell den Koran als linguistischen Text begründet, der
mittels sprach- und literaturwissenschaftlicher Methoden vom Menschen
erschlossen werden kann.72 Heftige Reaktionen hat dabei nicht etwa die
darin enthaltene Grundlegung von Offenbarung als Kommunikation aus‐
gelöst, sondern einige Aspekte jener Hermeneutik, die er daraus ableitet:
darunter etwa die Anwendbarkeit des Begriffs naṣṣ auf den Koran und
die damit verbundene Wahrnehmung als literarischer Text oder die dialek‐
tische Beziehung zwischen Text und kulturellem Kontext und die damit
verbundene Historizität.73 Für Aufsehen hat auch sein Werk naqd al-ḫiṭāb
ad-dīnī (dt. Kritik des religiösen Diskurses) gesorgt, in dem er eine unge‐
schönte Kritik an die klerikale Elite richtet, den Diskurs über Religion zu
vereinnahmen und ihre Interpretation religiöser Quellen als verbindlich zu

71 Es gibt hier auch die Übersetzung Das Verständnis des Textes. Da diese Schrift Abū
Zayds während seines Aufenthaltes in Japan entstanden ist und er sich auf Izutsu
bezieht, der sich mit semantischen Konzepten im Koran beschäftigt hat, ist eine
Übersetzung mit „Konzept“ naheliegender.

72 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm an-naṣṣ.
73 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 101–118.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

36

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ideologisieren. Obschon viele seiner Kritikpunkte machtpolitische Struktu‐
ren betreffen, ist besonders seine dort ausgeführte These von der Mensch‐
lichkeit des Textes von theologischer Relevanz und Brisanz.74

Gegen Ende seiner wissenschaftlichen Laufbahn hat sich Abū Zayd dann
im niederländischen Exil einer stärker diskursorientierten Betrachtungs‐
weise des Korans zugewandt. Seine Antrittsvorlesung für den Ibn-Rushd-
Lehrstuhl für Humanismus und Islam an der Universität Utrecht erschien
2004 unter dem Titel Rethinking the Qurʾān – Towards a Humanistic Her‐
meneutics. Darin begründet er exemplarisch anhand von textimmanenten
Dialogsituationen die These, dass der diskursive Charakter bereits in der
Struktur des Korans angelegt ist.75 Auch wenn die Hinwendung zur Diskur‐
sivität keine Abkehr von der Exegese mittels sprachwissenschaftlicher Me‐
thoden darstellt, kann sie doch als selbstkritische Revision einiger seiner äl‐
teren Standpunkte gedeutet werden. Obschon kein Sinneswandel, vollzieht
er hier einen Perspektivenwechsel, indem er nicht mehr die Textualität
und damit den Begriff naṣṣ in den Mittelpunkt rückt, sondern über die
mündliche Dimension des Begriffs qurʾān den Fokus auf die vorkanonische
Gestalt legt, die er als diskursiv beschreibt. Dieser vermeintliche Bruch im
Übergang von der Textualität hin zur Diskursivität erscheint weniger hart,
wenn man Abū Zayds Vorlesung zum Antritt am Cleveringa-Gedächtnis‐
lehrstuhl für Religions- und Gewissensfreiheit an der juristischen Fakultät
der Universität Leiden aus dem Jahre 2000 mitberücksichtigt, die auch
biographisch zwischen den beiden Herangehensweisen liegt.76 Unter dem
programmatischen Titel The Qurʾān – God and Man in Communication
thematisiert er dort am Beispiel von Ritualen und sprachlichen Redewen‐
dungen, wie der Koran das Alltagsleben der Muslime durchdringt. Obwohl
die Beschäftigung mit dem Umgang und der Bedeutung des Korans für
das alltägliche Leben zunächst einen unerwarteten Sprung innerhalb seiner
Forschungsschwerpunkte suggeriert, lässt sie sich dennoch harmonisch
in das Gesamtgefüge einordnen: Noch lange vor der wissenschaftlichen
Beschäftigung mit dem Koran war Abū Zayds Bewusstsein aufgrund seiner
persönlichen Frömmigkeit dafür geschärft, dass der Koran nicht nur ein
durch stilles und rationales Lesen zu erschließendes Buch darstellt, sondern

74 Vgl. Abū Zayd (1994): Naqd; Abu Zaid (1996): Islam und Politik.
75 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking.
76 Vgl. Abu Zayd (2002): Everyday Life; Abu Zayd (2000): God and Man.

1.5 Abu Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie?

37

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein in seiner sinnlichen Ästhetik lebendiges Phänomen des kollektiven
Erlebens ist.77

In all diesen vier Publikationen sind Denkanstöße enthalten, die im
Rahmen der formulierten Fragestellung evaluiert werden sollen. Allerdings
verfolgt die vorliegende Arbeit eine andere Schwerpunkt- und Zielsetzung
als Abū Zayd selbst: Während es ihm im Kern stets um die Begründung
und Ausarbeitung eines sprachwissenschaftlich-hermeneutischen Zugangs
zum Koran geht, richtet sich der Fokus dieser Arbeit auf die kommuni‐
kationsbezogenen Impulse, die er in seinen Schriften bereitstellt oder zu‐
mindest tangiert. Vom Panorama an Themen, die Abū Zayd bedient, ist
folglich nur ein Bruchteil für diese Arbeit von Relevanz. Infolgedessen
geht es nicht um eine Gesamtauswertung all seiner Werke, sondern um
die Erschließung der für die Fragestellung entscheidenden Gesichtspunkte
und die damit verbundene Neubewertung ideengeschichtlicher Aspekte.
Im Zentrum dieser Arbeit stehen daher weder das bewegte Leben Abū
Zayds78 noch seine hermeneutische Theoretisierung, sondern seine kom‐
munikationsbezogenen Sachargumente, die im Kontext der Debatte um
eine theologische Anthropologie ausgewertet werden sollen.

Eine Fokussierung auf Abū Zayd ist dabei aus mehreren Gründen sinn‐
voll: Erstens fällt sein Name gleich mehrfach, wenn es um das Potential
von Ansätzen geht, die für einen anthropologischen Zugang zur Theologie
fruchtbar gemacht werden können.79 Angesichts des Umstandes, dass theo‐
logische Anthropologie ein vergleichsweise junges Forschungsfeld darstellt,
birgt er als zeitgenössischer Autor zweitens nicht die Gefahr, dass bei der
Lektüre seinen Texten ahistorisches Gedankengut eingeschrieben wird.80

Drittens stellt Abū Zayd eine Referenzfigur innerhalb der heutigen koran‐
wissenschaftlichen Forschung dar, sodass seine Ideen sowohl von muslimi‐
schen Theologinnen und Theologen wie auch von Islamwissenschaftlerin‐
nen und Islamwissenschaftlern in kritischer Reflexion rezipiert werden.81

77 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 28–29.
78 Zur Biographie Abū Zayds vgl. Abu Zaid (2006): Ein Leben; Schmid (2013): Islam im

europäischen Haus, S. 202–210; Özsoy (2017): Pioniere, S. 36–37.
79 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167, Anm. 3; Wild (2001): Mensch, Pro‐

phet und Gott, S. 9; Wild (2012): Concept of Man, S. 29–30, 36; Boumaaiz et al.
(2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.

80 Vgl. dazu Kapitel 2.1.1 dieser Arbeit.
81 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 230; Şeker (2019): Koran als Rede und

Text, S. 120–125; Işık (2015): Bedeutung des Gesandten, S. 186–197; Kermani (1996):
Offenbarung als Kommunikation; Kermani (2015): Gott ist schön, S. 162–168.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

38

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Viertens ist er einer der ersten und wenigen Denker, der die koranische
Offenbarung kommunikationstheoretisch reflektiert und erschlossen hat.82

Fünftens lassen sich in seinen Schriften drei bedeutsame Felder identifizie‐
ren, die eine gehaltvolle Bezugnahme zu jenen Problematisierungen, die
im dritten Kapitel erarbeitet werden, zulassen: die koranische Offenbarung
als Kommunikationsakt zwischen Gott und Mensch, die ihm zugeschriebe‐
ne kontroverse These vom Koran als Menschenwort und die Rezitation
als irdische Manifestation der göttlichen Präsenz. Dadurch ist nicht nur
eine Kohärenz in Bezug auf die Gesamtarbeit gegeben, sondern auch eine
Konsistenz der Ideen gewährleistet, da alle Themen aus der Feder eines
Autors stammen oder zumindest angerissen werden. Gerade dieser Punkt
der Gesamtkohäsion der Arbeit ist ausschlaggebend dafür, dass Abū Zayd
der Vorzug vor allen anderen Autoren gegeben wird.

In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Abū Zayd lag der
Fokus bisher hauptsächlich auf dessen Koranhermeneutik. Diese wurde
insbesondere unter dem Gesichtspunkt der Methodik wie auch der gesell‐
schaftspolitischen Reformen als praktische Folgen ebendieses theoretisch-
methodischen Zugangs diskutiert.83 Darüber hinaus wurde sein Ansatz
auch innerhalb humanistischer Diskurse erörtert, insofern Abū Zayd selbst
seine Koranhermeneutik als humanistisch bezeichnet hat.84 Die Bedeutung
dieser Zuordnung und Denomination wurde jedoch unterschiedlich beur‐
teilt: So wurde etwa darauf hingewiesen, dass es sich hierbei nicht um
eine inhaltliche Auseinandersetzung mit der epochalen Bildungsbewegung
und Denkströmung handle, die einen Umbruch von der mittelalterlichen
Deutungshoheit der Theologie hin zur neuzeitlichen Philosophie mit Fo‐
kus auf Natur und Mensch impliziert. Vielmehr sei Abū Zayds Begriffsver‐
wendung auf die institutionelle Namensgebung seines Lehrstuhls, des Ibn-
Rushd-Lehrstuhls für Humanismus und Islam an der Universität Utrecht,
zurückzuführen, den er von 2004 bis zu seinem Ableben 2010 bekleidet
hat.85 Für andere wiederum gilt Abū Zayds Ansatz gerade deshalb als hu‐
manistisch, weil er einen Zugang zum Koran anbietet, der einerseits auf
das menschliche Potential für das Verständnis von Offenbarung setzt und

82 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 103–104.
83 Vgl. Şeker (2019): Koran als Rede und Text; Behr (2018): Koranauslegung; Özsoy

(2017): Pioniere; Völker (2017): Qur’an and Reform; Thielmann (2003): Naṣr Ḥāmid
Abū Zayd; Salman (2017): L’islam politique.

84 Vgl. Heimbach-Steins/Wielandt (Hrsg.) (2008): Was ist Humanität; Reichmuth et al.
(Hrsg.) (2012): Humanism; Leirvik (2020): Islamic Humanism.

85 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 14.

1.5 Abu Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie?

39

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


andererseits die menschlichen Bedingungen von Offenbarung mitberück‐
sichtigt.86 Ebenso ließe sich sein Interesse an einer Deutung des Korans
im Einklang mit den Menschenrechten als humanistisches Bestreben deu‐
ten.87 Trotz solch divergierender Ansichten besteht Einigkeit darüber, dass
Abū Zayd in seinen Werken deutlich den Drang nach einer stärkeren Beto‐
nung des Menschen im islamischen Denken zum Ausdruck bringt. Dieser
wegweisende Impuls soll nun für die vorliegende Arbeit nicht bereits mit
dem normativ aufgeladenen Adjektiv „humanistisch“ taxiert, sondern wert‐
neutraler zunächst als ein Bedürfnis und Anliegen gewürdigt werden, das
auch die theologische Anthropologie verfolgt.88 Durch diese spezifische
Zielsetzung werden die wissenschaftlichen Ergründungen seines Offenba‐
rungsmodells, die bisher überwiegend in einer am Humanismus orientier‐
ten sprach- und literaturwissenschaftlichen Methodenreflexion eingebettet
erfolgten, folglich um eine neue Dimension erweitert.

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

Will man sich inhaltlich an der Erforschung des Feldes theologische An‐
thropologie im Islam beteiligen, müssen zunächst die Grenzen des Feldes
abgesteckt und Unklarheiten problematisiert werden. Deshalb beginnt die‐
se Arbeit in Teil I, Kapitel 2 mit einer kurzen Einführung in die historische
Genese des Begriffs Anthropologie sowie des entsprechenden Forschungs‐
feldes, um zu verdeutlichen, mit welchen Dilemmata anthropologische
Fragestellungen konfrontiert sind. Hierfür wählt die vorliegende Arbeit
statt einer lückenlosen begriffs- und fachgeschichtlichen Darstellung einen
problemzentrierten Zugang, indem sie basale Kernfragen und Problemstel‐
lungen auf der Ebene des Begriffs, der Disziplin und des Untersuchungsge‐
genstandes erörtert. Darauffolgend soll es darum gehen, das Verhältnis des
Begriffspaares Anthropologie und Islam in seinen Grundzügen zu skizzie‐
ren. Dies dient dazu, allfällige Vorprägungen des Begriffs und des Feldes zu
kontextualisieren und Abgrenzungen im Sinne der Fragestellung vorzuneh‐
men. Besonderes Augenmerk wird dabei jenen Diskursen geschenkt, die
unter der Bezeichnung „Islamische Anthropologie“ sowie „Anthropologie

86 Vgl. Völker (2015): Two Accounts, S. 271, 284; Leirvik (2020): Islamic Humanism,
S. 95–100.

87 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 95–100.
88 Vgl. dazu Kapitel 2.2.4 dieser Arbeit.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

40

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Islams“ Eingang in die Literatur gefunden haben. Ergänzend dazu wird
ein Blick auf den Humanismus als thematisch benachbartes Feld gewor‐
fen, das sachliche Überschneidungen mit der theologischen Anthropologie
aufweist, ohne jedoch gänzlich in dieser aufzugehen.89 Diese Thematisie‐
rung ist aufgrund häufiger Gleichstellungen und Verwechslungen insofern
relevant, als sie erörtert, inwiefern anthropologische und humanistische
Ansätze deckungsgleich sind.

Danach werden in Kapitel 3 jene Ansätze analysiert, die sich explizit mit
einer theologischen Anthropologie im Islam befassen. Angesichts des Ge‐
wichts, die ein solches Schlagwort in sich trägt, gilt es hier zunächst zu klä‐
ren, was überhaupt gemeint ist, wenn von einer islamisch geprägten theolo‐
gischen Anthropologie gesprochen wird. Was auf den ersten Blick trivial
klingen mag, ist ein notwendiger erster Schritt, der bisher in den meisten
Arbeiten nicht unternommen wurde. Ausgehend von einigen einschlägigen
Werken werden dabei zuerst Sachargumente jener Positionen herausgear‐
beitet, die einer theologischen Anthropologie im Islam kritisch bis negie‐
rend gegenüberstehen. Anschließend werden jene Ansätze analysiert, die
der theologischen Anthropologie im Islam affirmativ gegenüberstehen. Da‐
zu gehören zum einen Arbeiten, die durch eine Anbindung an historische
und thematische Diskurse sich an der Debatte beteiligen. Zum anderen
sind dies Entwürfe, die programmatisch die Notwendigkeit einer theolo‐
gischen Anthropologie zu begründen versuchen. In einer methodischen
Doppelbewegung werden dabei sowohl bestehende Positionen diskurskri‐
tisch analysiert als auch eigene systematisch-theologische Argumente ent‐
wickelt.90 Damit leistet Teil I in komprimierter Form nicht nur jene längst
überfällige Sondierung des Feldes für die Islamisch-theologischen Studien,
sondern auch deren Problematisierung. Durch die erbrachten Analysen
wird darüber hinaus auch ein Versuch der Klassifizierung ermöglicht. Da‐
mit schafft die vorliegende Arbeit erstmalig einen Überblick über das so
verwinkelte Feld und bietet dadurch eine fundierte Diskussionsgrundlage
für künftige Forschungsvorhaben und Weiterentwicklungen.

Teil II stellt eine solche Weiterentwicklung in exemplarischer Weise dar,
indem er systematisch einen in Teil I identifizierten Forschungsstrang als
Erweiterung der bisher gängigen Forschungspraxis vertieft. Ausgehend von

89 Für Bezüge zwischen Humanismus und theologischer Anthropologie vgl. Hampe
(1999): Anthropologie, S. 521; Lahbabi (2011): Mensch, S. 35, 58; Khorchide (2010):
Humanistische Qurʾānhermeneutik.

90 Vgl. dazu auch Kapitel 1.3 dieser Arbeit.

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

41

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer als Kommunikation verstandenen Offenbarung wird anhand eines
zeitgenössischen Denkers, des bereits vorgestellten Naṣr Ḥāmid Abū Zayd
(1943–2010), das Potential für die Fundierung einer theologischen Anthro‐
pologie aus offenbarungstheologischer Perspektive diskutiert. Dabei wer‐
den drei charakteristische Aspekte seines Wirkens ausgewählt, um deren
Eignung für die Grundlegung einer theologischen Anthropologie kritisch
zu prüfen: seine Reflexion zur Offenbarung als Kommunikation, seine po‐
larisierende These zum Status des Gotteswort als menschlicher Text sowie
die Rezitation als bewahrte Rede Gottes im Munde des Menschen.91 Inner‐
halb dieser thematischen Schwerpunkte, die je ein eigenes Kapitel (4–6)
einnehmen, werden jene Aspekte und Ideen aufgegriffen, die Erkenntnisse
zum Aufeinanderwirken von Theologie und Anthropologie zulassen. Da es
hierbei um systematische Argumente und nicht um die Person Abū Zayd
an sich geht, erlaubt sich diese Arbeit im Dienste der Zielsetzung allfälli‐
ge Inkonsequenzen wo nötig mit entsprechenden Hinweisen zu glätten.
Ausgehend von einer Würdigung und Kritik werden alsdann jeweils im
Anschluss an alle drei thematischen Kapitel Erträge und Impulse für eine
theologische Anthropologie festgehalten. Entsprechend folgt auch dieser
Teil der Arbeit einer methodischen Doppelbewegung, indem er textorien‐
tiert die Position Abū Zayds darstellt, evaluiert und schließlich auf die
theologische Anthropologie bezieht, um sachbezogene, systematische Argu‐
mente zu entwickeln, die sich vom Autor abkoppeln lassen.

Zum Abschluss werden in Teil III die vorausgegangenen Teile in
einer Argumentationsverkettung und mit systematischem Blick auf die
Forschungsfrage ausgewertet und zusammengeführt. Basierend auf den
Einsichten aus den Teilen I und II werden die Erkenntnisse mit Blick
auf die theologische Anthropologie anhand von Kernfragen aufbereitet.
Auf diese Weise erhofft sich diese Arbeit, Anstöße für die gegenwärtig
anstehende Konzeption einer theologischen Anthropologie wie auch für
eine Etablierung Islamisch-theologischer Studien zu leisten. Sie versteht
sich dabei ausdrücklich nicht als Zurückweisung bisheriger Konzeptionen,
sondern als deren Ergänzung.

Zu guter Letzt sei darauf hingewiesen, dass zugunsten des Leseflusses
wo immer möglich bekannte Begriffe wie etwa Koran ohne Umschrift wie‐
dergegeben werden. Dies gilt unter Vorbehalt jener Stellen, denen ein spe‐
zifisches Verständnis eines Begriffs – z. B. qurʾān zur Betonung einer spezi‐

91 Vgl. dazu auch Kapitel 3.4 dieser Arbeit.

1 Theologische Anthropologie als Anliegen Islamisch-theologischer Studien

42

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fisch mündlichen Dimension92 – zugrunde liegt. Wo eine eingedeutschte
Wiedergabe aus systematischen oder programmatischen Gründen nicht
sinnvoll erscheint, werden die Begriffe nach den Regeln der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft (DMG) transliteriert. Auf die Transliterati‐
on muslimischer Namen wird dann verzichtet, wenn die betreffende Person
lediglich in einer europäischen Sprache publiziert hat. Trotz Sensibilität für
eine geschlechtergerechte Sprache wurde des einfacheren Leseflusses halber
weitgehend darauf verzichtet, beide Geschlechter explizit zu nennen. Wo
die männliche Form steht, ist die weibliche – sofern theologiegeschichtlich
zutreffend – selbstverständlich mitgedacht. Die deutsche Wiedergabe von
Koranstellen folgt der Übersetzung von Ahmad Milad Karimi aus dem
Jahr 2009.93 Dabei handelt es sich um eine der wenigen Übersetzungen
in deutscher Sprache, die von einem muslimischen Theologen angefertigt
wurde und dabei auch die ästhetische-poetische Dimension des Korans
mitberücksichtigt.

92 Vgl. Kapitel 5.3 und 6 dieser Arbeit.
93 Vgl. Karimi (2009): Koran.

1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

43

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Teil I:
Theologische Anthropologie im Islam – Sondierung

und Problematisierung

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche
im Widerstreit?

Um überhaupt über eine theologische Anthropologie im Islam reflektieren
zu können, müssen vorgängig einige Grundlagen geschaffen werden, die
mitunter die Begriffsbedeutung und -verwendung wie auch die damit ein‐
hergehenden inhaltlichen Prägungen betreffen. Denn heutzutage ist der
Begriff Anthropologie nicht nur als Bezeichnung einer eigenständigen uni‐
versitären Disziplin – meist jedoch spezifischer unter dem Namen Sozial-,
allenfalls auch Kulturanthropologie – gängig, sondern es verfügt nahezu
jede Fachdisziplin über einen anthropologischen Teilbereich. So gibt es
unter anderem eine biologische, psychologische, medizinische, forensische,
aber auch eine historische, philosophische, pädagogische und theologische
Anthropologie, die sich heutzutage auf unterschiedliche Fakultäten und
Lehrstühle verteilen. Gleichwohl sind anthropologische Dimensionen auch
in Forschungsbereichen wie etwa der Neurobiologie oder Ethik präsent,
ohne dass diese die Bezeichnung Anthropologie begrifflich im Titel trügen.
Teildisziplinen wie diese stellen naturwissenschaftliche, sozialwissenschaft‐
liche, geisteswissenschaftliche oder Mischformen der Anthropologie dar
und bauen teils aufeinander auf, stehen teils isoliert nebeneinander, neh‐
men teils Bezug aufeinander oder stehen sich teils diametral gegenüber.
Sie alle erheben Anspruch auf Teilhabe am anthropologischen Fachdiskurs
und konkurrieren damit um die Kontur des Feldes. Da angesichts der
je fachspezifischen Fragestellungen, Zielsetzungen und vielfältigen metho‐
dologischen Zugänge keine Einigung hinsichtlich einer systematischen Be‐
griffsdefinition erzielt werden konnte, kann von einer Anthropologie im
Singular schlichtweg gar nicht die Rede sein. Dies gilt gleichermaßen fach‐
übergreifend wie auch fachintern.

Angesichts dieser Bandbreite und Komplexität des Diskursfeldes ist es
angebracht, zu Beginn der Arbeit problemzentriert jene Herausforderungen
zu beleuchten, die sich für anthropologische Arbeiten auf der Ebene des
Begriffs, der Disziplin und des Untersuchungsgegenstandes stellen. Im An‐
schluss daran widmet sich das Kapitel spezifischer dem Aufeinandertreffen
von Anthropologie und Islam, indem es in notwendiger Kürze die groben
Entwicklungslinien dieser Begegnung nachzeichnet. Dieser Schritt ist inso‐
fern wichtig, als er wesentliche Formationen und Tendenzen innerhalb

47

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Feldes aufzeigt, die wiederum zu einer präziseren Verortung des hier
zugrundeliegenden Forschungsvorhabens beitragen. Der Fokus liegt hier‐
bei zunächst auf zwei Betrachtungsweisen, denen man im Diskurs unter
den Bezeichnungen „Islamische Anthropologie“ und „Anthropologie des
Islams“ zwangsläufig begegnet. In Ergänzung dazu wird abschließend ein
kursorischer Blick auf den Humanismus als thematisch benachbartes Feld
geworfen, um allfällige Parallelen und Grenzen wahrzunehmen.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

Seinen altgriechischen Wortbestandteilen nach setzt sich Anthropologie
aus anthropos für „Mensch“ und logos für „(vernünftige) Rede, Lehre,
Wissenschaft“ zusammen und wird für gewöhnlich als Wissenschaft oder
Lehre vom Menschen definiert.94 In einem engeren Sinn bezeichnet der
Begriff das begründete und systematisierte Wissen über den Menschen, in
einem breiteren Sinne jedoch wird alles Nachdenken über den Menschen
darunter gefasst.95 Spezifischere Definitionen, die über das Verständnis
von Anthropologie als wissenschaftlich begründete Lehre vom Menschen
hinausgehen, finden sich – wenn überhaupt – nur fachintern. So weisen
nicht nur Biologie, Geschichte, Philosophie und Pädagogik je unterschied‐
liche Vorstellungen von Anthropologie auf, die teilweise auf divergierenden
Prämissen, Methoden, Perspektiven und Funktionszuschreibungen fußen,
sondern auch innerhalb dieser einzelnen Fachdisziplinen konkurrieren teil‐
weise unterschiedliche Anschauungen miteinander.

An fächerübergreifenden Auffassungen mangelt es aufgrund verschiede‐
ner Faktoren: In den letzten Jahrzehnten ist das Wissen über den Menschen
so exponentiell gestiegen, dass eine integrative Zusammenführung der di‐
vergierenden Forschungsrichtungen, Fragestellungen und Wissensbestände
in weite Ferne gerückt ist. Eine solche würde eine Systematisierungsleistung
voraussetzen, die angesichts der natur-, sozial- und geisteswissenschaftli‐
chen Deutungsvielfalt, des methodischen und thematischen Pluralismus,
des zunehmend überbordenden Materialumfangs und dessen erschwerter
sachgerechter Beurteilung nicht mehr erbracht werden kann.96 Das ist

94 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 41; Oelmüller/Dölle-Oelmüller (1996): Grund‐
kurs, S. 1; Hampe (1999): Anthropologie, S. 521.

95 Vgl. Thies (2013): Einführung, S. 12.
96 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. VII.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

48

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht zuletzt deshalb der Fall, weil ein klarer, gemeinsamer Gesichtspunkt
fehlt, von dem aus alle Erkenntnisse beleuchtet und evaluiert werden könn‐
ten. So stellen Handbücher über Anthropologie längst keine Enzyklopädien
mehr dar, die das lexikalische Wissen über den Menschen bündeln, son‐
dern geben vielmehr ein Panorama an – teilweise einander entgegengesetz‐
ten – Erkenntnissen wieder.97 Unter solchen Voraussetzungen lässt sich we‐
der ein Gesamtbild der Anthropologie noch eines vom Menschen erstellen.
Wie kaum eine andere Wissenschaft kämpft die Anthropologie mit Identi‐
tätsproblemen, die verschiedene Ebenen und Tiefendimensionen betreffen.
Dieses Kapitel ist deshalb darauf bedacht, jene Faktoren zu problematisie‐
ren, die am Anfang einer jeden Auseinandersetzung mit Anthropologie
stehen, und daraus Konsequenzen für die vorliegende Arbeit abzuleiten.
Das Ziel ist folglich nicht eine historische Gesamtdarstellung, sondern die
Gewinnung eines systematischen Profils, das als wissenschaftliche Diskus‐
sionsgrundlage für die Erarbeitung einer theologischen Anthropologie im
Islam gelegt werden kann.

2.1.1 Problemfeld Begriff – Anthropologie avant la lettre?

Obwohl sich der Begriff Anthropologie aus altgriechischen Wortbestandtei‐
len zusammensetzt, ist sein heutiger Gebrauch im Sinne einer Wissenschaft
über den Menschen nicht antiken Ursprungs. In der klassischen Literatur
der Antike findet sich lediglich das entsprechende Verb dazu, allerdings
demonstrieren die wenigen Wortbelege dort eine andere Bedeutung, die in
Richtung Geschwätz oder Tratsch über andere Menschen geht.98 Andere
frühe Nennungen – insbesondere in Schriften von Kirchenvätern – konno‐
tieren hingegen eine theologische Rahmung. Dort wird der Begriff verwen‐
det, um die Attribuierung Gottes mittels menschlicher Eigenheiten und
Eigenschaften zu umschreiben. Erst als diese Bedeutung allmählich durch
das Konkurrenzwort Anthropomorphismus übernommen wurde, verlor
der Begriff seine theologische Bedeutung und erfuhr eine semantische
Neuaufladung.99 Begriffsgeschichtlich betrachtet stellt Anthropologie einen
Neologismus aus dem 16. Jahrhundert dar, der sich erstmals in einer Schrift

97 Stellvertretend vgl. Pleger (2017): Handbuch der Anthropologie; Bohlken/Thies
(Hrsg.) (2009): Handbuch Anthropologie.

98 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 43.
99 Vgl. Marquard (1971): Anthropologie, S. 362–363.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

49

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des deutschen Philosophen, Theologen und Arztes Magnus Hundt aus dem
Jahr 1501 nachweisen lässt, in der er den Leib-Seele-Dualismus vor dem
Hintergrund der Metaphysik thematisiert.100 Zur Festigung des Begriffs im
Sinne eines wissenschaftlichen Arbeitsfeldes trug dann insbesondere ein
Werk des deutschen Philosophen Otto Casmann aus dem Jahr 1594 bei, in
dem er Anthropologie als doctrina humanae naturae definiert und dadurch
die Loslösung von der Metaphysik einleitete.101

Hinsichtlich der Begriffsverwendung stehen sich in der Literatur nun pa‐
radigmatisch zwei konträre Ansichten gegenüber: Auf der einen Seite wird
für eine enge Begriffsführung plädiert, die sich strikt an der Wissenschafts-
und Begriffsgeschichte orientiert und Anthropologie entsprechend als neu‐
zeitliches Phänomen behandelt. Erst mit dem Auftauchen des Begriffs im
16. Jahrhundert, der Herausbildung als eigenständiges Arbeitsfeld und der
spezifischen Behandlung der Thematik unter neuzeitlichen Prämissen kön‐
ne von Anthropologie im eigentlichen Sinne die Rede sein. Dem gegenüber
vertritt die andere Seite die Ansicht, dass Anthropologie schlechthin für die
Reflexion über den Menschen stehe. Damit gehört sie von Anbeginn zu den
Themen des menschlichen Nachdenkens, da der Mensch seit jeher nach
seinem eigenen Wesen fragt. Entsprechend stünden neuzeitliche Entwürfe
in einer gedanklichen Kontinuität zu vorneuzeitlichen Ansätzen.102

Beide Ansichten weisen Vor- und Nachteile auf. Für eine breite Begriffs‐
führung spricht, dass Anthropologie wenn nicht dem Begriff, dann doch
der Sache nach bis weit in die Vergangenheit zurückreicht. Bereits in der
Frühzeit finden sich Belege dafür: Die berühmte Inschrift „Erkenne dich
selbst!“ am Apollotempel von Delphi, Platons in Dialogform verfasster My‐
thos Protagoras, der von der Lehrbarkeit einer tugendhaften Ethik handelt,
oder auch biblische Erzählungen etwa von der Schöpfung sind anschauli‐
che Beispiele hierfür. Sie stellen teils versteckte Formen einer Auseinander‐
setzung mit anthropologischen Kernfragen dar und zeigen sich bisweilen
in diverser Gestalt: in Mythos, Tanz, Theater und Dichtung, in Kunst,

100 Vgl. Hundt (1501): Antropologium; Bauer (2012/2013): Was ist der Mensch, S. 441–
444.

101 Vgl. Casmann (1594): Psychologia anthropologica; Honnefelder (1993): Anthropo‐
logie, S. 722; Schoberth (2006): Einführung, S. 42–44.

102 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S. 9–11; Schoberth (2006): Ein‐
führung, S. 36–37; Marquard (1971): Anthropologie, S. 362; Plessner (1957): Anthro‐
pologie, S. 410–411.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

50

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kultur, Religion und Gesellschaftsordnungen.103 Sie alle enthalten zumin‐
dest implizite Deutungen über den Menschen, ohne sich dabei an bestimm‐
ten Terminologien oder Wissensformen zu orientieren oder zwingend auf
Sprache als Bewältigungsmittel zurückzugreifen. Aus diesem Blickwinkel
erscheinen daher jene Ansprüche, die den Beginn der Beschäftigung mit
anthropologischen Grundfragen mit der Herausbildung einer mit dem
Namen Anthropologie gekennzeichneten Wissenschaftsdisziplin gleichset‐
zen, problematisch. Denn solche Gleichsetzungen implizieren nicht nur
eine Abwertung vorneuzeitlicher Einsichten und Wissensbestände, sondern
überhöhen tendenziell auch die Wissenschaft als adäquateste Form, die
menschliche Wirklichkeit zu beschreiben und zu erfassen.104 Ein weites Be‐
griffsverständnis hat folglich den Vorteil, dass es nicht bereits im Ansatz be‐
stimmte Dimensionen, Fragen, Deutungen und Wissensformen als unzuläs‐
sig deklariert und im Keim erstickt. Diese Offenheit des Begriffs aber stellt
gleichzeitig den gewichtigsten Nachteil dar, da zum einen eine Präzisierung
und Abgrenzung so enorm erschwert wird. Wenn nun nahezu jedes Reden
über den Menschen bereits das Attribut anthropologisch beanspruchen
kann, erwächst das Problem einer kaum zu bewältigenden Menge an The‐
men, angrenzenden Fragen und Materialquellen. Zum anderen ignoriert
eine anachronistische Rückkoppelung, welche die begriffsgeschichtlichen
Wurzeln völlig übergeht, dass Begriffen durch ihre Genese eigene, teils
spezifische Prämissen und methodische Aushandlungen anhaften.105

Demgegenüber liegt der Vorteil einer begriffsgebundenen Begrenzung
in einer klareren historischen Verortung. Wissenschaftsgeschichtlich wurde
Ende des 16. Jahrhunderts eine Loslösung der Anthropologie aus einer
allgemeinen, theologisch und philosophisch orientierten Metaphysik hin
zu einer resp. mehreren eigenständigen Teildisziplinen eingeleitet.106 Me‐
taphysik kann dabei verstanden werden als Sammelbegriff für verschiede‐
ne philosophische Theorien, die in ihrer theoretischen Ausrichtung beab‐
sichtigen, einen umfassenden Erklärungsansatz für Prinzipien und Grund‐

103 Vgl. Oelmüller/Dölle-Oelmüller (1996): Grundkurs, S. 16; Wissmann (2010):
Mensch, S. 458.

104 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 29–31; Oelmüller/Dölle-Oelmüller (1996):
Grundkurs, S. 16.

105 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 36–38; Hofmeiser (1986): Anthropologie,
S. 166–167; Marquard (1971): Anthropologie, S. 363–364.

106 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S. 166–167; Marquard (1971): Anthropologie,
S. 363–364.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

51

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


strukturen der Wirklichkeit zu bieten.107 Im Zentrum steht daher nicht eine
konkrete Wirklichkeit in ihrer faktischen Konstituiertheit, sondern deren
Voraussetzungen, Fundamente und Ursachen. Insofern diese grundlegen‐
den Strukturprinzipien mit dem Sein als kleinste Einheit der Wirklichkeit
zusammenhängen, sind Metaphysik und Ontologie als Lehre vom Sein
und Seienden eng miteinander verflochten.108 Mit der inhaltlichen Eman‐
zipation erfuhr die Anthropologie nun eine spezifisch neuzeitliche Wen‐
dung, wodurch an die Stelle der metaphysischen Verfasstheit der Welt nun
die Natur als Legitimationsquelle und Begründungsinstanz trat und zum
Bezugspunkt der anthropologischen Definition des Menschen wurde.109

Eine platte Identifikation von „anthropologisch“ mit „auf den Menschen
bezogen“ übersieht folglich die Konnotation eines kritischen Gegenpro‐
gramms zu nicht-empirischen Deutungen.110 Ein historisches Bewusstsein
über solche Prämissen und Paradigmenwechsel beugt entsprechend der
Gefahr vor, Aussagen aus weit auseinander liegenden Epochen – und damit
divergierenden Welt- und Wissenschaftsauffassungen – unbedacht zusam‐
menführen zu wollen. Gleichzeitig hat ein begriffsgebundener Zugang den
Nachteil, all jene – selbst nach dem 16. Jahrhundert publizierten – Ansätze
und Darstellungsformen auszuschließen, die begrifflich nicht mit Anthro‐
pologie operieren, inhaltlich aber sehr wohl anthropologische Sachverhalte
behandeln.111 Mit einer terminologischen Engführung würden zudem jene
Sprachräume ausgeschlossen, die historisch ein anderes Verständnis von
Anthropologie entwickelt haben und infolgedessen denselben Gegenstand
unter anderen Schlagwörtern verhandeln. Entsprechend birgt die alleinige
Orientierung an Terminologien die Gefahr, eine womöglich unzutreffende
historische, ideengeschichtliche und sprachliche Zäsur zu konstruieren.112

Dies gilt es insbesondere im Kontext islamisch-theologischer Entwürfe
einer Anthropologie im Hinterkopf zu behalten.

Angesichts dieses Spannungsfeldes, der systematischen Ausrichtung der
Forschungsfrage und der notwendig vorzunehmenden Beschränkungen er‐

107 Vgl. Dürnberger (2021): Metaphysik, S. 111.
108 Vgl. Dürnberger (2021): Metaphysik, S. 111–112.
109 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S. 166–167; Marquard (1971): Anthropologie,

S. 363–365; Schoberth (2006): Einführung, S. 45–46.
110 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie, S. 727.
111 Nach solchen Kriterien würde, um nur ein Beispiel zu nennen, etwa David Humes A

Treatise on Human Nature, das erstmals 1739/1740 erschien, durch die Engmaschig‐
keit aus dem Raster fallen; vgl. Hume (2010): Treatise.

112 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 36–39.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

52

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


folgt der Einstieg in diese Arbeit zunächst über einen begriffsbezogenen
Zugang, der im Sinne eines Türöffners für das Feld fungiert. Darauf auf‐
bauend ist dann zu reflektieren, ob den jeweiligen Verwendungen eine
begriffsgeschichtlich oder sachgeschichtlich orientierte Argumentation zu‐
grunde liegt. Da die Arbeit darauf abzielt, eine offenbarungstheologische
Begründbarkeit von theologischer Anthropologie systematisch herzuleiten,
können die Klärung und Verwendung des Anthropologiebegriffs dieser
Arbeit nicht vorangestellt werden, sondern sind elementare Aufgaben von
ihr.113 Ob und inwiefern also der Anthropologiebegriff innerhalb der musli‐
mischen Tradition gebraucht und verankert werden kann, ist folglich erst
zum Abschluss adäquat zu beurteilen.114

2.1.2 Problemfeld Disziplin – (k)ein Anspruch für die Theologie?

In ihren Anfängen erfuhr die Anthropologie durch die Loslösung von
der Metaphysik und die zunehmende Kritik an vermeintlich philosophisch-
theologischen Spekulationen eine naturwissenschaftliche Prägung, die eine
systematische Ausarbeitung der Empirie und der objektiven Erfassbarkeit
des Menschen anstrebte.115 Sie differenzierte sich jedoch im Geschichtsver‐
lauf immer stärker inhaltlich und institutionell aus: Als eine der ersten
Teildisziplinen formierte sich Mitte des 19. Jahrhunderts eine biologische
Anthropologie, welche die leibliche Verfasstheit des Menschen unter evolu‐
tionsbiologischen Gesichtspunkten zu ihrem Gegenstand erklärte. In den
1920er Jahren bildete sich dann – mitunter in Reaktion darauf – eine phi‐
losophische Anthropologie heraus, die mittels eines naturphilosophischen
Ansatzes die Debatte um den Faktor Kultur ergänzte und vom Individu‐
um abstrahierend nach übergreifenden Mustern suchte. Als aufgrund offen‐
sichtlicher Kulturunterschiede die postulierten menschenübergreifenden
Muster immer mehr ins Wanken gerieten, institutionalisierte sich in den
1960ern eine Kultur- und Sozialanthropologie, die sich auf die – durch die
Eingebundenheit in verschiedene Gesellschaftsformen und Sozialstruktu‐
ren bedingten – Unterschiede fokussierte. Sie erklärte nun vielmehr ethnos
zu ihrem Gegenstand, was sich fachgeschichtlich darin spiegelt, dass sie

113 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 41.
114 Vgl. dazu Kapitel 7.1.3 dieser Arbeit.
115 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S. 722–723; Hampe (1999): Anthropologie,

S. 522.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

53

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im deutschsprachigen Raum den Namen Völkerkunde und später dann
Ethnologie trug, bevor sie in Anbindung an angelsächsische Diskurse die
Bezeichnung Kultur- oder Sozialanthropologie annahm. Ende der 1980er
Jahre erstarkte schließlich die historische Anthropologie, die ausgehend
von einem diachronen Zugriff die Differenzen im historischen Zeitverlauf
betonte und den Wandel sämtlicher Lebensgestaltungsformen hervorhob,
wodurch ein in sich geschlossenes Menschenbild kategorisch infrage ge‐
stellt wurde.116

Obschon dieser Querschnitt durch die Geschichte sicherlich keine ge‐
nealogische Abfolge darstellt, zeigt er doch einen Teil der Kritikpunkte,
die jeweils für die Entstehung neuer Zugangsweisen und komplementärer
Bereiche entscheidend war. Darüber hinaus veranschaulicht er beispielhaft
den Streit um die disziplinäre Zuständigkeit, in dem um die Deutungsho‐
heit über den und die Menschen – oftmals auch in höchst polemischer
Weise – gerungen wurde. In welcher Form, mit welchen Schwerpunkten,
Epistemologien und methodischen Zugängen sich die Anthropologien
schließlich etablierten, hing stark von wissenschaftstheoretischen, sprach‐
lich-kulturellen und zeitlichen Faktoren ab.117 Aufgrund unterschiedlicher
methodisch und epistemologisch bedingter disziplinärer Unterschiede ist
es bis dato noch zu keiner Übereinkunft für eine systematische Definition
von Anthropologie gekommen, die über das Verständnis von einer wissen‐
schaftlich begründeten Lehre über den und die Menschen hinausreichen
würde.

Im Gegensatz zu jenen Anthropologien, die sich an empirischen Metho‐
den orientierten, gestaltete sich die Situation für theologische Entwürfe
deutlich schwieriger. So wurden nicht nur deren Zugangsweisen und Be‐
zugshorizonte fundamental infrage gestellt, sondern seit dem Erstarken
der Evolutionsbiologie auch deren Relevanz im Wissenschaftsdiskurs wie
auch im gesellschaftlichen Leben oftmals als gering oder vernachlässigbar
eingestuft, sodass sich die theologisch ausgerichtete Anthropologie ihre
Daseinsberechtigung im Feld erkämpfen musste.118 Theologische Anthro‐
pologie steht damit vor einem erhöhten Rechtfertigungsdruck gegenüber
anderen Disziplinen und muss so ihre Relevanz und ihre Herangehenswei‐

116 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7–10; Schoberth (2006): Einführung, S. 52–
56, 74–76; Hofmeiser (1986): Anthropologie, S. 166–168; Marquard (1971): Anthro‐
pologie, S. 363–365.

117 Für einige Beispiele vgl. Thies (2013): Einführung, S. 12–15.
118 Vgl. Oelmüller/Dölle-Oelmüller (1996): Grundkurs; S. 29–31.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

54

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen legitimieren. Denn aufgrund des historisch bedingten Übergewichts
der empirischen Prägung war das europäische Denken lange Zeit von
einer tendenziellen Gegensätzlichkeit von Theologie und Anthropologie
überzeugt, die von beiden Seiten gleichermaßen postuliert wurde. Dies
lag zum einen daran, dass der Theologie durch die Loslösung der Anthro‐
pologie von der Metaphysik eine wichtige Bezugsgröße in ihrer Argumen‐
tation strittig gemacht wurde. So wurde sie als spekulative Wissenschaft
deklassiert, die nicht zu objektiven, sondern nur zu subjektiven Einsichten
gelangen könne.119 Zum anderen wurde eine klare und zugleich diametrale
Arbeitsteilung suggeriert, die eine Unterscheidung von Theologie und An‐
thropologie anhand ihres primären Untersuchungsobjekts Gott respektive
Mensch proklamierte.

Gegen solche kategorischen Ausschlüsse setzte sich die theologische An‐
thropologie mit stichhaltigen Argumenten entschieden zur Wehr:120 Inso‐
fern das menschliche Leben in sich plural ist, bleibt auch die Anthropologie
notwendig vielseitig, wodurch jede Zuspitzung auf eine Zugangsweise eine
Reduktion darstellt und die dahinterliegende Theorie ideologisch werden
lässt.121 Gerade angesichts dessen, dass jede Anthropologie eine eigene Be‐
zugsgröße hat – sei dies nun Natur, Kultur, Geschichte oder Gesellschaft
–, erscheint es gerechtfertigt, auch eine transzendental verbürgte Macht
als eine solche zugrunde zu legen und als eine – gleichzeitig für viele
Menschen existentielle – Option der Selbstsicht zu reflektieren. Darüber hi‐
naus birgt eine strikte Trennung zwischen einem erkennenden Subjekt und
einem zu erforschenden Objekt, wie sie in manchen naturwissenschaftli‐
chen Ansätzen praktiziert wird, die Gefahr, Vorannahmen nicht mehr zu
reflektieren.122 Denn diese sind stets auf einer erkenntnistheoretischen und
damit theoretisch-philosophischen Metaebene angesiedelt, weshalb sie vom

119 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 12–13.
120 Stellvertretend vgl. zum einen Langenfeld/Lerch (2018): Theologische Anthropolo‐

gie, S. 15–72, die einen Antwortversuch auf spätmoderne Herausforderungen, dar‐
unter Anfragen aus systemtheoretischer, interaktionistischer, psychoanalytischer,
kognitionswissenschaftlicher und naturalistisch-metaphysischer Perspektive, geben
und in ihrer ökumenischen Ausrichtung auch Referenzpunkte für nicht-christliche
Religionen bieten. Zum anderen vgl. Thies (2013): Einführung, S. 18–32, der aus
einer philosophischen Warte heraus eine Kritik an der Kritik der Metaphysik, der
Normativität, des Konservatismus sowie des Objektivismus formuliert, die theolo‐
gisch ebenfalls als Argumente geltend gemacht werden können.

121 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 15.
122 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S. 11–12; Thies (2013): Einfüh‐

rung, S. 10.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

55

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


metaphysischen Rahmen auch nicht gänzlich losgelöst werden können.123

Aus einer solchen Betrachtungsweise heraus stellen alle anthropologischen
Antwortversuche keine faktischen Informationen dar, sondern besitzen
einen hermeneutischen Charakter, da sie Daten im Kontext des mensch‐
lichen Denkens und Handelns einen Sinn verleihen.124 Die illusorische
Vorstellung einer objektiven Betrachtungsweise des Menschen von außen
übersieht zudem, dass jede Anthropologie ihre Relevanz aus der Frage
nach der Bestimmung des eigenen Lebens bezieht und davon lebt, eine
Selbstreflexion, also eine Reflexion von innen zu sein.125

Nichtsdestotrotz kann die Kritik an der Metaphysik als Kritik an apo‐
logetischen Arbeitsweisen, a priori gesetzten Annahmen und methodisch
hinterfragbaren Rückgriffen von der Theologie positiv rezipiert werden,
um sich die Wichtigkeit der Verwendung intersubjektiv nachvollziehbarer
Methoden, rationaler Argumente und epistemologischer Reflexion präsent
zu halten. Ihre Diskursfähigkeit stellt die theologische Anthropologie nicht
unter Beweis, indem sie aktuell Plausibles übernimmt und ihre eigenen
Grundsätze über Bord wirft, sondern indem sie zeigt, dass sie in der Lage
ist, ihr fremde Perspektiven angemessen wahrzunehmen und ihre eigene
kritisch zu reflektieren. Dazu gehört neben der Kompetenz, im Diskurs
mit anderen intersubjektiv nachvollziehbaren Begründungen zu offerieren,
auch die Einsicht, die Reichweite, die Grenzen und die Geltungsbereiche
der eigenen Sicht anzuerkennen.126

Trotz ihres geeinten Anspruchs auf Mitspracherecht nach außen ist die
theologische Anthropologie nach innen keineswegs monolithisch, sodass
sich in der Art, wie sie letztlich ausgestaltet wird, eine breite Varianz zeigt.
Dies lässt sich exemplarisch illustrieren: Innerhalb der christlichen Traditi‐
on an europäischen Lehrstühlen wird theologische Anthropologie in der
Regel innerhalb der Fundamentaltheologie oder der Dogmatik verhandelt.
Ob sie von da aus der Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Schöpfungs‐
lehre oder Gnadenlehre oder einer Kombination heraus, ob methodisch
durch Einbezug der menschlichen Lebenspraxis oder aber systematisch
als Reflexion der Bedingungen der Möglichkeit von Gotteserfahrung, ob
als Traktat, Thema der Exegese oder doch als Horizont der Theologie
zu entfalten sei, dazu gibt es unterschiedliche Positionierungen und Vor‐

123 Vgl. Oeing-Hanhoff (1980): Metaphysik; Schoberth (2006): Einführung, S. 17, 57.
124 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 27; Thies (2013): Einführung, S. 11.
125 Vgl. Thies (2013): Einführung, S. 10; Schoberth (2006): Einführung, S. 12–13.
126 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 7–8; Thies (2013): Einführung, S. 11.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

56

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stöße.127 Genauso wenig wie es also für die pluralen Teildisziplinen eine
verbindliche Definition von Anthropologie gibt, gibt es eine allgemeingülti‐
ge Definitionen von theologischer Anthropologie, die über das Verständnis
einer Deutung des Menschen aus theologischer Sicht hinausreichen würde.

Da theologische Anthropologie in ihrem Selbstverständnis einschließlich
ihrer Zuordnungen, Begründungen, Ausgangspunkte, Herangehensweisen
und Begrifflichkeiten religionsspezifisch und konfessionell geprägt bleibt,
kann die Situation für die Islamisch-theologischen Studien aufgrund man‐
gelnder Einführungswerke zur theologischen Anthropologie an dieser Stel‐
le nur erahnt werden. Relevantes zum Menschen und Menschsein findet
sich nicht gebündelt an einem Ort, sondern in nahezu allen Disziplinen,
die zum klassischen Fächerkanon gehören, allen voran dem fiqh, dem
kalām, der sīra sowie dem tafsīr. Entsprechend fehlt für die islamische
Glaubenstradition sowohl ein disziplinäres und begriffliches wie auch ein
genuin arabisches Äquivalent zur theologischen Anthropologie innerhalb
der Forschungstradition.

All die genannten Faktoren verhindern es, an dieser Stelle eine systemati‐
sche Definition von theologischer Anthropologie voraussetzen zu können.
Vielmehr muss im Folgenden schrittweise erarbeitet werden, was unter
theologischer Anthropologie im Kontext islambezogener Diskurse verstan‐
den wird und wurde und in welcher Konzeptualisierung sie dort vorzufin‐
den ist.128 Dafür kann sie sich lediglich behelfsweise an einer Arbeitsdefi‐
nition orientieren: Bewusst offen lässt sie Anthropologie im Sinne einer
Reflexion über den Menschen stehen, während theologisch in doppelter
Hinsicht meint, dass sich diese Reflexion auf religiös-normative Quellen
bezieht und in theologischer Absicht erfolgt. Durch eine solche induktive
Herangehensweise gesteht diese Arbeit einer theologischen Anthropologie
im Islam zu, ihre eigenen Inhalte, Termini, Grenzen und Tragfähigkeit
autonom abzustecken.129 Zum Einstieg in die vorliegende Arbeit orien‐
tiert sie sich deshalb ganz allgemein im Feld eines im deutschsprachigen
Raum unter der Bezeichnung „theologische Anthropologie“ verhandelten
Forschungsgebiets. Dies ergibt sich nicht zuletzt daraus, dass sowohl die is‐
lambezogene Begriffsverwendung als auch die Zuordnung seitens muslimi‐
scher Denker und Denkerinnen ihre höchste Verdichtung im deutschspra‐

127 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 17–18.
128 Vgl. dazu Kapitel 3 dieser Arbeit.
129 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 77.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

57

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chigen Raum erfahren hat.130 In diesem Spannungsfeld von Voraussetzen
und Flexibel-Belassen bedarf es am Ende einer erneuten Prüfung hinsicht‐
lich der Verwendung und Leistungsfähigkeit der vorausgeschickten Begriff‐
lichkeiten sowie deren Verortung innerhalb der Islamisch-theologischen
Studien.131

2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand – Wesenskern oder doch
Diskurs?

Vergleichsweise spät erhebt sich also der Mensch infolge der frühneuzeit‐
lichen Problematisierung der Vertrautheit mit sich selbst zum expliziten
Gegenstand einer als Anthropologie bezeichneten und später durch weitere
Zusätze spezifizierten (Teil-)Disziplin, in welcher der Mensch als metho‐
disch differenzierbarer Gegenstand begriffen wird.132 Doch was – oder
wer – ist der Mensch? An dieser Kernfrage anthropologischer Forschung
scheiden sich seit jeher die Geister. So begegnet man heutzutage für das De‐
finiendum Mensch diversen Definientia wie etwa zoon politikon,133 animal
rationale,134 dominus terrae,135 homo sapiens,136 homo sociologicus,137 homo

130 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.
131 Vgl. dazu Kapitel 7.1.2 sowie 7.1.3 dieser Arbeit.
132 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S. 722.
133 Dieser Begriff geht auf Aristoteles zurück und fasst den Menschen als soziales und

politisches Wesen; vgl. Kullmann (1980): Der Mensch.
134 Dieser lateinische Begriff geht ebenfalls auf Aristoteles zurück und hebt den Aspekt

der rationalen Vernunft als Unterscheidungsmerkmal etwa zu Tieren hervor; vgl.
Beckmann (1993): Animal rationale.

135 Dieser Begriff verweist auf einen alttestamentlichen Herrschaftsauftrag des Men‐
schen gegenüber der Schöpfung, was theologiegeschichtlich früh als Naturbeherr‐
schung, später dann als hütende Verantwortung ausgedeutet wurde; vgl. Rüterswör‐
den (1993): Dominum terrae.

136 Ein Ordnungsbegriff der Biologie, der den Menschen als zur Gattung Homo und
zur Familie der Menschenaffen gehörend klassifiziert und wörtlich den vernunftbe‐
gabten Menschen meint; vgl. Schrenk (2019): Frühzeit des Menschen.

137 Dieser Begriff fasst den Menschen als gesellschaftlich bedingtes Wesen, der sich
in seinem Rollenhandeln unterschiedlichen Ansprüchen beugen muss; vgl. Dahren‐
dorf (2010): Homo Sociologicus.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

58

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ludens,138 homo oeconomicus139 oder homo religiosus,140 ja gar von einem
homo islamicus141 ist die Rede. All diese Bestimmungsversuche stellen spe‐
zifische Eigenschaften, Fähigkeiten oder Dimensionen des menschlichen
Daseins und Formen der Weltaneignung in den Vordergrund und veran‐
schaulichen dadurch gleichzeitig, dass es keine allgemeingültige Definition
des Menschen gibt – und wohl auch nicht geben kann.

Sämtliche der (Teil-)Disziplinen, die sich im anthropologischen Feld
bewegen, versuchen, den Menschen, seine Wesenszüge, Handlungsmuster,
Denkformen und Gemütszustände zu beschreiben und Erklärungen für
seine Existenzformen zu finden: Durch welche Charakteristika zeichnet
sich der Mensch aus? Was ist seine Bestimmung und wonach strebt er?
Welche Rolle kommt seiner sozialen Umwelt und seinen Mitmenschen
zu? Wie ist sein Körper aufgebaut und welche Beziehung hat er zu ihm?
Wie und warum entwickelt er Gefühle? Wie hat er sein Dasein in der
Geschichte ausgestaltet? Ab wann kommt ihm überhaupt die Bezeichnung
Mensch zu?142 Obschon sich dieses Panorama an Fragen aus derselben
Grundproblematik ergibt, nämlich was der Mensch ist, zielen all diese Fra‐
gen augenscheinlich auf ganz unterschiedliche Aspekte des menschlichen
Daseins. Sie oszillieren zwischen unterschiedlichen Polen: zwischen einer
Fokussierung auf den physikalischen Körper im engeren Sinne und dem
Geist als Ebene, die über empirische Beobachtungen hinausgeht, zwischen
der Suche nach übergreifenden Mustern, die alle Menschen miteinander
teilen, und der Betonung einer Individualität, zwischen der Proklamation
invarianter Wesenskonstanten der menschlichen Natur und dem Verweis
auf historischen Wandel.143

138 Dieser Begriff fasst den Menschen als Wesen, das seine kulturellen Fähigkeiten über
das Spiel entwickelt; vgl. Huizinga (2017): Homo Ludens.

139 In diesem wirtschaftswissenschaftlichen Modell wird der Menschen als rationaler
Akteur gefasst, der die Nutzenmaximierung in den Vordergrund rückt; vgl. Kirch‐
gässner (2013): Homo Oecnomicus.

140 Der Begriff fasst den Menschen in seiner Religiosität; vgl. Assmann/Strohm (Hrsg.)
(2014): Homo religiosus.

141 Dieser Begriff ist insbesondere von den Prinzipien eines islamischen Wirtschafts-
und Finanzwesens geprägt; vgl. Furqani/Echchabi (2022): Who is Homo Islamicus;
Sholihin et al. (2022): Systematic Review; Hans (1952): Homo oeconomicus islami‐
cus.

142 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7; Wissmann (2010): Mensch, S. 459.
143 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro‐

pologie, S. 19–20.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

59

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Konsens scheint aus mehreren Gründen nicht greifbar: Bereits an‐
gesichts der Grundfrage, was überhaupt im Fokus stehen soll, wenn man
nach dem Menschen fragt, divergieren die Ansichten. In der Folge wird
dann auch darum gerungen, welche Methoden für die Erschließung dieses
Gegenstandes angemessen sind. Erschwerend kommt hinzu, dass sich die
Frage nach dem Menschen nicht mit einer simplen Addition aller Erkennt‐
nisse beantworten lässt, da all diese Einsichten verschiedenen Kontexten
entstammen und an spezifische Wahrnehmungs- und Sprachzusammen‐
hänge gebunden sind. Im Streit um den Menschen fehlt den Disziplinen
oftmals eine gemeinsame Ebene, auf der sich die abweichenden Ansichten
argumentativ austragen ließen.144 Während etwa Fachrichtungen wie Theo‐
logie, Philosophie, Rechtswissenschaft und Medizinethik über den Begriff
der Menschenwürde in einen fruchtbaren Dialog treten können, ist er
in naturwissenschaftlichen Fachdisziplinen wie etwa der Humanbiologie
weitaus weniger bedeutsam. Der Streit der Disziplinen wird folglich auf
der begrifflichen Ebene durch eine fehlende gemeinsame Sprachbasis ver‐
stärkt.145 All dem steht die Frage voran: Lässt sich der Mensch überhaupt
definieren? Sollte die Leitfrage der Anthropologie nicht eher lauten: Welche
Bedeutung sprach sich der Mensch im Laufe der Geschichte zu?146 Oder:
Was war es, was der Mensch über sich wissen wollte?147

Hieraus wird nur allzu deutlich, dass der Untersuchungsgegenstand
selbst ein Problemfeld darstellt. So tobt sowohl disziplinübergreifend als
auch fachintern ein kontroverser Streit hinsichtlich der Frage, wie das
Zentrum der Anthropologie gestaltet werden soll: Manche plädieren dafür,
trotz aller Schwierigkeiten nicht auf die Frage nach dem Wesen des Men‐
schen zu verzichten, jedoch „Wesen“ nicht essentialistisch im Sinne einer
Substanz zu verstehen, sondern als inhaltsoffene Strukturformel zu entwi‐
ckeln, die – geschichtlich unabgeschlossen – Gegenstand fortdauernder
Diskussion bleibt.148 Andere wiederum bevorzugen theoretische Modelle,
die als begrifflich reflektierte und bewährte wissenschaftliche Konstruktio‐
nen vorhandene empirische Daten zusammenfassend interpretieren.149 Für

144 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 13; Hartung (2008): Philosophische Anthro‐
pologie, S. 10; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 45–48.

145 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro‐
pologie, S. 19–20.

146 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S. 25.
147 Vgl. Blumenberg (2006): Beschreibung des Menschen, S. 483.
148 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 84.
149 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. 4.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

60

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dritte wiederum besteht die Aufgabe der anthropologischen Reflexion da‐
rin, Begründungen, die für das menschliche Selbstverständnis von Bedeu‐
tung sind, zu verstehen, wodurch Wesensbestimmungen und Begriffsdefi‐
nitionen in den Hintergrund rücken.150 Ihr Gegenstand ist damit nicht
das Objekt Mensch, sondern der Diskurs über den Menschen in seiner
Selbstwahrnehmung. Ihr angestrebtes Ziel ist nicht das Wissen über den
Menschen, sondern ein fortwährend zu führender und immer neu zu eröff‐
nender Prozess der menschlichen Selbstklärung.151

Doch damit nicht genug. Wiederkehrend werden zwei Kernaspekte
heftig debattiert: zum einen, inwiefern Anthropologie holistisch auf den
Menschen blicken kann, soll und muss und wie sie dies angesichts der
Herausforderungen methodisch bewerkstelligen kann, zum anderen, inwie‐
fern Anthropologie selbst normativ ist. In Anbetracht historischer Erfah‐
rungen mit superioristischen Modellen152 ist die heutige anthropologische
Forschung dafür sensibilisiert, normative Aussagen, Sollens-Bekundungen
und Wertungen tunlichst zu vermeiden. Ihr Auftrag wird nicht darin gese‐
hen, normative Aussagen zu postulieren, sondern diese vielmehr zu dekon‐
struieren und transparent zu machen. Gegenwärtig ist man deshalb dazu
geneigt, den Themenkomplex der Normativität in die Verantwortung der
Ethik zu legen, ohne sich der Interdependenzen zwischen Anthropologie
und Ethik zu verschließen.153

Damit ist eine Bandbreite an Problemstellungen aufgezeigt, vor denen
jede anthropologisch ausgerichtete Arbeit steht. Dass eine so breit gefasste
Frage, wie jene, was der Mensch ist oder sein soll, nicht in einer Disserta-
tion beantwortet werden kann, versteht sich von selbst. Der Gegenstand
der vorliegenden Arbeit ist aber ohnehin nicht der Mensch an sich, sondern
der theologisch begründete Diskurs über den Menschen. Die Frage, was
konkret als Untersuchungsobjekt einer theologischen Anthropologie fun‐
gieren kann, muss an dieser Stelle aufgrund der Ausrichtung der Fragestel‐
lung zurückgestellt werden. Statt sich mit potentiellen Wesensdefinitionen
des Menschen auseinanderzusetzen oder über die Operationalisierbarkeit
des Untersuchungsobjekts Mensch zu reflektieren, erklärt diese Arbeit die
theologische Anthropologie zu ihrem Untersuchungsgegenstand. Von da

150 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 84.
151 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 83–84.
152 Etwa in der Rassenanthropologie, vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7–10.
153 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S. 38–40; Thies (2013): Einführung, S. 10–12;

Schoberth (2006): Einführung, S. 89, ferner auch S. 72 und S. 12.

2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang

61

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus kann sie anhand der gegenwärtigen Debatten klären und problemati‐
sieren, was in den dortigen Konzeptionen als Objekt der theologischen
Anthropologie ausgewiesen wird. Allerdings ist es nicht ihr angestrebtes
Ziel, den Menschen in irgendeiner Form als Untersuchungsgegenstand zu
definieren. Ohnehin ist dies kaum a priori zu bestimmen. Denn was für
eine Bestimmung des Menschseins – zunächst für die jeweilige Disziplin
und von da aus dann anthropologisch übergreifend – von Relevanz ist,
lässt sich nicht im Vorfeld definitorisch fixieren, sondern ist Bestandteil
der anthropologischen Reflexion selbst, weshalb sich die Elemente aus dem
Feld ergeben müssen.154

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

Angesichts dieser historisch vielfältigen Entwicklungen des großen Feldes
Anthropologie stellt sich nun die Frage nach der Begegnungsgeschichte von
Anthropologie und Islam. Gerade die Art und Weise, wie der Islam in das
anthropologische Feld einbezogen wurde, hat nicht nur zu Spannungen,
sondern auch zu neuen Impulsen und Ausdifferenzierungen geführt, die es
nachfolgend in aller Kürze aufzuzeigen und einzuordnen gilt. Begibt man
sich gegenwärtig auf die Suche nach dem Wortpaar „Islam und Anthropo‐
logie“ fällt insbesondere auf, dass in den letzten Jahren eine Tendenz zur
Wiederbelebung einiger älterer Aufsätze und Diskurse zu verzeichnen ist,
die ihren Niederschlag in Neuauflagen und Nachdrucken gefunden hat.155

Publikationen wie diese belegen nicht nur eine kontinuierliche Auseinan‐
dersetzung mit anthropologischen Sachverhalten seit mindestens 60 Jah‐
ren, sondern tragen auch maßgeblich zu einer spezifischen Sicht auf das
Feld bei: So weist die gegenwärtige Forschungslandschaft einen deutlichen
Überhang an sozialwissenschaftlich ausgerichteter Literatur auf, sodass im
Wissenschaftsdiskurs mit Blick auf die Pfeiler Islam und Anthropologie
die Wahrnehmung einer an Lebenswelten anknüpfenden, mit sozialwis‐
senschaftlichen Methoden betriebenen Anthropologie vorherrscht. Spricht
man heutzutage von Anthropologie in Verbindung mit dem Islam, werden
insbesondere Assoziationen zu Namen wie Akbar Ahmed, Abdul Hamid
el-Zein oder Talal Asad geweckt, allesamt Wissenschaftler, deren Arbeiten
nachweislich sozialwissenschaftliche Prägungen aufweisen.

154 Vgl. Schoberth (2006): Einführung, S. 41.
155 Stellvertretend vgl. Kreinath (2012): Anthropology; Marranci (2008): Anthropolo‐

gy; Bowen (2012): New Anthropology.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

62

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein Blick auf diese Ansätze und Diskurse verdeutlicht somit, dass die
Modellierung des Feldes Anthropologie bis heute noch stark sozialwissen‐
schaftlich besetzt ist und noch nicht in gebührendem Masse als theologi‐
sche Aufgabenstellung erkannt wurde. Gleichwohl stellt sich angesichts des
Grades an Textbezügen zu religiösen Primärquellen sowie des normativen
Gehalts, den einige dieser Ansätze aufweisen, die Frage, inwiefern es sich
hierbei bereits um eine Art von verdeckter theologischer Anthropologie
handelt.

2.2.1 Der Islam als „Feind“ der Anthropologie – Anthropologie als „Feind“
des Islams?

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein standen sich Theologie und Anthropolo‐
gie in der Wissenschaftsgeschichte als zwei Disziplinzweige gegenüber, die
gegensätzliche Geltungsansprüche vertraten: Während sich Theologie als
Lehre über Gott verstand, welche die auf Gott bezogenen Glaubensinhalte
zum Gegenstand ihrer Betrachtung macht, war die Anthropologie als Lehre
über den Menschen mit der Erforschung menschlicher Existenz beschäf‐
tigt. Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts erhob dann die Anthropologie
explizit den Anspruch – neben ihrer eigentlichen Aufgabe im Sinne Kants,
den Menschen über sein Menschsein aufzuklären156 –, auch über Religion,
deren Funktion und Bedeutung aufklären zu können und eine Anthropolo‐
gie der Religionen zu beinhalten.157

Trotz dieser Hinwendung zum religiösen Feld wurde der Islam bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein innerhalb der sich zunehmend ausdifferenzie‐
renden, transformierenden und unter verschiedenen Bezeichnungen insti‐
tutionalisierenden kultur-, sozial- und religionssoziologisch ausgerichteten
Anthropologie weitgehend marginalisiert.158 Dies lag zum einen daran, dass
der Islam bei den damaligen Anthropologen, die nach Artefakten und Re‐
likten suchten und ethnographisch arbeiteten, bereits früh in Verruf geraten
war, als Eroberungsreligion Reliquien älterer Religionen zerstört zu haben,

156 Kant (1800): Anthropologie: S. IV.
157 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 653–654; zur Anthropolo‐

gie der Religionen vgl. Boddy/Lambek (2013): Companion to the Anthropology of
Religion; Quack (2017): Religionsethnologie.

158 Dazu, wie der Gegenstand „Islam“ in die Anthropologie aufgenommen wurde und
welche Konkurrenzverhältnisse sich mit der Orientalistik resp. Islamwissenschaft
ergaben, vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

63

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und fortan als Kulturvernichter, Störfaktor und Feind der Anthropologie
stigmatisiert wurde.159 Zum anderen schien sich ihnen der Islam durch den
betonten Transzendenzbezug zu entziehen, denn

[d]ie Wahrnehmung der Anthropologen, die das Religiöse ‚sehen‘ woll‐
ten, endete eben dort, wo das Religiöse auf einen absolut transzendenten
Gott reduziert erschien.160

In diesem absoluten Transzendenzanspruch fand man folglich einen der
entscheidenden Ausschlussfaktoren, denn was nicht beobachtet werden
konnte, konnte auch nicht anthropologisch erschlossen werden.161 Damit
wurde der Islam also in doppelter Hinsicht als anthropologiefeindlich
gebrandmarkt: Zum einen sei er der Anthropologie gegenüber feindlich
gesinnt, weil er deren Untersuchungsgegenstände in seiner zerstörerischen
Eroberungswut vernichtet habe. Zum anderen entziehe er sich aufgrund
der fehlenden irdischen Abbildbarkeit Gottes und der Verlagerung in
die transzendentale Sphäre jeglicher anthropologisch wahrnehmbaren Ein‐
sicht.

Obschon punktuell ein fachliches Bedürfnis nach der Erforschung mus‐
limischer Lebenswelten artikuliert wurde, war ihre Implementierung weit‐
gehend politisch motiviert. Mit dem Auftrag der Kolonialherren zur Er‐
forschung der Bevölkerung der kolonial besetzten Gebiete wurde auch
der Islam relevant.162 Erst gegen Ende der 1960er Jahre dann wurde
er vermehrt ohne kolonialistischen Hintergrund in das Forschungsfeld
miteinbezogen, wobei das Interesse zunächst typischen sozialanthropolo‐
gischen Forschungsfeldern wie Kultpraktiken mystischer Traditionen und
Verwandtschaftsbeziehungen galt.163 Allerdings blieb der Anteil an islambe‐
zogener Anthropologieforschung bis in die 1990er und auch darüber hinaus
vergleichsweise gering.164

Doch nicht nur die sozialwissenschaftlich orientierten Anthropologen
nahmen in der Anfangszeit eine ablehnende Haltung gegenüber dem Islam

159 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655, 660.
160 Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655.
161 Dieses Argument sollte auch für den Zweig der theologischen Anthropologie rele‐

vant werden; vgl. dazu Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.
162 Vgl. Schulze (2021): Islam als Feind der Anthropologie, S. 656–658.
163 Vgl. Geertz (1968): Islam Observed; Eickelman (1976): Moroccan Islam; Gellner

(1973): Post-Traditional; Gilsenan (1973): Saint and Sufi in Modern Egypt, die hier
zu den ersten Werken gehörten.

164 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 660.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

64

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein, umgekehrt gab es auch von muslimischer Seite Vorbehalte gegenüber
der als „westliche Anthropologie“ bezeichneten Forschungsdisziplin. Dieses
Unbehagen kam jedoch nicht von ungefähr, sondern lag vornehmlich darin
begründet, dass der Islam erst im Kontext kolonialherrschaftlicher Expedi‐
tionen und Auftragsforschung allmählich in das ethnologisch arbeitende
Diskursfeld eingebettet wurde. Entsprechend wurde die Anthropologie als
Kind des westlichen Imperialismus und der Kolonialgeschichte begriffen.165

Die allgemeine Skepsis bringt Elkholy auf den Punkt:

[T]he field [of anthropology, E. I.-A.] attracted two types of people:
missionaries and colonial administrators.166

Die Kritik richtete sich dabei unter anderem an die Prämissen, Termino‐
logien, Methoden und die damit erzeugten Forschungsergebnisse.167 Im
Zuge postkolonialer Entwicklungen forderte man verstärkt ein Korrektiv
zu verbreiteten westlichen Sozialtheorien sowie eine Loslösung vom Ethno‐
zentrismus, aber auch von kolonialistischen und imperialistischen Struktu‐
ren ein.168 So häuften sich in den 1980er Jahren jene Publikationen, die
nach einer neuen Verhältnisbestimmung von Islam und Anthropologie ver‐
langten. Infolge des Bedürfnisses nach einer fernab von orientalistischen
Verklärungen mit entsprechenden Sensibilitäten für das Feld betriebenen
Anthropologie wurde so der Ruf nach einer sogenannten „Islamischen
Anthropologie“ laut. Diese machte es sich zur Aufgabe, im Kontext der
Kolonialisierungserfahrung und der damit verbundenen Definitionsmacht
desjenigen, der erforscht, das Verhältnis zwischen der Disziplin und ihrem
Forschungsobjekt zu problematisieren. Im Zuge der Formierung als neuer
Forschungsstrang galt es zunächst die definitorische Frage danach, zu klä‐
ren, was Islamische Anthropologie ist und wie der Islam innerhalb dieser
zu gewichten ist.169

165 Vgl. Davies (1988): Knowing One Another, S. 30–33, 72–75.
166 Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 85.
167 Vgl. Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 78.
168 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.
169 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2–4.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

65

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2.2 „Anthropologie des Islams“ oder „Islamische Anthropologie“?

Um die konkurrierenden Anliegen dieser beiden Anthropologieverständ‐
nisse besser zu erfassen, hat der britische Sozialanthropologe Richard
Tapper eine Differenzierung anhand der Bezeichnungen „Islamische An‐
thropologie“ versus „Anthropologie des Islams“ vorgeschlagen. Letztere
bezeichnet das Studium muslimisch geprägter Gesellschaften und Kulturen
einschließlich ihrer Traditionen, Glaubensüberzeugungen und Praktiken.
Sie wird als eine Unterdisziplin der Religionsanthropologie klassifiziert,
insofern sie kultur- und sozialanthropologische Methoden auf eine spezi‐
fische Religion, eben den Islam, anwendet.170 Ihr Profil lässt sich gemäß
Tapper folgendermaßen ausführlicher definieren:

The anthropology of Islam studies how Muslims (individuals, groups,
societies, nations) present/construct themselves as Muslims (as a major
constituent of their identity), for example, through markers of various
kinds: diet (proscription of pork and alcohol), myth and genealogy (holy
decent), reverence for the prophet (mevluds in Turkey), conflict (Shi’a/
Sunni), and discursive traditions. Some of these markers are clearly
textual, though all of them could be seen as texts in a broad sense,
and hence matter for discussion within the context of anthropological
approaches to the study of Islamic texts.171

Die als Anthropologie des Islams bezeichnete disziplinäre Richtung un‐
tersucht folglich anhand von empirisch beobachtbaren oder erfragbaren
Merkmalen die Selbstdarstellung von Muslimen. Sie übersetzt dabei die
Glaubenspraxis in andere Verständnissysteme und analysiert den Gebrauch
und die Produktion islamischer Texte, sodass im Kontext der übergreifen‐
den Religionsanthropologie ein Vergleich über verschiedene Kulturräume
und Religionen hinweg möglich wird. Fundamental ist dabei, dass die so
verstandene Anthropologie des Islams offenkundig nicht mit Entwürfen
einer theologischen Anthropologie gleichzusetzen ist,172 sondern in heuti‐
ger Terminologie als sozialanthropologische Studien über Religion zu verste‐

170 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.
171 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 192.
172 Vgl. Trapper (1995): Islamic Anthropology, S. 192.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

66

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hen sind. Sie werden im Folgenden deshalb prägnanter als sozialanthropo‐
logische Forschung über den Islam gefasst.173

Doch fühlten sich einige in sozialwissenschaftlichen Fächern ausgebilde‐
te Musliminnen und Muslime von dieser in ihren Anfängen orientalistisch
geprägten Umsetzungsart der sozialanthropologischen Forschungsperspek‐
tive in ihrer Selbstdarstellung und ihrem religiösen Selbstverständnis kei‐
neswegs adäquat repräsentiert. Als Reaktion bildete sich unter der Bezeich‐
nung „Islamische Anthropologie“ allmählich ein Forschungsstrang heraus,
welcher die bis dato wirkende sozialwissenschaftliche Forschung über den
Islam fundamental infrage stellte.174 Sinnbildlich dafür steht die – auch
innermuslimisch – umstrittene Diskussion darüber, ob eine sozialanthro‐
pologische Erforschung des Islams aus einer Außenperspektive überhaupt
möglich sei. Sie gipfelt in der Frage, ob eine auf den Islam bezogene
Anthropologie nur von Muslimen adäquat betrieben werden könne und,
wenn ja, welcher Ethnie und konfessionellen Ausrichtung diese angehören
sollten.175 Diese heute befremdlich wirkende Fragestellung spiegelt nur allzu
deutlich jene Abgrenzungsversuche wider, mit denen sich die Islamische
Anthropologie von einer als westlich-kolonialistisch wahrgenommenen so‐
zialanthropologischen Forschung über den Islam abzusetzen versuchte.

Diese Infragestellung steht auch für einen Versuch von muslimischer
Seite, sozialanthropologische Studien nicht nur als Objekt der Wissenschaft
über sich ergehen zu lassen, sondern sich einer Subjektposition zu bemäch‐
tigen und sich das anthropologische Feld anzueignen.176 Bis auf wenige

173 Muslime sind hier selbstverständlich mitgedacht, werden aufgrund der Sperrigkeit,
welche die Wortverbindung durch diesen Zusatz erhalten würde, sprachlich jedoch
weggelassen.

174 Die Begriffsverwendung ist uneinheitlich, so z. B. bei Ahmed (1984): Defining
Islamic Anthropology, Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, Ahmed
(1986): Toward Islamic Anthropology, sowie Davies (1988): Knowing One Another,
als „Islamic anthropology“, bei Ba-Yunus/Ahmad (1985): Islamic Sociology, dagegen
„Islamic sociology“. Der leichteren Unterscheidbarkeit wegen folgt die vorliegende
Arbeit hier der vorgeschlagenen Differenzierung von Tapper (1995), die im Sinne
der Thematik wie erwähnt nochmals spezifischer gefasst wird. Obschon auch Asad
Kritik am Umgang mit der Analysekategorie „Islam“ äußert und methodisch den
Aspekt der Diskursivität einführt, ist sein Ansatz nicht der Islamischen Anthropolo‐
gie, sondern der Anthropologie des Islams zuzurechnen – er spricht auch selbst
konsequent von „anthropology of Islam“; vgl. Asad (1986): Idea of Anthropology.
Entsprechend lässt sich keineswegs behaupten, dass alle Muslime Islamische An‐
thropologie betreiben würden.

175 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2–3.
176 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

67

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausnahmen jedoch weisen viele der Entwürfe normative, teils ideologisie‐
rende, teils gar superioristische Züge auf, die sich nicht allein als Resultat
der eingenommenen Verteidigungshaltung erklären lassen. Diese waren
mitunter ausschlaggebend dafür, dass die Entwürfe seitens nicht-muslimi‐
scher Akademiker und Akademikerinnen nur punktuell rezipiert wurden.
Solche normativen Aufladungen sind jedoch nicht nur angesichts konsen‐
sual erreichter Standards des wissenschaftlichen Arbeitens und insbesonde‐
re angesichts der inneranthropologisch formulierten Kritik an superioristi‐
schen Entwürfen problematisch, sondern auch hinsichtlich ihrer theologi‐
schen Haltbarkeit fragwürdig.

Gleichzeitig gab es aber auch unterschiedliche Bestrebungen, das Ver‐
hältnis zur „westlichen“ Sozialanthropologie zu gestalten. Dabei lassen sich
drei Positionierungen unterscheiden: Manche erwiesen sich gegenüber der
sozialanthropologischen Erforschung des Islam aufgeschlossen, strebten
jedoch eine Adaption anhand islamischer Ideale an. Andere Ansätze wiede‐
rum ließen eine apologetische Haltung erkennen, indem sie postulierten,
dass der Islam sehr wohl Anthropologen hervorgebracht habe und die
besten westlichen Ideale bereits in Koran und Sunna zu finden seien. Ein
dritter Standpunkt wiederum verwarf jegliche westliche Anthropologie und
forderte, mit einem islamischen Zugang über die Sunna von Neuem zu
beginnen.177

Die eigentliche Diskrepanz zwischen der Islamischen Anthropologie und
der sozialanthropologischen Forschung über den Islam tat sich in der Auf‐
fassung über den Umgang mit dem Forschungsobjekt auf:

This observation clearly also re-introduces the problem of what is the
‘Islam’ that anthropologist study, on which there has been continuing
debate. Is it a unity or a diversity? Is it what professing Muslims say
and do? Is it a Koran-based set of ideals, identified by theologians or by
sociologists – that is, a Great Tradition? Is the anthropology of Islam the
study of Muslim societies; or of Islam as a religion (texts, practice, beliefs,
history)?178

177 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 190.
178 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 192.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

68

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit führte die Islamische Anthropologie einen Streitpunkt fort, der be‐
reits andernorts angestoßen wurde.179 Denn mit dem Einbezug des „Islami‐
schen“ trat die damalige Ethnologie in ein Konkurrenzverhältnis zur Orien‐
talistik angesichts der Frage, wie das geteilte Forschungsobjekt Islam nun
analytisch zu fassen sei. Der Grundkonflikt entbrannte infolge der konträ‐
ren Auffassungen darüber, ob der Islam über Artefakte, die Beobachtung
handelnder Muslime oder das Studium von Primärtexten adäquat zu fassen
sei. Im Zuge der disziplinären Abgrenzungsversuche wurde ein – bis heute
weit verbreitetes – Paradigma zugrunde gelegt, das die Unterscheidung
Text resp. Buch versus Mensch resp. Volk zum leitenden Differenzkriterium
bei der Institutionalisierung der beiden Wissenschaftsdisziplinen erhob.180

Während die nun Islamwissenschaften genannte Disziplin ihren Fokus auf
die philologische, hermeneutische und historische Erschließung von Texten
richtete und den Gegenstand von „oben“ her untersuchte, erforschte die
Anthropologie den Sachverhalt von „unten“ her, indem sie sich im Dorf
vor Ort beheimatet sah.181 Die dabei erzeugten Interpretationswelten und
begrifflichen Zuordnungen unterschieden sich in der Folge so stark von‐
einander, dass keine systematische Rezeption der Erkenntnisse des jeweils
anderen Faches stattfand und entsprechend lange Zeit weder eine Zitier‐
gemeinschaft entstand noch eine akademische Kommunikation darüber
aufkam.182

Die Streitfragen zwischen der sozialwissenschaftlich ausgerichteten An‐
thropologie und der Islamwissenschaft einerseits und der Islamischen An‐
thropologie andererseits zeigen drei analoge Problematiken auf, die sich bei
der Implementierung einer theologisch fundierten Anthropologie im Kon‐
text des in Europa neu geschaffenen Faches der Islamisch-theologischen
Studien zu wiederholen drohen: die Frage nach der Zusammenführbarkeit
von Islam und Anthropologie – diesmal auf einer theologischen Ebene
–, die Frage nach der Anbindbarkeit theologischer Erkenntnisse an den
Diskurs und deren Rezeption durch andere Disziplinen sowie die Frage,
ob nunmehr der Mensch als Untersuchungsgegenstand lebensweltlich oder
textuell zu fassen sei.

179 Sie findet ihre Fortführung in gegenwärtigen Diskussionen, was der Islam sei, wobei
der Begriff „islamisch“ stark ausgeweitet wird; vgl. Ahmed (2016): What is Islam;
Shaw (2019): What is “Islamic” Art.

180 Nach der geisteswissenschaftlichen Wende formierten sich die beiden Disziplinen
unter der Bezeichnung (Sozial-)Anthropologie respektive Islamwissenschaft neu.

181 Vgl. Gellner (1981): Muslim Society, S. 99.
182 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 662–664, 687–690.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

69

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?

Doch wie theologisch sind jene Ansätze, die Tapper als Islamische Anthro‐
pologie bezeichnet, womit er in seiner Begriffsvergabe bereits in signifi‐
kanter Weise auf eine normative Dimension abhebt? Zumindest in ihrem
Selbstverständnis verstehen sich diese Ansätze nicht als theologisches Un‐
terfangen. So charakterisiert Marryl Davies die sogenannte Islamische An‐
thropologie als

the study of mankind in society from the premises and according to
the conceptual orientations of Islam. We must begin with the terms of
reference of our conception of mankind and this requires going to the
source of Islam itself, the Qur’an.183

Und präzisiert alsdann:

Islamic anthropology is a social science, concerned with studying
mankind in its social communal relations in the diversity of social and
cultural settings that exist around the world today and have existed in
the past. The focus of its attention is human action, its diversity of form
and institutionalization; it seeks to understand the principles that order,
organize and give it meaning.184

Diese explizit gemachte sozialwissenschaftliche Prägung wird an der Orien‐
tierung am empirischen Studium muslimischer Gesellschaften und sozialer
Beziehungen,185 funktional in ihrem praktischen Nutzen als Leistungser‐
bringerin für die Lösung gesellschaftlicher Probleme,186 in der Rezeption
soziologisch orientierter Vordenker wie ʿAbduraḥmān Ibn Ḫaldūn (1332–
1406) oder Abū Rayḥān al-Bīrūnī (973–1048),187 aber auch an Diskussio‐
nen der praktischen Umsetzung ethnographischer Methoden im Feld deut‐
lich.188 Zugespitzter als Davies formuliert es Akbar Ahmed, der Islamische
Anthropologie definiert als

183 Davies (1988): Knowing One Another, S. 82.
184 Davies (1988): Knowing One Another, S. 113.
185 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2–3.
186 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 4, z. B. in Bezug auf Armut,

Überbevölkerung, Umweltschutz, Analphabetismus, aber auch Drogenmissbrauch
und familiäre Konflikte.

187 Vgl. Mauroof (1981): Elements.
188 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 189.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

70

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


the study of Muslim groups by scholars committed to the universalistic
principles of Islam – humanity, knowledge, tolerance – relating micro
village tribal studies in particular to the larger historical and ideological
frames of Islam. Islam is here understood not as theology but sociolo‐
gy.189

Obwohl die Ansätze einer Islamischen Anthropologie keinen monolithi‐
schen Block bilden, gibt es gemeinsame Stoßrichtungen, die hier exempla‐
risch zum Ausdruck kommen: Zum einen eint sie die Verortung innerhalb
des sozialwissenschaftlichen Feldes, zum anderen ein bewusst allgemein
gehaltener Rückbezug auf islamische Ressourcen. Pointiert fasst Tapper das
Anliegen der Islamischen Anthropologie wie folgt zusammen:

Islamic anthropology approaches social and cultural phenomena on the
basis of Islamic values/principles and with analytical techniques derived
from Islamic texts and traditions.190

Damit sind diese Entwürfe der sogenannten Islamischen Anthropologie
weitgehend als Versuche zu deuten, Sozialwissenschaften aus einer islami‐
schen Perspektive heraus zu betreiben und zu formen, weshalb diese Art
präziser als islamisch geprägte Sozialanthropologie zu fassen ist. Trotz Di‐
vergenzen sind die Vertreter und Vertreterinnen dieser Forschungsrichtung
bestrebt, Anthropologie mit Methoden zu betreiben, die von der islami‐
schen Geistesgeschichte einschließlich ihrer Textkorpora inspiriert sind. Ihr
Fokus liegt entsprechend auf einem islamischen Zugang für das Studium
anthropologischer Sachverhalte und nicht etwa auf einem anthropologi‐
schen Zugang für das Studium islamischer Texte.191

Trotz der Überzeugung, dass islamisch geprägte Sozialanthropologie und
die theologische Anthropologie Überschneidungen aufweisen und sich ge‐
genseitig befruchten können, behält sich diese Arbeit vor, die Ansätze der
islamisch geprägten Sozialanthropologie für den weiteren Verlauf dieser
Arbeit nicht im Sinne eines theologischen Beitrags zu berücksichtigen.192

Drei Gründe sind für diese Entscheidung ausschlaggebend:

189 Ahmed (1986): Toward Islamic Anthropology, S. 56.
190 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.
191 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.
192 Braun hingegen schließt sie in seine Diskussion der theologischen Anthropologie

mit ein; vgl. Braun (2017): Dynamics, S. 8–12, wobei es ihm vor allem um den
Einbezug methodischer Konsequenzen – insbesondere im Hinblick auf analytische
Erfassbarkeit, strukturelle Beziehung und Diskursivität – geht.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

71

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erstens verorten die betreffenden Autorinnen und Autoren sich und
ihre Ansätze explizit innerhalb der Sozialwissenschaften. Sie verstehen ihre
Arbeiten damit als Beitrag zu einem spezifischen Fachdiskurs mit je eigener
Fachlogik. Dieses berechtigte Selbstverständnis möchte die vorliegende Ar‐
beit nicht übergehen. Entsprechend hält sie sich zurück, die Ansätze gegen
deren ausdrücklichen Willen als Beitrag zu einer theologischen Anthropo‐
logie oder als Vorläufer einer solchen zu werten. Im Wissen um vorhan‐
dene Parallelen und das wünschenswerte Ziel diverser anthropologischer
Wissenschaftsdisziplinen, die Forschung zum Menschen interdisziplinär
zu betreiben, zielt die vorliegende Arbeit von ihrer Ausrichtung her nicht
auf eine Integration sozialwissenschaftlich gewonnener Erkenntnisse oder
Methoden in die theologische Anthropologie ab.

Zweitens wäre die Realisierung eines solchen Vorhabens zu diesem Zeit‐
punkt angesichts der Unschärfe der Begriffsverwendungen und Konturen
der theologisch ausgerichteten Anthropologie im Islam nur schwer umsetz‐
bar. Obwohl der Mensch als primärer Untersuchungsgegenstand fungiert,
gibt es kaum systematische Bezugnahmen, wie sich theologisch und sozial‐
wissenschaftlich – oder auch anders – geprägte Anthropologien zueinander
verhalten. Dies hängt zum einen mit teilweise konkurrierenden epistemo‐
logischen und methodischen Ansprüchen der jeweiligen Forschungsper‐
spektiven zusammen, die nicht immer widerspruchsfrei miteinander zu
harmonisieren sind. Zum anderen handelt es sich insbesondere bei der
theologischen Anthropologie im Islam um ein vergleichsweise junges For‐
schungsfeld, das noch im Werden begriffen ist. Bevor dieser Schritt zum
Vergleich nach außen gegangen werden kann, muss das Selbstverständ‐
nis der theologischen Anthropologie sich intern hinsichtlich ihrer Ziele,
Inhalte, Leistungsfähigkeiten und Vorgehensweisen so weit profiliert und
etabliert haben, dass eine Verhältnisbestimmung greifbar erscheint.

Drittens fokussiert sich die sozialwissenschaftlich geprägte Islamische
Anthropologie vornehmlich auf die soziale und kulturelle Dimension des
Menschen in seinen gesellschaftlichen und institutionellen Interaktionspro‐
zessen, womit sie nur einen Teilbereich der theologischen Anthropologie
abdeckt. Obschon sich die beiden Stränge inhaltlich wie auch methodisch
gegenseitig befruchten können, ist eine theologische Anthropologie breiter
angelegt und reicht weit über die soziale Eingebundenheit des Menschen
hinaus. Insofern die Fragestellung der vorliegenden Arbeit nicht in die
Richtung einer theologischen Deutung der sozialen Dimension des Men‐
schensein zielt, erscheint es wenig ertragreich, diese Argumentationsstränge

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

72

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der islamisch geprägten Sozialanthropologie weiterzuverfolgen.193 Hierbei
handelt es sich freilich nicht um einen kategorialen Ausschluss, sondern
um eine notwendige Eingrenzung, die einen Einbezug sozialanthropologi‐
scher Erkenntnisse und Bestrebungen zu einem späteren Zeitpunkt offen
gegenübersteht.

2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie – zwei Begriffe für ein
und dasselbe?

Mit dem Begriff Humanismus ist ein weiteres komplexes Feld angespro‐
chen, das unterschiedliche geistige Strömungen unter sich vereint.194 Die
Relevanz des Humanismus ergibt sich zum einen daraus, dass dessen
Themen in sich bereits eine Nähe zur theologischen Anthropologie aufwei‐
sen, zum anderen, weil Abū Zayd selbst sich im Kontext humanistischer
Diskurse bewegt.195 An dieser Stelle soll es nun darum gehen, ausgehend
von der islambezogenen Humanismusdebatte punktuell und in aller Kürze
Verbindungslinien zur theologischen Anthropologie im Islam kenntlich zu
machen. Denn Humanismus wird mit Werten wie Menschenwürde, Selbst‐
bestimmung, Gleichheit aller Menschen, Individualität, sozialer Verantwor‐
tung, aber auch Rationalität assoziiert und im modernen Gebrauch teil‐
weise auch mit Anthropozentrismus und Menschenrechten identifiziert.196

Hierbei handelt es sich um Themenblöcke, die ebenso innerhalb der theo‐
logischen Anthropologie verhandelt werden.

Diese thematische Inanspruchnahme durch den Humanismus einerseits
und die theologische Anthropologie andererseits hat nicht zuletzt eine
trennscharfe Unterscheidung beider Begriffe erschwert. Verschärft wird
die Problematik darüber hinaus dadurch, dass aufgrund einer grundsätzli‐
chen Skepsis gegenüber der Existenz und Übertragbarkeit humanistischer

193 Asghar-Zadeh versteht Ḥassan Ḥanafīs Ansatz als kultursoziologisch; vgl. Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S. 357, Anm. 426. Im Gegensatz dazu ordnet diese Arbeit
Ḥanafī der theologischen Debatte zu, weil er den kalām zum Ausgangspunkt seiner
Reflexion nimmt und von da aus wichtige offenbarungstheologische Aspekte disku‐
tiert; vgl. dazu Kapitel 3.3 dieser Arbeit.

194 Für einen Überblick vgl. Copson/Grayling (Hrsg.) (2015): Handbook of Huma‐
nism.

195 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.
196 Vgl. Reichmuth et al. (2012): Humanism, S. 13–17; Leirvik (2020): Islamic Huma‐

nism, S. 88.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

73

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Konzepte auf religiöse Traditionen oftmals auf den Begriff der Humanität
ausgewichen und der Humanismusdiskurs so um eine weitere unklare Be‐
zeichnung erweitert wird.197 Darüber hinaus gibt es – vergleichbar mit
Tappers Unterscheidung zwischen Islamischer Anthropologie und Anthro‐
pologie des Islams198 – Bestrebungen, die zwischen einem humanistischen
Islam, der lediglich eine von mehreren möglichen Lesarten der islamischen
Geistesgeschichte darstellt, und einem islamischen Humanismus, der eine
humanistisch inhärente Komponente im Islam impliziert, unterscheiden.199

Neben der allgemeinen begrifflichen Unschärfe zeigt sich auch, dass
in islambezogenen Diskursen der Begriff Humanismus mehrlagig ist und
diffus verwendet wird. Den terminologischen Gebrauch hat der Islamwis‐
senschaftler Marco Schöller nachgezeichnet und dabei vier Bedeutungsebe‐
nen identifiziert: erstens Humanismus als geistesgeschichtlicher Begriff, der
eine bewusste literarische und philologische Wiederbelebung der griechi‐
schen Kultur und Geisteshaltungen zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert
meint; zweitens Humanismus als historisch Epoche, die als Überwindung
des Mittelalters und der Scholastik rezipiert wird, wodurch der Begriff
in der Folge nicht mehr wertneutral ist; drittens Humanismus als norma‐
tives Wertekonzept, das den Menschen samt seiner Stellung in der Welt
in den Fokus rückt, eine anthropozentrische Prägung impliziert und, zu‐
nehmend als Menschlichkeit verstanden, mit dem Begriff der Humanität
verschmilzt; viertens Humanismus als Bildungskonzept, dass auf ein Ideal
der griechisch-römischen Tradition verweist und auf die Bewusstmachung
der menschlichen Würde abzielt.200

Alle diese Bedeutungsebenen lassen in ganz unterschiedlichem Maße
Parallelen zur theologischen Anthropologie erkennen: Die Anknüpfung an
und Auseinandersetzung mit dem griechisch-philosophischen Erbe zeigt
sich etwa im Werk des muslimischen Philosophen Ibn Miskawayh über die
Läuterung des Charakters, das der muslimische Theologe Ufuk Topkara
auch in den anthropologischen Kontext einpasst.201 Die Kritik an scholas‐
tisch-mittelalterlichen Herangehensweisen und damit an Beweisführungen

197 Vgl. Würsch (2012): Humanism and Mysticism; Schimmel (1999): Mystik und
Humanität. Zur Kritik an einer säkularen Vereinnahmung des Begriffs und den
Möglichkeiten eines religiösen Humanismus vgl. Carter (1997): Humanism.

198 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology.
199 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 99–100.
200 Vgl. Schöller (2001): Zum Begriff, S. 276–279.
201 Vgl. Miskawayh (1968): Refinement of Character; Topkara (2018): Umrisse, S. 2–13;

Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 90.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

74

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mittels theoretischer Erwägungen war für die Herausbildung einer Anthro‐
pologie ebenso leitend wie für den Humanismus.202 Bildungsideale werden
heutzutage – wenn auch nicht auf Würde beschränkt – insbesondere seitens
der islamischen Religionspädagogik verhandelt, oftmals auch mit explizi‐
tem Bezug zum anthropologischen Feld.203 Die größte Überschneidung mit
der theologischen Anthropologie wird derweil der dritten Sinndimension,
den Wertekonzeptionen, attestiert und insbesondere innerhalb mystischer
Entwürfe gewürdigt:

If, therefore, we understand ‘humanism’ in the sense of ‘humanitas’ as
the defining concept of being human i.e. an anthropology determining
how humans can attain their full humanity and dignity, then there are
no obstacles to linking ‘humanism’ and Islamic mysticism. […] The key
forms of this concept are: Reflections upon the position of man within
creation, his relationship with God, the intense preoccupation of the
mystic with his own self; the education of the instinct-driven soul (nafs)
seeking nothing but sensual gratification as a precondition of man’s
capacity to attain higher aims; instruction in ethics and a finely tuned
system of rules concerning proper behaviour (adab).204

An den zugrunde gelegten Beispielen wird sichtbar, dass Humanismus hier
weitgehend als Persönlichkeitsentwicklung gefasst wird, die auf einen tu‐
gendhaften Charakter abzielt und damit wertende Urteile im Sinne erstre‐
benswerter Handlungen nach sich zieht. Ergänzend lässt sich festhalten,
dass aus heutiger Sicht statt klassischer Tugenden wie Geduld, Dankbar‐
keit, Mut oder Mäßigung stärker Menschenrechte ins Zentrum rücken,
wodurch der islambezogene Humanismusdiskurs eine noch stärkere Aufla‐
dung erfährt.205 Ein solches Verständnis von Humanismus, das von Selbst‐
kultivierung und Aneignung idealer Verhaltensweisen über Grundlegungen
menschlicher Würde bis hin zum Einschluss der menschlichen Stellung in
der Schöpfung und seiner Beziehung zu Gott reicht, weist unverkennbar
Parallelen zum Themenpanorama theologischer Anthropologie auf.

Weitere Überlappungen zeigen sich darin, dass im arabischen Sprachge‐
brauch für Humanismus, Humanität und Anthropologie der Neologismus

202 Vgl. dazu Kapitel  2.1.2 dieser Arbeit.
203 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.
204 Würsch (2012): Humanism and Mysticism, S. 93.
205 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 91–92.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

75

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


insānīya verwendet werden kann.206 Gleichwohl ist eine Gleichstellung
dieser Begriffe nicht unproblematisch, zumal im vormodernen Arabisch
insānīya in seiner philosophischen Terminologie spezifischer auf die Natur
des Menschen verwies.207 Aus diesem Grund weicht man des Öfteren auf
den bedeutungspluralen Begriff adab aus, der mitunter zur Markierung der
Verhaltensetikette verwendet wird und den humanistischen Anspruch von
Bildung und Ethik spiegelt.208 All diese Faktoren begünstigen entsprechend
eine Zuordnung humanistischer und anthropologischer Diskurse zueinan‐
der.

Noch weitläufiger werden die Bezüge, wenn man sich die Argumentation
für die Zuordnung Abū Zayds zum humanistischen Diskurs vergegenwär‐
tigt:209 Die humanistische Dimension wird einerseits in der angestrebten
Reinterpretation islamischer Quellen zu ethischen und politischen Proble‐
men wie Autoritarismus, Sklaverei, Gleichheit der Geschlechter oder Erb‐
verteilung deutlich, die beim Aufeinandertreffen von Tradition und Moder‐
ne virulent geworden sind. Andererseits ist sie in der Erarbeitung eines
Verständnisses über die menschlichen Züge des Korans präsent. Hierfür
werden Aspekte wie die arabische Verfasstheit des Korans, seine Antworten
auf Bedürfnisse und Zeitfragen sowie die menschliche Einwirkung auf den
Kodifizierungsprozess geltend gemacht.210 Während die erste Dimension
durchaus Bezüge zu humanistischen Verständnissen enthält und in sich
plausibel ist, ist beim zweiten Aspekt zu hinterfragen, ob hier nicht der
Bogen des Humanismus allzu sehr überspannt wird und inwiefern die
hier zugrunde gelegte Gleichsetzung von humanistisch resp. human und
menschlich berechtigt und sachdienlich ist.

Klammert man diesen spezifischen Autorenbezug aus, lässt sich Fol‐
gendes festhalten: Trotz der gezeigten Interferenzen gibt es bisher kaum
Forschung, die eine Verhältnisbestimmung zwischen Humanismus und
theologischer Anthropologie anbietet. Aus der oben skizzierten Synthese
werden folgende Parallelen und Differenzen sichtbar, die für die vorliegen‐
de Arbeit von Relevanz sind: In ihrem Bedürfnis, den Menschen als zentra‐
le Größe zu würdigen, decken sich humanistische und anthropologische
Vorstöße. Jede der vier von Schöller herausgearbeiteten Bedeutungsdimen‐

206 Vgl. Kraemer (1986): Humanism, S. 10.
207 Vgl. Schöller (2001): Zum Begriff, S. 312.
208 Vgl. Günther (2016): Bildung und Ethik, S. 219; Günther (2022): Islamische Bil‐

dung, S. 149.
209 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.
210 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 95–97.

2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?

76

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sionen findet zumindest partiell Überschneidungen mit Sachverhalten aus
dem anthropologischen Feld. Auch thematische und begriffliche Parallelen
sind nicht von der Hand zu weisen. Identisch sind sie aufgrund dessen
jedoch nicht. Eine Deckungsgleichheit zu behaupten, ist daher in mehrfa‐
cher Hinsicht problematisch: Die vielfältigen Bedeutungsdimensionen, die
sowohl dem Humanismus als auch der theologischen Anthropologie zu
eigen sind, verhindern eine pauschale Gleichsetzung ohnehin. Auch auf der
Ebene einer Zuordnung spezifischer Verständnisse zueinander findet man
keine Passgenauigkeit vor. So ist etwa die theologische Anthropologie nicht
mit Wertkonzeptionen gleichzusetzen. Anthropologie kann sich mit der
Reflexion aller oben genannten Themen auseinandersetzen, sie ist im Kern
jedoch deutlich breiter aufgestellt, da der Mensch nicht nur in seiner Ethik
angesprochen ist. Ausrichtungen auf die Würde, die Menschenrechte und
erstrebenswerte Charakterzüge mögen Verbindungspunkte sein, sie bergen
jedoch – als normative Ideale aufgeladen – die Gefahr einer Ideologisie‐
rung. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass dem zugrundeliegenden Adjektiv
human – und von da aus allen weiteren Wortderivationen – stets eine
normative Dimension innewohnt. Während also das Adjektiv menschlich
sowohl deskriptiv als auch normativ verwendet werden kann, ist human
stets mit einer Wertehaltung belegt. Demgegenüber haftet der Bezeichnung
theologische Anthropologie keine normative Wertung an, wodurch sie
deutlich neutraler ist. Aus diesen Gründen ordnet sich diese Arbeit nicht
dem humanistischen, sondern dem anthropologischen Diskurs zu.

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

77

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Der Blick in die Gegenwartsgeschichte des Wortpaares „Islam und Anthro‐
pologie“ hat deutlich gemacht, dass es bereits Versuche gab, eine islamisch
geprägte Anthropologie sozialwissenschaftlich zu konfigurieren und voran‐
zutreiben. Nun sollen jene Ansätze im Zentrum stehen, die sich explizit
mit einer theologischen Anthropologie im Islam beschäftigen. Doch was ist
überhaupt gemeint, wenn von theologischer Anthropologie in Bezug auf
den Islam die Rede ist? Bereits hier klaffen die Verständnisse innerhalb
der Forschung so weit auseinander, dass sie in diesem Kapitel dargestellt
und problematisiert werden sollen. Dabei gilt es, in systematischer Weise
die drei übergreifenden Fragen zu klären, was unter theologischer Anthro‐
pologie in Bezug auf die islamische Denktradition verstanden wird, mit
welchen Argumenten dem Islam eine solche ab- oder zugesprochen wird
und welche inhaltlichen Konfigurationen und Schwerpunktsetzungen bis‐
her zu verzeichnen sind.

Die Analyse der wichtigsten Entwicklungen innerhalb dieser Debatten
soll exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positionierungen
erfolgen, die aufgrund ihres argumentativen Umfangs und ihres Stellen‐
werts für den zeitgenössischen Diskurs ausgewählt wurden. Angesichts der
Größe des Feldes muss die Arbeit in Kauf nehmen, Fragen und Problem‐
stellungen zu benennen, die im weiteren Verlauf nicht beantwortet werden
können. Entsprechend widmet sich dieses Kapitel einer problemorientier‐
ten Analyse des Status quo. Es leistet somit eine Sondierung und Problema‐
tisierung des Feldes der theologischen Anthropologie innerhalb der islam‐
bezogenen Diskurstradition sowie ihrer Einbettung im Kontext hiesiger
und heutiger Debatten um Anthropologie. Gleichwohl werden am Ende
dieses Kapitels die Weichen für Teil II gestellt, indem auf der Basis der bis
dahin gewonnenen Erkenntnisse ein dringliches Forschungsdesiderat auf‐
gezeigt wird, das jene spezifisch offenbarungstheologische Forschungslücke
skizziert, die weiterverfolgt und vertieft werden soll.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

Im zeitgenössischen Diskurs wird von manchen Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftlern angezweifelt, ob der Islam Ansätze einer theologischen

79

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anthropologie kennt oder überhaupt zu entwickeln vermag. Die entspre‐
chenden Fachmeinungen reichen dabei von einem radikalen „inexistent“
bis hin zu einem versöhnlichen „unterentwickelt, aber potentiell möglich“
und sollen hier exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positio‐
nierungen erörtert werden. Dabei geht es zunächst einmal darum, zu erfas‐
sen, mit welchen Argumenten deren Existenz im Islam problematisiert wird
und welche Verständnisse von theologischer Anthropologie sich dahinter
verbergen.

So orientiert sich die Auswahl, die einer detaillierteren Argumentations‐
analyse unterzogen wird, an den folgenden drei Kriterien:211 Die Position
wird erstens dann einbezogen, wenn sie sich dezidiert auf die Konzeption
einer theologischen Anthropologie bezieht – und nicht etwa auf inhaltliche
Ausgestaltungen eines bestimmten Menschenbildes – und so Rückschlüsse
über den definitorischen Rahmen zulässt. Die zweite Bedingung sieht vor,
dass die Argumentationsführung ein Maß an Ausführlichkeit aufweist, das
es erlaubt, zum Kern der Kritik überhaupt vorzudringen. Drittens erfolgt
eine Berücksichtigung dann, wenn der jeweilige Beitrag einen Neuigkeits‐
wert aufweist und ein neues Argument erschließt. Da primär die Tragfähig‐
keit der Sachargumente und nicht die Personen im Zentrum stehen, sind
der Bekanntheitsgrad der Forschenden sowie deren Gewicht in der heuti‐
gen Diskussion an diesem Punkt unerheblich. Aus Transparenzgründen
sollen die ausgewählten Autoren und Autorinnen an dieser Stelle dennoch
genannt werden: Es handelt sich mit Peter Antes, Ludwig Hagemann, Rein‐
hard Leuze, Monika Tautz sowie Ralph Sauer allesamt um Personen, die
ein christlich-theologisches Studium absolviert haben und teilweise auch
Abschlüsse in Religions- oder Islamwissenschaft vorweisen oder sich zu‐
mindest gelegentlich im interreligiösen Kontext bewegen. Obschon einige
der im folgenden betrachteten Positionierungen bereits als überholt gelten
mögen, lohnt sich ein ausführlicher Blick auf sie, gerade weil ihre proble‐
matisierenden und kritischen Argumentationsführungen vergleichsweise
detailliert wie auch zugespitzt ausfallen und so den Kern der Problematik
freilegen. Dass internationale Stimmen an dieser Stelle deutlich zu kurz
kommen, hängt vordergründig mit zwei Faktoren zusammen: Zum einen
ist die Bezeichnung theologische Anthropologie für die islambezogene For‐
schung außerhalb des deutschsprachigen Raumes erst vereinzelt verwendet

211 Andernfalls wird für vergleichbare Positionen, welche die Kriterien nicht erfüllen,
auf die Fußnoten verwiesen.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

80

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


worden.212 Dies ist auf unterschiedliche begriffsgeschichtliche Entwicklun‐
gen in den einzelnen Sprachregionen zurückzuführen. So wird etwa im
französisch- und englischsprachigen Raum der Terminus Anthropologie
tendenziell in seiner naturhistorischen Prägung verwendet oder weist –
wie im vorhergehenden Kapitel skizziert – im Kontext islambezogener Aus‐
einandersetzungen überwiegend eine sozialwissenschaftliche Zuspitzung
auf.213 Zum anderen hat der Umstand, dass sich diese Diskurse an Ord‐
nungsbegriffen wie human orientieren, zur Folge, dass problematisierende
Auseinandersetzungen mit dem Begriff theologische Anthropologie kaum
anzutreffen sind und die Informationsdichte für eine ausführliche Auswer‐
tung nicht gegeben ist.

212 Sie findet sich etwa in den englischsprachigen Schriften der beiden niederländi‐
schen Theologen Kraemer (1938): Christian Message, S. 218, der jedoch noch von
anthropology ohne die Spezifizierung theological spricht, auch wenn er diese meint,
sowie Bakker (1965): Man in the Qurʾān, S. XI–XII, der zwar explizit den Begriff
theological anthropology verwendet, für die Titelvergabe seines Werkes aber – wohl
auch aufgrund seiner Resultate und Schlussfolgerungen – auf den Begriff man aus‐
weicht. Zeitlich näher sind zwei englischsprachige Sammelbände, zum einen jener
der beiden im deutschsprachigen Raum ansässigen Akademiker Braun und Çiçek
(2017): New Approaches, in dem der Begriff explizit und koranbezogen verwendet
wird, zum anderen von Demiri et al. (2022): Theological Anthropology, der das
Ergebnis einer 2018 in Tübingen durchgeführten Konferenz mit internationaler
Beteiligung darstellt. Ferner verwendet David Vishanoff etwa die Bezeichnung an‐
thropological turn in seinen Vorträgen, die jedoch nicht als Artikel in einem Verlag
publiziert wurden. Tendenziell wird der Diskurs – zumindest in der islambezoge‐
nen Forschung – im englischsprachigen Raum weitgehend unter der Bezeichnung
human (being) oder man resp. im französischsprachigen Raum unter human oder
homme geführt; vgl. dazu auch Kapitel 2.1.1 dieser Arbeit. Damit ist in der inter‐
nationalen Literatur die problematisierende Sichtweise auf die Verwendung der Be‐
zeichnung theologische Anthropologie für die islambezogene Forschung kaum zu
finden und kann daher auch nur geringfügig abgebildet werden. Interessanterweise
ist für die christliche Tradition keine vergleichbare Entwicklung zu verzeichnen,
denn da lässt sich unter dem Terminus theological anthropology resp. anthropologie
théologique einschlägige Literatur finden, wenn auch die Anzahl im französisch‐
sprachigen Raum bedeutend geringer ausfällt; vgl. Hinsdale/Okey (Hrsg.) (2021):
Handbook of Theological Anthropology, sowie Farris/Talaferro (Hrsg.) (2017): Ash‐
gate Research Companion.

213 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S. 166, 168; vgl. dazu Kapitel 2.2 und insbe‐
sondere 2.2.2 dieser Arbeit.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

81

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz – die gestiftete Distanz
zum Menschen als Problem?

Deutlich wie kaum ein anderer hat der katholische Religionspädagoge
Ralph Sauer dem Islam das Vorhandensein einer in der Theologie veran‐
kerten Anthropologie abgesprochen:

Wegen der absoluten Transzendenz des höchsten Wesens gibt es auch
keine theologische Anthropologie im Islam, die Anthropologie ist viel‐
mehr ein Teil der Ethik. Gott wird hier konsequent getrennt vom Men‐
schen betrachtet.214

Auch wenn er nicht der Erste war, der ein solches Urteil formuliert hat,215

weiß Sauer seine Einwände besonders zugespitzt zu formulieren, sodass
sich eine ausführliche Darlegung und Diskussion seines Standpunkts lohnt.
Seine Begründung setzt bei der unüberbrückbaren Differenz zwischen Gott
und Mensch im Islam an und folgt dabei zwei aufeinander zulaufenden
Argumentationssträngen, die sich entlang der eng miteinander verwobe‐
nen Gottes- resp. Offenbarungsvorstellungen bewegen. So zeichne sich das
muslimische Gottesverständnis durch einen fernen, von der Welt losgelös‐
ten und in seiner Transzendenz verborgenen Gott aus.216 Die Offenbarung
als unmittelbares Wort Gottes bestehe aus Glaubenssätzen und gesetzhaften
Weisungen und komme in Form eines Buches daher, dessen inhaltliche
Kernbotschaft sich dabei auf die göttliche Transzendenz sowie die knecht‐
schaftliche Beziehung des Menschen zu Gott fokussiere.217 Doch gerade
dadurch sieht Sauer die Souveränität und Transzendenz Gottes bedroht,
insofern – Hegels These zur Dialektik zwischen Herr- und Knechtschaft zu‐
grunde legend218 – der Herr seine Position nicht nur dem in Abhängigkeit

214 Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.
215 So findet sich bereits 1938 etwa beim niederländischen Theologen Hendrik Kraemer

ein vergleichbares Urteil. Dieser macht zum einen die fehlende Auseinandersetzung
mit Sünde und Heil und zum anderen die Theozentrik für das Fehlen einer theo‐
logischen Anthropologie im Islam verantwortlich; vgl. Kraemer (1938): Christian
Message, S. 218–222. Seine Argumentation ist jedoch so knapp gehalten, dass sie für
das formulierte Anliegen wenig ergiebig ist.

216 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.
217 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 68–69. Unter Ausklammerung des

knechschaftlichen Verhältnisses findet sich ein solches Offenbarungsverständnis
aber auch unter muslimischen Theologen; vgl. z. B. Kılıç (2011): Islamische Offen‐
barung. Zur „knechtschaftlichen Beziehung“ vgl. auch Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

218 Vgl. Hegel (1807): Phänomenologie des Geistes.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

82

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lebenden Knecht verdanke, sondern auch dessen bedürfe, um diese, aber
auch andere Eigenschaften wie Barmherzigkeit überhaupt erst entfalten zu
können.219

Als Gegenmodell dazu entfaltet Sauer sein christologisch geprägtes Got‐
tes- und Offenbarungsverständnis, das durch das trinitarische Moment von
dieser Problematik gar nicht betroffen sei. In trinitarischer Gemeinschaft
existierend, sei Gott nach christlichem Verständnis in sich beziehungsreich
und bedürfe keiner Schöpfung, da er im innertrinitarischen Austausch
seine Eigenschaften bereits ausleben könne. Durch die Menschwerdung
Gottes in der Person Jesu teile sich Gott nicht nur selbst mit, sondern be‐
gründe auch ein Kindschaftsverhältnis, da Gott als Sohn zu den Menschen
gekommen sei, um deren Leid zu teilen. Das Christentum vertrete damit
einen dezidiert personalen Offenbarungsglauben, der durch die Selbstmit‐
telung Gottes in Jesus die Distanz zum Menschen überbrücke.220 Gerade
deshalb sei der christlichen Tradition ein anthropologischer Zugang zu
Gott offen, während der Islam aufgrund der Unnahbarkeit Gottes lediglich
zwei Formen der Rede über Gott kenne: die negative Theologie, die im
Grunde nur eine Unwissenheit ausdrücke, und die nach dem Prinzip der
stets größeren Unähnlichkeit operierende Analogie, die faktisch eine Nicht-
Analogie anstrebe.221

In eine ähnliche Richtung – wenn auch in seiner Gesamtheit deutlich zu‐
rückhaltender, wertneutraler und kompromissbereiter – argumentiert der
evangelische Systematiker Reinhard Leuze:

Sie [d. h. die Argumentation innerhalb der christlichen Tradition, E. I.-
A.] begnügt sich nicht mit der Auskunft, das Gesetz komme von Gott
und sei deshalb vom Menschen zu beachten, sondern sie fragt danach,
wie dieses Gesetz auf den Menschen wirkt – in der Situation, in der
er sich faktisch befindet. Das heißt aber, dass für das christliche Bewusst‐
sein die theologische und die anthropologische Komponente gleichbe‐
rechtigt nebeneinander treten. Weder die jüdische Religion noch der
Islam könnten sich eine solche Betrachtungsweise zu eigen machen. […]
Die gleiche Gewichtung des theologischen und des anthropologischen

219 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 67–68. Diese Gefahr wird auch unter
muslimischen Wissenschaftlern selbstkritisch thematisiert; vgl. z. B. Hanafi (1972):
Théologie ou anthropologie; für ein revidiertes Verständnis vgl. Khorchide (2018):
Gottes Offenbarung, S. 104–110, insbesondere S. 109, sowie S. 129–137.

220 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 68–69.
221 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

83

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Moments ist wohl nur in einer Religion möglich, welche die Vereinigung
von Gott und Mensch zum Zentrum ihrer Heilslehre gemacht hat.222

Mit dem gesetzhaften Charakter, der mangelnden Einbettung innerhalb
der Lebenswelt des Menschen und der Vereinigung von Gott und Mensch
werden deutliche Parallelen zu Sauer erkennbar. Den bisher gewonnenen
Eindruck bestätigt auch der deutsche Religionswissenschaftler Peter Antes,
der seine Position unter Rückgriff auf ein Zitat des bosnisch-österreichi‐
schen Religionswissenschaftlers Smail Balić verdeutlicht:

Entgegen der biblisch orientierten christlichen Theologie, die nicht ein‐
fach von Gott, sondern von ‚Gott und Mensch‘ im Zentrum des Gesche‐
hens, von einer Personalunion zwischen ‚Gott und Mensch‘ redet, ist
der Islam eifrig darauf bedacht, jeden Gedanken an eine Teilhaberschaft
des Menschen an der göttlichen Einmaligkeit aus dem Gedächtnis seiner
Gläubigen zu verdrängen.223

Obwohl die Äußerung von Balić sachlich in Bezug auf Jesusbilder in der
islamischen Theologiegeschichte und damit im Kontext monotheistischer
Gottesvorstellungen erfolgt, münzt Antes sie auf die theologische Anthro‐
pologie per se um. Im Gegensatz zum Christentum stehen Antes zufolge in
der islamischen Geistesgeschichte nicht Gott und Mensch im Fokus, son‐
dern der Mensch in seiner Verantwortung vor Gott.224 Diese Unverbindbar‐
keit zeige sich etwa theologiegeschichtlich in den Anthropomorphismusde‐
batten und insbesondere dem – von der theologischen Denkschule der
Ašʿarīya vertretenen – Dogma der Unvergleichbarkeit Gottes mit seiner
Schöpfung. Damit wird die theologische Anthropologie heruntergebrochen
auf die Frage nach einer genuin islamisch-theologischen Möglichkeit, die
Begriffe Gott und Mensch durch die Konjunktion „und“ miteinander zu
verbinden.225

Entsprechend leitet Antes aus der vermeintlichen „Personalunion“ –
und einer unterstellten ontologischen Identifikation – für das Christentum
eine grundsätzliche Bereitschaft ab, Theologie und Anthropologie als Ein‐
heit zu denken, während der Islam aufgrund der Transzendenz Gottes
auf eine strenge Separierung der beiden Sphären und in der Folge auch

222 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 252.
223 Balić (1975): Jesusbild, S. 11.
224 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12.
225 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S. 1–2.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

84

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Disziplinen bedacht sei.226 Die einzige Schnittmenge zwischen Theo-
und Anthropologie im Islam, die ein „und“ zwischen Gott und Mensch
zulassen würde, sieht Antes in handlungstheoretischen Konzeptionen, die
sich auf zweierlei Arten zeigen: erstens im dogmatischen Bereich, wo das
menschliche Handeln im Spannungsverhältnis von Prädestinationslehre
und Willensfreiheit diskutiert wird, und zweitens im mystischen Bereich,
der eine Entwerdung (fanāʾ) des eigenen Personseins zugunsten der Einheit
Gottes (tawḥīd) kennt.227 Alle anderen Themenbereiche – wie etwa die
ambivalente Wesensnatur des Menschen, seine Bestimmung, Erschaffung
und Auferstehung sowie sein Verhältnis zu Mitmenschen und zu Gott –
fielen unter die Programmatik des Menschen vor Gott, weshalb sie eine
ethische Verhältnisbestimmung erforderten und entsprechend der Ethik
zuzuordnen seien.228

Bevor dieser Argumentationsfaden, der die disziplinäre Verortung der
theologischen Anthropologie innerhalb des islamischen Fächerkanons be‐
trifft, im nachfolgenden Unterkapitel eingehender vertieft werden soll, stellt
sich zunächst die Frage nach dem hier zugrundeliegenden Verständnis von
theologischer Anthropologie. Was die Autoren genau darunter verstehen,
lässt sich aufgrund fehlender definitorischer Aussagen nicht eindeutig be‐
stimmen. Jedoch lassen sich im Umkehrschluss von den Abgrenzungen
einige aussagekräftige Orientierungspunkte herleiten. Aus der scharfen Dif‐
ferenzierung der beiden Gottes- und Offenbarungsverständnisse wird deut‐
lich, dass nicht nur die Kernproblematik in der absoluten Transzendenz
Gottes verortet wird, sondern implizit der Anteil des Menschlichen am
Gottesbild resp. der Eintritt des Menschlichen in die göttliche Sphäre oder
vice versa als Kriterium für die Existenz einer theologischen Anthropologie
benannt wird. Antes – obschon bedeutend zurückhaltender als Sauer –
impliziert diesen Faktor der Gemeinschaft in und mit Gott in seiner Argu‐
mentationsführung und seinen spezifischen Beispielen aus dem kalām und
dem taṣawwuf. Am klarsten zeigt sich dies darin, dass er für die inhaltliche
Bestimmung der theologischen Anthropologie Gott und Mensch zwingend
durch die Konjunktion „und“ miteinander verknüpft sehen will.229 Die Ver‐

226 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S. 302.
227 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 13–18.
228 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 18–28. Zur Problematik, die sich für anthro‐

pologische Entwürfe insbesondere durch jene Konzepte stellt, die eine Form der
Aufgabe menschlicher Eigenschaften oder Identitätsmerkmale zur Folge haben, vgl.
Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S. 111; Schimmel (1977): Anthropologie, S. 148.

229 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S. 1.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

85

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bannung Gottes aus der irdischen Sphäre wie auch des Menschen aus der
transzendentalen Sphäre wird so als maßgeblicher Grund für das Fehlen
einer theologischen Anthropologie im Islam gewertet.

Dezidierter positioniert sich Sauer, dessen Verständnis von theologischer
Anthropologie auf drei Kriterien beruht: der in der Dreifaltigkeit verbürg‐
ten Beziehungshaftigkeit Gottes, der Inkarnation sowie dem personalen
Offenbarungsverständnis. Eine solche inhaltliche Bestimmung erscheint
nicht zuletzt aufgrund der Wechselwirkungen zwischen den Kriterien als
problematisch. Die Existenz einer islamisch geprägten theologischen An‐
thropologie wird hier folglich mit christologischen Argumenten entschie‐
den zurückgewiesen, da sie maßgeblich als angewandte Trinitätstheologie
verstanden wird.230 Konsequent weitergedacht wäre die theologische An‐
thropologie damit auch bei all jenen religiösen Weltanschauungen infrage
gestellt, die aus ihrer Denktradition heraus nicht christologisch und/oder
trinitarisch argumentieren können. Die Grundlegung und Entwicklung
einer theologischen Anthropologie an solche inhaltlichen Bedingungen zu
knüpfen, erscheint damit höchst exklusivistisch. Auch Leuze relativiert,
dass die theologische Anthropologie gerade nicht auf eine Verschmelzung
von Gott und Mensch hinausläuft:

Die Tatsache, dass der Mensch als Objekt des göttlichen Heilswillens [im
Christentum, E. I.-A.] eine größere Beachtung erfährt als im Judentum
oder im Islam, zieht nun allerdings nicht die Konsequenz nach sich, dass
die Distanz zwischen Gott und Mensch geringer würde. Im Gegenteil:
Das anthropologische Argument hat gerade die Funktion, auf diese Dis‐
tanz in ihrem unüberschaubaren Ernst hinzuweisen.231

Im gleichen Atemzug fügt er dann aber hinzu:

Man könnte in diesem Zusammenhang den Unterschied von Christen‐
tum und Islam so bestimmen, dass in dieser Religion die Differenz von
Gott und Mensch primär theo-logisch artikuliert wird, während sie für
jene primär anthropo-logisch zu verstehen ist. Während der Islam zu‐
nächst die Transzendenz Gottes akzentuiert und von da aus die Tatsache
erklärt, dass der Mensch Gott niemals erreichen kann, wird für die

230 Vgl. auch Greshake (1977): Menschsein als Berufung, S. 410.
231 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

86

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


christliche Theologie die Diastase von Gott und Mensch primär an der
verzweifelten Situation des Menschen deutlich.232

Was Leuze hier beschreibt, erscheint weniger als kategorische Verweige‐
rung oder grundsätzlicher Mangel, sondern als Würdigung einer Differenz,
die für ihren perspektivischen Blick an einem jeweils anderen Ort ansetzt.
Leuze sträubt sich hartnäckig gegen eine konfessionelle Monopolisierung
der Anthropologie und spricht jeder Religion von vornherein die Möglich‐
keit zu, Erkenntnisse über den Menschen zu artikulieren, die in anderen
Religionen gerade nicht formuliert werden könnten, weil entweder die
Voraussetzungen es nicht zuließen oder weil die Gewichtung der Aspekte
schlichtweg anders ausfalle.233 Angesichts dessen, dass selbst von den poly‐
theistischen Griechen in der Antike die Differenz zwischen Mensch und
Göttern aufrechterhalten worden sei, könne das Spezifikum einer monothe‐
istischen theologischen Anthropologie gerade nicht in der kleinstmöglichen
Differenz zwischen Gott und Mensch liegen.234 Theologisch forcierter for‐
muliert es Darius Asghar-Zadeh:

Dem prinzipiellen Ausgang von einer islamischen Transzendentozentrik,
die so stark ist, dass sie die Grenze zwischen dem höchsten Allmachtswe‐
sen und dem Menschen zur unüberwindbaren Demarkationslinie wer‐
den lässt, darf entschieden widersprochen werden: Über das qurʾānisch
aufweisbare ‚Nähe-Verdikt‘ [gemeint ist hier Koran 50:16, wonach Gott
dem Menschen näher ist als seine Halsschlagader, E. I.-A.] hinaus ist die
Verbundenheit zwischen Schöpfer und Geschöpf schon rein schöpfungs‐
theologisch unhinterfragbar, auch wenn die Rede von einem asymmetri‐
schen Dependenzverhältnis indispensibel bleibt und der Wille Gottes als
einziger Schöpfungsgrund angenommen werden muss. […] Der bleiben‐
de und zu wahrende Differenz-Status zwischen göttlicher Transzendenz
und menschlicher Immanenz ist dabei theologisch angemessen als onto‐
logisches Distinktions-, nicht aber als Distanzverhältnis zu würdigen,
was schon allein durch die theologische Notwendigkeit supraphysikali‐
schen Denkens deutlich sein dürfte.235

Asghar-Zadeh betont hier also die fortwährende schöpfungstheologische
Beziehung zwischen Gott und Mensch, die seit dem Schöpfungsakt gege‐

232 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.
233 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 261.
234 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 235.
235 Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 359–360.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

87

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ben ist und aus der heraus Gott dem Menschen seine Zuwendung willent‐
lich zuteilwerden lässt. Gerade deshalb schafft die dieser Beziehung inhä‐
rente Asymmetrie nicht Distanz, sondern lediglich Differenz. Leuze und
Asghar-Zadeh betonen folglich beide, dass eine theologische Anthropologie
keineswegs die Aufhebung der Differenz bezweckt. Nur wenn die theologi‐
sche Anthropologie diesem Umstand Rechnung trägt und die ontologische
Distinktion wahrt, wird sie auch den Anforderungen der Theologie gerecht.

3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre – (k)ein
Thema für den kalām?

Ein weiteres Problemfeld stellt die unklare disziplinäre Zuordnung der
Anthropologie innerhalb des islamisch-theologischen Fächerkanons dar.
Gemessen am Anteil, wie stark menschenbezogene Sachverhalte behandelt
wurden, formulierten manche Autorinnen und Autoren ein Urteil über
die Nähe der unterschiedlichen Disziplinen des islamisch-theologischen
Wissenschaftskanons zum Feld der Anthropologie: So wurde der taṣaw‐
wuf grundsätzlich als anthropophile Disziplin klassifiziert, während deren
Anteile in falsafa, fiqh und kalām als geringer eingeschätzt wurden.236

Gegenwärtig hat sich insbesondere die praktisch ausgerichtete Theologie,
namentlich die Bereiche Religionspädagogik und Seelsorge, mit je eigener
Schwerpunktsetzung hervorgetan, die anthropologische Forschung voran‐
zutreiben.237

Vergleichsweise häufig wird jedoch für die besagte Anthropologie im
Islam eine ethische Prägung geltend gemacht.238 Mancherorts – wie etwa
bei Sauer und Antes, ferner auch bei Hagemann – wird dabei eine schar‐
fe Trennlinie gezogen und Ethik von Theologie, hier spezifischer verstan‐
den als kalām, abgegrenzt. Durch die dezidierte Unterscheidung der Kon‐

236 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 244–246.
237 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Behr (2014): Menschenbilder; Behr

(2010): Muslim sein; Ulfat (2019): Theologisch-anthropologische Grundlagen; As‐
lan et al. (2015): Islamische Seelsorge; vgl. auch diverse Artikel in folgenden Sam‐
melbänden Behr/Ulfat (Hrsg.) (2014): Zwischen Himmel und Erde; Sarıkaya/Bäu‐
mer (Hrsg.) (2017): Aufbruch zu neuen Ufern; Khorchide/Karimi (Hrsg.) (2016):
Was ist der Mensch; Badawia et al. (Hrsg.) (2020): Grundlagen muslimischer Seel‐
sorge; Uçar/Blasberg-Kuhnke (2013): Islamische Seelsorge.

238 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott; Leuze (1994): Christentum und Islam; Sauer
(2004): Christentum und Islam; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen; aber auch bei
muslimischen Autoren, vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

88

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellationen Gott und Mensch, die Antes als theologische Anthropologie
identifiziert, versus Mensch vor Gott, die er als Ausdruck einer ethischen
Anthropologie versteht, wird deutlich, dass er diese beiden Formen nicht
miteinander gleichsetzt.239 Kritisch hinterfragen ließe sich hier, warum eine
Verhältnisbestimmung wie jene des Menschen vor Gott für den Bestand
einer theologischen Anthropologie unzulänglich sein soll oder warum diese
nicht zumindest als eine Unterkategorie unter dem Dach der Konjunktion
„und“ erachtet werden kann.

Ähnlich verhält es sich bei Sauers Einschätzung, welcher der Anthropo‐
logie im Islam lediglich innerhalb der Ethik Entfaltungsmöglichkeiten zuge‐
steht, ohne Letztere jedoch näher zu bestimmen.240 Diesbezüglich bleibt
zum einen weitgehend unklar, welche Disziplin oder welcher Strang des
islamischen Wissenschaftskanons mit Ethik gemeint ist. In Frage kommen
etwa die Disziplin der islamischen Normenlehre fiqh, insbesondere inner‐
halb der muʿamalāt-Diskurse,241 die als weitgehend autonom erachtete Sub‐
disziplin ʿilm al-aḫlāq242 oder auch adab,243 der weitgehend als Literaturgat‐
tung über die Verhaltensetikette aufgefasst wird.244 Neben der fehlenden
Genauigkeit resp. Referenz auf die Disziplintermini des islamisch-theologi‐
schen Fächerkanons wird hier darüber hinaus auch der Eindruck erweckt,
dass Ethik der (Systematischen) Theologie entgegenstehen würde, statt sie
beide als Bestandteile unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien
zu betrachten, die in einer logischen Beziehung zueinander stehen. Denn
nach der islamischen Eigenlogik ist etwa fiqh genauso Bestandteil theologi‐
schen Nachdenkens wie etwa kalām, tafsīr oder ʿilm al-aḫlāq.245

Hinsichtlich der denkbaren Zuordnungsbereiche positioniert sich der
katholische Systematiker Ludwig Hagemann hingegen klar. So sieht auch
er Anthropologie nicht als Teilbereich der Theologie, sondern verortet sie
mit Verweis auf ihre ethischen Konsequenzen dezidiert im Feld des fiqh.246

239 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12.
240 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.
241 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben.
242 Vgl. Tautz (2007) Interreligiöses Lernen, S. 235; Antes (1980): Ethik im Islam,

S. 195–197.
243 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 131; Antes (1980): Ethik im

Islam, S. 195–197; Kraemer (1986): Humanism, S. 10–11.
244 Derweil stellen sich ähnliche Probleme für die Ethik wie für die theologische

Anthropologie; vgl. auch Schmid (2013): Islam im europäischen Haus, S. 184–186;
Fakhry (1994): Ethical theories.

245 Vgl. dazu auch Kapitel 1.3 dieser Arbeit.
246 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 128, 140.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

89

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seine Zuordnung erfolgt über die Identifikation einiger zeitgenössischer
Problemfelder, so etwa der Menschenrechte oder Genderfragen, die er als
dringliche Aufgaben für die zeitgenössische theologische Anthropologie im
Islam zuspitzt.247 In seiner Terminologie scheint auch er mit Theologie kei‐
nen breiten islamischen Wissensbestand im Sinne der al-ʿulūm al-islamīya
vor Augen zu haben, unter dessen Dach auch fiqh zu verorten wäre, son‐
dern spezifischer kalām zu meinen.

Im Kontext dieser Fächergrenzen macht Antes – neben dem bereits prä‐
sentierten Argument der Distanz – einen weiteren Punkt stark, der besser
nachvollziehen lässt, warum Anthropologie so vehement aus der Theologie
ausgeklammert wird:

Anders als im Christentum ist eben im Islam die Anthropologie kein
Thema der Theologie (kalām). Theologie ist hier ‚die Rede von Gott‘,
und dies bedeutet konkret: eben nur von Ihm. Anthropologie hingegen
ist ‚die Lehre vom Menschen‘. Der Abstand zwischen beiden ist nahezu
ebenso groß wie die Kluft, die Gott und die Menschen trennt. Kein
Mittler vermag diesen Abstand zu mindern oder gar zu überbrücken.248

Demnach schließen sich Theologie und Anthropologie deshalb aus, weil
Erstere die Lehre von Gott und Letztere die Lehre vom Menschen behand‐
le. In diesem Argument hallt ein begrifflich wie auch inhaltlich problemati‐
sches Verständnis von Theologie und Anthropologie wider. Zum einen ori‐
entiert sich die postulierte Abgrenzung an hierzulande gängigen Begriffen
wie Theologie und Anthropologie und deren griechischer Wortherkunft.
Von der Etymologie her geleitet, mag Theologie klar auf eine Gotteslehre
verweisen, im arabischen Terminus kalām hingegen ist dieser Verweis ety‐
mologisch nicht enthalten.249 Damit wird auf begrifflicher Ebene gerade die
im kalām enthaltene Offenheit ignoriert, insofern in seiner wörtlichen Be‐
deutung lediglich ein systematisches Streitgespräch angezeigt wird. Damit
einher geht zum anderen, dass der Untersuchungsgegenstand lediglich an‐
hand formaler und sprachlicher statt inhaltlicher Kriterien zugeordnet und
bestimmt wird, indem schlichtweg – und einzig – theos zum Gegenstand

247 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 131–139.
248 Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12–13, Hervorhebung im Original.
249 Dennoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass im Türkischen der Begriff ilahiyat

als Lehre von Gott existiert, der als begriffliches Pendant zu Theologie fungiert,
sowie im arabischen Raum ʿilm al-tawḥīd als Synonym zu kalām verwendet werden
kann und begrifflich etwa einer Wissenschaft vom Monotheismus entspricht. Zur
Problematik dieses Begriffs vgl. Öztürk (2018): Contribution.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

90

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Theologie und anthropos zum Gegenstand der Anthropologie erklärt
wird. Die islamische Terminologie orientiert sich daher stärker an der
formalen Struktur des – dialektischen – Theologietreibens als am Inhalt.250

Gerechtfertigter hingegen ist Antes in späteren Publikationen formulier‐
ter Einwand. Denn was in seinen früheren Aufsätzen noch als etymologi‐
sche Erklärung wirkt, präzisiert er dort als theologiegeschichtliches Argu‐
ment, insofern er die inhaltliche Fokussierung des kalām auf die Gottesleh‐
re anspricht.251 Gerade in der Gegenwart, in der das Christentum wie nie
zuvor anthropologische Ansätze verfolge, falle, so Antes, der Unterschied
zur Systematischen Theologie im Islam auf, die ihren Fokus immer noch
auf die Debatte über das Wesen und die Attribute Gottes richte.

Mag dies tendenziell über weite Teile und lange Zeit für die islamisch-
theologische Geschichte gegolten haben, muss klar festgehalten werden,
dass der frühe kalām breiter aufgestellt war und auch Fragen zu Schöpfung,
Prophetie, dem Verhältnis von Gemeinschaft und Individuum sowie zu
Willensfreiheit und Vorherbestimmung und entsprechend auch Menschen‐
bildern, die sich jeweils aus den theologischen Überzeugungen ergaben,
erörtert hat.252 Allerdings ist diskutabel, ob diese frühen Diskussionen über
diese Themen aus einem anthropologischem Erkenntnisinteresse heraus
betrieben wurden.253 Zweifellos dagegen sind spätestens seit dem 20. Jahr‐
hundert Bestrebungen zu verzeichnen, den kalām neu zu formieren und
sich verstärkt anthropologischer Fragestellungen anzunehmen.254 Unter
dem Namen ʿilm al-kalām al-ǧadīd wird seither jene Forschung subsu‐
miert, die den Menschen mit seinen Anfragen und Bedürfnissen zum Aus‐
gangspunkt theologischer Reflexionen macht und sich der systematischen
Erschließung von zeitgenössisch dringlichen Anliegen, insbesondere gesell‐
schaftlichen Herausforderungen, widmet.255 Spätestens neuzeitlich hat sich
also das Themenspektrum (noch weiter) geöffnet, sodass Antes’ Argument

250 Vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 857; van Ess (2018): Disputationspraxis.
251 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S. 207; dazu auch Kraemer (1938): Christian Messa‐

ge, S. 220–221
252 Vgl. van Ess (1991): Theologie und Gesellschaft, der manche Kapitel seines Stan‐

dardwerks gar mit „Anthropologie“ betitelt. Dies ist Antes auch bewusst, da er
u. a. das Beispiel des Spannungsfeldes von Prädestination und Willensfreiheit selbst
anspricht; vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.13–18.

253 Vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.
254 Vgl. Kapitel 1.3 für einen kurzen historischen Überblick sowie Kapitel 3.3 für ein

Beispiel des neuen kalām; vgl. ferner Öztürk (2018): Contribution; Wielandt (2016):
Main Trends.

255 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 713.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

91

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an Gewicht verliert. Darüber hinaus übersieht die von Antes implizierte
Definition von Theologie mittels eines Materialobjekts neuere Entwicklun‐
gen, die eine Definition anhand ihres Formalobjekts anstreben, womit
nicht mehr der Gegenstand, sondern die Perspektive zum entscheidenden
Kriterium wird.256 Damit können potentiell alle Themen Gegenstand der
Systematischen Theologie werden – nicht nur theos.

Präziser dagegen hält die katholische Religionspädagogin Monika Tautz
fest, dass die theologische Anthropologie als eigenständige Disziplin inner‐
halb der Islamisch-theologischen Studien bedeutungslos und das Problem‐
bewusstsein für die Thematik erst vereinzelt aufgekommen sei.257 Diese
Beobachtung ist dahingehend zutreffend, dass es unter dem Dach der
Islamisch-theologischen Studien keine eigene Teildisziplin gibt, die vom
Namen oder von ihren Inhalten her mit einer theologischen Anthropologie
gleichzusetzen wäre. Zu hinterfragen hingegen ist, ob sich die theologische
Anthropologie notwendigerweise als Teildisziplin konstituiert haben muss,
um von ihrer Existenz sprechen zu können.258 Im Gegensatz zu ihren
Wissenschaftskollegen umreißt Tautz ihr Verständnis von theologischer
Anthropologie expliziter:

Sowohl Muslime als auch Christen wissen sich unter dem An-Spruch
Gottes. Damit sind alle Fragen nach dem Menschen Fragen nach Gott
und seiner Beziehung mit den Menschen, so wie umgekehrt alle Fragen
nach Gott Fragen nach dem Menschen sind. Über den anthropologi‐
schen Zugang wird also das Verhältnis von Gott und Mensch beschrie‐
ben, wenn auch aus der Perspektive des sich unter dem An-Spruch
Gottes verstehenden Geschöpfes Mensch.259

Demzufolge verdankt sich der anthropologischen Wende die Einsicht, dass
jede Aussage über Gott auch eine Aussage über den Menschen enthält.260

Warum nun alle Fragen nach Gott gleichzeitig Fragen nach dem Menschen
sein sollen, mag für das muslimische Publikum auf den ersten Blick weder

256 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 72.
257 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167, Anm. 3; vgl. auch Asghar- Zadeh

(2017): Menschsein, S. 355–356. Tautz widmet sich im weiteren Verlauf unterschied‐
lichen Begriffen, die für das Menschenbild und Ethos wichtig sind und in Kapi‐
tel 3.2.2 dieser Arbeit weiter vertieft werden.

258 Vgl. auch Schmid (2013): Islam im europäischen Haus, S. 184–186, der dieselbe
Problematik für den Bereich Sozialethik beschreibt.

259 Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167.
260 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 15.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

92

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allgemeinverständlich noch schlüssig sein. Womöglich mutet eine solche
Formulierung in seinen Ohren gar erneut wie ein christologischer Verweis
an. Dies ist jedoch keineswegs gemeint. Vielmehr verweist der vermeintlich
kontradiktorische Schluss, dass jede Aussage über Gott auch eine Aussage
über den Menschen darstellt, auf drei Einsichten: Erstens kann der Mensch
Gott nur in seinen eigenen, eben menschlichen Begriffen ausdrücken.
Zweitens haben jegliche Aussagen über Gott nur innerhalb seines menschli‐
chen Erkennens und Verstehens Relevanz und erst von da aus das Potential,
für ihn an existentieller Bedeutung zu gewinnen. Drittens bezieht sich
Gott in nahezu allem, was er über sich selbst aussagt, auf den Menschen.
Spricht Gott also beispielsweise davon, dass er barmherzig ist, erbarmt er
sich der Menschen.261 Folglich geht es in der theologischen Anthropologie
darum, aufzuzeigen, wo und wie das Bild Gottes und das Bild des Men‐
schen aufeinander bezogen sind.262 Dies bedeutet, dass jede Aussage über
Gott stets Implikationen über den Menschen beinhaltet, die in Form einer
theologischen Anthropologie explizit gemacht werden können. Obwohl ein
solcher perspektivischer Zugang für die islamische Tradition unüblich sei,
führe, so Tautz, der einzige Weg zu einer Anthropologie im Islam über die
Theologie.263 Damit vertritt sie eine offenere Definition von theologischer
Anthropologie, die nicht bei der Transzendenz Halt macht, sondern sich
gerade über die Theologie einen Weg zur Anthropologie hin bahnen möch‐
te. Diesem Verständnis zufolge geht es in der theologischen Anthropologie
nicht um das Ausmaß einer vermeintlich ontologischen Annäherung von
Gott und Mensch, sondern um die Frage nach den gegenseitigen Bezügen
wie auch Wechselwirkungen von Theologie und Anthropologie.

3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik – ein Selbstwiderspruch?

Auffallend häufig wird die theologische Anthropologie im Islam aus mus‐
limischer wie auch aus nicht bekenntnisorientierter Warte heraus als theo‐
zentrisch klassifiziert.264 Besonders prominent findet sich dies etwa beim

261 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S. 15; Hanafi (1972): Théologie ou
anthropologie.

262 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S. 10.
263 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167–168.
264 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 170; Khoury (2006): Mensch, S. 416;

Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 375; Boumaaiz et al. (2013):
Bin ich nicht Euer Herr, S. 103; Takım (2007): Koranexegese, S. 293.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

93

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


katholischen Systematiker Ludwig Hagemann, der die Existenz einer theo‐
logischen Anthropologie im Islam wie Tautz nicht grundsätzlich anzweifelt,
sondern sich auf deren inhaltliche Merkmale fokussiert. So gesteht er dem
Islam eine Zuwendung Gottes in die irdische Sphäre zu, die einerseits
mittels Offenbarung erfolge, die eine von Gott initiierte Relation zum Men‐
schen beschreibe und im Koran als seinem Willensausdruck münde, und
andererseits mittels Schöpfung geschehe, welche Gott als Zeichen seiner
Allmacht und Barmherzigkeit dem Menschen zur Nutznießung bereitstel‐
le.265 Diese schöpferische und erhaltende Tätigkeit stelle Gottes Tor zur
Immanenz dar, weshalb sein Verhältnis zur Welt nicht nur transzendent,
sondern auch immanent sei.266 Damit nimmt Hagemann eine differenzier‐
tere Sicht auf die Transzendenz ein, weshalb bei ihm nicht die Frage, ob
überhaupt, sondern welche Art von Anthropologie im Fokus steht. Damit
verlagert er den Fragehorizont auf deren Prägung und innere Struktur.

Für Hagemann stellt der Monotheismus nicht nur die Grundlage für
das muslimische Gottesverständnis, sondern auch für das Verständnis des
Menschen und damit folglich auch für die Anthropologie dar. Deren Kern
findet er in einer Weltauffassung, in der Gott von der diesseitigen Schöp‐
fung bis hin zur eschatologischen Vollendung den stetigen Bezugspunkt des
Menschen darstellt.267 Er beschreibt so eine Anthropologie, die – wie er in
seinem Titel Mein Leben und mein Sterben gehören Gott andeutet – wesent‐
lich eschatologisch ausgerichtet ist und auf eine Theozentrik hinausläuft:

Die theozentrische Anthropologie des Islam, die strikte Gottbezogenheit
des Menschen, ist der Kerninhalt des islamischen Menschenverständnis‐
ses. Sein Menschenbild ist zutiefst geprägt von seiner Gottesvorstellung:
Nicht der Mensch an sich steht im Mittelpunkt, sondern Gott in seiner
schöpferischen und seinserhaltenden Güte und Barmherzigkeit.268

Theozentrik wird hier als umfassende Hinordnung auf Gott verstanden
und auf ein Verständnis vom Menschen bezogen, das gänzlich von Gott
her entworfen und bestimmt wird, sodass dieser in seinem Dasein, ja in

265 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 125. Während Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S. 359–360, die schöpfungstheologische Zuwendung
betont, erwähnt Hagemann auch die offenbarungstheologische, die er jedoch im
weiteren Verlauf nicht eigens berücksichtigt.

266 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 124–125.
267 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 125–130.
268 Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 140.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

94

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jeglichen Bereichen und Ausdrucksformen seines Lebens von Gott abhän‐
gig ist.269

Obschon diese theozentrische Prägung durchgehend stehen gelassen und
nicht weiter problematisiert wird, ließe sich kritisch rückfragen, ob die
bei der Transzendenz formulierte Problematik dadurch womöglich nur ver‐
schoben wird. Klingt eine theozentrische Anthropologie nicht bereits wie
ein Selbstwiderspruch? Denn die neuzeitliche Wende zur Anthropologie
zeichnet sich gerade durch eine Diesseitsorientierung und Neujustierung
der Stellung des Menschen im Kosmos aus, wo er in seiner empirischen
wie auch meta-empirischen Qualität zum Dreh- und Angelpunkt wurde.270

Besonders im Kontext der Offenbarungskritik wurde die Anthropozentrik
zu einem schlagkräftigen Leitmotiv.271 Entsprechend wird die anthropologi‐
sche Wende von einer Hinwendung zum Menschen getragen, sodass sich
zwangsläufig die Frage stellt, ob eine theozentrische Orientierung das An‐
liegen einer Anthropologie nicht grundsätzlich torpediert.

Bemerkenswert ist, dass sich zur Bedeutung der Begriffe Theozentrik
und Anthropozentrik in den islambezogenen Diskursen zur theologischen
Anthropologie genauso wenig Reflexionen finden lassen wie zur Frage, wie
sich Anthropologie und Anthropozentrik zueinander verhalten und ob das
Adjektiv anthropologisch schlichtweg durch anthropozentrisch austausch‐
bar ist. Reflexionen zur Anthropozentrik sind vor allem im Kontext der
Umweltethik erarbeitet, kritisiert und weiterentwickelt worden. Ein Blick
in die entsprechende Literatur zeigt ein schärferes Profil des Begriffs: So
wird mit Anthropozentrik – wie die Wortbestandteile bereits etymologisch
andeuten – eine Betrachtungsweise bezeichnet, die den Menschen in den
Mittelpunkt stellt und infolgedessen auf seine Interessen, Bedürfnisse und
Vorteile hin ausgerichtet ist.272 Begründet wird diese Position mit der An‐
sicht, dass der Mensch Person und nicht Sache ist, woraus gefolgert wird,
dass der Mensch als moralisches Wesen nicht nur einen Eigenwert besitzt,
sondern es auch außerhalb des Menschen keine Handlungsgründe geben
kann.273 Während es nun Vorstöße gibt, die anthropozentrische Sichtwei‐
se relational und selbstkritisch zu gestalten und in der Folge unter dem

269 Vgl. Khoury (2006): Mensch, S. 416.
270 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S. 15.
271 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S. 13–14.
272 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S. 121; Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Ver‐

antwortung, S. 23.
273 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S. 122.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

95

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neologismus Anthroporelationalität zu verankern,274 ist der Anthropozen‐
trismus dort problematisch, wo er dem, was außerhalb des Menschen ist,
keinen eigenen Wert mehr zuspricht, sondern alle Sachverhalte stets nach
dem Nutzen für den Menschen bemisst und ihn zum Maß aller Dinge
erklärt.275 Dadurch wird ein hierarchisierendes wie auch dualistisches Prin‐
zip impliziert, insofern der Mensch von seiner Um-Welt unterschieden
wird, ohne in gebührendem Maße als Bestandteil seiner Mit-Welt verortet
zu werden.276 Die Gefahr liegt folglich im Potential einer selbstdefinitori‐
schen und egozentrischen Prägung mit all jenen implizierten, potentiell
schwerwiegenden Folgen eines selbstverherrlichenden und -überhöhenden
Verhaltens. Gleichzeitig birgt die gegenpolige Extremposition die Gefahr,
den Menschen als unbedeutend für diese Welt zu diffamieren und zu rela‐
tivieren.277 So erstaunt es nicht, dass anthropozentrische Modelle vielfach
aus einer Benachteiligung oder Abwertung des Menschen heraus entstan‐
den sind.278 Insofern Anthropozentrismus ergo eine Zentrierung auf den
Menschen bezeichnet, droht dieser potentiell, seine Ausrichtung auf Gott
hin zu verlieren. Entsprechend steht der Islam hier wiederum vor einem
vermeintlichen Ausschlusskriterium, der ihn diesen Schritt nicht mitgehen
lässt.

Auf diese Abgrenzung zum Anthropozentrismus wird auch von manch
einem muslimischen Theologen, etwa dem Koranwissenschaftler Abdullah
Takım, dezidiert Wert gelegt:

Der Mensch wird im Koran als ein Lebewesen beschrieben und verstan‐
den, der [sic!] von Gott abhängig ist und sich nur durch Gott definieren
kann, weil Gott sein Schöpfer ist und er von Natur aus auf Gott ausge‐
richtet ist (fiṭrat Allah). Aus diesem Grunde ist auch das Weltbild des Ko‐
rans nicht ‚anthropozentrisch‘ wie in der vorislamischen Zeit (ǧahilīya),
sondern ‚theozentrisch‘ aufgebaut.279

Die Thematik, inwiefern der Koran theozentrisch ist und ob mit dem
vorislamischen Anthropozentrismus nicht eher ein selbstverherrlichender

274 Vgl. Vogt (2021): Christliche Umweltethik, S. 32, 52–53, 329–337.
275 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 23.
276 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 23; Brandt (2000): Von

der Umwelt zur Mitwelt, S. 47–49, beides anhand des Beispiels zur bioethischen
Verantwortung.

277 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 33.
278 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 29.
279 Takım (2007): Koranexegese, S. 293, Hervorhebungen im Original.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

96

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Egozentrismus gemeint ist, einmal zurückgestellt, stellt sich hier die Frage:
Ist die anthropologische Wende aus einer islamisch-theologischen Warte
heraus nicht zu vollziehen, weil sie eine Hinwendung zur Anthropozentrik
bedingt? Oder anders formuliert: Ist eine theologische Anthropologie mit
einer Anthropozentrik gleichzusetzen?

Ein Blick in bereits bestehende theologische Konzeptionen zeigt: Die mit
den Schriften Karl Rahners angestoßene anthropologische Wende inner‐
halb der katholischen Theologie versteht sich gerade nicht als Bestrebung,
den Menschen solipsistisch in den Fokus des theologischen Denkens zu
rücken. Vielmehr liegt ihr ein Verständnis zugrunde, wonach Theozentrik
und Anthropozentrik keine Gegensätze bilden. Zwar kann der Islam der
christozentrischen Ausrichtung dieser Begründung nicht folgen, die es dem
Christentum ermöglicht, von sich zu sagen, dass es zugleich theozentrisch
und anthropozentrisch ist. Doch ist diese Argumentation gerade dann auf
den Islam applizierbar, wenn sie nicht als inkarnatorisches Phänomen ver‐
standen wird, sondern in dem Sinne, dass der Mensch sein Menschsein
umso stärker verwirklicht, je näher er auf Gott zugeht.280 So widerspricht
die theologische Anthropologie fundamental der Auffassung, dass dort,
wo Gott ist, der Mensch weichen müsse, wie umgekehrt auch jener, dass
dort, wo der Mensch ist, Gott keinen oder wenig Platz habe.281 Solche auf
gegenseitigem Ausschluss fußenden Betrachtungsweisen entspringen einem
Entweder-oder-Denken, das nur Schwarz oder Weiß kennt. Doch ist ein
solches Konkurrenzdenken als theologischer Ausgangspunkt hochgradig
problematisch. Der Mensch ist keine Konkurrenz für Gott, schon gar nicht
für einen allmächtigen. Eine Zuwendung zum Menschen hat keine Abwen‐
dung von Gott zur Folge. Vielmehr handelt die Theologie stets auch vom
Menschen, genauso wie die Anthropologie implizit die Frage nach Gott
enthält, die sich – mit Kant gesprochen – darin ausdrückt, worauf der
Mensch hoffen darf.282

In der Theologie als bekenntnisorientierter Wissenschaftsdisziplin kann
es nicht darum gehen, Gott aus ihrer Weltsicht zu verbannen. Deshalb
wohnt wohl jeder der monotheistischen Religionen – und vielleicht auch
darüber hinaus – ein theozentrisches Momentum im Sinne eines Auf-Gott-

280 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 182.
281 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 182.
282 Vgl. Kant (1968): Logik, S. 21–25.

3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?

97

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ausgerichtet-Seins inne.283 Die theologische Anthropologie handelt entspre‐
chend nicht von der Frage, ob Gott Teil des Denksystems ist, sondern
vielmehr von der Richtung: Die Blickrichtung wird so umgepolt, dass
die Betrachtungsweise ausgehend vom Menschen zu Gott hin geht.284 Si‐
cherlich ist der Koran inhaltlich nicht in dem Sinne anthropozentrisch
ausgerichtet, dass er den Menschen als Maß aller Dinge erklärt. Inwiefern
er als Offenbarung hingegen auf den Menschen hin ausgerichtet und damit
anthropologisch orientiert ist, kann erst in Teil II näher beurteilt werden.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

Den im vorhergehenden Kapitel vorgestellten problematisierenden bis hin
zu negierenden Stimmen steht ein breites Spektrum islamwissenschaftli‐
cher wie auch islamisch-theologischer Positionen gegenüber, die dem Vor‐
handensein einer theologischen Anthropologie im Islam offener gegenüber
eingestellt sind. Gerade in den letzten Jahren ist eine gesteigerte Aufmerk‐
samkeit gegenüber der Thematik zu verzeichnen, die sich etwa in der
Durchführung wissenschaftlicher Fachtagungen – wohlgemerkt innerhalb
kürzester Zeitintervalle und auf geballtem geographischem Raum285 – oder
auch in einem markanten Anstieg akademischer Veröffentlichungen zum
Themenfeld zeigt.286

283 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 375, der sowohl Islam als
auch Christentum als theozentrisch bezeichnet.

284 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 1; Krötke (1998): Anthro‐
pozentrik, S. 530.

285 Beispielhaft sei verwiesen auf folgende Tagungen: 2015 in Münster unter dem Titel
Menschenbilder – Wertebilder. Christlich-islamischer Dialog zu sozialethischen Fra‐
gen; 2018 in Freiburg i. Üe. unter dem Titel Between God and Mankind. Chances and
Challenges of Islamic Anthropologies; 2018 in Tübingen unter dem Titel Theological
Anthropology in Interreligious Perspective; 2019 in Erlangen-Nürnberg unter dem
Titel Das Menschenbild im islamischen Denken – Klassische und moderne Ansät‐
ze; 2022 in Erlangen-Nürnberg unter dem Titel Menschenbild in der islamischen
Theologie zwischen Tradition und Moderne; vgl. Links zu den Programmen und
Konferenzberichten am Ende der Bibliographie.

286 Stellvertretend vgl. folgende Sammelbände und Monographien der letzten Jahre:
Selçuk/Thurner (Hrsg.) (2019): Mensch in Christentum und Islam; Sperber (2018):
Die anthropologischen Aspekte; Braun/Çiçek (Hrsg.) (2017): New Approaches; Sej‐
dini et al. (2017): Mensch werden; Asghar-Zadeh (2017): Menschsein; Renz (2002):
Mensch unter dem An-Spruch Gottes; vgl. auch Kapitel 1.1 dieser Arbeit.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

98

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der bejahenden Literatur wird unter dem Schlagwort „Anthropologie“
– mal alleinstehend,287 mal als islamisch,288 religiös289 oder theologisch290

betitelt, in manchen Fällen gar als theologisch-anthropologisch291 um‐
schrieben – eine Bandbreite an unterschiedlichen Themen und Diskursen
zusammengefasst. Bis auf wenige Ausnahmen292 wird hier – wie schon bei
den Gegenstimmen – der entsprechende Terminus keiner definitorischen
Präzisierung unterzogen, sondern kurzum mit dem Begriff Menschenbild
gleichgesetzt.293 Angesichts des immer noch stetig wachsenden und aus‐
ufernden Umfangs an Publikationen über den Menschen – sei es in Form
von überblicksartigen Gesamtschauen, Rekonstruktionen von Entwürfen
konkreter Menschenbilder bei bestimmten Autoren oder spezifischer Ein‐
zelaspekte –, muss sich diese Arbeit auf eine exemplarische Darlegung
in Form ausgewählter Literatur beschränken. Für die Auswahl erscheinen
hier spezifische Autoren weitaus weniger sinnvoll als Argumentationsmus‐
ter. Denn der Diskurs lässt zwei Auffälligkeiten erkennen, die auch der
Strukturierung dieses Kapitels zugrunde gelegt werden sollen: Zum einen
findet sich ein theologiegeschichtlicher Zugang, der vornehmlich, aber kei‐
neswegs ausschließlich von der islamwissenschaftlichen Forschung verfolgt

287 In der Regel mit nachgestelltem „im/des Islam“; vgl. Schimmel (1955): Anthropo‐
logie, S. 140, 149, veröffentlicht in einem Sammelband, der wiederum von einer
religiösen Anthropologie spricht; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr,
S. 101, die jedoch auch von theozentrischer, S. 103, und monotheistischer, S. 104,
Anthropologie sprechen.

288 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S. 97; Hagemann (1999): Mein Leben und mein
Sterben, S. 121; Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 234; Schulze (2015): Koran,
S. 417.

289 Vgl. Bouman (1989): Gott und Mensch, S. IV.
290 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Bakker (1965): Man in the Qurʾān, S. XI–

XII, insbesondere Anm. 2; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167, die jedoch
auch auf S. 168, 170, 179 von islamischer Anthropologie, auf S. 169 von monotheisti‐
scher Anthropologie und auf S. 170 von theozentrischer Anthropologie spricht.

291 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 92; Asghar-Zadeh (2017): Mensch‐
sein, S. 67.

292 Wie etwa Behr (2014): Menschenbilder, S. 490, der theologische Anthropologie be‐
schreibt als „religiös begründetes Menschenbild, das sich gesellschaftlich durchsetzt
– und zwar nicht so sehr durch kultur- und ordnungspolitische Maßnahmen, son‐
dern durch seine Überzeugungskraft in die jeweiligen Gesellschaften hinein“; oder
Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 49, die den Begriff Anthropologie durch die
Klammerbemerkung „unser Menschenbild“ erklären.

293 Jedoch nicht mehr wie bei Behr (2014) und Sejdini et al. (2017), wo „Menschenbild“
als explizites Definiens aufgeführt wird, sondern implizit im Fließtext; vgl. etwa
Schimmel (1955): Anthropologie, S. 140; Wielandt (1994): Mensch, S. 97.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

99

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird und diskursive Bezüge zu Personen oder Themen aufweist, zum an‐
deren eine exegetisch-systematische Ausrichtung, die mehrheitlich, aber
ebenso wenig ausschließlich im Forschungsinteresse der Islamisch-theolo‐
gischen Studien steht und die Herausarbeitung von Begriffen und Konzep‐
ten anstrebt. Entsprechend kann es im Folgenden in keiner Weise darum
gehen, all jene inhaltlichen Ergebnisse und Diskurslinien zusammenzutra‐
gen, die jemals innerhalb der islamischen Denktradition über das Mensch‐
sein entwickelt wurden. Vielmehr liegt der Fokus darauf, die vorhandene
Literatur danach zu sichten, was vom affirmierenden Standpunkt aus als
theologische Anthropologie identifiziert wird und welche definitorischen
Verständnisse, inhaltlichen Strukturierungen und perspektivischen Schwer‐
punktsetzungen anzutreffen sind.

3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches
Unterfangen?

Ein Teilbereich der affirmativen Forschung kennzeichnet sich durch die
gezielte Bezugnahme auf muslimische Persönlichkeiten aus unterschiedli‐
chen Epochen der Geschichte, die in ihren Schriften Ansichten über den
Menschen formuliert haben. Mit Verweis auf Referenzwerke von Ibn Sīnā
(980–1037),294 al-Ġazālī (1058–1111),295 Ibn ʿArabī (1165–1240),296 ʿAbdul‐
karīm al-Jīlī (1365–1424),297 Muḥammad Iqbāl (1877–1938),298 ʿĀʾiša ʿAbd
ar-Raḥmān (1913–1998), die unter dem Pseudonym Bint aš-Šāṭiʾ schrieb,299

oder Murtaẓā Muṭahharī (1919–1979)300 – um nur einige mehr oder minder
bekannte Namen zu nennen – wird der Beleg erbracht, dass sich Muslime
kontinuierlich durch die Geschichte hindurch mit dem Menschen und
seinen Charakteristika auseinandergesetzt haben.

Ein weiterer Teilbereich der affirmativen Auseinandersetzung erfolgt
durch Bezugnahme auf theologiegeschichtliche, meist frühislamische Dis‐
kurse. Mit Blick auf die islamisch-theologische Geistesgeschichte wird auf‐
gezeigt, dass – trotz verbreiteter theozentrischer Fokussierung – bereits

294 Vgl. Adamson (2023): Ibn Sīnā.
295 Vgl. Al-Daghstani (2015): Al-Ghazzālī und die transzendentale Anthropologie.
296 Vgl. Rahmati (2007): Mensch.
297 Vgl. Biesterfeldt (212): Perfect Man; Morrissey (2020): Sufism.
298 Vgl. Iqbal (1962): The Reconstruction.
299 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S. 561–564.
300 Vgl. Muṭahharī (1983): Human Being in the Quran.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

100

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in frühislamischer Zeit Fragestellungen behandelt wurden, die heute klassi‐
scherweise dem anthropologischen Feld zugeordnet werden. Hierzu gehö‐
ren etwa Fragen nach der Willensfreiheit des Menschen, seiner Ontologie,
seiner (Sonder-)Stellung im Kosmos, dem Sitz und Stellenwert der Ver‐
nunft, aber auch nach Verhältnisbestimmungen wie etwa jener von Körper,
Geist, Seele, Herz und Intellekt.301

Solche autorenzentrierten und diskursorientieren Forschungsstränge
sind weitgehend historisch sowie deskriptiv-analytisch angelegt und prä‐
sentieren Deutungen über den Menschen in Geschichte und Gegenwart.302

Simpel wie effektiv wird die Existenz einer theologischen Anthropologie
mit dem Argument besiegelt, dass es in der islamischen Geistesgeschichte
sowohl Denker und Denkerinnen wie auch Diskurse gab und gibt, die
eine Reflexion über unterschiedliche Aspekte des Menschseins erkennen
lassen. Ergo erfolgt der Beleg für die Affirmation nicht explizit begründend,
sondern implizit durch Verweise auf die Geschichte.

Mag eine solche Sichtweise auf theologische Anthropologie auf den ers‐
ten Blick plausibel erscheinen, birgt sie doch drei Schwierigkeiten in sich:
So stellt sich erstens die grundsätzliche Frage, inwieweit sich die Ansichten
von Denkern und Denkerinnen, die in einer anderen Zeit und anderen
Kontexten gelebt haben, auf die Gegenwart und hiesige Kontexte übertra‐
gen lassen. Hier bedarf es folglich immer eines systematischen Blicks da‐
rauf, wie es um die Aussagekraft dieser Entwürfe angesichts der immer
voranschreitenden Erkenntnisse aus unterschiedlichen wissenschaftlichen
Zweigen der Anthropologie bestellt ist. Denn eine systematisch ausgerichte‐
te theologische Anthropologie kann im Gegensatz zu einer historisch aus‐
gerichteten nicht bei einer retrospektiven Darstellung verharren, sondern
muss sich stets darum bemühen, auch Gegenwart und Zukunft zu integrie‐
ren.

Zweitens stellt sich die Problematik der Eingrenzung. Denn streng ge‐
nommen ließe sich in nahezu jedem geschichtlichen Zeugnis etwas über
den Menschen in Erfahrung bringen. Sicherlich ist es ein Phänomen der
Moderne, dass ganze Monographien den Menschen als alleinigen Gegen‐

301 Vgl. etwa Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt (1994): Mensch; weiterfüh‐
rend dazu siehe das nachfolgende Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

302 Stellvertretend vgl. Schimmel (1955): Anthropologie; Nagel (1977): Menschenbild;
Wielandt (1994): Mensch; Wielandt (1994): Weltverantwortung; Nagel (2006): An‐
thropologie; für eine Auswahl an Publikationen zwischen den 1930ern und 1960ern
vgl. Bakker (1965): Man in the Qurʾān, S. XIII.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

101

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stand ihres Erkenntnisinteresses betrachten. Doch findet man davor man‐
nigfaltige Schriften, in denen der Mensch als Gegenstand eines eigenstän‐
digen Kapitels fungierte oder zumindest eingebettet in andere Erkenntnis‐
horizonte erscheint.303 Die vorneuzeitliche Thematisierung des Menschen
erstreckt sich deshalb auf unterschiedliche islamische Wissenschaftsdiszi‐
plinen und ist auf vielfältige literarische Gattungen verteilt.

Drittens stellt sich das Problem der Rückdatierung der Anthropologie
und damit die Frage, ob diese frühislamischen Debatten bereits als anthro‐
pologische Fragestellungen zu klassifizieren sind. Um dieser Frage nachzu‐
spüren, ist es angebracht, sich den Entstehungskontext solcher Debatten zu
vergegenwärtigen. Dies soll an dieser Stelle exemplarisch anhand der Frage
zu Freiheitskonzeptionen erfolgen,304 der heute – sowohl gemessen an der
Häufigkeit der Thematisierung bei aktuellen Veröffentlichungen als auch
am Stellenwert innerhalb gesellschaftlicher Diskurse in der Moderne305 –
ein gewichtiger Rang in anthropologischen Debatten zugeschrieben wird.
An dieser Stelle soll es nun nicht darum gehen, die einzelnen, teils gegen‐
sätzlichen, teils synthetisierenden Standpunkte, Begründungen und Kon‐
zeptionen wiederzugeben,306 sondern zu reflektieren, inwiefern sie bereits
als Beitrag zu einer theologischen Anthropologie erachtet werden können.

So ist hinsichtlich der Kontextualisierung dieses frühislamischen Disputs
zunächst einmal festzuhalten, dass die menschliche Freiheit zwar als Frage
des Zustandekommens von menschlichen Handlungen debattiert wurde,
jedoch einem mehrschichtigen Diskurshorizont entsprang. Diesem lag ei‐
nerseits eine theologische Dimension zugrunde, insofern sich die Fragestel‐
lung aus der Notwendigkeit ergab, das Verhältnis zwischen der Allmacht

303 Vgl. van Ess (1961): Gedankenwelt, S. 31–159; Böwering (1980): Mystical Vision,
S. 185–262.

304 In den Quellen und Diskursen finden sich diverse Begriffsbezeichnungen und -ver‐
wendungen wie etwa Willensfreiheit, Handlungsfreiheit, Handlungstätigkeit, Hand‐
lungsvermögen oder Wahlfreiheit; vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch
Gottes, S. 393–402. Diese werden hier – da es primär um den anthropologischen
Stellenwert und nicht um das Detail in den Einzelaussagen geht – aus pragmati‐
schen Gründen alle unter dem Oberbegriff Freiheit subsumiert.

305 Stellvertretend vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Khorchide (2019): Gottes
Offenbarung; Kiesel/Ferrari (Hrsg.) (2019): Willensfreiheit; Karimi/Dziri (Hrsg.)
(2015): Freiheit im Angesicht Gottes; De Cillis (2014): Free Will and Predestination.

306 Für einen konzisen Überblick über unterschiedlichste muslimische Positionierun‐
gen, Entwürfe und Begrifflichkeiten vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-
Spruch Gottes, S. 378–411 sowie Watt/Marmura (1985): Politische Entwicklungen,
S. 72–114.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

102

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottes und der individuellen Verantwortung des Menschen zu bestimmen.
Einer der zentralsten Streitpunkte dieser Debatte drehte sich um die Frage,
wie die koranische Aussage, dass Gott den Menschen „in die Irre führe“,307

angesichts der zugesicherten Gerechtigkeit Gottes zu verstehen sei.308 Hin‐
tergründig spielten dabei zweierlei Anliegen zusammen: Zum einen ging
es den Diskutanten um die exegetische Klärung von Begriffen und deren
Bedeutungen. Zum anderen lag ihnen ein systematisches Interesse nach
tragbaren Lösungen für eine Palette an theologischen Problemkomplexen
zugrunde, darunter etwa dem menschlichen Anteil am Zustandekommen
von Handlungen, der Entstehung von Glaube und Unglaube oder auch den
Konsequenzen für das Gottesbild im Falle einer Annahme der Aussage,
dass Gott in die Irre leite. Insbesondere der theologischen Strömung der
Muʿtazila, die für eine Willensfreiheit des Menschen einstanden und von
zeitgenössischen Theologen oftmals als Referenzpunkt für ihre eigene Be‐
gründung der Freiheit des Menschen herangezogen werden, ging es darum,
angesichts des Theodizee-Problems das zentrale Prinzip der Gerechtigkeit
Gottes zu rechtfertigen und zu bewahren.309 Folglich war nicht nur ihr
Ausgangspunkt, sondern auch ihre Zielsetzung dezidiert theozentrisch310

– ein Umstand, der von der zeitgenössischen Theologie und Islamwissen‐
schaft trotz Kenntnis darüber noch zu selten in ihre Reflexionen zur theolo‐
gischen Anthropologie einbezogen wird.

Darüber hinaus haftete dem Diskurskontext um die Freiheit nachweis‐
lich auch eine politische Dimension an, insofern er von der Streitfrage
nach einer göttlich legitimierten Herrschaft geprägt war.311 Ausgelöst durch
innerpolitische Spannungen, darunter etwa eine bestehende Uneinigkeit
über den rechtmäßigen Nachfolger des Propheten, speiste sich die Debatte
auch aus der Frage nach den – auch theologischen – Konsequenzen, einem
unrechtmäßigen Herrscher zu folgen.312 Selbst spätere Freiheitsentwürfe –
etwa jener von Muḥammad ʿAbduh (1849–1905) aus dem 19. Jahrhundert
– enthielten noch eine wenn auch anders geartete politische Komponente.
So resultierte etwa ʿAbduhs Entwurf nicht zuletzt aus den zermürbenden

307 Vgl. etwa Koran 4:119, 14:4, 6:125 oder 61:5.
308 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S. 142; Renz (2002): Mensch unter dem An-

Spruch Gottes, S. 381–385.
309 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 395–399.
310 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 396.
311 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 393–395; Watt/Marmura

(1985): Politische Entwicklungen, S. 72–80.
312 Vgl. Berger (2010): Islamische Theologie, S. 60.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

103

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kolonialisationserfahrungen und sollte maßgeblich der Identitätswahrung
dienen, auf die eine zu deterministische Sichtweise fatale Auswirkungen
gehabt hätte.313

Sicherlich enthalten diese Diskurse ertragreiche Impulse für eine zeitge‐
nössische theologische Anthropologie, doch sind sie wohl kaum in anthro‐
pologischer Absicht entstanden. Ob dies für die anderen Themenkomplexe
ebenso gilt, muss im Einzelnen noch geprüft werden. In Anbetracht dieser
Diskursfaktoren lässt sich hinsichtlich der Identifizierung von theologischer
Anthropologie mit innerislamischen Debatten vormoderner Zeit doch be‐
reits kritisch festhalten: Die frühislamischen – aber auch späteren – Diskur‐
se operieren begriffsgeschichtlich nicht mit dem Terminus (theologische)
Anthropologie, doch lassen sie sich sachgeschichtlich als historische Fuß‐
abdrücke auch nicht gänzlich vom Diskursfeld lösen. Sie können folglich
weder sachlich übergangen werden, noch lässt sich ihnen ohne vorherige
Prüfung pauschal ein Stempel im Sinne eines Beitrags zu einer theologi‐
schen Anthropologie aufdrücken. So gilt es Vorsicht walten zu lassen, wenn
es darum geht, den spätantiken, mittelalterlichen oder frühneuzeitlichen
Debatten in einer retrospektiven Betrachtungsweise eine Übereinstimmung
mit dem gegenwärtigen Verständnis des Feldes theologische Anthropologie
zu attestieren. Denn angesichts des exemplarischen Beispiels ist zunächst
einmal zu spezifizieren, dass die Ausgangssituation keineswegs von der
klassischen anthropologischen Fragestellung geleitet war, was der Mensch
ist. Ebenso wenig taucht sie als autonome Fragestellung nach der Freiheit
des Menschen auf. Vielmehr war die Frage nach der Freiheit des Men‐
schen in einen mehrdimensionalen politischen wie auch theologischen Dis‐
kurskontext eingebettet. Die formulierten Erkenntnisse dienen hier noch
keiner anthropologischen Wissenserweiterung, sondern sind im Kontext
politischer und theologischer Debatten zu situieren, die ihr primäres Ziel
darin sahen, eine stringente wie auch widerspruchsfreie Gotteslehre zu be‐
gründen und spezifische Aspekte des Gottesbildes – wie etwa Gerechtigkeit
oder Allmacht – zu wahren, weshalb sie im Kern theozentrisch ausgerichtet
bleiben. Angesichts dessen wäre es verfrüht, die eingenommenen Blickwin‐
kel und Zielsetzungen dieser Debatten als anthropologisch zu bezeichnen,
wenn auch zweifelsfrei anthropologisch relevantes Wissen dabei entstand.

Der bisherige Usus, Debatten ausschließlich anhand des Kriteriums zu
bemessen, ob relevantes Wissen über den Menschen als (Neben-)Produkt

313 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S. 559–561; Wielandt (1994): Mensch, S. 104, 123–
124.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

104

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


resultiert, erscheint zu kurz gegriffen und nicht zufriedenstellend. Denn so‐
bald der Mensch denkt, schreibt oder handelt, entsteht unumgänglich mehr
oder minder explizites anthropologisches (Bei-)Wissen. Aus diesem Grund
plädiert diese Arbeit dafür, den anthropologischen Gehalt nicht nur am
Ergebnis zu messen, sondern weitere Kriterien wie etwa Diskurskontexte,
Prämissen und Zielsetzungen miteinzubeziehen.

3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische
Zugänge

Neben den theologiegeschichtlichen Argumentationslinien, die mittels Ver‐
weis auf muslimische Denker und Denkerinnen oder Diskurse operieren,
ist ein weiterer Forschungsstrang auszumachen, der ein exegetisch-systema‐
tisches Interesse verfolgt und das Feld weitgehend begrifflich zu erschließen
sucht.314 Dieser Forschungsstrang, der zwar gleichermaßen, aber doch in
je eigener Weise von der Islamwissenschaft wie auch von den Islamisch-
theologischen Studien bedient wird, fokussiert sich auf die Darstellung
exegetischer Erkenntnisse anhand von Begriffen und Themenkomplexen.
So gibt es eine Reihe an Publikationen, die in Gestalt einer einführen‐
den Überblicksliteratur daherkommt und den Menschen in einem breiten
Panorama erfasst.315 Dabei lassen sich modellhaft acht große, ineinander
verwobene und teilweise überlappende Diskursfelder ausfindig machen, die
wiederkehrend explizit Erwähnung finden:

Das erste Diskursfeld, das gleichzeitig das umfassendste darstellt, lässt
sich unter dem Dach der Schöpfung fassen, die den Menschen unter dem
Aspekt der Erschaffung und Geschöpflichkeit beleuchtet.316 Als angrenzen‐
de Unterthemen tauchen die Erschaffung Ādams, die Form- und Gestalt‐
gebung des Menschen, seine Beseelung, seine potentielle Gottesebenbild‐
lichkeit und Sündhaftigkeit, seine Rangerhöhung – jeweils unterschiedlich
begründet etwa mit Verweis auf seine Ehrung (karāma), auf das ihm anver‐

314 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Hagemann
(1999): Mein Leben und mein Sterben; Farstad (2016): Anthropology; Tautz (2007):
Interreligiöses Lernen.

315 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr; Behr (2014):
Menschenbilder; Wielandt (1994): Mensch; Schimmel (1995): Zeichen Gottes;
Tautz (2007): Interreligiöses Lernen.

316 Als themenspezifische Literatur vgl. stellvertretend Sievers (2020): Schöpfung zwi‐
schen Koran und Kalām.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

105

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


traute Gut (amāna), auf die Belehrung über die Namen der Dinge oder
auf den göttlich eingehauchten Lebensatem (rūḥ) – und seine gleichzeitige
Schwäche auf.317 So fungiert die Kategorie der Geschöpflichkeit oftmals als
Ausgangspunkt jeglicher anthropologischer Diskussionen, wodurch ihr der
Status eines Leitkonzepts zugeschrieben wird. Dennoch wurden Aspekte,
die auf die – besondere – Stellung des Menschen innerhalb der Schöpfung
verweisen, oftmals als eigene Themenkomplexe behandelt, auch wenn sie
sich unter dem Dach der Schöpfung einfügen ließen.

Einer dieser autonomeren Themenkomplexe stellt die fiṭra318 dar, die
im Koran als Hapaxlegomenon mit lediglich einer einzigen Nennung be‐
legt ist.319 Ihr theologiegeschichtlich bis heute dominierendes Verständnis
von ursprünglicher Veranlagung, natürlicher Konstitution und angeborener
Natur im Sinne einer muslimischen Religionszugehörigkeit ist von der
Auslegung eines bekannten Hadith geprägt, wonach jedes Kind gemäß
seiner fiṭra geboren und später dann von seinen Eltern zu einem Christen
oder Andersgläubigen erzogen wird.320 In diesem Zuge wird der Begriff
– obschon er unterschiedliche Ausdeutungen in einem Panorama von re‐
ligiöser Veranlagung über die Fähigkeit zur Gotteserkenntnis bis hin zu
einem inneren ethischen Kompass zur Unterscheidung von Gut und Böse
erfahren hat321 – zeitgenössisch im Kontext anthropologischer Debatten
insbesondere dafür genutzt, einen islamischen homo religiosus und damit
eine religiöse Disposition des Menschen im Sinne einer – nicht unproble‐
matischen – anthropologischen Grundverfasstheit zu begründen.322

Ein weiteres, daran angrenzendes Diskursfeld lässt sich unter dem Ober‐
begriff ḫalīfa fassen, der gemeinhin im Sinne eines Stellvertreters oder
Nachfolgers verstanden wird. Worauf sich diese Stellvertreter- oder Nach‐

317 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt
(1994): Mensch; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 176–177.

318 Angesichts der Interpretationsvielfalt verzichtet diese Arbeit darauf, arabische Ter‐
mini wie diese in deutscher Sprache wiederzugeben. Denn eine Übersetzung zieht
auch immer Gewichtungen und Wertungen nach sich. Da sich das Feld der theolo‐
gischen Anthropologie in einer Konsolidierungsphase befindet, sind gegenwärtig
weder ein Konsens noch Tendenzen erkennbar, die eine Einheitsübersetzung legiti‐
mieren würden.

319 Vgl. Koran 30:30.
320 Vgl. Macdonald (1991): Fiṭra, S. 932; Hoover (2016): Fiṭra.
321 Für eine fundierte Aufarbeitung vgl. Gobillot (2000): La fiṭra; Hoover (2016): Fiṭra.
322 Vgl. Krehl (1893): Das islamische Dogma von der Fiṭra; Behr (2014): Menschenbil‐

der, S. 493–494; zur Problematik und Kritik solcher Konzeptionen vgl. Schulze
(2014): Gottesdienerschaft.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

106

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


folgeschaft genau bezieht – etwa auf Gott, Adam, Engel oder gar andere,
vor der Erschaffung des Menschen lebende Wesen, später im Kontext der
Herrschaftsgeschichte auch auf Muḥammad – und was sie alles umfasst,
wurde innerhalb der Theologie- und Geistesgeschichte unterschiedlich aus‐
gelegt.323 Im Kontext anthropologischer Diskurse wird insbesondere die
Stelle 2:30 im Hinblick auf die Erschaffung Adams hervorgehoben, sodass
als häufige Bezugsgrößen dieses Felds die Konzepte karāma und amāna,
die Belehrung über die Namen von Dingen und damit die geistige Durch‐
dringung der Lebensumwelt, die Niederwerfung vor Ādam sowie das Ver‐
hältnis des Menschen zur übrigen Schöpfung mitsamt seiner potentiellen
Teilhabe an der schöpferischen Macht Gottes fungieren. Auch wurde dem
Begriff eine Nähe zur biblischen Ebenbildlichkeit attestiert, dies jedoch
im Sinne einer auf das Handeln Gottes und nicht auf dessen Gestalt be‐
zogenen Korrespondenz und damit als funktionales Pendant dazu.324 Im
zeitgenössischen anthropologischen Diskurs wird insbesondere das Verant‐
wortungsbewusstsein des Menschen darauf zurückgeführt sowie die damit
vorausgesetzte Möglichkeit zur autonomen Entscheidungsfindung.325

Das vierte Themenfeld in der Diskussion um den Menschen lässt sich
unter dem Begriff ʿabd fassen. Obschon hier der Konsens hinsichtlich der
konventionellen Bedeutung im Sinne einer Gottesdienerschaft weitaus grö‐
ßer ist als bei fiṭra und ḫalīfa, zeigen sich dennoch in der Rezeption deutli‐
che Unterschiede in der Wahrnehmung und Attribuierung dieses Begriffs.
Hier stehen sich zwei konträre Standpunkte gegenüber: Die islamisch-theo‐
logische Forschung ist bemüht, den Kern des Konzepts positiv zu fassen,
indem sie ihn als verehrende Anbetung im Sinne einer freiwilligen und
willentlichen Hingabe des Menschen unter die liebevolle Fürsorge Gottes
versteht.326 Die nicht bekenntnisorientierte Forschung hingegen deutet ihn
teilweise als Sklaverei und Knechtung mit dem fahlen Beigeschmack einer
Herabsetzung des Menschen, seiner Abhängigkeit und eines blinden Ge‐
horsams. Die dabei alles überschattende Leitkategorie der Allmacht Gottes
wird als radikaler Kontrast zum christlichen Konzept der Gotteskindschaft

323 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.
324 Vgl. Schreiner (2003): Kalif; Wielandt (1994): Mensch, S. 109–110.
325 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.
326 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 175–182; Schulze (2014): Gottesdiener‐

schaft, insbesondere S. 221; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 108,
114–117.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

107

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rezipiert, in der die Liebe als Leitmotiv fungiert.327 Als angrenzende The‐
men tauchen hier die Zeugenschaft des Menschen sowie der primordial
geschlossene Urvertrag zwischen Gott und Mensch auf.328 In den heutigen
anthropologischen Diskursen wird die Konzeption der Gottesdienerschaft
oftmals als islamspezifische Leitkategorie der Beziehung zwischen Gott und
Mensch schlechthin erachtet.

Der Begriff umma lässt sich als fünfter Pfeiler im anthropologischen
Diskurskontext identifizieren, der auf das menschliche Gemeinschaftsver‐
hältnis verweist. Häufig gestreifte Unterthemen sind dabei das Beziehungs‐
geflecht der Mitglieder untereinander, identitäre Gruppenmerkmale im
Sinne gemeinschaftsbildender Verhaltensformen und Rituale wie auch Ab‐
grenzungen nach außen hin, das Verhältnis von Gemeinschaft und Indivi‐
dualität wie auch der Geschlechter untereinander.329 Während die letzteren
Themen insbesondere in normativen, ethischen und juristischen Diskursen
vertreten sind und Identitätsmerkmale insbesondere im sozialanthropolo‐
gischen Kontext erforscht werden, scheint der Begriff der umma für den
aktuellen anthropologischen Kontext keine primäre Rolle mehr zu spielen,
da er selten auftaucht.

Eigens erwähnt wird auch ein Bereich, der sich nicht einem einzigen
Schlagwort zuordnen, sondern sich zum Quintett von nafs, rūḥ, ʿaql, qalb
und ǧism, also Seele, Geist, Verstand resp. Intellekt, Herz und Leib resp.
Körper, verzahnen lässt.330 Als potentielle Alleinstellungsmerkmale des
Menschen werden hier deren Beschaffenheit, Eigenschaften und Potentia‐
le, deren Verhältnisbestimmungen untereinander, Abstufungen moralischer
Begierden als auch Aspekte zur menschlichen Emotionalität, zum Gewis‐
sen, zur Psychologie und zur Ratio thematisiert.331 Jedoch erfährt dieser
Themenkomplex in der heutigen Forschung vergleichsweise weniger Auf‐
merksamkeit. Zeitgenössisch erhalten geblieben sind zum einen die Ratio
– etwa im Kontext der Debatten um die Begründbarkeit von Offenbarung
angesichts von Naturwissenschaft und Empirismus oder im Diskurs um

327 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63–68; Schimmel (1955): Anthropolo‐
gie, S. 147–148; Wielandt (1994): Mensch, S. 100, 112–113.

328 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S. 100–101; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen,
S. 179–180.

329 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 180–182, 261–267; Behr (2014): Men‐
schenbilder, S. 491.

330 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S. 143–147.
331 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S. 143–147; Wielandt (1994): Mensch, S. 117–

118; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 120–121.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

108

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Legitimation von Handlungen und Verantwortungsethik332 – sowie
zum anderen die Körperlichkeit etwa im Kontext genderbezogener oder
menschenrechtlicher Debatten. Die Diskurse um die Konzepte nafs und
rūḥ finden gegenwärtig insbesondere im Feld der Seelsorgeforschung und
Philosophie statt.333 Hinzugekommen sind jedoch auch neue Bezeichnun‐
gen wie etwa ḏāt oder šaḫs, die nicht dem Koran entstammen, sondern
ihren Ursprung in der modernen Philosophie haben.334

Das siebte Diskursfeld lässt sich unter dem Dach der Handlungstheorien
fassen, die den Menschen als handelndes Wesen in den Blick nehmen. Im
Gegensatz zu den bisherigen Feldern geht dieses Schlüsselelement weniger
auf eine nominale Nennung im Koran zurück, sondern formierte sich
durch die Bedeutung ganzer Verse als Thema. Debattierte Unterthemen
stellen dabei Willensfreiheit, ethisches Handeln und damit Fragen zur Le‐
bensführung, Moral, Sünde und Verantwortung sowie daran angrenzend
zur amāna und Ratio dar.335 Aktuell gehört dieser Themenkomplex zu den
Dauerbrennern im anthropologischen Diskursfeld.336

Ein weiteres gängiges Element in den anthropologischen Debatten ist
achtens schließlich das Konzept al-insān al-kāmil. Hierbei handelt es sich
um eines der wenigen Konzepte, das seinen Ursprung nicht im Koran hat,
sondern nur in den Hadithen und der exegetischen Literatur belegt ist.
Seine Wurzeln werden auf das Konzept ḫalīfa zurückgeführt, jedoch baut
es auch auf Elementen wie der Gottesebenbildlichkeit und der Vereinigung
mit Gott auf. Inhaltlich handelt es sich dabei um Entwürfe eines universa‐
len, perfekten oder vollkommenen Menschen, der sodann primär mit dem
Propheten Muḥammad, aber auch im schiitischen Umfeld mit Imamen
oder im mystischen Umfeld mit Sufimeistern personifiziert wird.337

332 Vgl. Wielandt (1994): Weltverantwortung; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen,
S. 210–211.

333 Vgl. Hundhammer (2020): Nafs im Koran; Hajatpour (2020): Islamische Seelenvor‐
stellungen.

334 Vgl. Lahbabi (2011): Mensch; Faridzadeh (2016): Vom Mensch-Sein zum Person-
Sein.

335 Vgl. Wielandt (1994): Mensch; S. 102–105; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen,
S. 207–212.

336 Prominent zu finden etwa beim muslimischen Religionspädagogen und Theologen
Mouhanad Khorchide, der die Gott-Mensch-Beziehung als Freiheitsverhältnis deu‐
tet; vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78–151.

337 Vgl. Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S. 101–103; Schimmel (1955): Anthropologie,
S. 150–153.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

109

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieser Schnelldurchlauf, der auf einer literaturbasieren Identifikation der
Diskursfelder beruht, zeigt nicht nur die inhaltliche Konfiguration und
innere Strukturgestalt der theologischen Anthropologie auf, sondern auch
deren Breite und Verflochtenheit. Dass bestimmte Begriffe an mehreren Or‐
ten erscheinen und unterschiedlich zugeordnet werden können, hat nicht
zuletzt damit zu tun, dass sie im Verlauf der Theologiegeschichte ganz
unterschiedlich interpretiert wurden. Trotz Bemühungen, sie wechselseitig
aufeinander zu beziehen, wirkt eine solche überwiegend begrifflich resp.
thematisch antizipierte theologische Anthropologie weiterhin fragmentiert.
So wird das komplexe Beziehungsgeflecht dieser Diskursfelder zueinander
sichtbar, ohne dass ein Gesamtbild entstehen kann, das über eine Addition
der Felder hinausgeht. Obschon es sich bei dieser vorausgeschickten Eintei‐
lung nicht um eine systematisch erprobte und begründete Klassifikation
der Diskursfelder handelt – und diese deshalb nur provisorischen und ver‐
anschaulichenden Charakter besitzt –, ist die gewählte Darstellungsweise
ein Spiegelbild des gängigen Zugriffs auf und Umgangs mit theologischer
Anthropologie, die nachfolgend kritisch reflektiert werden soll.

3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

Die in der Forschung weitgehend praktizierte Zugangsweise über Begriffe
und Konzepte stellt das Feld der theologischen Anthropologie vor einige
Herausforderungen, die an dieser Stelle problematisiert werden sollen.
Denn neben den Vorteilen birgt eine begriffs- und konzeptfokussierte Her‐
angehensweise, die theologische Anthropologie exegetisch anhand einer
thematischen Binnenstrukturierung angeht, auch Schwächen, die offenge‐
legt werden müssen.

Zunächst einmal stellt sich die zentrale Frage, anhand welcher Kriterien
das Feld begrifflich und/oder thematisch erschlossen werden kann. Denn
eine begriffsorientierte Zugangsweise presst nicht nur die theologische An‐
thropologie weitgehend in eine Form nach dem Muster „der Mensch als
…“, sondern trägt auch – gewollt oder ungewollt – zu einer Herausbildung
von Leitkonzepten bei. Noch scheint der Umgang mit diesen Leitkonzepten
zu unbedacht, denn in den seltensten Fällen wird transparent gemacht,
weshalb gerade diese bestimmten Begriffe zu leitenden Interpretationska‐
tegorien erkoren werden. Zweifelsohne bringt jeder Rückgriff auf Leitkon‐
zepte stets Wertungen mit sich, sodass jegliche Strukturierungsversuche
zu begründen sind, da sie fundamentale Weichenstellungen mit jeweils

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

110

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entsprechenden Konsequenzen vornehmen. Dies lässt sich anhand eines
Beispiels zur Geschöpflichkeit, die anthropologisch als zentral erachtet
wird, verdeutlichen. Wie bereits festgehalten, ließe sich jede der oben er‐
wähnten Kategorien auf die Schöpfung als Grundkategorie zurückführen,
was beispielsweise eine temporale oder gar kausale Leseart aller nachfol‐
genden Konzepte ermöglichen würde. Dies hätte dann zur Folge, dass alle
Kategorien der Schöpfung nach- oder nebengeordnet würden. Nun bildet
die Geschöpflichkeit gewiss einen wesentlichen Pfeiler der theologischen
Anthropologie. Angesichts des Umstandes aber, dass alles außer Gott als
geschaffen ausgewiesen wird, stellt sich die Frage, inwiefern die Geschöpf‐
lichkeit zur besonderen Kennzeichnung des Menschen taugt. Ebenso ver‐
hält es sich mit anderen Konzepten wie etwa ʿabd oder umma, die funk‐
tional ebenfalls auch auf andere Schöpfungsgruppen angewandt werden.
Offensichtlich basieren in diesen Fällen die Leitkonzepte nicht auf dem
Kriterium des Alleinstellungsmerkmals des Menschen. Jedoch wird auch
nicht ersichtlich, auf welchen Kriterien sie beruhen.

Hierin wird der vielschichtige Klärungsbedarf deutlich: So ist wissen‐
schaftstheoretisch über die Grundsatzfrage nachzudenken, ob die theologi‐
sche Anthropologie im Islam nach Alleinstellungsmerkmalen sucht – und
wenn ja, ob dieses Alleinstellungsmerkmal in Bezug auf den Menschen
als Spezies oder unter Umständen auch auf die Theologie im Sinne einer
konfessionellen Unterscheidung zu denken ist. Ebenso ist darüber zu re‐
flektieren, ob theologisch eine Bestimmung von Leitkategorien und damit
eine Hierarchisierung von Begriffen überhaupt begründbar ist und wie
sich eine Verhältnisbestimmung der unzähligen Teilaspekte modellieren
ließe. Erst wenn dies gegeben sein sollte, kann in einem zweiten Schritt
über Kriterien für Leitkategorien nachgedacht werden, wobei sich hier
unterschiedliche Möglichkeiten eröffnen. Denkbar wären unter anderem
eine Bestimmung anhand einer chronologischen Entfaltung von Begriffen
und Themen innerhalb des Korans, aber auch anhand der Häufigkeit
wie auch umgekehrt anhand der Singularität eines Begriffs. Die bisherige
Umgangspraxis scheint sich mit drei Lösungswegen zu begnügen: einer
Orientierung an der bloßen nominalen Nennung in den Primärquellen,338

338 Indem beispielsweise die Konzepte Geschöpf, ḫalīfa oder ʿabd als zentral erklärt
werden. Wie aber eruiert wurde, dass diese prioritär sind, wird nicht weiter spezifi‐
ziert.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

111

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer Schwerpunktsetzung anhand der Forschungsdisziplin339 und einer
Ausrichtung entlang gegenwärtig kontrovers debattierten Themen und da‐
mit entlang einer neuzeitlich geleiteten Dringlichkeit.340 Die Wichtigkeit
bestimmter Begriffe als Prämissen vorauszusetzen und nicht zu reflektieren,
hat folgenschwere Konsequenzen. Denn ob der Mensch nun vorrangig an‐
hand einer spezifischen Primärgröße – einstufig etwa als Geschöpf oder als
ḫalīfa – bestimmt wird, zu der sich alle anderen Größen dann beigeordnet
verhalten, oder aber komplexer anhand einer Zusammenführung mehrerer
Kategorien – zweistufig etwa als rationaler Gottesdiener oder dreistufig
als sprachbegabtes, ethisches und soziales Wesen –, kann zu ganz unter‐
schiedlichen Erkenntnissen und Konfigurationen führen. Selbst Nuancen
wie etwa die Bestimmung des Menschen als Gottes Geschöpf im Kontrast
zu einem von Gott angesprochenen Geschöpf können weitreichende Konse‐
quenzen haben.

Mit der weitgehenden Fokussierung auf Begriffe wird lediglich eine theo‐
logische Anthropologie expressis verbis betrieben. Auch wenn die Entwürfe
bereits eine große thematische Bandbreite abdecken und in sich eine bunte
Interpretationsvielfalt spiegeln, zeigt sich doch ein Überhang zur Beschäfti‐
gung mit dem Offensichtlichen. Im Zentrum stehen wesentlich jene Begrif‐
fe und Themen, die nominal in den Primärquellen auftauchen oder zumin‐
dest einen sichtbaren Bezug zum Menschen haben. Eine so ausgerichtete
theologische Anthropologie wird jedoch blind für all das, was auf den
ersten Blick keinen augenscheinlichen Direktbezug zu anthropologischen
Sachverhalten aufweist oder namentlich nicht genannt wird. Gerade etwa
die so wichtige Rolle des Menschen als Empfänger der Offenbarung gelangt
so kaum in den Blick, weil dies nicht nominal verschlagwortet ist und ent‐
sprechend nicht als explizite Terminologie im Koran erscheint. Dies birgt
zusätzlich die Gefahr, dass auch der Bezugsrahmen zwischen Gotteslehre

339 Mit je eigener Fokussierung beispielsweise in der Seelsorge (z. B. nafs, rūḥ), isla‐
mischer Normenlehre (z. B. handlungstheoretische und ethische Themen) oder
der Religionspädagogik (z. B. Entwicklungspotentiale, die Fähigkeit, zu verstehen,
der Prophet als Lernfigur oder Verantwortungsbewusstsein). Obschon diese Fo‐
kussierungen wissenschaftlich nicht nur notwendig, sondern auch gerechtfertigt
erscheinen, tragen sie zu einer Fragmentierung bei, die von einer gemeinsamen
Bezugsgröße dieser Felder systematisch zusammenzuhalten ist.

340 So z. B. Willensfreiheit, Menschenrechte oder Genderfragen, die aufgrund der feh‐
lenden induktiven Herleitung aus dem Feld mancherorts als Setzung erscheinen.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

112

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und theologischer Anthropologie nicht erkannt und Erstere entsprechend
ausgeklammert wird.341

Anhand der vorausgegangenen Darstellungen lässt sich also festhalten,
dass innerhalb der Islamisch-theologischen Studien die theologische An‐
thropologie überwiegend als thematische Forschung über den Menschen
konzeptualisiert vorzufinden ist: als Menschenbild, das wahlweise mit Fo‐
kus auf Autoren, Diskurse oder Begriffe oder einer Mischung davon anhand
von Primär- und Sekundärquellen eruiert wird. Aber ist die theologische
Anthropologie gleichbedeutend mit Menschenbildern?

Die zeitgenössische Forschung, die eine Binnenstrukturierung mit Hilfe
von Begriffen und Themen anstrebt, suggeriert genau dies. Doch wird
damit die theologische Anthropologie nicht nur auf die Erforschung von
Menschenbildern heruntergebrochen, sondern auch auf offensichtlich mit
dem Menschen zusammenhängende Konzepte reduziert. Gewiss bildet
die Erforschung des Menschen, seiner Selbstdarstellungen und deren his‐
torischer Genese einen wesentlichen Bestandteil von theologischer Anthro‐
pologie. Doch wäre es verfehlt, sie darauf zu begrenzen. Die Leistungsfä‐
higkeit von theologischer Anthropologie reicht viel weiter, als „nur“ Men‐
schenbilder aus Koran, Sunna und der daraus resultierenden exegetischen
Tradition zu erarbeiten. Obschon der Begriff Menschenbild gerade für den
Transfer von Wissenschaft in die Gesellschaft gern benutzt wird, ist er we‐
niger tragfähig als der Begriff theologische Anthropologie.342 Denn erstens
ist der Begriff Bild statisch, sodass er lediglich eine Momentaufnahme, aber
nur schwerlich Dynamiken oder Entwicklungen abzubilden vermag. Zwar
lässt sich ein Wandel von Menschenbildern diachron über einen Zeitverlauf
erfassen, doch wird in einer solchen Betrachtungsweise tendenziell die pro‐
spektivische Ausrichtung auf die Zukunft hin geschwächt, weil die Bilder,
welche die Menschen von sich hatten oder haben, nur retrospektiv erfasst
werden können. Zweitens verliert sich im Begriff Menschenbild der Blick
auf die Kehrseite, nämlich das Gottesbild, während im Terminus theologi‐
sche Anthropologie beide Sphären zueinander ins Verhältnis gesetzt wer‐
den. Der Begriff Menschenbild vermag daher nur partiell abzubilden, was
theologische Anthropologie zu leisten vermag. Ein genauer Blick auf die
Argumentationsführung der kritisierenden Standpunkte zeigt drittens, dass
dem Islam nicht abgesprochen wird, über Menschenbilder zu verfügen, die

341 Vgl. Kapitel 3.1.2 dieser Arbeit.
342 Vgl. Kapitel 2.1, 7.1.1 und 7.1.3 dieser Arbeit.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen

113

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Menschen selbstdeutend und ausgehend von Koran, Sunna und exege‐
tischer Tradition aufgegriffen und reproduziert werden. Negiert werden
nicht Menschenbilder, negiert und problematisiert wird eine theologische
Anthropologie im Islam.343 Gerade in dieser Denomination wird deutlich,
dass es nicht darum gehen kann, einseitig aus einer religiösen Perspektive
auf das Menschenbild zu blicken, sondern einen systematische Bezug der
vermeintlich konkurrierenden Felder Theologie und Anthropologie zuein‐
ander herzustellen.

Ein begriffszentrierter Zugang, der sich insbesondere an einer Anthro‐
pologie expressis verbis orientiert, ist nicht nur angesichts der Erkennt‐
nisse anderer Fachdisziplinen langfristig nicht wettbewerbsfähig, sondern
schöpft auch das theologische Potential bei weitem nicht aus. Deshalb
plädiert die vorliegende Arbeit dafür, noch tiefer zu graben. Um Missver‐
ständnissen vorzubeugen ist es jedoch wichtig, an dieser Stelle zu betonen,
dass diese Art von Forschung, die Begriffe in den Fokus rückt, nicht
einzustellen, sondern zu ergänzen ist. Das Verständnis und die Reflexion
von menschbezogenen Begriffen und Konzepten bleibt nach wie vor ein
wesentlicher Bestandteil jeglicher Anthropologie. Es bedarf jedoch einer
Ausweitung, die den wissenschaftstheoretischen Rahmen mitbedenkt und
selbst setzt. Einige muslimische Intellektuelle haben hierzu wichtige Impul‐
se geliefert und Reflexionen angestoßen, die im nachfolgenden Kapitel
präsentiert und evaluiert werden sollen.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine
Programmatik

Während die Forschung über den Menschen üppig ausfällt, gab es bis‐
her vergleichsweise nur wenige Vorstöße, die über die Beschäftigung mit
konkreten Menschenbildern hinaus eine theologische Anthropologie im
Sinne einer systematischen Programmatik zu entwickeln und als Zugang
zu begründen versucht haben. Mit welchen Argumenten sie die Entwick‐
lung einer theologischen Anthropologie im Islam befürworten und welches
Verständnis von theologischer Anthropologie sie vertreten, soll auch hier
anhand einiger weniger, jedoch aussagekräftiger Ansätze exemplarisch auf‐
gezeigt werden. Im Gegensatz zu den bereits vorgestellten Positionen, wel‐
che die Umsetzbarkeit einer theologischen Anthropologie im Islam infrage

343 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

114

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellen, stehen einige prominente muslimische Denker gerade für deren
dringliche Notwendigkeit ein.

Einer, der wagemutig nach einem anthropologischen Perspektivenwech‐
sel innerhalb des kalām gerufen hat, ist der ägyptische Philosophiepro‐
fessor Ḥassan Ḥanafī.344 Sein Vorstoß zeichnet sich dabei durch einen
scharfsinnigen Problematisierungsversuch aus, der mancherorts auch von
Überspitzungen lebt. Obwohl sein Ansatz angesichts der komplexen und
umfassenden Problematik immer noch rudimentär erscheinen mag, soll er
dennoch aufgrund seines Stellenwerts für die zeitgenössische Diskussion
zur theologischen Anthropologie eingehender vertieft werden.345 Zwar lie‐
fert Ḥanafī keinen umfassenden Gesamtentwurf, wohl aber ausbaufähige
Gedankenanstöße, denn er formuliert nicht nur eine schonungslose Kri‐
tik, sondern macht auch Modellierungsvorschläge für die Entfaltung einer
theologischen Anthropologie im Islam.346

Daneben hat sich im deutschsprachigen Raum insbesondere der mus‐
limische Religionspädagoge Mouhanad Khorchide einen Namen damit
gemacht, offensiv für einen anthropologischen Perspektivenwechsel inner‐
halb des Islams zu werben.347 Obschon in seiner Gesamtausrichtung auf
eine Weiterentwicklung der Koranhermeneutik fokussiert, fußt die Begrün‐
dung seines anthropologischen Perspektivenwechsels im Kern insbesonde‐
re auf Vorarbeiten christlicher Theologen.348 Zugutehalten muss man ihm,
dass er sich in den entscheidenden Schritten auf die transzendental-philo‐
sophische Argumentation des katholischen Dogmatikers Thomas Pröpper
stützt, der gerade nicht konfessionell, sondern philosophisch argumentiert
und dadurch überkonfessionell Anschlussmöglichkeiten bietet.349 Die ei‐
gentliche Problematik bei Khorchides Ansatz liegt denn auch nicht in
diesem Rückgriff selbst, sondern im Umgang damit. Denn er unterzieht
Pröppers Argumentation keiner ersichtlichen Reflexion oder Diskussion,
sondern offeriert lediglich eine Darstellung und Reproduktion derselben.
Entsprechend schwierig ist es, diese Begründung islamisch-theologisch

344 Forderungen zur Neuausrichtung des kalām gab es bereits seit der Wende zum
20. Jahrhundert hin; vgl. Öztürk (2018): Contribution; Wielandt (2016): Main
Trends. Ḥanafī war also nicht der erste, jedoch hat er seine Ideen auf eine An‐
thropologie hin zugespitzt, weshalb die vertiefte Betrachtung seiner Ideen für die
vorliegende Arbeit lohnend ist.

345 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.
346 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.
347 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, insbesondere S. 78–147.
348 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 92–104.
349 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 97–104.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

115

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auszuwerten, weshalb Khorchides Ansatz nur punktuell einbezogen werden
kann, und zwar dort, wo es um die Zusammenführung muslimischer Ide‐
envorschläge für die Konzeption einer theologischen Anthropologie geht.

Ähnliche Bestrebung der Akzentuierung einer hermeneutischen Neuori‐
entierung verfolgt auch der indonesische Koranwissenschaftler Aksin Wija‐
ya, der hierzulande noch weitgehend unbekannt ist.350 Seine Argumenta-
tionsbasis setzt bei einer epistemologischen Reflexion an und ist um einen
kontinuierlichen Rückbezug auf die islamische Geistestradition bemüht.
Jedoch sind seine Ideen in der europäischen Forschungslandschaft noch
wenig erschlossen, da seine Publikationen die Beherrschung der indonesi‐
schen Sprache voraussetzen. Aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse kann
Wijayas Ansatz bedauerlicherweise nur über beschränkt vorhandene Se‐
kundärquellen rezipiert werden, weshalb auch seine Position in den nach‐
folgenden Ausführungen nur am Rande berücksichtigt werden kann.

Angesichts dieser Sachlage verfährt dieses Kapitel so, dass Ḥanafīs Refle‐
xionen als Leitargumentarium zugrunde gelegt und jeweils um andere Posi‐
tionen ergänzt werden. Den Fokus so auszurichten, scheint aus vier Grün‐
den gerechtfertigt: Erstens legen Wijaya wie auch Khorchide ihren Schwer‐
punkt stärker auf die konkrete Umsetzung und Ausdeutung unterschiedli‐
cher Koranstellen, während bei Ḥanafī auch eine ausführlichere – wenn‐
gleich nicht vollends ausgereifte – Beschäftigung mit den Bedingungen und
Konsequenzen des programmatisch angestrebten Perspektivenwechsels zu
finden ist. Zweitens bietet sich Ḥanafī auch deshalb als Exempel an, weil
sich in seiner Argumentation besonders viele Anknüpfungspunkte zu den
bereits präsentierten kritischen Positionen finden, sodass eine – wenn nicht
in der Kapitelgliederung, so doch inhaltlich gespiegelte – Kohärenz herge‐
stellt wird.351 Drittens ist Ḥanafī auch deshalb von besonderem Interesse,
da er ideengeschichtlich als wichtiger historischer Knotenpunkt für die
Entwicklung anthropologischer Ideen erachtet wird.352 Viertens gehörte
Abū Zayd, dessen Ansatz in der Arbeit in Teil II untersucht wird, zu seinen
Studenten.

350 Darüber hinaus finden sich in Indonesien weitere Stimmen, die in unterschiedlich
starker Ausprägung und Akzentsetzung nach einem anthropologischen Perspekti‐
venwechsel streben, darunter etwa Nurcholish Madjid, Abdurahman Wahid, Kunto‐
wijoyo, Amin Abdullah oder Amin Suprayogo; vgl. Vishanoff (2016): Anthropologi‐
cal Turn, S. 3–4.

351 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.
352 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

116

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3.1 Anstöße für die Loslösung von einer theozentrisch orientierten
Theologie

Ḥassan Ḥanafī versteht Anthropologie nicht in einem naturhistorischen
Sinne als evolutionsbiologische Entwicklung des Menschen, sondern defi‐
niert sie breiter als Wissenschaftsdisziplin, die sich den zeitgenössischen
Herausforderungen widmet, vor denen der Mensch steht:

Par anthropologie, je ne veux pas désigner la science bien connue sous ce
nom, qui étudie l’histoire naturelle de l’homme comme on voit dans les
musées de l’homme, mais je veux dire simplement une science de l’hom‐
me au sens le plus large du terme, c’est-à-dire une étude des problèmes
humains […] Bref, anthropologie veut dire la recherche de l’homme dans
notre vue contemporaine.353

Diese zunächst schwammig anmutende Definition grenzt er weiter ein,
indem er einen Mangel an phänomenologischen Analysen über wahrnehm‐
bare Gegebenheiten konstatiert und die bis heute weitgehend andauernde
theozentrische Prägung der gesamten islamischen Geistesgeschichte pro‐
blematisiert, in der Gott selbst in rational orientierten Disziplinen wie
der Systematischen Theologie, Philosophie, Mystik oder Normenlehre üb‐
licherweise – wenn auch in unterschiedlich starkem Maße – als wissen‐
schaftliches Leitobjekt fungiere.354 Ohne Gott oder dessen Wert zu bestrei‐
ten, plädiert er für die Notwendigkeit, dem Menschen und dessen Bedürf‐
nissen künftig ebenfalls ein hohes Gewicht beizumessen.355 Damit schließt
er sich einer Auffassung an, die seit der Wende zum 20. Jahrhundert von
einer Vielzahl muslimischer Akteure im Rahmen einer Neuausrichtung zu
einem ʿilm al-kalām al-ǧadīd elaboriert wurde und auch von Khorchide
und Wijaya eingefordert wird.356

In geistiger Fortführung dieser Forschungstradition357 fordern alle drei
auf je eigene Weise einen Perspektivenwechsel, der die theozentrische Aus‐

353 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.
354 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.
355 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.
356 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750; Öztürk (2018): Contribution, S. 110;

Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 81–82; für Wijaya vgl. Vishanoff (2016):
Anthropological Turn, S. 3–4.

357 Es ist zu präzisieren, dass sich die genannten Autoren selbst nicht explizit innerhalb
dieser Forschungstradition verorten, aber offenkundig Berührungspunkte mit deren
Ideen aufweisen.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

117

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


richtung hinter sich lässt. So strebt Khorchide in neuzeitlicher Manier
und mit entsprechendem Vokabular eine „Wende vom Extrinsezismus zum
Intrinsezismus“ an,358 welche die von außen kommenden, abstrakten Glau‐
benssätze aus einer menschlichen Selbsterfahrung von innen heraus für
den eigenen Lebensentwurf deutet.359 Auch Wijaya setzt bei den menschli‐
chen Erfahrungen an, argumentiert jedoch aus einer islamischen Tradition
heraus, indem er an die Epistemologie des andalusischen Philosophen Ibn
Rušd (1126–1198) und deren Weiterentwicklung durch den schiitischen Phi‐
losophen Mahdi al-Ḥa’irī al-Yazdī (1923–1999) anknüpft.360 Mit der Veran‐
kerung in der menschlichen Lebensrealität markiert er eine Verschiebung
des Fragehorizontes: von der metaphysischen Frage danach, was Gott von
den Menschen will und welche Normen er ihnen mitteilt, hin zur subjekti‐
ven Frage danach, welche normative Bedeutung der Mensch als historisch
und kulturell bedingtes Wesen aus der Offenbarung ableiten und was diese
für ihn leisten kann.361 Ebenso setzt Ḥanafī bei der partikularen Erfahrung
an, von wo aus sich jeder Einzelne zu den in der Offenbarung beschriebe‐
nen Erfahrungswelten in Bezug setzen kann, um sie für das eigene Leben
relevant zu machen.362 Entsprechend pocht Ḥanafī auf eine Transformation
der Theologie hin zu einer Anthropologie:

Il ne s’agit donc pas d’abolir la théologie pour faire de l’anthropologie
mais il s’agit de transformer la théologie en anthropologie, c’est-à-dire de
changer l’axe de la culture et son point culminant.363

Für diese unter geänderten Vorzeichen betriebene Theologie benutzt er in
der Folge die terminologisch unübliche Bezeichnung „anthropologische
Theologie“ (théologie anthropologique).364 Die Umkehrung der Achsen
stößt er an, indem er die Wissenschaftlichkeit einer theozentrisch orientier‐
ten Theologie, hier verstanden als kalām, fundamental infrage stellt:

358 Diese Begrifflichkeiten wurden von dem französischen Philosophen Maurice Blon‐
del in Anknüpfung an die katholische Glaubenstradition geprägt und später von
den katholischen Theologen Karl Rahner und Max Seckler in eigenem Verständnis
weitergetragen; vgl. Teifke (2012): Offenbarung und Gericht, S. 86.

359 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 82.
360 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S. 3–4; Yazdi (192): Principles of Epis‐

temology.
361 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S. 1, 4.
362 Vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’exégèse.
363 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.
364 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

118

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[L]a théologie n’est pas une science. Elle n’a ni un objet, ni une méthode,
ni un but à atteindre ou des résultats à obtenir. Elle n’est pas une science
car il n’y a pas une ‘science de Dieu’, c’est-à-dire, une science qui a Dieu
comme objet. Dieu n’est pas un objet. Dieu n’est pas un objet rationnel
et la raison humaine est sujette à la complexité humaine qui est un
ensemble de physiologie, de psychologie et de sociologie.365

Seine Fundamentalkritik lässt sich in fünf Kernaussagen zusammenfassen:
Erstens argumentiert Ḥanafī, dass Gott kein Objekt wissenschaftlicher Er‐
kenntnis sein könne, da er jegliche Realität und Rationalität übersteige und
nicht reell erfasst werden könne. Einzig erfassbar seien Gottesbilder und
damit menschliche Vorstellungen über Gott, nicht jedoch Gott selbst.366

Dieser Punkt nimmt in seiner Argumentation wohl den wichtigsten Stel‐
lenwert ein, weshalb er im nächsten Kapitel gesondert vertieft werden
soll. Zweitens betont Ḥanafī mehrfach, dass die Theologie keine Methode
kenne. Der kalām, der seiner Wortherkunft nach „Rede“ oder „Dialog“ be‐
deute, könne nicht schlichtweg mit der Logik gleichgesetzt werden, da die
kontrovers geführte Rede und Gegenrede einzig der Überzeugung diene.367

Diese apologetische Haltung hält er drittens dezidiert für unwissenschaft‐
lich, da die Aufgabe der Wissenschaft nicht darin bestehe, Wahrheiten zu
verteidigen, sondern Realitäten in aller Neutralität und Objektivität zu ana‐
lysieren und theoretische Grundlagen auf der Basis von Konvergenzen statt
dogmatischen Differenzen zu schaffen.368 Verknüpft mit den angestrebten
Zielen der Forschung bemängelt er viertens auch die Erkenntnisse des
kalām, die er als dürftig bezeichnet, da sie aufgrund ihrer Abstraktion für
die Masse nur schwer zugänglich seien. Die Aussagen seien zu theoretisch
formuliert, als ob sie von jeglichem Praxisbezug unabhängig wären.369

Fünftens sei das spezifische Vokabular stark religiös gefärbt, sodass ein
Transfer von Begriffen wie Gott, Prophet, Kult oder Engel in andere dis‐
ziplinäre Kommunikationssysteme nur sehr schwierig machbar sei, ohne

365 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 235.
366 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.
367 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236–237.
368 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 237, 259–260; Wielandt (2016):

Main Trends, S. 749.
369 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 237, S. 241–242; Khorchide

(2018): Gottes Offenbarung, S. 81–82; Öztürk (2018): Contribution, S. 109.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

119

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass die Wörter ihre Funktion verlören.370 Für den Perspektivenwechsel
fordert er entsprechend die Aufgabe theologisch geprägter Begrifflichkei‐
ten:

L’anthropologie est une théologie sans ce vocabulaire traditionnel.371

Die Transformation der Theologie in eine Anthropologie ist demnach nur
durch eine Neuorientierung in Bezug auf Untersuchungsobjekt, Sprachge‐
brauch und Analyseebene möglich.372

In dieser fundamentalen Kritik am kalām, die mancherorts selbst apolo‐
getische Züge aufweist, finden sich sowohl bedenkenswerte wie auch pro‐
blematische Aspekte. Ohne im Einzelnen auf die Überzeichnungen Ḥanafīs
einzugehen, fällt insbesondere hinsichtlich der Methodenkritik die Undif‐
ferenziertheit auf, mit der er über eine langjährige Theologiegeschichte
hinweggeht. Auch wenn man der Theologie keine eigene Methode per se
zubilligen möchte, lassen sich über die Epochen hinweg unterschiedliche
methodologische Ansätze finden, auch wenn sie nicht explizit die Namen
heutiger Methoden tragen.373 Ḥanafī lässt so nicht nur jegliches metho‐
dologisch geleitete Vorgehen als inexistent erscheinen, sondern bettet die
apologetische Motivation beispielsweise auch nicht als historisch bedingte
und kontextuell geprägte Form einer damals üblichen Theologiepraxis ein.
Vielmehr argumentiert er für eine Anthropologie, indem er dem kalām
durch Objekt-, Methoden- und Terminologiekritik jegliche Grundlage und
Glaubwürdigkeit zu entziehen trachtet. Nur wenn er dem kalām jegliche
Legitimation abstreitet, wird für ihn die Transformation zu einer Anthro‐
pologie umsetzbar. Weder eine produktive Verhältnisbestimmung, in der
die beiden ineinandergreifen, noch eine Erweiterung des bisherigen diszi‐
plinären Verständnisses, welche die bisherige Leistung des kalām würdigt,
scheinen für ihn gangbare Wege zu sein. Eine so formulierte Transforma-
tion stellt jedoch in letzter Konsequenz faktisch eine Auflösung des kalām
dar, insofern die Beschäftigung mit der Gotteslehre gänzlich aus dem Re‐
pertoire der Islamisch-theologischen Studien zu verschwinden droht. So

370 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 237. Umgesetzt hat er dies in
seiner Dissertation, in der er arabische Termini aus dem Bereich des fiqh in eine
phänomenologische Sprache überführt hat, z.B. aḥkām zu aktivem Bewusstsein
oder Konsensus zu intersubjektiver Erfahrung; vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’ex‐
égèse.

371 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238.
372 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 256–257.
373 Vgl. Ghandour (2015): Fiqh, S. 53–54; Dziri (2015): Ars Disputationis.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

120

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erstaunt es auch nicht, dass er mit einer solch polarisierenden Position
in der islamischen Welt bisher noch keine Mehrheit für sich gewinnen
konnte.374

Gleichwohl ist Ḥanafī dahingehend zuzustimmen, dass eine zeitgenössi‐
sche Systematische Theologie weder sich mit einer apologetischen Funk‐
tion begnügen und auf diese beschränken noch die heute konsensual
geltenden wissenschaftlichen Standards unterschreiten darf. Hervorzuhe‐
ben ist zum einen das Anliegen, dass die Theologie die Anschlussfähig‐
keit an andere Disziplinen nicht verlieren darf – dies umso mehr, wenn
man bedenkt, dass es sich beim Menschen um ein interdisziplinär von
unterschiedlichen Seiten reklamiertes Forschungsobjekt handelt. Darüber
hinaus ist es im Interesse der muslimischen Religionsgemeinschaft selbst,
den kalām weiterzuentwickeln und als Reflexionsraum zu gestalten, der –
vor Mensch und Gott – rational vertretbare und damit konkurrenzfähige
Deutungsangebote generiert. Auch die Anbindbarkeit der theologisch ge‐
wonnenen Erkenntnisse an die Lebenswelt des Menschen ist unabdingbar,
will das theologische Nachsinnen nicht zu einer abstrakten Wissenschaft
ohne lebensweltlichen Bezug verkommen. Dies erfordert entsprechend eine
Bereitwilligkeit, perspektivische Zugänge, Inhalte und Forschungsobjekte
innerhalb des kalām wie auch anderer Disziplinen der Islamisch-theologi‐
schen Studien zu reevaluieren und neue Wege zu ergründen.

3.3.2 Zur Aussagbarkeit über Gott: Vom Transzendenzbezug zum
Immanenzraum

Wenn auch dieser Rundumschlag gegen den kalām in seiner Zuspitzung
und seiner punktuellen Undifferenziertheit problematisch ist, zeigt Ḥanafī
doch Tendenzen auf, die in ihrem Kern zu würdigen sind. Positiv gewendet
hält Ḥanafī Gott zum einen für nicht objektivierbar und zum anderen
jegliche Aussagen und Erkenntnisse über ihn immer noch an menschliche
Denkkategorien gebunden. Die fehlende Definierbarkeit Gottes verhindert
denn auch, dass sich Gott in eine Form pressen ließe. Mit der Problema‐
tisierung des Objekts betont er die zentrale Fragestellung, was denn über‐
haupt als Forschungsgegenstand theologischer Studien fungieren kann. Mit

374 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 26.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

121

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seinem Plädoyer gegen eine „Wissenschaft von Gott“ nimmt Ḥanafī Stel‐
lung zur wichtigen Frage, was über Gott überhaupt aussagbar ist.375

Die gängige Ausrichtung des kalām, sich essentiell mit dem Wesen Got‐
tes zu befassen, hält Ḥanafī dezidiert für verfehlt. Denn die Frage nach
Gottes Wesen und damit seiner Einheit und seinen Attributen sei falsch
gestellt, da sie sich nur aus einer menschlichen Logik heraus ergebe.376 Ob
man über Gott nun in Form einer positiven oder negativen Theologie spre‐
che, entpuppt sich für Ḥanafī bei näherer Betrachtung als gleichermaßen
problematisch, da beide auf ihre Weise Projektionen auf Gott darstellen.
Positive Formulierungen, die vor allem Attribute Gottes wie z. B. Wissen
oder Macht betreffen, hält er für menschliche Werte, die verabsolutiert
und schließlich als Maximalwerte wie Allwissenheit oder Allmacht auf
Gott projiziert werden. Das Bild, das daraus von Gott entsteht, bleibe
notwendigerweise ein in menschlichen Kategorien und Grenzen gedachtes
Gottesbild.377 Diese Projektion gründet gemäß Ḥanafī auf zwei problemati‐
schen Grundannahmen: Ausgehend davon, dass sich der Mensch als relativ,
nämlich relativ wissend oder mächtig, betrachte, verkehre er zum einen die
Relativität superlativisch ins Absolute und attribuiere anschließend Gott
damit als allwissend und allmächtig. Zum anderen verwirklichen sich diese
Werte nur im Kontext des menschlichen Lebens, d. h., die Attribute zeigen
sich nur, wenn sie innerhalb der irdischen Sphäre auch umgesetzt werden,
da sie transzendental keine ersichtliche Relevanz besitzen.378

Ähnlich verhalte es sich mit der negativen Theologie. Die in Abgrenzung
formulierten Aussagen stellen eine Umkehrung negativ rezipierter mensch‐
licher Eigenheiten wie der Endlichkeit oder des Leides dar. Die nun unter
umgekehrten Vorzeichen betriebene Projektion wurzelt in der – für Ḥanafī
bedauernswerten – Wahrnehmung einer Mangelhaftigkeit des Menschen,
die gerade deshalb positiv zu würdigen wäre, weil sie ihn erst menschlich
mache. Charakteristika wie der Tod, die Körperlichkeit oder das Leiden
werden als fehlerhaft wahrgenommen und in der Folge als eines Gottes
unwürdig betrachtet. Die eigentliche Problematik der negativen Theologie
liegt aber darin, dass sie keine adäquaten Aussagen über Gott zu generieren
vermag. Denn eine Aussage darüber, was Gott nicht ist, ist nur begrenzt im‐

375 Vgl. auch Karimi (2018): Warum es Gott nicht gibt, S. 74–76.
376 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238–239.
377 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240
378 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240; vgl. auch Sauer (2004):

Christentum und Islam, S. 67–68.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

122

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stande, etwas darüber auszusagen, was Gott ist.379 Damit ist die Rede über
Gott für Ḥanafī ein Wechselspiel von Projektion und Negation, woraus er
schlussfolgert, dass

tout discours de Dieu (parole de Dieu) est un discours sur Dieu (parole
de l’homme).380

Da der Mensch aus seinem menschlichen Verständnis- und Redehorizont
nicht ausbrechen kann, bleibt die vermeintliche Rede über Gott stets eine
menschliche Rede über Gott.381 Aus diesen Gründen hält Ḥanafī es für
angemessener, über Gott zu schweigen.382 Dies kann dahingehend gedeutet
werden, dass Ḥanafī nicht einmal Aussagen über Gott in Form einer nega‐
tiven Theologie für gerechtfertigt hält, sondern komplett einen Verzicht
auf Aussagen über Gott anstrebt, da er die Aussagbarkeit auf die imma‐
nente Welt beschränkt sieht. Auf diese Weise regt Ḥanafī hier zu einer
demütigeren Haltung gegenüber dem an, was über Gott ausgesagt werden
kann. Dabei lässt er das Spannungsfeld, wie etwa die reflexiv verwendeten
Attribute dann zu verstehen sind, mit denen sich Gott z. B. als barmherzig,
allwissend oder allmächtig beschreibt, bewusst bestehen.

Da die Rede des Menschen über Gott nur im Horizont eines menschli‐
chen Verständnisses erfolgen kann, betrachtet er den Anthropomorphismus
als logische Konsequenz einer Rede über Gott. Erst in Reaktion auf die Pro‐
blematiken der anthropomorphen Redeweisen über Gott entstand der Dis‐
kurs über die absolute Transzendenz Gottes und verdrängte sie. Die größte
Schwäche des Anthropomorphismus sieht Ḥanafī in der Wahrnehmung
Gottes in menschlicher Gestalt und personifizierten Zügen, seinen Vorteil
hingegen in der Funktionalität für den Menschen.383 So mahnt Ḥanafī zur
Vorsicht, die Transzendenz zum Charakteristikum des Islams par excellence
zu sterilisieren und gegen eine christliche Immanenz zu propagieren, da die
Transzendenz nur in ihrem Immanenzbezug einen wirklichen Sinn erhält
und sich in den Handlungen der Menschen realisiere:384

379 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.
380 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.
381 Vgl. auch Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78–79.
382 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.
383 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.
384 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 262; vgl. auch Kapitel 3.1.1 dieser

Arbeit.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

123

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


On peut objecter que Dieu dans sa révélation parle de lui-même. Erreur
d’interprétation! Dieu ne parle de lui-même qu’en fonction de l’homme,
sa vie et son existence. Dieu n’a aucune portée théorique en ce qui
concerne sa personne, sa nature ou son essence, mais Dieu a uniquement
une portée pratique en ce qui concerne l’homme. Les philosophes, les
mystiques et les juristes ont toujours interprété les textes en fonction de
l’homme: imagination, sentiment ou action.385

Diese Funktionalität bestimmt Ḥanafī befreiungstheologisch, indem er
Gott auf der Ebene der existentiell-praktischen Lebenswirklichkeit veran‐
kert. Die Lebenswirklichkeit, die Ḥanafī hier adressiert, hat mit den Folgen
der Kolonialisierung Ägyptens, der Ausbeutung und der Armutsproblema‐
tik zu kämpfen.386 Dies als Hintergrundfolie zugrunde gelegt, wird ver‐
ständlicher, warum er sich angesichts der prekären Weltprobleme kritisch
hinsichtlich eines abstrakt-theoretischen Sinnierens über Gottes Wesen
äußert und stattdessen handlungs- und zukunftsorientiert Gott im Fort‐
schritt, in der Überwindung dieser Probleme situiert.387 So mündet sein
Ansatz der Transformation der Theologie in eine Anthropologie schließlich
in einer – von ihm positiv interpretierten – Ideologie, die mittels geistes‐
wissenschaftlicher Erkenntnisse Impulse für die Veränderung der Realität
liefern soll.388

Damit besiegelt auch Ḥanafī die Abkehr von der Metaphysik und
die Hinwendung zu humanwissenschaftlichen und damit praxisbezogenen
Herangehensweisen. Gleichzeitig wird hier deutlich, dass seine Anthropo‐
logie in einer Befreiungstheologie mündet, wodurch sie eine sozialethische
und politisch motivierte Färbung erhält. Aufgrund der überaus starken Ver‐
knüpfung mit politischen Anliegen bietet sein Entwurf entsprechend eine
große Angriffsfläche. Denn obschon ein befreiungstheologischer Ansatz ein
legitimer Weg zu einer theologischen Anthropologie sein kann,389 stellt sich
im Falle Ḥanafīs die Problematik einer Instrumentalisierung der Theologie
für politische Anliegen.390 Mit der Einmündung in die Befreiungstheologie
erfolgt darüber hinaus eine Zwecksetzung für die theologische Anthropo‐
logie, die weit über ihre eigentliche Aufgabenstellung hinausgeht und so

385 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.
386 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 242, 234–235; Wielandt (1994):

Weltverantwortung, S. 204.
387 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241–242.
388 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 247.
389 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee im Islam. S 304.
390 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

124

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wieder von ihr wegführt. Da jeder Befreiungstheologie wie auch jeder Ethik
eine Anthropologie zugrunde liegt, wird der Kern wiederum nicht erfasst,
sondern die Problematik erneut verlagert.

3.3.3 Von der Theologie als Rede über Gott zur Offenbarung als Rede zu
und über den Menschen

Fruchtbarer als der befreiungstheologische Pfad erweist sich für die Frage‐
stellung der vorliegenden Arbeit allerdings Ḥanafīs Reflexion darüber, was
in der Theologie ins Zentrum zu rücken sei, wenn nicht das Wesen Gottes:

[T]oute théologie a une anthropologie renversée. La théologie étant une
science de la parole de Dieu, non de sa personne, est donc la science de
la révélation car la révélation est la parole de Dieu. La révélation, c’est-à-
dire la parole de Dieu est envoyée à l’homme. Dieu s’adresse à l’homme.
Dieu a pris l’homme comme interlocuteur. L’objet de la révélation, parole
de Dieu, est l’homme. Le centre de la révélation, science de Dieu, est
l’homme. La révélation est donc la science de l’homme car elle a pris
l’homme comme objet et comme interlocuteur. L’objet de la science de
Dieu est l’homme. Comment se fait-il alors que la théologie, cette ‘science
de Dieu’ prenne Dieu comme objet? Voilà le renversement fait par la
théologie: de la révélation comme science de l’homme à la révélation
comme science de Dieu, bien que la science de Dieu ne s’occupe pas de
Dieu mais de l’homme. La seule théologie véritable est donc celle qui
s’accorde à la science de Dieu, c’est-à-dire à la révélation, à la parole de
Dieu qui est une anthropologie. Dieu dans sa révélation, dans sa parole
et dans sa science fait de l’anthropologie, en parlant de l’homme, non de
la théologie en parlant de lui-même.391

In diesem überaus dichten Zitat trifft Ḥanafī drei zentrale Kernaussagen:
Entgegen der Suggestion von Antes, theos als Untersuchungsgegenstand der
Theologie zu erklären,392 plädiert er genau für das Gegenteil, indem er
erstens kalām nicht im Sinne einer spekulativen Rede über Gott betreiben
möchte, sondern rückgebunden an die konkrete Offenbarungsgestalt als
Rede Gottes versteht, die den anthropos zum eigentlichen Zentrum erhebt.

391 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.
392 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12–13; vgl. dazu auch Kapitel 3.1.2 dieser

Arbeit.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

125

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Indem Gott den Menschen als Empfänger dieser Rede adressiert, spricht
er zweitens folglich zum Menschen und drittens auch über ihn, wodurch
Gott nicht sich selbst, sondern den Menschen zum Gegenstand seiner Rede
macht. Damit reiht sich Ḥanafī nicht nur in jene Gruppe von Forschenden
ein, die eine systematische Hinwendung des kalām zur koranischen Offen‐
barung fordern,393 sondern eröffnet auch eine Argumentation für einen
offenbarungstheologischen – statt begriffszentrierten – Zugang zur Anthro‐
pologie.

Dieser Gedankengang findet sich auch beim Islamwissenschaftler Rein‐
hard Schulze. So stimmt dieser damit überein, dass der Koran auf sich
selbst als automimetische Rede Gottes und nicht als Rede über Gott rekur‐
riert. Zwar beinhaltet dies durchaus, dass Gott Aussagen über sich selbst
trifft, im Kern aber teilt Gott weniger mit, was er ist, als dass er ist und was
es mit dem Menschen auf sich hat.394

Da der Mensch das Objekt der qurʾān-Rede ist, vollzieht die ‚Rede Got‐
tes‘ im konkreten Sinne des Wortes eine Anthropologie, also eine Rede
über den Menschen. Natürlich ist damit keine rationalistische Begrün‐
dung menschlichen Seins gemeint, die durch deduktive Erkenntnisse
gewonnen wurde. Vielmehr soll hier Anthropologie, ein Neologismus
des 16. Jahrhunderts, wortwörtlich verstanden werden: als Logos Gottes
hinsichtlich des Menschen.395

Dennoch warnt Schulze davor, auf ahistorische Weise wissenschaftssyste‐
matische Programmatiken in solchen historischen Texten identifizieren
und mit modernen Taxonomien wie etwa Anthropologie belegen zu wollen
und damit Eisegese zu betreiben.396 Statt einander ausschließende Alterna‐
tiven zu proklamieren, die den Koran ontologisch einzufangen und im
einen oder anderen einzufrieren versuchen, behält er beide Optionen offen:

Der Koran ist damit weder theologisch noch anthropologisch, sondern
kann theologisch oder anthropologisch gelesen werden.397

393 Vgl. Öztürk (2018): Contribution, S. 110; Wielandt (2016): Main Trends, S. 752;
Sievers (2019): Schöpfung zwischen Koran und Kalām.

394 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 217.
395 Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 217.
396 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219.
397 Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219, Hervorhebung im Original.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

126

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dadurch wird die Rezeption seitens des Menschen noch einmal stärker ge‐
wichtet. Trotz unterschiedlicher Argumentationsbasis und jeweiliger Fort‐
führungen und Einmündungen treffen sich an diesem Punkt die Ansätze
von Ḥanafī, Khorchide und Wijaya, wenn auch alle drei im Gegensatz zu
Schulze einen anthropologischen Zugang klar favorisieren. Zwar äußert
sich Khorchide nicht eindeutig dazu, ob die Offenbarung von Gott oder
vom Menschen handelt,398 doch streift er diese Thematik in seinen Ausfüh‐
rungen implizit. Für ihn stellt der Koran eine Selbstoffenbarung Gottes
dar,399 in deren rezitatorischem Klang sich Gott vergegenwärtigt. Insofern
Gott selbst dem Menschen im Koran begegnet, ist dieser folglich auch
mehr als nur ein Sendschreiben Gottes, in dem nachlesbar ist, wie Gott ist
und was er dem Menschen mitteilen möchte.400 Da der Koran folglich nicht
nur eine Willensbekundung ist, plädiert Khorchide für einen Zugang, der
den Koran nicht ausschließlich als monologischen Redetext, sondern als
Ereignis von Gottes Selbstoffenbarung und damit nicht aus einer instruk‐
tionstheoretischen, sondern einer dialogisch-kommunikativen Perspektive
wahrnimmt.401

Expliziter hingegen äußert sich Wijaya, wenn er argumentiert, dass das
menschliche Wissen über Gott in seiner phänomenologischen Epistemolo‐
gie nicht metaphysisch sei, sondern nur vom Menschen und von dessen
Lebenserfahrungen handele. Damit knüpft er an ein Sachargument des
muʿtazlitisch geprägten Theologen ʿAbd al-Ǧabbār (935–1025) an, wonach
Offenbarung nur über das menschliche Handeln, nicht aber über Gott
selbst lehren kann, da Gott bedürfnislos sei und Offenbarung so nur einem

398 So sagt er einerseits: „In dieser Offenbarung ‚enthüllt‘ Gott den Menschen sein in‐
nerstes Wesen“; Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78; auch erklärt er eines
der Attribute Gottes, nämlich die Barmherzigkeit, zum Schlüssel seiner anthropolo‐
gischen Hermeneutik; vgl. ebd., S. 1. Gleichzeitig hält er aber fest, dass diese „Bezie‐
hungszusage des Korans, die Ausdruck der Barmherzigkeit Gottes ist – verstanden
als die bedingungslose Zuwendung zu und Zusage Gottes an die Menschen –, […]
den eigentlichen Inhalt des Korans dar[stellt]“; ebd., S. 84–85; dabei strebt er ein
anthropologisches Verständnis von Offenbarung an; vgl. ebd., S. 81. Damit vertritt
Khorchide im Vergleich zu Ḥanafī und Wijaya eine Mittelposition.

399 Diese christlich vorgeprägte Bezeichnung versucht Khorchide islamisch zu füllen,
indem er sie mit dem Konzept der Selbstgegenwart Gottes (al-ḥaḍra al-ilāhīya resp.
taǧāllī) aus der islamischen Tradition gleichsetzt; vgl. Khorchide (2018): Gottes
Offenbarung, S. 80.

400 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.
401 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78; dazu auch das nachfolgende

Kapitel 3.4 dieser Arbeit.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

127

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


menschlichen Nutzen dienen könne.402 Dies bekräftigt Ḥanafī in einer
seiner direktiven Ideen für die Entwicklung einer theologischen Anthropo‐
logie:

L’Essence divine ne se manifesta ni dans la parole, ni dans la nature, sous
forme de miracle, ni en personne sous forme humaine. La parole divine
contient des idées ou une description des réalités humaines. L’Essence
divine n’est même pas un mystère inconnaissable, mais elle est mise entre
parenthèse. La religion c’est la révélation, en tant que parole, non en tant
que personne, Dieu ou Prophète. La source de la révélation est le réel
lui-même qui fit appel à la parole.403

Wie bei anderen zeitgenössischen Denkern aus dem Feld der theologischen
Anthropologie fungiert Gott bei Ḥanafī zugleich als zweifellos gesetzt und
in Klammern gestellt. Die Offenbarung gibt seiner Meinung nach nicht
Auskunft über das Wesen Gottes, sondern macht vielmehr ein Angebot,
wie die menschliche Realität idealerweise zu gestalten sei. Für Ḥanafī liegt
das eigentliche Problem entsprechend nicht in der fehlenden Inkarnation
Gottes in der Immanenz,404 sondern in der Akzentsetzung der Themen
und Untersuchungsobjekte innerhalb der Islamisch-theologischen Studien,
insbesondere des kalām. Gerade indem der Fokus weg vom Wesen und
hin auf die Rede Gottes gerichtet wird, gelinge ein Perspektivenwechsel, da
durch die Rede Gottes ein Immanenzbezug hergestellt werde. Aufbauend
auf seinem ersten Direktiv einer solchen Fokusverschiebung fordert Ḥanafī
einen Perspektivenwechsel von der göttlichen hin zur menschlichen Rede:

La parole divine étant prononcée par le langage humain, elle devient ipso
facto une parole humaine sujette à toutes les sciences humaines autour
du langage. On divise la parole ainsi en termes, sens et choses désignés.
Ou bien on étudie le sens, l’image et les différentes formes d’expression
symbolique. Le sens est psychique; ainsi on étudie les motivations et
on arrive à un nouveau sens de vérité, celle de la motivation et non
l’Adequatio ratio in Rei. Cela ne veut pas dire que Dieu s’exprime par
la parole humaine, l’Esprit Saint via le scribe ou l’évangéliste, mais que

402 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S. 4–5; Vishanoff (2015): Herme‐
neutics, S. 4–5; Vishanoff (2015): Qur’anic Interpretation, S. 4–6; Peters (1976):
God’s Created Speech.

403 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 257.
404 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63–67; dazu auch Kapitel 3.1.1 dieser

Arbeit.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

128

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieu s’exprime en parole et que cette parole est lue et comprise par la
raison humaine. L’humanisation de la parole divine ne vient pas de la
tradition ou de l’histoire comme c’est le cas dans le christianisme, mais
de la lecture et de la compréhension. C’est l’affaire de la conscience
éidétique [sic!] non la conscience historique.405

Auffallend ist hierbei, dass Ḥanafī den Terminus langage und nicht langue
benutzt. Innerhalb der Linguistik gilt seit der Theoretisierung von Ferdi‐
nand de Saussure langage als Begriff für das menschliche Sprachvermö‐
gen im Sinne des Sprechapparates.406 Damit verweist Ḥanafī auf einen
Transformationsvorgang, in dem das göttliche Wort durch das menschliche
Sprachvermögen zu einem menschlichen Wort wird.407 Anders formuliert:
Damit Gottes Wort nicht transzendent bleibt, sondern sich in der Imma‐
nenz realisieren kann und für die Menschen hörbar und damit erfassbar
wird, ist das menschliche Sprachvermögen diejenige Instanz, die das fun‐
damentale Nadelöhr bildet. Die Humanisierung der Rede Gottes, wie sie
Ḥanafī nennt, ergibt sich also allein durch die Aussprache und bezieht sich
auf den Umgang mit der Offenbarung in Form von menschlicher Lektüre
und menschlichen Verständnisbemühungen. Damit begrenzt Ḥanafī die
Vermenschlichung, wie er es nennt, auf diese spezifischen Ebenen, ohne
den Inhalt als menschlich zu deklarieren – was er auch in seinem Zitat
durch die Abgrenzung zum Christentum deutlich zu machen versucht.
Ebenso spielt für Khorchide und Wijaya die Sprachlichkeit des Korans eine
entscheidende Rolle. So heißt es bei Khorchide:

Gott hat sich im Akt seiner Selbstoffenbarung der menschlichen linguis‐
tischen wie psychologischen und kulturellen Sprache sowie der Narrative
seiner Erstadressaten bedient. Gott spricht also nach dieser islamischen
Vorstellung im Koran durch den Menschen, er lässt sich auf den Men‐
schen ein. Das heißt, dass nun die Erstadressaten samt ihrer Lebenswirk‐
lichkeit, zu denen Gott spricht, konstitutiv an der Rede Gottes beteiligt
sind.408

405 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 258, Hervorhebungen im Original.
406 Vgl. de Saussure (2005): Cours.
407 Vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.
408 Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85–86.

3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik

129

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aufgrund dieser beiden Ebenen der Involvierung menschbezogener Aspek‐
te spricht Khorchide expliziter von „Gottes-Menschenwort“.409 Ohne hier
Kapitel 5 vorzugreifen und weiter ins Detail vorzudringen, lässt sich fest‐
halten, dass Wissenschaftler wie Ḥanafī, Khorchide oder Wijaya theologi‐
sche Anthropologie weder begriffszentriert angehen noch im Sinne einer
thematisch gebündelten Unterdisziplin ausgestalten, sondern als perspekti‐
vische Ausrichtung zu formen versuchen. Während insbesondere Ḥanafī
der Reflexion, wie der geforderte Perspektivenwechsel zu erreichen ist, viel
Platz einräumt, münden die Ansätze der anderen beiden Denker in einer
Ausdeutung konkreter Stellen. Doch schaffen sie eine Grundlage für eine
offenbarungstheologisch orientierte Anthropologie und regen zur weiteren
Reflexion über das Wechselspiel von Theologie und Anthropologie im Of‐
fenbarungsakt an, das zum Schwerpunkt des nachfolgenden Teils II werden
soll.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum
programmatischen Anliegen von Offenbarung

Die vorgelegten Befunde verdeutlichen zwei Forschungsdesiderata: Zum
einen bedarf es – noch bevor es um konkrete hermeneutische Umsetzun‐
gen gehen kann – systematischer Überlegungen, wie eine theologische
Anthropologie im Kontext gegenwärtiger Anforderungen und Diskurse
ihre Grundlagen erhalten und unter islamisch-theologischen Prämissen
begründet werden kann. Zum anderen ist zu klären, wie diese Bezugnahme
von Theologie und Anthropologie – über den gängigen Weg der theolo‐
giegeschichtlichen und begriffsorientierten Erforschung von Menschenbil‐
dern hinaus – aus einem offenbarungstheologischen Blickwinkel heraus
bewerkstelligt werden kann. Dass diese Arbeit genau an dieser spezifischen
Schnittstelle ansetzt, hat durchaus seine Berechtigung. Denn gerade im
Offenbarungsvorgang – und nicht erst in den menschbezogenen Inhalten
aus Koran und Sunna – zeigt sich das Aufeinandertreffen von Theologie
und Anthropologie paradigmatisch. Bereits in der Art, wie Gott mit den
Menschen in Kontakt tritt, sind sowohl anthropologisch relevante Aussa‐
gen über den Menschen als auch Grundlagen für die Konzeption einer
theologischen Anthropologie im Islam enthalten.

409 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85, wobei sowohl die Argumentation
als auch die Wortwahl an Abū Zayd angelehnt sind; vgl. dazu Kapitel 5 dieser
Arbeit.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

130

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausschlaggebend ist dabei freilich, wie Offenbarung überhaupt verstan‐
den wird. Obschon religionsphilosophisch und theologiegeschichtlich ver‐
schiedene Typisierungen von Offenbarung vorgenommen wurden, wird in
der gegenwärtigen Rezeption – insbesondere im interreligiösen Dialog und
mit Bezugnahme auf den Islam – überwiegend auf die Unterscheidung
zweier Typen Bezug genommen: das doktrin- resp. empfehlungszentrierte
und das personenzentrierten Modell.410 Gemäß dem ersten Modell offen‐
bart Gott direktive Empfehlungen, die alsdann in einem Buch kanonisiert
werden, um das herum sich eine Gemeinschaft zu bilden beginnt. Demge‐
genüber offenbart Gott dem zweiten Modell zufolge sein eigenes Wesen,
wobei die Zeugen, die dieses Geschehen als Inkarnationsakt deuten, sich
zu einer Gemeinde formen und im Anschluss die Deutung dieser Selbstof‐
fenbarung in Buchform dokumentieren. Dadurch fungiert im ersten Fall
das Buch selbst als Offenbarung, während es im zweiten das Zeugnis der
Offenbarung darstellt.411 Dass bei einer solch bescheidenen Anzahl von
Modellen die Einordnung der koranischen Offenbarung – notgedrungen –
im empfehlungszentrierten Modell münden muss, ist wenig verwunderlich.
So schreibt etwa selbst der muslimische Theologe Recep Kılıç:

Wenn wir berücksichtigen, dass die Offenbarung von oben in arabischer
Sprache herabgesandt wurde und dass sie wörtlich, buchartig und lesbar
ist, dann wird deutlich, dass die islamische Offenbarung der traditio‐
nelleren Position, nämlich der empfehlungszentrierten Offenbarung ent‐
spricht. Denn Gott offenbart nicht seine Person, indem er sich in einem
Menschen (Jesus) inkarniert, so wie es in der These von der personen‐
zentrierten Offenbarung der Fall ist, sondern teilt manche Wahrheiten
seinem Propheten wörtlich, also in Form von Empfehlungen mit.412

Auch Versuche, die Personenzentriertheit auf den Propheten zu beziehen,
schließt Kılıç mit der Begründung aus, dass der Prophet weder an der
Produktion der Offenbarung beteiligt war noch eine göttliche Identität
angenommen habe.413 Beide Male überlagert Kılıç also die Leitfrage, was
Gott offenbart, mit dem Umstand, wie Gott dies (nicht) tut, wodurch er
die Frage nach dem Inhalt über die Form zu beantworten sucht. Jedoch

410 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle.

411 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle; Kılıç (2009): Islamische Offenbarung, S. 39.

412 Kılıç (2011): Islamische Offenbarung, S. 39.
413 Vgl. Kılıç (2011): Islamische Offenbarung, S. 41–43.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

131

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


birgt sowohl die religionsphilosophische Theoriebildung der Modelle als
auch deren Applikation auf die islamische Glaubenslehre in sich Schwierig‐
keiten: Erstens ist bereits die Namensgebung der Modelle der christlichen
Tradition entliehen, sodass eine adäquate, religionsübergreifende Übertra‐
gung von Beginn an grundsätzlich erschwert wird. Insofern zweitens ein
personenzentriertes Modell unmittelbar mit Inkarnation gleichgesetzt wird,
verkommt die Zuordnung zu einer Scheinübung, da innerhalb der islami‐
schen Tradition kein Denkstrang bekannt ist, der eine menschliche Inkar‐
nation Gottes im Menschen theologisch zu begründen versucht hätte.

In Weiterentwicklung der beiden Ausgangsmodelle ist man dazu überge‐
gangen, idealtypisch zwischen einem instruktionstheoretischen und einem
kommunikationstheoretischen Offenbarungsmodell zu unterscheiden.414

Obwohl diese beiden Modelle in einer solch zugespitzten Form in der
Realität kaum anzutreffen sind, zeigen sie gerade prototypische Differenzen
auf: Dem instruktionstheoretischen Verständnis nach handelt es sich bei
der Offenbarung um eine göttliche Belehrung in Form einer Mitteilung von
satzhaften Wahrheiten und Weisungen. In der Annahme, dass Gott in der
Offenbarung alles gesagt hat, was es zu sagen gab, wird Offenbarung zu
einer abgeschlossenen Sammlung von überzeitlich geltenden Instruktionen,
die lediglich philologisch korrekt erschlossen werden müssten, um zu wis‐
sen, was Gott wolle. In seiner zugespitzten Form wird hier Offenbarung
folglich zu einer abgeschlossenen Selbstrede Gottes, einem Monolog.415 Im
kommunikationstheoretischen Modell hingegen wird Offenbarung nach
muslimischem Verständnis als ein in der Geschichte stattgefundener, über
mehrere Jahre andauernder Kommunikationsakt zwischen Gott, Prophet
und Adressaten erfasst. Dieses Modell betont den dynamischen Charakter,
indem es auch kontextuelle Faktoren der damaligen Redesituation mitein‐

414 Zwar gibt es differenziertere Modelle und Ansichten zu Klassifizierungsmöglichkei‐
ten von Offenbarung – auch anhand unterschiedlicher Kriterien wie etwa Form,
Inhalt, Art, Funktion oder Empfangsmodus – in der religionswissenschaftlichen
wie auch in der theologischen Literatur; vgl. Dulles (1983): Models of Revelation,
sowie Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle, S. 123–124. Allerdings finden sich
innerhalb der Islamisch–theologischen Studien kaum systematische Referenzwerke,
welche die in der muslimischen Geistesgeschichte vertretenen unterschiedlichen
Modelle theoretisch zu fassen versuchen. Entsprechend fehlen auch konsensuale
Bezeichnungen für diese idealtypischen Modelle.

415 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 83; Seckler (1981): Dei verbum; Bern‐
hardt (2021): Offenbarungsmodelle, S. 123–124.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

132

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schließt.416 Der dialogische Redecharakter ist dabei bereits in der Struktur
abgebildet, da Gott den Menschen in seiner Offenbarung zu Wort kommen
lässt und ihn konstitutiv an der Rede beteiligt. Dadurch wird Offenbarung
nicht primär als kanonisiertes Buch, sondern als Kommunikations- und
damit Beziehungsangebot an den Menschen wahrgenommen.417

Fünf Beweggründe sprechen dafür, ein solch kommunikatives Offenba‐
rungsverständnis als Ausgangspunkt für die Reflexion einer theologischen
Anthropologie zu wählen: Erstens steht eine kommunikative Grundlegung
im Einklang mit den zeitgenössischen Tendenzen innerhalb der koranwis‐
senschaftlichen Forschung, die sowohl in der muslimisch-theologischen als
auch innerhalb der islamwissenschaftlichen und christlich-theologischen
Forschung ihre Verankerung hat.418 Zweitens wird gerade von muslimischer
wie auch islamwissenschaftlicher Seite dem kommunikativen Modell ein
besonderer Stellenwert für die Entwicklung einer theologischen Anthropo‐
logie zugeschrieben.419 Drittens zeigt sich in der kommunikativen Anspra‐
che durch Gott eine – wenn nicht gar die wichtigste – Besonderheit der
Beziehung zwischen Gott und Mensch.420 Dass Gott überhaupt zu den
Menschen spricht und wie er dies tut, hat also höchste Relevanz für die
theologische Anthropologie. Viertens werden gerade anhand der jeweiligen
Offenbarungsverständnisse auch religionsspezifische Besonderheiten sicht‐
bar, sodass dadurch das Charakteristische für den Islam mit herausgearbei‐
tet werden kann. Fünftens eröffnet darüber hinaus ein kommunikatives
Modell eine Horizonterweiterung, indem es den Menschen nicht nur als
Thema für die Exegese wahrnimmt, sondern seine Rolle als Angesproche‐
ner und Rezitator der Offenbarung würdigt und seine Beziehung in dieser
Interaktion dialektisch bestimmt. Insofern Kommunikation Beziehung her‐
stellt, erscheint dieses Modell besonders tragfähig für die Zielsetzung der
behandelten Fragestellung.

Aus diesem Grund wird im nachfolgenden Teil II der Fokus nicht auf die
Erforschung konkreter Menschenbilder und damit auf den Menschen als
Gegenstand der Reflexion gerichtet, sondern auf die islamisch-theologische

416 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 84–85; Özsoy (2006): Geschichtlich‐
keit.

417 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85–86.
418 Vgl. Özsoy (2006): Geschichtlichkeit; Şeker (2019): Koran als Rede und Text; Khor‐

chide (2018): Gottes Offenbarung; Zirker (2018): Koran; Neuwirth (2013): Koran
als Text der Spätantike.

419 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.
420 Vgl. Schabestari (1994): Die theologischen und rechtlichen Grundlagen, S. 193.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

133

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie aus einer offenbarungs‐
theologischen Perspektive. Der vorliegenden Arbeit geht es also nicht um
die Bestimmung des Menschen im Sinne einer inhaltlichen Ausgestaltung,
sondern sie stellt als eine der ersten ihrer Art eine exemplarische Auseinan‐
dersetzung dar, die als Prolegomenon zu einer theologischen Anthropolo‐
gie und als Anstoß für deren Weiterentwicklung zu verstehen ist. In Anbe‐
tracht der Vielfalt an Entfaltungsmöglichkeiten kann es daher auf den fol‐
genden Seiten nicht um eine erschöpfende systematische Aufarbeitung der
theologischen Begründbarkeit einer in der islamischen Geistesgeschichte
fußenden Anthropologie gehen, weshalb die Untersuchung auf gezielte
Zuspitzungen anhand von Autoren und Themenblöcken angewiesen ist.421

Um zu gewährleisten, dass die Aufgabe bewältigbar ist, orientiert sich die
Arbeit an den Sachargumenten des zeitgenössischen Autors Abū Zayd und
versucht aufzuzeigen, wo dieser bereits einen anthropologischen Perspekti‐
venwechsel eingeschlagen und umgesetzt hat. Aus Abū Zayds thematischem
Panorama sind insbesondere drei Kernideen für die Reflexion einer theolo‐
gischen Anthropologie unter offenbarungstheologischen Gesichtspunkten
von Interesse, denen in Teil II je ein eigenes Kapitel gewidmet wird:

Erstens liegt gerade in seiner eigentlichen Originalität, den Offenba‐
rungsprozess kommunikationstheoretisch erschlossen zu haben, ein großes
Potential für die theologische Anthropologie, insofern mit der Grundle‐
gung eines kommunikativ-diskursiven Modells ein grundsätzlicher Spiel‐
raum für Wechselwirkungen zwischen Theologie und Anthropologie eröff‐
net wird. Während Abū Zayd die kommunikationstheoretische Reflexion
von Offenbarung für seine Begründung der Textualität des Korans benö‐
tigt, aus der er wiederum seinen sprachwissenschaftlich-hermeneutischen
Ansatz konzipiert, geht es in der vorliegenden Arbeit darum, aus dem
kommunikationstheoretischen Modell Einsichten für die Konzipierbarkeit
einer theologischen Anthropologie zu gewinnen.

Zweitens wird mit Abū Zayd die polarisierende Bezeichnung des Korans
als Gottes Menschenwort konnotiert, durch die er im deutschsprachigen
Raum mitunter Bekanntheit erlangt hat. Mit dieser Denomination wird
nicht nur eine Parallele zum christlichen Konzept der Menschwerdung
Gottes in Jesus suggeriert, die für die theologische Anthropologie im
Christentum zentralen Charakter besitzt, sondern auch eine Suche nach
menschlichen Spuren im Offenbarungsprozess. Die Thesen rund um die

421 Vgl. dazu insbesondere Kapitel 1.2 und 1.5 dieser Arbeit.

3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam

134

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Menschlichkeit des Textes bieten daher in konzentriertem Maße Diskus‐
sionsmöglichkeiten zu den in der Problematisierung zur theologischen
Anthropologie thematisierten Aspekten wie Transzendenz oder Theozen‐
trik.422

Drittens endet Abū Zayds Reflexion nicht etwa in der Dokumentation
einer historischen Kommunikationssituation zwischen Gott, dem Prophe‐
ten und der Urgemeinde sowie in dem hermeneutischen Verständnis ihrer
Inhalte im Geschichtsverlauf, sondern führt ihn zur Wahrnehmung des
ästhetischen Erlebens und der gemeinschaftsbildenden Charakteristika des
Korans.423 Damit wird eine Erweiterung von der historischen Kommuni‐
kation zu einem stetigen Kommunikationsvollzug zwischen Gott und Men‐
schen angezeigt, die sich insbesondere in der rituellen Praxis manifestiert,
wodurch die immanent wahrnehmbaren Konsequenzen von Offenbarung
stärker hervortreten.424 Auch wenn Abū Zayd diese Dimension keineswegs
ausführlich erarbeitet hat, waren seine Überlegungen doch Impulsgeber
für Weiterentwicklungen. Gerade in der Rezitation der koranischen Offen‐
barung wird ein Begegnungsraum für Gott und Mensch eröffnet und Got‐
tes Präsenz immanent erfahrbar. So werden entsprechend auch innerhalb
dieser Dimension Interdependenzen von Theologie und Anthropologie
nahegelegt, die es weiter zu ergründen gilt. Entgegen den bisherigen Ten‐
denzen, Abū Zayd im Kontext seiner entwickelten koranhermeneutischen
Methodik zu untersuchen, bringt diese Arbeit nun gezielt sein Offenba‐
rungsmodell – fokussiert auf die drei genannten Aspekte – mit der Reflexi‐
on hinsichtlich der Konzipierbarkeit einer theologischen Anthropologie ins
Gespräch.

422 Vgl. dazu Kapitel 3.1.1 und 3.1.3 dieser Arbeit.
423 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 28–29.
424 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 29.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

135

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Teil II:
Theologische Anthropologie aus

offenbarungstheologischer Perspektive – Systematische
Analyse und Reflexion

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und
Mensch

Nach koranischer Auffassung bedient sich Gott unterschiedlicher Kommu‐
nikationsmittel, um mit seiner Schöpfung zu kommunizieren. Schöpfungs‐
theologisch etwa lässt Gott über naturphänomenologische Zeichen wie
Regen oder Sonnenstrahlen dem Menschen wortlos seine Barmherzigkeit
und Zuwendung zuteilwerden. Offenbarungstheologisch hingegen teilt er
sich den Menschen in Form einer Rede mit. Damit stellt die sprachliche Of‐
fenbarung einen spezifischen Fall im Rahmen der Herabsendungsmöglich‐
keiten von Zeichen dar, da sie sich durch den konkreten Sprachgebrauch
eindeutig von anderen Typen abhebt.

Der Mensch seinerseits kann wiederum auf beide Arten der Kommuni‐
kation mittels nonverbaler Zeichen – wie Stirnrunzeln, Nicken oder Stau‐
nen –, mit verbalen Zeichen – etwa einer Rückfrage, einem persönlichen,
spontan formulierten Dankgebet oder einer durch die Ausspracheregeln
ritualisierten Rezitation des Korans – oder in einer Mischform – wie etwa
dem ritualisierten Gebet, in dem Körperbewegungen mit Rezitationsein‐
heiten miteinander korreliert werden – reagieren.

Im Gegensatz zur schöpfungstheologischen Beziehung, die sich an der
Ontologie orientiert, in der Gott Schöpfer und der Mensch Geschöpf ist
und bleibt, verläuft die offenbarungstheologisch initiierte Kommunikation
in zwei Richtungen, nämlich sowohl von Gott zu Mensch als auch von
Mensch zu Gott.425 Ihre Grundstruktur baut somit auf einer Kommunika‐
tion auf, die reziprok ausgerichtet ist. Damit kennt die koranische Weltan‐
schauung zwei kategoriale Arten der Kommunikation zwischen Gott und
Mensch, die sich einerseits hinsichtlich ihres Modus als verbal respektive
nonverbal und andererseits hinsichtlich ihrer Bewegungsrichtung als von
Gott zu Mensch wie auch vice versa von Mensch zu Gott klassifizieren lässt.

Diese Differenzierung als Grundlage gelegt, soll im Nachfolgenden ge‐
zielt und ausschließlich der verbale Kommunikationsweg von Gott zu
Mensch wie auch von Mensch zu Gott für die Diskussion einer theolo‐
gischen Anthropologie im Islam fruchtbar gemacht werden. Der Koran

425 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 151.

139

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist nicht einfach ein Zeichen unter vielen, sondern nimmt die Stellung
eines außergewöhnlichen Ereignisses ein, da Gott seine Existenz nicht nur
nonverbal andeutet, sondern verbal äußert. Aufgrund des Stellenwerts, den
sich der Koran selbstreferentiell als Rede zuschreibt, lohnt es sich, diese als
eigenständige Leitkategorie zu vertiefen. Entsprechend widmet sich dieses
Kapitel der verbalen Kommunikation von Gott zu Mensch in Form einer
sprachlich vermittelten und in einer mündlichen Verkündigung realisierten
Rede Gottes – um später dann in Kapitel 6 die darauf reagierende Kommu‐
nikation von Mensch zu Gott in Form einer ritualisierten Rezitation der
erhaltenen Verkündigung ebenfalls zu beleuchten. Dabei liegt der Fokus
nicht auf einer eigenen exegetischen Ausarbeitung jener koranischer Stel‐
len, die den Vorgang der Offenbarung beschreiben. Vielmehr sind hier die
systematischen Argumente von Abū Zayd von Interesse, die er, aufbauend
auf einer linguistischen Exegese, hinsichtlich der kommunikativen Dimen‐
sion von Offenbarung darlegt. Im Zentrum steht von daher keine der
vielen Dimensionen aus Abū Zayds Ansatz, wie etwa die Methode oder
die Historizität, sondern seine kommunikationstheoretische Begründung
und Aufarbeitung, die analysiert und im Kontext der Fragestellung für
die Konzeption einer theologischen Anthropologie evaluiert werden soll.426

Hierzu wird zunächst die kommunikationstheoretische Fundierung von
Offenbarung erörtert und anschließend anhand von Phasen dieses Kom‐
munikationsprozesses vertieft und mit einer Reflexion zu den Impulsen für
eine theologische Anthropologie abgeschlossen.

Vorausschickend gilt es an dieser Stelle festzuhalten, dass die Verwen‐
dung des Begriffs Offenbarung für die Islamisch-theologischen Studien
spannungsgeladen ist. Erstens wird mit dieser Bezeichnung ein neuzeitli‐
cher, christlich geprägter Diskurs auf den Koran übertragen, der in dieser
Aufladung dem koranischen Selbstverständnis nicht gerecht wird. Begriffs‐
geschichtlich haftet dem Verb offenbaren, das in der christlichen Theologie
gebraucht wird, um das griechische apokalypsis ins Deutsche zu überset‐
zen, eine tiefere Bedeutung an: Nach christlichem Offenbarungsverständnis
offenbart Jesus nicht etwas von Gott, sondern das innerste Wesen Gottes
wird durch ihn sichtbar (gemacht), weshalb man seit der Neuzeit in der
christlichen Theologie auch von einer Selbstoffenbarung Gottes spricht.427

Ein solches Verständnis, dass Gott sich enthüllt oder sein Wesen sichtbar,

426 Vgl. Kapitel 1.5 dieser Arbeit.
427 Vgl. Seckler (1981): Verbum dei; Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

140

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eben offen-bar wird, ist dem Islam fremd. Zweitens kann der Begriff Offen‐
barung die Varianz, die sich innerkoranisch zeigt, nicht abbilden. Denn der
Koran kennt gleich mehrere Begriffe wie tanzīl, waḥy, qurʾān sowie kitāb,
die unterschiedliche Modi von Offenbarung und ihrer Übermittlung kon‐
figurieren. Drittens wird mit dem Begriff Offenbarung der Fokus auf die
transzendentale Dimension gelegt, die noch nicht sinnlich wahrnehmbar
konstituiert ist und dadurch wissenschaftlich kaum zu erfassen ist. Deshalb
plädieren zeitgenössische Koranforschende, darunter etwa Angelika Neu‐
wirth, für einen Perspektivenwechsel weg von der islamischen Offenbarung
hin zur koranischen Verkündigung und damit einhergehend auch weg von
der Wahrnehmung als exklusiv muslimisches Religionsdokument hin zu
einem Zeugnis europäisch-spätantiker Theologiedebatten.428

Trotz all dieser Problematiken und trotz der Einwände, die diese Ar‐
beit teilt, kommt sie nicht umhin, von Offenbarung zu sprechen. Dies
ist zum einem dem Mangel an Ausdrucksmöglichkeiten geschuldet, das
Phänomen gerade in seiner transzendentalen Dimension zu fassen. Um
also die Phasen vor der koranischen Verkündigung durch den Propheten
ebenfalls sprachlich abbilden zu können, fehlt weiterhin ein Begriff. Zwar
ließe sich durchaus ein Neologismus prägen, doch bietet der Rückgriff
auf einen etablierten Begriff wie Offenbarung zum einen den Vorteil, an
bestehende Diskurse anzuknüpfen. Von da aus lässt sich der Begriff schär‐
fen, indem präzisiert wird, was Offenbarung nach koranischem Verständ‐
nis meint und wie sie sich konstituiert. Zum anderen ist Offenbarung
angesichts dessen, dass die koranischen Termini Spezifisches bezeichnen,
als Oberbegriff nützlich, um diese verschiedenen Erscheinungsformen und
Modi einzubeziehen und zu bündeln. Wenn also in dieser Arbeit von einer
offenbarungstheologischen Perspektive die Rede ist, ist damit eine kommu‐
nikationstheoretisch fundierte Sichtweise auf den Koran gemeint, welche
die vier Modi waḥy, tanzīl, kitāb und qurʾān inkludiert.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

Nach muslimischem Verständnis lässt sich Offenbarung als Übermittlung
einer Botschaft verstehen, die, von Gott kommend, über den Engel Gabriel
dem Propheten Muḥammad mitgeteilt wird, der sie wiederum seiner Hö‐

428 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike; Özsoy (2105): Islamische
Theologie, S. 67.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

141

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rerschaft verkündet. Dieser Vorgang beginnt im Jahre 610 n. Chr. und endet
mit dem Tod des Propheten im Jahre 632 n. Chr. Dabei wird dem Prophe‐
ten der Koran nicht als Ganzes mitgeteilt, sondern der Prophet erhält im
Verlaufe dieser mehrjährigen Zeitspanne immer wieder Auszüge aus dieser
Botschaft, die zusammengenommen den Koran bilden. Die koranische
Offenbarung ist damit kein einmaliges, sondern ein sukzessives Ereignis,
weshalb durchaus von koranischen Offenbarungen im Plural gesprochen
werden kann. Zugleich ist sie ein prozessuales Geschehen, das sich zu
verschiedenen Zeitpunkten und entsprechend auch unter sich wandelnden
historischen Begebenheiten ereignet. Aus diesem Grund erscheint die Be‐
zeichnung des Korans als „Wort“ Gottes, die eine Singularität und Statik
suggeriert, unpassend. Vielmehr ist der Koran als Rede mit Redepausen
zu verstehen, die durch die Verkündigung des Propheten immer wieder
erklingt.429 Rund dreißig Jahre nach dem Tod des Propheten wurden die
gesammelten und mündlich tradierten Botschaften zu einem Schriftkorpus,
genannt muṣḥaf, kanonisiert, der bis heute ausgedeutet wird.

Für die nachkommenden Kapitel steht nicht etwa die Datierung oder
Genese dieses muṣḥaf im Vordergrund, sondern der mündliche Prozess,
welcher der Kanonisierung vorausgeht. Da dieser mündliche Prozess nur
über die kanonisch fixierte Schrift und weitere Umwelttexte rekonstruiert
werden kann, liegt hier ein Zirkelschluss vor. Dennoch finden sich textuelle
Hinweise auf diesen mündlichen Prozess und kommunikativen Charakter
des Korans. Entsprechend soll es nun im Folgenden darum gehen, dar‐
zulegen, warum Offenbarung überhaupt als Kommunikation verstanden
werden kann, bevor die einzelnen Phasen von Gott zu Engel, von Engel zu
Prophet und von Prophet zu seinen Mitmenschen beleuchtet werden, um
die gewonnenen Einsichten schließlich auf eine theologische Anthropologie
zu beziehen.

4.1.1 Gott spricht – Offenbarung als verbale Kommunikation

Einen wichtigen Meilenstein für die zeitgenössische Koranwissenschaft hat
Abū Zayd dadurch gelegt, dass er den Koran als Offenbarungsgeschehen
in eine kommunikationstheoretisch reflektierte Form überführt hat. Den
Ausgangspunkt bildet dabei eine sprachwissenschaftliche Theoretisierung
des selbstreferentiellen Anspruchs des Korans, Gottes Rede (kalāmu-llāh)

429 Vgl. dazu auch Özsoy (2006): Geschichtlichkeit.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

142

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu sein, die in ihrer linguistischen Fundierung auf den japanischen Islam‐
wissenschaftler Toshihiko Izutsu zurückgeht:

And Revelation means in Islam that God ‘spoke’, that He revealed Him‐
self through language, and that not in some mysterious non-human
language but in a clear, humanly understandable language. This is the
initial and most decisive fact. […] The whole Islamic culture made its
start with the historic fact that man was addressed by God in a language
which he himself spoke. This was not a simple matter of God’s having
‘sent down’ a sacred Book. It meant primarily that God ‘spoke’. And this
is precisely what ‘Revelation’ means. Revelation is essentially a linguistic
concept.430

Mit der hier zugrundeliegenden Gleichung wird Offenbarung analytisch
in die beiden semantischen Bausteine „Rede“ und „Gott“ überführt, die
zwei unterschiedliche Zugangsperspektiven eröffnen: Wird Offenbarung
nun von jenem Blickwinkel aus betrachtet, der den Grundpfeiler „Gott“
ins Zentrum rückt, wird ein Wortfeld konnotiert, das auf eine transzenden‐
tale Kategorie verweist und in der Folge nicht ohne weiteres erschließbar
ist. Wird hingegen ein Zugang gewählt, der zunächst den Pfeiler kalām
fokussiert, bleibt Offenbarung trotz aller Ungewöhnlichkeit eine Rede, die
mittels eines Wortfeldes begrenzt wird, das auch für eine beliebige Kom‐
munikationssituation verwendet werden kann. Insofern Offenbarung also
Gottes Rede ist, ist sie von transzendentalen Kategorien geleitet, weshalb sie
in letzter Konsequenz analytisch vom menschlichen Verstand nicht erfasst
werden kann. Insofern sie jedoch Gottes Rede ist, haften ihr elementare
Züge linguistischer Kommunikation an, wodurch sie nicht nur analytisch
zugänglich, sondern auch mit anderen Redeformen vergleichbar wird.431

Die sprachphilosophische Theoretisierung und Terminologie des
Sprachwissenschaftlers Ferdinand de Saussure auf die Offenbarung als Re‐
de übertragend, identifiziert Izutsu kalām als arabisches Äquivalent zu pa‐
role im Sinne eines konkreten Sprechaktes und lisān als das entsprechende
Pendant zu langue im Sinne einer spezifischen Einzelsprache mitsamt ihren

430 Izutsu (1998): God and Man, S. 152, Hervorhebung im Original.
431 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 153–154; Gheituri/Golfam (2009): God-Man

Communication, S. 49; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 29.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

143

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


grammatikalischen Regeln.432 Dass Gott spricht, wird hier also zunächst
zurückgestellt und stattdessen erschlossen, wie sich diese Rede in der Welt
manifestiert.

Im Zuge seiner Systematisierung von Offenbarung als Kommunikations‐
geschehen verknüpft Abū Zayd diese grundlegenden Überlegungen Izutsus
zur Rede Gottes weiter mit den sprachtheoretischen Überlegungen des
Linguisten und Semiotikers Roman Jakobson, wonach jede verbale Kom‐
munikation aus folgenden sechs Komponenten besteht:

The ADDRESSER sends a MESSAGE to the ADDRESSEE. To be oper‐
ative the message requires a CONTEXT referred to (the ‘referent’ in an‐
other, somewhat ambiguous, nomenclature), graspable by the addressee,
and either verbal or capable of being verbalized; a CODE fully, or at least
partially, common to the addresser and addressee (or in other words,
to the encoder and decoder of the message); and, finally, a CONTACT,
a physical channel and psychological connection between the addresser
and the addressee, enabling both of them to enter and stay in communi‐
cation.433

Für den Brückenschlag zur Offenbarung operiert Abū Zayd nicht mit
einem der konventionellen Begriffe, sondern mit risāla, indem er das kora‐
nische Selbstverständnis als Botschaft akzentuiert:

Der Koran beschreibt sich selbst als Botschaft; eine Botschaft stellt eine
kommunikative Beziehung zwischen einem Sender und einem Empfän‐
ger mittels [des Einsatzes, E. I.-A.] eines Codes oder eines sprachlichen
Systems dar.434

In der Folge überträgt Abū Zayd die Elemente von Jakobson auf die korani‐
sche Offenbarung und weist ihnen einen oder mehrere, entsprechende ara‐
bische Termini zu: Für Botschaft wählt er risāla, für Kontakt ʿalāqat ittiṣāl,
für Sender mursil und muḫāṭib, für Empfänger mustaqbil und muḫāṭab,
für Code šifra und niẓām luġawī und für den Kontext wāqiʿ und ṯaqāfa.435

432 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 152–153; de Saussure (2005): Cours; zu de
Saussures dritter Kategorie langage und der Attribuierung Gottes mit dem Adjektiv
sprechend vgl. Zirker (2018): Koran, S. 78; Heemskerk (2006): Speech, S. 111–112.

433 Jakobson (1960): Linguistics and Poetics, S. 353, Hervorhebungen im Original.
434 Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 24, Übersetzung der Verfasserin.
435 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 24–25; vgl. auch Rahman (2001): Hermeneutical

Theory, S. 123.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

144

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Code 
(šifra / niẓām luġawī) 

Kontakt 
(ʿalāqat ittiṣāl) 

Kontext 
(wāqiʿ / ṯaqāfa) 

Empfänger 
(mustaqbil / muḫāṭab) 

Botschaft 
(risāla) 

Sender 
(mursil / muḫāṭib) 

Damit lässt sich Abū Zayds Verständnis auf die pointierte Formel Offenba‐
rung als Kommunikationsbeziehung durch Sprache in Kultur bringen, wobei
Kultur treffender durch Geschichte zu ersetzen wäre, die als übergeordnetes
Dach fungiert und Kultur miteinschließt.436

Mit dieser kommunikationstheoretisch gewandelten Formel beabsichtigt
Abū Zayd, eine sprachwissenschaftliche Herangehensweise an den Koran
zu begründen, die er im Gegenstand selbst verankert sieht:

Wenn sie [d.h. die Vertreter des traditionellen religiösen Diskurses, E.
I.-A.] mit uns darin übereinstimmen, dass es der Wille des Gepriesenen
[Gottes, E. I.-A.] war, zu den Menschen in ihrer Sprache zu sprechen,
d. h. mittels ihres zentralen kulturellen Systems, dann ist der einzige Zu‐
gang für das wissenschaftliche Studium die Untersuchung des göttlichen
‚Sprechens‘ mittels einer Analyse seiner Gegebenheiten im Rahmen des
kulturellen Systems, das sich darin zeigt. Deshalb ist die Methode der
sprachlichen Analyse die einzig mögliche menschliche Methode, um die
Botschaft zu verstehen und folglich auch den Islam zu verstehen.437

Hier macht sich Abū Zayd für einen Punkt stark, der für die theologische
Anthropologie von Relevanz ist: Da Gott in seiner Transzendenz nicht

436 Vgl. Öztürk (2016): Geschichtlichkeit; Wielandt (1971): Offenbarung und Geschich‐
te; Abū Zayd (2008): Historizität, S. 91–122.

437 Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 27; Übersetzung der Verfasserin. Vgl. auch Meier
(1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

145

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gegenstand empirischer Studien sein kann, kann das göttliche Sprechen
nur in Form seiner irdischen Manifestation erforscht werden.438 Abū Zayd
fordert entsprechend einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzen‐
denten, metaphysisch verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen
Botschaft an und für die Menschen. Der Zugang zu Offenbarung und
dadurch auch zu Gott stellt für Abū Zayd demnach keine ontologische,
sondern eine semiotische Frage dar.439 Er kritisiert den elitär geführten
religiösen Diskurs, in dem nicht zwischen den Erkenntnissen über einen
transzendenten und damit begrenzt zugänglichen Gott – die letztlich spe‐
kulativ (taʾammulī) bleiben – und den Erkenntnissen aus empirischen
(ambirīqī) Befunden anhand der sprachlichen Textgestalt des Korans un‐
terschieden wird. So moniert er, dass die klassische Herangehensweise eine
herabsteigende Reihenfolge verfolge, die bei einer spekulativen (taʾammulī)
Rede über Gott als Sprecher des Textes ansetzt, sich anschließend dem
Propheten als Erstempfänger des Textes widmet und erst in einem dritten
Schritt auf die reale Textgestalt zu sprechen kommt. In Abgrenzung zu
einem solchen deduktiven Ansatz (bi-maṯābat diyāliktīk hābiṭ), der Gefahr
laufe, von vorgefertigten Antworten geleitet zu sein, plädiert Abū Zayd um‐
gekehrt für eine induktive Herangehensweise (bi maṯābat diyāliktīk ṣāʿid),
die ihren Startpunkt in der Textgestalt selbst nimmt.440 Dieses Vorgehen
veranschaulicht er anhand seines Umgangs mit dem koranischen Begriff
waḥy, den es gleich im Anschluss noch näher zu beleuchten gilt.

Doch ist davor noch festzuhalten, dass in der Rezeption des kommunika‐
tionstheoretischen Modells von Abū Zayd die Frage aufgeworfen wird, ob
Jakobsons Modell der verbalen Kommunikation auf den Koran überhaupt
übertragbar ist. So merkt etwa der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf
Rahman an, dass Abū Zayd die Applizierbarkeit auf einen Text und damit
auf eine literarische Kommunikation nicht hinreichend reflektiert habe.
Mit Verweis auf Paul Ricœur hält Rahman drei entscheidende Differenzkri‐
terien fest: Die mündlich-sprachliche Kommunikation stellt erstens eine
dialogische Verständigungsform mit Möglichkeit zu Rückfragen dar, in der

438 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.
439 Vgl. dazu auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S. 46; Izutsu

(1998): God and Man; Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen; Specker (2021):
Gottes Wort.

440 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 26–27; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsge‐
stalt, S. 66; Özsoy (2017): Pioniere, S. 38–41, der sich auch zu den hermeneutischen
Folgen einer solchen Herangehensweise äußert; vgl. ferner auch Kapitel 4.4 und 5
dieser Arbeit.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

146

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zweitens Sender und Empfänger zeitgleich präsent sind und drittens den‐
selben situativen Kontext teilen. Hingegen ist eine literarisch-schriftliche
Kommunikation eindirektional, wobei Autor und Leser zwei unterschiedli‐
chen Zeiträumen angehören und dem Autor der Kontext des Lesers unbe‐
kannt ist und vice versa.441 Einen Erklärungsversuch, welche Absicht Abū
Zayd mit dem verbalen Kommunikationsmodell von Jakobson verfolge,
liefert Rahman gleich selbst:

Abu Zayd is aware of the oral aspect of the Qurʾān but since, I would
argue, his concern is with the interpretation of the Qurʾān and the dialec‐
tical relation between text and context, he focuses mainly on the written
text and discusses waḥy, the oral communication, in an attempt to prove
the textuality of the Qurʾān.442

Ergänzen ließe sich: um ihn sprachlich und damit unter Anwendung
literaturwissenschaftlicher Methoden auszulegen. Dieser Argumentation
Rahmans ist grundsätzlich beizupflichten, jedoch ist seine Aussage dahin‐
gehend zu präzisieren, dass es Abū Zayd weniger um die Oralität im Sinne
der Mündlichkeit geht,443 sondern vielmehr um die Sprachlichkeit des Tex‐
tes im Sinne der Verbalität, die gerade im Gegensatz zur Oralität sowohl auf
mündliche wie auch auf schriftliche Kommunikationsformen angewandt
werden kann. So kann das vermeintliche Paradoxon Rahmans, mit der
Oralität die Textualität begründen zu wollen, dahingehend präzisiert wer‐
den, dass die Textualität durch die Sprachlichkeit belegt werden soll. Vor
dem Hintergrund, dass Schrift zwar immer Text, aber Text umgekehrt
nicht zwingend Schrift ist und dass orale Kommunikation zwar stets verbal,
aber verbale Kommunikation nicht zwangsläufig oral ist, besteht das eigent‐
liche Problem der Problematisierung Rahmans in der Gleichsetzung von
verbaler und oraler Kommunikation einerseits und von Text und Schrift
andererseits.

Dass hier kein Versehen von Seiten Abū Zayds vorliegt, zeigt sich auch
darin, dass gerade Jakobson selbst als Linguist und Semiotiker seinen An‐
satz zur verbalen Kommunikation primär auf literarische Texte bezieht.

441 Vgl. Rahman (2008): Qurʾān in Egypt, S. 239–240; Ricœur (1981): What is a Text,
S. 146–147.

442 Rahman (2008): Qurʾān in Egypt, S. 240.
443 Und faktisch auch nicht um die Schriftlichkeit, sondern um die Textualität. Abū

Zayd geht es im mafhūm an-naṣṣ noch vorwiegend um die Textualität und später
dann um die Diskursivität, wenngleich die Oralität und Schriftlichkeit stetig mit‐
schwingen.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

147

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Schlussfolgerung, dass der Koran ein Text (naṣṣ) im linguistischen
Sinne ist, schickt Abū Zayd zwei Prämissen voraus: erstens, dass der Koran
eine Botschaft resp. Kommunikation (risāla/waḥy) ist, und zweitens, dass
diese Kommunikation sprachlich (luġawī) ist.444 Erst auf der Grundlage
dieser beiden Begründungen ergibt sich seine Schlussfolgerung, nämlich
dass, insofern eine sprachliche Kommunikation als Text gilt, auch der
Koran als Text betrachtet werden kann, den Abū Zayd jedoch nicht als
schriftlichen Diskurs versteht. Die Einwände werden also erst im Kontext
der Definition von naṣṣ – und der daraus resultierenden hermeneutischen
Interpretationsmethoden – und nicht bereits von waḥy virulent. Abū Zayd
hat hier mit waḥy noch den vorkanonischen, mündlichen Prozess im Blick,
auch wenn er für dessen Deutung – und hierin liegt der hermeneutische
Zirkelschluss – auf die textuell vorliegende Gestalt des Korans zurückgrei‐
fen muss.445 Angesichts der Zielsetzung Abū Zayds, den Koran als sprach‐
liche Botschaft zu begründen, erscheint Jakobsons Modell zwar nicht als
einzig mögliche, aber doch als plausible Wahl.

Der Vorteil dieses Modells liegt einerseits darin, dass es neutraler von
Sender und Empfänger und nicht bereits von Autor und Leser spricht.446

Andererseits ist es in seiner Konzeption als verbale Kommunikation auf
eine orale Kommunikationssituation anwendbar, was ein literarisch-schrift‐
basiertes Modell nicht ohne weiteres leisten kann. Dies ist insbesondere
für das koranische Selbstverständnis in seiner vorkanonischen Form von
Bedeutung, da die schriftliche nur eine von mehreren Erscheinungsformen
ist, die der Koran kennt. Erst in seiner verschriftlichten Form als muṣḥaf
stellt er ein verfasstes Dokument dar, dass zu einem späteren Zeitpunkt
von einem Leser aus einem anderen Kontext gelesen wird.447 In seiner
vor-muṣḥafschen Form hingegen ist der Koran nicht nur verbale, sondern

444 Während die ersten beiden Prämissen in den Islamisch-theologischen Studien als
unumstritten gelten, hat Abū Zayd für die Schlussfolgerung Kritik erfahren, unter
anderem aus dem Grund, weil der Koran sich nicht selbstreferentiell als Text, naṣṣ,
bezeichnet; vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 101–118.

445 Weiterführend dazu vgl. auch Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication;
Özsoy (2017): Pioniere, S. 36–41. Insofern die vorliegende Arbeit ihren Fokus auf
die kommunikationstheoretische Begründung von Offenbarung und nicht auf deren
literarische Interpretation legt, verzichtet sie darauf, Abū Zayds dritten Schritt und
damit auch potentielle Bezüge zu Ricœur weiter zu vertiefen.

446 Im Falle des Korans ist dies nicht nur neutraler, sondern auch sachgerechter, inso‐
fern der Koran gar nicht von Anfang an schriftlich rezipiert werden konnte.

447 Zu hermeneutischen Fragen, die sich für die spätere Lektüre stellen, vgl. Öztürk
(2016): Geschichtlichkeit, sowie Özsoy (2017): Pioniere.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

148

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch orale Kommunikation, sodass er sich als Offenbarungsgeschehen ge‐
rade dadurch auszeichnet, dass beide beteiligten Seiten auf je eigene Weise
kommunikativ miteinander interagieren und sich auf denselben Kontext
beziehen. Wie diese Kommunikation vonstattengeht, lässt sich nun anhand
des Begriffs waḥy verdeutlichen.

4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

Für die kommunikationstheoretische Entfaltung seines Modells beginnt
Abū Zayd mit einer fundierten begriffsgeschichtlichen Analyse, in der er
die Varianz an Verwendungsmöglichkeiten von waḥy in vorislamischer Zeit
wie auch innerhalb des Korans dokumentiert. Als vorkoranisches Beispiel
führt er ein altarabisches Gedicht an, in dem mit dem entsprechenden
Verb das Geschnatter zwischen einem Straußmännchen und seinem Weib‐
chen beschrieben wird, das anschließend mit der unverständlichen Sprache
der Byzantiner verglichen wird.448 Des Weiteren verweist er auf die Ver‐
wendung im Sinne einer Inspiration von Dichtern durch Dschinn-Wesen,
die auf Anrufung des Menschen hin die Grenzen zur menschlichen Welt
durchbrachen und als Musen den Dichtern zu poetischen Meisterleistun‐
gen verhalfen.449 Darüber hinaus existiert in der Fachliteratur noch ein
dritter Bedeutungsstrang, der im Kontext von Felsmalereien belegt ist, um
nicht dechiffrierbare Inschriften zu bezeichnen.450

Im Koran wiederum wird die entsprechende Verbwurzel verwendet, um
eine symbolhafte Verständigung zwischen dem Propheten Zakarīya und
seinem Volk, die mittels Zeichensprache und Gestikulation erfolgte, zu be‐
zeichnen.451 Darüber hinaus fungiert waḥy an mehreren Stellen im Koran
als Beschreibung einer Verständigungsform nicht nur wie vorkoranisch
zwischen Satan und Mensch, sondern auch zwischen Gott und Mensch.452

Schließlich erscheint waḥy in mehreren koranischen Narrationen als Ein‐
gebung, die eine Person zu einer Handlung bewegen soll – etwa Moses’
Mutter, ihren Sohn in einem Korb ins Wasser zu legen, oder auch Moses

448 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 32.
449 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 33–34, was auch koranisch erwähnt wird etwa in

6:112 oder 6:121; vgl. dazu ebd., S. 38.
450 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 224–225; Madigan (2004): Revelation

and Inspiration, S. 438; Stetkevych (2010): Mute Immortals Speak.
451 Vgl. Koran 19:11–12 und 3:41; dazu Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 32.
452 Vgl. Koran 42:51, 6:112 und 6:121.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

149

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst, seinen Stab hinzuwerfen – und damit im Sinne einer Handlungsan‐
weisung.453

Obschon diese diversen Sinndimensionen nur schwerlich zu vereinheitli‐
chen sind, gelingt es Abū Zayd, sie unter dem Begriff der Kommunikation
als übergeordnetes Dach zusammenzuführen. Von diesen Belegen abstra‐
hierend theoretisiert er waḥy folglich als Bezeichnung für jegliche Kommu‐
nikationsvorgänge, die eine rasche Vermittlung einer vertraulichen oder
geheimnisvollen Botschaft enthalten. Dieser kommunikative Austausch be‐
ruhe auf einem Code (šifra), der nur dem Sender (mursil) und dem auser‐
wählten Empfänger (mustaqbil) bekannt sei. Ein unbeteiligter Beobachter
(murāqib) verstehe den Inhalt dieser Kommunikation nicht, auch wenn
er sich darüber im Klaren sei, dass ein Kommunikationsvorgang stattgefun‐
den habe.454

Die Gegenüberstellung Abū Zayds zeigt, dass die vorislamischen Sinndi‐
mensionen nicht gänzlich getilgt werden, sondern sich in rückläufiger Zahl
im Koran wiederfinden. So wird aus dem Beispiel mit Zakarīya klar, dass
waḥy im Koran durchaus auch zwischenmenschlich verwendet werden
kann. Die in der altarabischen Kultur verwurzelte Vorstellung, dass eine
Kommunikation zwischen zwei unterschiedlichen Wesen grundsätzlich
möglich ist, bildete gemäß Abū Zayd die Voraussetzung für das Ereignis
der göttlichen Kommunikation. Da dieser Vorgang nicht als kulturfremd
empfunden wurde, erhob sich der Widerstand nicht gegen das Phänomen
an sich, sondern gegen den Inhalt der Botschaft, die empfangende Person
oder den göttlichen Ursprung.455 So gestand man dem Propheten durchaus
den Empfang eines waḥy zu, ordnete diesen jedoch wahlweise den altara‐
bisch geläufigen Feldern der Dichtung oder der Wahrsagerei zu.

Diese spontane Assoziation resultierte zum einen aus dem Umstand, dass
die prophetischen Erlebnisberichte zum Offenbarungsempfang markante
Parallelen zu den Beschreibungen über den Erhalt dichterischer Inspiration
aufwiesen.456 Zum anderen erhoben sowohl Propheten als auch Wahrsager
den Anspruch, ihr Wissen aus der Welt des Verborgenen zu erhalten und
eine transzendentale Wahrheit zu verkünden. Dass die Wahrsagerei mit
dem Aufkommen der koranischen Verkündigung nicht verschwunden ist,
hängt laut Abū Zayd mit zwei entscheidenden Faktoren zusammen: Erstens

453 Vgl. Koran 28:7 und 7:117.
454 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 35; dazu auch Izutsu (1998): God and Man, S. 158.
455 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 34.
456 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 43–44.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

150

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hätte ihre Abschaffung auch eine Abschaffung ihrer Grundlage, nämlich
des waḥy, zur Folge gehabt. Zweitens dienten Weissagung und Dichtung
als Vergleichskategorien, um die Wahrheit der prophetischen Botschaft zu
demonstrieren.457

Obschon die Verbwurzel von waḥy sowohl vorkoranisch wie auch kora‐
nisch für eine Kommunikation zwischen ontologisch gleichen, aber auch
zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen gebraucht wird, erfährt sie
im Koran dahingehend eine Neusemantisierung, dass Gott als Sender des
waḥy in Erscheinung tritt. Wie Gott mit den Menschen letztlich kommuni‐
ziert, wird in Sure 42 Vers 51 thematisiert:

Und es steht keinem Menschen zu, dass Gott zu ihm spricht, außer
durch Offenbarung oder hinter einem Vorhang oder indem Er sendet
einen Gesandten, der offenbart mit Seiner Erlaubnis, was Er will. Er ist
der unübertrefflich Hohe, der Weise.

Diese Stelle deutet Abū Zayd erneut kommunikationstheoretisch aus und
differenziert sie weiter anhand des Aspekts der Verbalität.458 So stellt die
erste Art gemäß Abū Zayd eine direkte Kommunikationsform dar, da
sie sich unmittelbar zwischen Gott und Mensch ereigne. Jedoch vollzie‐
he sie sich wort- und stimmlos (kalām bidūn qawl, kalām bi-šifra ġayr
ṣawtīya), d. h. ohne Rückgriff auf eine natürliche Sprache (bi-luġa ġayr
al-luġa al-ṭabīya). Aus diesem Grund verhandelt er diesen Typus in Äqui‐
valenz zu ilhām (Inspiration), die er im Sinne einer sich im Herzen oder
Geiste des Empfangenden ereignende Handlungsaufforderung versteht.459

Insofern hier noch kein Auftrag zur Verkündigung enthalten ist, sondern
lediglich die betreffende Person zu einer Handlung bewegt werden soll,
handelt es sich gewissermaßen um eine nonverbale Eingebung privater
Natur.460 Demgegenüber beruht die zweite Verständigungsform auf einer
direkten Rede im Sinne einer sprachlichen Botschaft (kalām bi-luġa). Sie ist
aufgrund der aktiven Teilnahme beider Parteien dialogisch ausgerichtet, als

457 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 50.
458 Abū Zayd orientiert sich – wie gleich noch gezeigt wird – an der Unterscheidung

zwischen direkter und indirekter Kommunikation, die wiederum auf dem Kriterium
eines Mittlers beruht. Ob eine Klassifizierung als direkt für die ersten beiden Arten
vorbehaltlos zutrifft, die gerade wortlos resp. hinter einem Vorhang erfolgt, ist nicht
restlos überzeugend. Entsprechend zieht es diese Arbeit vor, anhand der aussage‐
kräftigeren Differenzierung der Eigenschaft verbal vs. nonverbal zu argumentieren.

459 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 40–41.
460 Vgl. Albayrak (2009): Offenbarung, S. 79, 81, 99.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

151

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


solche jedoch einzig dem Propheten Moses vorbehalten.461 Im Gegensatz
dazu stellt der dritte Typus eine indirekte Kommunikationsform dar, da
sie über die Entsendung eines Boten erfolgt. Sie gilt konventionell als die
Art der Vermittlung des Korans über den Engel Gabriel. Obschon Abū
Zayd dem Propheten nicht abspricht, einen Teil seiner Offenbarungen über
den nonverbalen Weg erhalten zu haben, steht in seiner systematischen
Modellbildung lediglich diese dritte Art im Fokus, die er ebenfalls als verbal
klassifiziert und um die es im Folgenden auch stets gehen soll.462

Aus diesen Ausführungen lässt sich weiterführend schlussfolgern, dass
mit den drei Typen womöglich drei unterschiedliche Dimensionen akzen‐
tuiert werden: Während im ersten Typus vornehmlich das Merkmal der
Nonverbalität im Vordergrund steht, wird im zweiten Typus durch die
Nennung des Vorhangs der geheimnisvolle und rätselhafte Charakter be‐
tont. Der dritte Typus hingegen unterstreicht durch den Boten den vermit‐
telten Charakter, der die Verbalität akzentuiert und die Botschaft durch
die Aufforderung zur Verkündigung zugleich aus einer privaten Sphäre
herauslöst.463

Gerade mit dieser letzten Kennzeichnung wird ein zweites wichtiges Un‐
terscheidungskriterium zum vorkoranischen Gebrauch von waḥy getroffen:
Während dort waḥy noch als Zwei-Parteien-Verhältnis-Wort fungiert, wird
hier eine zusätzliche Partei in Form eines Vermittlers dazwischengeschal‐
tet.464 Damit sind bereits zwei wichtige Differenzen angezeigt: Erstens tritt
anstelle des Dschinns im Koran nun Gott als Quelle und rechtmäßiger Ur‐
heber des waḥy in Erscheinung. Zweitens ereignet sich das vorkoranische
waḥy unmittelbar zwischen Dichter und Dschinn, wohingegen das korani‐
sche waḥy in seiner dritten Ausprägungsart eine Vermittlerinstanz kennt.
Daran schließt ein drittes Unterscheidungsmerkmal an, welches das Rollen‐
verständnis des Empfängers betrifft: Im Vergleich zu den Dichtern, die sich
nicht an den Wortlaut der Inspiration halten mussten, wird der Prophet zur

461 Vgl. Koran 4:164; dazu Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 40–41.
462 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 41.
463 Jedoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass alle drei Offenbarungsformen durch das

Verb kalāma eingeleitet werden und daher exegetisch auch in Abhängigkeit von
diesem zu lesen sind.

464 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 156–157, der hier von „two-person-relation
word“ spricht. In Kongruenz mit dem koranischen Selbstverständnis eines nicht ad
personam gedachten Gottes zieht es diese Arbeit vor, neutraler von Parteien statt
von Personen zu sprechen.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

152

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unveränderten Wiedergabe der Botschaft verpflichtet.465 Im Gegensatz zum
Wahrsager sagt der Prophet also keine künftigen Ereignisse voraus, was
sich auch im Begriff nabīy (Prophet) widerspiegelt, dessen Wurzel seiner
ursemitischen Etymologie zufolge die Bedeutung von „Benachrichtigung“
und „Verkündigung“ trägt.466 Dass der Aspekt der Verkündigung – die sich
gerade auch in der Ablösung von der privaten Sphäre manifestiert – bereits
im Begriff waḥy enthalten ist, macht ihn zu einem Mehr-Parteien-Verhält‐
nis-Wort, insofern waḥy erst zu seiner eigentlichen Erfüllung kommt, wenn
der Prophet es seinen Zeitgenossen verkündet.467

Wie die Transmission der Botschaft vonstattenging, veranschaulicht Abū
Zayd mittels folgender Skizze, die in den nachkommenden Kapiteln pha‐
senweise noch zu vertiefen sein wird:468

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

inḏār / balāġ 

Allāh 

Ǧibrīl Muḥammad an-nās 
waḥy / kalām 

tanzīl 

Dieses mehrstufige Schema paraphrasiert der Islamwissenschaftler Andreas
Meier anhand der nachfolgenden Teilschritte:

1. Gott in seiner Transzendenz kommuniziert mit dem Mittlerengel
Gabriel; die Vermittlung der Botschaft innerhalb dieser ersten, entschei‐
dend ‚vertikalen‘ Stufe ist tanzīl (‚Herabsendung‘).
2. Die Vermittlung der Botschaft zwischen Mittlerengel und dem Prophe‐
ten, die bereits weitgehend auf der Ebene der Immanenz bzw. ‚horizontal‘
erfolgt, entspricht dem waḥy (‚Offenbarung‘, ‚Inspiration‘) oder risāla
(‚Sendung‘, ‚Botschaft‘) genannten Kommunikationsgeschehen.

465 Vgl. Albayrak (2009): Offenbarung, S. 97; Kermani (2015): Gott ist schön, S. 205.
466 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 47–49.
467 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 56; Rahman (2001): Hermeneutical Theory,

S. 132; Izutsu (1998): God and Man, S. 179.
468 Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 57.

4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation

153

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Erst die Vermittlung der Botschaft zwischen Muhammad und den
Empfängern seiner Botschaft erfolgt in der reinen Immanenz und wird
balāġ (‚Verkündigung‘) oder inḏār (‚Mahnung‘) genannt.469

Entsprechend gestaltet sich das Offenbarungsgeschehen gemäß Meier als

abfallende Linie von der absoluten Transzendenz des göttlichen Wesens
zur reinen Immanenz der menschlichen Welt.470

Damit suggeriert er auch einen Transformationsprozess, den die Botschaft
in der Abwärtsbewegung durchläuft und bei dem sie erst auf der letzten
Ebene für den Menschen zugänglich wird. Kommunikationstheoretisch
neutraler ließe sich die dargestellte Skizze jedoch zunächst einmal als
akteursorientiertes Drei-Phasen-Modell beschreiben, wobei Abū Zayd in
jeder Phase zwei von Jakobsons Elementen diskutiert: In der ersten Sender
und Empfänger, in der zweiten Kontakt und Code sowie in der dritten
Empfänger und Kontext, die es nachfolgend weiter zu beleuchten gilt.

4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft

Die erste Phase der Offenbarung umfasst den Kommunikationsschritt zwi‐
schen Gott und Engel, den Abū Zayd mit tanzīl überschreibt. Im Gegen‐
satz zu waḥy liefert Abū Zayd hierzu jedoch weder begriffsgeschichtliche
Ausführungen noch weitere Details, weshalb sein Verständnis von tanzīl
weitgehend ungeklärt bleibt. Seine spärliche Beschäftigung mit dem Begriff
hat weitaus weniger mit einer mangelnden Wertzuschreibung im Kommu‐
nikationsprozess zu tun als mit seiner wissenschaftlichen Grundhaltung:
Da Gott nicht Objekt einer wissenschaftlichen Untersuchung sein kann,
kann entsprechend über die Aktivitäten Gottes resp. die Kommunikation
zwischen ihm und dem Engel nur spekuliert werden.471 Entsprechend be‐
handelt er das kommunikative Element Sender nur in notwendiger Kürze
und fokussiert sich dann auf das Element Botschaft.

Doch greift diese Haltung gegenüber dem tanzīl zu kurz. Denn ob‐
schon sich dieser Kommunikationsschritt zwischen Gott und Engel unter
Ausschluss des Menschen ereignet, wird tanzīl als Aktivität Gottes durch‐

469 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67–68.
470 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67.
471 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 24.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

154

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus irdisch manifest.472 Darüber hinaus vertritt Abū Zayd selbst die These,
dass der Koran rational und sprachlich zugänglich ist.473 Warum also gera‐
de dieser eine Begriff in seinem konkreten Sprachgebrauch im Koran nicht
analysiert werden kann, ist nicht nachvollziehbar.

Die wenigen Versuche, Abū Zayds Verständnis von tanzīl zu rekonstru‐
ieren, orientieren sich vornehmlich an der Etymologie. So versucht der
Koranwissenschaftler Mulyadi Sukidi Abū Zayds Verwendung von tanzīl
für diesen Teilschritt mit Rückgriff auf die Verbwurzel zu erklären: Durch
die vertikale Dimension, die der etymologischen Bedeutung innewohne,
lasse sich dieser Schritt als „senkrechtes“ Herabsteigen oder „senkrechte“
Herabsendung kennzeichnen.474 Dabei verweist Sukidi auf die Erläuterun‐
gen des Islamwissenschaftlers Stefan Wild, wonach tanzīl eine räumliche
Anordnung voraussetze, die eine Gliederung in ein „oben“ und „unten“
vornehme.475 Diese Beobachtung verknüpft Sukidi wiederum mit dem un‐
terschiedlichen ontologischen Status von Gott und dem Engel.476

Auch wenn diesen inhaltlichen Ausführungen zu tanzīl zuzustimmen ist,
erscheint der von Sukidi gesetzte argumentative Fokus auf die Ontologie
nicht den Kern zu treffen. Stattdessen finden sich passendere Gründe dafür,
warum Abū Zayd an der besagten Stelle den Terminus tanzīl wählt. Zu‐
nächst einmal muss festgehalten werden, dass es Wild mehr um die räum‐
liche Anordnung geht als um die Wesensunterschiedlichkeit, auch wenn
Letztere als Folge der Ersten implizit mitschwingt. Entsprechend stellt Su‐
kidis Verknüpfung gewissermaßen eine rezeptive Fokusverschiebung dar,
da er die weltanschauliche Raumaufteilung mit dem unterschiedlichen on‐
tologischen Status von Gott und Engel gleichsetzt. Wäre die Ontologie je‐
doch das ausschlaggebende Kriterium, müsste konsequenterweise auch die
nachfolgende Kommunikationsphase zwischen Engel und Prophet vertikal
ausgerichtet sein, was sie jedoch gemäß Skizze nicht ist.477

Die Wesensunterschiedlichkeit zieht Abū Zayd keinesfalls in Zweifel,
jedoch findet sich darin seine Hauptdifferenz nicht hinreichend begrün‐
det, zumal seine Begründung nicht der ontologischen, sondern der kom‐

472 Etwa in den vielen naturphänomenologischen Zeichen, wie etwa dem Regen, der
auf die Erde fällt. Auch in diesem Kontext wird dieselbe Wurzel nūn-zāy-lām
verwendet.

473 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.
474 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S. 197–198.
475 Vgl. Wild (1996): We Have Sent Down, S. 141.
476 Vgl. Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S. 198.
477 Vgl. dazu auch Kapitel 4.1.2 und 4.3 dieser Arbeit.

4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft

155

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


munikativen Argumentationslinie folgt. Insofern waḥy keine spezifische
Raumanordnung konnotiert, scheint für Abū Zayd die Wurzel von nūn-
zāy-lām als einzige Bezeichnungsmöglichkeit für einen vertikalen Kommu‐
nikationsakt infrage zu kommen, die zudem eine Reziprozität ausschließt.
Denn während die Wurzel aller anderen kommunikativen Verben grund‐
sätzlich eine horizontale Kommunikation bezeichnen können und auf den
Menschen übertragbar sind, bleibt ausgeschlossen, dass der Mensch Sub‐
jekt der Verbwurzel nūn-zāy-lām sein kann. Die Wahl von tanzīl für diesen
Abschnitt scheint also eher darin begründet zu liegen, dass Abū Zayd
diesen Begriff im Sinne eines kommunikativen Gegensatzes und damit
kontrastiv zu waḥy einsetzt.

Obwohl Abū Zayd nicht explizit dazu Stellung bezieht, wie sich das ver‐
tikale tanzīl zum horizontalen waḥy verhält, scheint tanzīl im räumlichen
Sinne eine vertikale Kommunikation zu betonen, die eindimensional und
nur in herabsteigender Richtung von oben nach unten – und nie vice
versa – verläuft. Daraus ergeben sich in Bezug auf Abū Zayds Verständnis
vier entscheidende Differenzen zwischen waḥy und tanzīl, die in folgenden
Thesen festgehalten werden können:

Als vertikal verlaufende Kommunikation zwischen Gott und Engel

1. stellt tanzīl – im Gegensatz zu waḥy als Mehr-Parteien-Kommunikation
– lediglich eine Zwei-Parteien-Kommunikation dar;

2. haben Außenstehende bei tanzīl im Gegensatz zu waḥy nicht wahrge‐
nommen, dass eine Kommunikation stattgefunden hat, weil diese sich
innerhalb der irdischen Sphäre nicht wahrnehmbar ereignet;

3. bezeichnet tanzīl im Gegensatz zu waḥy keine sprachliche Kommunika‐
tion;

4. weist tanzīl im Gegensatz zu waḥy keine dialektischen Züge auf.478

Gerade dieser letzte Punkt, dass tanzīl wenig Potential für die Begründung
seiner These zur dialektischen Beziehung von Text und Kontext biete, wäre
eine plausible Erklärung dafür, warum Abū Zayd ihn nicht weiterverfolgt.
Während die Wurzel nūn-zāy-lām in Abū Zayds Ansatz also bloß den
Vorgang der Herabkunft aus einer anderen Sphäre bezeichnet, betont waḥy
den kommunikativen Charakter.479 Was Abū Zayd eindeutig mehr interes‐
siert, als wie sich Offenbarung in einer transzendentalen Sphäre ereignet,

478 Vgl. dazu auch Kapitel 4.4 dieser Arbeit.
479 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 32; Loynes (2021): Reve‐

lation, S. 141.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

156

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist, wie sich Offenbarung in der irdischen Welt realisiert. Für die Begrün‐
dung seiner These der Dialektik zwischen Offenbarung und Wirklichkeit
ist deshalb diese erste Phase zweitrangig, da sie sich transzendental auf
der Ebene zwischen Gott und Engel und damit unter Ausschluss des Men‐
schen und der menschlich wahrnehmbaren Wirklichkeit ereignet. Somit
tritt eine Schwäche in Abū Zayds Ansatz zutage, insofern er tanzīl für das
kommunikationstheoretische Offenbarungsmodell gar nicht erst fruchtbar
zu machen versucht.

Wenn man nun statt der Logik Abū Zayds, tanzīl als kommunikative
Gegenthese zu waḥy zu konzipieren, die innerkoranische Semantisierung
des Begriffs als Ausgangspunkt nimmt, zeigt sich ein differenzierteres Bild:
Mit den Wortderivationen der Wurzel nūn-zāy-lām wird das Bild einer
vertikalen Vermittlung der göttlichen Botschaft evoziert.480 Dabei liegt das
semantische Charakteristikum von tanzīl zum einen auf der Akzentuierung
einer räumlichen Differenz, bei der die Kommunikationsrichtung von oben
nach unten kanalisiert ist. So ist der Begriff in seinen frühen Verwendun‐
gen zunächst in den Diskurskontext um das damals gängige vorislamische
Phänomen der Dichterinspiration eingebettet, das als vertikal vermitteltes,
übernatürliches Wissen durch Geister individuell herabgebracht wurde
und sich in Form von überaus eloquenten Sprachleistungen äußerte.481 Zu
diesem Zeitpunkt wird die koranische Herabsendung als korrigierender
Ersatz dieser altarabischen Vorstellungen im Sinne einer Neubesetzung
einer bereits vorgefundenen Konfiguration eingeführt, indem der Akt der
Herabsendung dezidiert als Aktivität eingegrenzt wird, die Gott vorbehal‐
ten ist.482 Im späteren Verlauf dann zeigt sich eine Akzentverschiebung weg
von den paganen Diskursen hin zu einer theologischen Anknüpfung an äl‐
tere, monotheistische Vorstellungen, in denen tanzīl als Vermittlungsmodus
eingebettet im Kontext anderer, göttlich offenbarter Botschaften erscheint.
Diese als munazzal deklarierten Schriften werden allesamt als Auszüge aus
einer präexistenten, transzendent verorteten Urschrift ausgewiesen.483

Trotz geteilter Herkunft aus der Urschrift fordert der Koran einen an‐
deren, spezifischen Modus der Herabsendung für sich als Alleinstellungs‐
merkmal ein, indem er sich als schrittweise mündliche Verkündigung aus‐

480 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 443.
481 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 123.
482 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 443; Neuwirth (2010): Koran

als Text der Spätantike, S. 124.
483 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 124.

4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft

157

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weist. So greift er den Vorwurf auf, warum er nicht in einem Wurf als in
sich abgeschlossene Mitteilung offenbart wurde.484 Die sukzessiv mündlich
vermittelten Auszüge aus der Urschrift wurden also nicht nur als offenkun‐
diger Gegensatz zu den in einem Zug offenbarten Schriften der Juden
und Christen wahrgenommen, sondern im Vergleich zu diesen bekannten
Manifestationen der Gottesrede augenscheinlich auch als mangelhaft ange‐
sehen und in ihrer Situationsgebundenheit als einer göttlichen Offenbarung
unwürdig erachtet.485 Tanzīl wird ergo als Begriff fassbar, der einerseits
eine Relationierung zwischen der transzendentalen Urschrift und deren im‐
manenter Realisierung und andererseits eine Verhältnisbestimmung dieser
irdischen Manifestationen untereinander ermöglicht, indem er zeitgleich
als Kriterium der gemeinsamen Genealogie wie auch der Abgrenzung fun‐
giert.

In diesem Abgrenzungsmerkmal zeigt sich zum anderen die zweite se‐
mantische Besonderheit, die eine Neubewertung des vermeintlich eindi‐
rektionalen Charakters von tanzīl einfordert, welcher der von oben nach
unten gerichteten Kanalisierungsvorstellung entspringt. Denn aus der Rich‐
tungsanzeige allein einen statischen Charakter abzuleiten, greift zu kurz,
da dem Begriff tanzīl selbst ein gewisses Maß an Dynamik inhärent ist. So
wurde die Wurzel nūn-zāy-lām innerhalb der exegetischen Tradition mit
der Vorstellung versehen, dass jede Rezitationseinheit des Korans in einem
bestimmten Kontext als Reaktion auf eine partikulare Situation offenbart
wurde.486 Durch die Etablierung der asbāb an-nuzūl – konventionell mit
Gründe oder Anlässe der Offenbarung übersetzt – als hermeneutisches
Werkzeug für die Interpretation innerhalb der Koranwissenschaft erkennen
die Exegeten den responsiven Charakter der Offenbarung faktisch an.487

Der verwendete Begriff sabab (Sg.) transportiert dabei die Idee der Kausa‐
lität, die durch die gängige Übersetzung „Anlass“ häufig verdeckt wird.488

Manche Exegeten spezifizierten jedoch, dass nicht der eigentliche Vers –
der stets vorexistent bleibe – verursacht werde, sondern nur dessen Herab‐
sendung, aber

484 Vgl. Koran 25:32.
485 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 140.
486 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.
487 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444; vgl. dazu auch Kapitel 4.4

dieser Arbeit.
488 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

158

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


[e]ven so, they are still implicitly recognizing that the process of reve‐
lation is a divine response elicited by human word and action. The
importance of this dynamic aspect of qurʾānic revelation is not to be
underestimated. It is an essential counterbalance to an approach that
privileges the idea of an impassive, static pronouncement fixed from all
eternity.489

Durch die zeitliche Dimension, die dem tanzīl anhaftet, wird folglich ein
Brückenschlag zur Wirklichkeit und damit ein Immanenzbezug ermöglicht.
Tanzīl ist damit kein statisches Konzept, keine eindirektionale Übermitt‐
lung, die sich im Vakuum und abseits des Menschen ereignet, sondern im
Kern dynamisch angelegt. Insofern Abū Zayd tanzīl als Kommunikations‐
form zwischen Gott und Engel stehen lässt, die in seinem Verständnis unter
Ausschluss des Menschen stattfindet, ist es ihm nicht möglich, dies für die
kommunikative Dimension von Offenbarung fruchtbar zu machen.

Bezeichnenderweise fragt Abū Zayd gar nicht danach, wie Gott mit
dem Engel kommuniziert, sondern diskutiert vielmehr, was genau vom
Koran mit Gabriel herabgesandt wurde. Den Ausgangspunkt der Auseinan‐
dersetzung bildet dabei die Frage, ob der Engel die Botschaft in ihrem
Wortlaut oder lediglich in ihrer Bedeutung überbracht hat. Genau genom‐
men bewegt sich Abū Zayd hier implizit bereits auf Ebene der zweiten
Phase der Offenbarung, da er damit zu klären beabsichtigt, ob die Kommu‐
nikation zwischen dem Engel und dem Propheten als waḥy im Sinne einer
nonverbalen Inspiration oder einer sprachlichen Rede zu deuten ist.490

Um diese Frage zu beantworten, referiert Abū Zayd zunächst drei theo‐
logiegeschichtlich systematisierte Ansichten:491 Eine Position vertritt die
Meinung, dass der Engel sowohl den Wortlaut (lafẓ) als auch die Bedeu‐
tung (maʿnā) überbrachte, nachdem er den Koran von einer vorzeitlich
existierenden, wohlverwahrten Tafel in arabischen Lettern memoriert ha‐

489 Madigan (2004): Revelation and Inspiration, S. 444.
490 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 42.
491 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 42–45. Historisch geht diese Klassifizierung

gemäß az-Zarkašī auf al-Samarqandī zurück; vgl. az-Zarkašī (1984): al-Burhān,
S. 229–230; as-Suyūṭī (2010): al-Itqān, S. 292–293. Sie wird auch zeitgenössisch noch
rezipiert; vgl. Çınar (2017): Koranwissenschaft, S. 75.

4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft

159

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


be.492 Entsprechend wird hier angenommen, dass die Offenbarung wörtlich
einer himmlischen Urschrift entstammt. Eine zweite Position argumentiert
dahingehend, dass Gabriel dem Propheten nur die Bedeutung (maʿnā)
überbracht hat. Nachdem der Engel den Propheten die Bedeutung gelehrt
hat, habe der Prophet sie selbst in arabischer Sprache geäußert.493 Diese
Position geht folglich nicht von einer wörtlichen Übermittlung aus, son‐
dern moniert, dass die sprachliche Formulierung vom Propheten selbst
vorgenommen wurde.494 Gemäß der dritten Ansicht hat der Engel die
Bedeutung und den Wortlaut überbracht, wobei aber in diesem Falle die
Formulierung des Wortlautes auf den Engel zurückgeht.495

Die Beurteilungen, welcher dieser Positionen Abū Zayd zuzuordnen ist,
variieren stark. Sukidi selbst nimmt keine explizite Zuordnung vor, deutet
jedoch sprachlich an, dass sich Abū Zayd vor allem für die letzte Position
interessiert.496 Hingegen schließt Navid Kermanis Einschätzung zufolge
Abū Zayd die Positionen zwei und drei aus und favorisiert stattdessen
eine adaptierte Version der ersten Position einer Inverbation, ohne jedoch
einen göttlichen und ewigen Status für das materialisierte Buch daraus
abzuleiten.497 Kermani weist hier zu Recht darauf hin, dass Abū Zayd die
Frage, auf welcher Ebene die sprachliche Formulierung stattfindet, mit dem
Disput über die (Un-)Erschaffenheit des Korans in Relation setzt, und
plädiert für eine differenzierte Betrachtungsweise, welche die beiden Fra‐
gen nicht automatisch aneinander koppelt.498 Zur Illustration führt er den
ašʿaritischen Gelehrten al-Bāqillānī (950–1013) an, der an die Unerschaffen‐

492 Diese Position gilt heutzutage als am weitesten verbreitete und wird selbst von
theologischen Strömungen vertreten, die der Muʿtazila nahestehen. Sie stellt jedoch
die Theologie vor die Herausforderung, zu klären, wie Gott sprechen kann und
welche Konsequenzen es nach sich zieht, dass er in menschlicher Sprache spricht.
Denn die Annahme, dass Gott eine menschliche Sprache spricht, würde Gott auch
den formalen Bedingungen einer menschlichen Sprache unterwerfen. Vgl. zu dieser
Problematik auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen.

493 Diese Ansicht stützt sich auf die koranische Aussage in 26:192–195, wonach dem
Propheten die Botschaft ins Herz gelegt wurde, damit dieser in klarer arabischer
Sprache warne.

494 Sie wird heute z. B. von iranischen Theologen und Theologinnen vertreten; vgl. Ab‐
dolkarim Sorush (2009): Expansion of Prophetic Experience; Mohagheghi (2021):
Koran; Shabestari (2017): Koranische Offenbarung.

495 Diese wird heute z. B. vom türkischen Theologen Süleyman Ateş vertreten; vgl.
Takım (2007): Koranexegese, S. 139–156.

496 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutics, S. 199.
497 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 63–66.
498 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

160

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit des Korans geglaubt und die Formulierung dennoch auf der Ebene des
Engels verortet habe.499

Die Religionswissenschaftlerin Katharina Völker hingegen ordnet Abū
Zayd der zweiten Position zu.500 Ihre Einschätzung beruht auf zwei Quel‐
len, einem nicht publizierten Interview aus dem Jahr 2009 sowie dem
Werk Muhammad und die Zeichen Gottes aus dem Jahr 2008, das unter
der Federführung von Hilal Sezgin in Zusammenarbeit mit Abū Zayd
entstand.501 Darin bezeichnet Abū Zayd waḥy als nonverbales Geschehen,
worin sich erneut eine Inkonsistenz in seinen Ausführungen zeigt. Jedoch
muss bei der Auswertung mitbedacht werden, dass es sich hierbei um ein
Interview und ein aufbereitetes Sammelwerk und damit um einen anderen
Datenmaterialtypus handelt. Abū Zayds arabischsprachige Originalquellen
bleiben bei Völkers Zuordnung indes unberücksichtigt.

Da Abū Zayd seine Konzeption von waḥy im mafhūm an-naṣṣ am detail‐
liertesten darlegt, nimmt die vorliegende Arbeit dieses Werk als Referenz‐
rahmen. Dort hält er zu den drei Standpunkten Folgendes fest: Hinter
der ersten Position verbirgt sich die Auffassung von einer prähistorischen
Existenz des Korans in seinem arabischen Wortlaut, was in die Theorie
der Unerschaffenheit des Korans mündet. Entsprechend stellt Arabisch den
Code dar, der bereits auf der Ebene von Gott und Engel zum Einsatz
kommt. Dies impliziert jedoch auch, dass es zu keinem Zeitpunkt eine
Umwandlung der göttlichen, nicht-sprachlichen Botschaft in die arabische
Sprache gegeben hat, wodurch Arabisch den Status einer heiligen Sprache
erhält. Wie Kermani bereits dargelegt hat, distanziert sich Abū Zayd ent‐
schieden von der Position der Unerschaffenheit des Korans, da sie die
dialektische Beziehung zwischen Offenbarung und Wirklichkeit negiere.502

Damit werde der Koran in den Zustand einer metaphysischen Heiligkeit
versetzt, die den Text nicht nur seiner Verstehbarkeit durch den Menschen
beraube, sondern mit Verweis auf die Urschrift zu einem bildlichen (naṣṣ
taṣwīrī) – statt sprachlichen – Text erkläre, was zusammengenommen in
der Folge in eine Unergründbarkeit des Textes münde.503

499 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65–66.
500 Vgl. Völker (2015): Two Accounts, S. 281–282.
501 Vgl. Abu Zaid/Sezgin (2008): Muhammed.
502 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 65–66.
503 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 42–43; Kermani (1996): Offenbarung als Kom‐

munikation, S. 61–64; dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.

4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft

161

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die zweite Position versteht Abū Zayd im Sinne einer Inspiration, da
die Wendung „ins Herz legen“ impliziere, dass es sich um einen stimmlo‐
sen und damit nicht-sprachlichen Code handelt. Gegen die Position, dass
der Prophet die Formulierung selbständig vorgenommen habe, wendet
sich Abū Zayd ebenfalls, da sie fundamental der selbstreferentiellen Aussa‐
ge widerspricht, der Koran sei Gottes Rede und damit eine sprachliche
Botschaft.504 Darüber hinaus argumentiert er auch, dass es nicht dem
Propheten obliege, die Botschaft zusammenzuführen und deren Wortlaut
abzuändern.505 Das dritte Verständnis setzt gemäß Abū Zayd voraus, dass
einerseits bereits der Engel über ein Sprachsystem verfügt und andererseits
eine Umwandlung in die arabische Sprache erfolgt. Demnach liege die
Botschaft in ihrem frühen Stadium der Herabsendung auf der Ebene von
Gott zu Engel noch nicht sprachlich vor, sondern werde erst im zweiten
Offenbarungsschritt auf der Ebene von Engel zu Prophet durch den Engel
zu einem sprachlichen Text transformiert.506 In dieser Sicht erhielt der
Prophet sowohl Wortlaut wie auch Bedeutung von einer externen Instanz,
sodass nicht Muḥammad selbst die Rede Gottes verantwortet. Genau die‐
sen Strang des transformativen Prozesses der Offenbarung (taḥwīl al-waḥy)
von einer Inspiration (ilhām) zum linguistischen Kontakt (ittiṣāl luġawī)
verfolgt Abū Zayd weiter.507 Dass Abū Zayd von einer verbalen Transmissi‐
on ausgeht, deutet er in seiner Teilskizze an, in der er den Begriff kalām
hinter waḥy in Klammern setzt.508

4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt

Die zweite Phase, die Abū Zayd mit dem Terminus waḥy überschreibt,
umfasst den kommunikativen Vermittlungsvorgang zwischen dem Engel
und dem Propheten. Im Zentrum seiner Betrachtung stehen die kommuni‐
kativen Elemente Code und Kontakt. Höchst auffällig ist dabei, dass er
diesen Kommunikationsschritt mittels einer horizontalen Linie ausweist.
In der Analyse seines Ansatzes wurde dieser Schritt der Skizze teilweise

504 Vgl. Koran 2:75; 9:6 und 48:15.
505 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 44–45; Koran 18:27.
506 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 45.
507 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 44; Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Her‐

meneutics, S. 199.
508 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 41.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

162

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rearrangiert. So zeichnet etwa Navid Kermani den Kommunikationsschritt
zwischen dem Engel und dem Propheten als vertikale Linie, ohne jegli‐
chen Hinweis auf die ursprüngliche Anordnung bei Abū Zayd.509 Auch
der indonesische Koranwissenschaftler Yusuf Rahman plädiert für eine
Adaption der Skizze, wobei zwei Beweggründe für ihn entscheidend sind:
Zum einen hält er die Verlängerung der vertikalen Achse für gerechtfertigt,
weil zwischen dem Propheten und dem Engel ebenfalls eine ontologische
Differenz besteht. Zum anderen weist er darauf hin, dass für den Kommu‐
nikationsweg zwischen Engel und Prophet im Koran auch der Begriff tanzīl
verwendet wird.510 Insofern tanzīl jedoch nie eine horizontale Kommunika‐
tion bezeichnen kann, hält er entsprechend eine Adaption in vertikaler
Ausrichtung für notwendig. Kommentarlos hingegen tilgt Rahman den
Begriff risāla aus der Skizze.511

Mögen die Adaptionen auch inhaltlich berechtigt erscheinen, sind sie
zum einen in der Hinsicht mit Vorsicht zu genießen, dass sie den Autor
nicht adäquat wiedergeben. Zum anderen löst eine Verlängerung der ver‐
tikalen Linie das Problem der Kommunikabilität zwischen unterschiedli‐
chen Wesensarten nicht, sondern verschiebt es nur.512 Da nicht schlüssig
erscheint, warum Abū Zayd das vorislamische und das koranische Ver‐
ständnis von waḥy so akribisch herausarbeiten sollte, um dann scheinbar
unüberlegt eine horizontale Linie zu ziehen, geht diese Arbeit von der plau‐
sibleren Annahme aus, dass die Anordnung mit Bedacht gewählt wurde.
Stichhaltiger wird diese Skizze nämlich dann, wenn man sich Abū Zayds
Gesamtkonzeption vergegenwärtigt. So zeigt ein holistischer Blick auf sei‐
nen Ansatz, dass er den Terminus tanzīl weitgehend umgeht, weil dieser
zu einem Wortfeld gehört, das die Transzendenz konnotiert, und – in Abū
Zayds Logik – folglich auch kaum in analytische Kategorien transferiert
werden kann. Doch gerade die analytische Fassbarkeit in Form der Sprach‐
lichkeit ist für Abū Zayds literaturwissenschaftlichen Ansatz unabdingbar,
die er eben durch waḥy und risāla gewährleistet sieht. So finden sich keine
Hinweise, dass Abū Zayd eine Herabsendung auf das Herz des Propheten
bestreitet, jedoch liegt seine Konzentration nicht darauf, da er sie nicht als

509 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 59.
510 So etwa in 16:102, wo beschrieben wird, dass der Engel die Offenbarung herabge‐

bracht resp. spezifischer in 26:192–195 auf das Herz des Propheten herabgebracht
hat.

511 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 128–129.
512 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 75.

4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt

163

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verbalisierte Kommunikation klassifizieren würde.513 Entsprechend ließe
sich die Skizze als Fokussierung auf einen ganz bestimmten Bildausschnitt
lesen, der spezifisch in die sprachliche Vermittlung durch den Engel hinein‐
leuchtet, nicht jedoch sämtliche tradierten Arten abdeckt.514

Abū Zayds Argumentation ist deshalb anders gepolt als jene von Rah‐
man. So geht es ihm eben gerade nicht um die ontologische, sondern um
die kommunikative Dimension der Beziehung. In der kommunikativen
Situation bleibt sowohl hinsichtlich der Ebene Gott–Mensch als auch En‐
gel–Mensch stets eine ontologische Differenz bestehen. Aus kommunikati‐
ver Sicht hingegen wird diese Distanz durch ein verbindendes Element,
nämliches jenes des gemeinsamen kommunikativen Codes, überbrückt.
Dieser setzt nach Abū Zayd auf der Ebene zwischen Engel und Prophet an,
weshalb er dort auch seine erste Horizontale ansiedelt. Argumentativ lässt
sich aus theologischer Perspektive darüber hinaus ergänzen, dass Engel
und Menschen beide – wenn auch unterschiedliche – Schöpfungskatego‐
rien darstellen. Der aufeinander zulaufende Punkt, der eine Horizontale
plausibilisiert, wird also erst sichtbar, wenn man sich vom Fokus auf die
divergierende Ontologie löst und sich stattdessen die Gemeinsamkeiten
vergegenwärtigt. Mag aus ontologischer Hinsicht die Skizze korrekturbe‐
dürftig sein, hat sie somit aus kommunikationstheoretischer Sicht durchaus
ihre Berechtigung. Aus den dargelegten Gründen gibt es an dieser Stelle
zunächst einmal keinen triftigen Grund, die Skizze zu rearrangieren. Des‐
halb zieht es diese Arbeit vor, die originale Skizze stehen zu lassen und sie
erst nach weiteren inhaltlichen Sichtungen gegebenenfalls einer Revision zu
unterziehen.

In dieser zweiten Phase beschäftigt sich Abū Zayd mit der Leitfrage, wie
der Engel Gabriel und der Prophet überhaupt miteinander interagieren
können angesichts des Umstandes, dass sie zwei unterschiedlichen Seins‐
ordnungen angehören. Nach eigenen Bekundungen beschrieb der Prophet
den Erhalt der Offenbarung wie folgt:

Al-Harith bin Hisham asked Allah’s Apostle: ‘O Allah’s Apostle! How
is the Divine Inspiration revealed to you?’ Allah’s Apostle replied: ‘Some‐
times it is (revealed) like the ringing of a bell, this form of Inspiration

513 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 41.
514 Gleichwohl eröffnet sich hier die Problematik hinsichtlich der Frage, welche Teile

des Korans nun wie offenbart wurden und ob verbale und nonverbale Offenbarun‐
gen unterschiedliche hermeneutische Zugänge bedingen. Eine mögliche Kriteriolo‐
gie dafür steht bisher noch aus.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

164

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


is the hardest of all and then this state passes off after I have grasped
what is inspired. Sometimes the Angel comes in the form of a man and
talks to me and I grasp whatever he says.’ Aisha added: Verily I saw the
Prophet being inspired Divinely on a very cold day and noticed the sweat
dropping from his forehead (as the Inspiration was over).515

So wurde bereits im 8. Jahrhundert von muslimischen Theologen festgehal‐
ten, dass Offenbarung zwar aus einer verbalen Kommunikation bestehe,
theoretisch jedoch kein Austausch von Worten oder eine Belehrung mög‐
lich sei, solange nicht ein gewisses Maß an Gleichgewicht in der Beziehung
(munāsaba) zwischen dem Sprecher und dem Hörer gewährleistet sei. In‐
folgedessen wurden zwei Möglichkeiten diskutiert, wie sich eine solche
Kommunikation dennoch realisieren lässt: Entweder vollzieht der Hörer
unter dem Einfluss einer spirituellen Kraft des Sprechers einen Transforma‐
tionsprozess oder aber der Sprecher muss sich auf die Ebene des Hörers
begeben und dessen Eigenschaften annehmen.516

Seine Position entfaltet Abū Zayd, indem er diese zwei theologiege‐
schichtlich systematisierten Positionen innerhalb der Koranwissenschaften
skizziert und kritisch evaluiert:517 Gemäß der ersten Denkmöglichkeit ent‐
äußerte sich der Prophet seiner menschlichen Form (ṣūra bašarīya) und
nahm eine Engelsgestalt (ṣūra malakīya) an, um die Botschaft empfangen
zu können. Umgekehrt geht die zweite Option davon aus, dass Gabriel
sich seiner engelshaften Form entledigte und die Gestalt eines Menschen
annahm. Mit Verweis auf Ibn Ḫaldūn (1332–1406) differenziert nun Abū
Zayd die beiden Positionen anhand der beiden Kriterien Sprachlichkeit
und subjektives Erleben weiter aus. Demnach erfolgte im Falle der Anpas‐
sung seitens des Menschen die Kommunikation symbolisch und zeichen‐
haft (ramz min al-kalām), insofern der Prophet sie als Glockengeläut oder
Dröhnen (dawī) wahrnahm. Bei dieser Art handle es sich um eine auditive,
jedoch nonverbale Inspiration, also um einen nicht-sprachlichen Kontakt
(ittiṣal ġayr luġawī). Infolgedessen nehme der Prophet aufgrund der fehlen‐
den Sprachlichkeit die Formulierung selbst vor. Im Falle der Umwandlung
des Engels hingegen finde die Kommunikation sprachlich statt, da der
Engel dem Propheten die Verkündigung im Wortlaut diktiere und dabei auf

515 al-Buḫārī (1997): Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, Vol. 1, Book 1, Nr. 2.
516 Vgl. Izutsu (1998): God and Man, S. 167.
517 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 45–51.

4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt

165

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Arabisch als Sprachsystem der Empfänger zurückgreife.518 Zusätzlich dazu
wurde nach dem Kriterium des subjektiven Empfindens des Propheten
sowie der Zeitform, in der er über das Erlebte sprach, unterschieden. So
beschrieb der Prophet die eigene Transformation als viel erschütternder,
da sie von körperlichen Symptomen wie Hitzewallungen oder Ohnmachts‐
anfällen begleitet wurde. Über solche Erlebnisse sprach der Prophet im
Anschluss jeweils in der Vergangenheitsform. Im Falle der Metamorphose
durch den Engel hingegen erfolgte der Akt ohne Begleiterscheinungen für
den Menschen und wurde vom Propheten jeweils im Präsens artikuliert.
Dies betont gemäß Ibn Ḫaldūn (1332–1406), dass der Prophet im zweiten
Fall den Sinn bereits während des Vorgangs erfasste, wodurch er eine
Korrelation zwischen dem Tempus und dem Grad der Verständlichkeit der
Offenbarung herstellte.519

Welcher dieser beiden Positionen Abū Zayd nun stärker zugewandt ist,
wurde in der wissenschaftlichen Analyse wiederum unterschiedlich beur‐
teilt. So ordnet Sukidi Abū Zayd jener Position zu, die vom Umwandlungs‐
prozess seitens des Engels ausgeht:

Abu Zayd supports this opinion for one reason: The meaning of waḥy
is communicated to the Prophet (mustaqbil) through the angel Gabriel
with ‘the linguistic system of humans’ (bi-l-niẓam al-luġawī al-bašarī, i.e.
Arabic). It enables the prophet to comprehend what the angel Gabriel
says. He is indeed called a ‘visual type of prophet’ since he sees the
speaker who appears to him in the form of a man (raǧul) and then speaks
to him in a clear, humanly comprehensible language. This particular
instance reveals how the manner of waḥy, distinct from tanzīl (‘send‐
ing down’), transcends spatial significance. The spatial relation between
Gabriel and the Prophet becomes blurred.520

Diese Begründung Sukidis weist einige Problematiken auf, denn sie könnte
nicht nur dahingehend missverstanden werden, dass Abū Zayd den Emp‐
fang in Form eines Dröhnens ablehnt, sondern impliziert auch, dass mit
der räumlichen zudem eine ontologische Vermischung stattfindet. Doch

518 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 47–48.
519 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 48. Zur These der Korrelation zwischen Tempus

und dem Grad der Verständlichkeit der Offenbarung vgl. auch Kermani (1996):
Offenbarung als Kommunikation, S. 70–71.

520 Sukidi (2009): Quest for Humanistic Hermeneutics, S. 201, Hervorhebungen im
Original.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

166

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sowohl der Fokus auf die räumliche wie auch auf die visuelle Dimension
führen von Abū Zayds eigentlichen Anliegen weg. Denn während Sukidi
zum wiederholten Male auf die ontologische Diskussion umsattelt und
mit seinem Erklärungsansatz gerade nicht das Problem zu lösen vermag,
wie eine solche Transformation überhaupt vonstattengehen kann, bleibt
Abū Zayd auch hier in seinen kommunikativen Kategorien. Dabei lässt
er die divergierende Ontologie stehen, da sie kommunikationstheoretisch
– wenn man etwa an die Kommunikation zwischen Mensch und Tier
oder Maschine denkt – gar nicht aufgegeben werden muss. So versteht
Abū Zayd denn auch die Metamorphose nicht wörtlich als physikalische
Umwandlung, sondern im Sinne von ḫayāl, einer durch Vorstellungskraft
ermöglichten, von Gott gewährten Vision. In dieser werde die auserwähl‐
te Person befähigt, ein Aufleuchten der jenseitigen Welt in Form einer
ruʾya, eines visionären Traums, zu erhaschen.521 Damit schließt er sich
einem philosophischen Erklärungsansatz an,522 der gerade nicht um speku‐
lative Erläuterung ringen muss, wie eine solche Umwandlung überhaupt
möglich ist, sondern mit der menschlichen Fähigkeit der Vorstellungskraft
operiert.523 Indem er sich auf eine Wahrnehmung über die Sinneskanäle
beruft, kann er das wörtliche Verständnis einer Metamorphose umgehen.
Dadurch bleibt Abū Zayd erneut seiner Linie treu und begibt sich nicht
in die transzendentale Sphäre, sondern bewegt sich konsequent in der
Immanenz, indem er den Fokus auf den geteilten Code legt.

Damit erweist sich auch Sukidis Koppelung an die Typologisierung der
Offenbarung entlang der Sinne, die den Propheten infolge der Wahrneh‐
mung des Glockengeläuts als auditiven Typus und das Erscheinen des
Engels in Menschengestalt als visuellen Typus des Offenbarungsempfangs
klassifiziert, als nicht zielführend.524 Denn was bei Sukidi als auditiver Typ
ausdifferenziert wird, wird bei Abū Zayd als visionärer Traum gedeutet,
und wo Sukidi die visuelle Dimension betont, beruft sich Abū Zayd in
seiner Argumentation fundamental auf eine auditive Vermittlung über den
Gebrauch eines gemeinsamen Codes in Form von Sprache. Will man eine
Typisierung aufrechterhalten, wäre für den Ansatz von Abū Zayd eine

521 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 49, der jedoch von ḥulm spricht; zur Kritik
bezüglich dieses terminologisch inkorrekten Gebrauchs vgl. Kermani (1996): Offen‐
barung als Kommunikation, S. 73–78.

522 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 136
523 Vgl. Terkan (2009): Offenbarungsverständnis.
524 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 201; Izutsu (1998): God

and Man, S. 177.

4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt

167

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unterscheidung entlang der Kategorie sprachlich versus nicht-sprachlich,
d. h. nur klanglich und ohne Sprache, treffender, insofern Abū Zayd das
entscheidende Unterscheidungsmerkmal explizit im verwendeten – auf der
einen Seite symbolischen, auf der anderen Seite sprachlichen – Code iden‐
tifiziert. Der Fokus auf die auditive Dimension deckt sich auch mit dem
koranischen Selbstverständnis, das den Empfang der Offenbarung grundle‐
gend als Hörereignis auffasst.525 Abgesehen vom Umstand, dass der Koran
wiederholt und explizit auf die menschlichen Züge des Propheten pocht,
ließe sich theologisch ein weiterer Einwand gegen den ontologisch-trans‐
formativen Argumentationsfaden Sukidis formulieren: Wenn der Prophet
selbst engelshafte Züge annehmen kann, stellt sich die Frage, warum Gabri‐
el noch zwischengeschaltet werden muss. Der Einsatz eines Mittlers erfüllt
hier also eine doppelte Funktion: Zum einen wahrt er auf ontologischer
Ebene die Alterität Gottes, zum anderen überbrückt er auf kommunikativer
Ebene die Distanz, indem er einen geteilten Code zur Verfügung stellt,
der verhindert, dass Gott menschliche oder der Prophet göttliche Züge
annehmen muss.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext

Die dritte Phase umfasst den Kommunikationsschritt zwischen dem Pro‐
pheten und seinen Zeitgenossen, den Abū Zayd mit den Begriffen balāġ
und inḏār überschreibt. Damit nimmt das Offenbarungsmodell die Struk‐
tur einer Vier-Parteien-Relation ein, die von Gott kommend über den
Engel und Propheten schließlich zu den Menschen hin verläuft. In dieser
Phase diskutiert Abū Zayd die beiden Elemente Empfänger und Kontext.
Jedoch funktionalisiert und modelliert er diese Phase noch stärker als die
beiden vorangegangenen auf seine Hermeneutik hin, sodass hier der kom‐
munikationstheoretische Pfad zunehmend in den Hintergrund rückt.526

Hinsichtlich der Empfängerschaft weist Abū Zayd den Propheten als
Erstadressaten (al-muḫāṭab al-awwal) aus und kennzeichnet damit zweier‐
lei:527 Erstens ist der Prophet nicht der endgültige, sondern nur der erste
von vielen weiteren Empfängern der Botschaft. Zweitens markiert Abū

525 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 176; dazu auch Kapitel 6.
526 Dies ist wohl auch der Grund, warum Kermani hierzu nur wenig schreibt; vgl.

Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation.
527 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 56–57.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

168

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zayd mit dem attribuierten „Erst-“, dass der Engel nicht als eigentlicher
Empfänger der Botschaft erachtet werden kann. Da der Prophet der Ver‐
pflichtung nachkommt, seinen Zeitgenossen die erhaltene Botschaft zu ver‐
künden, kommt ihm die Bezeichnung und Funktion des Gesandten (rasūl)
zu – die hier gewissermaßen eine doppelte Hermeneutik als „sendender
Gesandter“ erhält. Erst in der für andere hörbaren Verkündigung der Bot‐
schaft gelangt die Offenbarung an ihren Bestimmungsort. Diese Verpflich‐
tung zur Verlautbarung bedeutet deshalb implizit auch, dass die Offenba‐
rung erst durch ihre Verkündigung den Status als Offenbarung erhält. Sie
ist damit keine persönliche Nachricht an den Propheten, sondern eine
öffentliche Botschaft, die ihre Bestimmung im Empfang weiterer Kreise
findet. Diese Empfängerschaft wiederum setzt sich aus einer Vielzahl von
Empfängerkreisen zusammen, die mal namentlich, mal im Kollektiv und
mal durch den expliziten Verweis auf ihre Eigenschaft(en) angesprochen
werden. Ihr Einbezug ist für das kommunikative Offenbarungsverständnis
so zentral, dass eine Weglassung die Struktur der Offenbarung fundamental
verändern würde.528 Dies bedeutet in der Konsequenz, dass Offenbarung
als Kommunikation maßgeblich auf dem Gegenüber der Menschen aufbaut
und die Hörerschaft von Anfang an miteinschließt.

Noch mehr Gewicht gibt Abū Zayd dem Kontext, der in seinem Ansatz
wohl als wichtigstes Element des Textes erachtet werden kann: Er bildet
nicht nur das Fenster zur dialektischen Beziehung zwischen Text und seiner
Umwelt und damit zu einer gegenseitigen Beeinflussung, sondern dient
auch als historischer Rahmen für ein korrektes Erfassen der initialen Kom‐
munikationssituation für spätere Interpretationen. Das lateinische Präfix
con verweist dabei auf all das, was mit dem Text ist und ihn begleitet.529

Dies schließt im Falle des Korans die damaligen Lebensumstände, d. h.
die historischen, kulturellen und situationsbedingten Begebenheiten zum
Zeitpunkt der Offenbarung, mit ein.530

Mit Vehemenz argumentiert Abū Zayd für eine dialektische (ǧadalīya)
Beziehung zwischen Text und Kontext.531 Die dabei postulierte Einfluss‐
nahme ist nicht etwa eindirektional, sondern wechselseitig, sodass der
Kontext den Text ebenso beeinflusst wie umgekehrt der Text den Kon‐

528 Vgl. Sukidi (2009): Quest for a Humanistic Hermeneutic, S. 202.
529 Vgl. Gracia (1995): Theory of Textuality, S. 26–27.
530 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 139–140.
531 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 104, ferner auch S. 24–26.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext

169

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


text.532 So hat die koranische Botschaft einerseits im Verlaufe eines über
20-jährigen Kommunikationsprozesses im Austausch mit und in Reakti‐
on auf einen spezifischen kulturellen Kontext ihre Form angenommen.
Indizien für den Einfluss kultureller Faktoren lokalisiert Abū Zayd auf
sprachlicher und inhaltlicher Ebene. So wird beispielsweise die Wahl des
Arabischen als Code auf die Zugehörigkeit des Propheten zu diesem spezi‐
fischen Sprachkreis zurückgeführt und nicht etwa auf einen immanenten
Wert des Arabischen selbst. Insofern Sprache nie unabhängig und isoliert
existiert, sondern stets in einen kulturellen Raum eingebunden ist, kann
auch der Text nicht von seinem kulturellen Kontext losgelöst werden. In
der Folge bezeichnet Abū Zayd den Koran als Kulturprodukt (muntaǧ
ṯaqāfī).533 Die Einflüsse beziehen sich dabei allerdings nicht auf den Urhe‐
ber und die Quelle des Textes, sondern auf dessen Ausrichtung, nämlich
die Ausrichtung auf den Adressaten.534 Andererseits hat auch der Text den
vorgefundenen Kontext maßgeblich mitgeformt. So gilt der Koran heute
noch als konstitutiv für die arabische Kultur, da er etwa die Grammatik der
arabischen Sprache oder die Mentalität entscheidend mitgeprägt hat. Als
Kulturproduzent (muntiǧ ṯaqāfī) nimmt der Koran einen Subjektcharakter

532 Vgl. Özsoy (2017): Pioniere, S. 38–40, der präzisiert, dass Abū Zayd zwischen der
Phase der Gestaltannahme (tašakkul) des Textes während der Offenbarungsphase
und der Gestaltgebung (taškīl) nach Abschluss der Offenbarung unterscheide, die
jeweils eindirektional Einfluss ausüben, sodass während der Offenbarungsphase
die Realität den Text beeinflusse, nach Abschluss dagegen der Text die Realität.
Özsoy plädiert nun dafür, bereits in der Phase der Gestaltannahme eine gegenseitige
Beeinflussung anzunehmen, in der sowohl die Realität den Text als auch umgekehrt
der Text die Realität beeinflusst, während nach Abschluss der Offenbarung nur
noch der Text auf die Realität wirkt. Auch wenn Abū Zayd seine Position wie bereits
an mehreren Stellen gezeigt nicht immer klar darlegt, ist anzunehmen, dass er diese
gegenseitige Beeinflussung in der Phase der Gestaltannahme intendiert. Dies zeigt
sich zum einen daran, dass er die von der klassischen Koranwissenschaft einseitig
angenommene Beeinflussung der Realität durch den Text hinterfragt, und zum
anderen daran, dass er selbst vom Koran als Kulturprodukt und -produzent spricht;
vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit. Dass der Text die Realität nicht von Anfang
an beeinflusst haben soll, erscheint wenig schlüssig, da sich die Beeinflussung des
Kontextes durch den Text bereits darin zeigt, dass die damaligen Adressaten wäh‐
rend des Offenbarungsprozesses Verhaltensänderungen gezeigt haben. Die These,
der Text habe die Realität also erst nach Abschluss der Offenbarung oder deren
Kanonisierung beeinflusst, würde Abu Zayds eigenem Anliegen zuwiderlaufen. Von
daher sind Özsoy Ausführungen sicherlich zutreffend.

533 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 24–26. Mit Kulturprodukt meint Abū Zayd nicht,
dass der Koran ein menschliches Produkt ist; vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.

534 Vgl. Kermani (1996): Offenbarung als Kommunikation, S. 85, ferner auch S. 28.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

170

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an und wirkt aktiv auf seine Umwelt ein.535 In seiner doppelten Identität
als Kulturprodukt und -produzent eignet ihm folglich der Status eines
Axialtextes (naṣṣ miḥwarī).536

Dieses komplexe Beziehungsgeflecht zwischen Text und Kontext dis‐
kutiert Abū Zayd anhand von Beispielen aus drei Unterdisziplinen der
Koranwissenschaft, nämlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen
und medinensischen Versen, der Offenbarungsanlässe und des Abrogati‐
onsprinzips, die allesamt mit der zeitlichen Dimension von Offenbarung
zusammenhängen. Angesichts der Breite, die der Kontext als Kategorie
abdeckt, lohnt sich nach einem kurzen Blick auf die drei Felder eine Zu‐
spitzung auf die Offenbarungsanlässe, die in kommunikativer Hinsicht als
plausibelste und tragfähigste Wahl für die weitere Vertiefung erscheinen.

Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen mekkanischen und medinen‐
sischen Offenbarungssegmenten plädiert Abū Zayd dafür, die nach der
Hiǧra537 offenbarten Verse als medinensisch zu deklarieren, selbst wenn
sie in Mekka offenbart wurden. Maßgeblich ist für ihn folglich nicht der
eigentliche historische Ort der Kommunikation, sondern die mit dem Er‐
eignis der Auswanderung einhergehende stilistische Veränderung im Text.
Er folgt hier entsprechend nicht einer ortsgebundenen oder empfänger‐
orientierten, sondern einer zeitlich-diachronen Einteilung,538 die sich an
literaturwissenschaftlichen Kriterien orientiert. In Konsequenz dazu weist
er dem Propheten einen den beiden Phasen jeweils entsprechenden Auftrag
zu: Während Muḥammad in Mekka als nabīy (Prophet) und Warner auf‐
trete, stehe in Medina aufgrund der Gemeindebildung die öffentliche Ver‐
kündigung als rasūl (Gesandter) im Vordergrund. Die Logik dieser Zweitei‐
lung spiegelt sich denn auch in den Bezeichnungen inḏār (Warnung) und
balāġ (Übermittlung) seiner dritten Phase wider.539 Allerdings wurde in
Reaktion auf diese Zuschreibung zu Recht angemerkt, dass der Prophet
bereits in Mekka mit der Verkündigung der Offenbarung beauftragt war.540

Kommunikationstheoretisch treffender wäre es gewesen, in dieser Phase
die rezitierende Verkündigung durch den Mund des Propheten, die mit

535 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 24–26.
536 Vgl. Abū Zayd (1900): Mafhūm, S. 9; Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt,

S. 64–65.
537 Der Übersiedlung des Propheten von Mekka nach Medina im Jahre 622 n. Chr.
538 Vgl. El Omari (2016): Einführung, S. 77.
539 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 56, 77.
540 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 132; Kermani (1996): Offenbarung

als Kommunikation, S. 83–84.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext

171

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Terminus qurʾān zu belegen wäre, zu diskutieren. Auch hätte man
erwarten können, dass Abū Zayd hier in exemplarischer Weise noch stär‐
ker auf die Perzeption, den Empfang und die Reaktionen der Mekkaner
und Medinenser eingeht. Stattdessen stehen bei ihm Erkenntnisse im Vor‐
dergrund, die für seine Zielbestimmung einer literaturwissenschaftlichen
Methodik von Relevanz sind, die hier aufgrund der Fokussierung auf die
Kommunikation nicht weiter verfolgt werden sollen.

Stärker noch als in der Einteilung von mekkanischen und medinensi‐
schen Versen und deren historischer Datierung wird der dialektische Bezug
zwischen Text und Kontext für Abū Zayd in der Abrogationstheorie sicht‐
bar. Sie diskutiert er vornehmlich als Rechtsprinzip, das erarbeitet wurde,
um vermeintlich widersprüchliche normativ-regulative Aussagen im Koran
zu harmonisieren, indem früher offenbarte Normen durch spätere ersetzt
oder annulliert wurden, ohne dass die Textstelle dabei zwingend getilgt
wurde.541 Er betrachtet Abrogation dabei funktional aus der Perspektive
einer graduellen Progression der Normgebung und Rechtsordnung, die der
Erleichterung für die Menschen diene.542 Obschon er selbst in vielen seiner
Schriften großen Wert auf diese normative Dimension legt, birgt die Abro‐
gationstheorie offenbarungstheologisch einige Probleme in sich, die Abū
Zayd wenig thematisiert: Zum einen gilt sie selbst innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien als umstritten. Insbesondere die Annahme, dass der
Koran widersprüchliche Aussagen enthalte, und das Postulat, dass bereits
kommunizierte Normen wieder aufgehoben würden, wurden kritisch hin‐
terfragt.543 Zum anderen lässt sich das Abrogationsprinzip im Sinne einer
Aufhebung früher offenbarter Verse durch spätere kommunikationstheore‐
tisch nur unter Hinzunahme der inhaltlichen Dimension und der Chrono‐
logie schlüssig diskutieren. Denn kommunikativ betrachtet kann eine getä‐
tigte Äußerung auf der Ebene der Aussage nicht mehr rückgängig gemacht,
sondern lediglich auf inhaltlicher Ebene in einer Folgekommunikation spe‐
zifiziert, erläutert, ergänzt, berichtigt oder vervollständigt werden.

Demgegenüber erscheinen die Offenbarungsanlässe, die sogenannten
asbāb an-nuzūl, kommunikationstheoretisch aussagekräftiger. Als Berichte
über den historischen Anlass für die Offenbarung eines bestimmten Ab‐
schnitts aus dem Korans spiegeln sie zum einen die Koordinaten einer

541 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 113–118.
542 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 117–121, 124; Öztürk (2016): Geschichtlichkeit,

S. 37–44.
543 Vgl. Brown (1998): Scripturalism, S. 59.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

172

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


konkreten Kommunikationssituation wider. Zum anderen stehen die asbāb
an-nuzūl durch die Wortwurzel nūn-zāy-lām in einem direkten Bezug zum
Begriff tanzīl. Damit verfügen sie sowohl über eine kommunikationstheore‐
tische wie auch über eine offenbarungstheologische Relevanz und sollen
daher nachfolgend näher beleuchtet werden.

Die asbāb an-nuzūl bilden für Abū Zayd eine Interaktion von Text und
Kontext ab, da der Text auf bestimmte Begebenheiten reagiert.544 Dabei
geht es ihm weniger um eine reine Beschreibung der gegebenen Kommuni‐
kationssituation, sondern vielmehr um den Mehrwert für die Interpretation
etwa hinsichtlich der systematischen Ableitung von Normen oder des Ver‐
ständnisses normativer Aussagen.545 Da die Beispiele von Abū Zayd in einer
Koppelung der asbāb an-nuzūl mit dem Abrogationsprinzip münden,546

welche die kommunikationsorientierte Betrachtungsweise überlagert, wird
an dieser Stelle auf ein anderes, kurzes Beispiel zur exemplarischen Veran‐
schaulichung zurückgegriffen. Dieses gehört zu den so genannten qul-Pas‐
sagen, die später in Kapitel 6 erneut aufgegriffen werden. So heißt es etwa
in Sure 2 Vers 189:

Sie fragen dich nach den Neumonden. Sag: ‚Sie sind bestimmte Zeiten
für die Menschen und für die Wallfahrt‘.

Die Leerstelle, die das unbestimmte „Sie fragen dich“ (yasʾalūnaka) bietet,
stellt das Einfallstor für die historische Referenz dar. Im dazugehörigen
asbāb-Material wird davon berichtet, dass ein gewisser Prophetengefährte
namens Muʿāḏ bin Ǧabal an den Propheten herangetreten sei, um zu fra‐
gen: „Weshalb wurden die Neumonde geschaffen?“, worauf die besagte Ko‐
ranpassage nun antworte.547 Die Offenbarungsanlässe vermitteln demnach
nicht nur die Auffassung, dass bestimmten Versen bestimmte Gründe für
deren Verkündigung zugrunde liegen, sondern ihnen ist auch die Vorstel‐
lung inhärent, dass sich Offenbarung und Verkündigung sukzessiv ereignen
und auf Begebenheiten reagieren.

544 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 92–94.
545 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 101–105; vgl. dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs

mit dem Qur’an, S. 149–150.
546 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 128–129, ferner auch S. 113–115. Zu einer Kritik an

einer solchen Zuspitzung auf die Normativität vgl. Rippin (1988): Function of asbāb
al-nuzūl.

547 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Überlieferung S. 277–278.
Es existieren jedoch unterschiedliche Versionen hinsichtlich des Wortlauts und des
Fragestellers; vgl. al-Wāḥīdī (2008): Asbāb zu Stelle 2:189.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext

173

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Kontext der vorliegenden Arbeit sind aus kommunikationstheoreti‐
scher Perspektive drei Aspekte von besonderer Relevanz: die zugeschriebe‐
ne Funktion solcher Berichte, das dem zugrundeliegende Verständnis des
Begriffs sabab sowie die implizierte Vorstellung einer unabgeschlossenen,
wiederkehrenden, reaktiven Kommunikation.548

Die asbāb an-nuzūl scheinen bei Abū Zayd gleich mehrere Funktionen
zu erfüllen: Sie ermöglichen eine räumliche, zeitliche und unter Umstän‐
den auch personelle Einordnung; gleichzeitig sind sie auch für die Exegese
sachdienlich, indem sie einen Rahmen zur Einbettung oder Erklärung des
jeweiligen Verses bereitstellen. Damit tragen sie entscheidend zur Histori‐
sierung des Textes bei. Gleichzeitig deutet Abū Zayd die Offenbarungsan‐
lässe als Antworten auf die vorgefundene Realität. Mit der Offenbarung
reagiert Gott auf aufkommende Fragen, Anliegen und Ereignisse und wirkt
auf die Geschichte ein. Eine solche Sichtweise bezieht nicht nur den Pro‐
pheten, sondern auch die Empfängerschaft noch stärker in den Kommuni‐
kationsprozess mit ein.549 Die asbāb an-nuzūl fungieren entsprechend als
Zeichen der Responsivität im Sinne seiner Dialektik.550 Darin sind implizit
zwei Schlussfolgerungen enthalten: Erstens liegt dem Begriff sabab ein Ver‐
ständnis zugrunde, das eine Kausalbeziehung zwischen Vers und Ereignis
geltend macht. Zweitens wird das Material der asbāb an-nuzūl als Berichte
über historische Ereignisse aufgefasst, die sich so zugetragen haben.

Ähnlich wie schon beim Abrogationsprinzip gibt es jedoch Positionen,
die nicht nur den Mehrwert der asbāb an-nuzūl anzweifeln, sondern auch
deren terminologische und konzeptuelle Herleitung aus dem Koran infra‐
ge stellen.551 Auch das Kausalitätsprinzip ist nicht als Konsens verankert.
Nuanciert unterscheidet etwa der Islamwissenschaftler Andrew Rippin zwi‐
schen der theologischen Auffassung des Begriffs sabab als Begründung, die
etwa ein Verbot erklärt, und sabab als Grund, dem eine kausale Dimensi‐

548 Für andere Aspekte wie die Authentizität der Überliefererkette, Indikatoren für
einen Ein- resp. Ausschluss der Berichte oder die Zuordnung von Bericht(en) zu
Vers(en), die auch methodische Fragen tangieren, vgl. Rippin (1988): Function of
asbāb al-nuzūl; Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Überlieferung;
Ebrahim (2020): Diskurs mit dem Qur’ān, S. 131–166.

549 Vgl. Rahman (2001): Hermeneutical Theory, S. 140.
550 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 92–94, 101–102
551 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S. 12–15; zur Geschichte des Begriffs siehe

ebenda.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

174

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on innewohnt.552 Während die Begründung einen deskriptiv-erklärenden
Ansatz darstellt, wird mit der Kausalität eine stärkere Abhängigkeit des
Textes vom Kontext transportiert, die jedoch nicht von allen Theologen
mitgetragen wird.

Unbestrittener hingegen ist der auch mit den asbāb an-nuzūl vermittel‐
te Aspekt einer punktuellen, aber wiederkehrenden Offenbarung von Teil‐
stücken des Korans, die sich über einen längeren Zeitraum erstreckt. So
diskutiert Abū Zayd in seiner Auseinandersetzung mit den Offenbarungs‐
anlässen, wie sich diese sukzessive Herabsendungsweise, die in der Koran‐
wissenschaft unter dem Terminus tanǧīm al-qurʾān Eingang gefunden hat,
gestaltet und auf welcher Ebene sie anzusetzen ist. Ausgangspunkt ist dabei
ein vermeintlicher Gegensatz: So beschreibt der Koran einerseits selbstrefe‐
rentiell, dass er Stück für Stück herabgesandt worden ist.553 Andererseits
weist er spezifischer darauf hin, im Ramadan resp. in der Nacht der Bestim‐
mung offenbart worden zu sein.554 Hier wurde ein Spannungsfeld verortet:
Wie kann der Koran in der Nacht der Bestimmung und gleichzeitig doch
partiell offenbart worden sein? Dabei geht es nicht um einen grundsätz‐
lichen Widerspruch, sondern viel eher um die Frage, ob der Koran als
Ganzes in dieser besagten Nacht offenbart wurde oder ob die Nennung
der Nacht nur als Beginn einer sich sukzessiv ereignenden Offenbarung zu
verstehen ist.

In der klassischen Koranwissenschaft wird zwischen zwei Phasen der
Herabsendung unterschieden: Die erste Phase beschreibt die Herabkunft
der Offenbarung von der himmlischen Urschrift auf die unterste der sieben
Himmelssphären, während die zweite Phase den Herabstieg von der unters‐
ten Himmelssphäre zur Erde betrifft. Bezüglich dieser Phasen stehen sich
hinsichtlich der Ausgangsfrage nun drei Positionen gegenüber: Die erste
Position geht davon aus, dass in der Nacht der Bestimmung der Koran
als Ganzes bis zur untersten Himmelssphäre herabgesandt wurde und von
da aus im Verlaufe der über 20-jährigen Verkündigungsperiode sukzessiv
offenbart wurde. Gemäß der zweiten Position wurde hingegen in der Nacht
der Bestimmung jeweils nur das bis zur untersten Himmelssphäre herabge‐
sandt, was im Verlauf des Jahres bis zur nächsten Nacht der Bestimmung
offenbart und verkündet werden sollte. Im Unterschied zu den ersten bei‐

552 Vgl. Rippin (1985): Exegetical Genre, S. 14–15; dazu auch Ebrahim (2020): Diskurs
mit dem Qur’ān, S. 153–155.

553 Vgl. Koran 17:106 oder 25:32.
554 Vgl. Koran 2:185 und 97:1.

4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext

175

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den verzichtet der dritte Standpunkt auf die Zwischenstufe der untersten
Himmelssphäre und vertritt stattdessen die Meinung, dass die Nacht der
Bestimmung lediglich den Beginn der Offenbarung markiert, die sukzessiv
und zu verschiedenen Zeitpunkten erfolgte.555

Während also für die zweite Phase, die den Transfer von der Himmels‐
sphäre auf die Erde betrifft, konsensual eine sukzessive Offenbarungsweise
angenommen wird, driften die Ansichten hinsichtlich der Existenz und
der Beschaffenheit der ersten Phase auseinander. Die Schlüsselfrage dreht
sich folglich um den Aspekt, wo genau der Beginn der Sukzessivität zu
lokalisieren ist. Abū Zayd selbst setzt sie als Verfechter der dritten Person
so früh wie möglich an. Zwei Argumente führt er dabei selbst an: Zum
einen sieht er linguistisch im Tempus der benutzten Verbform im besagten
Vers ein Indiz dafür, dass lediglich der Beginn der Herabsendung markiert
wird, dem noch weitere Offenbarungsauszüge folgen werden. Zum anderen
hält er fest, dass eine Herabsendung als Ganzes dem Abrogationsprinzip
entgegenstünde.556 Die Vorstellung, dass Aussagen bereits vor dem Eintritt
in die irdische Sphäre vorformuliert seien, ist für ihn mit dem Prinzip
der Historizität und Chronologie unvereinbar. Einen mit den sich verän‐
dernden Bedingungen wachsenden Text hält er mit der Vorstellung einer
Bestimmung, die von Ewigkeit her in der Urschrift fixiert ist, nicht für
kompatibel.557

Abū Zayd macht sich hier zum wiederholten Male für eine Betrach‐
tungsweise stark, die sich von der transzendentalen Anbindung an eine
Zwischenstufe löst. Statt der Vorstellung von kontextuell ungebundenen, in
der Himmelssphäre schwebenden und wartenden Aussagen optiert er für
eine prompte Reaktion auf die sich ereignende Geschichte. Damit drückt
die Vorstellung einer stückweisen Offenbarung, tanǧīm, für ihn eine grund‐
legende Rücksichtnahme auf historische Bedingungen aus, die unmittelbar
zu erfolgen hat.

555 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 97–100.
556 So wird gerade auch im zeitgenössischen Diskurs vermehrt die Frage gestellt, ob

die Abrogation überhaupt als koranisches Prinzip begründet werden kann. Darüber
hinaus tritt Abū Zayd in seinen späteren Schriften der Abrogation selbst kritischer
entgegen; vgl. dazu Kapitel 6.1.2 dieser Arbeit.

557 Vgl. Abū Zayd (1990): Mafhūm, S. 128–129, ferner auch S. 113–115.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

176

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

Beginnend mit der Haltung, dass Gott nicht Objekt wissenschaftlicher
Beschäftigung sein kann, leitet Abū Zayd eine Reihe von Perspektivenwech‐
seln ein, die als Impulsgeber für eine theologische Anthropologie fruchtbar
gemacht werden können. Die erste Kehrtwende von der Transzendenz
zur Immanenz vollzieht er dadurch, dass er das konkrete Ereignis des
initialen Kommunikationsaktes zwischen Gott und Mensch, von dem die
koranische Verkündigung durch den Propheten zeugt, zum Ausgangspunkt
nimmt. Obschon Gott als Urheber dieser Verkündigung als gesetzt gilt, er‐
scheint er in Klammern, da Aussagen über ihn reell weder verifizier- noch
falsifizierbar sind.558 Auf diese Weise regt er nicht nur dazu an, darüber zu
reflektieren, ob sich Gott objektivieren lässt und wie von ihm überhaupt
gesprochen werden kann, sondern mahnt auch zu einem bescheidenen
Umgang damit, was der Mensch von Gott wissen kann oder zu wissen
glaubt. Gott bleibt in Abū Zayds Ansatz als fundamentale Bezugsgröße
erhalten und verliert nicht an Relevanz, doch erfolgt der Einstieg in die
Diskussion an einem anderen Ort. Das Verhältnis von Gott zur Welt wird
in der Folge nicht mehr als ontologische, sondern als semiotische Frage
gefasst.559

Für die Hinwendung von der Transzendenz Gottes hin zum Sprechen
Gottes in Form einer irdischen Manifestation ist für Abū Zayd die semanti‐
sche Gleichung von Offenbarung als Rede Gottes wegleitend. Denn obwohl
sie durch die Attribuierung mit dem Göttlichen stets einen transzenden‐
talen und wundersamen Charakter beibehält, stellt Rede qua Rede eine
linguistische – und damit auch analytisch fassbare wie auch menschlich
zugängliche – Kategorie dar. Diese Rede ist nicht weniger göttlich, nur
weil sie Rede ist, doch wird sie in Form eines konkreten Sprechaktes, als
parole, greifbar. Im Zentrum steht in der Folge nicht mehr die Frage, wie
Gott überhaupt sprechen kann (langage), sondern der konkrete Sprechakt,
also was er wie sagt (parole und langue). Abū Zayd fordert entsprechend
einen Perspektivenwechsel, weg von einer transzendenten, metaphysisch
verorteten Offenbarung hin zu einer sprachlichen Botschaft an und für
die Menschen. Damit kommt er unverhofft einem in verschiedenen anthro‐

558 Vgl. auch Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie; Lahbabi (2011): Zeuge Gottes.
559 Vgl. Gheituri/Golfam (2009): God-Man Communication, S. 46; Albertini et al.

(2017): Gott hat gesprochen.

4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

177

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


pologischen Diskursen artikulierten Bedürfnis nach, die Immanenz zum
Ausgangspunkt zu nehmen.

Der Transfer dieser Rede in Jakobsons linguistisches Modell zur verbalen
Kommunikation lässt weitere Spuren anthropologischer Momente sichtbar
werden. Das eigentliche kommunikativ ausgestaltete Offenbarungsmodell
Abū Zayds beschreibt einen akteursorientierten, dreistufigen Kommunika‐
tionsfluss, der, von einer transzendentalen Größe kommend, seine Wir‐
kung in der Immanenz entfaltet.560 Die Überführung in kommunikative
Kategorien legt dabei drei Dimensionen offen, die theologisch wie anthro‐
pologisch gleichermaßen zentral sind: Kommunikation resp. Beziehung,
Sprache und Geschichte. Indem Abū Zayd die Grundvoraussetzungen für
Kommunikation klärt, bietet er auch eine Antwort auf die fundamental‐
theologische Frage nach den Bedingungen von Offenbarung. Während der
geforderte gemeinsame Code für ihn die arabische Sprache darstellt, greift
er für die Kommunikation zwischen ontologisch unterschiedlichen Wesen
maßgeblich auf die Vorstellungskraft des Menschen zurück. Mit Sprache
und Vorstellungskraft wird nicht nur eine Innenwelt erzeugt, sondern
auch der Grundstein dafür gelegt, dass der Mensch sich zu einem ihm
unbekannten Horizont hin öffnen kann. Indem er sich über sich hinaus
etwas vorzustellen und danach zu fragen vermag, verweist er auf etwas, was
er nicht selbst ist – theologisch formuliert transzendiert er sich selbst –
und schafft so ein Bewusstsein dafür, dass es außerhalb seiner selbst noch
etwas Anderes gibt. Damit vollzieht er eine Öffnung zu einem ihm fremden
Horizont hin. Hier zeigt sich eine konzeptuelle Nähe etwa zum Begriff der
exzentrischen Positionalität in Helmut Plessners philosophischer Anthro‐
pologie. Mit Positionalität wird dabei der Umstand ausgedrückt, dass der
Mensch, der ein Verhältnis zu seiner Umwelt hat und in dieser positioniert
ist, durch die Grenzen seiner Umwelt zu einem grenzrealisierenden Wesen
bestimmt wird. Exzentrisch meint, dass der Mensch sich im Gegensatz zu
zentrisch positionierten Tieren auch auf seine Mitwelt beziehen und ein
Verhältnis zu sich selbst generieren kann. Der Blick auf das eigene Zentrum
setzt jedoch voraus, dass der Mensch auch einen Abstand zu diesem Selbst‐
verhältnis aufbauen kann, wodurch er erst in der Lage ist, auf besagtes
Zentrum zu blicken. Exzentrische Positionalität ist damit eine menschliche
Eigenschaft, sich auf sein Zentrum zu beziehen und gleichzeitig sich von

560 Vgl. Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 67; Zirker (2018): Koran, S. 75–
76.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

178

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesem differenzieren zu können, ohne sich selbst dafür zu verlassen.561

Aus sich herauszutreten, ohne sich selbst zu verlassen, ist nur möglich
durch Begegnung, sprich Kommunikation, in der die Beziehung gespiegelt
wird.562

In der dritten Phase öffnet Abū Zayd dann ein Spannungsfeld, das jeder
Offenbarung inhärent ist: das Problem von universaler Gültigkeit und zeit‐
licher Gebundenheit, von Anspruch und Wirklichkeit.563 Abū Zayd geht
hier so weit, eine Kulturhaftigkeit des Korans zu proklamieren, in der nicht
nur der Koran zur Weiterentwicklung der arabischen Kultur beigetragen,
sondern die gelebte Kultur des 7. Jahrhunderts ihrerseits Einfluss auf den
Koran genommen haben soll. Abū Zayd meint damit, dass der vorgefunde‐
ne Kontext, d. h. insbesondere die Sprache, aber auch das damalige Leben
auf der arabischen Halbinsel und die vorherrschenden Weltanschauungen
eine Rolle dabei gespielt haben, dass der Koran so wurde, wie er eben ist.
Obwohl er mit der Bezeichnung des Korans als „Kulturprodukt“ nicht ein
von Menschenhand geschaffenes Produkt meint, suggeriert diese Bezeich‐
nung genau das. Denn der Kultur ist – zumindest im deutschen Sprach‐
gebrauch – die Dimension der menschlichen Schöpferkraft inhärent.564

Aufgrund der theologischen Ungenauigkeit und möglicher innertheologi‐
scher Missverständnisse ist diese überspitzte Bezeichnung terminologisch
zurückzuweisen. Inhaltlich dagegen ist die These, dass Gott dort ansetzt,
wo die Menschen stehen, und sie in ihrem Denk- und Lebenshorizont
abholt, sowohl theologisch als auch anthropologisch bedenkenswert. Von
anthropologischer Relevanz ist hierbei, dass sich Offenbarung nicht nur
als auf den Menschen und seine Lebensumstände zugeschnitten erweist,
sondern auch der Mensch als Subjekt im Geschehen agiert. Seine im Koran
vielfach gespiegelten unterschiedlichen Reaktionen wie Dank, Bitten und
Gebete, aber auch seine Demut, Ignoranz und Ablehnung zeugen davon,
dass der Mensch nicht lediglich zum Thema der Offenbarung objektiviert
wird, sondern als Subjekt im Offenbarungsgeschehen handelt.

Von anthropologischer Relevanz ist auch die inhaltliche Ausgestaltung
der theologischen Bezeichnungen für Offenbarung in arabischer Sprache.
So identifiziert Abū Zayd waḥy seinem breiten Bedeutungsspektrum ent‐
sprechend, das von Geschnatter über Inspiration, mysteriöse Feldinschrif‐

561 Vgl. Plessner (1975): Stufen des Organischen.
562 Vgl. Behr (2010): Muslimische Identitäten, S. 76.
563 Vgl. Wielandt (1971): Offenbarung und Geschichte.
564 Vgl. Ort (2008): Kulturbegriffe, S. 19–20; Öztürk (2016): Geschichtlichkeit; Özsoy

(2017): Pioniere.

4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

179

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten, Zeichensprache und Handlungsanweisungen bis hin zu Verständi‐
gungsformen mit übernatürlichen Wesen reicht, treffend als Kommunika‐
tion. Seine präzise begriffsgeschichtliche Aufarbeitung zeigt, dass waḥy
vorkoranisch auf Anrufung des Menschen hin erfolgt und damit eine
Richtungsanzeige enthält, die den Menschen als Ausgangspunkt bestimmt.
Auch wenn sich diese Bedeutung koranisch verliert, gewinnt diese präisla‐
mische Grundidee gerade im Kontext der asbāb an-nuzūl als potentielle
Auslöser von Offenbarung an Aktualität. Ferner wird die Verständigungs‐
form zwischen ontologisch gleichen Wesen nicht gänzlich aus dem Koran
getilgt, sondern bleibt – wie die Geschichte von Zakarīya belegt – gar
als zwischenmenschliche Kommunikation erhalten. Im Unterschied zum
vorislamischen Gebrauch von waḥy als Zwei-Parteien-Kommunikation
wird der Begriff im Kontext der koranischen Offenbarung semantisch zu
einer Vier-Parteien-Kommunikation ausgeweitet. Dadurch wird nicht nur
der Einbezug des Propheten und seiner Zeitgenossen von Anfang an im
waḥy verankert, sondern auch der Auftrag zur mündlichen Verkündigung.
Waḥy stellt in dieser Konstellation kein privates Gespräch dar, sondern ist
öffentliche Rede.

Charakteristisch für Abū Zayds Verständnis sind nun zwei Komponen‐
ten: Zum einen ist dem waḥy ein Transformationsprozess inhärent, inso‐
fern er eine Umwandlung von einer nicht-sprachlichen zu einer sprachli‐
chen Botschaft durchläuft. Zum anderen liegt dem waḥy ein geteilter Code
zugrunde, den Abū Zayd in diesem Falle mit der arabischen Sprache des
7. Jahrhunderts identifiziert. Waḥy fungiert dann als kommunikatives Ge‐
schehen, das – in Anlehnung an Jakobson – vielleicht zu Beginn noch nicht
sprachlich vorliegt, dann aber doch versprachlicht werden kann. Folglich
ist waḥy mehr als eine nonverbale Eingebung, insofern sie bereits auf der
Stufe des Engels in eine sprachliche Gestalt überführt wird. Damit gibt
Abū Zayd den Anstoß, Verbalinspiration alternativ zu denken: So ließe
sich etwa die Urquelle als eine in Symbolsprache oder Numerik codierte
Schrift vorstellen, die im Prozess der Herabsendung transformiert wird und
den Propheten in sprachlicher Form erreicht. Anschaulicher wird dies mit
Blick auf moderne, computergestützte Textverarbeitungsprogramme: Ein
Dokument, das in einer Symbolschrift verfasst ist, wird per Mausklick blitz‐
schnell in eine buchstabenbasierte Schriftart umgewandelt.565 Die Botschaft
wäre dann gleich, aber nicht identisch, da sie anders eingekleidet ist. Damit

565 Etwa konkret in Microsoft Word die bekannte Symbolschrift Webdings, die alsdann
in einer Schriftart wie Arial ausgegeben werden kann.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

180

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


würde gewissermaßen eine doppelte hermeneutische Codierung vorliegen,
die den Inhalt nicht verändert, aber in einem anderen Gewand präsentiert.
Diese Codierung stellt den Inferenzraum dar, der theos und anthropos
kommunikativ miteinander verzahnt, ohne etwas an der ontologischen
Differenz zu verändern.

Im Gegensatz dazu liegt dem tanzīl keine Sprachlichkeit, sondern nur
eine Zeichenhaftigkeit zugrunde. Dies wird auch im Kontext seiner Ver‐
wendung mit naturphänomenologischen Zeichen deutlich. Dennoch führt
die Vorsicht vor Spekulationen rund um die Transzendenz Abū Zayd zu
einer weitgehenden Ausklammerung des Begriffes tanzīl. Dadurch wird das
Potential für die Hinwendung zu einer theologischen Anthropologie nicht
gänzlich ausgeschöpft. Gerade im tanzīl lässt sich eine spezifische Art von
Wechselwirkungen ausfindig machen, die einen weiteren Entfaltungsraum
für die theologische Anthropologie eröffnet. Denn die im tanzīl enthaltene
räumliche Kanalisierung von oben nach unten hat nicht zwingend eine
Statik zur Folge. Dies findet sich selbst bei Abū Zayd wieder, der zwar nicht
tanzīl, aber doch die von der Wortwurzel her damit verwandten asbāb an-
nuzūl als Interaktion zwischen Text und Kontext fruchtbar zu machen ver‐
sucht. Indem er sie als Antworten auf konkrete Anfragen und Bedürfnisse
des Menschen zu jener Zeit deutet, weist er ihnen einen responsiven Cha‐
rakter zu. Ereignisse wie diese erweisen sich in dieser Logik als Ursachen
der Offenbarung, wodurch der Mensch nicht nur Start- und Zielgröße ist,
sondern auch zum Auslöser wird. Offenbarung ereignet sich damit nicht in
einem Vakuum, sondern indem sie auf die vorgefundenen Begebenheiten
in Raum und Zeit reagiert, wodurch der Mensch als aktives Gegenüber in
Erscheinung tritt. Doch selbst wenn man nicht so weit gehen will, kann
ein gewisser Grad an Dynamik bereits daran festgemacht werden, dass die
Herabsendung partiell und sukzessiv erfolgt. Dass die Offenbarung Stück
für Stück – gespiegelt im Verständnis von tanǧīm – und in einer zeitlichen
Abfolge herabgesandt wird – wie Regen, der tröpfchenweise statt linienartig
fällt –, bedeutet für die Anthropologie auch, dass die von Gott initiierte
Kommunikation über einen längeren Zeitraum hinweg aufrechterhalten
werden kann. Dadurch wird Raum geschaffen für Entwicklungen und Ver‐
änderungen eines dem geschichtlichen Zeitverlauf ausgesetzten Menschen.
Diesen kann nur Rechnung getragen werden, wenn die Momentaufnahme
einer kontinuierlichen Begleitung weicht.

Diese Prozesshaftigkeit geht in Abū Zayds Umgang mit Jakobsons Mo‐
dell jedoch verloren, insofern er die kommunikationsstiftenden Elemente
zu Beginn zuweist und dann für den gesamten Prozess in derselben Anord‐

4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

181

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nung belässt. Bei mehrstufigen Prozessen kann jedoch nicht vorausgesetzt
werden, dass die Kategorien von Anfang bis zum Ende gleich bleiben.
So muss bedacht werden, dass etwa Code, Kontext oder Sender- und
Empfängerrollen sich ändern können. Wenn Abū Zayd diesbezüglich nicht
ausreichend differenziert, hängt das wohl damit zusammen, dass er den
kanonisch fixierten Text als Ausgangspunkt nimmt und nicht den initialen
Kommunikationsakt, welcher der Kanonisierung vorausgeht, der freilich –
als Zirkelschluss – nur über den kanonisch erhaltenen Text rekonstruiert
werden kann. Abū Zayd entscheidet sich für ein klassisches Sender-Emp‐
fänger-Modell, welches das komplexe Kommunikationsgeschehen nur be‐
grenzt abbilden kann. Entsprechend lassen sich auch die Beweglichkeit des
Menschen und damit wichtige anthropologische Komponenten innerhalb
des Modells nur unzureichend auffangen.

Einer Weiterentwicklung bedarf auch Abū Zayds Skizze der Offenba‐
rung, die aus einem kommunikativen Blickwinkel heraus betrachtet zwei
Schwächen aufweist: Erstens fehlen jegliche Dynamiken, die sich etwa
durch Pfeile hätten veranschaulichen lassen. Damit ist sein Modell ledig‐
lich imstande, eine Momentaufnahme, nicht jedoch einen kommunikativen
Prozess abzubilden, der sich etwa durch seine sukzessive Ereignishaftigkeit
bis zu seiner Beendigung mehrfach wiederholt, Pausen kennt oder Spre‐
cherwechsel inkludiert. Zweitens fehlt zumindest die Andeutung einer Auf‐
nahme und Weiterführung der Kommunikation. Denn diese endet nicht
abrupt bei den Menschen, sondern führt – Watzlawicks erstem Axiom
zufolge, dass man nicht nicht kommunizieren kann – unweigerlich auch
wieder zum jeweiligen Sender zurück.566 Dies trifft sowohl auf den eigent‐
lichen Offenbarungsprozess zu, in dem der Mensch durch irgendeine belie‐
bige Reaktion den Erhalt der Kommunikation bestätigt, als auch auf die
Zeit nach Abschluss der Offenbarung, wenn der Prophet zwar nicht mehr
direkt am Kommunikationsgeschehen beteiligt ist, jedoch der Mensch etwa
durch Deutung des Gehörten oder durch ein Gebet die historisch initiierte
Kommunikation fortführt und über den Zeitverlauf aufrechterhält. Diese
vierte Phase, die bereits zu Zeiten des Offenbarungsprozesses beginnt,
dauert nun nicht nur um ein Vielfaches länger an als der eigentliche Of‐
fenbarungsvorgang, sondern ist auch jener Ort und jene Zeitspanne, an
dem bzw. in der die Erinnerung an die ersten drei Phasen aufrechterhalten

566 Vgl. Watzlawick et al. (1969): Kommunikation.

4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch

182

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird.567 Statt eines linearen Modells würde sich daher etwa eine Spirale
besser eignen, die auch die Kommunikation im Zeitverlauf besser zu be‐
rücksichtigen vermag.

Die Aufnahme einer vierten Phase stellt aus kommunikativer Sicht nicht
nur ein offenbarungstheologisches Erfordernis dar, sondern ist auch an‐
thropologisch relevant. Mit der vierten Phase wird die konstitutive Zuge‐
hörigkeit des Menschen zur Offenbarung anerkannt und weiter gestärkt.
Der Mensch steht nicht am Ende des Prozesses, sondern nur am Ende des
erstverkündeten Offenbarungsereignisses, also des ersten Durchgangs der
Kommunikation. Da sich diese Kommunikation bis zum Ableben des Pro‐
pheten jedoch immer wieder ereignet, vernimmt der Mensch eine kontinu‐
ierliche Zuwendung und Begleitung Gottes. Im kommunikativ orientierten
Offenbarungsmodell erfährt sich der Mensch infolgedessen als Angespro‐
chener und als Mit-Kommunikator, selbst wenn seine Rede textuell – um
den kleinsten gemeinsamen Nenner unterschiedlicher Interpretationen als
Ausgangspunkt zu nehmen – nicht wörtlich wiedergegeben wird.568 Eine
offenbarungstheologisch orientierte theologische Anthropologie ist daher
maßgeblich von den Grundgrößen Kommunikation resp. Beziehung, Spra‐
che und Geschichte geleitet. Sie zeichnet den Menschen als relationales
Wesen, das sein Dasein erst in Gemeinschaft – mit Gott und seinen Mit‐
menschen – verwirklicht.

567 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.
568 Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.

4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

183

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5 Anthropologisierung der Gottesrede?

Eine der gängigsten und hartnäckigsten Thesen für die Negierung einer
theologischen Anthropologie im Islam beruht auf einer christologischen
Argumentation: In Anbetracht dessen, dass im Christentum Jesus zugleich
als göttlich und menschlich gilt und dieses Momentum der Inkarnation
Gottes innerhalb der menschlichen Sphäre im Islam fehle, gebe es keine
theologische Anthropologie im Islam.569 Dieser umstrittenen These ließe
sich nun die nicht minder strittige These Abū Zayds gegenüberstellen,
der selbst explizit von einem Vermenschlichungsprozess in Bezug auf den
Offenbarungsakt spricht. Gerade die mit ihm assoziierte kontroverse Pro‐
klamation des Korans als Gottes Menschenwort lässt ein solch transforma‐
tives Momentum anklingen. Kennt also auch der Islam einen ihm spezifi‐
schen „Wandlungsprozess“, der eine theologische Anthropologie plausibler
erscheinen ließe? Muss ein solcher für die Konzeption einer theologischen
Anthropologie überhaupt vorausgesetzt werden oder birgt ein Ansatz, der
gerade auf das Element einer personalen Inkarnation verzichtet, eigene
Potentiale und Stärken in sich?

Um diesen Fragen nachzugehen, beginnt dieses Kapitel mit einer Darle‐
gung darüber, wo Abū Zayd Parallelen zur Inkarnation innerhalb der isla‐
mischen Geistesgeschichte identifiziert und wie er sie begründet. Daraufhin
werden seine Thesen im Kontext der Theologiegeschichte sowie korani‐
scher Selbstaussagen verortet und problematisiert. Resümierend werden
dann zum Schluss Konsequenzen aus den dargelegten Sachverhalten für
die Konzeption einer theologischen Anthropologie gezogen. Entsprechend
geht es im folgenden Kapitel darum, zu erörtern, was Abū Zayd mit seiner
These der Menschlichkeit des koranischen Textes meint, und diese im
Anschluss für die theologische Anthropologie zu evaluieren. So soll geklärt
werden, inwiefern seine Reflexionen als Gegenpol zu den negierenden
Thesen fruchtbar gemacht werden können und ob sie diese auszuhebeln
vermögen.

569 Vgl. Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.

185

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?

Über lange Zeit hinweg hat man mit großer Selbstverständlichkeit Muḥam‐
mad und Jesus als einander entsprechende Figuren betrachtet, insofern
sie beide eine Botschaft Gottes überbracht haben, die zur Heiligen Schrift
der jeweiligen Glaubensgemeinschaft wurde. Diese Botschaft wurde des
Weiteren auf den Anspruch hin differenziert, dass es sich beim Koran um
das direkte Wort Gottes handle, während die Bibel als Zeugnis der Offenba‐
rung nur das indirekte Wort Gottes sei. Diese Parallelisierungen von Bibel
und Koran einerseits sowie Jesus und Muḥammad andererseits wurde in
der westlichen Religionsforschung erstmals zu Beginn des 20. Jahrhunderts
infrage gestellt.570 Statt formaler Kriterien entlang der Schriften resp. Per‐
sonen rückte nun ein sachbezogener Vergleich der Offenbarung als Wort
Gottes in den Mittelpunkt,571 der anhand des theologischen Stellenwerts
innerhalb der jeweiligen Religion eine Analogie von Jesus und Koran for‐
derte.

Im Zuge weiterer Parallelisierungsversuche hat der Philosophiehistoriker
Harry Austryn Wolfson den in Analogie zu setzenden Aspekt auf die
Körperlichkeit gerichtet und den Neologismus „Inlibration“ geprägt: Der
Inkarnation, der fleischlichen Verkörperung des Gotteswortes in Jesus ste‐
he die buchförmige Verkörperung des Korans gegenüber.572 Der Befund
Wolfsons wurzelt in einer theologiegeschichtlichen Auseinandersetzung
mit den Parallelen und Dependenzen christlicher und muslimischer Auffas‐
sungen über das Gotteswort, die er im Islam im Kontext des Disputs über
die Erschaffenheit resp. Unerschaffenheit des Korans und damit in den
kalām-Debatten über die Attribute Gottes und im Christentum innerhalb
der Debatte um die Natur Jesu verortet. Damit stellte er einen direkten
Bezug zwischen den Auffassungen über die Natur Christi zu jenen über die
Natur und Erscheinungsformen des Korans her, die sich paradigmatisch in
seiner Gegenüberstellung von Inkarnation und Inlibration findet.

In diesem Kontext identifiziert Wolfson zwei Fragehorizonte, die inner‐
halb beider Religionsgemeinschaften kontrovers debattiert wurden: zum

570 Vgl. Macdonald (1903): Development of Muslim Theology, S. 146; Söderblom
(1920): Einführung in die Religionsgeschichte, S. 65.

571 Zur Problematisierung der Bezeichnung als Wort Gottes vgl. Kapitel 4.1 dieser
Arbeit. Insofern diese Fachdiskurse begrifflich mit „Gotteswort“ operieren, soll die
Bezeichnung hier im Kontext der Wiedergabe dieser Diskurse beibehalten werden.

572 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 248.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

186

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen die Frage nach der Bestimmung des Verhältnisses zwischen einem
präexistent gedachten Gotteswort und seiner transzendentalen Urquelle
und damit die Frage nach der Relation zwischen Gott und seinem Wort,
zum anderen die Frage nach der Beziehung des präexistenziell zum effektiv
offenbarten, irdisch realisierten Gotteswort und damit die Frage nach der
Relation Gottes zur Welt. Mit dem Terminus Inlibration versucht Wolfson
nun, diese zweite Relation zwischen dem präexistenten Koran und seinen
irdischen und damit geschaffenen Darstellungen in Form des menschlichen
Memorierens, der Verschriftlichung und der Rezitation des Gotteswortes
begrifflich zu fassen. Er dient ihm folglich dazu, jene Positionen innerhalb
der islamischen Theologiegeschichte zu kennzeichnen, die den locus der
Offenbarung auch innerhalb der irdischen Sphäre etwa in Schrift, Gedächt‐
nis oder Rezitation verorten und ihm so analog zur Zwei-Naturen-Lehre im
Christentum einen menschlichen Status zusprechen.573

Die Bezeichnung Inlibration ist jedoch gleich mehrfach problematisch,
denn sie überträgt einerseits eine im Christentum tief verwurzelte Vorstel‐
lung auf den Islam, der zufolge das Gotteswort eine körperliche Form
annimmt, und vereinnahmt ihn so in einem Paradigma der christlichen
(Erlösungs-)Theologie.574 Andererseits führt er auch zu einer folgenschwe‐
ren Unterstellung, wonach die Christen an ein personales und lebendiges
Wort Gottes glauben, während die Muslime nur einen geschlossenen Ka‐
non und damit tote Buchstaben hätten.575 Dies hat sich in der Modellierung
der Offenbarungsverständnisse niedergeschlagen, indem dem personalen
Gottesglauben eine strikte Buchstabenreligion gegenübergestellt wurde, die
den ohnehin transzendent gedachten Gott noch weiter in die Ferne zu
rücken schien.576 Wolfsons These der Inlibration des Korans trifft aber
nicht den Kern des koranischen Selbstverständnisses. Was also ist in der
Analogie Jesus und Koran zu parallelisieren, wenn nicht die Buchwerdung?

Statt wie Wolfson die Analogie zur Inkarnation in der Inlibration zu
suchen, plädiert Abū Zayd für den sprachlichen Text als Äquivalent:

In beiden Fällen kann behauptet werden, das Wort Gottes habe sich in
beiden Religionen in einer konkreten, äußerlichen Form verkörperlicht:
[I]m Christentum wurde es Körper in Gestalt eines menschlichen Ge‐

573 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246, 268.
574 Vgl. Neuwirth (2012): Offenbarung, Inlibration, S. 205–206.
575 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 107.
576 Vgl. Kılıç (2011): Islamische Offenbarung; Sauer (2004): Christentum und Islam.

5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?

187

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schöpfs, im Islam materialisierte es sich in einem sprachlichen Text. In
beiden Fällen war das Göttliche menschlich geworden beziehungsweise
vermenschlichte es sich. Die arabische Sprache verkörpert in der islami‐
schen Offenbarung das Medium, in dem und durch das sich der Wandel
realisierte. Das Fleisch und Blut – Maria – ist das Medium, in dem und
durch das sich der Wandel im Christentum vollzog.577

In dieser überaus dichten Textpassage spricht Abū Zayd gleich mehrere
Punkte an, die einer genaueren Betrachtung bedürfen. Deshalb soll zu‐
nächst das Zitat in seinen Argumentationskontext eingebettet werden, be‐
vor im Anschluss die eng miteinander verwobenen Aspekte der Verkörper‐
lichung und Vermenschlichung erörtert werden.

Im Kontext seiner Argumentationsführung bedient sich Abū Zayd mit
der Gegenüberstellung von Jesus und Koran nicht nur eines religionsüber‐
greifenden Vergleichsmotivs, sondern er scheint auch auf eine innerislami‐
sche Parallelisierung zu zielen. Diese sieht er vornehmlich darin begründet,
dass Jesus, ʿIsā, als Wort (kalima) Gottes bezeichnet wird,578 wodurch sich
auch eine koranische Legitimität ergibt, ʿIsā und Koran als Manifestationen
der Rede Gottes zueinander in Beziehung zu setzen.579 Diese dogmatische
Strukturanalogie zwischen Koran und ʿIsā, die sich trotz unterschiedlicher
Formgestalt – sprich Text versus Person – ergibt, macht sich Abū Zayd
ergo nicht primär interreligiös, sondern insbesondere binnentheologisch
zunutze. ʿIsā und Koran stellen demnach beide materialisierte (taǧassad)
Worte Gottes in einer berührbaren Form (šakl malmūs) dar, nämlich in
Form eines geschaffenen, menschlichen Wesens im Falle von Jesus sowie in

577 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 163; Abū Zayd (1994): Naqd, S. 205. Diesel‐
be Textstelle übersetzt Andreas Meier folgendermaßen: „Man kann sagen, dass
in beiden Religionen das Sprechen Gottes (kalām Allah) in sinnlich wahrnehmba‐
rer Form leibhaftig geworden ist (taǧassada), indem es im Christentum in einem
menschlichen Geschöpf, nämlich Christus, leibhaftig geworden ist; im Islam dage‐
gen in einer menschlichen Sprache, nämlich der arabischen. In beiden Fällen ist
das Göttliche Mensch geworden (ṣāra al-ilāhī bašarīyan), oder ist das Göttliche
menschlich geworden (taʾannasa al-ilāhī). […] Die arabische Sprache stellt in der
islamischen Offenbarung das Medium dar, in dem und durch das die Wandlung
verwirklicht wird; so wie Fleisch und Blut – nämlich Maria – im Christentum
das Medium darstellen, in dem und durch das die Wandlung verwirklicht wird
(al-wasīṭ allaḍī taḥaqqaqa at-taḥawwul fīhi wa-bihi)“; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S. 71–72, Hervorhebungen im Original.

578 Vgl. Koran 4:171 und 3:45.
579 Vgl. Abū Zayd (1994): Naqd, S. 203–204; Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 162–

163.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

188

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Form eines die menschliche Sprache verwendenden linguistischen Textes
im Falle des Korans.580 Aus dieser Vergleichbarkeit von ʿIsā und Koran
ergibt sich für Abū Zayd innerislamisch weiter die Gegenüberstellung von
Maria (Maryam) und Muḥammad als Empfänger, die ihre jeweilige Form
der Gottesrede über denselben Engel Gabriel (Ǧibrīl) vermittelt bekommen
haben.581 Als weiterer wichtiger Vergleichsaspekt erweist sich die Art der
Übermittlung, die im Falle des Propheten mittels Herabsendung (nuzūl)
und im Falle von Maria mittels Geburt (milād) erfolgt.582 Die Geburt führt
Abū Zayd schließlich zu seiner Pointe: Wenn ʿIsā ein durch Geburt erschaf‐
fenes Wesen sei, dann sei der Koran analog dazu auch erschaffen und somit
nicht urewig (maḫlūq la azālī).583 Auch wenn Abū Zayd dies nicht weiter
vertieft, greift dieses Argument über den religionsvergleichenden Charak‐
ter hinaus, da es dem Kontext der innerislamischen Vergleichbarkeit von
ʿIsā und Koran entspringt und so binnentheologisch ein anderes Gewicht
erhält. Implizit wird hier folgende Argumentationslogik mitgeführt: Wenn
ʿIsā im Koran das Attribut Gotteswort zukommt, das so durch das Ereignis
der Geburt eine körperliche und menschliche Gestalt angenommen hat, ist
es plausibel anzunehmen, dass der Koran als Gottesrede durch das Ereignis
des Herabstiegs in die irdische Sphäre ebenfalls in eine körperliche und
menschliche – exakter wohl aber menschlich zugängliche – Form überführt
wurde.

Doch was meint Abū Zayd mit diesem leicht misszuverstehenden Begriff
der Vermenschlichung? Aus dem oben angeführten Zitat ist bereits ables‐
bar, dass die Versprachlichung zur Vermenschlichung führe, was er auch
andernorts betont und um den Faktor Geschichte ergänzt:

Texte, ob religiös oder menschlich, sind festen Gesetzmäßigkeiten un‐
terworfen. Die göttliche Quelle der religiösen Texte entreißt sie nicht

580 Vgl. Abū Zayd (1994): Naqd, S. 203.
581 Hier zeigt sich eine Unschärfe der Zuordnung, da Maria resp. ihr Fleisch und Blut

einmal als Pendant zur arabischen Sprache und einmal als Pendant zu Muḥammad
bezeichnet wird; vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 163. Auch wenn das
aufgrund der Relationierbarkeit von Muḥammad und der arabischen Sprache zu
keinem weitgreifenden Widerspruch führt, stellt es eine Inkonsistenz dar.

582 Darüber hinaus gibt es noch weitere Parallelisierungen; vgl. dazu Kermani (2015):
Gott ist schön, S. 213–217; Seyyed Nasr (1979): Ideals and Realities, S. 43; zur Kritik
daran Madigan (2003): Gottes Botschaft, S. 106–107; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spätantike, S. 163–164.

583 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 163–164; Meier (1994): Gotteswort in
Knechtsgestalt, S. 72.

5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?

189

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diesen Gesetzmäßigkeiten, da sie ‚vermenschlicht‘ worden sind, als sie
sich in der Geschichte und der Sprache verkörpert haben und sich mit
ihren Aussagen und Bedeutungen an die Menschen in einer bestimmten
historischen Situation gewandt haben.584

Den Aspekt der Verkörperlichung situiert Abū Zayd auf einer sprachlichen
Ebene. Sprache stellt dabei eine Sonderform der Verkörperlichung dar,
da sie zwar eine konkrete Gestalt in Form von Äußerungen annehmen
kann, gleichzeitig aber bedeutend weniger die plastische Vorstellung einer
physischen Materialisierung und Vergegenständlichung konnotiert, wie es
ein fleischlicher Körper oder ein greifbares Buch tut. Abū Zayd versteht
Sprache dezidiert als menschliches Kommunikationsmittel, das Gesetzmä‐
ßigkeiten wie grammatikalischen Regeln folgt. Als Ergebnis ausgehandelter
Konventionen sind der Sprache zeitliche wie auch geographische Kompo‐
nenten einverleibt. Gerade aufgrund dieser Eigenschaften stellt die Sprach‐
lichkeit durch ihre historische und kulturelle Gebundenheit für Abū Zayd
ein zutiefst menschliches Ausdrucksmittel dar. Die Vermenschlichung er‐
gibt sich folglich durch die Eingebundenheit in die Sprache und Kultur
einer konkreten historischen Situation, in die der Koran hineinspricht.585

Der Koran ist damit nicht seiner Herkunft, sondern seiner Erscheinungs‐
form nach menschlich. Dies zeigt sich auch darin, dass Abū Zayd den
Begriff der Vermenschlichung mehr auf den Prozess der Transformation als
auf das eigentliche Objekt bezieht. Das heißt, der Text wird menschlich, er
ist es nicht von Anfang an. Erst seine Überführung in eine sprachliche und
historisch bedingte Formgestalt führt Abū Zayd zu der Schlussfolgerung,
dass sich das Gotteswort infolge dieser Transformation vermenschlicht
hat.586

In seiner Argumentation bleibt Abū Zayd also nicht bei der Versprachli‐
chung im Sinne einer Materialisierung stehen, sondern geht einen Schritt
weiter, indem er das Momentum und den Begriff der Vermenschlichung
einführt. Während nun die Vorstellung, dass der Koran sich in Form einer
sprachlichen Gestalt materialisiert, in muslimischen Kreisen auf wenig
Ablehnung stoßen dürfte, mutet die daraus abgeleitete Annahme einer Ver‐
menschlichung des Gotteswortes um einiges provokativer an. Dies umso
mehr, wenn man bedenkt, dass Abū Zayd nicht nur die dogmatische Struk‐

584 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 82; vgl. auch Abū Zayd (1994): Naqd, S. 119.
585 Vgl. Rahman (2008): Qurʾān in Egypt, S. 232–234.
586 Vgl. auch Kapitel 4.2 und 4.5 dieser Arbeit.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

190

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


turanalogie auf die Spitze treibt, indem er – wie oben zitiert – die traditio‐
nell christlich verwendeten und islamisch entsprechend vorbelasteten Ter‐
mini taǧassud (Leibhaftwerdung, Inkarnation), taʾannus (Menschwerdung,
Inkarnation) und taḥawwul (Wandlung) verwendet, sondern gerade auch
die höchst konfliktträchtige Bezeichnung des Korans als Gottes Menschen‐
wort auf ihn zurückgeführt wird. Denn auch „Menschenwort“ entstammt
dem christlichen Diskussionskontext und ist für die muslimischen Hörerin‐
nen und Hörer entsprechend vorbelastet und fremd. Interreligiös wird es
dann und wann benutzt, um gerade mit dem Gegenpol „Gotteswort“ ein
Differenzkriterium zum Islam zu benennen.587 In welchem Sinn stellt der
Koran nun nach Abū Zayd Gottes Menschenwort dar?

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs

Dass sich das Gotteswort vermenschlicht, ist für Abū Zayd nicht gleichbe‐
deutend mit der Aussage, dass der Koran ein menschliches Produkt ist. Er
bestreitet keineswegs, dass Gott der Urheber des Korans ist, und bezeichnet
dessen Herkunft an mehreren Stellen explizit als göttlich:

Der Koran […] ist, was seinen Wortlaut angeht, ein unveränderlicher
religiöser Text. Wenn sich aber die menschliche Vernunft mit ihm befasst
und er zum Konzept wird, dann verliert er die Eigenschaft der Unver‐
änderlichkeit. Er verändert sich, seine Bedeutungen werden vielfältig.
Unveränderlichkeit ist eine Eigenschaft des Absoluten und Heiligen. Das
Menschliche ist relativ und veränderlich. Der Koran ist im Wortlaut
göttlich. Erst durch das Relative und Veränderliche, d. h. durch den Men‐
schen, wird er zu einem Begriff. Er verwandelt sich in einen menschli‐
chen Text, ‚vermenschlicht‘ sich. Es ist notwendig an dieser Stelle zu
betonen, dass die Vorstellung von einem ‚Rohtext‘ eine metaphysische ist.
Außer dem, was der Text selbst dazu aussagt, wissen wir nichts über sie.
Wir müssen Texte notwendigerweise vom relativen und veränderlichen
Standpunkt des Menschen aus verstehen.588

Über den Rohtext, d. h. über jegliche präexistente Form des Korans vor
seiner Verkündigung durch den Propheten zu sprechen, hält Abū Zayd

587 Vgl. Heine et al. (2012): Muslime in Österreich, S. 201–202; Yavuzcan (2010): Men‐
schenwort versus Gotteswort, S. 67–72.

588 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 86–87; vgl. auch Abū Zayd (1994): Naqd,
S. 126.

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs

191

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


für wenig erstrebenswert und gewinnbringend, da Aussagen über metaphy‐
sische Angelegenheiten nur spekulativ seien, gerade weil diese Dinge keine
menschlich zugängliche, immanente Form kennen. Dennoch bringt er un‐
missverständlich zum Ausdruck, dass er Gott als Urheber des Korans und
dessen Wortlaut anerkennt. In dem Moment aber, in dem dieser metaphy‐
sische Rohversion mit etwas Kontingentem – zunächst der menschlichen
Sprache und dann der Vernunft – in Berührung kommt, finde eine Um‐
wandlung des reinen göttlichen Wortes statt. Der Argumentationsschritt,
den Abū Zayd nicht explizit macht, lautet: Gerade weil der Koran eine
konkrete sprachliche Gestalt annimmt und so im übertragenen Sinne einen
Körper erhält, scheidet er aus der Welt der Metaphysik und Transzendenz
aus. Einmal in die irdische Sphäre eingetreten, ist er nur noch aus einem
menschlichen, kontingenten und relativen Blickwinkel heraus verstehbar.
Damit bringt Abū Zayd zum Ausdruck, dass der Umgang mit dem Koran
nur menschlich sein kann, weshalb seine Interpretation auch wandelbar ist:

Der Text veränderte seinen Charakter vom ersten Augenblick seiner Sen‐
dung an – d. h. seitdem der Prophet ihn im Moment der Offenbarung
rezitiert hat. Er verwandelte sich von einem göttlichen Text, wurde zu
einer Vorstellung und somit zu einem menschlichen Text. Er wurde
von einer Offenbarung zu einer Interpretation. Das Verständnis des Pro‐
pheten vom Text stellt die erste Phase in der Bewegung des Textes in
seiner Interaktion mit der menschlichen Vernunft dar. Hier muss man
die Behauptung des religiösen Diskurses außer Acht lassen, dass das
Verständnis des Propheten vom Text dem ihm innewohnenden Sinn
entspricht, wenn wir überhaupt solch einen inhärenten Sinn annehmen
können. Diese Behauptung führt zu einer Form der Vielgötterei, da sie
eine Kongruenz zwischen dem Absoluten und dem Relativen, dem Un‐
veränderlichen und dem Veränderlichen herstellt, wenn sie die göttliche
Absicht mit der menschlichen Interpretation dieser Absicht in eins setzt,
auch wenn es sich bei dem Interpreten um den Propheten handelt. Aus
dieser Behauptung resultiert die Vergöttlichung oder die Heiligsprechung
des Propheten, und es wird vergessen, dass auch er nur ein Mensch
war.589

Abū Zayds Position zufolge ist Offenbarung also immer nur als Interpretati‐
on zugänglich, d. h. als ein Verständnis, das sich als Folge der Annäherung

589 Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 87; vgl. auch Abū Zayd (1994): Naqd, S. 126.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

192

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch den Menschen und seiner Denkprozesse ergibt, nie jedoch als ver‐
meintlich rein göttliches Wort.590 Semiotisch ausgedrückt bedeutet dies,
dass der Text als relationales Zeichengebilde nur in seiner Verflechtung
von Zeichen, Objekt und interpretierender Person begriffen werden kann
und sich der potentielle Sinn eines Textes nur durch den Interpretationsakt
als Korrelation dieser drei tragenden Elemente erschließen lässt.591 Abū
Zayd plädiert hier lautstark für eine demütigere Haltung des Menschen
und kritisiert die anmaßenden Ansprüche der religiösen Elite, das eigene,
menschliche und damit begrenzte Verständnis als reines Wort Gottes oder
göttliche Absicht zu deklarieren.592 Dem Propheten weist er die Rolle zu,
die Offenbarung als erster Mensch einem Verstehensprozess unterzogen
zu haben. Gleichzeitig warnt er davor, die prophetische Interpretation zu
sakralisieren und für absolut zu erklären. Die Eigenschaft des Absoluten
spricht er einzig Gott zu, weshalb das Verständnis des Propheten aufgrund
seiner Menschlichkeit letzten Endes auch relativ bleiben muss.593

Abū Zayds Argumentationsführung besteht folglich aus einem Vier‐
schritt, der bei der Sprachlichkeit des Textes ansetzt, die ihn über die damit
implizierte Verkörperlichung zur Vermenschlichung führt und schließlich
in der Verständnismöglichkeit mündet. Mit dem Begriff der Vermenschli‐
chung bezeichnet er einen Transformationsprozess, der die transzendentale
Gottesrede in eine sprachliche Form überführt. Erst wenn die transzenden‐
tal verbürgte Rede durch die Faktoren Sprache und Geschichte in eine
nicht-metaphysische Form übertragen wird, nimmt sie eine dem Menschen
zugängliche Gestalt an. Durch die damit verbundene sprachliche Greifbar‐
keit wird die Rede auch begreifbar. Wenn Abū Zayd davon spricht, dass der
koranische Text menschlich ist, meint er damit also in erster Linie, dass er
aufgrund seiner sprachlichen Form ein menschlich zugänglicher und damit
menschlich verstehbarer Text ist, der sich in der Geschichte ereignet hat.

Wichtig scheint an dieser Stelle, diese Thesen aus dem Blickwinkel der
Zielsetzung und Absicht Abū Zayds zu verstehen: Er beabsichtigt nicht,
den Koran, den Propheten oder den Islam zu diffamieren, sondern es geht
ihm zum einen darum, gegen die Monopolisierung der Deutungshoheit
durch die religiöse Elite auf klerikaler Ebene anzukämpfen und für eine
– koranisch selbst gegebene – Interpretationsvielfalt einzustehen. Zum

590 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S. 93; dazu auch Graham (1994): Schrift‐
prinzip, S. 211–212.

591 Vgl. Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 33–35.
592 Vgl. dazu auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 36.
593 Vgl. Abu Zaid (1992): Islam und Politik, S. 163–164.

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs

193

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anderen zielt er darauf ab, sein Fundament für die Begründung seiner
sprachanalytischen Methode zu festigen, für die ihm die These der Erschaf‐
fenheit des Korans als eine Conditio sine qua non erscheint. Die vehemente
Argumentation für einen vermenschlichenden Transformationsprozess ist
deshalb wohl in erster Linie seiner Haltung gegenüber dem Dogma von der
Unerschaffenheit des Korans geschuldet, die er mit einem göttlichen Status
und einer menschlichen Undurchdringlichkeit gleichsetzt, wovon er sich
entschieden distanzieren möchte.

Statt eines göttlichen Textes (naṣṣ ilāhī) vertritt Abū Zayd also in bewuss‐
ter Abgrenzung zur muslimischen Orthodoxie die umgekehrte These der
Menschlichkeit des Textes (bašarīya an-naṣṣ).594 Die begriffliche Aufladung
findet ihren Höhepunkt zweifellos in der kontroversen Beschreibung des
Korans als „Gottes Menschenwort“. Unter diesem Titel erschien 2008 eine
Auswahl an Artikeln aus der Feder Abū Zayds, die vom Islamwissenschaft‐
ler Thomas Hildebrandt in überarbeiteter Form ins Deutsche übersetzt
wurden.595 Soweit überblickbar hat Abū Zayd den Begriff „Menschenwort“
in seinen Publikationen selbst nie benutzt, sodass sich weder in seinen
arabisch- noch in seinen englischsprachigen Werken eine Entsprechung
dafür fände. Aber auch wenn er stets von der Menschlichkeit des Textes
und nicht von Gottes Menschenwort spricht, sind Parallelen in der Stoß‐
richtung dieser Begriffe nicht von der Hand zu weisen.596 Zudem hat er
die Ausgabe autorisiert.597 Hildebrandt erklärt seine Titelwahl – die beinahe
„Gottes Menschenwort – des Menschen Gotteswort“ gelautet hätte – als
Anspielung auf zwei zentrale Aspekte in Abū Zayds Denken: einerseits
als Widerhall von dessen argumentativer Gewichtung der göttlichen und
menschlichen Natur des Korans, andererseits als Betonung seiner Auffas‐
sung von Offenbarung als zweiseitige Kommunikation, in der sich sowohl
Gott als auch der Mensch in je unterschiedlicher Form als Sender und
Empfänger beteiligen.598 Aufbauend auf dem klassischen Verständnis vom
Koran als Rede Gottes eröffnet Abū Zayd durch die Unterscheidung der
zwei Dimensionen einen neuen Verständnishorizont: Offenbarung als eine
von Gott an den Menschen gerichtete, auf diesen zugeschnittene und damit

594 Vgl. Abū Zayd (1994): Naqd, S. 126.
595 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort.
596 Vgl. Abū Zayd (1994): Naqd, S. 197–198, 206.
597 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 9.
598 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 13; vgl. dazu auch Kapitel 4.1 dieser

Arbeit.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

194

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von ihm indirekt mitgestaltete Rede, was ihr in einem spezifischen Sinne
menschliche Züge verleiht, und zugleich als eine vom Menschen gehörte,
gesammelte, verschriftlichte, gedeutete und irdisch umgesetzte Rede göttli‐
chen Ursprungs.599

Bisher hat diese Bezeichnung als Gottes Menschenwort für den Koran
nur sehr wenig Verbreitung erfahren. Anklang gefunden hat sie insbesonde‐
re bei jenen, die sich im öffentlichen Diskurs selbst als liberale Denker
präsentiert und profiliert haben, darunter die beiden Religionspädagogen
Mouhanad Khorchide und Abdel-Hakim Ourghi.600 Ourghi etwa benennt
gleich fünf Dimensionen: Dem Koran komme der Status als Menschen‐
wort zu, da der Prophet in Gestalt eines Menschen die Verkündigung
übernahm, da er eine menschliche Gestalt in Form der arabischen Sprache
angenommen hat, da er den Menschen als angesprochenes Gegenüber im
Kommunikationsprozess einbezieht, da er dem menschlichen Verständnis
ausgesetzt ist und durch dessen Interpretationsleistung mitgestaltet wird
und da der Mensch bei seinem Kodifizierungsprozess Redigierungsarbeiten
sowie Vokalisierungen vorgenommen hat. In der Folge weist auch Ourghi
ihm den Status eines Auslegungstextes zu, der, lediglich als Interpretation
zugänglich, auch ein immer wieder neu formuliertes Menschenwort dar‐
stelle.601 Hier zeigt sich eine weitgehende Übereinstimmung zu Abū Zayds
Position, auf den Ourghi zwar namentlich verweist, ohne jedoch spezifi‐
sche Quellen zu nennen.

Auch wenn sich der Begriff Menschenwort nicht auf die Herkunft der
Offenbarung, sondern auf deren Erscheinungsform bezieht, bleibt er als
Kennzeichnung des Korans problematisch. Erstens erweist er sich ange‐
sichts der dargestellten Pluralität an Sinndimensionen als zu undifferen‐
ziert. So verweisen etwa die Ergänzung von Diakritika, die mündliche
Verkündigung durch den Propheten oder seine arabische Sprachgestalt
auf ganz unterschiedliche Dimensionen, die mit der Bezeichnung Men‐
schenwort nur höchst ungenau wiedergegeben werden können. Zweitens
ist in der Folge das alleinstehende Schlagwort schwerwiegenden Missver‐
ständnissen ausgesetzt. Denn was Menschenwort als Begriff in erster Li‐
nie konnotiert, ist eine menschliche Urheberschaft von Offenbarung, die
theologisch weitreichende Folgen hat. Drittens steht Menschenwort auch
exegetisch in markantem Kontrast zur selbstreferentiellen Abgrenzung des

599 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 13–14.
600 Zu Khorchide vgl. Kapitel 3.3.3 dieser Arbeit.
601 Vgl. Ourghi (2017): Reform des Islam, S. 75–78.

5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs

195

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Korans, der sich eben gerade nicht als Rede des Menschen verstanden
wissen will. Die Bezeichnung Menschenwort steht damit diametral zu
den textuellen Evidenzen und so auch zum koranischen Selbstverständnis.
Viertens wird mit ihr ein christlich aufgeladenes Wort zur prägnanteren
Charakterisierung der Bibel als Gottes- und Menschenwort auf den Koran
übertragen – eine Übertragung, die auch angesichts dessen, dass nicht
Bibel, sondern Jesus und Koran das jeweilige Pendant von Offenbarung für
die beiden Religionsgemeinschaften bilden, fraglich erscheint. Aus diesen
Gründen ist der Terminus Menschenwort dezidiert abzulehnen.

Davon abgesehen weist eine so starke Anlehnung an christliche Termino‐
logien auch theologiegeschichtlich einige Tücken auf. Denn mit der Gegen‐
überstellung von Jesus und Koran wählt Abū Zayd zwar einen koranisch
begründeten und damit binnentheologisch gerechtfertigten Ausgangspunkt
für seine Darlegung, wendet ihn jedoch theologiegeschichtlich ins Gegen‐
teil. So zeugen frühislamische Quellen davon, dass die Analogie zwischen
Jesus und Koran von muslimischen Theologen schon früh gesehen und
in der Substanz anerkannt wurde. Bereits kurz nach dem Ableben des
Propheten wurde innerislamisch in unverkennbarer thematischer Analogie
zur christologischen Lehre bezüglich der Natur Jesu über das Verhältnis
von Koran zu einer präexistent gedachten Urschrift debattiert. Das schlug
sich in der Debatte um die Unerschaffenheit resp. Erschaffenheit nieder
und rückte die Frage nach dem Verhältnis von Gott zu seinem Wort in
den Mittelpunkt. Die dabei entstandene Nähe von Koran und trinitarisch
begründetem, inkarniertem Wort Gottes wurde von der Muʿtazila als be‐
drohlich empfunden – da ihrer Meinung nach zwei Dinge nicht ewiglich
nebeneinander existieren können resp. dies die Lehre von der Einheit Got‐
tes torpediere – und bereits früh problematisiert.602 In der Folge wurde die
Erschaffenheit des Korans gerade in Abgrenzung zum nizäischen Verdikt
„gezeugt, nicht geschaffen“ postuliert, das wiederum eine Folge der christ‐
lichen Debatte über die Verhältnisbestimmung von Gottvater und Gottes‐
sohnschaft war.603 Darin zeigt sich zum einen, dass die innerislamisch
kontrovers geführte Debatte um die Erschaffenheit des Korans wohl nicht
nur in der Konfrontation mit den christlichen Paradigmen bezüglich der

602 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 164–165; Maalouf (2006):
Place du verbe, S. 92–97; Nader (1956): Système philosophique, S. 49.

603 Vgl. Maalouf (2006): Place du verbe, S. 92–95.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

196

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Natur Jesu wurzelt, sondern auch sprachlich stark daran angelehnt ist.604

Zeitgleich wird daraus zum anderen auch ersichtlich, dass der muʿtaziliti‐
sche Versuch, durch das Postulat der Erschaffenheit des Korans bewusst
eine Distanz zur Christologie zu schaffen, von Abū Zayd fundamental auf
den Kopf gestellt wird, indem er nicht nur den Koran wieder mit christ‐
lich-dogmatischen Gegenüberstellungen verknüpft, sondern dafür auch ein
dezidiert christologisch geprägtes Vokabular heranzieht. Er schließt sich
hier also dem muʿtazilitischen Dogma der Erschaffenheit an, ohne aber
deren Begründungskontext und -logik mitzutransportieren.

In der Folge bleibt bei ihm konzeptionell unberücksichtigt, dass Jesus
innerhalb der christlichen Theologie zwar als historische Gestalt betrachtet
wird, das Konzept der Trinität in letzter Konsequenz jedoch nicht ohne
seine wie auch immer geartete Präexistenz gedacht werden kann. Die in
der christlichen Theologie beibehaltene Dialektik von trinitarisch bedingter
Präexistenz und historischer Figur löst Abū Zayd für die muslimische Seite
aufgrund einer postulierten Unaussagbarkeit über den Rohtext und der
weitgehenden Ausklammerung einer transzendental verbürgten Urschrift
etwas überstürzt auf, worauf es nun einzugehen gilt.

5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden

Obschon die koranische Offenbarung unterschiedliche Erscheinungsmodi
der Rede Gottes kennt – die sie selbstreferentiell auch mit unterschiedli‐
chen Termini wie waḥy, tanzīl, qurʾān oder kitāb belegt –, betonen sowohl
die Inlibration wie auch die Sprachlichkeit des Textes, wenngleich in unter‐
schiedlich starkem Maße, den geschriebenen Charakter. Diese verbreitete
Wahrnehmung des Korans als Schrifttext und die damit einhergehende
Omnipräsenz der geschriebenen Manifestationsart steht dabei in Kontrast
zur gängigen Unterscheidung innerhalb der islamischen Geistesgeschichte,
die stets zwischen dem mündlich rezitierten Text und dem kodifizierten
Schriftkorpus mittels der Termini qurʾān resp. muṣḥaf differenziert hat. Die
Dominanz dieser schriftlichen Gestalt ist dabei nicht allein dem Kanonisie‐
rungsprozess zuzuschreiben, der den muṣḥaf als kodifizierten Schriftkorpus
hervorgebracht hat, sondern erwächst mitunter auch aus einer spezifischen

604 Terminologisch mawlūd ġayr maḫlūq im Christentum vs. maḫlūq im Islam; vgl.
Nader (1956): Système philosophique, S. 101; Neuwirth (2010): Koran als Text der
Spätantike, S. 165.

5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden

197

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezeption der koranischen Selbstdeklaration als kitāb, was heutzutage kon‐
ventionell mit Buch oder Schrift wiedergegeben wird. Gleichzeitig proble‐
matisiert der Koran jedoch an mehreren Stellen seine fehlende Schriftlich‐
keit selbstreferentiell, indem explizit die Idee der Sendung von Schriftblät‐
tern zurückgewiesen und der Modus wiederholt als mündlich in der Form
einer Rezitation (qurʾānan) ausgewiesen wird.605 Warum also bezeichnet
sich der Koran noch während der Verkündigungsphase als kitāb, also zu
einem Zeitpunkt, als die Offenbarung offensichtlich noch nicht in Buchfor‐
mat vorlag?

Der Rückbezug auf das Konzept kitāb lässt sich am plausibelsten als
Selbstbehauptungsstrategie verstehen,

to balance the obvious situatedness of Muḥammad’s recitations with a
strategic interest in imparting to them the glow of scriptuality that was
felt, by his audience, to be an indispensable concomitant of genuine
revelations.606

So wurde der Prophet Muḥammad bereits früh während seines Sendungs‐
auftrags mit einer Erwartungshaltung konfrontiert, die eine Vermittlung
von Schrift zur Beglaubigung der Gesandtschaft und der Auserwählung
eines Volkes einforderte.607 Kompensiert werden musste demnach eine Vor‐
stellung der Adressaten, die Offenbarung aus dem jüdischen und christli‐
chen Kontext als ein an einen verschriftlichten Korpus gebundenes Modell
nicht nur kannten, sondern wohl auch als genuine Begleiterscheinung von
göttlich beglaubigter Offenbarung erwarteten.608 Der Irritationsfaktor lag
nicht so sehr im Inhalt der Offenbarung als in der Gestalt, d. h. dem Modus
der Überbringung, die gerade nicht auf die verankerte schriftliche Form
zurückgriff.609 So liegt nahe, dass der Koran auf diese Erwartungshaltung
mit der Deklaration seiner Herkunft von einer himmlischen Urschrift re‐
agiert, die als „Mutter der Schrift“ und „bei Gott bewahrte Tafel“ bezeichnet
und als umfassendes Register des Weltgeschicks präsentiert wird.610 Aus
dieser werden nun dem beauftragten Propheten sukzessiv klar umrissene

605 Vgl. Koran 6:7, 4:153 und 17:78.
606 Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 113.
607 Vgl. Madigan (2001): Book, S. 250; Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 111–

113.
608 Vgl. Sinai (2006) Qurʾānic Self-Referentiality, S. 114–115; Neuwirth (2010): Koran als

Text der Spätantike, S. 140.
609 Vgl. Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 114.
610 Vgl. Koran 43:4 und 85:22.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

198

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Rezitationseinheiten zur Verkündigung mitgeteilt.611 Anstelle eines materi‐
ell vorliegenden Buches wird mit kitāb daher weit mehr ein himmlischer
Archetypus des göttlichen Wissens konnotiert, das einer wohlverwahrten,
externen Lagerungsstätte entstammt und durch Offenbarung an den Pro‐
pheten – Muḥammad resp. seine Vorgänger – dem Menschen zugänglich
gemacht wird.

Mit dem Rückbezug auf diese Urschrift drückt der Koran folglich
zum einen seine Vorstellung von der eigenen Teilhabe an der erwarteten
Schrift(lichkeit) aus und markiert zum anderen eine geteilte genealogische
Abstammung aller Offenbarungen, ohne sich dabei jedoch gänzlich den
etablierten Schriftkonzeptionen anzuschließen. Denn statt einer materiali‐
sierten Schrift oder Tafelübergabe entwirft der Koran durch die Korrelation
von kitāb und qurʾān ein eigenes, neues Konzept einer Art mündlichen
Schrift, die zu seinem Alleinstellungsmerkmal werden sollte.612

Gerade die Bezeichnung qurʾān, die heute primär als Eigenname des
Korans verankert ist und deshalb oft nicht weiter übersetzt wird, enthält
in ihrer Etymologie bereits zwei Sinndimensionen, zum einen „Rezitation,
Vortrag“, zum anderen „Lektionar, Lesung“, wodurch sie unterschiedliche
Manifestationsarten und Modi konnotiert. Denn während sich die Bedeu‐
tung „Lesung“ an der Herkunft aus einer himmlisch verbürgten Lesevorlage
orientiert, legt die Übersetzung „Rezitation“ den Fokus auf die kultisch-ze‐
remoniell geführte und melodiös unterlegte Vortragsart von auswendig
gekannten Texten.613 Als rezitativische Wiedergabe einer transzendent ver‐
bürgten Lesevorlage wird der Begriff qurʾān so zu einer Neukonfigurati‐
on der in der Spätantike verbreiteten Erscheinungsformen und konkurrie‐
renden Konzeptionen der Gottesrede, die den Fokus auf die mündliche
Realisierung legt.614 Während kitāb also auf den himmlischen Modus der
Speicherung verweist, umschreibt der Begriff qurʾān den Modus der irdisch
realisierten Artikulation.615

So ist der Koran seinem Eigennamen nach ein mündlich zu Rezitieren‐
des.616 Seine Bestimmung zur Rezitation zeigt sich nicht zuletzt auch an
der rhythmischen, poetisch einprägsamen Textstruktur selbst, in der Sin‐

611 Vgl. Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 119; Madigan (2001): Book, S. 243–
244; Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 133–134.

612 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 138.
613 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 229.
614 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.
615 Vgl. Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 120.
616 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting.

5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden

199

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neseinheiten mit Atempausen kongruieren.617 Die Vortragspraxis erfährt
dabei eine besondere melodische Ausgestaltung, sodass die sakral gerahmte
Rezitation als Bekräftigung der transzendenten Herkunft der Rede aus dem
kitāb fungiert.618 Rezitieren ist damit kultisches Sprechen in einer stilistisch
gebundenen, ʿarabīya genannten Sakralsprache, die eine Differenz zum
alltäglichen Sprechen markiert.619

Dabei wird qurʾān an vielerlei Stellen durch die Präposition fī an einen
anderen Begriff wie ṣuḥuf (Blätter), lawḥ (Tafel) oder kitāb rückgebun‐
den.620 Durch die Verwendung einer solchen Präposition wird ein Ver‐
hältnis und nicht eine simple Übereinstimmung angezeigt, wodurch eine
Differenz zwischen qurʾān und kitāb geltend gemacht wird.621 Demnach
wird qurʾān nicht gänzlich mit dem rückgebundenen Begriff gleichgesetzt,
sondern als dessen Transmission beschrieben. Die beiden Begriffe werden
dabei durch tafṣīl miteinander in Relation gesetzt.622 Die entsprechende
Wurzel fā-ṣād-lām trägt die Grundbedeutung „erläutern, erhellen“ und
kommt meist in der Form faṣṣala šayʾan lī vor, wobei mit der Präposition
lī ein Objekt in Form eines Empfängers mitgedacht wird.623 Demnach
erscheinen die Rezitationseinheiten als Auszüge aus der Urschrift, die der
Verkünder nicht unverändert erhält, sondern in einer Form, die den Be‐
dürfnissen der Rezipienten angepasst ist und als Botschaft entsprechend
auf die wechselnde Zuhörerschaft zugeschnitten wird. Der qurʾān unterliegt
somit einer hermeneutischen Codierung, die selbstreferentiell mit dem
Terminus technicus tafṣīl belegt wird:624

From the qurʾānic perspective, then, the celestial scripture cannot be
given to man in any other shape than mufaṣṣalan (Q 6:114). The kitāb
is partially accessible, but never available: it can be tapped via divine
revelation, but due to the need to tailor such revelations to a specific
target audience, the kitāb as such is at no one’s disposal, not even in the
form of excerpts.625

617 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 170.
618 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 170–171.
619 Vgl. Schulze (2015): Koran, S. 417.
620 Vgl. Koran 80:11–13, 85:21–22 und 56:77–80.
621 Vgl. Madigan (2001): Qurʾāns Self-Image, S. 177; Sinai (2006): Qurʾānic Self-Refe‐

rentiality, S. 105, 125–126.
622 Vgl. Koran 41:2–3.
623 Vgl. Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 121–122.
624 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 142–143.
625 Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 123.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

200

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Insofern das kitāb nur als mufaṣṣalan weitervermittelt werden kann, wird
es zwar für den Menschen zugänglich, dieser kann jedoch keinen Anspruch
auf dessen Besitznahme erheben, da es als transzendent gedachte, gewisser‐
maßen virtuelle Schrift gerade außerhalb seiner Reichweite platziert wird.
Dies deckt sich auch mit der Beobachtung, dass in der medinensischen
Offenbarungszeit der Umgang mit Schrift seitens der Schriftbesitzer, also
jener Völker, die vor dem Koran ein Offenbarungszeugnis Gottes erhalten
haben, kritisch reflektiert wird, indem das Verständnis einer in Menschen‐
hand befindlichen Schrift problematisiert und zurückgewiesen wird.626 Im
kitāb manifestiert sich also nicht nur die Transzendenz Gottes, sondern
das kitāb selbst bleibt transzendent, sodass es dem direkten menschlichen
Zugriff entzogen ist. Aufgrund dessen gibt es im Islam für das Offenba‐
rungsereignis weder ein Szenario der Tafelübergabe noch ein historisches
Vorbild für die schriftliche Manifestation der Gottesrede, die für die westli‐
che Rezeption so tragend ist.627

Damit tut sich ein Unterschied zu den in der Spätantike etablierten
Auffassungen des Gotteswortes auf: Während im synagogalen Judentum
der Spätantike das Wort Gottes, aramäisch memra resp. griechisch logos,
noch als eine auf die Welt wirkende, zweite göttliche Kraft galt, wurde es
im christlichen Umfeld im Prolog zum Johannesevangelium christologisch
identifiziert. Dort wird es als eine Kraft beschrieben, die immer wieder
in die Welt hinuntersteigt, um die Beziehung zwischen Gott und Mensch
zu festigen, dabei aber – durch die Abweisung der Menschen verschuldet
– scheitert und erst in der Inkarnation ihr Werk vollenden kann.628 Ver‐
gleichbar dazu positioniert sich der Koran sprachlich unter demselben
Terminus qurʾān als zur Erde herabkommende Rede, die, während sie als
vermittelnde Instanz die Kommunikation zwischen der göttlichen und der
menschlichen Sphäre herstellt, in der Welt präsent ist und weiterwirkt.629

Ihr Scheitern wird von Gott abgewendet, indem den Adressaten Verständ‐
nisfähigkeit verliehen wird und sie so für den Empfang vorbereitet, also
befähigt werden, die göttliche Botschaft epistemologisch zu durchdringen,
sodass sich durch die Annahme der Gottesrede die Inkarnation erübrigt.630

626 Vgl. Sinai (2006): Qurʾānic Self-Referentiality, S. 126; Neuwirth (2010): Koran als
Text der Spätantike, S. 145–146.

627 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 174–178.
628 Vgl. Segal (2002): Two Powers; Boyarin (2001): Gospel of the Memra; Madigan

(2003): Gottes Botschaft an die Welt, S. 101–102.
629 Vgl. Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 230–231.
630 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 160–163.

5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden

201

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Will man die Analogie zur irdischen Manifestationsart und Erschei‐
nungsform der Gottesrede – wofür die Inkarnation letztlich ja steht –
aufrechterhalten, stellt also nach koranischem Selbstverständnis weder die
Inlibration noch der sprachliche Text das eigentliche Pendant dar, sondern
noch spezifischer die lebendig vorgetragene, klanglich wahrnehmbare Rezi‐
tation, qurʾān. Das als präexistent gedachte Gotteswort (kitāb) transformiert
sich für die Rezeption in der irdischen Sphäre demnach weder materiell
noch personal, sondern akustisch. So beansprucht die koranische Verkün‐
digung, den Rang einer „einmaligen, sinnlich wahrnehmbaren Selbstmani‐
festation des Gotteswortes“631 einzunehmen, was eine eigene Rezeption der
Logostheologie darstellt. Die bereits in frühislamischen Quellen problema‐
tisierte und von Abū Zayd weitergeführte Analogie trifft in der Substanz
also weitgehend zu, ist aber noch prägnanter zu füllen. Denn der Koran
stellt, wie Neuwirth treffend formuliert, „nicht menschgewordenes Wort
Gottes dar, aber doch auch ein sinnlich verkörpertes, nämlich im Klang der
Rezitation erfahrbares Wort Gottes“.632

5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

Mit der Grundlegung eines „Gotteswortes in Knechtsgestalt“633 habe Abū
Zayd, so die Worte des Islamwissenschaftlers Andreas Meier, eine kritische
Einführung zu einer „Fundamentaltheologie der koranischen Offenbarung
als Paradoxon der Inkarnation“634 formuliert, ohne dies so benannt oder
darauf abgezielt zu haben. Hier bleibt Meier jedoch nicht stehen, sondern
fordert in einem Wortspiel gar, die von Abū Zayd entworfene „Anthropo‐
logie des göttlichen Wortes“635 als Ausgangspunkt zu nehmen, um komple‐
mentär dazu eine „Theologie des menschlichen Wortes“636 zu entwerfen.
Ganz so unproblematisch, wie Meier hier suggeriert, ist die Konzeptualisie‐
rung einer theologischen Anthropologie anhand der Ausführungen Abū
Zayds jedoch nicht.

631 Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 166, Hervorhebung im Original.
632 Neuwirth (2015): Die vielen Namen, S. 231.
633 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68.
634 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.
635 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 68, Hervorhebungen im Original.
636 Meier (1994): Gotteswort in Knechtsgestalt, S. 70, Hervorhebungen im Original.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

202

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die vehemente Argumentation für eine vermenschlichende Transforma‐
tion von Offenbarung ist bei Abū Zayd maßgeblich von dem Bestreben
geleitet, seine sprachwissenschaftliche Methodik zu fundieren, die wesent‐
lich auf dem Dogma der Erschaffenheit fußt. Mit dem Element der Erschaf‐
fenheit des Korans versucht er den Koran aus einer metaphysisch orien‐
tierten Deutung herauszulösen und als linguistisch erfahr- und erfassbare
Botschaft zu verstehen. Die dezidiert anthropologische, ja inkarnatorische
Ausgestaltung des Vokabulars ist daher zunächst einmal als Stärkung des
Erschaffenheitsdogmas zu lesen, das er mit einer Menschlichkeit des Textes
gleichsetzt. Jedoch entpuppt sich ein Zugang über das Erschaffenheitsdog‐
ma für eine theologische Anthropologie als nur beschränkt tragfähig, da
es auf der Attributenlehre fußt, die von ihrer inneren Systematik her eine
mögliche Präsenz der Transzendenz in der Immanenz gar nicht im Blick
hat, sondern die Abgrenzung der Transzendenz gegenüber der Immanenz
aufrechtzuerhalten sucht.637 Ein Zugang über das Erschaffenheitsdogma
führt also weg vom eigentlichen Anliegen einer theologischen Anthropolo‐
gie, da dieses weder auf das Verhältnis zur Welt noch auf die reale Sprachge‐
stalt, sondern auf eine auf dem Prinzip der Einheit basierende Gotteslehre
abzielt. Ob ein solches Dogma der Erschaffenheit für die innerweltliche
Verortung von Offenbarung überhaupt zwingend ist, ist ohnehin fraglich.
So zeigt etwa Wolfson im Zuge seiner Inlibrationsthese die Möglichkeit
auf, die Inlibration zu bejahen, wenn das Dogma der Unerschaffenheit
vorausgesetzt wird. Dies bedeutet in der Konsequenz, dass das Erschaffen‐
heitsdogma bei ihm kein notwendiges Kriterium für eine innerweltliche
Verortung von Offenbarung darstellt.638

Nach Abū Zayd verwirklicht sich Offenbarung innerweltlich dadurch,
dass sie die Gestalt eines sprachlichen Textes annimmt. Diese Grundlegung
der innerweltlichen Verortung als irdische Manifestationsart von Offenba‐
rung legt bereits eine theoretische Rahmung für die Konzeption einer
theologischen Anthropologie zugrunde. Denn ob der Beziehungsaufbau
zwischen Gott und Mensch nun über eine textuelle Buchlektüre erfolgt
oder sich durch eine melodiös nachgesprochene Rezitation konstituiert,
zieht ganz unterschiedliche Konsequenzen wie auch Potentiale nach sich.
Entsprechend werden die Weichen für die theologische Anthropologie be‐
reits über die Konzeption der irdisch wahrgenommenen Modalität von
Offenbarung gestellt.

637 Vgl. Specker (2021): Gottes Wort, S. 41, Anm. 68.
638 Vgl. Wolfson (1976): Philosophy of the Kalam, S. 246–261

5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

203

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Identifikation der irdischen Manifestation der Gottesrede mit einem
sprachlichen Text bringt sowohl Vor- als auch Nachteile mit sich. Im Ge‐
gensatz zur Inlibration, die suggeriert, dass Offenbarung unabhängig von
einem künftigen Leser und vorab niedergeschrieben und dann als fertiger
Korpus übermittelt wird, weist der Terminus Text in seinem linguistischen
Gebrauch eindeutig mehr Flexibilität auf. Als sprachliches Gewebe verstan‐
den, das noch nicht zwingend verschriftlicht vorliegen muss, lässt er von
Beginn an mehr Raum für den Einbezug der rezeptiven Seite. Anthropolo‐
gisch relevant ist hierbei, dass Offenbarung nicht für sich spricht, sondern
als linguistisch geformter Text erst durch den Menschen zum Sprechen
kommt, und zwar in doppelter Hinsicht: zum einen im Sinne der Verkündi‐
gung durch den Propheten, zum anderen im Sinne eines Verständnisses,
das der Mensch durch exegetisch-hermeneutische Interpretationen der Re‐
de erlangt. Ein Weg des Menschen zu Gott wie umgekehrt von Gott zum
Menschen führt also über die Sprache.

Offenbarungstheologisch wie auch anthropologisch von Relevanz ist hier
nun, dass mit dem Tod des Propheten die mit der Offenbarung initiierte
Kommunikation nicht zum Erliegen kommt. Mit jeder Verstehensbemü‐
hung werden die initialen wie auch die darauffolgenden Kommunikations‐
beziehungen wieder aufgenommen. Obschon die Offenbarung sprachlich
abgeschlossen ist, bleibt sie kommunikativ offen.

Gerade in der Sprachlichkeit wird für die theologische Anthropologie
ein Spannungsfeld eröffnet, das die beiden Pole Andersheit und Bezie‐
hungshaftigkeit ineinander verschränkt, da Sprache ein Ort ist, an dem
Differenz überbrückt und gleichzeitig Fremdheit erfahren wird.639 Gott
geht nicht schlicht in seiner Rede und damit in der Sprache auf, sondern
bleibt stets ein Gegenüber zur Sprache. Gleichzeitig bestimmt sich Gott
als Ansprechender und Anzusprechender, sodass seine Rede auch nicht in
völliger Andersheit zur menschlichen Sprache gedacht werden kann. Doch
bleibt bei Abū Zayd durch den Fokus auf die sprachliche Ebene und den
Verständnisprozess faktisch die Aufmerksamkeit auf hermeneutische und
damit kognitive Prozessen gerichtet. Auf diese Weise wird die Offenbarung
auf eine Funktion zugespitzt, womit sie auf ihre semantische Botschaft re‐
duziert zu werden droht. Des Weiteren geht mit dieser Ausklammerung der
vorsprachlichen, präexistenten Erscheinungsform von Offenbarung auch

639 Vgl. Waldenfels (1997): Gottes Wort in der Fremde, S. 41–43; Waldenfels (2005):
Kontextuelle Fundamentaltheologie, S. 103–106; dazu auch Specker (2021): Gottes
Worts, S. 67–71.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

204

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein wichtiges Reflexionselement sowohl für die adäquate Beurteilung, wie
sich Gott nun irdisch manifestiert, wie auch für die theologische Anthropo‐
logie verloren, da verschiedene Erscheinungsformen der Gottesrede nicht
miteinander in Relation gesetzt werden können. Entsprechend entgeht Abū
Zayd, dass kitāb als himmlischer Modus der Speicherung der Gottesrede
durch den Begriff tafṣīl im Sinne einer hermeneutischen Codierung an den
qurʾān als irdische Manifestationsart rückgebunden wird. Tafṣīl schließt in
seinem Bedeutungshorizont einen Zuschnitt auf die Empfängerschaft mit
ein. Allein schon der Rückbezug auf eine Urschrift ist als Reaktion auf
vorgefundene Erwartungshaltungen zu verstehen, die den Rezipienten in
seinem Denkhorizont abholt.

Gerade dieses selbstreferentielle Koranverständnis wie auch die Rela‐
tionierung unterschiedlicher Manifestationsarten der Gottesrede ist für
eine offenbarungstheologisch fundierte theologische Anthropologie ent‐
scheidend. Die wegleitende Frage ist dabei nicht so sehr, was sich als
Pendant zur Inkarnation zu erkennen gibt, sondern vielmehr der dahinter‐
liegende Kern, wie sich Gott für den Menschen irdisch manifestiert und
wie seine Präsenz dort weiterwirkt: in der Rezitation. Denn im Gegensatz
zum sprachlichen Text wird durch die lebendige Rezitation nicht nur ein
persönlicher Beziehungsaufbau möglich, sondern die Trägerschaft der Of‐
fenbarung wird neu verortet. So liegt in Abū Zayds These die Besonderheit
immer noch in der Sache selbst, nämlich der Sprachlichkeit des arabischen
Textes, während sie durch die Notwendigkeit einer Umsetzung mittels Re‐
zitation bei Neuwirth auf den Menschen externalisiert resp. von diesem
internalisiert wird. Während Abū Zayd also in seinem Ansatz horizontale
Elemente und damit menschliche Anteile im göttlichen Text sucht, findet
Neuwirth umgekehrt durch die Ein-Verleibung der Rezitation die Präsenz
Gottes im Menschen vor. Durch diese Wendung hypostasiert sich Gottes
Präsenz nicht etwa in einem gegenständlichen Objekt wie einem Buch
oder einer spezifischen Person, sondern im Rezitationsakt – durch beliebig
viele Menschen. Gottes Rede ereignet sich ergo nicht außerhalb des Men‐
schen in einem schriftlichen oder sprachlichen Text, sondern innerhalb des
Menschen, wo sie in Gestalt der Rezitation fortwirkt. Dadurch tritt nicht
nur und auch nicht vorrangig die Sprache, sondern primär der Mensch
als Träger von Offenbarung in Erscheinung. Als klanglich wahrnehmbares
Ereignis ist Offenbarung so nicht transzendental, sondern wird aufgrund

5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

205

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der sinnlich-ästhetischen Erfahrung in der Geschöpflichkeit des Menschen
verankert.640

640 Vgl. Neuwirth (2010): Koran als Text der Spätantike, S. 180–181.

5 Anthropologisierung der Gottesrede?

206

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6 Gottes Rede im Munde des Menschen

Gegen Ende seiner wissenschaftlichen Laufbahn setzte sich Abū Zayd
schließlich mit rituell-oralen und diskursiv-polyphonen Aspekten des Ko‐
rans auseinander. So machte er sich in seiner Antrittsvorlesung in Leiden
im Jahre 2000 für eine Betrachtungsweise stark, die den Koran als in
den Ritualen fortgeführtes Kommunikationsgeschehen zwischen Gott und
Mensch würdigt.641 Vier Jahre später formulierte er dann für die Antritts‐
vorlesung in Utrecht seine These zur textimmanenten Diskursivität des
Korans, der in seiner Mehrstimmigkeit damals ausgetragene Aushandlungs‐
prozesse mit den Menschen spiegle.642 Obschon es sich in beiden Fällen
um Aufsätze handelt, die mehr in die Breite als in die Tiefe gehen, lassen
sich doch zwei Themen herauskristallisieren, die in Kontinuität zu seiner
kommunikationstheoretischen Fundierung von Offenbarung gelesen wer‐
den können: zum einen die im Rahmen seiner Argumentation für die
Diskursivität untersuchten Dialogszenen und das darin enthaltene Wech‐
selspiel von göttlicher und vermeintlich menschlicher Rede und zum ande‐
ren die Bedeutung der Rezitation des Korans für die Aktualisierung der
Kommunikation zwischen Gott und Mensch.

Gleichwohl ist an dieser Stelle festzuhalten, dass Abū Zayd diese beiden
Felder entgegen möglicher Suggestionen seiner Begriffswahl nicht kommu‐
nikationstheoretisch erschließt. So ist seine Zugangsweise im Falle der
Diskursivität von einem hermeneutischen Erkenntnisinteresse geleitet, in
dem der kommunikative Charakter nur Mittel zum Zweck ist, normative
Verse zunächst einer konkreten Kommunikationssituation zuzuordnen, um
sie im Anschluss kontextuell auslegen zu können. Statt den Fokus auf die
Normativität zu legen, misst der vorliegend vertretene Ansatz der kommu‐
nikativen Ebene einen Wert in sich zu, der nicht erst im Verstehenshorizont
zum Tragen kommt. Da das von den Interessen Abū Zayds abweicht, bedarf
es bei beiden Themenkomplexen einer Umgewichtung der zu diskutieren‐
den Inhalte zugunsten der Vertiefung der Fragestellung. Von den Versbei‐
spielen, die Abū Zayd im Kontext der Diskursivität und Rezitation aufwirft,
konzentriert sich diese Arbeit auf einige wenige: Dem kommunikationsori‐

641 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.
642 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking.

207

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entieren Pfad treu bleibend, widmet sich das nachfolgende Kapitel anhand
der Beispiele Fātiḥa und der bereits gestreiften qul-Verse der Thematik
des Sprechersubjektes, um so das Spannungsfeld von Gottes Rede und
seiner vermeintlich menschlichen Mit-Rede zu diskutieren. Während die
Analyse der Surenbeispiele bei Abū Zayd – wie auch überwiegend in der
Forschungsliteratur – auf deren Interpretation zielt, steht hier nicht etwa
die Datierung, Genese oder Exegese der einzelnen koranischen Stellen im
Zentrum, sondern die Ausgestaltung der Redepositionen, die ein Zusam‐
menfallen der Sprechersituation, d. h. der Rede Gottes und des rezitieren‐
den Menschen, nahelegen.643 Obschon die Literaturlage gerade zu dieser
kommunikativen Dimension sehr dünn ist, soll dieser Versuch dennoch
gewagt werden, weil er für die hier maßgebliche Fragestellung vielverspre‐
chend erscheint.

Eine ähnliche Ausgangslage findet sich auch beim Themenfeld Rezitati‐
on, die im Anschluss daran diskutiert wird: Die überwiegende Mehrheit
der Literatur beschäftigt sich primär mit den Teildisziplinen der Regeln
der Rezitationskunst (taǧwīd) und der Lesarten (qirāʾat).644 Darüber hinaus
sind in den letzten Jahren auch sozialanthropologische Studien hinzuge‐
kommen, die spezifische Länderkontexte und/oder Rituale fokussieren und
dabei die rezitatorische Praxis und deren Bedeutung für die Gläubigen
in den Blick nehmen.645 Abū Zayd selbst diskutiert die Rezitation als
mündliche Dimension der Offenbarung zum einen als Komponente des
täglichen Gebets, zum anderen als Bestandteil der täglichen Kommunika‐
tion in Form von gängigen Redewendungen.646 Demgegenüber soll es in
dieser Arbeit weder um die Durchdringung des Alltags mittels koranischer
Satzfragmente noch um eine anthropologische Deutung des Gebets gehen,
sondern um den Rezitationsakt und die darin zusammenspielenden an‐
thropologischen und theologischen Dimensionen. Die Rezitation wird da‐
her in Fortführung von Kapitel 5 in ihrer theologischen Konzeption weiter

643 Eine aktuelle Deutung der behandelten Auswahl an Suren findet sich etwa bei
Neuwirth, die unter Berücksichtigung europäisch-islamwissenschaftlicher wie auch
islamisch-theologischer Diskurse das bisherige Wissen in ihrem Kommentar bün‐
delt und weiter ergänzt; zur Fātiḥa vgl. Neuwirth (2017): Frühmittelmekkanische
Suren, S. 85–102. Für eine weitere fundierte Analyse und Zusammenstellung vgl.
Amir-Moezzi/Dye (2019): Coran des historiens, S. 23–54, für Sure 112 als Beispiel
eines qul-Verses ebd., S. 2311–2328.

644 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVII.
645 Stellvertretend vgl. Kellermann (1996): Koranlesung; Gade (2004): Perfection;

Elashiry (2008): Sounds; Rasmussen (2010): Recited Qur’an.
646 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

208

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erforscht, weshalb die Diskussion auf einer Metaebene bleibt. Im Zuge der
kommunikationsbasierten Ausrichtung der vorliegenden Arbeit wird nun
einerseits ein Blick auf die polyphonen, den Menschen einbeziehenden
Sprachstrukturen zu werfen und andererseits die Rezitation als ein dem
Offenbarungsprozess folgender Handlungsakt des Menschen zu betrachten
sein.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den
unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran

In seiner Antrittsvorlesung in Utrecht legt Abū Zayd die Grundzüge sei‐
ner These dar, dass über die Kanonisierung, Ausvokalisierung des Kodex
und Interpretation des Korpus hinaus eine weitere horizontale und damit
menschliche Dimension im Koran strukturell verankert ist: nämlich dass
der Koran das Ergebnis von Dialog und Auseinandersetzung mit der Zuhö‐
rerschaft ist und entsprechend als Diskurs gewürdigt werden müsse.647

Seiner These der Diskursivität stellt Abū Zayd zunächst die selbstkri‐
tische Einsicht voran, den Koran bislang überwiegend als Text wahrge‐
nommen und dadurch in seinem lebendigen und mündlichen Charakter
vernachlässigt zu haben.648 Statt sich wie bisher auf den muṣḥaf, den ge‐
schriebenen Kodex, und seine Kehrseite, die hermeneutische Interpretation
(taʾwīl), zu fokussieren, räumt er nun dem qurʾān als mündlich artikulierter
Rede und deren Kehrseite samāʿ, dem Hören, mehr Platz ein.649 Mit dem
Fokus auf das letzte Begriffspaar schlägt er nicht wie später etwa Navid
Kermani die Ebene des rezeptionsästhetischen Erlebens ein, sondern meint
hier eine noch stärkere Bewusstmachung des jeweiligen Rede- und Hörsub‐
jekts im Zuge der Interpretation, womit er faktisch der hermeneutischen
Linie treu bleibt. Dies zeigt sich auch darin, dass er die bisherigen herme‐
neutischen Strukturprinzipien innerhalb der muslimischen exegetischen

647 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 9–10, 63; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 162, 227.

648 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 10; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 163.

649 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 172–173.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

209

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tradition,650 die er als textorientiert bemängelt, durch ein diskursives Para‐
digma erneuern möchte.651

Im Unterschied etwa zum Philosophen Muhammad Arkoun, der in An‐
lehnung an Ricœur fünf koranische Diskurstypen benennt,652 die durch
eine gemeinsame „Struktur grammatikalischer Beziehungen“ zusammen‐
gehalten werden, geht Abū Zayd nicht von einer einzigen dominanten
Struktur aus, sondern von deren Pluralität.653 In Anknüpfung an die frühis‐
lamische Differenzierung zwischen dem geschriebenen Text und der vorge‐
tragenen Rezitation vergleicht er den muṣḥaf mit einer stummen Partitur
und den qurʾān mit einer lebendigen, vielstimmigen Orchestermusik.654

Dieser orchestrale Charakter lässt den Koran als polyphones Werk erkenn‐
bar werden und damit in seinem diskursiven Charakter hervortreten. Die
Pluralität an Stimmen, die im Koran enthalten ist, diskutiert er mitunter
anhand der Fātiḥa und der qul-Passagen, die im Folgenden hinsichtlich
ihrer kommunikativen Funktionsebene vertieft werden sollen.

6.1.1 Fātiḥa als Wechselspiel von menschlicher Bitte und göttlicher Antwort

Im Kontext ihrer Funktion als obligatorische Rezitationseinheit im Gebet
deutet Abū Zayd die Fātiḥa mit Verweis auf einen ḥadīṯ qudsī als Wechsel‐
spiel von Bittgebet (duʿāʾ) und Antwort (istiǧāba) zwischen dem betenden
Menschen und Gott:

Ich habe das Gebet (ṣalāt) zu gleichen Teilen zwischen mir und meinem
Diener aufgeteilt. Wenn er sagt ‚Gelobt sei Gott, der Herr der Welten‘,

650 Als Beispiele nennt er – in seinen Begrifflichkeiten gesprochen – für die Disziplin
der Theologie die Unterscheidung von ein- und mehrdeutigen Versen, für die Ju‐
risprudenz die chronologische Differenzierung von früheren und späteren Versen,
für die Mystik die Gliederung in vier semantische Bedeutungsebenen (ẓāhir, bāṭin,
ḥadd und maṭlʿ) eines jeden Verses und für die Philosophie die Unterteilung in
drei Arten des semantischen Ausdrucks (ḫitābī, ǧadalī und burhānī); vgl. Abu Zayd
(2004): Rethinking, S. 14–18; Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S. 167–173.

651 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S. 173, 169; Abu Zayd (2004): Rethinking.
S. 18, 15.

652 Nämlich prophetisch, legislativ, narrativ, weisheitsmäßig und hymnisch; vgl. Arkoun
(1994): Rethinking Islam, S. 38.

653 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 174.

654 Vgl. Abu Zaid (2008): Koran neu denken, S. 165–167; Kermani (2015): Gott ist
schön, S. 197–198.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

210

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann sage ich: ‚Mein Diener lobte mich.‘ Wenn er sagt: ‚der Barmherzige
[sic!] Erbarmer‘, dann sage ich: ‚Mein Diener pries mich.‘ Wenn er sagt:
‚der König am Tag des Gerichts‘, dann sage ich: ‚Mein Diener verherr‐
lichte mich.‘ Wenn er sagt: ‚Dir dienen wir, Dich bitten um Hilfe wir‘,
dann sage ich: ‚Das ist eine Sache zwischen mir und meinem Diener, und
alles, was mein Diener erbeten hat, wird er bekommen.‘ Wenn er sagt:
‚Leite uns den geraden Weg, den Weg derer, denen Du Gnade erwiesest,
nicht derer, denen Du zürnst, und nicht der Irrenden‘, dann sage ich: ‚All
das wird ein Diener bekommen, und er wird bekommen, was er erbeten
hat‘.655

Abū Zayd zielt hier auf den responsiven Charakter der Fātiḥa, der die
rezitierende Person dazu einlädt, wiederkehrend Pausen einzulegen und
mit diesem Innehalten den dafür notwendigen Raum zu schaffen, um
die Reaktion Gottes zuzulassen und entgegenzunehmen. Dem mündlichen
Rezitationsakt wird also ein aufmerksames Zuhören (samāʿ) gegenüberge‐
stellt, sodass der Fātiḥa strukturell – ähnlich wie schon dem waḥy – sowohl
eine orale wie auch eine auditive Dimension anhaftet.656

Während in der Antrittsvorlesung in Leiden im Jahre 2000 noch stark
das rezitatorische Wiederholen und damit das Nacheinander der jeweiligen
Sprechakte im Vordergrund steht, verschiebt sich der Fokus mit der An‐
trittsvorlesung in Utrecht vier Jahre später auf den polyphonen Charakter
der Fātiḥa. Als Prototyp einer hymnischen Passage wird in der Fātiḥa
ein Perspektivenwechsel vollzogen, der die ursprüngliche Kommunikati‐
onsstruktur ins Gegenteil verkehrt: Der Mensch wird im Rezitationsakt
zum Sprecher, und Gott, das eigentliche Redesubjekt, wird zum zuhören‐
den Adressaten.657 Während dies nun für die rezitatorische Wiedergabe des
gesamten Korans gilt, zeigt sich in der Fātiḥa ein darüber hinausgehendes
Spezifikum: Worauf Abū Zayd hier anspielt, ist der Umstand, dass die
Fātiḥa als Bestandteil der koranischen Gottesrede sprachlich so verfasst ist,
als ob der Mensch selbst sprechen würde:

(V1) Im Namen Gottes, des Barmherzigem, des Erbarmers.
(V2) Das Lob Gott, dem Herrn aller Welt,

655 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 142–143, Anm. 17.
656 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,

S. 176; Abu Zayd (2000): God and Man, S. 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 142.

657 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 21; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 176.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

211

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(V3) dem Barmherzigen und dem Erbarmer,
(V4) dem Herrscher am Tage des Gerichts.
(V5) Dir dienen wir und Dich bitten wir um Hilfe.
(V6) Leite uns recht auf dem Weg, dem geraden,
(V7) dem Weg derer, die von Deiner Gnade getragen, und nicht dem
Weg derer, über die Dein Zorn waltet, und derer, die in die Irre gehen.

Der Perspektivenwechsel kulminiert in Vers 5, dessen grammatikalisches
Redesubjekt offensichtlich das gemeinschaftliche Wir der Glaubensgemein‐
de darstellt. Damit stellt die Fātiḥa die konventionelle Sprecher-Zuordnung
auf den Kopf, ohne dass ihr wie sonst üblich ein qul vorangestellt und sie
dadurch als dem Menschen nahegelegte Rede ausgewiesen würde.658 Als
direkt an Gott gerichtetes Gebet ist die Fātiḥa imstande, eine persönliche
Beziehung zu Gott herzustellen.659 In ihrer inhaltlichen Zweiteilung als
Lobpreisung (V. 2–4) und Gebet (V. 5–7) ist die Fātiḥa als Rede zu Gott
erkennbar und damit folglich auch als Rede der Gläubigen angelegt. Sie
stellt jedoch keine eigenständige Rede der Gläubigen dar, sondern bleibt
als Gebet aus dem Munde der menschlichen Sprecher immer noch in den
Rahmen der Botschaft eingebunden.660

Gerade diese Kombination aus menschlich zugeschriebener Sprechhand‐
lung und fehlender grammatikalischer Markierung der göttlichen Redepo‐
sition ließ die Frage nach der göttlichen Urheberschaft des Textes abermals
neu entflammen. Einen konstruktiven Umgang damit bietet Muhammed
Arkoun, der die Urheberschaft nicht dogmatisch a priori setzt, sondern
linguistisch aus dem Text herleitet. Gleichzeitig bietet er in seiner Analyse
eine Deutung der Fātiḥa an, die deren dialektische Struktur und deren
performativen Charakter freilegt.661

Um die Komplexität der Sprechsituation zu erfassen, greift Arkoun auf
das sogenannte modèle actantiel zurück, das aus der strukturalen Seman‐
tik stammt und stärker auf Handlungen und Rollen ausgerichtet ist.662

658 Vgl. Neuwirth/Neuwrith (1991): Sūrat al-Fātiḥa, S. 336–337.
659 Vgl. Dupuche et al. (2017): Three Prayers, S. 593; van Ess (1961): Gedankenwelt,

S. 196–197.
660 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 107; Neuwirth (2017): Frühmittelmekkanische Suren,

S. 100.
661 Vgl. dazu Kapitel 6.2.2 dieser Arbeit.
662 Dieses Modell geht auf den litauischen Semiotiker Algirdas Julien Greimas zurück;

vgl. Greimas (1966): Sémantique structurale. Insofern es kein entsprechendes Äqui‐
valent in der deutschen Sprache dafür gibt, wird an dieser Stelle auf eine Über‐
setzung der Bezeichnungen des Modells und seiner Bestandteile verzichtet.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

212

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieses Modell kennt neben dem handlungsausführenden Subjekt auch die
Rolle des auftraggebenden Akteurs, genannt destinateur, sowie die Rolle
desjenigen Akteurs, an den die Handlung gerichtet ist oder der von dieser
profitiert, genannt destinataire. Für die Fātiḥa zeigt Arkoun entsprechend
folgendes Geflecht auf:

Al-lāh est donc le destinataire constant d’une action (al-ḥamd) qui a
nécessairement un agent-destinateur. Celui-ci, cependant, ne se confond
pas avec l’énonciateur: je peux énoncer ‘al-ḥamdu li-llāh’ à titre de sim‐
ple exemple grammatical. Mais si l’on passe du plan syntaxique au plan
sémantique, l’énonciateur se sépare plus difficilement de l’agent-destina‐
teur. La relation s’enrichit en effet d’une nouvelle fonction: l’action de
grâce présuppose sémantiquement un agent-destinateur de bienfaits et
un actant-destinataire de ces bienfaits. On aboutit ainsi à un modèle
actantiel où al-lāh est l’actant destinateur de bienfaits et destinataire
de l’action de grâce; tandis que l’énonciateur est l’actant destinataire
des bienfaits et destinateur de l’action de grâce. On voit que la notion
d’actant répond bien à la nécessité de désigner un faisceau de fonctions
syntaxiques et sémantiques accomplies par un même ‘sujet’.663

Auf der Ebene der Artikulation bleibt Gott linguistisch betrachtet als desti‐
nateur demnach jene zentrale Größe, die von den Menschen die Lobprei‐
sung einfordert und – anderweitig – wohltätige Gnade verspricht, gleichzei‐
tig aber auch als destinataire jene Zielgröße, an die sich die Lobpreisung
der Menschen richtet. Umgekehrt agiert der Mensch im Sinne eines desti‐
nateur als lobpreisender Gottesdiener und zeitgleich als destinataire, dem
die Gnade zugutekommt. Durch die Loslösung vom grammatikalischen
Subjekt gelingt es Arkoun nicht nur, die Mehrschichtigkeit, sondern auch
die Wechselwirkungen aufzuzeigen, die zwischen den Akteuren wirken und
entstehen. Diese textimmanente Reziprozität innerhalb der Fātiḥa zeigt
sich weiter in den konjugierten Verben (naʿabudū, nastaʿīn), die im Imper‐
fekt eine unabgeschlossene Handlung markieren. Sie akzentuiert so die
Permanenz des Bemühens des zweiten Aktanten, die Distanz zwischen sich
als Diener und einem mit Nachdruck – repräsentiert durch das zweimalige
iyyaka – als höchster Partner angestrebten Gegenüber zu überbrücken.664

Die in den Verben vorgefundene Subjektsituation innerhalb der hymni‐
schen Passage deutet Arkoun folglich nicht als Infragestellung der Urhe‐

663 Arkoun (2016): Lecture de la Fātiḥa, S. 129, Hervorhebungen im Original.
664 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fātiḥa, S. 130.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

213

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


berschaft der Rede, sondern in seiner dialektischen Dimension als stetige
Zugewandtheit der Akteure zueinander. Gleichzeitig wohnt dem menschbe‐
zogenen Wir ein performativer Charakter inne. Denn das gemeinschaftli‐
che „Wir“ umfasst eine variable Ich-Position in Relation zu allen anderen an
der liturgischen Rezitation beteiligten Sprechern und korreliert gleichzeitig
mit einem singulären „Du“, das klar definiert ist.665

Dadurch kann gefolgert werden, dass der Mensch keine autonome Re‐
deposition innerhalb der Rede Gottes hat, die er frei ausgestalten kann.
Doch nähert sich Gott dem Menschen so weit an, dass er in seiner Rede
die Sichtweise des Menschen einnimmt und ihm so eine Rede an die
Hand gibt, die aus seiner Perspektive heraus formuliert ist. Dabei zieht
die Offenheit des Wir eine Anpassbarkeit auf beliebige Sprecher nach sich,
sodass ein Raum zur Identifikation mit dem Gesagten entsteht. Auf diese
Weise stellt Gott den Menschen ein Gebet zur Verfügung, das dieser direkt
übernehmen und im Nachvollzug des Sprechaktes als das eigene Bittgebet
aneignen kann.666 Durch Formulierung aus der Perspektive des Menschen
wird die Bezogenheit und Beziehungshaftigkeit nochmals apostrophiert.

6.1.2 Qul-Verse – ein Zeichen der Diskursivität?

Die polyphone Struktur des Korans sieht Abū Zayd vornehmlich darin
verankert, dass die grammatikalische Ich- oder Wir-Position des Sprechers
nicht durchweg auf Gott bezogen ist.667 Dass auf textuell-grammatikali‐
scher Ebene weitere Redesubjekte existieren und somit neben Gott andere
Akteure zu Wort kommen, möchte Abū Zayd exemplarisch anhand einiger
dialogisch ausgerichteter Textpassagen aufzeigen, so etwa in Sure 112:

Sag: Er ist Gott der Eine
Gott der Feste und Reine
Nicht zeugte er, nicht zeugte ihn einer
Und seinesgleichen ist keiner.

Aus dem Umstand, dass Gott in der dritten Person angesprochen wird,
folgt für Abū Zayd die Konsequenz, dass die Sprecherstimme jemand an‐

665 Vgl. Arkoun (2016): Lecture de la Fātiḥa, S. 128.
666 Vgl. Zirker (2018): Koran; Robinson (2003): Discovering Qur’an, S. 234–238.
667 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,

S. 174.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

214

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derem gehören muss. Diese Sprecherstimme hinter dem Imperativ „sag“
weist Abū Zayd in Anknüpfung an die exegetische Tradition dem Engel
Gabriel zu. In der Folge beschreibt er dann eine Schichtung von Stimmen:
Die implizite göttliche Stimme wird durch die Stimme des Boten Gabriel
explizit gemacht und sodann durch die menschliche Stimme des Propheten
Muḥammad der Zielgruppe übermittelt,668 wobei die Rede durchweg in
einem informativen Diskursmodus gehalten sei.669

Solche dialogisch ausgerichteten Textpassagen gruppiert Abū Zayd an‐
hand des Adressatenkreises, wobei er sich vom Kriterium der Glaubenszu‐
gehörigkeit leiten lässt. Seine entsprechende Kategorisierung der Passagen
in Dialoge mit a) Ungläubigen, womit er die polytheistischen Mekkaner
meint, b) Gläubigen sowie c) Juden und Christen der arabischen Halbinsel
qualifiziert er weiter mittels Adjektiven, die den Dialog etwa als apologe‐
tisch, inklusivierend oder exkludierend ausweisen.670

Obwohl Abū Zayd seine Reflexion damit einleitet, dass solche Dialoge
häufig aus den sogenannten qul-Passagen bestehen, die dem Muster „Sie
sagen …; sag du …“ folgen, ist von den sieben Beispielen zum Dialog mit
den Polytheisten nur eines tatsächlich in dieser Strukturform gehalten.671

Mit Ausnahme des Dialogs mit den Gläubigen verliert sich im Verlauf
seiner Argumentation zunehmend der Fokus auf die qul-Passagen. Dies
zeugt davon, dass es ihm nicht um die qul-Verse an sich geht, sondern um
den Nachweis von Rede und Gegenrede, die in eine beliebige sprachliche
Struktur und Formulierung gekleidet sein können. In seinen Ausführungen
zum Dialog mit den polytheistischen Mekkanern subsummiert er diesen
unter die Legitimations- und Abgrenzungsdiskurse: Indem der Koran etwa
auf Zuschreibungen über seine Zugehörigkeit zu Wahrsagerei, Dichtung
oder Poesie eingehe und sich davon abgrenze, reagiere er auf dominante
Debatten innerhalb seines Entstehungsmilieus. Dass Behauptungen über‐

668 Gleich im Anschluss deutet Abū Zayd Sure 96:1–6, die von der kommunikativen
Struktur her eine vergleichbare Stelle ist, wiederum ohne erkennbaren Grund nicht
mehr als Explizierung der göttlichen Stimme durch Gabriel, sondern lediglich als
Informationsübermittlung. Dies zeugt davon, dass seiner Strukturierung keine sys‐
tematische Klassifizierung nach formalen oder inhaltlichen Kriterien zugrunde liegt.

669 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 19; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 174–175.

670 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 22; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 177.

671 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 22–24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 177–180.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

215

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haupt entkräftet werden, aber auch die Art, in der dies geschieht, ist für
Abū Zayd ein Indiz dafür, dass der Koran das Ergebnis eines diskursiven
Prozesses ist.672

Der Dialog mit den Gläubigen hingegen ist in der Form „Sie fragen dich
…; sag du …“ gehalten und kommt in der Gestalt eines Klärungs- und
Erörterungsdiskurses daher. So werden Fragen der praktischen Lebensfüh‐
rung wie etwa zum Umgang mit Glücksspiel und Wein, Waisenkindern,
Menstruation, Spesen oder Spenden, zum Kampfverbot in heilig erachteten
Monaten oder zur Verteilung von Kriegsbeute gestellt. In der Beantwor‐
tung solcher Anfragen entfaltet der Koran gemäß Abū Zayd nicht nur
sukzessiv juristische Normen, sondern zeigt auch Gottes Bereitschaft, auf
das Ersuchen und die Bedürfnisse der Menschen einzugehen.673 Anhand
des Beispiels der interreligiösen Ehe, legt er in kurzen Zügen dar, dass
es sich bei den beiden regulierenden Versen zu dieser Thematik um zwei
unterschiedliche Diskurse handelt, die ein jeweils unterschiedliches Zielpu‐
blikum ansprechen.674

Den Dialog mit den Juden und Christen beschreibt Abū Zayd schließlich
als Verhandlungsdiskurs, der stellenweise Züge eines Abgrenzungsdiskurses
annimmt. Als Beispiel dient ihm hier etwa der Disput um die Gestalt Jesus,
der im Widerstreit mit den Christen mit Blick auf dessen menschlichen
Status und im Widerstreit mit den Juden hinsichtlich seiner Kreuzigung
ausgetragen wurde.675 Damit bringt er zum Ausdruck, dass je nach Ziel‐
gruppe unterschiedliche thematische und inhaltliche Schwerpunkte in der
Auseinandersetzung gelegt werden.

Obwohl sich an dieser Stelle bei Abū Zayd der Fokus auf die textimma‐
nenten diskursiven Beispiele zugunsten einer Neubetrachtung von Norma‐
tivität und Tradition verlagert, lohnt es sich, bei den qul-Versen zu bleiben,
um das bisher Gesagte zu evaluieren und die kommunikative Struktur
dieser Verse und deren Bedeutung weiter zu vertiefen.

So ist zunächst einmal anzumerken, dass Abū Zayd einen sehr diffusen
Umgang mit dem Diskursbegriff pflegt. Er scheint dabei kaum diskurstheo‐

672 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 24; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 179–180.

673 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 25; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 180–181.

674 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 26; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 182–183.

675 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 28–35, insbesondere 32–35; Abu Zaid (2008):
Koran neu denken, S. 185–193, insbesondere 190–193.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

216

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


retisch beeinflusst zu sein,676 sondern lediglich im Sinne der ursprüngli‐
chen Bedeutung von Diskurs auf ein hin- und hergehendes Gespräch zu
verweisen. Dies zeigt sich einerseits darin, dass er seine Argumentation
grundlegend auf den Sprecherwechsel stützt und dafür nach reaktiven
Strukturen sucht, wie sie etwa in Vorwurf und Rechtfertigung oder in Frage
und Antwort gegeben sind. Dass keine systematische Begriffsverwendung
vorliegt, wird andererseits auch deutlich, wenn er Begriffe wie Dialog oder
Verhandlung als Synonyme zu Diskurs verwendet.677

In seiner diskursiven Lesart schafft es Abū Zayd jedoch, unterschiedliche
Aussagen und Zielgruppen nebeneinander stehen zu lassen. Vermeintlich
kontradiktorische Verse nimmt er nicht als Widersprüche wahr, sondern
als Äußerungen, die in verschiedenen Diskurssituationen und unter Beteili‐
gung anderer Adressaten entstanden sind. Zumindest liefert er damit eine
schlüssige Erklärung dafür, warum es zu denselben Themen divergierende
Versversionen mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung geben kann.678

Folgt man dieser Logik konsequent, könnte sich das Konzept der Abrogati‐
on als hinfällig erweisen. Denn die späteren Reden würden nicht die frühe‐
re aufheben, sondern sich an eine jeweils andere Empfängerschaft richten,
die andere Grundvoraussetzungen – etwa hinsichtlich ihres Wissensstandes
oder ihrer Lebensweise – für die Kommunikation und die Inhalte der
Botschaft mitbringt. In dieser adressatengerechten Kommunikation erüb‐
rigt sich auch die Erwartung an durchgängig deckungsgleiche Aussagen,
und es öffnet sie für adaptierte Varianten, welche die Universalbotschaft
unterschiedlich einkleiden. Dadurch schärft Abū Zayd noch einmal das
Bewusstsein dafür, dass sich jede Verkündigung in einer konkreten histori‐
schen Situation ereignet und immer an eine spezifische Personengruppe
gerichtet ist.

Gleichwohl ist seine Differenzierung des Adressatenkreises anhand der
religiösen Ausrichtung keineswegs unproblematisch. So stellt die religiöse
Zugehörigkeit zum einen eine fluktuierende Größe dar, die zwar punktuell
bestimmt, jedoch gerade in Anbetracht der Häufigkeit von Konversionen
angesichts der historischen Umbrüche in der frühislamischen Zeit, aber

676 Etwa nach Habermas (2006): Diskursethik, im Sinne eines argumentativen Dialogs
über die Legitimität von Normen oder nach Foucault (2014): Ordnung des Diskur‐
ses, unter Berücksichtigung von Machtstrukturen.

677 Vgl. Abu Zayd (2004): Rethinking, S. 27–28; Abu Zaid (2008): Koran neu denken,
S. 184–185.

678 Vgl. auch Ausführungen zu tafṣīl in Kapitel 5.3.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

217

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch später weder a priori noch auf Lebzeiten fixiert werden kann. Was
Abū Zayd als vermeintlich objektives Kriterium wirken lässt, ist zum
anderen vielerorts textuell nicht explizit angeführt oder kontextuell nur
schwerlich erschließbar, insofern der Adressatenkreis oftmals anonym und
undefiniert bleibt.679 Andere Autoren wie der Islamwissenschaftler Matthias
Radscheit neigen deshalb dazu, die qul-Verse anhand inhaltlicher Kriterien
zu unterscheiden. Seine dreigliedrige Typenbildung umfasst je eine Gruppe
von polemischen und instruktiven Passagen und eine vom diskursiven
Kontext losgelöste Sammelkategorie, die Gebete, Credos und Ähnliches
miteinbezieht.680

Eine Besonderheit, die gerade hinsichtlich ihres kommunikativen Ge‐
flechts markant ist, berücksichtigt Abū Zayd nur beiläufig: die Assoziation
der qul-Passagen mit prophetischer und damit menschlicher Rede. Denn
das wesentliche Charakteristikum der qul-Verse besteht darin, dass sie zum
einen als vom Menschen geforderte Rede klassifiziert werden, zum ande‐
ren ihnen aber eine vermeintlich menschliche Rede etwa in Form eines
Zitats vor- oder nachgestellt ist. Dies mag für Abū Zayd, der bisher keine
Möglichkeit ausgelassen hat, die menschliche Dimension zu betonen, über‐
raschend sein. Das Bewusstsein darüber fehlt Abū Zayd allerdings nicht,
zumal er die sprachlichen Strukturen „Sie sagen … / Sie fragen …; sag du
…“ durchaus transparent macht. Zwei Beweggründe scheinen aber schwerer
zu wiegen, sodass er nicht auf die Diskussion um die Frage eingeht, ob
und in welchem Maß die qul-Verse prophetische Rede darstellen: Erstens
richtet er seinen Fokus nicht einzig auf die qul-Verse, sodass er in seiner
Versauswahl mit einer größeren sprachlichen Varietät konfrontiert ist, weil
die Beispiele reaktiver Verse vielfältige sprachliche Gestalten aufweisen.
Zweitens kann Abū Zayds Zurückhaltung auch als Indiz seiner theologi‐
schen Überzeugung gewertet werden, die Rede Gottes nicht in ihrer göttli‐
chen Herkunft infrage zu stellen. Der Engel Gabriel, dem er ein Rederecht
zugesteht, bildet hierbei keine Ausnahme, da er als ein der übernatürlichen
Sphäre entstammender Sprecher fungiert, der im Auftrag Gottes handelt
und spricht. Abū Zayds These ließe sich entsprechend auf folgendes Ver‐
ständnis zuspitzen: Die koranische Offenbarung ist nicht menschliche Re‐
de, aber unter Beteiligung menschlicher Rede und Reaktionen entstanden
und entsprechend davon beeinflusst.

679 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 33–34.
680 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 33–35; daran wird auch ersichtlich, dass sich

Abū Zayds Einteilung inhaltlich damit deckt.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

218

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Funktion dieser qul-Verse wurde in der Wissenschaft kontrovers dis‐
kutiert. Der katholische Theologe Hans Zirker betrachtet die qul-Passagen
als fremde Rede, die im Koran von Gott rezitiert und deren Wiedergabe
durch den Menschen in bestimmten Kontexten erwartet wird.681 Da sie
jedoch flexibel und offen gestaltet sind, können sie über spezifische Situa‐
tionen und personelle Zuschreibungen hinweg verwendet werden.682 So
sind die qul-Passagen ein Beleg dafür,

wie weit sich Gott im Koran dem Bewusstsein der Menschen angenähert
und ihr Reden aufgegriffen hat, um es ihnen zu geläutertem Gebrauch
wieder zurückzugeben. […] In dieser Hinsicht ist der Koran ausdrücklich
Gottes und der Menschen Wort in einem.683

Für muslimische Theologen etwa galt das qul als Ausdruck einer Ehrung
Gottes, insofern es eine unmittelbare Hinwendung zum Adressaten ohne
Vermittler darstellt. Es dient damit in einer Doppelfunktion sowohl zur
Markierung einer direkten Botschaft Gottes als auch zur Markierung des
Propheten als Sprachrohr, der der Aufforderung zur Verkündigung des Ge‐
sagten nachkommen soll.684 Ähnlich ist es in der frühen orientalistischen
Forschung zu finden: So sah etwa Josef Horovitz (1874–1931) im qul eine
wiederkehrende Erinnerung daran, dass der Sprecher Gott ist, während
laut Gustav Richter (1806–1839) die qul-Passagen zur Betonung der gött‐
lichen Anweisungen dienen.685 Die spätere Forschung hingegen schlug
eine andere Richtung ein: Für den Orientalisten Theodor Nöldeke (1836–
1930) etwa gibt Gott mittels des qul dem Propheten ein Werkzeug an die
Hand, seine eigenen, prophetischen Worte zu sprechen und die Verse mit
eigenen Inhalten zu füllen.686 Für John Wansbrough (1928–2002) dienen
die qul-Passagen als rhetorische Hilfsmittel, um verschiedene Perikopen
miteinander zu verbinden, die als prophetische Rede galten und nun durch
die Inkorporation in den Koran zur Rede Gottes erhoben wurden.687 Eine
für die Islamisch-theologischen Studien deutlich akzeptablere These prä‐
sentiert der Islamwissenschaftler Matthias Radscheit: Die qul-Verse dienen

681 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 105.
682 Vgl. Zirker (2018): Koran, S. 106.
683 Zirker (2018): Koran, S. 107.
684 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 36.
685 Vgl. Horovitz (1926). Koranische Untersuchungen, S. 5; Richter (1940): Sprachstil

des Koran, S. 65.
686 Vgl. Nöldeke (1982): Neue Beiträge, S. 8.
687 Vgl. Wansbrough (1977): Quranic Studies, S. 13–15, 46–47.

6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede?

219

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihm zufolge dazu, die beiden vermeintlich gegenläufigen Ansprüche zu har‐
monisieren, eine unmittelbare Offenbarung ohne menschliche Intervention
und zugleich eine durch den Propheten vermittelte Offenbarung zu sein.688

Dies leitet er anhand der chronologischen Entwicklung der qul-Verse her,
die er wie folgt zusammenfasst:

In the first stage there is no mentioning of a prophet at all. The suras
of the second stage are directed in an ambiguous way to a special recip‐
ient or to man in general. In the third stage a prophet is addressed
and exhorted to fulfil his cultic and prophetical duties. The picture of
this prophet is further shaped in the next stage where God and the
unbelievers discuss the legitimacy of the prophet in polemical form. It
is only in the last stage that by means of the imperative qul the prophet
is introduced into the dispute where he takes up God’s cause in various
literary forms.689

Diese qul-Verse dienen demnach dazu, die Figur des Propheten in den
Text zu inkorporieren, wodurch der Prophet nicht als Sprachrohr hinter
der Botschaft verschwindet, sondern einen prominenten, linguistisch gar
markierten Platz innerhalb der Offenbarung erhält.690 Gleichwohl versteht
Radscheit die qul-Passagen mit der voran- und nachgestellten zitierten
Rede nicht als real stattgefundene Auseinandersetzungen:

[T]hey are not reports on historical disputes between the prophet and his
opponents but rather constructed dialogues which formulate the Muslim
identity in kind of simulatio.691

Diese qul-Verse stellen demnach nicht reale Gesprächserfahrungen, son‐
dern Gesprächsinszenierungen dar, die als stilistische Mittel dienen, um
dogmatische Inhalte einzukleiden.692 Es handelt sich so um Mustergesprä‐
che, die in stereotyper Weise das Verhalten der Sprechenden durchspielen
und veranschaulichen.693 Während sich in einem realen Gespräch Rede
und Gegenrede in der Regel abwechseln, bleibt es hier beim Aufeinander‐
treffen von konträren Positionen. Markant ist dabei, dass diese qul-Verse

688 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 37–38.
689 Radscheit (1997): Word of God, S. 41.
690 Vgl. Radscheit (1997): Word of God, S. 41.
691 Radscheit (1997): Word of God, S. 35, Hervorhebung im Original.
692 Vgl. Radscheit (1996): Koranische Herausforderung, S. 25.
693 Vgl. van Ess (1997): Theologie und Gesellschaft, S. 623.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

220

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein neues Thema einleiten und so der Herstellung von thematischen Über‐
gängen dienen.694

Ob Abū Zayd die qul-Verse als wirklich ergangene Rede der Angespro‐
chenen deutet oder auch die Option eines stilistischen Mittels zulassen
würde, mit dem Gott seine Botschaft mit den gewünschten Effekten plat‐
zieren kann, ist aus seinen Ausführungen nicht ersichtlich. Seine positive
Resonanz auf sprachwissenschaftliche Untersuchungen zur Funktion von
Sprachstilen und Metaphern lassen vermuten, dass er sich beiden Deutun‐
gen gegenüber nicht verschließt. Tendenziell aber ist anzunehmen, dass
Abū Zayd in seinem Entwurf die Dialoge als historische Ereignisse betrach‐
tet, die in den Koran aufgenommen wurden, da sein Argument der Diskur‐
sivität basal darauf beruht. Gleichwohl ist die Interpretation als konstruier‐
te Dialoge mit seiner Sichtweise durchaus kompatibel: Der Koran enthält
keine fremde Rede im wörtlichen Sinn, aber durch die Stimme Gottes
erhält auch der Mensch eine Stimme im Koran. Es handelt sich dabei um
eine von Gott geführte Stimme. Der Koran führt die Rede Gottes und die
des Menschen in einer ganz eigentümlichen Art und Weise zusammen,
indem er sie einbettet.695 Daher stellt sie keine fremde, sondern eine von
Gott aufgenommene, geläuterte und autorisierte Rede dar.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

Abū Zayd hat die Mündlichkeit des Textes und die Wichtigkeit der Rezi‐
tation immer wieder betont, jedoch nicht vertieft. Der Themenkomplex
Rezitation findet sich bei Abū Zayd nicht in einer systematischen Ausarbei‐
tung, sondern vielmehr verstreut in Form mitgeführter Gedankenfragmen‐
te. Nichtsdestotrotz misst Abū Zayd der Rezitation eine hohe Relevanz für
ein adäquates Verständnis des Korans und den Umgang mit ihm als Offen‐
barungsgeschehen zu. Auch wenn er selbst zu Lebzeiten seine Ansichten
nicht ausführlich zu Papier gebracht hat, waren seine wenigen Äußerungen
dennoch wichtige Impulsgeber für die Relektüre der ästhetischen Dimen‐
sion des Korans. Eine Frucht, die daraus entstanden ist, ist das für die
Islamisch-theologischen Studien wegweisende Werk von Navid Kermani.
Da der Fokus auf die Rezitation angesichts der geringen Informationsdich‐
te mit Abū Zayd allein nicht bewerkstelligt werden kann, stützen sich

694 Vgl. Tillschneider (2011): Typen historisch-exegetischer Überlieferung, S. 278–279.
695 Vgl. Robinson (2003): Dicovering Qur’an, S. 234.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

221

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die folgenden Gedankengänge auf weitere Autoren, allen voran Kermani,
sodass sich hier der Fokus auf Abū Zayd verliert. Obschon dies ein Un‐
gleichgewicht zum bisherigen Vorgehen in den vorausgegangenen Kapiteln
darstellt, rechtfertigt nicht nur die bescheidene Quellenlage, sondern auch
der Umstand, dass Kermanis Werk zumindest in gedanklicher Kontinuität
zu Abū Zayds Bestreben steht, diesen Schritt.

6.2.1 Rezitation – die menschliche Seite von Offenbarung?

In seinem Denken differenziert Abū Zayd grundsätzlich zwischen zwei
Dimensionen des Korans: der literarischen, die insbesondere durch sprach‐
wissenschaftliche und textkritische Analysen erschlossen werden kann und
auf das mentale und kognitive Begreifen abzielt, und der rituell-kommuni‐
kativen Ebene, die insbesondere durch den rezitatorischen Vortrag erfahr‐
bar wird und die Sinne des Menschen anspricht und berührt.696 Auch wenn
Abū Zayd in seinen Arbeiten weitgehend ein sprachwissenschaftliches In‐
teresse verfolgt, streift er hier und da kursorisch einige Aspekte, die für die
sinnlich-rituelle Dimension maßgeblich sind.

Zwar begreift Abū Zayd den Rezitationsakt bereits in sich als Ritual,697

er diskutiert ihn jedoch vorwiegend als Bestandteil des Gebets, das von der
mündlichen Wiedergabe unterschiedlicher Koranpassagen in rezitierender
Form gekennzeichnet ist. Dabei greift er erneut auf ein kommunikations‐
wissenschaftliches Vokabular zurück und beschreibt das Gebet als einen
Kommunikationskanal auf Mikro-Ebene, der eine Semi-waḥy-Situation
darstellt, insofern sich der Mensch zeitgleich als Rezitator und Hörer und
damit als Sprecher und Rezipient erfährt.698 Da seiner Auseinandersetzung
mit dieser rituellen Dimension des Korans eine kommunikationstheoreti‐
sche Einbettung fehlt, bleibt jede der drei kommunikationsbezogenen Grö‐
ßen vage:

Erstens wird der Begriff Kommunikationskanal lediglich dadurch be‐
stimmt, dass er als „parallel zur prototypischen Kommunikation ver[lau‐
fend umschrieben wird, E. I.-A.], durch die der Koran geoffenbart wur‐
de“,699 also mit Verweis auf und in Analogie zu waḥy. Womöglich meint

696 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.
697 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 20.
698 Vgl. Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 140–143.
699 Abu Zaid (2008): Gott und Mensch, S. 141.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

222

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


er damit den gesamten Übertragungsweg, der seinen Ausgangspunkt im
menschlichen Gebet nimmt und zu Gott hinführt – und damit etwa
als prototypisches Spiegelbild zu waḥy in umgekehrter Richtung erfolgt.
Denkbar ist auch ein stärkerer Fokus auf die räumliche Überbrückung,
insofern er die Rezitation als existentiellen Raum beschreibt, in dem Gott
und Mensch sich begegnen, ohne dass dabei Gott vermenschlicht oder der
Mensch vergöttlicht würde.700

Zweitens scheint seine Entlehnung des Begriffs „Mikro-“ aus der Kom‐
munikationswissenschaft nicht nur das gängige Verständnis einer sozialen
Interaktion zwischen mindestens zwei Beteiligten zu meinen, sondern auch
einen temporalen Aspekt zu implizieren. Dies wird daran ablesbar, dass für
die Unterscheidung zwischen Gebet als Kommunikationskanal auf Mikro-
Ebene und Pilgerfahrt als Kommunikationskanal auf Makro-Ebene nicht
die Teilnehmerzahl das entscheidende Kriterium darstellt. Vielmehr wird
anhand der täglichen resp. jährlichen Umsetzung differenziert.701 Drittens
bleibt die Unklarheit bestehen, worauf sich das „semi“ in der waḥy-Situa‐
tion bei Abū Zayd genau bezieht. Das ist an dieser Stelle auch deshalb
nicht gänzlich rekonstruierbar, da er gerade in diesem Aufsatz einleitend
waḥy als nonverbalen Vermittlungsakt fasst, im Kontext des Gebets jedoch
auf die akustische und mündliche Dimension von waḥy verweist, die eine
gesprochene Sprache voraussetzt.702 Möglicherweise spielt er mit dem Be‐
griff „semi“ darauf an, dass die initiale Kommunikationssituation teilweise
reproduziert wird, sich jedoch in einigen Aspekten, wie etwa der Rich‐
tungsanzeige – dieses Mal von Mensch zu Gott –, abweicht und deshalb
zwar keine Deckungsgleichheit, aber dennoch partiell Übereinstimmungen
zu verzeichnen sind. Er selbst stellt explizit zwei Gemeinsamkeiten heraus:
Zum einen stellt sowohl das waḥy als auch das Gebet einen Kommunika‐
tionskanal zwischen Gott und Mensch dar, zum anderen sind beide zeitge‐
bunden, insofern beide einen Anfang und ein Ende haben.703

Über diese mit dem Gebet verknüpfte Beschäftigung mit der Rezitation
hinaus thematisiert Abū Zayd des Weiteren, wie bestimmte Wendungen

700 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 1; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 123.

701 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 8–9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 142–143.

702 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 3–4; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 128–129.

703 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 7, 9; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 137, 141.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

223

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus dem Koran das alltägliche Leben der Muslime durchdrungen haben.704

Damit deutet er eine Art Profanisierung der Rede Gottes an, die aus dem
rituellen Kontext herausgelöst und mit dem täglichen Leben verflochten
wird. Auch wenn sich in diesen lebenspraktischen Bezügen zweifelsohne
konkrete anthropologische Züge finden lassen, spricht gerade sein wichti‐
ger Hinweis auf die zeitliche Begrenzung des Offenbarungsgeschehens wie
auch des rezitatorisch begleiteten Ritualvollzugs dafür, die Rezitation nicht
von vornherein mit einer zeitlich nicht eingrenzbaren Alltagspraxis zu kor‐
relieren, sondern den Status von Rezitation zunächst als das zu reflektieren,
wozu sie theologisch intendiert ist: als kultische Kommunikation mit Gott.

Einige Anhaltspunkte dafür finden sich im Werk Ein Leben mit dem
Islam, in dem Navid Kermani die Lebensgeschichte Abū Zayds erzählt
und gleichzeitig thematische Einblicke in dessen Denken gewährt.705 So
beschreibt der vorwiegend an der hermeneutischen Methodik interessierte
Abū Zayd etwa exemplarisch, dass die zahlreichen Wiederholungen dessel‐
ben Satzes in Sure 55, – nämlich „Welche der Gnaden eures Herrn wollt ihr
beide leugnen?“ – syntaktisch und literaturwissenschaftlich zwar irritieren
und im Lesen überflüssig erscheinen mögen, rezitatorisch aber ungemein
wichtig sind, um dem Gesagten Eindringlichkeit zu verleihen.706 Damit
weist Abū Zayd darauf hin, dass sich der Sinngehalt nicht allein durch die
semantische Ebene, sondern auch durch die rezitatorische Gestaltung des
Textes ergibt:

Die Bedeutung des Korans geht also erst in der Rezitation wirklich auf.
Beschränkt man sich auf das Schriftstück, missachtet man den rituellen
Aspekt des Korans, dann verliert man, was man die ästhetische oder
sinnliche Erkenntnis der Offenbarung nennen kann. […] Jede Religion
bedarf sinnlicher oder ästhetischer Erfahrungen. Im Islam ist es vor al‐
lem die Koranrezitation, die diese Funktion erfüllt. Sie ist ein spiritueller
Vorgang und ritueller Akt: Indem der Gläubige die Rede Gottes hört,
hört er den Sprecher selbst – er hört Gott. Gott wird ihm gegenwärtig,

704 Vgl. Abu Zayd (2000): God and Man, S. 11–14; Abu Zaid (2008): Gott und Mensch,
S. 148–154.

705 Bei diesem Werk handelt es sich streng genommen nicht um eine wissenschaftliche
Publikation, sondern um eine Biographie, die mit Abū Zayds wissenschaftlichen
Ansichten aus seinen akademischen Schriften aufbereitet ist. Sie soll dennoch be‐
rücksichtigt werden, weil hier wichtige theologische Aspekte der Rezitation vorge‐
stellt werden.

706 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 19.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

224

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und gleichzeitig vergegenwärtigt er sich selbst im Angesicht dieses göttli‐
chen Sprechers. […] Und die Mystiker sprechen bisweilen davon, dass
man den Koran so lange vortragen soll, bis man seine Zunge vergisst und
ganz und gar im Vortrag aufgeht, sich im Vortrag auflöst. Der Mystiker
wird dann zum Vortragenden, zum Vorgetragenen und zum Vortrag
selbst – es ist eine Unio mystica, die sich einstellt, ein Nachvollzug des in‐
itialen Offenbarungsaktes. Soweit geht der einfache Gläubige zwar nicht,
aber selbst für ihn ist die Koranrezitation zumindest ein Herbeirufen des
göttlichen Segens.707

In diesem dichten Zitat werden bereits fünf zentrale Merkmale von Rezita‐
tion angesprochen, wenn auch nicht weiter ausgeführt: Erstens thematisiert
Abū Zayd den über die Sinne gesteuerten Erfahrungshorizont. Mit der
ästhetischen und sinnlichen Dimension wird der Fokus auf die wahrnehm‐
bare und damit phänomenologische Ebene von Offenbarung gelegt. Der
Zugang zur Offenbarung erfolgt hier nicht primär hermeneutisch, sondern
liturgisch im Kontext des rituellen Praxisvollzugs. Zweitens verweist seine
Differenzierung zwischen einer lesenden und einer vortragenden Stimme
auf einen je eigenen Rezeptionsmodus. Denn im Unterschied zu einer
Schriftlektüre, die visuell erfolgt, erfordert der mündliche Vortrag zunächst
eine auditive Wahrnehmung, die anschließend eine aktive Sprechhandlung
nach sich zieht. Drittens hebt Abū Zayd die Anwesenheit Gottes hervor, die
mit dem Rezitations- und Hörakt einhergeht. Gott wohnt dem Rezitations‐
akt inne, sodass in der Vergegenwärtigung eine Wahrnehmung entsteht,
als ob er direkt und erneut zum Menschen sprechen würde. Viertens
rekurriert Abū Zayd auf eine spezifisch mystische Rezeptionshaltung, die
eine Verschmelzung von Subjekt und Objekt – im mystischen Vokabular
eine Entwerdung des Sprechers im Gesprochenen – suggeriert. Damit
spricht er die radikalste Form von Identifikation an. Wenngleich dieses
Verständnis außerhalb von mystischen Kreisen nicht mitgetragen wird,
besteht Konsens darüber, dass im Rezitationsakt eine erneute Zuwendung
Gottes geschieht.708 Fünftens greift Abū Zayd auf, dass im Rezitationsakt
das Offenbarungsgeschehen nacherlebt wird. Die Rezitation ist damit nicht
eine Darstellung, sondern ein mimetischer Akt. Neben diesen fünf lässt

707 Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 19–20.
708 Obwohl sprachlich betrachtet nicht klar ist, ob sich die Ablehnung auf die radi‐

kalste Version der Unio bezieht oder auch gegen den Nachvollzug des initialen
Offenbarungsaktes richtet, ist Ersteres wahrscheinlicher; vgl. dazu auch die Position
weiterer muslimischer Stimmen im nachfolgenden Kapitel 6.2.3 dieser Arbeit.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

225

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich eine sechste Dimension im Kontext seiner Reflexion über die Rezi‐
tation im Gebet finden, wo er dem Auswendiglernen des Korans einen
besonderen Stellenwert beimisst. All diese Punkte zusammengenommen
besteht die Rezitation als Zusammenspiel von göttlicher Rede und mensch‐
licher Nachrede aus den sechs Dimensionen Liturgie, Performanz, Mime‐
sis, Vergegenwärtigung, Aktualisierung und Memorieren, die es nun in den
nachfolgenden Kapiteln weiter zu vertiefen gilt, um sie dann systematisch
in ihrer Bedeutung für eine theologische Anthropologie zu erörtern.

6.2.2 Sprechen, hören, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem
Koran

Mit der Rückbesinnung auf die oral-sinnliche Dimension wurde der Rezita‐
tion wieder ein prominenterer Platz in den Koranwissenschaften zugewie‐
sen, indem sie der Exegese nicht nach-, sondern gleichgeordnet wurde.
Hervorgehoben wurde dabei, dass Offenbarung mindestens genauso von
der Rezitation wie von der Semantik getragen wird, weshalb der Koran in
sich bereits einen Wert trägt, der sich nicht erst durch ein hermeneutisches
Verstehen ergibt.709 Jenseits seines Informationsgehalts kommt dem Koran
als liturgische Größe eine fundamentale Bedeutung zu:710

It [the Qurʾān; E. I.-A.] was never designed to be read for information
or even for inspiration, but to be recited as an act of commitment in wor‐
ship; nor did it become a mere sacred source of authority as the founding
of Islam receded into time. It continued its active role among all who
accepted Islam and took it seriously. What one did with the Qurʾān was
not to peruse it but to worship by means of it; not to passively receive it
but, in reciting it, to reaffirm it for oneself: the event of revelation was
renewed every time one of the faithful, in the act of worship, relived the
Qurʾānic affirmations.711

709 Vgl. Denny (1980): Exegesis, S. 91; Nelson (1985): Art of Reciting, S. XIV; Kermani
(2015): Gott ist schön, S. 220.

710 Liturgie stellt dabei ebenfalls eine begriffliche Entlehnung aus der christlichen
Theologie dar, mit der rituell-praktische Elemente muslimischer Handlungsvollzüge
beschrieben werden, die weitgehend kanonisiert sind; vgl. Ballnus (2014): Text und
Performanz, S. 173, Anm. 604.

711 Hodgson (1974): Venture of Islam, S.367.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

226

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was der Islamwissenschaftler Marshall Hodgson hier beschreibt, ist der
liturgische Charakter der Koranrezitation, die den Koran aus dem Ver‐
ständnis als verschriftlichter Text und der damit verbundenen Starrheit her‐
auslöst und stattdessen als Handlungsakt zu einem dynamischen Ereignis
werden lässt. Der Koran bezieht sich damit auf eine orale und dadurch akti‐
ve und fortdauernde Wirklichkeit.712 Eine Offenbarung, die kompositorisch
auf eine Rezitation hin angelegt ist und erst vorgetragen ihre Ontologie
realisieren kann, ist daher nicht als Lesetext, sondern als Hörerlebnis zu be‐
handeln.713 Zwar kann der Text, der heute auch als Schriftkorpus vorliegt,
im eigenen Kämmerchen still und für sich gelesen werden, doch ist er als
öffentliche Rede im Kern zur konkreten mündlichen Umsetzung vor einer
Hörerschaft bestimmt.714 Insofern der Koran ein zu liturgischen Zwecken
intendierter Text ist, dient er wesentlich der kultischen Kommunikation.
Dabei kommt ihm jedoch nicht erst durch ein Kultritual diese Bedeutung
zu. Vielmehr verfügt die Rezitation per se – und damit über seine Anwen‐
dung im Gebet hinaus – bereits über einen rituellen Charakter.715 Sie ist da‐
mit in sich Gottesdienst – und dadurch dem Handlungsfeld des Menschen
zugeordnet.

Als Text, der zum akustischen Erklingen intendiert ist, bedarf der Koran
folglich stets einer Performanz. Denn als Rede Gottes konstituiert, will
der Koran im Sprechakt nachvollzogen werden. Gott präsentiert sich da‐
durch nach koranischem Selbstverständnis nicht als etwas Erscheinendes,
sondern als etwas Erklingendes – noch genauer: als durch den Menschen
Erklingendes.716 Die irdische Realisierung der Rede Gottes ist damit funda‐
mental auf den Menschen angewiesen. Insofern nun die Rezitation der Um‐
setzung durch den Menschen bedarf, ist der Koran auch maßgeblich Teil
des menschlichen Handelns.717 Mehr noch, ohne die rezitatorische Darstel‐
lung des Menschen bleibt die Offenbarung in ihrer Gestalt als Rede Gottes
transzendent verborgen. Mit der Performanz und der damit verbundenen
Relation von Sprechakt und Handlung wird eine Interaktion mit dem Text
erzeugt. Diese performative Dimension ermöglicht eine rezeptive Perspek‐

712 Vgl. Graham (1984): Earliest Meaning, S. 373; Kellermann (1995): Mündlichkeit,
S. 2.

713 Vgl. Abu Zaid (2001): Leben mit dem Islam, S. 21.
714 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 197.
715 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 220; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 56.
716 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 218.
717 Vgl. Nelson (1985): Art of Reciting, S. XVI; Kellermann (1995): Mündlichkeit, S. 2.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

227

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tive, die nicht lediglich in der Ethik oder Dogmatik aufgeht, sondern den
religiösen Handlungsvollzug in den Mittelpunkt rückt.718

Aus der selbstreferentiellen Bestimmung zur Rezitation ergibt sich im
Umkehrschluss der Hörakt als Rezeptionsmodus von Offenbarung. Rezi‐
tations- und Hörakt bilden damit zwei Seiten einer Medaille. Während
im deutschen Sprachgebrauch das Hören dem Empfänger der Botschaft
zugeordnet ist und dadurch oftmals als passiver Akt der Rezeption wahrge‐
nommen wird, bezeichnet das arabische samiʿa oder istamaʿa eine aktive
Handlung des Hinhörens und verfügt demnach ebenso über einen perfor‐
mativen Charakter.719 Der Hörer gehört in seiner emotionalen Ergriffen‐
heit, in seiner durch das Hören bewirkten Veränderungen maßgeblich zum
Kommunikationsszenario dazu:

The recitation of the Qurʾān is more than the enunciation of text and
more than the literal fulfillment of devotional exercise. As defined by
generations of religious scholars, the ideal recitation of the Qurʾān should
involve reciter and listener in the significance of the revelation, intellectu‐
ally and affectively as well as spiritually, for each moment of recitation
evokes the moment of revelation.720

Der Rezitationsakt konstituiert demnach eine Interaktion, die zwei Rollen
voraussetzt: Sprechen und Hören. Wenn auch die Möglichkeit mitgedacht
ist, dass eine einzelne Person eine Doppelrolle einnehmen kann, wird
die Anwesenheit von mindestens zwei Personen angestrebt, weil sie der
initialen Kommunikationssituation näher kommt. Dies zeigt sich auch
daran, dass bis in die 1950er Jahre hinein die physische Kopräsenz von
rezitierender und hörender Person theologisch erwartet wurde und erst mit
dem Aufkommen von Tonaufnahmen und deren allmählicher Akzeptanz
an Bedeutung verlor.721 Doch auch in kommunikativer Hinsicht ist für eine
Rede die Anwesenheit einer Zweitperson konstitutiv, da sie andernfalls zu
einem Monolog wird. Rezitieren und Hören bedingen sich also gegenseitig
und erfolgen in Abhängigkeit voneinander. Erst im Zusammenspiel der
beiden Komponenten verwirklicht sich die initiale Redesituation.

Gleichwohl gibt es neben dem Sprechen und Hören eine dritte perfor‐
mative Ebene, nämlich jene der Identifikation. Dadurch, dass der Text nicht

718 Vgl. Husmann (2013): Bibel und performative Didaktik, S. 435.
719 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 173.
720 Nelson (1985): Act of Reciting, S. 188.
721 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 10.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

228

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lediglich flüchtig gelesen oder passiv gehört, sondern memoriert aus dem
Gedächtnis vorgetragen und aktiv vernommen wird, wird ein Raum zur
Identifikation mit dem Gesagten und Gehörten geschaffen. So schreibt
etwa der Islam- und Musikwissenschaftler Andreas Kellermann zum per‐
formativen Charakter der Rezitation:

Hier wird die individuelle metaphysische Erfahrung des Propheten als
Adressat der Offenbarung und Sender der Botschaft im Nachvollzug
durch den Tradenten zum klanglichen Erlebnis, das sich immer wieder
neu und anders manifestiert und in dem die persönliche Religiosität
des Lesers ihr Ausdrucksmedium findet, in dem er die Möglichkeit hat,
sein Ich zwecks ‚Erkenntnis und Bestimmung seines Wesens‘ (Lotman
1972: 101) zu kodieren. Das Ritual der Koranlesung besteht im persönli‐
chen Nacherleben des Offenbarungsaktes, wobei nicht nur ein ‚initialer
Sprechakt‘, sondern auch die Einstellung des Empfängers und des zu‐
künftigen mündlichen Tradenten zum offenbarten Gotteswort nachvoll‐
zogen wird – und das ist viel mehr, als schriftlich repräsentiert werden
könnte.722

Gerade dieser persönlich nachempfundene, performative und dynamische
Charakter unterscheidet die Rezitation also von einem simplen Konsum,
der allenfalls bei einer schriftlichen Lektüre drohen könnte. Vielmehr wird
durch die Rezitation eine eigene, persönliche Beziehung zur Offenbarung
aufgebaut, wodurch sie immens an Wert gewinnt. Weil die Rezitation Trä‐
gerin von Erfahrung ist, vermag sie auch eine Einheit zwischen rezitieren‐
der und hörender Person herzustellen und damit auch Gemeinschaft zu
vermitteln.723

Durch den dreifach performativen Charakter stellt die Rezitation nicht
nur eine Erinnerung an ein zurückliegendes Geschehnis dar, das nacher‐
zählt wird, sondern wird selbst zum Ereignis, zum Nacherlebnis.724 Beglei‐
tet durch die melodiöse Untermalung der rezitierten Inhalte versetzt sich
der Rezitierende in das an Muḥammad ergangene Offenbarungsgeschehen
hinein und macht sich dabei seine Rolle und Position in der Kette der
Sprechakte bewusst, die bis zu Gott zurückreicht.725 In der Rezitation
ereignet sich das Offenbarungsgeschehen von Neuem, sodass der initiale

722 Kellermann (1995): Mündlichkeit, S. 25.
723 Vgl. Kellermann (1995): Mündlichkeit, S. 16.
724 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 220.
725 Vgl. Kellermann (1996) Koranlesung, 18.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

229

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kommunikationsakt zwischen Gott, Engel und Prophet nachempfunden
und die Ansprache an den Propheten nachvollzogen wird. So sprechen
einige muslimische Theologen davon, dass in der Rezitation sich die Offen‐
barung Gottes von Neuem ereigne.726 Die Parallele zum Nacherleben des
initialen Offenbarungsaktes wurde von einigen muslimischen Theologen
so weit gezogen, dass gesagt wurde, Gott sei es, der im Rezitationsakt zu
hören ist, so, als ob er selbst spräche: Damit ist dem Rezitationsakt ein
offenbarungsähnlicher Status zugeschrieben worden.727 Auch sozialanthro‐
pologische Studien über die Koranrezitation halten ähnliche Auffassungen
fest:

[H]e who chants Quranic verses – Gabriel, Muhammad, the Quran-re‐
citers, or the ordinary Muslim, thirteen centuries further along the chain
– chants not words about God, but of Him, and indeed, as those words
are His essence, chants God himself.728

Die Rezitation ist folglich keine Darstellung Gottes, sondern eine erfahr‐
bare Erneuerung seiner Zuwendung. Im Rezitationsakt erfährt sich der
Mensch als gegenwärtig Angesprochener und wird dadurch befähigt, den
kommunikativen Akt am eigenen Leib mimetisch nachzuerleben. Dabei
stellt das Nacherleben, wie u. a. Kermani herausgearbeitet hat, lediglich
eine Annäherung an das vorher Ergangene und Gesagte dar und ist im
Sinne einer Nachahmung, ḥikāya, zu verstehen. Im Begriff ḥikāya spiegelt
sich eine ästhetische Rezeption des rezitatorischen Vorgangs, womit er
dem griechischen Terminus mimesis entspricht.729 Dieser bezeichnet eine
schöpferische Tätigkeit eines Artisten, die der Darstellung einer existieren‐
den Wirklichkeit lediglich einen imitierenden Charakter zuschreibt und so
in Abgrenzung zur idealistischen Auffassung gerade nicht eine autonome
Schöpfung aus dem eigenen Geist heraus ist. Dabei wird der schöpferische
Anteil des Rezitators nicht bestritten, aber das Ausmaß seiner Kreativität ist
doch durch die taǧwīd-Regeln gerahmt. Denn im mimetischen Akt gilt es,
das Werk in seiner eigenen, objektiv gefassten Konstitution hervorzubrin‐

726 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 218, 225. Vgl. dazu auch Kapitel 6.2.3 zum
sakramentalen Charakter.

727 Beispiele dazu finden sich bei Kermani (2015): Gott ist schön, S. 221–222; van Ess
(1961): Gedankenwelt, S. 208–209; Böwering (1980): Mystical Vision, S. 95; Gram‐
lich (1978): Gaben der Erkenntnisse, S. 41.

728 Geertz (1976): Art as Cultural System, S. 1489–1490.
729 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 228; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 380–

381.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

230

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen. Nicht der Künstler verwirklicht seine Persönlichkeit durch den Text in
Form einer subjektiven Interpretation des Stücks, sondern er verwirklicht
den Text, indem er ihn nach der künstlerisch vorgegebenen, der intendier‐
ten und der faktisch angelegten Binnenstruktur des Textes rezitiert.730 So
schreibt der muslimische Religionspädagoge Harry Harun Behr pointiert:

Gerade in der Selbstaufgabe im Moment der Anbetung, da die eigene
Rede verstummt und der Körper als Resonanzraum für die Rede Gottes
geöffnet wird, liegt die Erfahrung der größten Nähe zu Gott, das Spüren
seiner unmittelbaren Gegenwart.731

In der Rezitation schafft der Mensch in sich einen Raum für die Begegnung
mit Gott. Allerdings handelt es sich dabei nicht um eine Verdrängung, die
nach dem Prinzip „Je weniger Mensch, desto mehr Gott“ greift. Denn der
Mensch nimmt sich nicht in dem Sinne zurück, dass er seine Existenz
einschränkt oder verkleinert, sondern dass er in seiner Menschlichkeit dem
Göttlichen zur irdischen Manifestation verhilft.732

6.2.3 Vergegenwärtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung
des Korans und ihren Folgen

Erst der Rezitator und damit der Rezipient ruft den Koran ins aktuelle
Dasein. Da sich die Ontologie des Korans als gesprochene Rede Gottes
erst durch den menschlichen Sprechakt verwirklicht, existiert der Koran
infolgedessen immer nur in vergegenwärtigter Form:

[Im] Rezitationscharakter […] ist eine theologische Konsequenz impli‐
ziert […]: der Koran hat seinen Seinszustand nicht als geschriebenes
oder gedrucktes Wort, sondern nur im Vortrag und damit immer nur ak‐
tuell. […] Erst der Rezipient, als Interpret und Vortragender […], bringt
den Koran zu aktuellem Dasein, erlöst ihn aus der ‚Materie der Worte‘
[…].733

Insofern die intendierte Bestimmung des Korans zum liturgischen Vortrag
erst und nur durch den rezitatorischen Akt umgesetzt werden kann, exis‐

730 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 228–231.
731 Behr (2014): Das islamische Gebet, S. 154.
732 Vgl. dazu auch Kapitel 3.1.3.
733 Kermani (2015): Gott ist schön, S. 197–198, Hervorhebung im Original.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

231

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tiert der Text nie unabhängig vom Menschen. Der Text ist also erst, wenn
er von jemandem rezitiert wird.734 Seine Aktualisierung bleibt dabei ange‐
sichts des singulären Charakters jeder lebendig vorgetragenen Rede stets
einmalig:

Jede Lesung ist damit ein einzigartiges, in der Improvisation sich ent‐
wickelndes, von der Interaktion mit den Hörern befruchtetes, nicht
wiederholbares und die Einzelheiten einer vorangegangen Lesung nicht
wiederholen wollendes Ereignis, in welchem dem Vortragenden Gestal‐
tungsmöglichkeiten von der Melodieführung, der Vorgabe und dem si‐
tuationsbedingten Wechsel des rhythmischen Musters, Wiederholungen
einzelner Textpassagen bis bin zur Wahl zwischen verschiedenen überlie‐
ferten Wortlauten überlassen wird. Damit wird dem Vortragenden ein
substantieller Anteil an der Aktualisierung des Textes zugebilligt, der um
so höher ist, je weiter man in der islamischen Geschichte zurückgeht.735

Der Aktualisierung wohnt ergo eine Individualität inne, die zwar plural,
aber nicht beliebig ist. Denn der taǧwīd, das Regelwerk für die korrekte
Wiedergabe, konserviert den „‚archaischen‘ Sprachzustand“,736 indem er
nicht nur die Intonation steuert und die Wirkung durch poetische Stilmittel
erzeugt, sondern auch die Differenzierbarkeit der göttlichen Rede von der
Alltagssprache gewährleistet. Eine vorangegangene Rezitation zu kopieren
gilt nicht als erstrebenswertes Ziel, vielmehr soll die bisherige Rezitations‐
erfahrung durch eine von Richtlinien geleitete Improvisation um neue
Erlebnis- und Sinndimensionen ergänzt werden.737 Dabei geht es darum,
den zuhörenden Menschen auf immerzu neue Weise anzusprechen, ihm
neue Kommunikationsangebote zu machen und -wege anzubieten.

Im Nacherleben des initialen Offenbarungsaktes wird auch die Präsenz
Gottes vergegenwärtigt, womit der Rezitation ein sakramentaler Charak‐
ter zukommt.738 Obschon gegenüber dem christlich geprägten Begriff des
Sakraments Vorbehalte seitens muslimischer Kreise bestehen,739 gibt es
doch einige Analogien, wie etwa der katholische Theologe und Islamwis‐

734 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 198.
735 Kermani (2015): Gott ist schön, S. 198.
736 Kellermann (1995): Mündlichkeit, S. 18.
737 Vgl. Kellermann (1996): Koranlesung, S. 7; Nelson (1985): Art of Reciting, S. 66.
738 Vgl. Schimmel (1995): Zeichen Gottes, S. 206; Cragg (1973): Mind of Qurʾān, S. 27;

Karimi (2012): Versuch einer ästhetischen Hermeneutik, S. 27; Kermani (2015):
Gott ist schön, S. 21; Heupts (2021): Auf den Spuren, S. 397.

739 Vgl. Khoury/Hagemann (1986): Christentum und Christen, S. 135–142.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

232

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


senschaftler Andreas Renz aufgezeigt hat. Sie finden nämlich dann eine
Entsprechung im Islam, wenn sie als Zeichen einer gnadenvollen Zuwen‐
dung und Vergegenwärtigung Gottes verstanden werden, die nicht nur
auf die göttliche Wirklichkeit verweisen, sondern diese auch in sich tra‐
gen. Als Zeichen können sie so im Sinne von Vertretungssymbolen auf
etwas Abwesendes verweisen, über etwas informieren oder aber im Sinne
eines Realsymbols eine andere Wirklichkeit vergegenwärtigen. Diese Ver‐
gegenwärtigung erfolgt mittels sogenannter Sakramentalien, d. h. sinnlich
wahrnehmbarer Handlungen, die auf eine übersinnliche und damit nicht
wahrnehmbare Wirklichkeit verweisen und dadurch das zu Vergegenwärti‐
gende für den Verstand, das Herz oder die Sinne ins Bewusstsein rufen und
erfahrbar machen. Eine sinnlich wahrnehmbare Handlung vergegenwärtigt
damit eine unsichtbare Wirklichkeit Gottes und lässt den Menschen an ihr
teilhaben. Gerade in der melodisch geführten Rezitation wird Gott für den
vortragenden wie auch für den zuhörenden Menschen sinnlich wahrnehm‐
bar, sodass dieser sich in der Gegenwart Gottes stehend erfährt.740 Ob‐
schon begrifflich anders ausgedrückt, wurde dieser Umstand bereits früh
von muslimischen Theologen erkannt, insofern die Rezitationshandlung
mit der göttlichen Nähe und Anwesenheit (as-sakīna) assoziiert wurde.741

Die in den Sakramenten mitgeführte Bedeutung der Vergegenwärtigung
Gottes wird islamisch also mit dem Begriff sakīna ausgedrückt.742 Dessen
– auf den ersten Blick unzusammenhängende – Doppelbedeutung von „Ru‐
he, Stille“ sowie „sich niederlassen, hausen, in einer Wohnstätte verweilen“
findet gerade im Kontext der Offenbarung als ‚divine in-dwelling‘ eine
Zusammenführung.743 In der permanenten Präsenz Gottes kommt auch
der Mensch zur Ruhe.

Über die Eigenschaft der Vergegenwärtigung hinaus wurde auch in der
Internalisierung eine Parallele zum Sakrament erkannt.744 So formuliert
etwa Navid Kermani:

[D]as Göttliche wird nicht nur erinnert, es wird vom Gläubigen – ähn‐
lich Jesus Christus im Abendmahl – physisch in sich aufgenommen.745

740 Vgl. Renz (2005): Zeichen Gottes, S. 240–242, 254.
741 Vgl. Graham (1994): Schriftprinzip, S. 222.
742 Vgl. Graham (1977): Divine Word, S. 21, Anm. 13; Padwick (1961): Muslim Devoti‐

ons, S. 124–125.
743 Vgl. Firestone (2004): Shekhinah, S. 589–590.
744 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 218–223; Ayoub (1986): Word of God, S. 75.
745 Kermani (2015): Gott ist schön, S. 218.

6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen

233

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese physische Aufnahme erfolgt durch den Akt des Auswendiglernens,
den Kermani im Sinne einer Einverleibung der Rede Gottes deutet.746 Da
dies freilich ohne den mitschwingenden materiellen Charakter geschieht,
ließe sich neutraler von einer Aneignung sprechen, wie dies etwa der Islam‐
wissenschaftler und Religionshistoriker William Graham tut:

Memorization is a particularly intimate appropriation of a text, and the
capacity to quote or recite a text from memory is a spiritual resource
that is tapped automatically in every act of reflection, worship, prayer,
or moral deliberation, as well as in times of personal and communal
decision or crisis.747

Durch das Memorieren wird die Rede Gottes internalisiert und in beson‐
ders vertraulicher Weise angeeignet, wodurch sie zu einer Ressource wird,
aus welcher der Mensch von innen heraus schöpfen kann. Durch das
Memorieren wird die sich fortwährend vergrößernde zeitliche Distanz
zur initialen Sprechsituation überbrückt und so eine Stabilität geschaffen,
welche die einzelne, in ihrer Individualität einmalige Sprachsituation über‐
dauert.748 In der Rezitation aus dem Gedächtnis heraus kommt folglich
zum Ausdruck, dass der Koran in einer durch Individuen lebendig gehal‐
tenen und dadurch ununterbrochenen Folge von Andacht eine markante
Zeitperiode überdauert hat, weshalb er nicht antiquarisch als historische
Referenzquelle zu behandeln ist.749 Gottes Rede ist immer noch hörbar und
führt den Rezitierenden fortwährend Gott entgegen, weshalb dem Koran
ein sakramentaler Charakter zukommt.750

6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

Obschon Abū Zayd die Rezitation vergleichsweise wenig vertieft hat, finden
sich gerade hier nochmals wegweisende Aspekte für eine theologische An‐
thropologie. Zentral ist die bisher mehrfach gestreifte und nun in den Ri‐
tualen explizit gemachte Fortführung der Kommunikation zwischen Gott
und Mensch. Die mit dem waḥy angestoßene Kommunikation endet nicht

746 Vgl. Kermani (2015): Gott ist schön, S. 222–223.
747 Graham (1987): Beyond the Written Word, S. 160.
748 Vgl. Kellermann (1995): Mündlichkeit, S. 8.
749 Vgl. Cragg (1973): Mind of Qur’an, S. 26.
750 Vgl. Madigan (2003): Gottes Botschaft, S. 105–106.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

234

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem Tod des Propheten anno 632 n. Chr., sondern wird auf mehreren
Ebenen weitergeführt – etwa in den Bemühungen, koranische Aussagen zu
verstehen, oder in der Ritualpraxis. Bereits in seinem literarischen Ansatz
hat sich Abū Zayd für die Interpretationsvielfalt des Korans starkgemacht
und damit auch für die Sichtweise, dass der Koran den Menschen in allen
Lebenslagen und über alle Zeit hinweg etwas zu sagen hat. Diese herme‐
neutisch orientierte Fortführung der Kommunikation wird nun um eine
liturgische Dimension ergänzt. Allerdings wird in der liturgischen Rezitati‐
on des Korans nicht nur der Inhalt, sondern das Offenbarungsgeschehen
selbst aktualisiert. Gott tritt dem Menschen nahbar sowie persönlich im
Koran entgegen und setzt auf eine vertrauensvolle, direkte Beziehung, in
der es keiner Vermittlung mehr bedarf. Dadurch wird dem Gläubigen ge‐
währt, sich als unmittelbar von Gott Angesprochener wahrzunehmen.751

Offenbarung lebt von der Spannung, abgeschlossen und zugleich kommu‐
nikativ offen zu sein. Denn obwohl der Text sprachlich zu einem Ende ge‐
kommen ist, ereignet er sich in der Rezitation kommunikativ immer wieder
neu. Auf diese Weise macht Gott mit der Offenbarung dem Menschen ein
Kommunikationsangebot, auf das dieser stets reagieren und das er selbst
weiter aufrechterhalten kann.

Während diese Kommunikationsdimension der als Ritual verstandenen
Rezitation in den Islamisch-theologischen Studien als unbestritten gilt, ist
Abū Zayds Herleitung der Diskursivität, die er anhand unterschiedlicher
Dialogsituation zu begründen und an den wechselnden grammatikalischen
Redesubjekten festzumachen sucht, umstrittener. Die damit in den Raum
gestellte potentielle Mit-Rede des Menschen stellt einen Folgeversuch dar,
weitere horizontale Dimensionen in der Offenbarung zu verankern. Damit
wird faktisch die Frage aufgeworfen, in welchem Ausmaß der Mensch am
Offenbarungsgeschehen beteiligt ist. Auch wenn die Pluralität der Redesub‐
jekte an manchen Stellen dazu verleiten mag, den Menschen als Sprecher
innerhalb des Korans auszuweisen, bewegt sich Abū Zayd mit seiner These
nicht im Horizont einer Mitformulierung des Korans durch den Menschen.
Vielmehr betrachtet er den Koran als Ergebnis einer Reaktion auf den
Menschen, die sich in den qul-Versmustern spiegelt, in denen der Mensch
eine Frage stellt, Bedenken äußert oder eine Mutmaßung anstellt und Gott
darauf antwortet. Da es fraglich ist, ob die besagten Dialogsituationen als
historische Ereignisse angesehen werden können, ließe sich die Diskursi‐
vität wenn nicht über die textimmanenten Dialogsituationen, dann doch

751 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 519.

6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

235

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– im Sinne eines kleinsten gemeinsamen Nenners – über die partielle
und damit sukzessive Art des Offenbarungsgeschehens begründen. Denn
die Kommunikationssituation kann bereits dann als diskursiv beschrieben
werden, wenn sie eine Reaktion oder Folgekommunikation auslöst, und
zwar unabhängig davon, ob die qul-Passagen nun historischen oder ledig‐
lich sprachlich-funktionalen Charakter haben.

Selbst wenn man also nicht so weit gehen will, zu sagen, dass der Koran
willentlich Aussagen des Menschen in Form von direkten Zitaten inkorpo‐
riert, bleiben drei Erkenntnisse: Erstens erfolgt das Offenbarungsgeschehen
partiell und sukzessiv, zweitens reagiert der Koran auf Gegebenheiten der
Zeit und drittens geht die Rolle des Menschen innerhalb der Offenbarung
über jene eines passiven Sprachrohrs hinaus. Denn als Kommunikation
gefasst weist die Offenbarung dem Menschen nicht nur die Rolle eines
Kommunikationspartners zu, der auf das Gesagte in affirmativer oder ne‐
gierender Weise reagiert, sondern ruft ihn auch zur rezitatorischen Wieder‐
gabe der Rede Gottes auf. Im Gegensatz zur Ambivalenz der Mit-Rede
erweist sich diese Nach-Rede entsprechend als geforderte Umgangsart mit
dem Koran. Selbst wenn man die These der menschlichen Mit-Sprache, et‐
wa in Form der qul-Verse, nicht mittragen möchte, bleibt der Offenbarung
mit der stückweisen Herabsendung ein diskursives Momentum erhalten,
in dem der Mensch als kommunikatives Gegenüber konstitutiv ist. Offen‐
barung ereignet sich entsprechend nicht abseits, sondern angesichts des
Menschen.

In der Rezitation selbst sind drei für die theologische Anthropologie re‐
levante Sachverhalte enthalten: Erstens ist Rezitation als Sprechakt wesent‐
lich auf die menschliche Umsetzung angewiesen – und damit gleichzeitig
konkreter menschlicher Handlungsvollzug. Gerade hymnische Passagen
wie die Fātiḥa und andere Gebete, aber auch eingebettete Redesituationen
innerhalb der Rede wie die qul- oder Schwurverse lassen dies deutlich
werden: In der Fātiḥa wird Gott gepriesen und um Rechtleitung gebeten,
in den qul-Passagen wird der Imperativ befolgt und konkret geäußert, in
den Schwurpassagen wird tatsächlich geschworen. Die inhaltliche Formu‐
lierung der Sprechhandlung führt also zu einem gleichzeitigen Vollzug der
Handlung. Doch wird beim Rezitieren nicht nur eine Zuwendung Gottes
erfahren, sondern auch eine Reaktion des zuhörenden Menschen – etwa in
Form einer Emotionsregung oder eines Seufzers – ausgelöst. Im Sprechakt,
in seinem Tun vergegenwärtigt der Mensch Gott. Dadurch wird der Koran
– nach der diskursiv verstanden, sukzessiven Offenbarungsweise – interak‐
tiv.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

236

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zweitens nimmt die Offenbarung in der Rezitation eine Art Sediment‐
struktur hinsichtlich der Stimmgebung ein. Die Stimmen vermischen sich
nicht, sondern liegen übereinander. Trotz – oder gerade wegen – der
Schichtung mehrerer Stimmen erscheint die Stimme nicht im Kanon,
sondern unisono. Gott ruft mittels der Stimme des Menschen nach dem
Menschen. Der im Zeitstrahl nachverfolgbare Ablauf der Verkündigung des
Propheten durch das Nachsprechen der Rede Gottes, sein gleichzeitiges
Vorsprechen für die Gemeinschaft, das darauffolgende Nachsprechen der
Menschen und das gleichzeitige Vorsprechen für die Folgegenerationen
vereint Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Die initiale Stimme Gottes,
die fortwährend erhalten bleibt, die historische Stimme des Propheten,
derer zumindest implizit erinnert wird, und die gegenwärtige Stimme des
Rezitierenden, die aktuell erklingt: Alle drei bleiben stets präsent, aber auch
differenzierbar. Auch wenn die faktisch hörbare Stimme dem Menschen im
Hier und Jetzt gehört, ist er sich dessen bewusst, dass es die Rede Gottes ist,
die der Prophet erstmals vorgetragen hat. Gerade die qul-Passagen können
hier als gestreute Erinnerung verstanden werden, dass sich der Mensch sei‐
nes Menschseins gewahr bleibt und in Alterität zur Rede steht. Gleichwohl
führt diese Triangulation der Stimmen dazu, dass trotz ontologisch scharfer
Trennlinie zwischen Gott und Mensch in kommunikativer Hinsicht die
Stimmen im Akt der Rezitation zusammenfallen. Die vorgetragene Rede
ist ihrer Herkunft nach die Rede Gottes, ihrer Realisierung nach ist es
jedoch die Rede des Menschen. Dass Gott spricht, ist nur durch die Stimme
des Menschen wahrnehmbar. Obschon es unterschiedliche Möglichkeiten
gibt, die Rede und Präsenz Gottes irdisch zu realisieren, wählt Gott mit
einer sprachlichen, zur Verlautbarung intendierten Offenbarung doch eine
Art, die den Menschen fundamental miteinbezieht – und ihm damit einen
immensen Stellenwert beimisst.

Drittens wird Offenbarung als Rede Gottes in der Rezitation des Men‐
schen in einer Weise angeeignet, die den Menschen befähigt, sie aus
dem tiefsten Inneren heraus mit Überzeugung zu vertreten. Gerade die
koranische Aufforderung, durch Rezitation lebendig gehalten zu werden,
erklärt auch die Praxis, ihn auswendig zu lernen. Denn memoriert lebt
die Rede Gottes im und durch den Rezitierenden und verstaubt nicht in
einem Regal. Mit dem Memorieren sind dabei zwei wichtige Dinge für die
theologische Anthropologie ausgesagt: Erstens ist so die Rede Gottes nicht
außerhalb des Menschen, sondern weilt innerhalb des Menschen selbst.
Zweitens ist dadurch ein Zugriff zu jeder Zeit und an jedem Ort möglich.
Damit wird dem Menschen nicht nur eine Ressource an die Hand gegeben,

6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

237

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sondern auch eine Zusicherung, dass Gott durch den sakramentalen Cha‐
rakter der Rezitation auch immer zugegen ist. Gottes Offenbarung macht
entsprechend nicht Halt vor physischen Grenzen, sondern kommt dem
Menschen so nahe, wie er sich nur selbst sein kann.

6 Gottes Rede im Munde des Menschen

238

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Teil III:
Theologische Anthropologie als Paradigma

– Rück- und Ausblick

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

Als vergleichsweise junges Forschungsfeld, das innerhalb der Islamisch-
theologischen Studien im Werden begriffen ist, steht die theologische
Anthropologie gegenwärtig vor einer Reihe an Herausforderungen. Denn
klärungsbedürftig ist allein schon der Begriff Anthropologie. Während der
sachbezogene Zugang argumentiert, dass Anthropologie bereits seit Men‐
schenbeginn existiert, insofern der Mensch seit jeher daran interessiert
ist, zu ergründen, wer er ist, grenzt sich der begriffsbezogene Zugang dezi‐
diert davon ab. Er betont, dass die begriffsgeschichtliche Herausbildung
des Neologismus im 16. Jahrhundert auch eine neuzeitliche Prägung nach
sich zieht, die dadurch gekennzeichnet ist, dass die bis dahin gängige
metaphysische Verfasstheit der Welt durch eine naturalistisch-empirische
Betrachtungsweise an den Rand gedrängt wurde.

Noch heute wird darum gerungen, wie denn die Forschung zum Men‐
schen methodisch gestaltet werden und was genau im Zentrum des
Forschungsinteresses stehen soll. Angesichts divergierender epistemologi‐
scher Annahmen innerhalb verschiedener Fachdisziplinen wie Philosophie,
Recht, Theologie, Biologie oder Sozialanthropologie hat sich ein Panorama
an Zugängen und Weltdeutungen herausgebildet, das von der Suche nach
der Essenz des Menschen bis hin zur lebenslangen Reflexion über die
Selbstsicht des Menschen reicht. Gerade theologische Entwürfe mussten
sich aufgrund der Kritik an der Metaphysik ihren Zugang zum und ihre
Berechtigung im Feld erkämpfen. Noch heute weisen manche kritische
Stimmen darauf hin, dass der Islam aufgrund der absoluten Transzendenz
Gottes sowie seiner theozentrischen Ausrichtung keine schlüssige Verzah‐
nung von Theo- und Anthropologie zu einer theologischen Anthropologie
leisten könne. Gleichwohl setzen sich die Islamisch-theologischen Studien
vermehrt mit der Thematik auseinander und finden eigene Wege zum
Feld. Aktuell wird der Begriff Anthropologie von verschiedenen Seiten be‐
spielt und unterschiedlich besetzt. Theologische Anthropologie, Islamische
Anthropologie, Anthropologie des Islams sind derzeit gängige Bezeichnun‐
gen, die Ähnliches assoziieren mögen, aber mitnichten dasselbe meinen.
In den nachfolgenden Kapiteln soll es daher darum gehen, eine Synthese
der Erkenntnisse aus Teil I und II zu ziehen und mit einem Blick auf
weiterführende Fragestellungen abzurunden.

241

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7.1 Rückblick: Eine Synthese

Unter der gängigen Bezeichnung „Anthropologie im Islam“ wird in den
islambezogenen Diskursen eine sozialwissenschaftliche Forschung über den
Islam subsummiert, die mittels empirischer Methoden unterschiedliche As‐
pekte muslimischer Gesellschaften untersucht. „Islamische Anthropologie“
dagegen kann als eine Gegenbewegung dazu verstanden werden, die in
Auflehnung gegen orientalistische und kolonialistische Verklärungen eine
islamisch geprägte Sozialanthropologie mittels Rückgriff auf die islamische
Geistesgeschichte zu entwickeln anstrebt.752 In Anbetracht dieser starken
sozialwissenschaftlichen Färbung konnte der Begriff Anthropologie theolo‐
gisch bisher noch nicht zufriedenstellend profiliert und eingegrenzt wer‐
den.

Die Pluralität an konkurrierenden Verständnissen von theologischer An‐
thropologie hat in der Folge die Herausbildung unterschiedlicher Bezeich‐
nungen begünstigt: Aktuell wird mit dem Schlagwort „Anthropologie“ –
mal alleinstehend,753 mal als islamisch,754 religiös755 oder theologisch756

betitelt, in manchen Fällen auch als theologisch-anthropologisch757 um‐
schrieben – eine Bandbreite an unterschiedlichen Themen und Diskursen
zusammengefasst, die den Menschen betreffen. Die begriffliche Unschärfe
und die begrifflichen Ambivalenzen werden durch eine divergierende in‐
haltliche Konturierung und Funktionszuschreibung verschärft. In der Folge
finden sich ganz unterschiedliche Vorstellungen davon, was theologische
Anthropologie ist und zu leisten hat. So wetteifern – idealtypisch gespro‐
chen – drei Grundverständnisse miteinander: theologische Anthropologie
als Sammelbegriff für Menschenbilder, die mithilfe von Begriffen und Dis‐
kursen rekonstruiert werden, als programmatisches Anliegen einer Subdis‐
ziplin innerhalb des islamisch-theologischen Fächerkanons, die manche zu

752 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology; vgl. dazu Kapitel 2.2.1, 2.2.2 und 2.2.3
dieser Arbeit.

753 In der Regel präzisiert durch ein nachgestelltes „im/des Islam“; vgl. Schimmel
(1955): Anthropologie, S. 140, 149; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr,
S. 101.

754 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S. 97; Hagemann (1999): Mein Leben und mein
Sterben, S. 121; Leuze (1994): Christentum und Islam; Schulze (2015): Koran, S. 417.

755 Vgl. Bouman (1989): Gott und Mensch, S. IV.
756 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Bakker (1965): Man in the Qur’an, S. XI–

XII, Anm. 2; Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167.
757 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 92, Asghar-Zadeh (2017): Mensch‐

sein, S. 67.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

242

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer eigenständigen Subdisziplin weiterentwickelt wollen, sowie – die hier
vertretene These – als Paradigma, das einen Perspektivenwechsel nach sich
zieht und Konsequenzen für die gesamte Theologie hat.

An dieser Stelle sollen nun die wichtigsten bisherigen Erkenntnisse aus
diesen Debatten in systematischer Weise zusammengeführt und mit Bezug
auf das Forschungsanliegen evaluiert werden. Dabei wird auf vier Fragen
systematisch eingegangen: Wie verhalten sich Menschenbild und theologi‐
sche Anthropologie zueinander? Wo kann eine theologische Anthropologie
innerhalb des islamischen Fächerpanoramas eingeordnet werden? Wie ist
es um die Verwendbarkeit des Begriffs theologische Anthropologie inner‐
halb der Islamisch-theologischen Studien bestellt? Und welche im Offen‐
barungsprozess identifizierbaren Beziehungsaspekte zwischen Gott und
Mensch können für die Stärkung einer theologischen Anthropologie als
Paradigma fruchtbar gemacht werden?

7.1.1 Zur Frage nach der Äquivalentsetzung von theologischer
Anthropologie und Menschenbildern

Innerhalb der Islamwissenschaften wie auch der bekenntnisorientierten
Islamisch-theologischen Studien wird theologische Anthropologie im Islam
überwiegend als Forschung über den Menschen konzipiert und als Syno‐
nym zum Begriff Menschenbild geführt.758 Diese Forschung gestaltet sich
(ideal-)typischerweise – wenn auch nicht sich gegenseitig ausschließend
– wie folgt: a) autorenzentriert,759 indem das Menschenbild aus den Schrif‐
ten bestimmter Denker rekonstruiert wird, b) diskursorientiert,760 indem
Positionen verschiedener, teils konkurrierender Denkströmungen aufeinan‐
der bezogen werden, oder c) begriffsfokussiert,761 indem ausgehend von
bestimmten Begriffen, Konzepten und Themen ein Bild des Menschen
abgeleitet wird. Obschon diese Herangehensweisen an die theologische

758 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Sejdini et al. (2017): Mensch werden,
S. 49; Schimmel (1955): Anthropologie, S. 140; Wielandt (1994): Mensch, S. 97.

759 Vgl. Al-Daghistani (2014): Al-Ghazālī und die transzendentale Anthropologie; Nagel
(1977): Menschenbild; Biesterfeldt (2012): Perfect Man; Rahmati (2007): Mensch
als Spiegelbild.

760 Vgl. weitgehend bei Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes; Schimmel
(1955): Anthropologie.

761 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Wielandt (1994): Mensch;
Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben; Tautz (2007): Interreligiöses
Lernen.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

243

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Anthropologie äußerst beliebt sind, bergen sie neben Chancen auch nicht
zu vernachlässigende Herausforderungen.

Der Vorteil einer autorenzentrierten Herangehensweise liegt in einer –
sonst schwer zu bewerkstelligenden – klaren Eingrenzbarkeit des Gegen‐
standes und der Rekonstruktionsmöglichkeit eines spezifischen Menschen‐
bildes. Als potentieller Nachteil hingegen erweist sich das Maß an Über‐
tragbarkeit auf und die Aussagekraft für spätere Epochen. Als geschichtli‐
che Zeugnisse legen sie neben theologischen Ansichten auch historische
Rahmungen und charakteristische Denkweisen der jeweiligen Zeit offen.
Solche Arten von Forschung sind daher als Beiträge zu einer historisch aus‐
gerichteten theologischen Anthropologie zu würdigen. Allerdings kann sich
angesichts der Impulse aus anderen anthropologischen Teildisziplinen und
gesellschaftspolitischen Debatten eine systematisch orientierte theologische
Anthropologie nicht damit begnügen, bei der retrospektiven Darstellung
vergangener Zeiten stehen zu bleiben. Vielmehr ist sie dazu aufgerufen,
historische Potentiale freizulegen, deren Wert für heute systematisch zu
bestimmen und einen prospektiven Blick zu integrieren, der das Wohin und
Woraufhin einer theologischen Anthropologie nicht vergisst.762 Historische,
systematische und praktische Entwürfe theologischer Anthropologie sind
damit komplementär zueinander zu entwickeln.

Eine vergleichbare Situation ergibt sich auch beim diskursorientierten
Zugang. Als weitgehend historisch-systematisch ausgerichtete Forschung
ist er darum bemüht, mit Verweis auf die islamische Theologiegeschichte
vermeintliche anthropologische Wurzeln freizulegen. Dabei wird mit Blick
auf die langjährige Beschäftigung mit menschbezogenen Thematiken in der
Geistesgeschichte argumentiert, dass bereits früh Fragestellungen behandelt
worden seien, die heute klassischerweise dem anthropologischen Feld zuge‐
ordnet würden, darunter etwa Fragen zur Willensfreiheit des Menschen, zu
seiner Vernunft oder seiner besonderen Stellung innerhalb der Schöpfung.
Ein solche Betrachtungsweise, die theologische Anthropologie als weit zu‐
rückreichende Reflexion über den Menschen fasst, erkennt sachgeschicht‐
lich die anthropologische Relevanz im tradierten Wissen an. Doch läuft
sie gleichzeitig Gefahr, diese frühen Diskurse pauschal und vorschnell als
Beiträge zu einer theologischen Anthropologie zu werten.

Eine solche Rückkopplung von theologischer Anthropologie an frühis‐
lamische Diskurse ist in doppelter Hinsicht problematisch: Zum einen

762 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 und 3.2.3 dieser Arbeit.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

244

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellt sie eine anachronistische Rückdatierung angesichts der Begriffs- und
Wissenschaftsgeschichte dar. Denn der Neologismus Anthropologie ist
nicht nur erst seit dem 16. Jahrhundert belegt, sondern als neuzeitliches
Phänomen auch durch die Loslösung von metaphysischen Diskursen und
die verstärkte Forderung nach empirischen Forschungsmethoden geprägt.
Darüber hinaus erweist sich in diesem konkreten Fall auch eine sachge‐
schichtliche Annäherung als trügerisch. So hat die Analyse der frühislami‐
schen Debatte über Freiheitskonzeptionen exemplarisch aufgezeigt, dass
die zugrunde gelegten Fragestellungen eben gerade kein anthropologisches
Erkenntnisinteresse verfolgten. Die Debatten entstanden nicht etwa in an‐
thropologischer Absicht, sondern aus dem Bedürfnis nach einem wider‐
spruchsfreien, konzisen Gottesbild heraus. Ausgangspunkt, Zielsetzung und
Prämissen stehen deshalb im Kontext der Verteidigung einer bestimmten
Gotteslehre, weshalb die Gesamtrahmung theozentrisch ausgerichtet bleibt.
Die Debatten in einer retrospektiven Betrachtungsweise nun als anthropo‐
logische Forschung einordnen zu wollen, wird dem Sachverhalt schlicht‐
weg nicht gerecht. Zeitgenössisch kann eine theologische Anthropologie
entsprechend nicht allein daran bemessen werden, ob Wissen in Bezug
auf den Menschen entsteht, sondern es müssen weitere Kriterien wie etwa
der jeweilige Diskurskontext und die Prämissen, Zielsetzungen oder auch
Methoden miteinbezogen werden.763

Die begriffsfokussierte Herangehensweise dagegen verfolgt überwiegend
eine exegetisch-systematische Argumentationslinie, die das Feld durch spe‐
zifische Begriffe und Konzepte wie fiṭra, ḫalīfa, ʿabd, umma, nafs, rūḥ,
ʿaql, qalb oder al-insān al-kāmil, aber auch breiter gefasste, wiederkehrende
Themen wie Geschöpflichkeit oder Willensfreiheit zu erschließen sucht.
Dieser Zugang ist nicht zuletzt aufgrund der Überzeugung dominant, dass
der Koran dem Menschen Begriffe an die Hand gibt, um sein Dasein zu
deuten und entsprechend zu gestalten. Doch resultiert der Umgang mit der
Fülle an Themen vielfach entweder in einer mosaikartigen Anordnung,
in der solche Konzepte weitgehend additiv nebeneinanderstehen, oder
aber in einer komprimierten Zuspitzung auf einige wenige Leitkategorien.
Offen bleibt dabei nicht nur, nach welchen Kriterien diese Leitkonzepte
zu bestimmen sind, sondern auch, wie die teils durchaus ambivalenten
Aussagen über den Menschen im Koran zu einem kohärenten Gesamtbild
zusammengeführt werden können. Eine solche Herangehensweise gießt

763 Vgl. dazu Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

245

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die theologische Anthropologie in eine Form, die nach dem Muster „Der
Mensch als …“ ausgefüllt wird und wenig Raum für Dynamiken bietet.
Die damit verbundene Tendenz zu einer Suche nach dem menschlichen
Seinszustand wird erst vereinzelt durchbrochen und durch Ansätze kom‐
plementiert, in denen der Mensch als ein stets in Bewegung und im Werden
begriffenes Wesen verstanden wird.764 Doch bleibt eine begriffszentrierte
Herangehensweise, die lediglich expressis verbis nach dem Offensichtlichen
sucht, blind für das, was begrifflich nicht abgebildet ist – etwa für den
Menschen als Empfänger der Rede Gottes.765

Ein solches am Menschenbild orientiertes Verständnis von Anthropolo‐
gie stürzt sich in die exegetische Aufarbeitung von Begriffen aus Primär-
und Sekundärliteratur, ohne überhaupt die Frage nach den Bedingungen
von theologischer Anthropologie zu stellen. Im Gegensatz zur islamwis‐
senschaftlichen Forschung, die aus ihrem Fachverständnis heraus die sys‐
tematische Frage nach der islamisch-theologischen Begründbarkeit einer
theologischen Anthropologie, deren Funktionen und Potentialen aus ihrem
Leistungsspektrum ausklammern kann, muss sich eine glaubwürdig betrie‐
bene islamisch-theologische Forschung diesen Aufgaben samt ihren Impli‐
kationen und Konsequenzen stellen.

Obwohl der Begriff Menschenbild in den wissenschaftlichen Diskursen
wie auch im Transfer von Wissenschaft zu Gesellschaft als Synonym zur
theologischen Anthropologie fungiert, ist diese verbreitete Äquivalentset‐
zung nur begrenzt hilfreich. Trotz der Sensibilität dafür, dass Menschen‐
bilder lediglich Abbilder und damit Verständnisse sind, können sie als
Bilder in ihrer Statik nur eine Momentaufnahme abbilden. Dynamiken
und Wechselwirkungen lassen sich dabei, wenn überhaupt, nur andeuten,
nicht aber in ihrer Bewegung aufrechterhalten. Ein diachroner Zugriff über
eine bestimmte Zeitspanne hinweg kann zwar den Wandel von Verständ‐
nissen bewusst in den Blick nehmen, doch reicht er faktisch nur bis zum
Status quo und kann entsprechend nur begrenzt als Wegbereiter und rich‐
tungsweisender Impuls für die Zukunft dienen. Hinzu kommt, dass die
Bezeichnung Menschenbild den Blick auf seine komplementäre Kehrseite
verstellt, nämlich das Gottesbild. Gegenüber dem Begriff Menschenbild hat
der Begriff theologische Anthropologie folglich den Vorteil, Theologie und
Anthropologie miteinander zu verschränken, ohne die mit ihnen gegebe‐

764 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 518–520; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.
765 Vgl. dazu Kapitel 3.2.2 und 3.2.3 dieser Arbeit.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

246

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen Spannungsfelder vorschnell auflösen zu wollen. Entsprechend vermag
das Menschenbild nur ein Bruchstück davon abzubilden, was theologische
Anthropologie sein und leisten kann. Die simple Identifizierung mit Men‐
schenbild stellt somit nicht nur eine Verkürzung dar, sondern unterschätzt
auch den Leistungsauftrag und damit das Potential einer theologischen
Anthropologie. Zudem ist gegenüber einer zu starken Identifizierung von
theologischer Anthropologie mit normativ aufgeladenen Diskursen wie et‐
wa dem Humanismus Vorsicht geboten. Obschon im arabischen Sprach‐
gebrauch der Neologismus insānīya gleichermaßen für Humanismus wie
auch für Anthropologie verwendet werden kann und sich beide Felder the‐
matisch etwa mit der Menschenwürde oder erstrebenswerten Idealen aus‐
einandersetzen, sind die Adjektive „anthropologisch“ und „humanistisch“
gerade deshalb keine Synonyme, weil letzterem eine normative Dimension
innewohnt. Gegenüber dem Humanismus, der eine Zielvorgabe kennt,
die sich daran bemisst, ob ein als human klassifiziertes Verhalten auch
tatsächlich eingelöst wird, ist der Begriff theologische Anthropologie also
deutlich wertneutraler und dadurch auch tragfähiger. Trotz unübersehbarer
begrifflicher und thematischer Parallelen stellt daher eine Gleichsetzung
mit Humanismus eine Vereinnahmung der theologischen Anthropologie
dar.766

7.1.2 Zur Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie in den
Islamisch-theologischen Studien

Trotz all dieser historisch-exegetisch geleiteten Bemühungen, ein möglichst
präzises und holistisches Bild des Menschen zu zeichnen, wird dem Is‐
lam von kritischen Stimmen gegenwärtig vorgehalten, ein stiefmütterliches
Verhältnis zur theologischen Anthropologie zu pflegen.767 Dies hängt mit
einem spezifischen Verständnis zusammen, das theologische Anthropologie
nicht nur als Menschenbild fasst, sondern die Etablierung als eigenständige
Teildisziplin erwartet.768 Eine Palette an Faktoren wird dabei als Indiz für
deren weitgehende Inexistenz und Bedeutungslosigkeit gedeutet. So wird
bemängelt, dass Anthropologie nicht als Gegenstand der Systematischen

766 Vgl. dazu Kapitel 2.2.4 dieser Arbeit.
767 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.
768 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 167, Anm. 3; ferner auch Asghar-Zadeh

(2017): Menschsein, S. 355–356.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

247

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theologie (kalām) verankert sei und lediglich als Teilbereich innerhalb der
Ethik resp. des fiqh fungiere. Moniert wird dabei, dass Theologie als Lehre
über Gott qua Etymologie ausschließe, eine Lehre über den Menschen, also
eine Anthropologie, zu enthalten.769 Verwehrt bleibe dem Islam auch eine
Entwicklung in diese Richtung, weil der kalām aufgrund seiner inhaltlich-
systematischen Ausrichtung auf Gott und dessen Wesensattribute gar nicht
in der Lage sei, den Menschen zu seinem Forschungsobjekt zu erklären.770

Kurzum: Theologische Anthropologie lässt sich nur schwerlich in beste‐
hende Strukturen des islamisch-theologischen Fächerkanons eingliedern
und unter islamisch-theologischen Prämissen entwickeln.

Dass im islamischen Fächerkanon theologische Anthropologie als auto‐
nome Teildisziplin expressis verbis nicht existiert, ist zunächst einmal noch
kein Beleg für deren Inexistenz.771 Mindestens die letzten 60 Jahre zeugen
davon, dass der Gegenstand theologische Anthropologie sowohl themen‐
bezogen wie auch terminologisch ins Bewusstsein der Forschung gerückt
ist.772 Doch ist in der Tat (noch) kein fixer Platz in Sicht, der die theologi‐
sche Anthropologie zentralisiert und gebündelt an einem Ort in systemati‐
scher Weise aufbereitet. Bis heute stellt sie eher eine Art Querschnittsthema
dar, das von unterschiedlichen Teildisziplinen des islamisch-theologischen
Fächerkanons bearbeitet wird.773 Besteht hier nun wie gefordert ein Be‐
darf, theologische Anthropologie etwa in Analogie zur islamischen Religi‐
onspädagogik oder zur muslimischen Seelsorge als autonom anerkannten
Forschungsbereich oder gar als Teildisziplin zu etablieren oder kann sie in
bestehende Fachstrukturen eingepasst werden?

Die Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie ist nicht
zuletzt deshalb von Relevanz, weil sie auch eine Frage nach deren Ausrich‐
tung beinhaltet. Denn während eine Verteilung auf unterschiedliche Teil‐
disziplinen die theologische Anthropologie weiter fragmentiert und damit
auch potentiell schwächt, funktionalisieren gängige Verortungen innerhalb
des ʿilm al-aḫlāq und des fiqh sie auf ethische und normative Belange hin.

769 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12–13.
770 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S. 207, Kraemer (1938): Christian Message, S. 220–

221.
771 Vgl. Schmid (2013): Islam im europäischen Haus, S. 181–184, der dieselbe Beobach‐

tung für die islamische Sozialethik macht.
772 Vgl. Lahbabi (1956): Liberté ou liberation; Lahbabi (1964): Le personalisme musul‐

man; Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.
773 Vgl. Fakhry (1994): Ethical Theories, der dieselbe Beobachtung für die Ethik formu‐

liert.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

248

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch ein Ausschluss aus dem kalām nimmt weitreichende Folgen in Kauf,
insofern theologische Anthropologie dann weitgehend als exegetische Frage
in Geschichte und Gegenwart – wie sich sinnbildlich im Menschenbild
zeigt – wahrgenommen wird.

Während die Rekonstruktion von Menschenbildern weiterhin von unter‐
schiedlichen Disziplinen des islamisch-theologischen Fächerkanons über‐
nommen werden kann, gehört die Entwicklung einer theologischen An‐
thropologie gerade deshalb in den kalām, weil sie im Kern hochgradig
systematische Problemstellungen beinhaltet. Sie ist der Ort, an dem Er‐
kenntnisse in systematischer Weise gebündelt und evaluiert werden. Mag
eine an der Etymologie orientierte Konzeption von Theologie als Gottesleh‐
re für die indogermanischen und romanischen Sprachen zutreffend sein, ist
sie auf semitische Sprachen nicht übertragbar. Die arabische Terminologie
der betreffenden Teildisziplin kalām enthält zumindest etymologisch kein
Direktiv zu einer Formierung als Rede über Gott. Der bisherige theologie‐
geschichtliche Fokus auf Gottes Wesen innerhalb des kalām stellt vielmehr
eine historisch gewachsene Größe dar. Gerade die begriffliche Offenheit
von kalām als dialektischer Rede und ihre systematische Ausrichtung ist
seit dem 20. Jahrhundert dafür genutzt worden, eine theozentrische Art des
Theologisierens zu überwinden und den Menschen als Forschungsobjekt
innerhalb des kalām zu verankern.774

Rückhalt findet diese Sichtweise zum einen in der modernen Wissen‐
schaftstheorie, in der epistemologisch zwischen Material- und Formalob‐
jekt differenziert wird. Denn während das Materialobjekt jenen Gegen‐
stand bezeichnet, auf den die Erkenntnis gerichtet ist, bezieht sich das
Formalobjekt auf den Gesichtspunkt, unter dem das jeweilige Objekt un‐
tersucht wird. Während also mehrere Wissenschaftsdisziplinen ein und
dasselbe Materialobjekt zum Gegenstand haben können, ist es die durch
das Formalobjekt eingebrachte besondere Perspektive, die eine Abgrenzung
ermöglicht.775 Auf den kalām übertragen bedeutet dies, dass nicht mehr
ein spezifischer Gegenstand im Zentrum der Forschung steht, sondern
potentiell alles, was aus einem spezifischen Blickwinkel oder mit einem
bestimmten Erkenntnisinteresse untersucht werden kann. Damit ist nicht
mehr der Gegenstand theos entscheidend, sondern die theologisch-systema‐

774 Vgl. Öztürk (2018): Contribution; Wielandt (2016): Main Trends.
775 Vgl. Schöndorf (2010): Gegenstand/Objekt; Schlüter (1980): Materialobjekt/For‐

malobjekt; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

249

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tische Perspektive, unter der etwa ein vermeintlich neuer Untersuchungsge‐
genstand wie der Mensch betrachtet werden kann.776

Zum anderen ist die Aufnahme von anthropos in den kalām binnentheo‐
logisch auch deshalb virulent, weil die Aussagbarkeit über Gott zweifelsoh‐
ne begrenzt ist.777 Theologie kann nur aus einer menschlichen Perspektive
heraus betrieben werden – vom Menschen für den Menschen. Jedes Nach‐
denken über Gott bleibt damit nicht nur stets menschlichen Kategorien
verhaften, sondern bezieht seine Relevanz auch immer im Horizont des
menschlichen Lebens. Wie Gott ist, lässt sich nur über das, was Gott sagt,
rekonstruieren. Statt Gott selbst ist daher vielmehr seine Rede in den Fokus
zu rücken, die in ihrer irdischen Immanenz das Tor zur Transzendenz
überhaupt erst öffnet.778 Damit ist eine Wende angezeigt, die das theos
in Theologie nicht mehr als Genitivus obiectivus im Sinne einer Rede
über Gott rezipiert, sondern als Genitivus subiectivus im Sinne einer Rede
Gottes grundlegt. Als Rede zu, mit und über den Menschen besitzt die
Offenbarung für die Islamisch-theologischen Studien höchste Relevanz und
Priorität, die es auch systematisch abzubilden gilt.

Dies bedeutet im Umkehrschluss nicht, dass die Gotteslehre aus dem
kalām verdrängt wird, sondern dass Theologie in ihrem wörtlichen Sinne
als Lehre über Gott und Anthropologie innerhalb des kalām dialektisch zu
bestimmen sind. Denn sie bilden die Kehrseite des jeweils anderen und
können nur in Wechselwirkung zueinander einen geeigneten Platz inner‐
halb der Islamisch-theologischen Studien finden. Theologie und Anthropo‐
logie sind daher nicht als zwei konkurrierende, sondern als komplementäre
Größen zu betrachten, die es innerhalb des kalām systematisch aufeinander
zu beziehen gilt. Im Sinne eines Paradigmas gilt es deshalb weniger, die
theologische Anthropologie als neue, eigenständige Teildisziplin oder als
Thema im Sinne eines Menschenbildes zu entwickeln und zu festigen,
sondern als Perspektive zu konzipieren, die systematisch innerhalb des
kalām zu entwickelt ist und von da aus in unterschiedliche Disziplinen
weitergetragen werden kann.

Für die Koranexegese könnte dies etwa bedeuten, jegliche Aussagen in‐
nerhalb des tradierten Textkorpus auf die Konsequenzen für Mensch und
Gott hin zu beleuchten, selbst wenn sich die Aussagen inhaltlich allein auf
Gott fokussieren. Für die Normenlehre würde der oftmals noch dominie‐

776 Vgl. dazu Kapitel 3.1.2 und 2.1.2 dieser Arbeit.
777 Vgl. dazu Kapitel 3.3.2 dieser Arbeit.
778 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

250

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rende Fokus auf den Willen Gottes zugunsten einer Sichtweise weichen,
die verstärkt danach fragt, was der Mensch als Willen Gottes deutet und
was er als historisch bedingtes Wesen warum aus der Offenbarung ableiten
kann. Für die Gotteslehre würden nicht mehr abstrakte Dogmen stehen
gelassen – etwa zu der (Un-)Erschaffenheit des Korans oder dem nicht
zu hinterfragenden Hinnehmen anthropomorpher Beschreibungen Gottes,
die theologiegeschichtlich unter der Formel bilā kayf (ohne zu fragen, wie)
anzutreffen sind779 –, sondern allfällige Glaubenssätze stets mit Relevanz
für und unter Bezugnahme zur menschlichen Selbst- und Welterfahrung
formuliert. Eine so verstandene theologische Anthropologie wäre dann
vielmehr als Paradigma zu fassen, das insofern weitreichende Konsequen‐
zen für den gesamten Fächerkanon mit sich bringt, als die Islamisch-theo‐
logischen Studien nicht mit Fokus auf Gott und das verbreitete Konzept
des Gotteswillens zu betreiben sind, sondern mit Fokus auf die Beziehung
zwischen Gott und Mensch. Paradigma kann dabei in Anlehnung an den
Wissenschaftsphilosophen und -historiker Thomas Kuhn und dessen Ent‐
lehnung aus der Linguistik verstanden werden als ein Wendepunkt, der sich
daraus ergibt, dass sich grundlegende Rahmenbedingungen der hier rele‐
vanten Voraussetzungen etwa mit Blick auf Begriffsverwendungen, Beob‐
achtungen oder Herangehensweisen verändert haben.780 Die theologische
Anthropologie als ein Paradigma zu entwickeln, würde auch die interdis‐
ziplinäre Anschlussfähigkeit sicherstellen. Denn gerade die wissenschafts‐
geschichtliche Loslösung der Anthropologie von der Metaphysik und die
damit verbundenen geänderten Rahmenbedingungen unterstreichen noch‐
mals ihre paradigmatische Tragkraft.

Dieser Wendepunkt im Kontext einer theologischen Anthropologie
zeichnet sich zum einen dadurch aus, dass er die Perspektive des Men‐
schen einnimmt und dadurch dessen Zugänge zur Wirklichkeit zum Start‐
punkt der Reflexion macht. Zum anderen ist für ihn charakteristisch, dass
nicht Gott oder Mensch als alleiniges Objekt fungieren, sondern beide
gemeinsam in ihrer wechselseitigen Beziehung den stetigen Bezugspunkt
der Forschung darstellen.781 Eine so ausgerichtete islamisch-theologische
Forschung müsste in der Folge künftig auch dialektisch bestimmt und
geführt werden, d. h., sie würde nicht solipsistisch Gott zum Anfangs-
und Endpunkt der Reflexion erklären, sondern die Aufgabe wahrnehmen,

779 Vgl. dazu auch Kapitel 5 dieser Arbeit.
780 Vgl. Kuhn (1962): Structure of Scientific Revolutions.
781 Vgl. dazu Kapitel 2.1 und 3.3 dieser Arbeit.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

251

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in ihren Betrachtungen jeweils anthropologische und theologische Konse‐
quenzen gleichermaßen zu reflektieren.

7.1.3 Zur Frage nach der Tragfähigkeit des Begriffs theologische
Anthropologie für die Islamisch-theologischen Studien

Obschon theologische Anthropologie noch kein klar umrissener Terminus
innerhalb der Islamisch-theologischen Studien ist, bietet er bedenkenswerte
Potentiale: Die konfessionelle Aufladung und theologische Vorprägung ist
weitaus geringer als etwa beim Begriff Offenbarung, sodass eine Aneignung
durch muslimische Fachvertreterinnen und Fachvertreter deutlich verein‐
facht wird. Zwar entstammt der Begriff theologische Anthropologie keiner
genuin muslimisch geprägten Sprache und ist damit noch nicht etablierter
Bestandteil des theologischen Duktus, doch steht seine altgriechische Wort‐
herkunft einer Implementierung in die Islamisch-theologischen Studien
nicht grundsätzlich entgegen. Religionsgeschichtlich kennen die Islamisch-
theologischen Studien durchaus Übernahmen aus anderen sprachlichen
und kulturellen Kontexten, wie allein schon der Koran demonstriert, der
Begriffe aus der altarabischen Dichtung aufgenommen und neu semanti‐
siert hat.782 Die begriffliche Offenheit bietet entsprechend die Möglichkeit,
je eigene Inhalte zu bestimmen, Spezifika auszuarbeiten und Grenzen ab‐
zustecken. Eine explizite Verwendung des Begriffs erleichtert zudem die
Anbindung an bestehende Diskurse und trägt gleichzeitig zu einer erhöhten
Sichtbarkeit muslimischer Entwürfe im anthropologischen Konzert bei.

Geteilte Begriffe bedeuten jedoch auch gemeinsame Bewährungsproben:
Will man den Begriff theologische Anthropologie für die Islamisch-theo‐
logischen Studien fruchtbar machen, kommt man nicht umhin, begriffs-
und wissenschaftsgeschichtliche Implikationen sowie diskursiv gewonne‐
ne Parameter – auf eigene Weise – mitzutragen.783 Hierzu gehört erstens
das Bewusstsein darüber, dass der auf das 16. Jahrhundert zurückgehende
Neologismus Anthropologie von einer Loslösung von metaphysisch orien‐
tierten Argumentationsmustern bei gleichzeitiger Hinwendung zu empiri‐
schen Methoden charakterisiert ist. Entsprechend lässt sich gegenwärtig
ein Beitrag zur theologischen Anthropologie nicht allein daran bemessen,

782 Vgl. Izutsu (1998): God and Man; ferner auch Engelhardt (2017): Islamische Theo‐
logie, S. 70–71, für Einflüsse auf das islamische Theologieverständnis.

783 Vgl. dazu Kapitel 2.1 dieser Arbeit.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

252

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ob menschbezogenes Wissen entsteht. Denn eine simple Identifikation von
„anthropologisch“ mit „auf den Mensch bezogen“ ist keineswegs zielfüh‐
rend, weil sie ideengeschichtlich die Emanzipation der Anthropologie von
einer nicht-empirischen Weltbetrachtungsweise ausklammert.784

Aus der Kritik an der Metaphysik kann eine aus islamisch-theologischer
Warte betriebene Anthropologie eine Anregung zur Reflexion mitnehmen,
ob Gott objektivierbar ist und wie überhaupt über ihn gesprochen werden
kann. Auch wenn die Beschäftigung mit Gott eine gänzliche Loslösung von
der Metaphysik verweigert, kann die Theologie die Kritik an der metaphy‐
sischen Anbindung im Sinne einer Methodenkritik positiv nutzen.785 Denn
eine zeitgemäße theologische Anthropologie im Islam kann sich nicht mit
Apologetik begnügen, sondern tut gut daran, ihren Methodenkatalog stetig
zu erweitern und von sich selbst rationale, intersubjektiv nachvollziehbare
und epistemologisch reflektierte Argumente einzufordern. Gleichwohl muss
sie sich angesichts der Empirismus- und Positivismuskritik einer Domi‐
nanz empirischer Methoden nicht fügen, sondern darf selbstbewusst mit
eigenen Zugängen eine transzendental verbürgte Option der Selbstsicht –
gerade weil sie für viele Menschen existentiell ist – reflektieren und gegen‐
über anderen Anthropologien verantworten. Da diese Selbstsicht konkrete
Lebensentwürfe betrifft, kann theologische Anthropologie in letzter Kon‐
sequenz nie theoretisch bleiben, sondern gehört stets an die praktische
Lebensgestaltung und damit an einen Erfahrungshorizont rückgebunden.

Darüber hinaus erfordert die Implementierung des Begriffs Anthropolo‐
gie eine Sensibilität dafür, dass die neuzeitliche, anthropologische Wende
dadurch gekennzeichnet ist, dass der Mensch sich selbst nicht nur zum
Gegenstand, sondern auch zum Ausgangspunkt seiner Reflexion erhebt.
Für die Islamisch-theologischen Studien kann dies zunächst einmal als Plä‐
doyer dafür verstanden werden, einen Perspektivenwechsel zu wagen und
mit einer neuen Brille auf einen alten Gegenstand zu blicken. Daraus folgt
noch keineswegs automatisch ein anthropozentrisches Weltbild, das den
Menschen zum Maß aller Dinge erhebt und insofern durch eine theozentri‐
sche Orientierung der Anthropologie ausgeglichen werden müsste.786 Denn
theologische Anthropologie rückt gerade nicht solipsistisch den Menschen
ins Zentrum, sondern ist um ein produktives Miteinander von Theologie
und Anthropologie bemüht. Damit widerspricht sie vehement einem –

784 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie, S. 727.
785 Vgl. dazu Kapitel 3.3 dieser Arbeit.
786 Vgl. dazu Kapitel 3.1.3 dieser Arbeit.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

253

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch theologisch problematischen – Konkurrenzdenken, wonach dort, wo
Gott ist, alles Menschliche keinen Platz hat, wie auch umgekehrt dort, wo
der Mensch ist, kein Raum für Göttliches be- oder entsteht.787 Ihr Grund‐
gedanke wird nicht von einem Gegensatz getragen, sondern von der Idee,
dass der Mensch gerade im Angesicht Gottes sein wirkliches Menschsein
erreicht und vollendet. Aus der Änderung der Blickrichtung eine Wegwen‐
dung von Gott zu befürchten oder abzuleiten, verfehlt daher das Anliegen
einer theologischen Anthropologie.788 Gerade weil die Begriffe Theo- und
Anthropozentrik in ihrer Logik aber einen gegenseitigen Ausschluss nahe‐
legen, sind sie für eine theologische Anthropologie wenig geeignet. Gott
bleibt als theologische Größe immer Bezugspunkt der Islamisch-theologi‐
schen Studien, doch bildet er in seiner ontologischen Verfasstheit nicht
den Anfangspunkt der Reflexion. Die Implementierung einer theologischen
Anthropologie erfordert – wie von manchen unterstellt und von anderen
befürchtet – auch keine ontologische Verschmelzung von Gott und Mensch
und damit eine Auflösung ihrer Differenz. Vielmehr erfasst sie Inferenzräu‐
me, die sich in der Beziehung von Mensch zu Gott und Gott zu Mensch
aus der Perspektive des Menschen auftun. Eine zeitgemäße theologische
Anthropologie ist daher weder theo- noch anthropozentrisch, sondern re‐
lational ausgerichtet und nimmt Gott und Mensch gleichermaßen in den
Blick.

7.1.4 Zur Frage nach der Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie
aus offenbarungstheologischer Perspektive

Die hier vertretene Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie aus
offenbarungstheologischer Perspektive folgt einem kommunikationsbasier‐
ten Ansatz, der die Pole Transzendenz und Immanenz, Gott und Mensch
dialektisch aufeinander bezieht, weil Offenbarung fundamental Beziehung
dar- und herstellt. Insofern sich Offenbarung also auf die Formel einer
Kommunikationsbeziehung durch Sprache in Geschichte zuspitzen lässt,
werden drei Pfeiler offengelegt, die für Offenbarung genauso konstitutiv
sind wie für Anthropologie: Beziehung, Sprache und Geschichte. Da die

787 Vgl. Tautz (2007): Interreligiöses Lernen, S. 182.
788 Diese Befürchtung wird auch neueren Entwürfen von Anthropozentrik nicht ge‐

recht, die gerade auf eine Relationalität ausgerichtet sind; vgl. dazu Vogt (2021):
Christliche Umweltethik, S. 329–337, der jedoch explizit von Anthroporelationalität
spricht.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

254

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kommunikation mit Gott nicht über eine Buchlektüre, sondern über den
sakramentalen Vergegenwärtigungscharakter Gottes in der Rezitation ver‐
läuft, erfolgt der Beziehungsaufbau in der Anwesenheit Gottes und deswe‐
gen auch auf persönliche Weise. Sprecher und Hörer sind so gleichermaßen
präsent als auch Zeugen desselben historischen Kontextes. Dadurch schrei‐
ben sie gemeinsam die Geschichte fort.

In der Rezeption der Gottesrede wird Gott nicht durch einen Text er‐
setzt, sondern seine Präsenz im Akt der Rezitationshandlung aktualisiert.
Gerade in der Sprachlichkeit wird ein Spannungsfeld eröffnet, das die
beiden Pole Andersheit und Beziehungshaftigkeit ineinander verschränkt,
da Sprache ein Ort ist, an dem Fremdheit erfahren und gleichzeitig Diffe‐
renz überbrückt wird. Mit der Sprache bedient sich Offenbarung eines
Vehikels, das einerseits höchst fragil ist, da Worte potentiell einem Wandel
ausgesetzt sind und der Vergessenheit anheimfallen können. Gleichwohl ist
Sprache andererseits eine geistige Ressource, auf die der Mensch jederzeit
Zugriff hat. Gegenüber einem materiellen Objekt, das an den physischen
Grenzen Halt macht, ist die Rede Gottes in ihrer Sprachlichkeit imstande,
bis ins Innerste des Menschen vorzudringen und ihn von da aus zu vervoll‐
kommnen. Gottes in Rezitationsform präservierte Rede stellt daher eine der
intimsten Formen dar, wie sich Gott dem Menschen nähern kann, und ist
gleichzeitig für den Menschen einer der intuitiv naheliegendsten und stets
griffbereiten Wege, um mit Gott zu kommunizieren.

Eine auf Kommunikation aufbauende theologische Anthropologie ist
entsprechend relational ausgerichtet. Dies zeigt sich bereits in den Begriffen
waḥy, tanzīl, qurʾān und kitāb, die nicht nur offenbarungsspezifisch unter‐
schiedliche Dimensionen und Modi von Offenbarung anzeigen, sondern
auch anthropologische Bezüge enthalten. Auf offenbarungstheologischer
Ebene bezeichnet waḥy eine codierte Botschaft, die für nicht eingeweihte
Personen zunächst nicht dechiffrierbar ist, während tanzīl die räumliche
und zeitliche Dimension fokussiert, indem es eine vertikale Vermittlung ak‐
zentuiert, die sich sukzessiv im Zeitverlauf ereignet.789 Der Terminus qurʾān
dagegen artikuliert die theologisch geforderte rezitatorische Umsetzung
und damit den ritualisierten Performanzcharakter von Offenbarung, wäh‐
rend kitāb auf den transzendentalen Modus der Aufbewahrung verweist,
um die göttliche Herkunft zu beglaubigen.790

789 Vgl. dazu Kapitel 4.1 und 4.2 dieser Arbeit.
790 Vgl. dazu Kapitel 5.3 und 6.2 dieser Arbeit.

7.1 Rückblick: Eine Synthese

255

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auf anthropologischer Ebene wiederum impliziert jeder dieser vier Modi
je eigene Bezüge zum Menschen: Obschon kitāb der stärkste in der Trans‐
zendenz verwurzelte Begriff ist, der die Offenbarung gewollt außerhalb
des Zugriffs durch Menschenhand platziert, weist er über das Konzept
tafṣīl Bezüge zum Menschen auf. Denn die im kitāb enthaltenen Univer‐
salbotschaften werden auf das Hörerpublikum hin zugeschnitten kommu‐
niziert, sodass deren Empfang und Verständnis bestmöglich vorbereitet
werden.791 Das oftmals als eindirektional und vom Menschen losgekoppelt
dargestellte tanzīl besitzt dagegen insofern einen dynamischen Charakter,
als es eine Offenbarungsweise anzeigt, die sich im Zeitverlauf sukzessiv
ereignet.792 Das Aufeinandertreffen von Gott und Mensch bleibt somit kein
einmaliges Ereignis, sondern wiederholt sich im Laufe des mehrjährigen
Offenbarungsprozesses immer wieder. Dadurch erfolgt ein intensiver Be‐
ziehungsaufbau, in dem Gott den Menschen über eine längere zeitliche
Periode hinweg begleitet. In seiner semantischen Struktur involviert das
koranische waḥy vier Kommunikationsparteien, weshalb es bereits auf ein
Gegenüber ausgerichtet ist.793 Durch die geforderte Verkündigung wird die
Rede aus einer privaten Sphäre herausgehoben und das Gesagte zu einer
öffentlichen Botschaft. In seiner anthropologischen Konsequenz wird der
Mensch so von Anfang an in den Prozess miteinbezogen – und zwar nicht
nur in Form des Propheten, sondern auch in den Empfangsstufen danach.
Kommunikation, und damit Offenbarung, ist ein relationaler Begriff, der
ohne Gegenüber in sich zusammenfällt. Offenbarung wird deswegen nicht
relativ in dem Sinne, dass sie vom Menschen abhinge, doch ist sie relational
insofern, als sie in vielerlei Bezügen steht.

Durch den Begriff qurʾān, der am stärksten in der Immanenz verwurzelt
ist, wird die im kitāb geschaffene räumliche Distanz ausbalanciert. In Ge‐
stalt der Rezitation wird Offenbarung intrinsisch im Menschen verankert
und im menschlichen Wirkungskreis lokalisiert. Um irdisch manifest zu
werden, ist sie fundamental auf die menschliche Umsetzung angewiesen,
denn erst durch ihre Verlautbarung wird die Rede Gottes akustisch wahr‐
nehmbar. Während sich schöpfungstheologisch die naturphänomenologi‐
schen Zeichen ohne Zutun des Menschen ereignen, ist offenbarungstheo‐
logisch – und damit auch kommunikativ – der Mensch für die verbalen
Zeichen unabdingbar. Obschon Gott in seiner Allmacht in keiner Weise

791 Vgl. Madigan (2001): Qurʾāns Self-Image.
792 Vgl. Madigan (2004): Revelation and Inspiration.
793 Vgl. Izutsu (1998): God and Man.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

256

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Menschen abhängig ist, wählt er doch eine Art des Sich-Offenbarens,
die sich für die irdische Manifestation und Realisierung den Menschen
zum Ausgangs- und Vollzugspunkt nimmt. Gott misst dem Menschen eine
solche Bedeutung zu, dass er ihn nicht nur anspricht, sondern ihm seine
Rede auch überantwortet – und zwar in doppelter Hinsicht: zum einen,
indem er den Menschen zum akustisch-kultischen Realisator seiner Rede
erwählt und als solchen beauftragt, zum anderen, indem er die Rede dem
Menschen zur Deutung des Gesagten anvertraut.

Diese Rede Gottes stellt zunächst einmal eine unmittelbare Ansprache an
den resp. die Menschen dar. Engel agieren zwar als Vermittler, sind aber
nicht selbst die Adressaten der von ihnen überbrachten Botschaft. Gottes
verbale Botschaft ist daher als eine menschenspezifische Kommunikations‐
art zu lesen. Entsprechend stellt die Rede Gottes auch eine Botschaft für
den Menschen dar. Denn Offenbarung erfüllt keinen Selbstzweck, sondern
steht im Dienste des Menschen, indem sie ihm ein Kommunikationsange‐
bot unterbreitet und soteriologisch Gottes Sorge – in seiner doppelten
Bedeutung als Fürsorge und als Besorgnis – zum Ausdruck bringt.

In seiner Rede an die Menschen spricht Gott freilich auch über den Men‐
schen. Er beschreibt und wertet seine Handlungen, rügt, lobt, verspricht
und begleitet. Die Menschen wiederum hören und reagieren, sie reagieren
mit Dank, mit Zweifel, mit Ignoranz, mit Fragen oder mit Ablehnung.
Gerade in dieser reaktiven Dimension wird angezeigt, dass Gott auch mit
den Menschen spricht. Denn statt einer einmaligen wählt Gott eine sukzes‐
sive Kommunikationsart, die sich über eine längere Periode erstreckt und
so immer wieder situationsspezifisch und bedürfnisorientiert Bezug auf
die Geschehnisse nimmt und auf Anfragen reagiert. Gottes Rede ist kein
Einreden auf den Menschen ohne Punkt und Komma, sondern ein Reden
mit Pausen, das auch seinem Gegenüber Raum schafft.

Mit der initialen Verkündigung durch die Stimme des Propheten – sowie
später in den Nachfolgerezitationen nicht mehr eines spezifischen, sondern
lediglich eines Menschen – spricht Gott auch durch den Menschen. Mit
der Stimme des Menschen lädt Gott in seinen so geäußerten Reden andere
Menschen in eine Beziehung mit ihm ein. Selbst mit dem Tod des Prophe‐
ten verstummt die Offenbarung nicht. Denn obwohl sprachlich abgeschlos‐
sen, ereignet sich Offenbarung kommunikativ immer wieder neu. Zum
einen geschieht dies im Rezitationsakt, der in seiner Vortragsart jedes Mal
variiert wird, sodass seine Ereignishaftigkeit von einmaliger Natur ist und
sich nicht in identischer Weise wiederholt. Durch die Bewahrung der Rede
in Form der Rezitation spricht Gott auch im Menschen und fungiert so

7.1 Rückblick: Eine Synthese

257

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als innere Stimme, die diesen auf Schritt und Tritt begleitet. Zum anderen
findet sich die kommunikative Fortführung der Offenbarung in der Deu‐
tung, die dem Gesagten nicht nur Sinn verleiht, sondern seine Relevanz
auch für das jeweilige Hier und Jetzt aktualisiert. Zur Offenbarung gehört
entsprechend nicht nur der Kommunikationsweg von Gott zu Mensch,
sondern auch umgekehrt, dass der Mensch zu Gott spricht, individuell
wie kollektiv, frei wie ritualisiert. Offenbarung ist infolgedessen nicht als
drei-, sondern als vierstufiger Prozess zu fassen. Dadurch wird der Mensch
sichtbar als jemand, der auch Gott etwas zu sagen hat und von diesem
auch gehört wird. Als Kommunikation nimmt Offenbarung folglich die
Form einer Spirale an, die einen Anfangs-, aber keinen Endpunkt kennt.
Vielmehr lebt sie vom stetigen Hin und Her – eine Endlosschleife, die
von Gott zu Mensch, von Mensch zu Mensch, von Mensch zu Gott, vom
Senden zum Empfangen, vom Geben zum Nehmen wandert.

Gott spricht folglich zu, für, über und mit den Menschen, durch die Rezi‐
tation auch im und durch den Menschen, aber nie als Mensch. In diesem
Panorama objektiviert er den Menschen nicht lediglich zum Thema der Of‐
fenbarung, sondern spricht ihn als kommunikatives Gegenüber und damit
als Subjekt an. So wird der Mensch dazu befähigt, sich über den gesamten
kommunikativen Prozess hindurch als Angesprochener, Mitsprechender,
Nachsprechender und in der Deutung als Freisprechender zu erfahren,
der die Rede Gottes empfängt, mitgestaltet, rituell umsetzt, auslegt und
dadurch auf sein eigenes Leben bezieht. Auf diese Weise wird der Mensch
als konstitutiver Bestandteil von Offenbarung ausgewiesen und so in eine
unmittelbare Beziehung zu Gott und seinen Mitmenschen gesetzt.

7.2 Ausblick und weiterführende Fragen

Abschließend bleibt festzuhalten, dass mit der vorliegenden Arbeit nur
ein Bruchteil des Mosaiks theologische Anthropologie erschlossen werden
konnte. Nur wenn noch weitere Parameter zugrunde gelegt werden, die als
Eckpfeiler einer Konzeptualisierbarkeit und Definition fungieren können,
kann dem inflationären Begriffsgebrauch entgegengewirkt und stattdessen
ein systematisches Profil von theologischer Anthropologie entwickelt wer‐
den. Diesbezüglich bedarf es einer Weiterführung der hier angestoßenen
Gedanken, die sich im Diskurs bewähren müssen, damit sich in den kom‐
menden Jahren ein Fundament konsolidieren kann.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

258

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


An Profilschärfe gewinnt die theologische Anthropologie im Islam insbe‐
sondere durch Kontrastierungen zu anderen anthropologischen Feldern.
Drei Bezugsdisziplinen sind dabei besonders hervorzuheben: Philosophie,
christliche Theologien und Sozialanthropologie. Im Diskurs mit der Phi‐
losophie können die Islamisch-theologischen Studien insbesondere über
post-metaphysische Begründungshorizonte von Anthropologie reflektieren,
die auch für naturwissenschaftliche und empirische Forschungsstandpunk‐
te anschlussfähig und überzeugend sind. Im interreligiösen Dialog mit
der christlichen Theologie können nicht nur Gemeinsamkeiten etwa hin‐
sichtlich der Stellung des Menschen in der Schöpfung entdeckt, sondern
auch komparativ Unterschiede und Alleinstellungsmerkmale ausgearbeitet
werden, um so deutlich zu machen, was das dezidiert Islamische an einer
islamisch geprägten theologischen Anthropologie ist. Vor diesem Hinter‐
grund wäre auch auszuloten, inwiefern eine Konzeption von Anthropolo‐
gie als Paradigma für philosophische und christlich-theologische Diskurse
überzeugend ist und welche Vor- und Nachteile sich etwa im Vergleich
zu anderen Konzeptionsformen ergeben. Thomas Pröpper, der sich als
Dogmatiker einer philosophischen Begründung bedient, könnte daher in
zweifacher Hinsicht ein interessanter Gesprächspartner für die Islamisch-
theologischen Studien sein. Sozialanthropologische Forschungsdesigns mit
empirischer Ausrichtung können wiederum komplementär dazu anthropo‐
logische Überzeugungen und Selbstbilder von Musliminnen und Muslimen
ermitteln und Konvergenzen wie auch Divergenzen zwischen theoretischer
Reflexion und praktischem Lebensvollzug sichtbar machen. So zeigen et‐
wa die aufgegriffenen sozialanthropologischen Studien zur Koranrezitation
mitunter, wie sich geglaubte theologische Inhalte in der realen Lebenspra‐
xis niederschlagen können. Sie leisten damit eine wichtige Absicherungs‐
funktion dafür, dass Theorie und Praxis kompatibel bleiben, und sind
insbesondere im Hinblick auf die Entwicklung und Sichtbarmachung der
praktischen Seite von theologischer Anthropologie unverzichtbar. In der
Verkettung interdisziplinärer Forschungseinsichten können daher Kontu‐
ren und Inhalte einer theologischen Anthropologie im Islam weiter präzi‐
siert werden.

Auch innermuslimische Klärungsprozesse tragen dazu bei, diesem An‐
liegen nachzukommen. Hierzu gehören insbesondere auch theologiege‐
schichtliche Analysen, die in dieser Arbeit noch nicht im erforderlichen
Ausmaß berücksichtigt werden konnten. Diese können in ihrer Grundle‐
gung gleich mehrere Beiträge leisten: Die Analyse theologiegeschichtlicher
Positionen etwa von Denkern wie Ibn ʿArabī (1165–1240), al-Bāqillānī

7.2 Ausblick und weiterführende Fragen

259

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(950–1013), al-Ǧurǧānī (1009–1078) oder al-Ǧuwaynī (1028–1085) bietet das
doppelte Potential, zum einen prägende Vorstellungen über den Menschen
zu eruieren und ideengeschichtliche Genesen und Genealogien zu entde‐
cken, zum anderen Anknüpfungspunkte zum Verständnis von Offenbarung
als Kommunikation freizulegen. Diese theologiegeschichtlichen Untersu‐
chungen können dann wiederum dazu beitragen, die jeweilige Leistungsfä‐
higkeit wie auch die Unterschiede zwischen einer historisch, systematisch
und praktisch orientierten theologischen Anthropologie festzumachen.

In kommunikationstheoretischer Fortführung ließe sich die offenba‐
rungstheologische Reflexion durch sprachfunktionale Ansätze ergänzen,
wie sie etwa von dem Linguisten Roman Jakobson, dem Sprachtheoretiker
Karl Bühler oder dem Kommunikationspsychologen Friedmann Schulz
von Thun entwickelt wurden.794 Griffig lässt sich dies anhand von Schulz
von Thuns bekanntem Kommunikationsquadrat illustrieren: Ihm zufolge
besteht jede Äußerung aus einer Sachebene, die über etwas informiert,
einer Selbstoffenbarungsebene, die etwas über sich selbst kundgibt, einer
Beziehungsebene, die auf das Verhältnis zwischen Sprecher und Hörer ver‐
weist, und einer Appellebene, mit der jemand zu einer Handlung aufgefor‐
dert wird.795 Eine Anwendung dieses Modells würde das Feld für mehrere
fachrelevante Fragestellungen öffnen: So ließe sich erstens eine Hermeneu‐
tik ausarbeiten, mit der jede koranische Aussage auf diese vier Ebenen hin
ausgedeutet werden könnte. Darüber hinaus könnte auf der Beziehungsebe‐
ne das Verhältnis zwischen Gott und Mensch für eine theologische Anthro‐
pologie konkret ausbuchstabiert werden. Ferner bieten die Beziehungs- und
die Selbstoffenbarungsebene eine geeignete Möglichkeit, das Verständnis
des Korans als Gottes Willensoffenbarung kritisch zu beleuchten. Denn
die bisherige Dominanz der Sach- und Appellebene – die sich wiederkeh‐
rend in den interreligiösen Vergleichen von Offenbarung wie auch in der
im Rahmen der theologischen Anthropologie vertretenen Diskrepanz zwi‐
schen einer (christlichen) Wesens- und einer (muslimischen) Willensoffen‐

794 Vgl. Jakobson (1960): Linguistic and Poetics; Bühler (1934): Sprachtheorie; Schulz
von Thun (1981): Störungen und Klärungen. Schulz von Thuns Modell gilt als
Klassiker und ist daher auch von Popularisierungen nicht verschont geblieben. Da
es gelesen werden kann als Synthese von Paul Watzlawicks zweitem Axiom, dass
jede Aussage einen Inhalts- und einen Beziehungsaspekt enthält, sowie Karl Bühlers
Organon-Modell, wonach Sprache drei semantische Funktionen hat, nämlich Aus‐
druck, Appell und Darstellung, soll es an dieser Stelle exemplarisch verwendet wer‐
den. Freilich bleibt gesondert zu reflektieren, inwiefern dieses Modell für künftige
Forschungsvorhaben in wissenschaftlich-qualitativer Hinsicht als adäquat erscheint.

795 Vgl. Schulz von Thun (1981): Störungen und Klärungen.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

260

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


barung spiegeln – könnte durch ein Bewusstsein für die gleichberechtigte
Beziehungs- und Selbstoffenbarungsebene ausgeglichen werden.

Im diskursiven Charakter des Korans, der in dieser Arbeit lediglich
in Grundzügen präsentiert werden konnte, liegen weitere Potentiale, die
Wechselwirkungen theologischer und anthropologischer Dimensionen zu
entdecken. Es wäre möglich, den Koran noch stärker in seinem vor-
muṣḥafschen Zustand – und damit über seine Textgestalt hinaus – als
lebendige Rede Gottes ins Auge zu fassen, um über die anthropologische
Bedeutung seiner Diskursstrategie(n) zu reflektieren. Wertvoll wäre etwa
seine merklich offene Haltung gegenüber menschlichen Beiträgen etwa im
Etablierungsprozess ritueller Handlungen oder in der Normenbildung, was
einen vielversprechenden Ausgangspunkt böte, um das Geflecht, wie sich
Gott und Mensch, Transzendenz und Immanenz aufeinander beziehen,
weiter zu ergründen. Freilich besteht dann in der methodologischen Her‐
angehensweise auch die Notwendigkeit, darüber zu reflektieren, wie der
Zugang zu einem solchen Forschungsobjekt, sprich einem Text avant le
texte, überhaupt gelingen kann.

Offenbarungstheologisch ist nochmals ein vertiefter Blick auf die Ver‐
hältnisbestimmung von Koran und Sunna zu werfen und die Interaktion
von Offenbarungsereignissen und prophetischer Biographie und Tradition
zu untersuchen. Gerade der Einbezug der Sunna als menschlich gelebte
Praxis ist für die anthropologische Forschung ein wichtiges Standbein,
das in dieser Arbeit aufgrund der Forschungsausrichtung noch nicht be‐
rücksichtigt werden konnte und zweifelsohne einer vertieften Betrachtung
bedarf. Diesbezüglich lohnt sich zum einen die kontinuierliche Erschlie‐
ßung des spätantiken Milieus, um Diskurse und deren Verläufe überhaupt
zu erkennen und damit religionsgeschichtliche Ablöseprozesse freizulegen.
Zum anderen lohnt sich auch ein rezeptionsgeschichtlicher Blick auf unter‐
schiedliche Sunna-Konzeptionen. Zwei gegenwärtig kontrovers diskutierte
Entwürfe zur Verhältnisbestimmung von Koran und Sunna sollen aufgrund
ihrer anthropologischen Implikationen an dieser Stelle besonders hervor‐
gehoben werden: die Thesen des tatarischen Theologen Mūsā Ǧārallāh
(1875–1949), der auch unter dem Nachnamen Bigiev oder Carullah zu
finden ist und dafür argumentiert, dass der Koran beim Normen- und
Gemeindebildungsprozess der Sunna gefolgt sei und nicht umgekehrt,796

und die Konzeption des pakistanischen Philosophen Fazlur Rahman (1919–

796 Vgl. Zhussipbek/Nagayeva (2019): Epistemological Reform, S. 361.

7.2 Ausblick und weiterführende Fragen

261

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1988) einer living sunna, welche die Handlungen und Erfahrungshorizonte
der Urgemeinde miteinschließt und damit über die Anbindung an die
Handlungen des Propheten hinausgeht.797

Aus kommunikativer Perspektive erscheint darüber hinaus ein weiterer
Aspekt klärungsbedürftig, der im Kontext von Offenbarung und theolo‐
gischer Anthropologie latent mitschwingt: die Frage nach Aktivität und
Passivität. So ist etwa zu reflektieren, wie sich die Rezeption im Spannungs‐
feld zwischen aktiver Teilhabe und zugewiesenem Empfängerstatus bewegt.
Ob Offenbarung und infolgedessen auch theologische Anthropologie als
Beziehungsgeschehen in ein Muster eingepasst werden kann, das sich von
aktiven und passiven Rollen leiten lässt, ist zweifelhaft. Hören etwa stellt
keineswegs eine passive Handlung dar, da sie eine Verstehensleistung und
Aufmerksamkeit erfordert, die etwa im Verb horchen noch abgebildet ist.798

Die fehlende Visibilität von Prozessen kann keineswegs mit einer fehlenden
Handlung gleichgesetzt werden. Gerade aus kommunikationstheoretischer
Sicht erscheint Passivität in seiner geläufigen Definition als Abwesenheit
von Handlung fragwürdig. Angesichts des von Paul Watzlawick formulier‐
ten Axioms, dass man nicht nicht kommunizieren kann, stellt jedes noch
so kleine, auch nonverbale Zeichen, jede Gefühlsregung eine Reaktion auf
die ergangene Kommunikation dar.799 Selbst eine Kommunikationsverwei‐
gerung kann so als Handlung klassifiziert werden, die in manchen Fällen
gar eine bewusste Entscheidung darstellt. Kommunikation ist ergo immer
verbindend. Sie stellt eine Beziehung her, auch wenn diese Beziehung
nicht gewollt, abgebrochen oder verweigert wird, also ganz unabhängig
von ihrem weiteren kommunikativen Verlauf. Der Mensch kann sich Gott
entsprechend nicht entziehen; er kann sich gegen die Kommunikation auf‐
lehnen, sie ignorieren oder verwerfen, er kann sich aber ihrer Beziehungs‐
haftigkeit nicht verweigern.

Mag auch das rezitativische Nachsprechen auf den ersten Blick als pas‐
siver Akt erscheinen, so wird der Akt des Rezitierens doch von einer
Vielzahl von Handlungen getragen. Dazu gehört mitunter das Memorieren
als Aneignung einer Rede, die nicht die eigene ist, die Aussprache als
performativer Akt, die evozierte Mimesis, die keine Kopie ist, oder auch die
Aktualisierung, die sich jedes Mal aufs Neue ereignet.800 Rezitation ist weit‐

797 Vgl. Rahman (1965): Islamic methodology.
798 Vgl. auch Albertini et al. (2010): Gott hat gesprochen, S. 34.
799 Vgl. Watzlawick et al. (1969): Kommunikation.
800 Vgl. dazu Kapitel 6.2 dieser Arbeit.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

262

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aus weniger in Kategorien der Passivität als der Ritualisierung zu verstehen.
Durch das Nach-Sprechen wird der sakrale Rahmen aufrechterhalten, ohne
den die Rede Gottes Gefahr laufen würde, zur Alltagsrede zu verkommen.
Dieser ritualisierte Umgang mit der Rede Gottes ist also elementar. Nur
durch besondere Kennzeichnungen, die über die taǧwīd-Regeln und die
rhythmisch-rezitativische Aussprache erfolgen, ist eine Unterscheidung von
Alltag und Kultritual überhaupt angezeigt. Diese geballte Ladung an Ge‐
schehnis lässt die Bezeichnung Passivität im Kontext einer kommunikativ
ausgerichteten Offenbarung deshalb höchst fragwürdig erscheinen.

In diesem Kontext können anthropologische Arbeiten am Konzept des
Hörens anknüpfen und dieses aus einer islamisch-theologischen Perspek‐
tive weiter entfalten. Denn Hören ist keineswegs gleich Hören, sondern
manifestiert sich in unterschiedlichen Modi: So gibt es mimetisches, ka‐
thartisches, fasziniertes, heilsames, transformatives, ästhetisches, ignorantes
resp. nicht-vernehmendes, antizipatorisches oder ruhendes Hören, um nur
einige Beispiele zu nennen.801 Eine solche Ausdifferenzierung der Hörtypen
könnte dann zum einen auf das Kommunikationsquadrat von Schulz von
Thun bezogen werden. Zum anderen ließe sich damit auch ein Fundament
für eine Theologie des Zuhörens entfalten,802 die sowohl den Ruf Gottes
und seine Einladung zur Kommunikation hört als auch den Menschen in
seinen Bedürfnissen, Anliegen und Nöten vernimmt. Eine solche Theologie
des Zuhörens könnte sich insbesondere für praktische Felder der Theolo‐
gie, etwa die Seelsorge, als fruchtbarer Boden erweisen, um im Zuhören das
Leid des Gegenübers zu ertragen wie auch es mitzutragen und selbst im
Schweigen die göttliche Präsenz, Trost und Heilung zu finden.

Zuletzt sei noch auf ein immens wichtiges Feld hingewiesen, das in
dieser Arbeit zweifelsohne zu kurz gekommen ist: die Ausgestaltung einer
praktisch ausgerichteten theologischen Anthropologie durch die konkrete
Entfaltung von Menschenbildern und deren Konsequenzen für die ethische
und praktische Lebensführung. Der hier vorgeschlagene paradigmatische
Blickwinkel könnte für die bisher gängige exegetische Ausarbeitung korani‐
scher Begriffe neue Impulse liefern. Gleichwohl wird zu fragen sein, ob
eine inhaltliche Spiegelung einer offenbarungstheologisch und systematisch
begründeten theologischen Anthropologie, die den Menschen grundlegend

801 Vgl. für die christliche Theologie etwa Thomas Nisslmüller (2008): Homo audiens,
der eine eindrückliche Ausarbeitung zum Hörakt mit 95 Hörmodi in Bezug auf die
Predigt vorgelegt hat.

802 Vgl. Topkara (2018): Umrisse, S. 284.

7.2 Ausblick und weiterführende Fragen

263

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Angesprochenen sowie als Mit-, Nach-, aber auch Freisprechenden kon‐
stituiert, eine Neuanordnung und Fokussierung in der Debatte nach sich
zieht und wie sie sich zu Begriffen wie fiṭra, ḫalīfa und rūḥ verhält.

Dieser Ausblick zeigt: Auf der Mosaikleinwand theologische Anthropo‐
logie ist einiges in Gange und noch vieles zu tun. Theologische Anthropo‐
logie ist kein fertiges Kunstwerk, sondern eine Lebensaufgabe und damit
eine Aufgabe auf Lebenszeit. Jedes neue Mosaikstück führt zum nächsten,
sodass kaum je ein abgeschlossenes Bild mit scharfen Kanten entstehen
wird, sondern die Ränder stets ausgefranst bleiben. Denn der Mensch ist
weiterhin zeitlebens ein Suchender nach sich selbst.

7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges

264

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8 Bibliographie

Abu Zaid, Nasr Hamid: Islam und Politik. Kritik des religiösen Diskurses. Frankfurt
am Main: dipa, 1996.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Ein Leben mit dem Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 2001.
Abu Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Für ein humanistisches Verständnis des

Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008.
Abu Zaid, Nasr Hamid: Historizität. Der missverstandene Begriff. In: Abu Zaid, Nasr

Hamid: Gottes Menschenwort. Für ein humanistisches Verständnis des Koran. Frei‐
burg im Brsg.: Herder, 2008, S. 91–121.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Der Koran. Gott und Mensch in Kommunikation. In: Abu
Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Für ein humanistisches Verständnis des
Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008, S. 122–158.

Abu Zaid, Nasr Hamid: Den Koran neu denken. Für eine humanistische Hermeneutik.
In: Abu Zaid, Nasr Hamid: Gottes Menschenwort. Für ein humanistisches Verständ‐
nis des Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008, S. 159–228.

Abu Zaid, Nasr Hamid; Sezgin, Hilal: Mohammed und die Zeichen Gottes. Der Koran
und die Zukunft des Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 2008.

Abu Zayd, Nasr: The Qur’an. God and Man in Communication. (Unveröffentlichte
Antrittsvorlesung). Leiden, 2000. URL: https://scholarlypublications.universiteitleid
en.nl/access/item%3A2715274/view (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Abu Zayd, Nasr Hamid: Qurʾān in Everyday Life. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.):
Encyclopaedia of the Qurʾān, Bd. 2. Leiden: Brill, 2002, S. 80–97.

Abu Zayd, Nasr Hamid: Rethinking the Qurʾān. Towards a Humanistic Hermeneutics.
Amsterdam: SWP Publishers, 2004.

Abū Zayd, Naṣr Ḥāmid: Mafhūm an-naṣṣ. Dirāsa f ī ʿulūm al-qurʾān. Bayrūt: Al-markaz
aṯ-ṯaqāfī al-ʿarabī, 1990.

Abū Zayd, Naṣr Ḥāmid: Naqd al-ḫitāb ad-dīnī. Aṭ-ṭabiʿa aṯ-ṯānīya. Al-Qāhira: Sīnā
li-n-našr, 1994.

Adamson, Peter: Ibn Sīnā (Avicenna). A Very Short Introduction. Oxford: Oxford
University Press, 2023.

Agai, Bekim; Bassiouni, Mahmoud; Başol, Ayşe; Ben Abdeljelil, Jamaleddine; Boden‐
stein, Mark Chalil; Çakır, Naime; Güneş, Serdar; Omerika, Armina; Rahmati,
Fateme; Özsoy, Özsoy; Şahin, Ertuğrul; Simon, Udo (2014): Islamische Theologie
in Deutschland. Herausforderungen im Spannungsfeld divergierender Erwartungen.
In: Frankfurter Zeitschrift für islamisch-theologische Studien. Kontexte, Methoden
Inhalte, 1, 2014, S. 7–28.

Ahmed, Akbar S.: Defining Islamic Anthropology. In: RAIN, 65, 1984, S. 2–4.
Ahmed, Akbar S.: Toward Islamic Anthropology. Definition, Dogma, and Directions.

Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1986.

265

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view
https://scholarlypublications.universiteitleiden.nl/access/item%3A2715274/view


Ahmed, Shahab: What is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton, Oxford:
Princeton University Press, 2016.

Alatas, Syed F.: Islam and the Science of Economics. In: Abu-Rabiʿ, Ibrahim (Hrsg.):
The Blackwell Companion to Contemporary Islamic Thought. Oxford: Blackwell
Publishing, 2006, S. 587–606.

Albayrak, Halis: Offenbarung im Koran. In: Heinzmann, Richard; Selçuk, Mualla
(Hrsg.): Offenbarung in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S. 59–
99.

Albertini, Francesca Yardenit; Alkier, Stefan; Özsoy, Ömer: Gott hat gesprochen. Aber
zu wem? Das Forschungsprojekt „Hermeneutik, Ethik und Kritik Heiliger Schriften
in Judentum, Christentum und Islam“. In: Zeitschrift für Neues Testament, 36 (13),
2010, S. 27–37.

al-Buḫārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl: Ṣaḥīḥ al-Buḫārī. The Translation of the Meanings of
Ṣaḥīḥ al-Buḫārī. Arabic–English. Übersetzt von Khan, Muhammad Muhsin, 5. Aufla‐
ge. Riyadh: Darussalam, 1997.

Al-Daghistani, Raid: Al-Ghazālī und die transzendentale Anthropologie. (Unveröffent‐
lichter Konferenzbeitrag). Frankfurt am Main, 2014. URL: https://www.academia.ed
u/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?a
uto=download (letzter Zugriff am 15.12.2023).

al-Wāḥidī, ʿAlī ibn Aḥmad: Asbāb al-nuzūl. Great Commentaries on the Holy Qur’an.
Übersetzt von Mokrane Guezzou. Louisville: Fons Vitae, 2008.

Amir-Moezzi, Mohammad; Dye, Guillaume: Le Coran des historiens. 2 Bde. Paris: Les
Éditions du Cerf, 2019.

Antes, Peter: Der Mensch vor Gott im Islam. In: Fitzgerald, Michael; Khoury, Adel
Theodor; Wanzura, Werner (Hrsg.): Mensch, Welt, Staat im Islam, Bd. 2. Graz:
Styria, 1977, S. 11–30.

Antes, Peter: „Ethik“ im Islam. In: Ratschow, Carl H. (Hrsg.): Ethik der Religionen.
Ein Handbuch. Primitive, Hinduismus, Buddhismus, Islam. Stuttgart: Kohlhammer,
1980, S. 177–225.

Antes, Peter: Die Gottes-Idee im zeitgenössischen Christentum und im Islam. In:
Religionsunterricht an höheren Schulen, 32 (5), 1989, S. 302–308.

Arkoun, Mohammed: Rethinking Islam. Common Questions, Uncommon Answers.
Boulder: Westview Press, 1994.

Arkoun, Mohammed: Lecture de la Fātiḥa. In: Arkoun, Mohammed (Hrsg.): Lectures
du Coran. Paris: Albin Michel, 2016, S. 113–142.

Asad, Talal: The Idea of an Anthropology of Islam. Washington: Georgetown Universi‐
ty, 1986.

Asghar-Zadeh, Darius: Menschsein im Angesicht des Absoluten. Theologische Anthro‐
pologie in der Perspektive christlich-muslimischer Komparativer Theologie. Pader‐
born: Schöningh, 2017.

Aslan, Ednan; Modler-El Abdaoui, Magdalena; Charkasi, Dana: Islamische Seelsorge.
Eine empirische Studie am Beispiel von Österreich. Wiesbaden: Springer, 2015.

Assmann, Jan; Strohm, Harald (Hrsg.): Homo religiosus. Vielfalt und Geschichte des
religiösen Menschen. Paderborn: Fink, 2014.

8 Bibliographie

266

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download
https://www.academia.edu/26259141/Al-Ghaz%C4%81l%C4%AB_und_die_transzendentale_Anthropologie?auto=download


as-Suyūṭī, Ǧalāl ud-Dīn: Al-itqān f ī ʿulūm al-qurʾān. Ed. Markaz ad-dirāsāt al-
qurʾāniyya. Ǧidda: al-Maktaba al-ʿarabīya as-saʿudīya, 2010.

Ayoub, Mahmoud M.: The Word of God in Islam. In: The Greek Orthodox Theological
Review, 31 (1–2), 1986, S. 69–78.

az-Zarkašī: al-Burhān f ī ʿulūm al-qurʾān. Ed. Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Bd. 1.
al-Qāhira: Dār at-Turāṯ: 1984.

Badawia, Tarek; Erdem, Gülbahar; Abdallah, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen muslimi‐
scher Seelsorge. Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden: Sprin‐
ger, 2020.

Bakker, Dirk: Man in the Qurʾān. Amsterdam: Drukkerij Holland, 1965.
Bakker, Jens: Normative Grundstrukturen der Theologie des sunnitischen Islam im

12./18. Jahrhundert. Berlin: EB-Verlag, 2012.
Balić, Smail: Das Jesusbild in der heutigen islamischen Theologie. In: Falaturi, Abdold‐

javad; Strolz, Walter (Hrsg.): Glauben an den einen Gott. Menschliche Gotteserfah‐
rung im Christentum und im Islam. Freiburg im Brsg.: Herder, 1975, S. 11–21.

Ballnus, Jörg: Text und Performanz. Eine Didaktik des Gebets im islamischen Religi‐
onsunterricht zwischen Normativität und Spiritualität. Frankfurt am Main: Lang,
2016.

Bauer, Axel: Was ist der Mensch? Antwortversuche der medizinischen Anthropologie.
In: Fachprosaforschung – Grenzüberschreitungen, 8/9, 2012/13, S. 437–453.

Ba-Yunus, Ilyas; Ahmad, Farid: Islamic Sociology. An Introduction. London: Hodder &
Stoughton, 1985.

Beckmann, Jan P.: Animal rationale. In: Kasper, Walter (Hrsg.): Lexikon für Theologie
und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S. 682–683.

Behr, Hamida: Koranauslegung und Rechtsprechung zu Frauen. Positionen von Abou
El Fadl und Abu Zaid im deutschen Kontext. Münster: Waxmann, 2018.

Behr, Harry H.: Muslim sein – Eine Frage der Person. Gedanken zum Aspekt der
Individualität im Islam. In: Schneiders, Thorsten G. (Hrsg.): Islamverherrlichung.
Wenn die Kritik zum Tabu wird. Wiesbaden: VS 2010, S. 107–115.

Behr, Harry H.: Muslimische Identitäten und Islamischer Religionsunterricht. In: Behr,
Harry H.; Bochinger, Christoph; Rohe, Matthias; Schmid, Hansjörg (Hrsg.): Was
soll ich hier? Lebensweltorientierung muslimischer Schülerinnen und Schüler als
Herausforderung für den islamischen Religionsunterricht. Berlin/Münster: Lit, 2010,
S. 57–102.

Behr, Harry H.: Das islamische Gebet aus religionspädagogischer Perspektive. In:
Krochmalnik, Daniel; Böhme, Katja; Behr, Harry H.; Schröder, Bernd (Hrsg.): Das
Gebet im Religionsunterricht in interreligiöser Perspektive. Berlin: Frank & Timme,
2014, S. 145–166.

Behr, Harry H.: Menschenbilder im Islam. In: Rohe, Mathias; Engin, Havva; Khorchi‐
de, Mouhanad; Özsoy, Ömer; Schmid, Hansjörg (Hrsg.): Handbuch Christentum
und Islam in Deutschland. Grundlagen, Erfahrungen und Perspektiven des Zusam‐
menlebens, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 2014, S. 489–529.

Behr, Harry H.; Ulfat, Fahimah (Hrsg.): Zwischen Himmel und Erde. Bildungsphiloso‐
phische Verhältnisbestimmungen von Text und Geist. Münster: Waxmann, 2014.

8 Bibliographie

267

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Berger, Lutz: Islamische Theologie. Wien: Facultas, 2010.
Bernhardt, Reinhold: Offenbarungsmodelle. In: Dockter, Cornelia; Dürnberger,

Martin; Langenfeld, Aaron (Hrsg.): Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch.
Paderborn: Schöningh, 2021, S. 123–124.

Biesterfeldt, Hinrich: The Perfect Man. A Humanist? In: Reichmuth, Stefan; Rüsen,
Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture. Historical Heritage
and Contemporary Challenges. Göttingen/Taipei: V&R unipress/National Taiwan
University Press, 2012, S. 101–113.

Blumenberg, Hans: Beschreibung des Menschen. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2006.

Boddy, Janice; Lambek, Michael: A Companion to the Anthropology of Religion.
Malden: Wiley-Blackwell, 2013.

Bohlken, Eike; Thies, Christian (Hrsg.): Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwi‐
schen Natur, Kultur und Technik. Stuttgart: Metzler, 2009.

Bohlken, Eike; Thies, Christian: Einleitung. In: Bohlken, Eike; Thies, Christian
(Hrsg.): Handbuch Anthropologie. Der Mensch zwischen Natur, Kultur und Tech‐
nik. Stuttgart: Metzler, 2009, S. 1–10.

Boumaaiz, Amina; Feininger, Bernd; Schröter, Jörg I.: „Bin Ich nicht Euer Herr?“ (Sure
7,172). Aspekte zum Menschenbild im Islam. In: Boehme, Katja (Hrsg.): „Wer ist
der Mensch“. Anthropologie im interreligiösen Lernen und Lehren. Berlin: Frank &
Timme, 2013, S. 101–146.

Bouman, Johan: Gott und Mensch im Koran. Eine Strukturform religiöser Anthropo‐
logie anhand des Beispiels Allah und Muhammad. 2. Auflage. Darmstadt: Wissen‐
schaftliche Buchgesellschaft, 1989.

Bowen, John R.: A New Anthropology of Islam. Cambridge: Cambridge University
Press, 2012.

Böwering, Gerhard: The Mystical Vision of Existence in Classical Islam. The Qurʾānic
hermeneutics of the Ṣūfī Sahl at-Tustarī (d. 283/896). Berlin: de Gruyter, 1980.

Boyarin, Daniel: The Gospel of the Memra. Jewish Binitarianism and the Prologue to
John. In: Harvard Theological Review, 94 (3), 2001, S. 243–284.

Brandt, Manfred: Von der Umwelt zur Mitwelt. Zur Fundierung eines neuen pädago‐
gischen Paradigmas auf der Basis der Philosophie John Deweys. Frankfurt am Main:
Lang, 2000.

Braun, Rüdiger: Dynamics of Theological Anthropology in Islamic Contexts. An Intro‐
duction. In: Braun, Rüdiger; Çiçek, Hüseyin (Hrsg.): New Approaches to Human
Dignity in the Context of Qur’anic Anthropology. The Quest for Humanity. Newcas‐
tle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2017, S. 1–39.

Braun, Rüdiger; Çiçek, Hüseyin (Hrsg.): New Approaches to Human Dignity in the
Context of Qur’anic Anthropology. The Quest for Humanity. Newcastle upon Tyne:
Cambridge Scholars Publishing, 2017.

Brenner, Andreas: UmweltEthik. Ein Lehr- und Lesebuch. Fribourg: Academic Press,
2008.

8 Bibliographie

268

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Brown, Daniel: The Triumph of Scripturalism. The Doctrine of Naskh and its Modern
Critics. In: Waugh, Earle; Denny, Frederick (Hrsg.): The Shaping of an American
Islamic Discourse. A Memorial to Fazlur Rahman. Atlanta: Scholars Press, 1998,
S. 49–66.

Bühler, Karl: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion von Sprache. Jena: G. Fischer,
1934.

Carter, Michael: Humanism and the Language Sciences in Mediaeval Islam. In: Af‐
saruddin, Asma; Zahniser, Mathias (Hrsg.): Humanism, Culture, and Language in
the Near East. Studies in Honor of Georg Krotkoff. Winona Lake: Eisenbrauns, 1997,
S. 27–38.

Casmann, Otto [Casmanno, Othone]: Psychologia anthropologica. Sive animae huma‐
nae doctrina. Hanoviae: Guilielmum Antonium, 1594.

Chabbi, Jacqueline: Les trois piliers de l’islam. Lecture anthropologique du Coran.
Paris: Éditions du Seuil, 2016.

Çınar, Hüseyin İ.: Koranwissenschaften und Koranexegese. Eine Einführung. Mann‐
heim: IFIS&IZ Publications, 2017.

Copson, Andrew; Grayling, Anthony C. (Hrsg.): The Wiley Blackwell Handbook of
Humanism. Chichester: Wiley Blackwell, 2015.

Cragg, Kenneth: The Mind of the Qurʾān. Chapters in Reflection. London: G. Allen &
Unwin, 1973.

Dahlgrün, Corinna: Der Ertrag der Begegnung und offene Fragen aus christlicher Per‐
spektive. In: Selçuk, Mualla; Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum
und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2019, S. 359–368.

Dahrendorf, Ralf: Homo Sociologicus. Ein Versuch zur Geschichte, Bedeutung und
Kritik der sozialen Rolle. 17. Auflage. Wiesbaden: VS, 2010.

Davies, Merryl W.: Knowing One Another. Shaping an Islamic Anthropology. London:
Mansell Publishing, 1988.

De Cillis, Maria: Free Will and Predestination in Islamic Thought. Theoretical Com‐
promises in the Works of Avicenna, Ghazālī and Ibn ʿArabī. London: Routledge,
2014.

Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim; Schwöbel, Christoph; Bodrov, Alexei
(Hrsg.): Theological Anthropology in Interreligious Perspective. Tübingen: Mohr
Siebeck, 2021.

Denny, Frederick: Exegesis and Recitation. Their Development as Classical Forms of
Qur’anic Piety. In: Reynolds, Frank; Ludwig, Theodore (Hrsg.): Transitions and
Transformations in the History of Religions, Leiden: Brill 1980, S. 91–123.

de Saussure, Ferdinand: Cours de linguistique général. Nachdruck Paris: Payot, 2005.
Dirscherl, Erwin: Grundriss Theologischer Anthropologie. Die Entschiedenheit des

Menschen angesichts des Anderen. Regensburg: Pustet, 2006.
Dogan, Recep: Nature of Man in Islam. In: International Journal of Religion and

Spirituality in Society, 4 (3), 2014, S. 6–18.
Dulles, Avery: Models of Revelation. Hong Kong: Gill and Macmillan, 1983.

8 Bibliographie

269

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dupuche, John; Morgan, Fred; Tuncer, Fatih: Three Prayers in Dialogue. The Shema,
the Lord’s Prayer, and Al-Fatiha. In: Journal of Ecumenical Studies, 52 (4), 2017,
S. 587–609.

Dürnberger, Martin: Metaphysik. In: Dockter, Cornelia; Dürnberger, Martin; Langen‐
feld, Aaron (Hrsg.): Theologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Paderborn: Schö‐
ningh, 2021, S. 111–112.

Dziri, Amir: Die Ars Disputationis in der islamischen Scholastik. Grundzüge der mus‐
limischen Argumentations- und Beweislehre. Freiburg im Brsg.: Kalām, 2015.

Dziri, Amir; Amiti, Arlinda; Boehmler, Alexander; Boudaoui, Safia; Brodard, Baptiste;
Isis-Arnautović, Esma; Mustafi, Nadire; Schmid, Hansjörg; Uçak-Ekinci, Dilek: Isla‐
misch-theologische Studien. Ein Positionspapier. In: Dziri, Amir; Schmid, Hansjörg
(Hrsg.): Islamisch-theologische Studien. Eine neue Wissenschaftsdisziplin in der
Schweiz, SZIG-Papers 10, Freiburg: Uniprint Universität Freiburg, 2020, S. 13–26

Ebrahim, Ranja: Im Diskurs mit dem Qurʾān. Ein Handlungskonzept zum themenzen‐
trierten Arbeiten anhand der Offenbarungsanlässe. Wiesbaden: Springer, 2020.

Eickelman, Dale: Moroccan Islam. Tradition and Society in a Pilgrimage Center.
Austin: University of Texas Press, 1976.

Elashiry, Mohammed: Sounds of Qur’anic Recitation in Egypt. A Phonetic Analysis.
Lewiston: Edwin Mellen Press, 2008.

Elkholy, Abdo: Towards an Islamic Anthropology. Muslim Education Quarterly, 1, 1984,
S. 78–94.

El-Mesawi, Mohamed E.: Religion, Society and Culture in Malik Bennabi’s Thought.
In: Abu-Rabiʿ, Ibrahim (Hrsg.): The Blackwell Companion to Contemporary Islamic
Thought. Malden: Blackwell, 2006, S. 213–256.

El Omari, Dina: Einführung in die Koranwissenschaften. Freiburg im Brsg.: Kalām,
2016.

Engelhardt, Jan F.: Islamische Theologie im deutschen Wissenschaftssystem. Ausdiffe‐
renzierung und Selbstkonzeption einer neuen Wissenschaftsdisziplin. Wiesbaden:
Springer, 2017.

Fakhry, Majid: Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill, 1994.
Faridzadeh, Ghazaleh: Vom Mensch-Sein zum Person-Sein. Eine historische Analyse

des (Rechts-)Personengedankens im Islam. Baden-Baden: Nomos, 2016.
Farris, Joshua R.; Taliaferro, Charles (Hrsg): The Ashgate Research Companion to

Theological Anthropology. Farnham: Ashgate, 2015.
Farstad, Mona H.: Anthropology of the Qurʾān. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Ency‐

clopaedia of the Qurʾān. Leiden: Brill, 2016. URL: http://dx.doi.org/10.1163/1875-392
2_q3_EQCOM_050509 (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Firestone, Reuven: Shekhinah. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the
Qurʾān, Bd. 4. Leiden: Brill, 2004, S. 589–591.

Foucault, Michel: Die Ordnung des Diskurses. 13. Auflage. Frankfurt am Main: Fischer,
2014.

Frank, Richard: The Science of Kalām. In: Arabic Sciences and Philosophy, 2, 1992,
S. 7–37.

8 Bibliographie

270

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509
http://dx.doi.org/10.1163/1875-3922_q3_EQCOM_050509


Furqani, Hafas; Echchabi, Abdelghani: Who is Homo Islamicus? A Qurʾānic Perspec‐
tive on the Economic Agent in Islamic Economics. In: International Journal of
Islamic Finance, 14 (2), 2022, S. 206–220.

Gade, Anna: Perfection Makes Practice. Learning, Emotion, and the Recited Qurʾān in
Indonesia. Honolulu: University of Hawai’i Press, 2004.

Gardet, Louis: ʿIlm al-kalām, In: Lewis, Berhard; Menage, Victor L.; Charles, Pellat;
Schacht, Joseph (Hrsg.): Encyclopedia of Islam. New Edition, Bd. 3. Leiden: Brill,
1979, S. 1141–1150.

Geertz, Clifford: Islam Observed. Religious Development in Morocco and Indonesia.
New Haven: Yale University Press, 1968.

Geertz, Clifford: Art as a Cultural System. In: Modern Language Notes, 91 (6), 1976,
S. 1473–1499.

Gellner, Ernest: Post-Traditional Forms in Islam. The Turf and Trade, and Votes and
Peanuts. In: Daedalus, 102 (1), 1973, S. 191–206.

Gellner, Ernest: Muslim Society. Cambridge: Cambridge University Press, 1981.
Ghandour, Ali: Fiqh. Einführung in die Normenlehre. Freiburg im Brsg.: Kalām, 2015.
Gheituri, Amer; Golfam, Arsalan: God-Man Communication in the Quran. A Semio‐

logical Approach. In: The International Journal of Humanities, 16 (1), 2009, S. 45–61.
Gilsenan, Michael: Saint and Sufi in Modern Egypt. An Essay in the Sociology of

Religion. Oxford: Clarendon Press, 1973.
Gobillot, Geneviève: La fiṭra. La conception originelle, ses interprétations et fonctions

chez les penseurs musulmans. Kairo: Institut français d’archéologie orientale, 2000.
Gracia, Jorge: A Theory of Textuality. The Logic and Epistemology. Albany: State

University of New York Press, 1995.
Graham, William: Divine Word and Prophetic Word in Early Islam. A Reconsideration

of the Sources, with Special Reference to the Divine Saying or Ḥadīṯ Qudsī. The
Hague: Mouton, 1977.

Graham, William: The Earliest Meaning of ‘Qurʾān’. In: Welt des Islams, 23/24, 1984,
S. 361–377.

Graham, William: Beyond the Written Word. Oral Aspects of Scripture in the History
of Religion. Cambridge: Cambridge University Press, 1987.

Graham, William: Das Schriftprinzip in vergleichender Sicht. In: Giese, Alma; Bürgel,
Christoph (Hrsg.): Gott ist schön und Er liebt die Schönheit. Festschrift für Anne‐
marie Schimmel. Bern: Lang, 1994, S. 209–226.

Gramlich, Richard: Die Gaben der Erkenntnisse des ʿUmar as-Suhrawardī. ʿAwārif
al-maʿārif. Wiesbaden: Steiner, 1978.

Greimas, Algirdas J.: Sémantique structurale. Recherche de méthode. Paris: Larousse,
1966.

Greshake, Gisbert: Menschsein als Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. In: Geist und
Leben, 50, 1977, S. 409–426.

Greshake, Gisbert: Anthropologie. Systematisch-theologisch. In: Lexikon für Theologie
und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S. 726–731.

8 Bibliographie

271

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0
https://ubbern.swisscovery.slsp.ch/discovery/fulldisplay?docid=cdi_doaj_primary_oai_doaj_org_article_f566d785d18444f9bc42d69059b645d8&context=PC&vid=41SLSP_UBE:UBE&lang=de&search_scope=DN_and_CI&adaptor=Primo%20Central&tab=41SLSP_DN_CI&query=any%2Ccontains%2Chomo%20islamicus&offset=0


Günther, Sebastian: Bildung und Ethik im Islam. In: Brunner, Rainer (Hrsg.): Islam.
Einheit und Vielfalt einer Religion. Stuttgart: Kohlhammer, 2016, S. 210–236.

Günther, Sebastian: Islamische Bildung im literarischen Gewand. Unterweisung in reli‐
giösen und weltlichen Belangen bei Ibn Qutayba und al-Māwardī. In: Poya, Abbas;
Suleiman, Farid; Weineck, Benjamin (Hrsg.): Bildungskulturen im Islam. Islamische
Theologie lehren und lernen. Berlin/Boston: de Gruyter, 2022, S. 137–184.

Habermas, Jürgen: Erläuterungen zur Diskursethik. 4. Auflage. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2006.

Haeffner, Gerd: Philosophische Anthropologie. 4. Auflage. Stuttgart: Kohlhammer,
2005.

Hagemann, Ludwig: „… mein Leben und mein Sterben gehören Gott“ (Koran
6,162). Strukturen islamischer Anthropologie. In: Hoffmann, Herbert (Hrsg.): Werde
Mensch. Wert und Würde in den Weltreligionen. Trier: Paulinus, 1999, S. 121–142.

Hajatpour, Reza: Islamische Seelenvorstellungen und die Herausforderungen der Mo‐
derne. Badawia, Tarek; Erdem, Gülbahar; Abdallah, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen
muslimischer Seelsorge. Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden:
Springer, 2020, S. 73–88.

Hampe, Michael: Anthropologie. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 4. Auflage,
Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck, 1998, S. 521–524.

Hanafi, Hassan: Les méthodes d’exégèse. Essai sur la science des fondements de la
compréhension “ʿilm uṣūl al-fiqh”. Kairo: Organisme général des imprimeries gou‐
vernementales, 1965.

Hanafi, Hassan: Théologie ou anthropologie. In: Abdel-Malek, Anouar; Belal, Abdel-
Aziz; Hanafi, Hassan (Hrsg): Renaissance du monde arabe. Genbloux: Duculot,
1972, S. 233–264.

Hans, Josef: Homo oeconomicus islamicus. Wirtschaftswandel und sozialer Aufbruch
im Islam. Wien: Sen 1952.

Hartung, Gerald: Philosophische Anthropologie. Stuttgart: Reclam, 2008.
Heemskerk, Margaretha: Speech. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the

Qurʾān, Bd. 5. Leiden: Brill, 2006, S. 108–112.
Hegel, Georg: Die Phänomenologie des Geistes. Bamberg/Würzburg: Joseph Anton

Goebhardt, 1807.
Heimbach-Steins, Marianne; Wielandt, Rotraud (Hrsg.): Was ist Humanität? Interdis‐

ziplinäre und interreligiöse Perspektiven. Würzburg: Ergon, 2008.
Heine, Susanne; Lohlker, Rüdiger; Potz, Richard: Muslime in Österreich. Geschichte –

Lebenswelt – Religion. Grundlagen für den Dialog. Innsbruck: Tyrolia, 2012.
Heupts, Cordula: Auf den Spuren der Herrlichkeit Gottes. Theologische Ästhetik im

christlich-islamischen Gespräch. Paderborn: Schöningh, 2021.
Hinsdale, Ann; Okey Stephen (Hrsg.): T&T Clark Handbook of Theological Anthro‐

pology. London: T&T Clark, 2021.
Hock, Klaus: Freiheit aus dem Geist des Propheten. Die Autonomie des Menschen

im islamischen Denken der Neuzeit. In: Interkulturelle Theologie. Zeitschrift für
Missionswissenschaft, 34 (4), 2008, S. 400–418.

8 Bibliographie

272

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hodgson, Marshall: The Venture of Islam. Conscience and History in a World Civiliza‐
tion. The Classical Age of Islam, Bd. 1. Chicago: University of Chicago Press, 1974.

Hofmeiser, Heimo: Anthropologie. Philosophische Anthropologie. In: Evangelisches
Kirchenlexikon, Bd. 1. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1986, S. 166–168.

Honnefelder, Ludger: Anthropologie. Allgemeine Wissenschaftsgeschichte. In: Lexikon
für Theologie und Kirche. 3. Auflage, Bd. 1. Freiburg im Brsg.: Herder, 1993, S. 721–
724.

Hoover, Jon (2016): Fiṭra. In: Fleet, Kate; Krämer, Gudrun; Matringe, Denis; Nawas,
John; Stewart, Devin (Hrsg.): Encyclopedia of Islam, Three. URL: http://dx.doi.org/
10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155 (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Horovitz, Josef: Koranische Untersuchungen. Berlin: de Gruyter, 1926.
Huizinga, Johan: Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. 25. Auflage.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2017.
Hume, David: A Treatise of the Human Nature. Nachdruck Charleston: BiblioLife,

2010.
Hundhammer, Marianus: Der Begriff „nafs“ im Koran und seine Interpretation. An‐

wendungsmöglichkeiten im Kontext islamischer Seelsorge. In: Badawia, Tarek; Er‐
dem, Gülbahar; Abdalla, Mahmoud (Hrsg.): Grundlagen muslimischer Seelsorge.
Die muslimische Seele begreifen und versorgen. Wiesbaden: Springer, 2020, S. 89–
105.

Hundt, Magnus: Antropologium de hominis dignitate, natura, et proprietatibus. Lipt‐
zick: Per Baccalariu[m] Wolfgangu[m] Monacensem, 1501.

Husmann Bärbel: Bibel und performative Didaktik. In: Zimmermann, Mirjam; Zim‐
mermann, Ruben (Hrsg.): Handbuch Bibeldidaktik. Tübingen: Mohr Siebeck, 2013,
S. 434–439.

Ibn, ʿArabī, Muḥayīddīn: al-Futūḥāt al-makkīya. 4 Bde. Ed. ʿUṯmān Yaḥya. Al-Qāhira:
al-Maktaba al-ʿArabīya, 1911.

Iqbal, Muhammad: The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Lahore: Ashraf,
1962.

Işık, Tuba: Die Bedeutung des Gesandten Muhammad für den islamischen Religions‐
unterricht. Systematische und historische Reflexionen in religionspädagogischer Ab‐
sicht. Paderborn: Schöningh, 2015.

Izutsu, Toshihiko: God and Man in the Koran. Semantics of the Koranic Weltanschau‐
ung. North Stratford: Ayer Company Publishers, 1998.

Jakobson, Roman: Closing Statement. Linguistics and Poetics. In: Sebeok, Thomas
(Hrsg.): Style in Language. Cambridge: MIT, 1960, S. 350–377.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 2. Auflage. Königsberg:
Friedrich Nicicolovius, 1800.

Kant, Immanuel: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Bd. 9: Logik, Physische Geo‐
graphie, Pädagogik. Berlin: de Gruyter, 1968.

Karimi, Milad: Der Koran. Freiburg im Brsg.: Herder, 2009.

8 Bibliographie

273

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_27155


Karimi, Milad: Versuch einer ästhetischen Hermeneutik des Qur’an. In: Khorchide,
Mouhanad; von Stosch, Klaus (Hrsg.): Herausforderungen an die islamische Theo‐
logie in Europa / Challenges for Islamic Theology in Europe. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2012, S. 14–30.

Karimi, Milad: Warum es Gott nicht gibt und er doch ist. Freiburg im Brsg.: Herder,
2018.

Karimi, Milad; Dziri, Amir (Hrsg.): Freiheit im Angesicht Gottes. Interdisziplinäre
Positionen zum Freiheitsdiskurs in Religion und Gesellschaft. Freiburg im Brsg.:
Kalām, 2015.

Kellermann, Andreas: Die „Mündlichkeit“ des Koran. Ein forschungsgeschichtliches
Problem der Arabistik. In: Beiträge zur Geschichte der Sprachwissenschaft, 5, 1995,
S. 1–34.

Kellermann, Andreas: Koranlesung im Maghreb. o. O.: o. V. [publiziert als Microfi‐
ches], 1996.

Kermani, Navid: Offenbarung als Kommunikation. Das Konzept waḥy in Naṣr Ḥāmid
Abū Zayds Mafhūm an-naṣṣ. Frankfurt am Main: Lang, 1996.

Kermani, Navid: Gott ist schön. Das ästhetische Erleben des Koran. 5. Auflage. Mün‐
chen: Beck, 2015.

Khorchide, Mouhanad: Auf dem Weg zu einer humanistischen Qurʾānhermeneutik. In:
Mohagheghi, Hamideh; von Stosch, Klaus (Hrsg.): Moderne Zugänge zum Islam.
Plädoyer für eine dialogische Theologie. Paderborn: Schöningh, 2010, S. 31–58.

Khorchide, Mouhanad: Gottes Offenbarung in Menschenwort. Der Koran im Licht der
Barmherzigkeit. Freiburg im Brsg.: Herder, 2018.

Khorchide, Mouhanad; Karimi, Milad (Hrsg.): Was ist der Mensch? Freiburg im Brsg.:
Kalām, 2016.

Khoury, Adel Theodor: Mensch. In: Khoury, Adel Theodor; Hagemann, Ludwig; Hei‐
ne, Peter: Islam-Lexikon A–Z. Geschichte – Ideen – Gestalten. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2006, S. 416–420.

Khoury, Adel T.; Hagemann, Ludwig: Christentum und Christen im Denken zeitgenös‐
sischer Muslime. Altenberge: Christlich-Islamisches Schrifttum, 1986.

Kiesel, Dagmar; Ferrari, Cleophea (Hrsg.): Willensfreiheit. Frankfurt am Main: Klos‐
termann, 2019.

Kılıç, Recep: Die islamische Offenbarung im Lichte aktueller Diskussionen. In: Heinz‐
mann, Richard; Selçuk, Mualla (Hrsg.): Offenbarung in Christentum und Islam.
Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S. 31–47.

Kirchgässner, Gebhard: Homo Oeconomicus. Das ökonomische Modell individuellen
Verhaltens und seine Anwendung in den Wirtschafts- und Sozialwissenschaften.
Tübingen: Mohr Siebeck, 2013.

Kneer, Markus: Le double dialogue de Lahbabi. Entre musulmans et chrétiens, entre
philosophie et théologie. In: Nouvelle revue théologique, 141 (1), 2019, S. 89–104.

Kullmann, Wolfgang: Der Mensch als politisches Lebewesen bei Aristoteles. In: Her‐
mes, 108, 1980, S. 419–443.

8 Bibliographie

274

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Körtner Ulrich: Ethik und Anthropologie. Das christliche Menschenbild im biotechno‐
logischen Zeitalter. In: Zehetmair, Hans (Hrsg.): Politik aus christlicher Verantwor‐
tung. Wiesbaden: VS, 2007, S. 175–188.

Kraemer, Hendrik: The Christian Message in a Non-Christian World. London: The
Edinburgh House Press, 1938.

Kraemer, Joel: Humanism in the Renaissance of Islam. The Cultural Revival During the
Buyid Age. Leiden: Brill, 1986.

Krehl, Ludolf: Das islamische Dogma von der Fitra d. i. der dem Menschen angebo‐
renen religiösen Anlage. In: Festgruss an Rudolf von Roth zum Doktor-Jubiläum.
Stuttgart: Kohlhammer, 1893, S. 167–169.

Kreinath, Jens (Hrsg.): The Anthropology of Islam Reader. London: Routledge, 2012.
Krötke, Wolf: Anthropozentrik. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 4. Auflage,

Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck, 1998, S. 530–531.
Kuhn, Thomas: The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago

Press, 1962.
Lahbabi, Muhammad A.: Liberté ou libération. A partir des libertés bergsoniennes.

Paris: Aubier, 1956.
Lahbabi, Muhammad A.: Le personnalisme musulman. Paris: Presses universitaires de

France, 1964.
Lahbabi, Muhammad A.: Der Mensch. Zeuge Gottes. Entwurf einer islamischen An‐

thropologie. Freiburg im Brsg.: Herder, 2011.
Langenfeld, Aaron; Lerch, Magnus: Theologische Anthropologie, Paderborn: Schö‐

ningh, 2018.
Leirvik, Oddbjørn: Islamic Humanism or Humanistic Islam. In: Interreligious Studies

and Intercultural Theology, 4 (1), 2020, S. 88–101.
Leuze, Reinhard: Christentum und Islam. Tübingen: Mohr, 1994.
Lotman, Jurij: Die Struktur literarischer Texte. München: Fink, 1972.
Loynes, Simon: Revelation in the Qur’an. A Semantic Study of the Roots n-z-l and

w-ḥ-y. Leiden: Brill, 2021.
Maalouf, Nayef: La place du verbe dans la pensée arabe. Beirut: Editions Dar An-Na‐

har, 2006.
Macdonald, Duncan B.: Development of Muslim Theology, Jurisprudence and Consti‐

tutional Theory. London: Routledge, 1903.
Macdonald, Duncan B.: Fiṭra. In: Lewis, Berhard; Pellat, Charles; Schacht, Joseph

(Hrsg.): Encyclopedia of Islam. New Edition, Bd. 2. Leiden: Brill, 1991, S. 931–932.
Madigan, Daniel: The Qurʾān’s Self-Image: Writing and Authority in Islam’s Scripture.

Princeton: Princeton University Press, 2001.
Madigan, Daniel: Book. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the Qurʾān,

Bd. 1. Leiden: Brill, 2001, S. 242–251.
Madigan, Daniel: Gottes Botschaft an die Welt. Christen und Muslime. Jesus und der

Koran. In: Internationale Katholische Zeitschrift Communio, 32 (1), 2003, S. 100–112.
Madigan, Daniel: Revelation and Inspiration. In: McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Ency‐

clopaedia of the Qurʾān, Bd. 4. Leiden: Brill, 2004, S. 437–448.

8 Bibliographie

275

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Marquard, Odeo: Anthropologie. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1.
Basel: Schwabe, 1971, S. 362–374.

Marranci, Gabriele: The Anthropology of Islam. Oxford/New York: Berg, 2008.
Mauroof, Muhammad S.: Elements for an Islamic Anthropology. In: Al-Faruqi, Ismail;

Naseef, Abdullah (Hrsg.): Social and Natural Sciences. The Islamic Perspective.
Jeddah: Hodder and Stoughton, 1981, S. 116–139.

McAuliffe, Jane D. (Hrsg.): Encyclopaedia of the Qurʾān, 6 Bde. Leiden: Brill, 2001–
2006.

Meier, Andreas: Gotteswort in Knechtsgestalt. Ein islamischer Luther in Ägypten?
N. H. Abu Zaids provokante Koranexegese als säkulare Reform des Islam. In: Goss‐
mann, Hans-Christoph (Hrsg.): Begegnungen zwischen Christentum und Islam.
Festschrift für Hans-Jürgen Brandt zum 65. Geburtstag. Ammersbek bei Hamburg:
Verlag an der Lottbek, 1994, S. 57–73.

Meyer, Silke; Owzar, Armin: Einleitung. In: Meyer, Silke; Owzar, Armin (Hrsg.):
Disziplinen der Anthropologie. Münster: Waxmann, 2011, S. 7–12.

Miskawayh, Aḥmad ibn Muḥammad: The Refinement of Character. A Translation from
the Arabic of Aḥmad ibn-Muḥammad Miskawayh’s Tahdhīb al-akhlāq. Verantwortet
von Constantine Zurayk. Beirut: The American University, 1968.

Mohagheghi, Hamideh: Koran – die Rede Gottes. Verbale Offenbarung oder prophe‐
tisches Wunderwerk? (Nach Thesen von Soroush und Shabestari). In: Eckholt,
Margit; El Mallouki, Habib (Hrsg.): Offenbarung und Sprache. Hermeneutische
und theologische Zugänge aus christlicher und islamischer Perspektive. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2021, S. 69–87.

Morrissey, Fitzroy: Sufism and the Perfect Human. From Ibn ʿArabī to al-Jīlī. Abingdon:
Routledge, 2020.

Mutahhari, Morteza: The Human Being in the Quran. Teheran: Islamic Propagation
Organization, 1983.

Nader, Albert: Le système philosophique des Mu’tazila. Premiers penseurs de l’islam.
Beirut: Les lettres orientales, 1956.

Nagel, Tilman: Zum Menschenbild im modernen Islam. In: Voigt, Wolfgang (Hrsg.):
XIX. Deutscher Orientalistentag (Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Ge‐
sellschaft, Supplement III, 1). Wiesbaden: Steiner, 1977, S. 559–566.

Nagel, Tilman: Die Anthropologie des Islams. In: Kratz, Reinhard G.; Spieckermann,
Hermann (Hrsg.): Götterbilder, Gottesbilder und Weltbilder. Polytheismus und Mo‐
notheismus in der Antike. Bd. 2: Griechenland und Rom, Judentum, Christentum
und Islam. Tübingen: Mohr Siebeck, 2006, S. 211–226.

Nelson, Kristina: The Art of Reciting the Qur’an. Kairo: American University in Cairo
Press, 1985.

Neuwirth, Angelika: Der Koran als Text der Spätantike. Ein europäischer Zugang.
Berlin: Verlag der Weltreligionen, 2010.

Neuwirth, Angelika: Offenbarung, Inlibration, Eingebung oder Herabsendung? Über‐
legungen zu den Medialitäten der koranischen Verkündigung. In: Negel, Joachim;
Gruber, Margareta (Hrsg.): Figuren der Offenbarung. Münster: Aschendorff, 2012,
S. 205–236.

8 Bibliographie

276

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neuwirth, Angelika: Die vielen Namen des Koran. „Offenbarung“, „Inlibration“ oder
„Herabsendung“ und „Lesung“? In: Oschema, Klaus; Lieb, Ludger; Heil, Johannes
(Hrsg.): Abrahams Erbe. Konkurrenz, Konflikt und Koexistenz der Religionen im
europäischen Mittelalter. Berlin: de Gruyter, 2015, S. 222–238.

Neuwirth, Angelika: Der Koran. Frühmittelmekkanische Suren. Das neue Gottesvolk.
„Biblisierung“ des altarabischen Weltbildes, Bd. 2/1. Berlin: Verlag der Weltreligio‐
nen, 2017.

Neuwirth, Angelika; Neuwirth, Karl: Sūrat Al-Fātiḥa. „Eröffnung“ des Text-Corpus
Koran oder „Introitus“ der Gebetsliturgie? In: Gross, Walter; Irsigler Hubert; Seidl,
Theodor (Hrsg.): Text, Methode und Grammatik. Wolfgang Richter zum 65. Ge‐
burtstag. St. Ottilien: EOS, 1991, S. 331–357.

Nisslmüller, Thomas: Homo audiens. Der Hör-Akt des Glaubens und die akustische
Rezeption im Predigtgeschehen. Göttingen: V&R unipress, 2008.

Nöldeke, Theodor: Beiträge und neue Beiträge zur semitischen Sprachwissenschaft.
Achtzehn Aufsätze und Studien, teilweise in zweiter verbesserter und vermehrter
Auflage. Amsterdam: Academic Publishers Associated, 1982.

Oeing-Hanhoff, Ludger: Metaphysik. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie,
Bd. 5. Basel/Stuttgart: Schwabe, 1980, S. 1186–1187.

Oelmüller, Willi; Oelmüller-Dölle, Ruth: Grundkurs. Philosophische Anthropologie.
München: Fink, 1996.

Ohly, Lukas: Arbeitsbuch Systematische Theologie: Techniken – Methoden – Übun‐
gen. Tübingen: Narr Francke Attempto, 2019.

Ort, Claus-Michael: Kulturbegriffe und Kulturtheorien. In: Nünning, Ansgar; Nün‐
ning, Vera (Hrsg.): Einführung in die Kulturwissenschaften. Stuttgart: Metzler,
2008, S. 19–38.

Ourghi, Abdel-Hakim: Reform des Islam. 40 Thesen. München: Claudius, 2017.
Özsoy, Ömer: Die Geschichtlichkeit der koranischen Rede und das Problem der ur‐

sprünglichen Bedeutung von geschichtlicher Rede. In: Körner, Felix (Hrsg.): Alter
Text – neuer Kontext. Koranhermeneutik in der Türkei heute. Freiburg im Brsg.:
Herder, 2006, S. 77–101.

Özsoy, Ömer: Islamische Theologie als Wissenschaft. Funktionen, Methoden, Argu‐
mentationen. In: Gharaibeh, Mohammed; Begic, Esnaf; Schmid, Hansjörg; Ströbele,
Christian (Hrsg.): Zwischen Glaube und Wissenschaft. Theologie in Christentum
und Islam. Regensburg: Pustet, 2015, S. 56–68.

Özsoy, Ömer: Pioniere der historischen Koranhermeneutik. In: Ben Abdeljelil, Jame‐
leddine (Hrsg.): Historizität und Transzendenz im Islam. Geschichte, Recht und
Offenbarung. Berlin: EB-Verlag, 2017, S. 23–45.

Öztürk, Mustafa: Geschichtlichkeit und Übergeschichtlichkeit im koranischen Kontext.
In: Frankfurter Zeitschrift für islamisch-theologische Studien. Universalität und
Universalismus, 3, 2016, S. 37–64.

Öztürk, Resul: A Contribution from Outside to the Field of New Ilm al-Kalam. Milasli
Ismail Hakki’s Views. In: Journal of Ilahiyat Researches, 49 (1), 2018, S. 105–130.

Padwick, Constance: Muslim Devotions. A Study of Prayer-Manuals in Common Use.
London: SPCK, 1961.

8 Bibliographie

277

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Pannenberg, Wolfhart: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im
Lichte der Theologie. 4. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1972.

Peters, Johannes: God’s Created Speech. A Study in the Speculative Theology of the
Muʿtazilī Qāḍī l-Quḍāt Abū l-Ḥasan ʿAbd al-Jabbār bn Aḥmad al-Hamaḏānī. Leiden:
Brill, 1976.

Pleger, Wolfgang: Handbuch der Anthropologie. Die wichtigsten Konzepte von Homer
bis Sartre. 2. Auflage. Darmstadt: WBG, 2017.

Plessner, Helmuth: Anthropologie. Philosophisch. In: Religion in Geschichte und Ge‐
genwart. 3. Auflage, Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck, 1957, S. 410–414.

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie. 3. Auflage. Berlin: de Gruyter, 1975.

Poya, Abbas: Islamische Theologie neu denken. Gespräche mit ʿAbd al-Ǧabbār ar-
Rifāʿī, Mohsen Kadivar, Hassan Yussefi Eshkevari und Arash Naraghi. Berlin/Bos‐
ton: de Gruyter, 2023.

Quack, Johannes: Religionsethnologie. In: Beer, Bettina; Fischer, Hans; Pauli, Julia
(Hrsg.): Ethnologie. Einführung in die Erforschung kultureller Vielfalt. 9. Auflage.
Berlin: Reimer, 2017, S. 118–198.

Radscheit, Matthias: Die koranische Herausforderung. Die taḥaddī-Verse im Rahmen
der Polemikpassagen des Korans. Berlin: Schwarz, 1996.

Radscheit, Matthias: Word of God or Prophetic Speech? Reflections on the Quranic
qul-Statements. In: Edzard, Lutz; Szyska, Christian (Hrsg.): Encounters of Words
and Texts. Intercultural Studies in Honor of Stefan Wild. Hildesheim: Olms, 1997,
S. 33–42.

Rahman, Fazlur: Islamic Methodology in History. Karachi: Central Institute of Islamic
Research, 1965.

Rahman, Yusuf: The Hermeneutical Theory of Naṣr Ḥāmid Abū Zayd. An Analytical
Study of his Method of Interpreting the Qurʾān. Montreal: McGill University, 2001.

Rahman, Yusuf: The Qurʾān in Egypt III. Naṣr Abū Zayd’s Literary Approach. In:
Mohammed, Khaleel; Rippin, Andrew (Hrsg.): Coming to Terms with the Qurʾān.
A Volume in Honor of Professor Issa Boullata. North Haledon: Islamic Publication
International, 2008, S. 227–265.

Rahmati, Fateme: Der Mensch als Spiegelbild Gottes in der Mystik Ibn ʿArabīs. Wies‐
baden: Harrassowitz, 2007.

Rasmussen, Anne: Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia. Berke‐
ley: University of California Press, 2010.

Reichmuth, Stefan; Rüsen, Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. Göttingen/Taipei: V&R
unipress/National Taiwan University Press, 2012.

Reichmuth, Stefan; Rüsen, Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. In: Reichmuth, Stefan;
Rüsen, Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture. Historical
Heritage and Contemporary Challenges. Göttingen/Taipei: V&R unipress/National
Taiwan University Press, 2012, S. 11–26.

8 Bibliographie

278

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Renz, Andreas: Der Mensch unter dem An-Spruch Gottes. Offenbarungsverständnis
und Menschenbild des Islam im Urteil gegenwärtiger christlicher Theologie. Würz‐
burg: Ergon, 2002.

Renz, Andreas: Die „Zeichen Gottes“ (āyāt Allāh). Sakramentalität im Islam und ihre
Bedeutung für das christlich-islamische Verhältnis. In: Theologische Zeitschrift, 61
(3), 2005, S. 239–257.

Richter, Gustav: Der Sprachstil des Koran. Leipzig: Harrassowitz, 1940.
Ricœur, Paul: What is a Text? Explanation and Understanding. In: Thompson, John

(Hrsg.): Hermeneutics and the Human Sciences. Essays on Language, Action and
Interpretation. Cambridge: Cambridge University Press, S. 107–126.

Rippin, Andrew: The Exegetical Genre “asbāb al-nuzūl”. A Bibliographical and Termin‐
ological Survey. In: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 48 (1),
1985, S. 1–15.

Rippin, Andrew: The Function of “Asbāb al-nuzūl” in Qurʾānic Exegesis. In: Bulletin of
the School of Oriental and African Studies, 51 (1), 1988, S. 1–20.

Robinson, Neal: Discovering the Qur’an. A Contemporary Approach to a Veiled Text.
2. Auflage. London: SCM Press, 2003.

Rüterswörden, Udo: Dominum terrae. Studien zur Genese einer alttestamentlichen
Vorstellung. Berlin/New York: de Gruyter, 1993.

Şahin, Ertuğrul: Funktionale, strukturelle und epistemische Determinanten des Etablie‐
rungsprozesses der Islamisch-theologischen Studien. In: Völker, Katharina; Şahin,
Ertuğrul (Hrsg.): Lebendiger Islam. Praxis- und Methoden-Reflexion der islamisch-
theologischen Studien in Deutschland. Berlin: Lang, 2021, S. 157–168.

Šaḥrūr, Muḥammad: al-islām wa-l-insān. Min natāʾiǧ al-qirāʾat al-muʿāṣira. Bayrūt: Dār
as-sāqī, 2016.

Salman, Wasim: L’Islam politique et les enjeux de l’interprétation. Naṣr Ḥāmid Abū
Zayd. Mailand: Éditions Mimésis, 2017.

Sarıkaya, Yaşar; Bäumer, Franz-Josef (Hrsg.): Aufbruch zu neuen Ufern. Aufgaben,
Problemlagen und Profile einer islamischen Religionspädagogik im europäischen
Kontext. Münster: Waxmann, 2017.

Sauer, Ralph: Christentum und Islam. Ein konfliktreiches Verhältnis. In: von Lear,
Hermann; Scheer, Klaus-Dieter (Hrsg.): Kultur und Kulturen. Münster: Lit, 2004,
S. 57–76.

Schabestari, Modjtahed: Die theologischen und rechtlichen Grundlagen der Freiheit,
Autonomie und Souveränität des Menschen im Islam als Grundlage des ernsthaft
erwünschten Weltfriedens. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.): Friede für die Menschheit.
Grundlagen, Probleme, Zukunftsperspektiven aus islamischer und christlicher Sicht.
Mödling: St. Gabriel, 1994, S. 193–199.

Schimmel, Annemarie: Zur Anthropologie des Islam. In: Bleeker, Claas (Hrsg.): An‐
thropologie religieuse. L’homme et sa destinée à la lumière de l’histoire des religions,
Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 1955, S. 140–154.

Schimmel, Annemarie: Und Muhammad ist Sein Prophet. Die Verehrung des Prophe‐
ten in der islamischen Frömmigkeit. Düsseldorf/Köln: Diederichs, 1981.

8 Bibliographie

279

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schimmel, Annemarie: Die Zeichen Gottes. Die religiöse Welt des Islam. München:
Beck, 1995.

Schimmel, Annemarie: Mystik und Humanität. Aspekte der islamischen Mystik. In:
Geerk, Frank (Hrsg.): Kultur und Menschlichkeit. Neue Wege des Humanismus.
Basel: Schwabe, 1999, S. 261–272.

Schlüter, Dietrich: Materialobjekt/Formalobjekt. In: Historisches Wörterbuch der Phi‐
losophie, Bd. 5. Basel/Stuttgart: Schwabe, 1980, S. 870.

Schmid, Hansjörg: Islam im europäischen Haus. Wege zu einer interreligiösen Sozial‐
ethik. 2., unveränderte Auflage. Freiburg im Brsg.: Herder, 2013.

Schmidtke, Sabine: Rationale Theologie. In: Brunner, Rainer (Hrsg.): Islam. Einheit
und Vielfalt einer Weltreligion. Stuttgart: Kohlhammer, 2016, S. 167–190.

Schoberth, Wolfgang: Einführung in die theologische Anthropologie. Darmstadt:
WBG, 2006.

Schöller, Marco: Zum Begriff des „islamischen Humanismus“. In: Zeitschrift der Deut‐
schen Morgenländischen Gesellschaft, 151 (2), 2001, S. 275–320.

Schöndorf, Harald: Gegenstand/Objekt. In: Brugger, Walter; Schöndorf, Harald
(Hrsg.): Philosophisches Wörterbuch. Freiburg im Brsg.: Karl Alber, 2010, S. 149.

Schreiner, Stefan: Kalif Gottes auf Erden. Zur koranischen Deutung der Gottebenbild‐
lichkeit des Menschen. In: Mittmann-Richert, Ulrike; Avemarie, Friedrich; Oegema,
Gerbern S. (Hrsg.): Der Mensch vor Gott. Forschungen zum Menschenbild in
Bibel, antikem Judentum und Koran. Festschrift für Hermann Lichtenberger zum
60. Geburtstag. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2003, S. 25–37.

Schrenk, Friedemann: Die Frühzeit des Menschen. Der Weg zum Homo sapiens.
6. Auflage. München: Beck, 2019.

Schulz von Thun, Friedemann: Störungen und Klärungen. Psychologie der zwischen‐
menschlichen Kommunikation. Reinbek: Rowohlt, 1981.

Schulze, Reinhard: „Was ist Islamische Theologie?“ (Unveröffentlichter Konferenzbei‐
trag). Köln, 2010. URL: http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie
-reinhard-schulze-koeln.html (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Schulze, Reinhard: Islam als Feind der Anthropologie. Anmerkungen zu Leo Frobenius
und zur Islamwissenschaft. In: Asiatische Studien, 66 (3), 2012, S. 653–709.

Schulze, Reinhard: Der Koran und die Gottesdienerschaft des Menschen. In: Assmann,
Jan; Strohm, Harald (Hrsg.): Homo religiosus. Vielfalt und Geschichte des religiösen
Menschen. Paderborn: Fink, 2014, S. 217–267.

Schulze, Reinhard: Der Koran und die Genealogie des Islam. Basel: Schwabe, 2015.
Seckler, Max: Dei verbum religiose audiens. Wandlungen im christlichen Offenba‐

rungsverständnis. In: Eicher, Peter; Kogan, Barry; Petuchowski, Jakob (Hrsg.): Of‐
fenbarung im jüdischen und christlichen Glaubensverständnis. Freiburg im Brsg.:
Herder, 1981, S. 214–236.

Seckler, Max; Kessler, Michael: Die Kritik der Offenbarung. In: Kern, Walter; Pottmey‐
er, Hermann; Seckler, Max (Hrsg.): Handbuch der Fundamentaltheologie. Traktat
Offenbarung, Bd. 2, 2. Auflage. Tübingen: Francke, 2000, S. 13–39.

8 Bibliographie

280

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html
http://docplayer.org/63743134-Was-ist-islamische-theologie-reinhard-schulze-koeln.html


Segal, Alan: Two Powers in Heaven. Early Rabbinic Reports About Christianity and
Gnosticism. Boston: Brill Academic Publishers, 2002.

Sejdini, Zekirija; Kraml, Martina; Scharer, Matthias: Mensch werden. Grundlagen
einer interreligiösen Religionspädagogik und -didaktik aus muslimisch-christlicher
Perspektive. Stuttgart: Kohlhammer, 2017.

Şeker, Nimet: Der Koran als Rede und Text. Hermeneutik sunnitischer Koranexegeten
zwischen Textkohärenz und Offenbarungskontext. Berlin: EB-Verlag, 2019.

Selçuk, Mualla; Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum und Islam.
Stuttgart: Kohlhammer, 2019.

Seyyed Nasr, Hossein: Ideals and Realities of Islam. London: Unwin Paperbacks, 1979.
Shabestari, Modjtahed: Die koranische Offenbarung. Eine menschliche Lesart. In: Ben

Abdeljelil, Jameleddine (Hrsg.): Historizität und Transzendenz im Islam. Geschichte,
Recht und Offenbarung. Berlin: EB-Verlag, 2017, S. 11–22.

Shahrour, Muhammad: Islam and Humanity. Consequences of a Contemporary Read‐
ing. Berlin: Gerlach Press, 2018.

Shahrour, Muhammad: Pour un islam humaniste. Une lecture contemporaine du Co‐
ran, Paris: Cerf, 2019.

Shaw, Wendy: What is “Islamic” Art? Between Religion and Perception. Cambridge:
Cambridge University Press, 2019.

Sholihin, Muhammad; Sugiyanto, Catur; Susamto, Akhmad A.: A Systematic Review
on Homo Islamicus. Classification and Critique. In: Islamic Economic Studies. URL:
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf
?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique (letzter
Zugriff am 15.12.2023).

Sievers, Mira: Schöpfung zwischen Koran und Kalām. Ansätze einer koranischen
Theologie. Berlin: EB-Verlag, 2019.

Sievers, Tim: Der Mensch als Statthalter auf Erden? Aspekte einer ḫalīfa-Theologie. In:
CIBEDO-Beiträge, 4, 2015, S. 136–145.

Sinai, Nicolai: Qurʾānic Self-Referentiality as a Strategy of Self-Authorization. In: Wild,
Stefan (Hrsg.): Self-Referentiality in the Qurʾān. Wiesbaden: Harrassowitz, 2006,
S. 103–134.

Söderblom, Nathan: Einführung in die Religionsgeschichte. Leipzig: Quelle & Meyer,
1920.

Sorush, Abdolkarim: The Expansion of Prophetic Experience. Essays on Historicity,
Contingency and Plurality in Religion. Leiden/Boston: Brill. 2009.

Spahn-Skrotzki, Gudrun: Bildung zur Verantwortung gegenüber dem Leben. Fächer‐
übergreifender Unterricht als Weg zu verantwortlichem Handeln im ökologischen
und bioethischen Kontext. Bad Heilbrunn: Klinkhardt, 2010.

Specker, Tobias: Gottes Wort und menschliche Sprache. Christliche Offenbarungstheo‐
logie und islamische Positionen zur Unnachahmlichkeit des Korans. Zürich: TVZ,
2021.

Sperber, Jutta: Die anthropologischen Aspekte in den christlich-muslimischen Dialo‐
gen des Vatikan. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018.

8 Bibliographie

281

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/IES-11-2022-0043/full/pdf?title=a-systematic-review-on-homo-islamicus-classification-and-critique


Sperber, Jutta: Anthropological Aspects in the Christian-Muslim Dialogues of the Vati‐
can. Berlin: de Gruyter, 2019.

Stetkevych, Suzanne P.: The Mute Immortals Speak. Pre-Islamic Poetry and the Poetics
of Ritual. Ithaca: Cornell University Press, 2010.

Sukidi, [Mulyadi]: Naṣr Ḥāmid Abū Zayd and the Quest for a Humanistic Hermeneu‐
tics of the Qurʾān. In: Die Welt des Islams, 49 (2), 2009, S. 181–211.

Takım, Abdullah: Koranexegese im 20. Jahrhundert. Islamische Tradition und neue
Ansätze in Süleyman Ateş’s „Zeitgenössischem Korankommentar“. Istanbul: Yeni
Ufuklar, 2007.

Tapper, Richard: “Islamic Anthropology” and “Anthropology of Islam”. In: Anthropo‐
logical Quarterly, 68 (3), 1995, S. 185–193.

Tatari, Muna: Gott und Mensch im Spannungsverhältnis von Gerechtigkeit und Barm‐
herzigkeit. Versuch einer islamisch begründeten Positionsbestimmung. Münster:
Waxmann, 2016.

Tautz, Monika: Interreligiöses Lernen im Religionsunterricht. Menschen und Ethos im
Islam und Christentum. Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Teifke, Wilko: Offenbarung und Gericht. Fundamentaltheologie und Eschatologie bei
Guardini, Rahner und Ratzinger. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2012.

Terkan, Fehrullah: Das Offenbarungsverständnis der muslimischen Philosophen in der
klassischen Epoche. In: Heinzmann, Richard; Selçuk, Mualla (Hrsg.): Offenbarung
in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohlhammer, 2011, S. 101–127.

Thielmann, Jörn: Naṣr Ḥāmid Abū Zaid und die wiedererfundene „ḥisba“. „Šarīʿa“ und
„Qānūn“ im heutigen Ägypten. Würzburg: Ergon, 2003.

Thies, Christian: Einführung in die philosophische Anthropologie. 3. Auflage. Darm‐
stadt: WBG, 2013.

Thurner, Martin: Warum eine christlich-islamische Anthropologie? In: Selçuk, Mualla;
Thurner, Martin (Hrsg.): Der Mensch in Christentum und Islam. Stuttgart: Kohl‐
hammer, 2019, S. 15–19.

Tillschneider, Hans-Thomas: Typen historisch-exegetischer Überlieferung. Formen,
Funktionen und Genese des asbāb an-nuzūl-Materials. Würzburg: Ergon, 2011.

Topkara, Ufuk: Umrisse einer zeitgemäßen philosophischen Theologie im Islam. Die
Verfeinerung des Charakters. Wiesbaden: Springer, 2018.

Uçar, Bülent; Blasberg-Kuhnke, Martina (Hrsg.): Islamische Seelsorge zwischen Her‐
kunft und Zukunft. Von der theologischen Grundlegung zur Praxis in Deutschland.
Frankfurt am Main: Lang, 2013.

Ulfat, Fahimah: Theologisch-anthropologische Grundlagen religiöser Bildung aus isla‐
misch-religionspädagogischer Perspektive. In: Theologische Quartalschrift, 199 (2),
2019, S. 149–160.

van Ess, Josef: Die Gedankenwelt des Ḥāriṯ al-Muḥāsibī. Bonn: Selbstverlag des Orien‐
talischen Seminars der Universität Bonn, 1961.

van Ess, Josef: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert Hidschra. Eine
Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam. 4 Bde. Berlin: Walter, 1991–1997.

8 Bibliographie

282

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


van Ess, Josef: Disputationspraxis in der islamischen Theologie. Eine vorläufige Skizze.
In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/
Boston: Brill, 2018, S. 911–947.

van Ess, Josef: Early Development of Kalām. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine
Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 882–902.

van Ess, Josef: Kalām. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.): Kleine Schriften by Josef van
Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 902–910.

van Ess, Josef: The Beginnings of Islamic Theology. In: Biesterfeldt, Hinrich (Hrsg.):
Kleine Schriften by Josef van Ess, Bd. 2. Leiden/Boston: Brill, 2018, S. 855–881.

Vimercati Sanseverino, Ruggero: “The Prophet is Closer to the Believers than they are
to Themselves.” (Q 33:6). A Scriptural Inquiry into the Anthropological Foundation
of the Ittibāʿ al-Nabī (Sequela Prophetae). In: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Win‐
ter, Tim; Schwöbel, Christoph; Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in
Interreligious Perspective. Tübingen: Mohr Siebeck, 2021, S. 85–104.

Vishanoff, David: Can Qur’anic Interpretation Be Both Practically Adequate and The‐
ologically Principled? Some Instructive Historical Examples of the Delicate Connec‐
tion Between Hermeneutical Theories and Doctrines of Divine Speech. (Unveröf‐
fentlichter Konferenzbeitrag). Cambridge, 2015. URL: https://www.academia.edu/
40373014/Can_Qurʾānic_Interpretation_Be_Both_Practically_Adequate_and_Theo‐
logically_Principled_Some_Instructive_Historical_Examples_of_the_Delicate_Con‐
nection_between_Hermeneutical_Theories_and_Doctrines_of_Divine_Speech
(letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vishanoff, David: Hermeneutics and the Traditional Islamic Sciences in Indonesia
Today. Rhetoric, Retraditionalisation, or Creative Anti-Foundamentalism? (Unveröf‐
fentlichter Konferenzbeitrag). Erfurt, 2015. URL: http://david.vishanoff.com/wp-con
tent/uploads/IAHR2015.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vishanoff, David: The Anthropological Turn in Islamic Legal Interpretation. (Unveröf‐
fentlichter Konferenzbeitrag). Tübingen, 2016. URL: http://david.vishanoff.com/wp
-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

Vogt, Markus: Christliche Umweltethik. Grundlagen und zentrale Herausforderungen.
Freiburg im Brsg.: Herder, 2021.

Völker, Katharina: Two Accounts of Qur’anic Revelation. In: Islam and Christian-Mus‐
lim Relations, 26 (3), 2015, S. 271–286.

Völker, Katharina: Quran and Reform. Rahman, Arkoun, Abū Zayd. Frankfurt am
Main: Lang, 2017.

Waldenfels, Hans: Gottes Wort in der Fremde. Bonn: Borengässer, 1997.
Waldenfels, Hans: Kontextuelle Fundamentaltheologie. 4. Auflage. Paderborn: Schön‐

ingh, 2005.
Wansbrough, John: Quranic Studies. Sources and Methods of Scriptural Interpretation.

Oxford: University Press, 1977.
Watt, Montgomery; Marmura, Michael: Politisch Entwicklungen und theologische

Konzepte. Stuttgart: Kohlhammer, 1985.
Watzlawick, Paul; Beavin, Janet; Jackson, Don: Menschliche Kommunikation. Formen,

Störungen, Paradoxien. Bern: Huber, 1969.

8 Bibliographie

283

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.academia.edu/40373014/
https://www.academia.edu/40373014/
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.academia.edu/40373014/
https://www.academia.edu/40373014/
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/IAHR2015.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf
http://david.vishanoff.com/wp-content/uploads/Anthropological-Turn.pdf


Werbick, Jürgen: Theologische Methodenlehre. Freiburg im Brsg.: Herder, 2015.
Wielandt, Rotraud: Offenbarung und Geschichte im Denken moderner Muslime.

Wiesbaden: Steiner, 1971.
Wielandt, Rotraud: Der Mensch und seine Stellung in der Schöpfung. Zum Grund‐

verständnis islamischer Anthropologie. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.): Der Islam als
Anfrage an christliche Theologie und Philosophie. Mödling: St. Gabriel, 1994, S. 97–
142.

Wielandt, Rotraud: Die Weltverantwortung des Menschen aus islamischer Sicht. Ver‐
ständnisfragen. Fragen der theologischen Diskussion. In: Bsteh, Andreas (Hrsg.):
Der Islam als Anfrage an christliche Theologie und Philosophie. Mödling:
St. Gabriel, 1994, S. 143–210.

Wielandt, Rotraud: Main Trends of Islamic Theological Thought from the Late Nine‐
teenth Century to Present Times. In: Schmidtke, Sabine (Hrsg.): The Oxford Hand‐
book of Islamic Theology. Oxford: Oxford University, 2016, S. 707–764.

Wild, Stefan: “We Have Sent Down to Thee the Book With the Truth…”. Spatial and
Temporal Implications of the Qurʾānic Concepts of nuzūl, tanzīl, and ʾinzāl. In: Wild,
Stefan (Hrsg.): The Qurʾān as Text. Leiden: Brill, 1996, S. 137–153.

Wild, Stefan: Mensch, Prophet und Gott im Koran. Muslimische Exegeten des 20. Jahr‐
hunderts und das Menschenbild der Moderne. Münster: Rhema, 2001.

Wild, Stefan: The Concept of Man in the Qur’an. Non-Muslim Perspectives. In:
Reichmuth, Stefan; Rüsen, Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim
Culture. Historical Heritage and Contemporary Challenges. Göttingen/Taipei: V&R
unipress/National Taiwan University Press, 2012, S. 27–38.

Winter, Tim: Introduction. In: Winter, Tim (Hrsg.): The Cambridge Companion to
Classical Islamic Theology. Cambridge: Cambridge University Press, 2008, S. 1–18.

Winter, Tim: Introduction. In: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim;
Schwöbel, Christoph; Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in Interreli‐
gious Perspective. Tübingen: Mohr Siebeck, 2022, S. 1–19.

Wissmann, Hans: Mensch. Religionsgeschichtlich. In: Theologische Realenzyklopädie,
Bd. 22. Berlin/Boston: de Gruyter, 2010, S. 458–464.

Wolfson, Harry Austryn: The Philosophy of the Kalam. Cambridge: Harvard Universi‐
ty Press, 1976.

Würsch, Renate: Humanism and Mysticism. Inspirations from Islam. In: Reichmuth,
Stefan; Rüsen, Jörn; Sarhan, Aladdin (Hrsg.): Humanism and Muslim Culture.
Historical Heritage and Contemporary Challenges. Göttingen/Taipei: V&R uni‐
press/National Taiwan University Press, 2012, S. 89–100.

Yavuzcan, Ismail: Menschenwort versus Gotteswort. Koranexegese im Angesicht der
hermeneutischen Herausforderung. Eine Erwiderung auf Eckart Reinmuth. In:
Schmid, Hansjörg; Renz, Andreas; Uçar, Bülent (Hrsg): „Nahe ist dir das Wort…“.
Schriftauslegung in Christentum und Islam. Regensburg: Pustet, 2010, S. 67–72.

Yavuzcan, Ismail: Muhammad als Prophet und Mensch. In: Sarıkaya, Yaşar; Boden‐
stein, Mark Chalil; Toprakyaran, Erdal (Hrsg): Muhammad. Ein Prophet – viele
Facetten. Münster: Lit, 2014, S. 67–88.

8 Bibliographie

284

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Yazdi, Ha’iri Mehdi: The Principles of Epistemology in Islamic Philosophy. Knowledge
by Presence. Albany, NY: SUNY Press, 1992.

Zhussipbek, Galym; Nagayeva, Zhanar: Epistemological Reform and Embracement of
Human Rights. What Can be Inferred from Islamic Rationalistic Maturidite Theolo‐
gy? In: Open Theology, 5 (1), 2019, S. 347–365.

Zirker, Hans: Der Koran. Zugänge – Strukturen – Lesarten. 4. Auflage. Darmstadt:
WBG, 2018.

 

Internetlinks zu den Konferenzen:

2015 Münster: „Menschenbilder – Wertebilder. Christlich-islamischer Dialog zu sozial‐
ethischen Fragen“. Konferenzbericht unter URL: https://www.uni-muenster.de/ZIT/
Aktuelles/2015/20150609.html (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2018 Freiburg i. Üe.: „Between God and Mankind. Chances and Challenges of Islamic
Anthropologies“. Gleichnamiger Konferenzbericht in CIBEDO (2/2018). Programm
unter URL: https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5
_Tagung_Anthopologie.pdf, Bericht unter https://www.unifr.ch/szig/de/assets/pu
blic/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf (letzter Zugriff am
15.12.2023).

2018 Tübingen: „Theological Anthropology in Interreligious Perspective“. Kon‐
ferenzband: Demiri, Lejla; Zaman, Mujadad; Winter, Tim; Schwöbel, Christoph;
Bodrov, Alexei (Hrsg.): Theological Anthropology in Interreligious Perspective. Tü‐
bingen: Mohr Siebeck, 2021. Konferenzbericht unter URL: https://uni-tuebingen.de/
fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archi
v/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-ant
hropology-in-interreligious-perspective/ (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2019 Erlangen-Nürnberg: „Das Menschenbild im islamischen Denken – klassische und
moderne Ansätze“. Gleichnamiger Konferenzbericht in CIBEDO 3/2019. Programm
unter URL: https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisch
es-Denken_Folder_.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

2022 Erlangen-Nürnberg: „Das Menschenbild in der islamischen Theologie zwischen
Tradition und Moderne“. Konferenzband in Vorbereitung. Programm unter: https://
www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Progra
mm.pdf (letzter Zugriff am 15.12.2023).

8 Bibliographie

285

https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.uni-muenster.de/ZIT/Aktuelles/2015/20150609.html
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Recherche/A6-5_Tagung_Anthropologie.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://www.unifr.ch/szig/de/assets/public/uploads/Rapports/2018/Bericht%20%20Tagung_final.pdf
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://uni-tuebingen.de/fakultaeten/zentrum-fuer-islamische-theologie/aktuelles/newsletter/newsletter-archiv/2018/1/veranstaltungen-und-aktivitaeten/internationale-konferenz-theological-anthropology-in-interreligious-perspective
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.dirs.phil.fau.de/files/2019/01/Das-Menschenbild_Islamisches-Denken_Folder_.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf
https://www.phil.fau.de/files/2022/06/Menschenbild-in-der-Islamischen-Theologie_Programm.pdf


https://doi.org/10.5771/9783748943693 - am 12.01.2026, 00:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748943693
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	1 Theologische Anthropologie als Anliegen und Herausforderung Islamisch-theologischer Studien im zeitgenössischen Diskurs
	1.1 Theologische Anthropologie als Gegenstand islambezogener Forschung
	1.2 Offenbarung als Ausgangspunkt für eine theologische Anthropologie: Frage- und Problemstellung
	1.3 Zur disziplinären Verortung einer zeitgemäßen theologischen Anthropologie – Weichenstellungen I
	1.4 Zur systematischen und methodischen Ausrichtung dieser Arbeit – Weichenstellungen II
	1.5 Abū Zayd als Pionier für eine theologische Anthropologie? – Weichenstellungen III
	1.6 Ein roter Faden: Zum Aufbau dieses Buches

	Teil I: Theologische Anthropologie im Islam – Sondierung und Problematisierung
	2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?
	2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang
	2.1.1 Problemfeld Begriff – Anthropologie avant la lettre?
	2.1.2 Problemfeld Disziplin – (k)ein Anspruch für die Theologie?
	2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand – Wesenskern oder doch Diskurs?

	2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen
	2.2.1 Der Islam als „Feind“ der Anthropologie – Anthropologie als „Feind“ des Islams?
	2.2.2 „Anthropologie des Islams“ oder „Islamische Anthropologie“?
	2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?
	2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie – zwei Begriffe für ein und dasselbe?


	3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam
	3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?
	3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz – die gestiftete Distanz zum Menschen als Problem?
	3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre – (k)ein Thema für den kalām?
	3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik – ein Selbstwiderspruch?

	3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen
	3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches Unterfangen?
	3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische Zugänge
	3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

	3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik
	3.3.1 Anstöße für die Loslösung von einer theozentrisch orientierten Theologie
	3.3.2 Zur Aussagbarkeit über Gott: Vom Transzendenzbezug zum Immanenzraum
	3.3.3 Von der Theologie als Rede über Gott zur Offenbarung als Rede zu und über den Menschen

	3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum programmatischen Anliegen von Offenbarung


	Teil II: Theologische Anthropologie aus offenbarungstheologischer Perspektive – Systematische Analyse und Reflexion
	4 Offenbarung als Kommunikationsprozess zwischen Gott und Mensch
	4.1 Grundstrukturen: Bedingungen von Offenbarung als Kommunikation
	4.1.1 Gott spricht – Offenbarung als verbale Kommunikation
	4.1.2 Offenbarung als akteurszentrierter, mehrstufiger Prozess

	4.2 Von Gott zu Engel – Sender und Botschaft
	4.3 Von Engel zu Prophet – Code und Kontakt
	4.4 Vom Propheten zu den Mitmenschen – Empfänger und Kontext
	4.5 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	5 Anthropologisierung der Gottesrede?
	5.1 Zum Status der Gottesrede – verkörperlicht und vermenschlicht?
	5.2 Gottes Menschenwort? Zur Problematik eines missverständlichen Begriffs
	5.3 Klang statt Buch oder Text – Gottes Manifestation auf Erden
	5.4 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie

	6 Gottes Rede im Munde des Menschen
	6.1 Menschliche Mit-Rede als Bestandteil der Gottesrede? Zu den unterschiedlichen Sprecherstimmen im Koran
	6.1.1 Fātiḥa als Wechselspiel von menschlicher Bitte und göttlicher Antwort
	6.1.2 Qul-Verse – ein Zeichen der Diskursivität?

	6.2 Von der Rede Gottes zur Rezitation des Menschen
	6.2.1 Rezitation – die menschliche Seite von Offenbarung?
	6.2.2 Sprechen, hören, nacherleben: Zum performativen Umgang mit dem Koran
	6.2.3 Vergegenwärtigen, aktualisieren, memorieren: Zur Internalisierung des Korans und ihren Folgen

	6.3 Ertrag und Impulse für eine theologische Anthropologie


	Teil III: Theologische Anthropologie als Paradigma – Rück- und Ausblick
	7 Vorerst Geklärtes und Klärungsbedürftiges
	7.1 Rückblick: Eine Synthese
	7.1.1 Zur Frage nach der Äquivalentsetzung von theologischer Anthropologie und Menschenbildern
	7.1.2 Zur Frage nach dem Ort der theologischen Anthropologie in den Islamisch-theologischen Studien
	7.1.3 Zur Frage nach der Tragfähigkeit des Begriffs theologische Anthropologie für die Islamisch-theologischen Studien
	7.1.4 Zur Frage nach der Begründbarkeit einer theologischen Anthropologie aus offenbarungstheologischer Perspektive

	7.2 Ausblick und weiterführende Fragen


	8 Bibliographie

