ANTHROPOS

104.2009: 113-129

Fuego, purificacion y metamorfosis

Significacion y simbolismo igneo entre los Pilagd (Chaco Central, Argentina)

Anatilde Idoyaga Molina

Abstract. — Basing on firsthand fieldwork material, I analyze
the meaning of fire symbolism among the Pilagd Indians of
Central Chaco. By underlying the similarities between fire and
water symbolism, I explore the purification by fire in birth-,
abortion-, infanticide-, and death-related rituals, and in cases of
harm and illness. I also discuss the meaning of fire as opposed
to darkness. Finally, I consider the symbolism of fire in Pilaga
mythology, focusing on its regenerative power as manifested
in ontological transformations of humans and spaces, and in
generating new beings and entities. [Argentina, Central Chaco,
the Pilagd, mythology, ritual function of fire, fire symbolism]

Anatilde Idoyaga Molina, Dra., Directora del Centro Ar-
gentino de Etnologia Americana; miembro de la Carrera del
Investigador Cientifico; Profesora Titular Regular en el Instituto
Universitario Nacional del Arte y en la Universidad de Buenos
Aires; Directora de la Maestria y el Doctorado en Cultura
y Sociedad. — Ella posee una amplia experiencia de campo,
iniciada en 1972. — Ha publicado mas de cien articulos, libros
y capitulos de libros entre los que destacamos: “Entre el mito
y la historia. La mitificacion de un lider mesidnico Pilagd”
(Scripta Ethnologica 1996); “Mito, temporalidad y estados al-
terados de conciencia. El surgimiento de relatos y la experiencia
shamadnica entre los Ayoreo del Chaco Boreal” (Acta Americana
1997); “Mito, historia y contacto. La mitologia de ’Asyén entre
los Pilagd” (Latin American Indian Literatures Journal 1999);
“Culturas, enfermedades y medicinas. Reflexiones sobre la
atencion de la salud en contextos interculturales de Argentina”
(Buenos Aires 2002); “En torno al uso de ensalmos terapéuticos
en el noroeste argentino y sus fundamentos mitico-religiosos”
(Revista de Antropologia Iberoamericana 2008). — Véase tam-
bien la bibliografia.

Introduccion

La reiterada aparicion del fuego como trasforma-
dor, regenerador y purificador en hechos e instan-

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

cias significativas de la vida indigena, asi como
en el mito, connota no sélo su importancia sino
también su valor simbdlico, el que lo conecta
a determinadas entidades formando un dominio
facilmente aprehensible. La utilizacién del fuego
es imprescindible en circunstancias criticas co-
mo la muerte, la enfermedad, la eliminacion de
seres terribles y en relacién con la terapia y los
fenémenos del dano. El fuego es también impres-
cindible en la vida diaria, permite la coccién de
los alimentos, provee abrigo, luz y, por sobre todo,
humaniza el ambito de la choza durante la noche,
un lapso marcadamente negativo para los hombres.
Su capacidad regeneradora se plasma en los relatos
miticos, asi se asocia a cambios ontolégicos en las
personas, el espacio y otras entidades. En defini-
tiva, el fuego depura ambientes y elimina seres y
objetos corrompidos.

Es nuestra intencién en esta oportunidad ana-
lizar los diferentes contextos en los que el fuego
es un elemento relevante, para luego acceder a los
contenidos esenciales y simbdlicos, asi como al
campo semdntico en que se inscribe. Con este fin,
analizaremos, en primer lugar, el papel del fuego
en relacion con distintas circunstancias del ciclo
vital, los fenémenos de dafio y terapia, asi como
su relacion con la calificacién de los espacios. En
segundo término, enfocaremos el papel del fuego
en el mito, presentando ademds un apéndice con
la transcripcién de los relatos considerados.

Los Pilagd pertenecen al grupo lingiiistico
Guaycurd y estdn asentados en el Chaco Cen-
tral, en los departamentos Bermejo y Patifio de la

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

114

provincia de Formosa (Argentina). Los materiales
sobre los que nos basamos provienen de numerosas
camparfias realizadas entre 1972—-1995.!

Nuestro andlisis de los mitos se ubica en el
contexto de las corrientes hermenéuticas, enten-
demos que el mito es un relato verdadero, meta-
temporal, a veces ligado con los ritos. Los mitos
mds que explicaciones etioldgicas son fundamento
y sentido de la realidad, los contenidos narrados
suelen ser arquetipicos o ejemplares, suelen referir
acciones sagradas, cuyo poder el hombre puede
manipular hoy en dia en su provecho; es no sélo
un relato sino también un hecho vivido.? El mito es
conciencia social y politica, incorpora la historia y
habla de la situacién de contacto, es guia de accion,
explicacién del hoy. En este sentido la historia se
mitifica y el mito se historifica.3

El fuego y la eliminacion de entidades
corrompidas

El fuego cumple un papel sustancial por su ca-
pacidad de eliminar entidades corrompidas en di-
ferentes circunstancias del ciclo vital — menarca,
alumbramiento, aborto, infanticidio y muerte — y
en lo atinente a los procesos de enfermedad y dafio.
Asimismo, el poder del fuego recalifica el espacio
de la choza, humanizandolo cuando la noche se ex-
tiende con su calidad nociva y peligrosa (Idoyaga
Molina 1996). Fuego y agua son los purificadores
y regeneradores por antonomasia, ambos compar-
ten el mismo dominio semantico, podria afirmarse
que aquello que no puede purificarse a través del
agua queda bajo el dominio del fuego, el que
posibilita la extincién de la entidad corrompida vy,
por ende, de su peligro para los hombres.
Veremos detenidamente el uso y el significado
del fuego en cada uno de estos contextos, teniendo
siempre en cuenta el plano del sentido. En al-
gunos casos aludiremos también al uso del agua

1 La grafia de las voces aborigenes estd adaptada al cas-
tellano, son sdlo necesarias las siguientes aclaraciones:
k) consonante velar sorda, q) consonante postvelar sorda,
‘) oclusion glotal, G) faringea fricativa, y) semiconsonante
o semivocal alveolo-palatal no abocinada, w) semiconso-
nante o semivocal labiovelar abocinada. Los relatos miticos
fueron recabados con magnetéfono. Al pie de cada relato
figuran los nombres de informantes y traductores, asi como
el lugar de recoleccion.

2 Bérmida (1969-70, 1984); Cassirer (1972); Eliade (1972,
1974); Gusdorf (1970); Leenhardt (1966); Leeuw (1964);
Sullivan (1988).

3 Bartolomé (1976); Guss (1981); Hill (1988); Sahlins (1981);
Turner (1988).

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

para contextualizar al fuego en el dominio de la
purificacién y de las entidades corrompidas.

Con la llegada de la menarca comienza el pro-
ceso de iniciacion femenina. Este implica un en-
cierro riguroso para la joven, quien es aislada en
una esquina de la choza, en un pequefio espacio
construido con mantas. Alli pasa todo el tiempo
hilando y trenzando lana y fibras vegetales con el
fin de confeccionar textiles, vinchas, bolsas, fajas
y otras manufacturas tradicionales. Las tnicas sa-
lidas que realiza son de orden fisioldgico, y las
hace completamente cubierta y en compaiifa de
una anciana. El ocultamiento, incluso del rostro,
es necesario, pues impide que sea divisada por
los personajes miticos, que merodean asechantes
la vivienda con nefastas intenciones. La escolta
de la anciana se explica por el poder que poseen
los viejos, capaz de neutralizar las posibilidades
de dafio. La joven debe observar un conjunto de
prohibiciones, tales como tocar armas o instrumen-
tos de caza y pesca, mirar al cielo, acercarse a
dominios acudticos y comer carne.

Dado el peligro que la menarca representa, la
choza es rodeada con ceniza a fin de prevenir
acciones malevolentes de los personajes miticos
o de los shamanes. Cabe acotar que la ceniza, un
derivado y equivalente semantico del fuego, opera
como un protector y un purificador. En efecto,
la sangre menstrual, la menarca y las mujeres en
periodo son seres impuros y contaminantes, es por
ello que deben someterse a multiples observancias,
a la vez que purificarse y protegerse a través de las
cenizas/fuego y del agua por medio de continuos
lavados (Idoyaga Molina 1990b: 65-67).

El alumbramiento es un hecho critico dado los
peligros que lo rodean; asechando y merodeando
la choza se encuentran los personajes miticos que
en cualquier instante tratardn de dafiar o matar a
la mujer y al recién nacido, es asimismo riesgoso
el contacto con la sangre, la placenta y el cordén
umbilical. Es por ello que muchas de las acciones
que alli se desarrollan tienen un valor preventivo o
neutralizador y que una pléyade de prohibiciones
involucran a la puérpera y a las comadronas que
la asisten.

Llegado el momento de dar a luz, la joven se
recluye en su vivienda, la que se ha cargado de
poder negativo, ambiente del cual es resguardada
y aislada mediante dos mantas, una se coloca
en el piso y sobre ella yace la parturienta; la
otra le cubre el cuerpo. Durante el suceso un
conjunto de ancianas circunvala a la puérpera,
cantando y danzando, a fin de conformar en su
entorno un microespacio que recalifica y neutraliza
el contenido nefasto que le imprime la presencia

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

de las figuras miticas (Idoyaga Molina 1976/77:
90-96).

Una de las oficiantes de partera se encarga de
recibir al neonato y de lavarlo rdpidamente, hasta
sacar el dltimo rastro de sangre que pudiera haber.
El cordén y la placenta son tratados con especial
cuidado, se entierran junto con las mantas en uno
de los costados de la choza. La necesidad de puri-
ficacion mediante el bafio se extiende a la puérpera
y a todas las ancianas que tuvieron contacto con el
fluido vital, esto incluye tanto a las personas como
a las vestimentas. Posteriormente, cuando el trance
ha concluido una de las intervinientes asperje la
habitacién con el objeto de esfumar los restos de
sangre o de su olor y de restaurar la seguridad y
la calidad positiva de la vivienda (Idoyaga Molina
1976/77: 90-96).

Los comportamientos descriptos tienden a im-
pedir males diversos, entre ellos que la madre
y el véstago sean dafiados por seres miticos o
paydk* que los asechan, dispuestos a enfermarlos,
robarles las entidades animicas o incluso matarlos.
Los lavados impiden que un personaje llamado
Tawo (lit. sangre) posea la persona y le extraiga
la totalidad de la sangre, originando obviamente
su deceso. La reaccién iracunda de la figura se
produce al percibir la sustancia sanguinea o su
olor.

El cuidado que se dispensa al cordén umbilical
y a la placenta responde a evitar que la madre y el
nifio resulten dafados, asi como a que los animales
puedan devorarlos ya que si estos se alimentaran
con el cordén o la placenta se volverian nesoGe
(antropo6fagos), al invadir un 4dmbito alimenticio
que le es interdicto. La aspersion de la habitacién
humaniza el espacio (Idoyaga Molina 1976/77:
90-96).

En los dias siguientes al parto, mientras dura la
pérdida de sangre, la mujer no puede dirigirse a los
dominios acudticos ni ingerir carne, provenga de
la caza o de la pesca. El sentido de la prohibicién
radica en evitar la célera de Wosak, un ser mitico

4 Paydk es la condicién o calidad ontoldgica de los seres
miticos, de los seres otro, es también la calidad de los
espacios que son gobernados por sefiores de animales o
duefios de ambitos, la noche es también paydk porque esta
es la condicion Pi’yaGale’eq (el duefio o ser de la noche),
la figura mitica que trae y gobierna la noche. En relacién
con los hombres a veces se indica que el shaman y las
brujas pierden su condicién de humanos para convertirse
en paydk. También los objetos pueden ser paydk aquellos
que revelan un cardcter extrafio, que manifiestan poder o
que poseen reserva de significacion. Paydk es lo otro, no
humano, extrafio y potencialmente peligroso. Sobre este
tema véase Idoyaga Molina (1985b).

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

115

de naturaleza paydk, que mora en las cercanias de
lagunas y esteros y que siente especial repugnancia
por el olor a sangre, quién ademds impuso el
tabu en cuestién. La reaccion del personaje, segin
da cuentas un episodio mitico, es particularmente
violenta. Para castigar a la infractora envia una
fortisima lluvia seguida de un cataclismo que
hace desaparecer la aldea (Idoyaga Molina 1990b,
1990d, 1997a). La segunda interdiccién — ingerir
carne — impide que la joven se vuelva nesoGe,
iterando los sucesos miticos que dieron origen al
canibalismo (Idoyaga Molina 1988a). A pesar del
cardcter critico del alumbramiento no es necesario
extinguir por medio del fuego entidad alguna,
basta con la purificacién a través del agua para
regenerar seres y objetos.

En ocasién del aborto, se siguen exactamente
las mismas observancias que referimos en relacién
con el alumbramiento. Hecho que esta determi-
nado por la técnica utilizada por los nativos: se
espera que la mujer esté de por lo menos seis o
siete meses de gravidez y se provoca la muerte
del feto por asfixia o destrucciéon de drganos y
tejidos mediante golpes o localizando la cabeza,
a la que presionan con los pufios hasta quebrarla.
Al actuar el cuerpo muerto como elemento extrafio
generalmente se produce la contraccion uterina que
desemboca en un parto, usualmente para facilitar
la expulsiéon del feto algunas ancianas masajean
el vientre materno (Idoyaga Molina 1982:207-
211). Esto explica que no haya diferencias entre
el alumbramiento y el aborto en cuanto al lugar
que se realizan, posiciéon de la mujer durante el
trance, el accionar de las ancianas y las miiltiples
prohibiciones y acciones preventivas que deben
cumplirse.

El infanticidio se practica ante el alumbramien-
to de deformes, mellizos — se mata s6lo al segundo
en nacer — o cuando los padres son jévenes que
no estdn en condiciones emocionales de casarse y
conformar una familia, vale decir que carecen de
estabilidad afectiva y que se encuentran sumidas
en un estado en el que las conductas del sujeto
estan dictadas por el sentimiento erdtico. Dichos
individuos y esta condicién se llaman sanamari,
y es propia de todos los jovenes, hasta que dicho
estado se supera con la adultez (Idoyaga Molina
1981).

Un anciano en virtud de su poder es quien
mata al neonato, lo hace en la vivienda en que
tuvo lugar el parto y el mismo se encarga de
enterrar la placenta, el cordéon umbilical y las
mantas utilizadas durante la ocasién en la periferia
de la casa, como si se tratara de un nacimiento
normal, €] también incinera el cadaver.

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

116

Los dias subsiguientes al infanticidio son espe-
cialmente criticos en virtud de que el muerto, el ser
de naturaleza paydk que se ha originado a partir
de la transformacion de las entidades animicas del
recién nacido, merodea la choza y desea vengarse
especialmente de su progenitora. Ello determina
que la casa sea abandonada por la familia y que
la ocupen dos o tres shamanes quienes pactan con
el paydk su retirada al submundo, el habitat de los
muertos, lo que posibilita restaurar el ambiente fa-
miliar y cotidiano de la choza. A ellos también les
cabe hacer un lavado purificatorio de la habitacion,
que elimina las impurezas materializadas en los
restos de sangre o de su olor. Asimismo, el ejecutor
del infanticidio debe bafiarse pulcramente y lavar
o incinerar sus ropas para evitar que el fluido
sanguineo o su aroma le transmitan enfermedad
(Idoyaga Molina 1982:211-216).

Es claro que el fuego y el agua poseen un
valor purificatorio, terapéutico y restaurador y
que poseen similar significacién. Es necesario
extinguir con el fuego el poder contaminante de
las entidades absolutamente corrompidas como
el caddver, mientras que las vestimentas pueden
eliminarse por la accién del fuego o recuperarse
por la accion del agua, finalmente a las personas
les alcanza con un bafio purificatorio.

La muerte alcanza al cuerpo y a las entidades
animicas (un alma sombra y una imagen refleja),
que dan origen a la formacién de un nuevo ser
de naturaleza paydk — lo otro existencial, calidad
ontolégica no humana y temible — es consecuen-
temente uno de los momentos mds criticos de
la vida indigena. El tratamiento del caddver es
particularmente peligroso en tanto la proximidad
y la presencia de un ser paydk tifie de su propia
alteridad existencial a todo lo que lo rodea, desde
la habitacion hasta sus ropas y demds pertenencias,
expande su olor nocivo y generador de enferme-
dades. A partir de €l se origina esa nueva entidad,
el pagdl - ser paydk cuya apariencia es la de
una sombra — que antes de retirarse al mundo
subterraneo con el resto de los muertos, merodea
en los alrededores de la choza intentando dafar
a la gente. En este sentido, la muerte debe pen-
sarse como una metamorfosis ontoldgica, implica
la transformacién de humano en un pagdl paydk
— una sombra de naturaleza no humana — (Idoyaga
Molina 1983: 34s.).

La presencia del caddver contamina el am-
biente, es por ello que un grupo de ancianos
circunvala el caddver — cantando y bailando —
asistidos por sus auxiliares miticos, a fin de crear
un microespacio que acote y neutralice la contami-
nacién de la choza y de la aldea. También se lava

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

el cuerpo inmediatamente después del deceso para
evitar la expansion de enfermedades y/o la forma-
cién de un paydk a partir del olor nauseabundo
que emana del muerto. De lo expuesto se deduce
que por contener al muerto, el espacio sufre un
juego de doble calificacion, dado, en primer lugar,
por la carga negativa que trae la presencia de un
ser de naturaleza paydk y, en segundo término,
por la recalificacién que operan los ancianos y
sus auxiliares, volviendo el sitio si no positivo,
al menos, neutral (Idoyaga Molina 1983: 37-41).

Luego se procede a la incineracién del cuerpo,
de las vestimentas y de otras pertenencias del
occiso, puesto que se piensa que estas son portado-
ras de enfermedades o incluso que estan muertas.
En efecto, el estado de vida no sélo alcanza a
las personas, animales y vegetales sino también
a los objetos, la vida que en ellos se reconoce es
otorgada y mantenida por su duefio, es por ello
que cuando éste enferma o muere aquellos sufren
el mismo proceso. Consumada la cremaciéon es
necesario esparcir las cenizas para evitar que den
origen a un ser paydk. Lo mismo debe hacerse
con las cenizas de las vestimentas o enceres del
muerto que hayan sido incinerados (Idoyaga Mo-
lina 1983:37-41).

Es evidente el poder transformador del fue-
2o, que posibilita a través de la incineracién del
cadaver, la aparicién de un nuevo ser, vale decir
de un muerto de naturaleza paydk. El fuego es
el vehiculo que permite el cambio ontoldgico de
humano a paydk, que implica la muerte,> posibilita
la metamorfosis definitiva del occiso. El fuego ani-
quila la entidad corrompida, su olor y recalifica al
espacio, devolviéndole su tinte humano y familiar.
A la vez que la eliminacién de las pertenencias
muertas y del olor impide la conformacién de nue-
vos seres paydk en el ambito de los vivos (Idoyaga
Molina 1983: 39).

No siempre, sin embargo, es necesario incinerar
todas las pertenencias, aquellas que han estado en
menor contacto con su duefio pueden ser prolija-
mente lavadas. También se someten a la accién
purificatoria del agua, la habitacién y todos los
participantes que estuvieron en contacto con el
cadéver. Estos dltimos no s6lo deben bafiarse sino
que ademads deben lavar las prendas que hubieran
utilizado ya que en caso contrario sufririan diver-

5 La muerte del cuerpo, la imagen refleja y el alma sombra
da origen a una nueva entidad de naturaleza paydk, una
entidad fantasmagoérica, con la apariencia de una sombra
que se denomina pagqdl. Pagdl en el sentido de sombra, la
sombra que es el muerto y no ya el pagdl en el sentido de
alma sombra del viviente (Idoyaga Molina 1985b).

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

sos riesgos, por ejemplo que el muerto reconociera
su olor y decidiera matar a quien lo porte. Por otra
parte, el olor putrefacto del paydk es, en cierto
modo, la sustancializacién de la enfermedad que
se deposita en el cuerpo y dafia por mero contacto.
De no limpiarse, la figura mitica llamada Tawo
(lit. sangre) puede poseer a los involucrados y
extraerles el fluido vital (Idoyaga Molina 1983: 39;
1992:9).

Finalmente, el luto concluye con un lavado pu-
rificatorio, el conyuge vivo debe asperjar la vivien-
da y lavar las prendas usadas durante el periodo.
Si bien lo hace para evitar posibles enfermedades,
también tiene el sentido de un umbral; indica la
definitiva reinsercion del cényuge en el mundo de
los vivos y la integracion del difunto en la sociedad
de los muertos (Idoyaga Molina 1983: 41-44).

El fuego y el agua son por excelencia los ele-
mentos purificadores y regeneradores, en muchas
circunstancias aparece el uso de ambos siempre
con el mismo significado. El fuego es el purifi-
cador extremo, en el sentido de que cuando los
lavados o bafios purificatorios no alcanzan, la en-
tidad corrompida y su poder contaminante seridn
eliminados por el fuego.

El fuego es insustituible cuando se trata de
eliminar seres terribles y dafiinos como sucede con
las brujas y las mujeres antropdéfagas. Entre los
Pilaga el origen de la enfermedad suele ser atri-
buida al accionar de seres intencionados: los per-
sonajes miticos, el shamdn y la bruja. Los primeros
sustraen la materia animica, provocan la locura o
diversas dolencias mediante la posesion, cuando
son personajes-estado. El shaman, generalmente
ordena a uno de sus auxiliares, habitualmente un
insecto pequefio, que se introduzca en el cuerpo
de la victima. El ayudante no es otra cosa que
la enfermedad/sustancia, la que puede ser extraida
mediante la succién por otro terapeuta; mecanis-
mo que permite al sanador aumentar el nimero
de auxiliares (Idoyaga Molina 1997b). La bruja
sOlo dafia a través de las pertenencias o partes
del cuerpo de los damnificados. Para ello somete
a tales elementos a una prolongada coccién que
los mata o bien conforma un pequefio envoltorio
que coloca al lado de un cadaver reciente, de
modo que este le transmita la enfermedad (Idoyaga
Molina 1978/79:105-107). Mientras el shaman
(pi’yoGondq) es un ser ambivalente — cura y
dafia —, la bruja (konaGanaGde) sélo causa en-
fermedad y muertes, sus acciones estdn marcadas
por una intencién maligna y agresiva hacia los
hombres (97s.). Es por esta actitud negativa, por su
poder nefasto y contaminante que, antiguamente,
de descubrirse una bruja se la incineraba en la

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

117

plazoleta central de aldea, dado que sélo el fuego
puede eliminar al ser terrible sin que su poder se
disperse o sobreviva en otras entidades (112—-116).

De la incineracién de las mujeres antropéfagas
hablaremos en el punto siguiente ya que tal com-
portamiento repite un arquetipo mitico.

Cuando se trata de eliminar el dafo hecho por
una bruja es necesario hallar el paquete o envol-
torio y posteriormente someterlo a un cuidadoso
lavado o en su defecto incinerarlo (Idoyaga Molina
1990a). Esta labor la realiza un shamén en suefios.
La experiencia onirica le permite reconocer el cau-
sante, proceder a lavar prolijamente cada uno de
los elementos encontrados en el paquete y lavar al
enfermo. La importancia de la experiencia onirica
es capital, pues constituye la via principal de cual-
quier tipo de terapia y de conocimiento shamdnico.

El agua es de relevancia no sélo en el trata-
miento de los dafios ya que toda terapia concluye
con un bafo que hace al mismo proceso curativo,
con independencia de que el tratamiento implicara
la recuperacidon del alma o la extraccion de la
enfermedad sustancia del cuerpo del doliente. El
agua posee diversas cualidades, es terapéutica en
cuanto restituye la salud, elimina la enfermedad
propiamente dicha y las vias que pueden provo-
carla, el olor a sangre y a muerto, en general
los aromas no humanos que se ligan a la esfera
paydk, es decir, el otro existencial. Es restaurado-
ra de la condicién humana como lo demuestran
los lavados de la choza que siguen al parto, al
aborto, al infanticidio y a la funebria. En todos
estos casos la presencia de personajes miticos de
nefastas intenciones y de naturaleza paydk opera
un cambio en la condicién ontoldgica del espacio
al contaminarlo de su misma calidad. La accién
del agua, entre otras, recalifica los dmbitos que
recuperan su cardcter humano.

En relacién con la terapia el papel de fuego
no se limita a la eliminacién de las entidades cor-
rompidas y contaminantes sino que incluye otros
usos. Se trata de la utilizacién de las cenizas — un
equivalente semdntico del fuego — con fines tera-
péuticos como cicatrizantes. Asimismo, en sus ac-
tividades los shamanes se valen del humo — otro
equivalente semdntico del fuego — para comuni-
carse con el personaje mitico Tormenta (KasoGo-
naG4) para solicitar que cesen las tempestades. La
utilizaciéon del humo connota el episodio mitico
que narra la forma en que la deidad en cuestién
regresé al &mbito celeste en ocasion de que cayera
a la tierra; lo hizo a través de la humareda provo-
cada por una gran fogata.

El poder regenerativo del fuego se asocia con
otros dmbitos de la vida indigena, asi, la quema del

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

118

campo precede a la labranza y augura un nuevo
ciclo vegetal, las cenizas actian como abono y
fertilizan el predio destinado a la siembra. Este
hecho asocia al fuego al anhelado renacer de la
flora, marca su carécter restaurador y lo coloca en
el dominio que la vida, la renovacion vegetal y las
entidades y los estados positivos.

El fuego cumple con otro papel de vital impor-
tancia: durante la noche humaniza el espacio de la
choza. Desde el punto de vista de los nativos, la
noche es una duracidn pero también un dmbito, es
gobernada por un personaje mitico que imprime a
la noche su propia naturaleza, vale decir la condi-
cioén de paydk. Es por ello que la noche es peligro-
sa, es un ambito no humano, que exige precaucién
y moderacién. Durante la noche las personas deben
recluirse en la intimidad de la choza, alli el fuego
encendido se convierte en portador de luz, el fuego
es la entidad que recupera la calidad del espacio de
la choza, humanizandolo, haciendo de ella un lugar
habitable, seguro y familiar, a diferencia del resto
del ambiente que se ha convertido es un espacio —
otro (paydk) en virtud de la oscuridad imperante
que trasmite la esencia negativa de la noche por
mero contacto (Idoyaga Molina 1996: 133—137)

En sintesis, el fuego permite la eliminacién de
seres terribles a través de la incineracidon de los
caddveres, de las brujas, de los seres nesoGe (an-
tropofagos) y de las vestimentas (y otros enceres)
contaminadas por la muerte o por la sangre. El
fuego purifica y transforma personas, espacios y
objetos, neutraliza las entidades impuras como la
sangre y recrea cualidades positivas, connota lo
humano y la vida.

Los mitos y el fuego

La capacidad generativa y transformadora del fue-
go se plasma en la mitologia, tal como se advierte
en diferentes episodios miticos que refieren la des-
truccién del mundo por fuego, la incineracién de la
mujer antropdfaga, la incorporacion de las mujeres
a la sociedad primordial y el robo e integracién del
fuego en la sociedad primigenia, entre otros.®

En lo que hace a la destruccién del mundo
por fuego, de acuerdo con las distintas versiones
del relato, Dapichi’, el héroe cultural,” o Toma-

6 Sobre el papel del fuego en la mitologia y el ritual de las
religiones sudamericanas véase Sullivan (1988).

7 A Dapichi’ le cabe la introduccién de vegetales cultivables,
de las técnicas de siembra y de los instrumentos de
labranza, instituy6 las disimilitudes étnicas entre los grupos

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

Galoqos6t (Jabiru Mycteria)® deciden destruir el
mundo y la humanidad primigenia a través de un
gran incendio. En el caso del segundo personaje
la accién es parte de la venganza que lleva a
cabo contra los hombres para lavar la afrenta del
adulterio de su esposa, mientras que en el caso de
Dapichi’ la razén se vincula con la ira que suele
causarle la suciedad producida por los hombres.?

En las versiones que protagoniza TomaGalo-
qosét, la figura informa y previene a sus hijos, in-
dicandoles que caven un gran pozo para protegerse
del inminente incendio que él mismo causard. En
las versiones que adjudican la accién a Dapich{’
nadie es advertido, sino que una vez que el incen-
dio ha alcanzado a los despavoridos humanos, el

chaquefios, adscribié la menstruacién a la mujer, instaurdé
los puntos cardinales y decidi6 el traslado de varios seres
a la béveda celeste, dando origen a Venus matutina, a la
constelacion del Jaguar, del Conejo, del Armadillo, del
Algarrobo y del Palo Mataco. Hizo ademads la Via Lictea e
impidié que un ser maléfico atrapara al Sol. Tras realizar su
actividad creadora decidio retirarse al cielo, donde mora en
la actualidad y es visible bajo la apariencia de estrellas;
Dapichi’ es la constelacion de Las Pléyades (Idoyaga
Molina 1989, 1990c).

8 TomaGaloqosét (conocido en el lenguaje vernaculo de la
zona como yulo, un flamenco), en el tiempo primordial
era hombre y mds especificamente un habilidoso cazador.
De acuerdo con otro episodio mitico, cuando descubre
la infidelidad de su esposa, la mata junto a su amante.
Posteriormente, coloca el cuerpo en una piel de corzuela
y la entrega a su suegra, como si se tratara de una
pieza de caza. Incautos, los familiares de la mujer se
alimentan, realizando una accién terrible que va mas alla
de la antropofagia, en tanto la ingestién de un pariente, es
definida con horror como autofagia. Cuando los familiares
de la mujer se dan cuenta del hecho, planeaban tomar
revancha del yulo, ddndole muerte, pero este se adelanta
y se transforma en yulo y se traslada con su dos hijos
a la boveda celeste, donde son visibles hoy dia bajo la
apariencia de estrellas (el cinturén de Orién). Sobre este
mito puede verse Idoyaga Molina (1984).

9 Venganza que puede considerarse excesiva porque no sélo
incluye la muerte de la esposa y del amante sino la de
casi toda la humanidad. No obstante, este tipo de reaccion,
que pune ademas del culpable a individuos que nada tienen
que ver con la falta cometida, se registra en otros relatos,
por ejemplo, el que refiere la desaparicion de una villa y
la muerte de sus habitantes como castigo a la infraccion
cometida por una mujer, que menstruando, se acercé a
los ambientes acuaticos para proveerse de dicho elemento
(sobre este mito véase Idoyaga Molina 1990d, 1997a). En lo
que hace a Dapichi’ si bien el relato no explicita claramente
los motivos de su enojo, en otras narraciones su ira se debe
al mal trato de que era objeto y a la suciedad que producian
los humanos, sin siquiera tomar cuenta de ello. De acuerdo
con distintos episodios miticos la ira con los humanos lo
lleva a invertir los planos césmicos y producir una gran
noche que por su larga duracién produce gran mortandad y
toda clase de calamidades, entre ellas conductas aberrantes
como la antropofagia (Idoyaga Molina 1996: 144s.).

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

héroe salvador, Qagadelachigi,!” los auxilia sugi-
riendo refugiarse en una gran laguna. Opcién que
es descartada en otras versiones porque las aguas
hervian, sin embargo, en este caso permite que
algunos sobrevivan al incendio.

Devastado el mundo y aniquilada parte de
la humanidad, pasado un tiempo, los hombres
comienzan a salir de sus refugios. En algunas
versiones aquellos que no respetan la indicacién
de mantener la cabeza baja y miran el nuevo
paisaje se transforman en animales, dando origen
a la fauna que puebla el Chaco y que los nativos
reconocen como la propia de su hébitat.

En muchos casos el humano anticipa en su
morfologia caracteristicas del animal en que se
metamorfoseard, hecho que es recurrente en las
deidades dema.'' La muerte no implica en este
caso el fin de la existencia sino una mutacién de
orden ontoldégico, como lo es la trasformacién de
humano en animal.!2

Para completar la reconstruccién de un espacio
habitable es necesaria la recreacién del mundo
vegetal. Con este fin el personaje mitico Nisolé,
a través del canto va generando diferentes tipos
de pasto, arbustos, drboles y la totalidad de los
vegetales que integran el paisaje en que estidn
inmersos los indigenas.

De acuerdo con el mito, el fuego elimina el
espacio mundano, el espacio humano y habitable,
operando una mutacién en la esencia del mismo,
que de habitable se convierte en un ambito de lo
otro, no humano y de destrucciéon. A la vez, sin

10 Qaqgadelachigi es un héroe salvador y cultural, como héroe
salvador elimina diversos seres terrificos y asesinos que
ponian en riesgo la existencia de la humanidad misma,
como héroe cultural introduce el fuego, el tabaco, la muerte
y quiebra aspectos edénicos en las actividades cinegéticas,
entre otros aspectos. Sobre Qaqadelachigi véase Idoyaga
Molina (1988a, 1988b).

11 Se denomina deidad dema a los humanos primigenios
que mueren violentamente y se transforman en una nueva
entidad (Jensen 1966).

12 El tema de la transformacién de humanos en animales
suele aparecer en otro episodio cataclismatico generado por
Dapichi’. En cierta oportunidad el Dios Creador decidio
castigar a los hombres enviando una gran helada y una
prolongada oscuridad, se produjo asi una gran mortandad.
Posteriormente, Dapichi’ hablé a la gente y los humanos
muertos volvieron a la vida pero transformados en animales.
En esta narrativa el elemento purificador y regenerador
utilizado por la deidad es el agua (Idoyaga Molina 1992).
En el plano de la mitologia, el fuego es un equivalente del
agua, en el motivo que narra la transformacion de humanos
en animales en muchas versiones es el fuego el instrumento
aniquilador. Versiones originales y una anélisis de este mito
pueden verse en Idoyaga Molina (1985a). Versiones sin
andlisis también pueden verse en Wilbert and Simoneau
(1982, 1989).

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

119

embargo, facilita la creaciéon de un nuevo mundo,
la aparicion de nuevos seres como los animales y
vegetales, que definen un dmbito propicio para la
existencia humana, en tanto permite las actividades
cinegéticas, icticolas y de recoleccién de frutos y
mieles silvestres. El mundo circundante del hoy
fue posible gracias a la accién regeneradora del
fuego. En otras palabras, el fuego connota la
creacién y la vida, la muerte y el renacer, da lugar
a la aparicién de los animales y los vegetales que
pueblan el mundo indigena y hacen del espacio un
dominio conocido y familiar, favorable para las
actividades econdmicas y la reproduccién cultural
de la sociedad Pilagé.

La produccion del incendio, si bien tiene un
perfil no deseable en tanto murieron algunos huma-
nos primigenios, se valora positivamente en cuanto
permitié la aparicién de los animales y el renacer
de una abundante flora. En este sentido, el mito
coloca a Dapichi’, TomaGaloqosét, el fuego y sus
equivalentes semanticos en el mismo dominio que
la vida, la aparicion de los animales, el crecimiento
vegetal y otros contenidos benéficos.

Una significacién similar en relacién con el
fuego, encontramos en el episodio que refiere
la eliminacién de Nes6Ge, la mujer antropdfaga,
perpetrada por el héroe salvador Qaqadelachigi.
Segun esta version, en el tiempo primordial, una
humana originaria viold el tabi que impide a la
mujer menstruante consumir carne proveniente de
la caza o de la pesca. Inmediatamente, comenzd
a consumir carne cruda en ocasién de acompaiar
a su esposo a cazar cotorras, luego cometié an-
tropofagia devorando primero a su propio espo-
S0 y, posteriormente, a cualquier humano que se
cruzara en su camino. Ante el terror, el peligro
y la amenaza que Nes6Ge representaba, hombres
y mujeres solicitaron el auxilio de Qaqadelachigi,
quien protegié a la humanidad en el interior de un
palo borracho (Chorisia speciosa | Ceiba Specio-
sa) y luego, mediante un ardid, maté a NesoGe.
La mujer antrop6faga, como su comportamiento
alimenticio lo comprueba, habia padecido una mu-
tacidon ontoldgica; habia dejado de ser una huma-
na para convertirse en lo otro existencial, en un
ser de naturaleza paydk o no humana. Los paydk
son los seres-otros, poderosos y potencialmente
demoniacos (Idoyaga Molina 1985b). La trasfor-
macién sufrida por Nes6Ge involucraba tanto su
caracter asocial expresado en su comportamiento
agresivo y sus nuevos hdbitos alimentarios como
el cambio radical de su apariencia. Esta incluia el
desarrollo de un espeso vello en todo el cuerpo, el
crecimiento de las ufias como garras, una mirada
extrafia y una fuerza y una velocidad muy super-

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

120

iores a las de cualquier humano (Idoyaga Molina
1985a).13

Obviamente, el cuerpo de Nes6Ge era doble-
mente aterrorizador, no solo era un cadaver sino
una entidad de naturaleza paydk que ponia en
riesgo la calidad del espacio y la salud de las
personas, ya que las entidades corrompidas tras-
miten enfermedad, incluso a través de sus olores
putrefactos. Era por ello, urgente y necesario in-
cinerarla, so6lo el poder del fuego podia eliminar
la entidad y purificar el espacio que el caddver de
Nes6Ge habia contaminado con su poder negativo
y nocivo.

A los pocos dias de las cenizas de los vellos
pubianos de NesdGe surgid la planta del tabaco.
Los azorados humanos ante la presencia del des-
conocido vegetal recurrieron nuevamente a Qaqa-
del4chigi, quien indic6 su nombre, explicé los usos
que se le debian dar e introdujo su siembra en los
tiempos originarios, mostrando la deidad su faz de
héroe cultural.

El fuego es el medio que posibilita la mutacién
existencial de Nes6Ge, que de ser terrible, no
humano y canibal se transforma en un vegetal
cultivable y util para los hombres. En este sentido
el fuego muestra su capacidad aniquiladora y
regenerativa de seres y espacios contaminados,
contagiantes y peligrosos.

El episodio protagonizado por Nes6Ge no es un
hecho acontecido s6lo en los origenes, sino que
puede acaecer en cualquier momento si una mujer
menstruante consume carne. Vale decir, si la mujer
invade el ambito alimenticio que le estd vedado
en funcién de su estado, la trasgresién del tabu
causa la inmediata reacciéon de la potencia y ella
misma es victima de una mutacién existencial que
la conduce a la muerte y a su total aniquilacién
por medio del fuego. Aparece, asi, nuevamente
el fuego como elemento generador de alteraciones
existenciales a la vez que punitivo.

En la narracion que da cuenta de la integracion
de las mujeres a la sociedad primigenia el fuego
nuevamente se asocia a cambios existenciales. En
efecto, las mujeres ancestrales tenfan las vaginas
dentadas lo que impedia la cépula, para trastocar
esta situacion un shamin produce una helada
intensa y asi las jovenes se acercan al fuego con las
piernas abiertas para abrigarse. Esta circunstancia
genera la ocasién adecuada para que los hombres
eliminen los dientes vaginales arrojando piedras,
se posibilita, asi, la cOpula, la procreacién, el ma-

13 Un analisis de este mito puede verse Idoyaga Molina
(1988a).

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

trimonio y la formacion de la familia.'* Una ver-
sion similar en la que el robo del fuego se asocia a
la transformacién de la anatomia femenina aparece
también entre los Toba, vecinos y culturalmente
parecidos a los Pilaga (Miller 1988).

En otro relato, el fuego es el medio que permite
a una humana primigenia descubrir la verdadera
apariencia de su esposo. Este tltimo ocultaba su
fealdad trabajando de dia y cuando regresaba ya
tarde al hogar siempre solicitaba a su mujer que
apagara la fogata. Sin embargo, en una oportuni-
dad un visitante sopla y aviva el fuego. La esposa
descubre el verdadero rostro de su marido — que
la aterraba — por lo cual decide separarse. En
este sentido el fuego tiene la capacidad de develar
hechos ocultos, tal como la apariencia semianimal
del esposo.

Finalmente, cabe que nos refiramos a la narra-
tiva sobre el origen del fuego, existen al menos
dos mitos diferentes. En uno de ellos el fuego
es producto de la capacidad creadora y del poder
del héroe cultural Qagadelachigi, en el otro, como
sucede en muchas otras mitologias, el fuego es
robado a un grupo o a un ser que ya lo poseia.

De acuerdo con el primer mito, en el tiempo
inicial la gente sélo se alimentaba de frutas, si-
tuacion que cambié Qaqadeldchigi cuando produjo
fuego a partir de las garras de Nes6Ge, pues habia
advertido que eran un elemento con poder. La
introduccion del fuego permitié un cambio radical
en la alimentacién, al incorporarse la carne entre
las vituallas consumidas.

Segtn las diversas versiones del segundo mito,
el fuego es robado mediante algin ardid por
Qagqadelachigi (versiones la, 3a'y 5a) el trickster y
héroe cultural Wayayqaléachigi'® (4a version) y otro
personaje mitico de menor relevancia, Varinile’ek
(2a version). En estas versiones se hace hincapié
en que el fuego permite la ingestién de los alimen-
tos cocidos, produciendo un cambio sustancial en
las conductas alimenticias de los humanos primi-
genios. A Qagadeldchigi se le atribuye haber intro-
ducido el yesquero y ensefiado las formas de cémo
utilizarlo, consecuentemente, el personaje mitico
incorporé la posibilidad de generar el preciado
elemento sin necesidad de mantenerlo prendido.
En la versién protagonizada por Wayayqalachigi
este lo roba a Varinile’ek (uno de los seres miticos
a quien también se le atribuye la introduccién del

14 Sobre el mito que narra la integracién de las mujeres
a la sociedad primigenia puede verse Idoyaga Molina
(1986/87b).

15 Sobre Wayayqalachigi puede verse Idoyaga Molina (1986/
87a, 1991).

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

fuego), su contribucién implica ademds la indi-
cacion de como denominarlo, aspecto necesario
para la definitiva apropiacion del fuego por parte
de los humanos originarios. Desde la perspectiva
aborigen, el nombre es parte de la entidad referida.

El fuego permite un cambio alimenticio, trans-
forma las carnes de crudas en cocidas y define el
dominio y la forma de la alimentacién humana,
que es diferente a la del animal y a la de los seres
miticos que son canibales y terribles. El fuego
humaniza el espacio de la choza, generando un
admbito propicio para el hombre durante la noche,
un espacio-tiempo negativo y peligroso. El fuego
posibilita abrigo, es propio de los hombres y del
plano terrestre, ni en el cielo ni el inframundo
hay fuego, hecho que connota que son espacios
no humanos, poblados por seres diferentes.

Reflexiones finales

Considerando ahora todos los contextos vistos, se
deduce que el fuego modifica, neutraliza o aniquila
seres, entidades y estados impuros, entre ellos el
poder contaminante de la sangre, de la noche,
de enceres y objetos corrompidos y/o enfermos,
del cadaver, de los dafios, a la vez que produce
cambios existenciales como las metamorfosis pri-
migenias, la alteracion de los espacios, la muerte
y el renacimiento animal y vegetal.

Gran parte de las observancias seguidas durante
el alumbramiento, el aborto, la menarca y en el
mito de Nes6Ge expresan la impureza de la sangre
y, consecuentemente, de la mujer menstruante, es
por ello que esta debe cumplir con numerosas
interdicciones alimenticias y evitar ciertas tareas,
como recolectar, preparar los alimentos y acarrear
lefia entre otras. El fuego es un purificador capaz
de eliminar la contaminacién causada por la sangre
como lo demuestran la incineracién de objetos y
vestimentas al concluir la menarca, el alumbra-
miento o en ocasién de un aborto. Es claro que
fuego y sangre pertenecen a dominios semanticos
opuestos, lo puro y lo impuro.

Otro estado negativo como el de la enfermedad,
originada en la alteridad existencial de los seres
paydk es también anulada por la accién del fuego,
como lo denota la incineracién de los elementos
usados por las brujas para dafar. El mismo poder
regenerativo y aniquilador de entidades corrom-
pidas se advierte cuando se elimina el contagio
provocado por el muerto a través de la incineracién
del cadéver, del ajuar funerario, de las vestimentas
y enceres de quienes hubieran estado en contacto
con el muerto.

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

121

Es claro, entonces, que el fuego evoca lo
humano y la vida y se opone a la enfermedad,
la muerte, los fenémenos del dafio, la brujeria y la
alteridad existencial.

En la mitologia se advierte sobre todo un papel
transformador, que implica cambios ontoldgicos,
como la mutacién de los humanos primordiales
en animales y la recreaciéon del mundo vegetal,
que acaecen tras la incineracién y destruccién
del espacio en que habitaban los hombres. La
misma capacidad transformadora se manifiesta en
la metamorfosis de las cenizas de NesdGe en la
planta del tabaco y en la alteracién de la anatomia
femenina que da origen a la morfologia actual.

Ahora bien, si tomamos en cuenta los conteni-
dos que hemos mencionado y otros aspectos que
se vinculan podremos alcanzar el significado y el
simbolismo del fuego en el sistema cosmovisional.
Dijimos que la mujer en periodo no puede cocinar,
es decir entrar en contacto con el fuego porque
es un purificador, condicién que se advierte en
variadas circunstancias como la incineracién del
caddver, en antaflo de las brujas y de las an-
tropofagas, de los objetos utilizados por las pri-
meras, de las vestimentas del muerto o de quienes
estuvieron en contacto con él y de los enceres
contaminados por la sangre. Por otra parte, algunas
de las observancias que se siguen después del
alumbramiento, el aborto, la menarca y durante el
luto, de ser violadas desembocan en la antropofa-
gia, conducta que asumieron, ademds, los humanos
primigenios durante la gran oscuridad antes de ser
metamorfoseados en animales, lo que coloca a las
practicas canibdlicas en el campo de lo impuro
junto a la sangre y otros estados negativos. En
definitiva el cardcter contaminante ubica a diversas
realidades en un mismo contexto, que incorpora la
sangre, la mujer menstruante, la antropofagia, la
enfermedad, la muerte, los fenomenos del dafio, la
bruja, el cadaver, la otredad ontoldgica, el habitat
de los difuntos y los olores nauseabundos. A un
dominio semantico contrapuesto pertenecen el fue-
go, el agua, la vida, los alimentos cocidos, los
estados positivos, la salud, los &mbitos humanos, la
procreacion, la renovacién vegetal, el humo y las
cenizas — equivalentes del fuego — y la condicién
de hombre.

En sintesis, el fuego posee un valor transfor-
mador, restaurador, regenerativo, purificatorio y
curativo — a través de las cenizas —, connota
entidades, seres y espacios positivos.

Este trabajo es parte de los resultados alcanzados en rela-
cién con diversos proyectos de investigacion financiados
por el Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

122

y Técnicas (CONICET) y la Secretaria de Ciencia,
Tecnologia e Innovacién Productiva de la Reptblica
Argentina, instituciones a las que expresamos nuestro
agradecimiento.

Apéndice

Algunos de los mitos que a continuacion tras-
cribimos han sido publicados en los trabajos es-
pecificamente mencionados.

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformacion de humanos en animales.
Reconstruccion del mundo vegetal

(1ra version)

Habia un pdjaro grande que se llamaba Yulo. Pero
no era bicho, era persona. Tenia una mujer. La
mujer desde hacia tiempo lo engafiaba con otra
gente. El hombre vivia en el cielo. Cuando se
iba al cielo la mujer lo engafaba. El Yulo tenia
dos hijos de él. El Yulo después pillé a la mujer
fornicando con un hombre, asi que se enojd. Pero
el Yulo no mata a la mujer rdpidamente. Primero
busca huevos de viboras, después busca miel y
la deja bien clarita, aparta la grasa. Después se
puso a hacer un preparado con los huevos de
vibora. Entrevera la parte de adentro de los huevos
con la miel, le da el preparado a la mujer para
que lo coma. A las tres o cuatro horas se le
hincha la panza a la mujer. Se hincha, se hincha
hasta que se revent6 la mujer. Cuando se revienta
salen muchas clases de viboras. Entonces el Yulo
se queda contento y se va al cielo. Después de
unos dias vuelve a ver cémo estdn sus hijos.
El Yulo les dice a los hijos: “Tienen que cavar
un pozo grande porque cuando yo me vaya voy
a mandar un fuego grande para quemar todo el
mundo.” Cuando el Yulo manda el fuego grande no
queda nadie, todos mueren. Los chicos cavaron y
cavaron. Habia mucha gente, entre ellos un cacique
que ve lo que estdn haciendo los chicos y les dice:
“¢Por qué estdn haciendo esto?” Uno que estd ahi
le contesta: “Los chicos estdn cavando un pozo
grande porque el padre de ellos va a mandar un
fuego grande para quemar todo el mundo.” Pero
el cacique no les hace caso, dice: “Este hombre
miente, no le creo”. Los chicos siguen cavando.
El Yulo les dice que cuando estén listos los pozos
bien hondos va a mandar el fuego. El Yulo tiene
mucho poder, en ese tiempo no son bichos, son
personas. Cuando estd hondo los chicos miran al
cielo, estdn avisando al padre. Entonces el padre

hitps://dol.

untersagt,

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

que estd mirando se da cuenta. Al rato se empieza
a ver humo, del naciente venia el humo. La gente
viene disparando, algunos se meten en el pozo,
los que entran se salvan. A los que alcanza el
fuego se mueren. Hay algunos que entran en el
agua, pero el agua hervia. El fuego quema todo.
Hay gente que se mete en cuevas, pero el fuego
los alcanza lo mismo. Todos mueren, los que
se van al monte también, todos los montes se
queman, no queda nada. Asi que mueren todos.
Sélo se salvan los que entran al pozo, gente vieja,
un viejo, una vieja, una chica, un chico, como
nosotros (adultos) también. TomaGaloqos6t quema
todo. Cuando pasa el fuego, la gente que entr6 al
pozo, sale. Pero salen de otra forma, con forma
de suri (avestruz), de zorro, de vibora, de pdjaro.
La gente sale con la forma de todos los bichos.
La gente que salia y espiaba se transformaba en
animal, no habia que espiar. Los hijos del Yulo le
enseflan a alguna gente que no habia que espiar
cuando recién se sale, no hay arboles ni pasto, y
no hay que mirar. Hay que caminar un trecho sin
espiar, hay que mirar el suelo no mds. Después
de caminar treinta o cincuenta metros recién se
puede mirar. Los que no espian se quedan con
forma de hombre, pero los que miran se cambian
en animales. Los hijos de Yulo se salvaron porque
el padre les ensefid lo que tenian que hacer. Habia
una vieja y un viejo que salieron mirando y se
cambiaron en oso hormiguero. El oso es arrugado
igual que los viejos. Otra gente salié espiando y
se cambid en suri (avestruz) y salié disparando.
Una chica espié y se cambié en pdjaro y salié
volando. Todos los bichos que andan en esta tierra
eran gente antes. TomaGaloqosét les enseid a los
hijos que no habia que mirar para salir con el
mismo aspecto. TomaGaloqosét les avisé a los
hijos para que quedaran algunas personas, porque
hacen falta. Asi piensa él. Cuando se quemod el
mundo no habfa drboles, ni pasto, no habia nada.
Como no hay nada para comer quieren salir a
mariscar para comer, pero no sabian nada cémo
hacer para pescar, para cazar. Se arriman a los
animales pero los animales no se quedan quietos,
se disparan. Entonces viene del cielo un pajarito
chiquito que se llama Nisolé, entonces €l cantaba
y salia el pasto, venia otro dia, cantaba y salia un
arbol, otro dia, salia otro arbol. El pajarito cantaba,
cantaba y a los dos, tres dias aparece el brote.
Cantaba y salia una clase de pasto, después de
un trecho otra clase de pasto. Después salen las
plantas. Después sigue cantando, sigue llamando
y sale otra raiz. Después ya hay pasto, ya se
puede ver. Los animales ya tienen comida, pero
la gente no sabe cazar. Entonces viene un hombre

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

que es poderoso y ensefa a cazar los suris. Dice:
“Paren de llorar, yo les voy a ensefiar, hay que
ponerse yuyo en el cuerpo, hay que taparse el
cuerpo para que el suri no lo conozca. Entonces
te podés acercar y el suri no se dispara.” Entonces
la gente prueba y enseguida puede cazar suri y
esta contenta (Sebastian Gémez, Laureano Gémez;
Pozo de Navagén).

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformaciéon de humanos en animales.
Reconstruccion del mundo vegetal

(2da version)

TomaGaloqosét era un hombre trabajador, salia a
mariscar, a cazar, a pescar. Tenia una mujer que
siempre fornicaba con otros hombres. Pero un dia
la encontrd, el Yulo descubri6 a su mujer. Entonces
preparé la venganza. Junté huevos de vibora, los
revolvié bien y se los dio de comer a la mujer. La
mujer se empez0 a hinchar, a hinchar, hasta que se
reventd porque tenia adentro de la panza muchas
viboras, viboras de todas clases. Después, Toma-
Galoqosét les dijo a los hijos que €l iba a mandar
un incendio grande para quemar todo el mundo, les
indicé que tenian que hacer un pozo bien grande
para esconderse cuando viniera el fuego. Los chi-
cos empiezan a cavar, a cavar y después viene de
vuelta TomaGaloqosét y ya estd todo listo, hay un
pozo bien hondo. Entonces TomaGaloqosét manda
el fuego, él prendi6 el fuego porque tiene poder, es
oykyaGdyk (poderoso). Entonces viene el fuego y
quema todo, los arboles, el pasto, no queda nada.
Después cuando se terminé el fuego, TomaGalo-
qosoét les dice a los hijos: “Cuando tengan que
salir tienen que agachar la cabeza alrededor de una
hora.” Los que no agachan la cabeza salen y miran,
pero se cambian en animales, salen como zorro,
suri (avestruz), corzuela (cervatillo), ciervo, yulo
(flamenco). Casi todos se cambiaron en animales,
pocos agacharon la cabeza. Se cambian porque
ellos miran todo lo que estd quemado. Entonces
viene TomaGaloqos6t y se ponen a tocar el pin-pin
(tambor). Entonces viene ese pajarito que se llama
Nisélé y empieza a pisar la tierra, entonces empezd
a salir pasto. Toca la tierra con la patita, vuela unos
treinta metros, toca de nuevo y asi hace el pajarito
para que salga el pasto. Nisolé sembraba el pasto.
Al principio era todo pasto, puro campo, después
recién salieron los drboles. Los animales comian
el pasto, entonces dejaron toda clase de guano,
entonces salieron los arboles. Cuando salieron, el
pasto y los drboles, la gente ya se quedd contenta
(Pedro Moreno; Pozo de Navagan).

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

123

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformacion de humanos en animales.
Reconstruccion del mundo vegetal

(3ra version)

En el tiempo de los antiguos, el Yulo, ese que
tiene el cogote colorado, se enojé porque la mujer
siempre lo engafiaba con otros hombres. Entonces
el Yulo mata a la mujer y decide mandar un fuego
grande. Entonces TomaGaloqos6t les dice a los
hijos que tienen que hacer un pozo grande para sal-
varse. Que le digan a la gente que ellos elijan para
que se puedan salvar. Les dice también que él mat6
a la mama porque andaba con otro hombre, andaba
con el anta (tapir). Entonces TomaGaloqosot la
mat6 con una lanza. Cuando pasa el fuego les dice
que tienen que mirar para abajo, que no tienen que
mirar el paisaje ni bien salen. Pero alguna gente
sale mirando, entonces se cambian en animales.
Un viejo se cambié en oso hormiguero, otros en
avestruz, zorro, corzuela, péjaro, toda clase de
bichos. Al principio estaba todo quemado, pero
entonces vino el pajaro Nisolé y empezé a plantar
el pasto y los arboles, entonces los antiguos se
quedaron contentos (Anibal, Pedro Moreno; Pozo
de Navagan).

Destruccion del mundo por fuego. Aparicion
de vegetales

Una vez, en la época de los antiguos, vino un fuego
grande que quemé todo el mundo. Se quemaron
todos los drboles, el pasto, todo. La gente dispa-
raba para todos lados para salvarse, entonces vino
Qaqadeléchigi y le dijo a la gente que fueran a
una laguna grande, para meterse adentro antes de
que viniera el fuego. No hay drboles, nada, puro
campo quedd. La gente se salvo pero no hay nada.
Recién cuando pasa un afio, aparece una plantita
de algarroba y crece. Después de un tiempo ya
estd floreciendo la algarroba, entonces ya tiene
frutos. Entonces se cae la fruta y ya puede salir
otra planta y, asi, crecen de nuevo los arboles. Ese
que manda el fuego grande es Dapichi’, porque é1
quiere quemar todo, los arboles, la gente también.
Pero Qaqadeldchigi, como tiene poder, salva a
alguna gente (Saité, Orlando; Soledad).

Qagadelachigi mata a la mujer antropofaga.
Origen del tabaco (1a version)

NesoGé (la mujer antropéfaga) fue a preparar
sus yicas (bolsas de chagua) y le dijo al marido

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

124

que fueran al monte a cazar catas. Ellos fueron
y llegaron a un 4rbol en que habia un nido de
cotorras, entonces la mujer le dijo al marido:
“Subete arriba a ver el nido.” El marido fue y
alli arriba comenzé a sacar pichones de cotorra.
Mientras el marido le tiraba los pichoncitos de
cotorra, Nes6Ge comenzaba a comerlos asi no
mads, sin desplumar, comia cada vez directamente
como los recibia. El marido no se daba cuenta,
seguia sacando los pichones que estaban arriba.
Al fin mir6 a dénde estaba la mujer y vio que
no habia nada, s6lo algunas plumas. Se bajé el
marido y ella lo traté algo. La mujer tenia el cuerpo
cambiado, le habian salido garras muy filosas.
Entonces empezd a matar al marido. Empez6 a
partirlo, comenzé por la cabeza, cortd las partes
que se pueden cortar, todos los miembros y guard6
en su yica (bolsa de fibra vegetal) todo el cuerpo
de su marido. Descubrieron que esa mujer era
antropdfaga porque tenia en su bolso sélo la cabeza
de su marido. La gente que estaba con ella se
espanté muchisimo y todos dispararon huyendo
de Nes6Ge. Habia un hombre que tenia también
su poder, que se llamaba Chufia. Ese hombre
tenfa el poder de traer agua, ese hombre dio de
beber a todos los que tenian sed, porque habia
escasez de agua en ese tiempo. La Chufa fue
e hizo agua para que bebieran todos. En ese
tiempo habia hombres, pero eran muy pocos los
que sabian tratar los peligros. Para las jovenes
cuando llegan a la edad de ser mujer hay mucho
peligro, porque pierden mucha sangre, entonces
corren el riesgo de acercarse al agua. El agua
puede inundar todas las casas y matar toda la
gente. Nes6Ge tenia menstruacién y habia comido
carne, cosa que no se puede hacer porque estd
prohibido. Nes6Ge tenia dos hijos. El mayor de
los hijos fue el que descubrié que la madre habia
matado al padre. Nes6Ge no quiso hacer dafio
a los hijos de ella y los hijos se dispararon.
NesoGe siguid persiguiendo a la gente. Esa mujer
queria atropellar y comer a toda la gente. Entonces
vino Qaqadeldchigi, que tenia poder para matar a
Nes6Ge, e hizo unas cavernas adentro de un palo
borracho y alli comenz6 a refugiarse toda la gente.
Como la gente se refugié en el palo borracho, la
mujer metid sus garras y Qaqadeléchigi le cort6
las ufas y la mujer se murié. Entonces ahi termind
el peligro. Después la gente quemo el cuerpo de
Nes6Ge y al dia siguiente de las cenizas sali6é una
planta de tabaco. El tabaco que ahora existe sali6
de las cenizas del cabello de esa mujer. Nes6Ge
habia cambiado su cuerpo, tenia lana como si fuera
un animal (Ceferino, Ramon Tapiceno; Campo del
Cielo).

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

Qaqadelachigi mata a la mujer antropofaga.
Origen del tabaco (2a version)

Qagadelachigi tenia un hijo, cada vez que habia
un peligro el hijo le avisaba tocando el bombo.
Cuando vino Neso6Ge, el hijo tocé como cinco
cantos y asi le avis6 al padre. Nes6Ge era muy
peligrosa porque se comia a la gente. Entonces
viene Qaqadeldchigi para proteger a la gente y
fabric6 un palo borracho grande de cuero. Cuando
lleg6 Nes6Ge buscaba a la gente. Esa mujer
tenia hijos grandecitos y tenia marido también. La
primera vez la mujer dijo al marido: “Vamos a
sacar las catitas (cotorras)”. Habia un nido grande
y el marido se subid y tiraba las cotorras a la
mujer que estaba abajo. La mujer comia todo
crudo. Después el hombre se da cuenta porque la
mujer no habia llenado las bolsas con pichones de
cotorra. Hay una cata que sale volando y NesoGe
sale disparando para agarrarla y comerla, disparaba
fuerte NesoGe, como un caballo. Entonces el
hombre se va pero la mujer lo persigue y lo
alcanza. Enseguida mata al marido y se pone a
comerlo todo, todo, se comia. Cuando vuelve, los
hijos dicen: “Alli viene mamd, trae las catitas
para nosotros”. La mujer dice: “Voy a tomar
agua”, y deja la yica (bolsa hecha con fibra de
chagua) con la cabeza del marido en la casa.
Entonces los chicos revisaron y se dieron cuenta
y enseguida avisaron a la abuela, a la mama
de Nes6Ge. Enseguida le avisan a la gente. Y
Nes6Ge disparaba y gritaba y se comia a la gente.
Qagadelachigi esperaba que viniera y avisé a todo
el grupo que iba a venir mafiana. La gente se entrd
toda en el palo borracho. Como Nes6Ge tenia uiias,
excavaba adentro. Nes6Ge dice: “Por qué no se
sale ese que tiene coraje”. Entonces Qaqadelachigi
le cortd las ufias y se muri6 Nes6Ge. Al dia
siguiente la quemaron a Nes6Ge y de las cenizas
salio el tabaco. (Juan de los Santos; Soledad).

Qaqadelachigi mata a la mujer antropofaga.
Origen del tabaco (3a version)

Habia una mujer que tenia marido. Ellos se van a
buscar pichones de cotorras. El marido sube a un
arbol donde hay un nido de catas, la mujer estaba
abajo y el marido le va tirando las catas y la mujer
se pone a comerlas. De repente, una pichoncita
sale volando y se va lejitos, pero la mujer sale
corriendo ligero, bien ligero, la alcanza y la come.
El hombre se dio cuenta de que la mujer se comia
las catas, se baj6 del arbol y empezd a disparar.
Después volvié la mujer y vio que no estaba el

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

marido y lo empezé a buscar. Salié a toda carrera
y enseguida lo alcanzd, ahi no mds maté al marido
y lo comid. Ella tenia una yica y puso la cabeza
del marido. Ella tenia dos hijos que estaban en
la casa. La mujer llega a la casa y le da sed de
todo lo que habia comido. Entonces le dice al hijo:
“No te acerques a mi yica, yo voy a buscar agua,
después cuando yo llegue ya van a comer algo”.
Al rato los changos revisan la yica de la madre
y ven la cabeza del padre, entonces le avisan a
la abuela y salen disparando. Ellos se van y le
avisan a toda la gente, ellos van derecho donde
estaba Qaqadelachigi. Qaqadeldchigi le dice a la
gente: “Ustedes tienen que sacar toda la madera
de adentro del yuchdn (palo borracho) para hacer
una cueva, asi entramos todos”. Asi que entr6 toda
la gente esa. La mujer viene a donde estd la gente.
La tratan de matar, tiene todo el cuerpo lastimado,
pero no se muere, porque ella tiene el corazén
en las ufas. Las uiias le habian crecido como
garras, entonces cuando llega ella metia las ufias
en el arbol, a ver si alcanzaba a alguna persona.
Qaqadelachigi que estaba al lado de la puerta, le
corta las ufias soplando. Entonces se queda muerta
la mujer. Esa mujer ya se habia hecho paydk. La
gente sale del yuchdn y prepara una hoguera para
matar a Nes6Ge. La queman toda y de las cenizas
sale el tabaco. La gente ve la planta, pero no sabe
qué nombre tiene. Asi que hay uno que dice que
se llama koyik, Qaqadelachigi le ensefié el nombre
a la gente (Saité, Orlando; Soledad).

Qaqadelachigi mata a la mujer antropéfaga.
Origen del tabaco (4a version)

Habia una mujer que se comia a la gente. Ella sale
un dia a buscar catas con el marido. El marido se
sube a un drbol y encuentra un nido de cotorras. El
marido agarraba las catas y se las tiraba a la mujer
que estaba abajo. La mujer no guardaba las catas
sino que se las comia crudas, pero el marido no
se daba cuenta. Hasta que al final se da cuenta. El
marido trata de escapar, pero la mujer lo alcanza y
se lo come. El hombre no tiene tanto poder como
la mujer. La mujer se hizo paydk, corre réapido,
tiene mucha fuerza, le salieron ufias como garras,
tiene pelo en todo cuerpo como un animal. Asi
que la mujer se come al marido. Después se va
a la casa, solo lleva la cabeza del marido y se
la lleva a la casa. Le habian crecido los dientes,
podia comer mucho. Cuando llega, los hijos se
ponen contentos, ellos creen que la mama les trae
las catas. Después de un rato se va a tomar agua.
Entonces los chicos descubren la cabeza del papd

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

125

en la yica, se ponen a llorar. Después avisan a
toda la gente. Entonces viene Qaqadelachigi que
le corta las ufias y la mujer cae muerta. Al dia
siguiente la queman a la mujer y de las cenizas
sali6 el tabaco, se ha hecho tabaco la mujer. Asi
empez0 el tabaco (Ramona, Alberto Yanciz; Pozo
Molina).

Qaqadelachigi mata a la mujer antropéfaga.
Origen del tabaco (5a version)

Habia una mujer que se va con el marido a buscar
catas. El hombre se sube al arbol y empieza a
tirarle los pichones de catas a la mujer. La mujer
se los empieza a comer. Después el marido baja
del arbol y la mujer lo mata y se lo come también.
La mujer primero come la carne cruda, después ya
come gente, es Nes6Ge (antropdfaga). El cuerpo
de la mujer se cambia, le crecen las ufias, le salen
pelos, los ojos se le hunden para adentro, parece
un animal. La mujer vuelve a la casa y lleva la
cabeza del marido en una yica. Cuando llega les
dice a los chicos que no toquen nada mientras
ella va a tomar agua. Pero los chicos no le hacen
caso y revisan la bolsa, asi que ven la cabeza
del papd. Enseguida salen corriendo para avisar
a la gente que la mama se volvid NesoGe. La
gente le avisa a Qaqadelachigi. Entonces él ordena
que todos se escondan en un palo borracho que
tiene hecho como cueva adentro. Cuando llega
Neso6Ge, Qaqadeléchigi le corta las ufias, entonces
se muere la mujer. La gente se sale del arbol y
prepara una fogata para quemar a la mujer. Al
dia siguiente, donde la habian quemado sale una
planta de tabaco que se formé con las cenizas del
cuerpo de la mujer, con las cenizas, de los pelos de
la vagina de la mujer (Alcira, Juan de los Santos;
Soledad).

Qagadelachigi mata a la mujer antropofaga.
Origen del tabaco (6a version)

Hay una historia de una mujer que comié al
marido. La mujer tenfa menstruacion y salié con el
marido a buscar catas. Cuando encuentran un nido,
el marido se sube al drbol para buscar las catas y
se las tira a la mujer, la mujer agarraba el pichén
y se lo comia crudo. La mujer no tenia que comer
carne porque tenia menstruacion, pero igual come
las catas crudas. El hombre mira a la mujer y dice:
“La pucha, mi sefiora anda mal, ;para qué come
todo?”. Después el hombre ya tiene miedo, le tira
un pichén un poco mdas grande, ya tiene alas y

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

126

puede volar. Entonces el pichén vuela como cien
metros, pero la mujer enseguida lo alcanza y se
lo come. Habia un agujero grande y se entra el
hombre para esconderse de la mujer, cuando la
mujer vuelve se pone a buscar al marido hasta que
al final lo encuentra, con sus ufias se pone a cavar
la tierra; ya le estd cambiando el cuerpo, tiene
ufias largas como cuchillo. Entonces cuando saca
al marido, le clava la ufia en el pecho y lo mata.
Entonces lo corta en muchos pedazos. Se come
casi todo el marido y un pedazo lo lleva en la yica.
Se va a la casa, cuando llega ya sale a recibirla toda
la familia. La mujer prepara una olla como para
hervir cogollo de palma, pero mete el pene del
marido. Pero los chicos se dan cuenta y le avisan
a la gente. Asi que toda la gente sale disparando.
No pueden matar a esa mujer, no pueden con
escopeta, no pueden con cuchillo, no la pueden
matar. Esa mujer se enfermé porque cuando esta
menstruando come carne de pescado, de cualquier
cosa, come carne que es comida prohibida, sélo
fruta puede comer. Entonces es por eso que ella,
después de que come carne cruda, va cambiando
de a poco la forma de alimentarse. Cuando come
carne cruda se transforma del todo, por eso se
comié al marido. Nes6Ge mascaba el pene del
marido y se arrima a un fuego donde habia dos
mujeres comiendo churrasco. Las mujeres se dan
cuenta de lo que ella come y salen disparando.
Nes6Ge persigue a la gente hasta que llega a
dénde estd Qagadeldchigi. El ya sabfa que habia
una mujer que comia gente, entonces hace que
la gente deje hueco un palo borracho, asi tienen
donde esconderse. Qaqadelachigi la espera afuera
y toda la gente espia por arriba porque le habian
cortado la copa al arbol. Nes6Ge iba olfateando
como un bicho. Cuando lo ve a Qaqadelachigi,
que estaba arriba del arbol, le dice: “Bajate, vamos
a conversar un rato, bajite, asi nos casamos”.
Qaqadelachigi le dice: “;Para qué? No puedo
bajar, mejor subi vos”. Dice Nes6Ge: “No puedo,
no puedo”. Responde Qaqgadelachigi: “;Cémo no
podés? Arrimate, si te querés casar, arrimate”.
Mientras Nes6Ge escuchaba a la gente que estd
adentro conversando. Nes6Ge tenia como veneno
ponzofioso en las ufias. Pero esa mujer no se muere
cuando le clavan cuchillo, ni a garrotazos, ni si
le dan un balazo. No se muere porque no tiene
corazén en el cuerpo de ella. Las ufias son el
corazén de ella. Cuando le cortan las ufias muere
ella porque alli esta su corazén. NesdGe se acerco
al arbol y empez6 a barrenar con las uiias, con las
ufias grandes esas que tenia. Ya estd por agarrar un
hombre, la madera ya estaba delgadita. Entonces
viene Qaqgadeldchigi y le agarra las ufias y se las

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

corta. Asi que se murié la mujer. Qagadelachigi
también le cortd la cabeza y se acabd el peligro.
La gente pensaba qué iban a hacer con la mujer
esa; unos pensaban enterrarla, pero otros prefieren
quemarla. Asi que la quemaron toda para que
no apareciera mas. Amontonaron mucha lefa y
la quemaron. Después de dos o tres dias, donde
habian quemado a la mujer, aparecié una planta,
altita, con hojas grandes, pero ellos no la conocen.
Ellos no conocian el nombre. Entonces viene
Qaqadeléchigi y le dice a la gente: “Esa planta
que salié en el lugar donde quemamos a la mujer
esa se llama koyik”. El ensefia, él le da el nombre.
El es el que mas sabe, entonces hasta estos dias
decimos koyik. Como Qaqadelachigi sabe todo el
asunto de las plantas, le ensefia a la gente que ese
tabaco es para fumar. Es rico y bien fuerte, después
va a haber semillas, se hacen cigarros cuando las
hojas se secan, cuando quedan bien coloradas. La
gente sabe el nombre y también sabe para qué
sirve (Sebastidn Gomez, Laureano Goémez; Pozo
de Navagan).

Lechuza es abandonado por su esposa

Lechuza era como persona antes y andaba con otro
pajarito. Ellos salian a buscar pescado y llegaban
siempre tarde, de noche, porque la lechuza tiene
vergiienza porque tiene los ojos muy grandes.
Cuando llega de noche le dice a la esposa que
apague el fuego y se pone a comer siempre alejado.
Un dia, cuando vuelven, alguien sopla el fuego y
se prende fuerte, entonces la mujer le mira la cara
y ve semejantes ojos. La mujer lo bota porque
tiene los ojos muy grandes y a ella no le gusta,
le da miedo. La lechuza se va porque la mujer lo
dej6é y se queda sin mujer, no puede conseguir
otras (Gabriel Ferniandez, Juan Coérdoba; Pozo
Molina).

Origen del fuego. Qaqadelachigi origina
el fuego a partir de las uiias de NesoGe

En una época no habia fuego, la gente comia puras
frutas no mds. Qaqadeldchigi descubrié que las
ufias de Nes6Ge tenian poder, y las transformo
para hacer fuego. Por medio de esas garras, él
empezO a hacer fuego. Porque antes no comian
nada de sangre, ni carne cruda, nada. Por medio
de esas ufias descubrieron que el fuego servia para
cocinar los alimentos, por eso lo hacemos hasta
hoy en dia (Ceferino, Ramén Tapiceno; Campo
del Cielo).

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

Origen del fuego por robo (1a version)

Al principio no habia fuego, fue Qaqadelachigi
el que lo trajo. Habia gente en otra tolderia
que tenia fuego. Entonces Qaqadeldchigi se fue
a esa tolderia para ver donde tenian el fuego.
Qaqadelachigi llama al viento fresco, a la lluvia,
a la helada. Entonces a la noche la gente ya
empieza a sentir frio y se pone a preparar el fuego.
En todas las casas habian prendido fuego. En la
dltima habia una viejita, entonces Qaqadelachigi
se acerca y le dice: “Tia, ;por qué no me preparas
un poco de fuego que tengo frio?” La viejita
le dijo: “Si, tengo fuego, pero tengo miedo de
usted porque es muy picaro.” Qaqgadelachigi dice:
“No, yo no voy a hacer macanas, prepireme el
fuego por favor”. La viejita preparé el fuego
y le explic6 que habia que ponerse cerca para
calentarse el cuerpo. Entonces le dijo: “Acostate
a dormir”. Cuando Qaqadeldchigi siente que la
gente estd roncando, agarra un tizén y lo esconde
para robarlo. Sali6 despacito un trechito y después
empez6 a disparar. Llegd a un lugar donde habia
un 4rbol y con el tizén hizo arder el arbol. Hoy
dia cuando hacemos fuego lo mismo arde. Después
la gente que es duefia del fuego se da cuenta de
que Qaqgadelachigi lo habia robado. Pero ya no
pueden alcanzarlo. Asi que Qaqadeldchigi trajo el
fuego. La gente de él comia crudo porque no tenia
fuego. Cuando llega, hace reunir a toda la gente
para darles el palo de quebracho blanco que tenia
ardiendo. Qaqadelachigi les ensefié que tenian que
tener dos palitos, uno con un agujero, el otro se
calza y se frota hasta que hace llama. Le ponen
pasto seco hasta que se ve la llama. Después hay
que soplar y poner ramas para que se arda todo,
y después se pone la leha grande. Entonces la
gente ya prueba de comer comida cocinada. Tienen
unos pescados ahi y los hacen asados. La gente
come el asado pero al rato lo vomita porque no
estan acostumbrados a comer cocinando porque
no tenfan fuego. Después de un tiempo ya se
acostumbran (Francisco Rubio, Laureano Gomez;
Pozo de Navagén).

Origen del fuego por robo (2a version)

Antes la gente estaba sola, no habia cristianos
(descendientes de europeos). Ellos no tenian yerba,
ni pan, ni las otras cosas que hacen los cristianos.
Al principio tampoco habia fuego, la gente comia
crudo no més. Un dia vino uno que tenia secretos
(saberes que implican la manipulacién de poder,
en el sentido de potencia, como expresion de lo

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

127

sagrado), que era oykyaGdyk (poderoso). Habia
otra tolderia donde habia fuego. Asi que el hombre
ese se fue a donde habia fuego, con la otra
gente. Los duefos del fuego no querian darlo, lo
mezquinaban. Cuando llega anda rondando, dando
vueltas. Hasta que ve una casa medio en la punta
que tenia fuego. Entonces se acercd, alz6 un tizén
y se dispard, vino a donde estaba la gente. Y recién
ahi empezaron a comer comida cocida. Ese que lo
robd es el Varinile’ek (Ramona, Alberto Yanciz;
Pozo Molina).

Origen del fuego por robo (3a version)

Al principio no habia fuego, entonces viene Qa-
gadeldchigi y dice que hay que robar el fuego
porque hay gente que tiene fuego. Esa gente no
come la carne cruda, come cocido. Qaqadelachigi
dice: “Mafiana voy a ir para alld”. Qaqadeldchigi
llega y se queda calladito mirando, hace venir una
lluvia grande con helada, sopla el viento sur. La
gente empieza a sentir mucho frio. Qaqadelachigi
va a donde hay una vieja y le pregunta si no
tiene fuego. La vieja dice: “Si, yo tengo fuego,
pero tengo que tenerlo oculto porque usted puede
hacer macanas”. Qaqadelédchigi responde: “No, yo
no hago macanas”. Entonces la vieja sac6 cuatro
tizones con fuego. Cuando Qagadelachigi sintid
que la vieja estaba roncando, agarra un tizén y
sale disparando. Entonces la gente lo ve y dice:
“Ahi se rob6 el fuego; no habia que mostrarle el
fuego a Qaqadeléchigi”. Qaqadelachigi disparando
se meti6 adentro de la tierra para que la gente no lo
pudiera alcanzar. Cuando salié hizo arder un arbol,
también tiré un tizoén al agua e hizo arder el agua.
Los antiguos no tenian fosforos, tenian un cuernito
de animal lleno de chagua (vegetal), tenian una
piedrita, un pedacito de hierro, los hacfan frotar,
entonces las chispas encienden la chagua y tienen
fuego. Qaqadelachigi también les ensefia a hacer
fuego con los palos frotdndolos (Pedro Moreno;
Pozo de Navagan).

Origen del fuego por robo (4a version)

Antes la gente no conocia el fuego. Asi que la
gente pescaba, agarraba los pescados, les saca-
ba las tripas y tenia que comerlos crudos. Pero
habia una gente que tenia fuego. Un dia viene
Wayayqalachigi y dice: “Yo voy a conseguir el
fuego”. Se va entonces a donde habia gente que
tenia fuego. Habia un muchacho que tenia fuego,
Wayayqaldchigi llega y empieza a espiarlo, de

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

128

repente el hombre se va, entonces Wayayqalachigi
aprovecha y agarra un tizoncito y sale disparando,
llega adonde estdn los hombres, pero la gente no
sabe cémo se llama. El Varinile’ek tenia el fuego y
se lo roba Wayayqaldchigi. Como la gente no sabe
el nombre, Wayayqaladchigi les dice: “Se llama
dole”. Entonces la gente ya conoce el fuego (Saité,
Orlando; Soledad).

Origen del fuego por robo (5a version)

Al principio la gente no tenia fuego, tenian que
comer la carne cruda, no conocian. Pero ahi estaba
Qagadelachigi que tiene mucho poder, entonces
piensa en ayudar a la gente. El sabia que el
Varinile’ek tenia el fuego. Entonces se va a donde
estd él y cuando se distrae, le roba un tizoncito.
Entonces ya lo trae a donde estd la gente. Y
ya pueden comer la carne cocida. Qaqadelachigi
también les ensefia a hacer el fuego frotando los
palitos (Gabriel Fernandez, Juan Coérdoba; Pozo
Molina).

Bibliografia

Bartolomé, Miguel Alberto

1976 La mitologia del contacto entre los mataco. Una re-
spuesta simbdlica al conflicto interétnico. América
Indigena 36: 517-557.

Bormida, Marcelo

1969-70 Mito y cultura. Bases para una ciencia de la concien-
cia mitica y una etnologia tautegdrica. Runa 12: 9-52.

1984 Como una cultura arcaica concibe su propio mundo.
Scripta Ethnologica 8: 13—-161.

Cassirer, Ernst
1972 Filosoffa de las formas simbdlicas. Tomo 2: El pensa-
miento mitico. México: Fondo de Cultura Econdémica.

Eliade, Mircea

1972 Tratado de historia de las religiones. México: Era.

1974  El mito del eterno retorno. Madrid: Ediciones Guadar-
rama.

Gusdorf, Georges
1970 Mito y metafisica. Introduccién a la filosoffa. Buenos
Aires: Editorial Nova.

Guss, David M.

1981 Historical Incorporation among the Makiritare. From
Legend to Myth. Journal of Latin American Lore 7:
23-35.

Hill, Jonathan D.

1988 Introduction. Myth and History. In: J. D. Hill (ed.), Re-
thinking History and Myth. Indigenous South American
Perspectives on the Past; pp. 1-17. Urbana: University
of Illinois Press.

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

Anatilde Idoyaga Molina

Idoyaga Molina, Anatilde

1976/77 Aproximacion hermenéutica a las nociones de concep-
cién, gravidez y alumbramiento entre los Pilaga del
Chaco Central. Scripta Ethnologica 4/2: 79-98.

1978/79 La bruja pilaga. Scripta Ethnologica 5/2:95-117.

1981 Sexualidad pilagd. Publicaciones del Instituto Nacional

de Antropologia de la Universidad Cérdoba 37: 10-19.

Notas para el estudio de las practicas de aborto e infan-

ticidio entre los Pilagd. Acta Psiquidtrica y Psicologica

de América Latina 28:203-216.

Muerte, duelo y funebria entre los Pilaga. Scripta Eth-

nologica 7:33-45.

Aproximacién comprensiva a un mito Pilaga. El mito

de TomaGaloqosét. Acta Psiquidtrica y Psicoldgica de

América Latina 30: 201-208.

1985a The Myth of NesoGe. A Hermeneutic Analysis of
a Pilaga Relation. Latin American Indian Literatures
Journal 1/1: 1-12.

1985b El Paydk. Una estructura mitica-religiosa del mundo
pilaga. Zeitschrift fiir Ethnologie 110: 259-279.

1986/87a En torno a la nocién de arquetipicidad en el relato
mitico. Mitologicas 2:69-76.

1986/87b Estudio fenomenoldgico del mito de origen de las
mujeres entre los Pilagd (Chaco Central). Anales de
Arqueologia y Etnologia 41-42:165-174.

1988a Qaqadeldchigi Kills an Old Cannibal. Mythoanalysis of
a Pilaga Narrative. Latin American Indian Literatures
Journal 4/1: 66-71.

1988b Qaqgadeldchigi. Un héroe salvador del grupo entre los

Pilagd. Scripta Ethnologica (Supplementa) 8: 29—42.

Astronomia pilagd. Scripta Ethnologica (Supplementa)

9:17-28.

1990a Experiencia onirica entre los Pilagd. En: M. Perrin
(coord), Antropologia y experiencias del suefio; pp.
195-214. Quito: Ediciones ABYA-YALA.

1990b Iniciacion femenina, proceso de gestacion, alumbra-
miento, aborto e infanticidio entre los Mataco, Toba
y Pilaga. Revista de filologia y lingiiistica de la Univer-
sidad de Costa Rica 16/2: 65-T1.

1990c Tiempo, espacio y existencia. Andlisis de los seres
miticos pilagd. En: M.H. Preuss (comp.), Selected
Papers from the VIII International Symposium on Latin
American Indian Literatures; pp. 93—109. Culver City:
Labyrinthos.

1990d Zware Storm na Menstruate. José Marti Journaal

1/3: 48-52.

Wayayqalachigi no es el zorro. Representacion y signifi-

cacion de un personaje mitico pilagd. En: M. H. Preuss

(comp.), Past, Present and Future on Latin American

Indian Literatures. Including the 8th International Sym-

posium; pp. 147—157. Culver City: Labyrinthos.

Significacion y simbolismo acudtico entre los Pilaga.

Scripta Ethnologica 14:7-13.

The Pilagd Representation of the Night. Latin American

Indian Literatures Journal 12: 132—145.

1997a Aproximacién al mito de la mujer menstruante y el
cataclismo acuético entre los Pilaga. Revista de filologia
y lingiiistica de la Universidad de Costa Rica 23/2:
185-208.

1997b Canibalismo de almas. Antropofagia simbélica en el
shamanismo pilagd. Acta Americana 2/1: 33-50.

Jensen, Adolf E.
1966 Mito y culto entre pueblos primitivos. México: Fondo
de Cultura Econémica.

1982

1983

1984

1989

1991

1992

1996

Leenhardt, Maurice
1966 Do Kamo. Buenos Aires: EUDEBA.

Anthropos 104.2009

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

Fuego, purificacion y metamorfosis

Leeuw, Gerardus van der
1964 Fenomenologia de la religién. México: Fondo de Cultu-
ra Econdmica.

Miller, Elmer S.
1988 Women and Fire. Latin American Indian Literatures
Journal 4: 42-60.

Sahlins, Marshal

1981 Historical Metaphors and Mythical Realities. Structure
in the Early History of the Sandwich Islands Kingdom.
Ann Arbor: The University of Michigan Press. (ASAO
Special Publications, 1)

Sullivan, Lawrence E.

1988 Icanchu’s Drum. An Orientation to Meanings in South
American Religions. New York: Macmillan Publishing
Company.

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36.
m

129

Turner, Terence

1988 Ethno-Ethnohistory. Myth and History in Native South
American Representations of Contact with Western
Society. In: J.D. Hill (ed.), Rethinking History and
Myth. Indigenous South American Perspectives on the
Past; pp. 235—281. Urbana: University of Illinois Press.

Wilbert, Johannes, and Karen Simoneau (eds.)

1982  Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 1. Los Angeles:
UCLA Latin American Center. (UCLA Latin American
Studies, 54)

Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 2. Los Angeles:
UCLA Latin American Center. (UCLA Latin American
Studies, 68)

1989

alt.
‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

hitps://dol. 1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. Inhalt.
untersagt, m ‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

