
ANTHROPOS

104.2009: 113–129

Fuego, purificación y metamorfosis

Significación y simbolismo ı́gneo entre los Pilagá (Chaco Central, Argentina)

Anatilde Idoyaga Molina

Abstract. – Basing on firsthand fieldwork material, I analyze
the meaning of fire symbolism among the Pilagá Indians of
Central Chaco. By underlying the similarities between fire and
water symbolism, I explore the purification by fire in birth-,
abortion-, infanticide-, and death-related rituals, and in cases of
harm and illness. I also discuss the meaning of fire as opposed
to darkness. Finally, I consider the symbolism of fire in Pilagá
mythology, focusing on its regenerative power as manifested
in ontological transformations of humans and spaces, and in
generating new beings and entities. [Argentina, Central Chaco,
the Pilagá, mythology, ritual function of fire, fire symbolism]

Anatilde Idoyaga Molina, Dra., Directora del Centro Ar-
gentino de Etnologı́a Americana; miembro de la Carrera del
Investigador Cientı́fico; Profesora Titular Regular en el Instituto
Universitario Nacional del Arte y en la Universidad de Buenos
Aires; Directora de la Maestrı́a y el Doctorado en Cultura
y Sociedad. – Ella posee una amplia experiencia de campo,
iniciada en 1972. – Ha publicado más de cien artı́culos, libros
y capı́tulos de libros entre los que destacamos: “Entre el mito
y la historia. La mitificación de un lı́der mesiánico Pilagá”
(Scripta Ethnologica 1996); “Mito, temporalidad y estados al-
terados de conciencia. El surgimiento de relatos y la experiencia
shamánica entre los Ayoreo del Chaco Boreal” (Acta Americana
1997); “Mito, historia y contacto. La mitologı́a de ’Asyén entre
los Pilagá” (Latin American Indian Literatures Journal 1999);
“Culturas, enfermedades y medicinas. Reflexiones sobre la
atención de la salud en contextos interculturales de Argentina”
(Buenos Aires 2002); “En torno al uso de ensalmos terapéuticos
en el noroeste argentino y sus fundamentos mı́tico-religiosos”
(Revista de Antropologı́a Iberoamericana 2008). – Véase tam-
bien la bibliografı́a.

Introducción

La reiterada aparición del fuego como trasforma-
dor, regenerador y purificador en hechos e instan-

cias significativas de la vida indı́gena, ası́ como
en el mito, connota no sólo su importancia sino
también su valor simbólico, el que lo conecta
a determinadas entidades formando un dominio
fácilmente aprehensible. La utilización del fuego
es imprescindible en circunstancias crı́ticas co-
mo la muerte, la enfermedad, la eliminación de
seres terribles y en relación con la terapia y los
fenómenos del daño. El fuego es también impres-
cindible en la vida diaria, permite la cocción de
los alimentos, provee abrigo, luz y, por sobre todo,
humaniza el ámbito de la choza durante la noche,
un lapso marcadamente negativo para los hombres.
Su capacidad regeneradora se plasma en los relatos
mı́ticos, ası́ se asocia a cambios ontológicos en las
personas, el espacio y otras entidades. En defini-
tiva, el fuego depura ambientes y elimina seres y
objetos corrompidos.

Es nuestra intención en esta oportunidad ana-
lizar los diferentes contextos en los que el fuego
es un elemento relevante, para luego acceder a los
contenidos esenciales y simbólicos, ası́ como al
campo semántico en que se inscribe. Con este fin,
analizaremos, en primer lugar, el papel del fuego
en relación con distintas circunstancias del ciclo
vital, los fenómenos de daño y terapia, ası́ como
su relación con la calificación de los espacios. En
segundo término, enfocaremos el papel del fuego
en el mito, presentando además un apéndice con
la transcripción de los relatos considerados.

Los Pilagá pertenecen al grupo lingüı́stico
Guaycurú y están asentados en el Chaco Cen-
tral, en los departamentos Bermejo y Patiño de la

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


114 Anatilde Idoyaga Molina

provincia de Formosa (Argentina). Los materiales
sobre los que nos basamos provienen de numerosas
campañas realizadas entre 1972–1995.1

Nuestro análisis de los mitos se ubica en el
contexto de las corrientes hermenéuticas, enten-
demos que el mito es un relato verdadero, meta-
temporal, a veces ligado con los ritos. Los mitos
más que explicaciones etiológicas son fundamento
y sentido de la realidad, los contenidos narrados
suelen ser arquetı́picos o ejemplares, suelen referir
acciones sagradas, cuyo poder el hombre puede
manipular hoy en dı́a en su provecho; es no sólo
un relato sino también un hecho vivido.2 El mito es
conciencia social y polı́tica, incorpora la historia y
habla de la situación de contacto, es guı́a de acción,
explicación del hoy. En este sentido la historia se
mitifica y el mito se historifica.3

El fuego y la eliminación de entidades
corrompidas

El fuego cumple un papel sustancial por su ca-
pacidad de eliminar entidades corrompidas en di-
ferentes circunstancias del ciclo vital – menarca,
alumbramiento, aborto, infanticidio y muerte – y
en lo atinente a los procesos de enfermedad y daño.
Asimismo, el poder del fuego recalifica el espacio
de la choza, humanizándolo cuando la noche se ex-
tiende con su calidad nociva y peligrosa (Idoyaga
Molina 1996). Fuego y agua son los purificadores
y regeneradores por antonomasia, ambos compar-
ten el mismo dominio semántico, podrı́a afirmarse
que aquello que no puede purificarse a través del
agua queda bajo el dominio del fuego, el que
posibilita la extinción de la entidad corrompida y,
por ende, de su peligro para los hombres.

Veremos detenidamente el uso y el significado
del fuego en cada uno de estos contextos, teniendo
siempre en cuenta el plano del sentido. En al-
gunos casos aludiremos también al uso del agua

1 La grafı́a de las voces aborı́genes está adaptada al cas-
tellano, son sólo necesarias las siguientes aclaraciones:
k) consonante velar sorda, q) consonante postvelar sorda,
‘) oclusión glotal, G) farı́ngea fricativa, y) semiconsonante
o semivocal alveolo-palatal no abocinada, w) semiconso-
nante o semivocal labiovelar abocinada. Los relatos mı́ticos
fueron recabados con magnetófono. Al pie de cada relato
figuran los nombres de informantes y traductores, ası́ como
el lugar de recolección.

2 Bórmida (1969–70, 1984); Cassirer (1972); Eliade (1972,
1974); Gusdorf (1970); Leenhardt (1966); Leeuw (1964);
Sullivan (1988).

3 Bartolomé (1976); Guss (1981); Hill (1988); Sahlins (1981);
Turner (1988).

para contextualizar al fuego en el dominio de la
purificación y de las entidades corrompidas.

Con la llegada de la menarca comienza el pro-
ceso de iniciación femenina. Este implica un en-
cierro riguroso para la joven, quien es aislada en
una esquina de la choza, en un pequeño espacio
construido con mantas. Allı́ pasa todo el tiempo
hilando y trenzando lana y fibras vegetales con el
fin de confeccionar textiles, vinchas, bolsas, fajas
y otras manufacturas tradicionales. Las únicas sa-
lidas que realiza son de orden fisiológico, y las
hace completamente cubierta y en compañı́a de
una anciana. El ocultamiento, incluso del rostro,
es necesario, pues impide que sea divisada por
los personajes mı́ticos, que merodean asechantes
la vivienda con nefastas intenciones. La escolta
de la anciana se explica por el poder que poseen
los viejos, capaz de neutralizar las posibilidades
de daño. La joven debe observar un conjunto de
prohibiciones, tales como tocar armas o instrumen-
tos de caza y pesca, mirar al cielo, acercarse a
dominios acuáticos y comer carne.

Dado el peligro que la menarca representa, la
choza es rodeada con ceniza a fin de prevenir
acciones malevolentes de los personajes mı́ticos
o de los shamanes. Cabe acotar que la ceniza, un
derivado y equivalente semántico del fuego, opera
como un protector y un purificador. En efecto,
la sangre menstrual, la menarca y las mujeres en
perı́odo son seres impuros y contaminantes, es por
ello que deben someterse a múltiples observancias,
a la vez que purificarse y protegerse a través de las
cenizas/fuego y del agua por medio de continuos
lavados (Idoyaga Molina 1990b: 65–67).

El alumbramiento es un hecho crı́tico dado los
peligros que lo rodean; asechando y merodeando
la choza se encuentran los personajes mı́ticos que
en cualquier instante tratarán de dañar o matar a
la mujer y al recién nacido, es asimismo riesgoso
el contacto con la sangre, la placenta y el cordón
umbilical. Es por ello que muchas de las acciones
que allı́ se desarrollan tienen un valor preventivo o
neutralizador y que una pléyade de prohibiciones
involucran a la puérpera y a las comadronas que
la asisten.

Llegado el momento de dar a luz, la joven se
recluye en su vivienda, la que se ha cargado de
poder negativo, ambiente del cual es resguardada
y aislada mediante dos mantas, una se coloca
en el piso y sobre ella yace la parturienta; la
otra le cubre el cuerpo. Durante el suceso un
conjunto de ancianas circunvala a la puérpera,
cantando y danzando, a fin de conformar en su
entorno un microespacio que recalifica y neutraliza
el contenido nefasto que le imprime la presencia

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 115

de las figuras mı́ticas (Idoyaga Molina 1976/77:
90–96).

Una de las oficiantes de partera se encarga de
recibir al neonato y de lavarlo rápidamente, hasta
sacar el último rastro de sangre que pudiera haber.
El cordón y la placenta son tratados con especial
cuidado, se entierran junto con las mantas en uno
de los costados de la choza. La necesidad de puri-
ficación mediante el baño se extiende a la puérpera
y a todas las ancianas que tuvieron contacto con el
fluido vital, esto incluye tanto a las personas como
a las vestimentas. Posteriormente, cuando el trance
ha concluido una de las intervinientes asperje la
habitación con el objeto de esfumar los restos de
sangre o de su olor y de restaurar la seguridad y
la calidad positiva de la vivienda (Idoyaga Molina
1976/77: 90–96).

Los comportamientos descriptos tienden a im-
pedir males diversos, entre ellos que la madre
y el vástago sean dañados por seres mı́ticos o
payák 4 que los asechan, dispuestos a enfermarlos,
robarles las entidades anı́micas o incluso matarlos.
Los lavados impiden que un personaje llamado
Tawó (lit. sangre) posea la persona y le extraiga
la totalidad de la sangre, originando obviamente
su deceso. La reacción iracunda de la figura se
produce al percibir la sustancia sanguı́nea o su
olor.

El cuidado que se dispensa al cordón umbilical
y a la placenta responde a evitar que la madre y el
niño resulten dañados, ası́ como a que los animales
puedan devorarlos ya que si estos se alimentaran
con el cordón o la placenta se volverı́an nesóGe
(antropófagos), al invadir un ámbito alimenticio
que le es interdicto. La aspersión de la habitación
humaniza el espacio (Idoyaga Molina 1976/77:
90–96).

En los dı́as siguientes al parto, mientras dura la
pérdida de sangre, la mujer no puede dirigirse a los
dominios acuáticos ni ingerir carne, provenga de
la caza o de la pesca. El sentido de la prohibición
radica en evitar la cólera de Wósak, un ser mı́tico

4 Payák es la condición o calidad ontológica de los seres
mı́ticos, de los seres otro, es también la calidad de los
espacios que son gobernados por señores de animales o
dueños de ámbitos, la noche es también payák porque esta
es la condición Pi’yaGale’eq (el dueño o ser de la noche),
la figura mı́tica que trae y gobierna la noche. En relación
con los hombres a veces se indica que el shamán y las
brujas pierden su condición de humanos para convertirse
en payák. También los objetos pueden ser payák aquellos
que revelan un carácter extraño, que manifiestan poder o
que poseen reserva de significación. Payák es lo otro, no
humano, extraño y potencialmente peligroso. Sobre este
tema véase Idoyaga Molina (1985b).

de naturaleza payák, que mora en las cercanı́as de
lagunas y esteros y que siente especial repugnancia
por el olor a sangre, quién además impuso el
tabú en cuestión. La reacción del personaje, según
da cuentas un episodio mı́tico, es particularmente
violenta. Para castigar a la infractora envı́a una
fortı́sima lluvia seguida de un cataclismo que
hace desaparecer la aldea (Idoyaga Molina 1990b,
1990d, 1997a). La segunda interdicción – ingerir
carne – impide que la joven se vuelva nesóGe,
iterando los sucesos mı́ticos que dieron origen al
canibalismo (Idoyaga Molina 1988a). A pesar del
carácter crı́tico del alumbramiento no es necesario
extinguir por medio del fuego entidad alguna,
basta con la purificación a través del agua para
regenerar seres y objetos.

En ocasión del aborto, se siguen exactamente
las mismas observancias que referimos en relación
con el alumbramiento. Hecho que esta determi-
nado por la técnica utilizada por los nativos: se
espera que la mujer esté de por lo menos seis o
siete meses de gravidez y se provoca la muerte
del feto por asfixia o destrucción de órganos y
tejidos mediante golpes o localizando la cabeza,
a la que presionan con los puños hasta quebrarla.
Al actuar el cuerpo muerto como elemento extraño
generalmente se produce la contracción uterina que
desemboca en un parto, usualmente para facilitar
la expulsión del feto algunas ancianas masajean
el vientre materno (Idoyaga Molina 1982: 207–
211). Esto explica que no haya diferencias entre
el alumbramiento y el aborto en cuanto al lugar
que se realizan, posición de la mujer durante el
trance, el accionar de las ancianas y las múltiples
prohibiciones y acciones preventivas que deben
cumplirse.

El infanticidio se practica ante el alumbramien-
to de deformes, mellizos – se mata sólo al segundo
en nacer – o cuando los padres son jóvenes que
no están en condiciones emocionales de casarse y
conformar una familia, vale decir que carecen de
estabilidad afectiva y que se encuentran sumidas
en un estado en el que las conductas del sujeto
están dictadas por el sentimiento erótico. Dichos
individuos y esta condición se llaman sanamañı́,
y es propia de todos los jóvenes, hasta que dicho
estado se supera con la adultez (Idoyaga Molina
1981).

Un anciano en virtud de su poder es quien
mata al neonato, lo hace en la vivienda en que
tuvo lugar el parto y el mismo se encarga de
enterrar la placenta, el cordón umbilical y las
mantas utilizadas durante la ocasión en la periferia
de la casa, como si se tratara de un nacimiento
normal, él también incinera el cadáver.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


116 Anatilde Idoyaga Molina

Los dı́as subsiguientes al infanticidio son espe-
cialmente crı́ticos en virtud de que el muerto, el ser
de naturaleza payák que se ha originado a partir
de la transformación de las entidades anı́micas del
recién nacido, merodea la choza y desea vengarse
especialmente de su progenitora. Ello determina
que la casa sea abandonada por la familia y que
la ocupen dos o tres shamanes quienes pactan con
el payák su retirada al submundo, el hábitat de los
muertos, lo que posibilita restaurar el ambiente fa-
miliar y cotidiano de la choza. A ellos también les
cabe hacer un lavado purificatorio de la habitación,
que elimina las impurezas materializadas en los
restos de sangre o de su olor. Asimismo, el ejecutor
del infanticidio debe bañarse pulcramente y lavar
o incinerar sus ropas para evitar que el fluido
sanguı́neo o su aroma le transmitan enfermedad
(Idoyaga Molina 1982: 211–216).

Es claro que el fuego y el agua poseen un
valor purificatorio, terapéutico y restaurador y
que poseen similar significación. Es necesario
extinguir con el fuego el poder contaminante de
las entidades absolutamente corrompidas como
el cadáver, mientras que las vestimentas pueden
eliminarse por la acción del fuego o recuperarse
por la acción del agua, finalmente a las personas
les alcanza con un baño purificatorio.

La muerte alcanza al cuerpo y a las entidades
anı́micas (un alma sombra y una imagen refleja),
que dan origen a la formación de un nuevo ser
de naturaleza payák – lo otro existencial, calidad
ontológica no humana y temible – es consecuen-
temente uno de los momentos más crı́ticos de
la vida indı́gena. El tratamiento del cadáver es
particularmente peligroso en tanto la proximidad
y la presencia de un ser payák tiñe de su propia
alteridad existencial a todo lo que lo rodea, desde
la habitación hasta sus ropas y demás pertenencias,
expande su olor nocivo y generador de enferme-
dades. A partir de él se origina esa nueva entidad,
el paqál – ser payák cuya apariencia es la de
una sombra – que antes de retirarse al mundo
subterráneo con el resto de los muertos, merodea
en los alrededores de la choza intentando dañar
a la gente. En este sentido, la muerte debe pen-
sarse como una metamorfosis ontológica, implica
la transformación de humano en un paqál payák
– una sombra de naturaleza no humana – (Idoyaga
Molina 1983: 34s.).

La presencia del cadáver contamina el am-
biente, es por ello que un grupo de ancianos
circunvala el cadáver – cantando y bailando –
asistidos por sus auxiliares mı́ticos, a fin de crear
un microespacio que acote y neutralice la contami-
nación de la choza y de la aldea. También se lava

el cuerpo inmediatamente después del deceso para
evitar la expansión de enfermedades y/o la forma-
ción de un payák a partir del olor nauseabundo
que emana del muerto. De lo expuesto se deduce
que por contener al muerto, el espacio sufre un
juego de doble calificación, dado, en primer lugar,
por la carga negativa que trae la presencia de un
ser de naturaleza payák y, en segundo término,
por la recalificación que operan los ancianos y
sus auxiliares, volviendo el sitio si no positivo,
al menos, neutral (Idoyaga Molina 1983: 37–41).

Luego se procede a la incineración del cuerpo,
de las vestimentas y de otras pertenencias del
occiso, puesto que se piensa que estas son portado-
ras de enfermedades o incluso que están muertas.
En efecto, el estado de vida no sólo alcanza a
las personas, animales y vegetales sino también
a los objetos, la vida que en ellos se reconoce es
otorgada y mantenida por su dueño, es por ello
que cuando éste enferma o muere aquellos sufren
el mismo proceso. Consumada la cremación es
necesario esparcir las cenizas para evitar que den
origen a un ser payák. Lo mismo debe hacerse
con las cenizas de las vestimentas o enceres del
muerto que hayan sido incinerados (Idoyaga Mo-
lina 1983: 37–41).

Es evidente el poder transformador del fue-
go, que posibilita a través de la incineración del
cadáver, la aparición de un nuevo ser, vale decir
de un muerto de naturaleza payák. El fuego es
el vehı́culo que permite el cambio ontológico de
humano a payák, que implica la muerte,5 posibilita
la metamorfosis definitiva del occiso. El fuego ani-
quila la entidad corrompida, su olor y recalifica al
espacio, devolviéndole su tinte humano y familiar.
A la vez que la eliminación de las pertenencias
muertas y del olor impide la conformación de nue-
vos seres payák en el ámbito de los vivos (Idoyaga
Molina 1983: 39).

No siempre, sin embargo, es necesario incinerar
todas las pertenencias, aquellas que han estado en
menor contacto con su dueño pueden ser prolija-
mente lavadas. También se someten a la acción
purificatoria del agua, la habitación y todos los
participantes que estuvieron en contacto con el
cadáver. Estos últimos no sólo deben bañarse sino
que además deben lavar las prendas que hubieran
utilizado ya que en caso contrario sufrirı́an diver-

5 La muerte del cuerpo, la imagen refleja y el alma sombra
da origen a una nueva entidad de naturaleza payák, una
entidad fantasmagórica, con la apariencia de una sombra
que se denomina paqál. Paqál en el sentido de sombra, la
sombra que es el muerto y no ya el paqál en el sentido de
alma sombra del viviente (Idoyaga Molina 1985b).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 117

sos riesgos, por ejemplo que el muerto reconociera
su olor y decidiera matar a quien lo porte. Por otra
parte, el olor putrefacto del payák es, en cierto
modo, la sustancialización de la enfermedad que
se deposita en el cuerpo y daña por mero contacto.
De no limpiarse, la figura mı́tica llamada Tawó
(lit. sangre) puede poseer a los involucrados y
extraerles el fluido vital (Idoyaga Molina 1983: 39;
1992: 9).

Finalmente, el luto concluye con un lavado pu-
rificatorio, el cónyuge vivo debe asperjar la vivien-
da y lavar las prendas usadas durante el perı́odo.
Si bien lo hace para evitar posibles enfermedades,
también tiene el sentido de un umbral; indica la
definitiva reinserción del cónyuge en el mundo de
los vivos y la integración del difunto en la sociedad
de los muertos (Idoyaga Molina 1983: 41–44).

El fuego y el agua son por excelencia los ele-
mentos purificadores y regeneradores, en muchas
circunstancias aparece el uso de ambos siempre
con el mismo significado. El fuego es el purifi-
cador extremo, en el sentido de que cuando los
lavados o baños purificatorios no alcanzan, la en-
tidad corrompida y su poder contaminante serán
eliminados por el fuego.

El fuego es insustituible cuando se trata de
eliminar seres terribles y dañinos como sucede con
las brujas y las mujeres antropófagas. Entre los
Pilagá el origen de la enfermedad suele ser atri-
buida al accionar de seres intencionados: los per-
sonajes mı́ticos, el shamán y la bruja. Los primeros
sustraen la materia anı́mica, provocan la locura o
diversas dolencias mediante la posesión, cuando
son personajes-estado. El shamán, generalmente
ordena a uno de sus auxiliares, habitualmente un
insecto pequeño, que se introduzca en el cuerpo
de la vı́ctima. El ayudante no es otra cosa que
la enfermedad/sustancia, la que puede ser extraı́da
mediante la succión por otro terapeuta; mecanis-
mo que permite al sanador aumentar el número
de auxiliares (Idoyaga Molina 1997b). La bruja
sólo daña a través de las pertenencias o partes
del cuerpo de los damnificados. Para ello somete
a tales elementos a una prolongada cocción que
los mata o bien conforma un pequeño envoltorio
que coloca al lado de un cadáver reciente, de
modo que este le transmita la enfermedad (Idoyaga
Molina 1978/79: 105–107). Mientras el shamán
(pi’yoGonáq) es un ser ambivalente – cura y
daña –, la bruja (konaGanaGáe) sólo causa en-
fermedad y muertes, sus acciones están marcadas
por una intención maligna y agresiva hacia los
hombres (97s.). Es por esta actitud negativa, por su
poder nefasto y contaminante que, antiguamente,
de descubrirse una bruja se la incineraba en la

plazoleta central de aldea, dado que sólo el fuego
puede eliminar al ser terrible sin que su poder se
disperse o sobreviva en otras entidades (112–116).

De la incineración de las mujeres antropófagas
hablaremos en el punto siguiente ya que tal com-
portamiento repite un arquetipo mı́tico.

Cuando se trata de eliminar el daño hecho por
una bruja es necesario hallar el paquete o envol-
torio y posteriormente someterlo a un cuidadoso
lavado o en su defecto incinerarlo (Idoyaga Molina
1990a). Esta labor la realiza un shamán en sueños.
La experiencia onı́rica le permite reconocer el cau-
sante, proceder a lavar prolijamente cada uno de
los elementos encontrados en el paquete y lavar al
enfermo. La importancia de la experiencia onı́rica
es capital, pues constituye la vı́a principal de cual-
quier tipo de terapia y de conocimiento shamánico.

El agua es de relevancia no sólo en el trata-
miento de los daños ya que toda terapia concluye
con un baño que hace al mismo proceso curativo,
con independencia de que el tratamiento implicara
la recuperación del alma o la extracción de la
enfermedad sustancia del cuerpo del doliente. El
agua posee diversas cualidades, es terapéutica en
cuanto restituye la salud, elimina la enfermedad
propiamente dicha y las vı́as que pueden provo-
carla, el olor a sangre y a muerto, en general
los aromas no humanos que se ligan a la esfera
payák, es decir, el otro existencial. Es restaurado-
ra de la condición humana como lo demuestran
los lavados de la choza que siguen al parto, al
aborto, al infanticidio y a la funebria. En todos
estos casos la presencia de personajes mı́ticos de
nefastas intenciones y de naturaleza payák opera
un cambio en la condición ontológica del espacio
al contaminarlo de su misma calidad. La acción
del agua, entre otras, recalifica los ámbitos que
recuperan su carácter humano.

En relación con la terapia el papel de fuego
no se limita a la eliminación de las entidades cor-
rompidas y contaminantes sino que incluye otros
usos. Se trata de la utilización de las cenizas – un
equivalente semántico del fuego – con fines tera-
péuticos como cicatrizantes. Asimismo, en sus ac-
tividades los shamanes se valen del humo – otro
equivalente semántico del fuego – para comuni-
carse con el personaje mı́tico Tormenta (KasoGo-
naGá) para solicitar que cesen las tempestades. La
utilización del humo connota el episodio mı́tico
que narra la forma en que la deidad en cuestión
regresó al ámbito celeste en ocasión de que cayera
a la tierra; lo hizo a través de la humareda provo-
cada por una gran fogata.

El poder regenerativo del fuego se asocia con
otros ámbitos de la vida indı́gena, ası́, la quema del

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


118 Anatilde Idoyaga Molina

campo precede a la labranza y augura un nuevo
ciclo vegetal, las cenizas actúan como abono y
fertilizan el predio destinado a la siembra. Este
hecho asocia al fuego al anhelado renacer de la
flora, marca su carácter restaurador y lo coloca en
el dominio que la vida, la renovación vegetal y las
entidades y los estados positivos.

El fuego cumple con otro papel de vital impor-
tancia: durante la noche humaniza el espacio de la
choza. Desde el punto de vista de los nativos, la
noche es una duración pero también un ámbito, es
gobernada por un personaje mı́tico que imprime a
la noche su propia naturaleza, vale decir la condi-
ción de payák. Es por ello que la noche es peligro-
sa, es un ámbito no humano, que exige precaución
y moderación. Durante la noche las personas deben
recluirse en la intimidad de la choza, allı́ el fuego
encendido se convierte en portador de luz, el fuego
es la entidad que recupera la calidad del espacio de
la choza, humanizándolo, haciendo de ella un lugar
habitable, seguro y familiar, a diferencia del resto
del ambiente que se ha convertido es un espacio –
otro (payák) en virtud de la oscuridad imperante
que trasmite la esencia negativa de la noche por
mero contacto (Idoyaga Molina 1996: 133–137)

En sı́ntesis, el fuego permite la eliminación de
seres terribles a través de la incineración de los
cadáveres, de las brujas, de los seres nesóGe (an-
tropófagos) y de las vestimentas (y otros enceres)
contaminadas por la muerte o por la sangre. El
fuego purifica y transforma personas, espacios y
objetos, neutraliza las entidades impuras como la
sangre y recrea cualidades positivas, connota lo
humano y la vida.

Los mitos y el fuego

La capacidad generativa y transformadora del fue-
go se plasma en la mitologı́a, tal como se advierte
en diferentes episodios mı́ticos que refieren la des-
trucción del mundo por fuego, la incineración de la
mujer antropófaga, la incorporación de las mujeres
a la sociedad primordial y el robo e integración del
fuego en la sociedad primigenia, entre otros.6

En lo que hace a la destrucción del mundo
por fuego, de acuerdo con las distintas versiones
del relato, Dapichı́’, el héroe cultural,7 o Toma-

6 Sobre el papel del fuego en la mitologı́a y el ritual de las
religiones sudamericanas véase Sullivan (1988).

7 A Dapichı́’ le cabe la introducción de vegetales cultivables,
de las técnicas de siembra y de los instrumentos de
labranza, instituyó las disimilitudes étnicas entre los grupos

Galoqosót (Jabiru Mycteria)8 deciden destruir el
mundo y la humanidad primigenia a través de un
gran incendio. En el caso del segundo personaje
la acción es parte de la venganza que lleva a
cabo contra los hombres para lavar la afrenta del
adulterio de su esposa, mientras que en el caso de
Dapichı́’ la razón se vincula con la ira que suele
causarle la suciedad producida por los hombres.9

En las versiones que protagoniza TomaGalo-
qosót, la figura informa y previene a sus hijos, in-
dicándoles que caven un gran pozo para protegerse
del inminente incendio que él mismo causará. En
las versiones que adjudican la acción a Dapichı́’
nadie es advertido, sino que una vez que el incen-
dio ha alcanzado a los despavoridos humanos, el

chaqueños, adscribió la menstruación a la mujer, instauró
los puntos cardinales y decidió el traslado de varios seres
a la bóveda celeste, dando origen a Venus matutina, a la
constelación del Jaguar, del Conejo, del Armadillo, del
Algarrobo y del Palo Mataco. Hizo además la Vı́a Láctea e
impidió que un ser maléfico atrapara al Sol. Tras realizar su
actividad creadora decidió retirarse al cielo, donde mora en
la actualidad y es visible bajo la apariencia de estrellas;
Dapichı́’ es la constelación de Las Pléyades (Idoyaga
Molina 1989, 1990c).

8 TomaGaloqosót (conocido en el lenguaje vernáculo de la
zona como yulo, un flamenco), en el tiempo primordial
era hombre y más especı́ficamente un habilidoso cazador.
De acuerdo con otro episodio mı́tico, cuando descubre
la infidelidad de su esposa, la mata junto a su amante.
Posteriormente, coloca el cuerpo en una piel de corzuela
y la entrega a su suegra, como si se tratara de una
pieza de caza. Incautos, los familiares de la mujer se
alimentan, realizando una acción terrible que va más allá
de la antropofagia, en tanto la ingestión de un pariente, es
definida con horror como autofagia. Cuando los familiares
de la mujer se dan cuenta del hecho, planeaban tomar
revancha del yulo, dándole muerte, pero este se adelanta
y se transforma en yulo y se traslada con su dos hijos
a la bóveda celeste, donde son visibles hoy dı́a bajo la
apariencia de estrellas (el cinturón de Orión). Sobre este
mito puede verse Idoyaga Molina (1984).

9 Venganza que puede considerarse excesiva porque no sólo
incluye la muerte de la esposa y del amante sino la de
casi toda la humanidad. No obstante, este tipo de reacción,
que pune además del culpable a individuos que nada tienen
que ver con la falta cometida, se registra en otros relatos,
por ejemplo, el que refiere la desaparición de una villa y
la muerte de sus habitantes como castigo a la infracción
cometida por una mujer, que menstruando, se acercó a
los ambientes acuáticos para proveerse de dicho elemento
(sobre este mito véase Idoyaga Molina 1990d, 1997a). En lo
que hace a Dapichı́’ si bien el relato no explicita claramente
los motivos de su enojo, en otras narraciones su ira se debe
al mal trato de que era objeto y a la suciedad que producı́an
los humanos, sin siquiera tomar cuenta de ello. De acuerdo
con distintos episodios mı́ticos la ira con los humanos lo
lleva a invertir los planos cósmicos y producir una gran
noche que por su larga duración produce gran mortandad y
toda clase de calamidades, entre ellas conductas aberrantes
como la antropofagia (Idoyaga Molina 1996: 144s.).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 119

héroe salvador, Qaqadeláchigi,10 los auxilia sugi-
riendo refugiarse en una gran laguna. Opción que
es descartada en otras versiones porque las aguas
hervı́an, sin embargo, en este caso permite que
algunos sobrevivan al incendio.

Devastado el mundo y aniquilada parte de
la humanidad, pasado un tiempo, los hombres
comienzan a salir de sus refugios. En algunas
versiones aquellos que no respetan la indicación
de mantener la cabeza baja y miran el nuevo
paisaje se transforman en animales, dando origen
a la fauna que puebla el Chaco y que los nativos
reconocen como la propia de su hábitat.

En muchos casos el humano anticipa en su
morfologı́a caracterı́sticas del animal en que se
metamorfoseará, hecho que es recurrente en las
deidades dema.11 La muerte no implica en este
caso el fin de la existencia sino una mutación de
orden ontológico, como lo es la trasformación de
humano en animal.12

Para completar la reconstrucción de un espacio
habitable es necesaria la recreación del mundo
vegetal. Con este fin el personaje mı́tico Nisolé,
a través del canto va generando diferentes tipos
de pasto, arbustos, árboles y la totalidad de los
vegetales que integran el paisaje en que están
inmersos los indı́genas.

De acuerdo con el mito, el fuego elimina el
espacio mundano, el espacio humano y habitable,
operando una mutación en la esencia del mismo,
que de habitable se convierte en un ámbito de lo
otro, no humano y de destrucción. A la vez, sin

10 Qaqadeláchigi es un héroe salvador y cultural, como héroe
salvador elimina diversos seres terrı́ficos y asesinos que
ponı́an en riesgo la existencia de la humanidad misma,
como héroe cultural introduce el fuego, el tabaco, la muerte
y quiebra aspectos edénicos en las actividades cinegéticas,
entre otros aspectos. Sobre Qaqadeláchigi véase Idoyaga
Molina (1988a, 1988b).

11 Se denomina deidad dema a los humanos primigenios
que mueren violentamente y se transforman en una nueva
entidad (Jensen 1966).

12 El tema de la transformación de humanos en animales
suele aparecer en otro episodio cataclismático generado por
Dapichı́’. En cierta oportunidad el Dios Creador decidió
castigar a los hombres enviando una gran helada y una
prolongada oscuridad, se produjo ası́ una gran mortandad.
Posteriormente, Dapichı́’ habló a la gente y los humanos
muertos volvieron a la vida pero transformados en animales.
En esta narrativa el elemento purificador y regenerador
utilizado por la deidad es el agua (Idoyaga Molina 1992).
En el plano de la mitologı́a, el fuego es un equivalente del
agua, en el motivo que narra la transformación de humanos
en animales en muchas versiones es el fuego el instrumento
aniquilador. Versiones originales y una análisis de este mito
pueden verse en Idoyaga Molina (1985a). Versiones sin
análisis también pueden verse en Wilbert and Simoneau
(1982, 1989).

embargo, facilita la creación de un nuevo mundo,
la aparición de nuevos seres como los animales y
vegetales, que definen un ámbito propicio para la
existencia humana, en tanto permite las actividades
cinegéticas, ictı́colas y de recolección de frutos y
mieles silvestres. El mundo circundante del hoy
fue posible gracias a la acción regeneradora del
fuego. En otras palabras, el fuego connota la
creación y la vida, la muerte y el renacer, da lugar
a la aparición de los animales y los vegetales que
pueblan el mundo indı́gena y hacen del espacio un
dominio conocido y familiar, favorable para las
actividades económicas y la reproducción cultural
de la sociedad Pilagá.

La producción del incendio, si bien tiene un
perfil no deseable en tanto murieron algunos huma-
nos primigenios, se valora positivamente en cuanto
permitió la aparición de los animales y el renacer
de una abundante flora. En este sentido, el mito
coloca a Dapichı́’, TomaGaloqosót, el fuego y sus
equivalentes semánticos en el mismo dominio que
la vida, la aparición de los animales, el crecimiento
vegetal y otros contenidos benéficos.

Una significación similar en relación con el
fuego, encontramos en el episodio que refiere
la eliminación de NesóGe, la mujer antropófaga,
perpetrada por el héroe salvador Qaqadeláchigi.
Según esta versión, en el tiempo primordial, una
humana originaria violó el tabú que impide a la
mujer menstruante consumir carne proveniente de
la caza o de la pesca. Inmediatamente, comenzó
a consumir carne cruda en ocasión de acompañar
a su esposo a cazar cotorras, luego cometió an-
tropofagia devorando primero a su propio espo-
so y, posteriormente, a cualquier humano que se
cruzara en su camino. Ante el terror, el peligro
y la amenaza que NesóGe representaba, hombres
y mujeres solicitaron el auxilio de Qaqadeláchigi,
quien protegió a la humanidad en el interior de un
palo borracho (Chorisia speciosa / Ceiba Specio-
sa) y luego, mediante un ardid, mató a NesóGe.
La mujer antropófaga, como su comportamiento
alimenticio lo comprueba, habı́a padecido una mu-
tación ontológica; habı́a dejado de ser una huma-
na para convertirse en lo otro existencial, en un
ser de naturaleza payák o no humana. Los payák
son los seres-otros, poderosos y potencialmente
demonı́acos (Idoyaga Molina 1985b). La trasfor-
mación sufrida por NesóGe involucraba tanto su
carácter asocial expresado en su comportamiento
agresivo y sus nuevos hábitos alimentarios como
el cambio radical de su apariencia. Esta incluı́a el
desarrollo de un espeso vello en todo el cuerpo, el
crecimiento de las uñas como garras, una mirada
extraña y una fuerza y una velocidad muy super-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


120 Anatilde Idoyaga Molina

iores a las de cualquier humano (Idoyaga Molina
1985a).13

Obviamente, el cuerpo de NesóGe era doble-
mente aterrorizador, no sólo era un cadáver sino
una entidad de naturaleza payák que ponı́a en
riesgo la calidad del espacio y la salud de las
personas, ya que las entidades corrompidas tras-
miten enfermedad, incluso a través de sus olores
putrefactos. Era por ello, urgente y necesario in-
cinerarla, sólo el poder del fuego podı́a eliminar
la entidad y purificar el espacio que el cadáver de
NesóGe habı́a contaminado con su poder negativo
y nocivo.

A los pocos dı́as de las cenizas de los vellos
pubianos de NesóGe surgió la planta del tabaco.
Los azorados humanos ante la presencia del des-
conocido vegetal recurrieron nuevamente a Qaqa-
deláchigi, quien indicó su nombre, explicó los usos
que se le debı́an dar e introdujo su siembra en los
tiempos originarios, mostrando la deidad su faz de
héroe cultural.

El fuego es el medio que posibilita la mutación
existencial de NesóGe, que de ser terrible, no
humano y canı́bal se transforma en un vegetal
cultivable y útil para los hombres. En este sentido
el fuego muestra su capacidad aniquiladora y
regenerativa de seres y espacios contaminados,
contagiantes y peligrosos.

El episodio protagonizado por NesóGe no es un
hecho acontecido sólo en los orı́genes, sino que
puede acaecer en cualquier momento si una mujer
menstruante consume carne. Vale decir, si la mujer
invade el ámbito alimenticio que le está vedado
en función de su estado, la trasgresión del tabú
causa la inmediata reacción de la potencia y ella
misma es vı́ctima de una mutación existencial que
la conduce a la muerte y a su total aniquilación
por medio del fuego. Aparece, ası́, nuevamente
el fuego como elemento generador de alteraciones
existenciales a la vez que punitivo.

En la narración que da cuenta de la integración
de las mujeres a la sociedad primigenia el fuego
nuevamente se asocia a cambios existenciales. En
efecto, las mujeres ancestrales tenı́an las vaginas
dentadas lo que impedı́a la cópula, para trastocar
esta situación un shamán produce una helada
intensa y ası́ las jóvenes se acercan al fuego con las
piernas abiertas para abrigarse. Esta circunstancia
genera la ocasión adecuada para que los hombres
eliminen los dientes vaginales arrojando piedras,
se posibilita, ası́, la cópula, la procreación, el ma-

13 Un análisis de este mito puede verse Idoyaga Molina
(1988a).

trimonio y la formación de la familia.14 Una ver-
sión similar en la que el robo del fuego se asocia a
la transformación de la anatomı́a femenina aparece
también entre los Toba, vecinos y culturalmente
parecidos a los Pilagá (Miller 1988).

En otro relato, el fuego es el medio que permite
a una humana primigenia descubrir la verdadera
apariencia de su esposo. Este último ocultaba su
fealdad trabajando de dı́a y cuando regresaba ya
tarde al hogar siempre solicitaba a su mujer que
apagara la fogata. Sin embargo, en una oportuni-
dad un visitante sopla y aviva el fuego. La esposa
descubre el verdadero rostro de su marido – que
la aterraba – por lo cual decide separarse. En
este sentido el fuego tiene la capacidad de develar
hechos ocultos, tal como la apariencia semianimal
del esposo.

Finalmente, cabe que nos refiramos a la narra-
tiva sobre el origen del fuego, existen al menos
dos mitos diferentes. En uno de ellos el fuego
es producto de la capacidad creadora y del poder
del héroe cultural Qaqadeláchigi, en el otro, como
sucede en muchas otras mitologı́as, el fuego es
robado a un grupo o a un ser que ya lo poseı́a.

De acuerdo con el primer mito, en el tiempo
inicial la gente sólo se alimentaba de frutas, si-
tuación que cambió Qaqadeláchigi cuando produjo
fuego a partir de las garras de NesóGe, pues habı́a
advertido que eran un elemento con poder. La
introducción del fuego permitió un cambio radical
en la alimentación, al incorporarse la carne entre
las vituallas consumidas.

Según las diversas versiones del segundo mito,
el fuego es robado mediante algún ardid por
Qaqadeláchigi (versiones 1a, 3a y 5a) el trickster y
héroe cultural Wayayqaláchigi15 (4a versión) y otro
personaje mı́tico de menor relevancia, Varinile’ek
(2a versión). En estas versiones se hace hincapié
en que el fuego permite la ingestión de los alimen-
tos cocidos, produciendo un cambio sustancial en
las conductas alimenticias de los humanos primi-
genios. A Qaqadeláchigi se le atribuye haber intro-
ducido el yesquero y enseñado las formas de cómo
utilizarlo, consecuentemente, el personaje mı́tico
incorporó la posibilidad de generar el preciado
elemento sin necesidad de mantenerlo prendido.
En la versión protagonizada por Wayayqaláchigi
este lo roba a Varinile’ek (uno de los seres mı́ticos
a quien también se le atribuye la introducción del

14 Sobre el mito que narra la integración de las mujeres
a la sociedad primigenia puede verse Idoyaga Molina
(1986/87b).

15 Sobre Wayayqaláchigi puede verse Idoyaga Molina (1986/
87a, 1991).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 121

fuego), su contribución implica además la indi-
cación de cómo denominarlo, aspecto necesario
para la definitiva apropiación del fuego por parte
de los humanos originarios. Desde la perspectiva
aborigen, el nombre es parte de la entidad referida.

El fuego permite un cambio alimenticio, trans-
forma las carnes de crudas en cocidas y define el
dominio y la forma de la alimentación humana,
que es diferente a la del animal y a la de los seres
mı́ticos que son canı́bales y terribles. El fuego
humaniza el espacio de la choza, generando un
ámbito propicio para el hombre durante la noche,
un espacio-tiempo negativo y peligroso. El fuego
posibilita abrigo, es propio de los hombres y del
plano terrestre, ni en el cielo ni el inframundo
hay fuego, hecho que connota que son espacios
no humanos, poblados por seres diferentes.

Reflexiones finales

Considerando ahora todos los contextos vistos, se
deduce que el fuego modifica, neutraliza o aniquila
seres, entidades y estados impuros, entre ellos el
poder contaminante de la sangre, de la noche,
de enceres y objetos corrompidos y/o enfermos,
del cadáver, de los daños, a la vez que produce
cambios existenciales como las metamorfosis pri-
migenias, la alteración de los espacios, la muerte
y el renacimiento animal y vegetal.

Gran parte de las observancias seguidas durante
el alumbramiento, el aborto, la menarca y en el
mito de NesóGe expresan la impureza de la sangre
y, consecuentemente, de la mujer menstruante, es
por ello que esta debe cumplir con numerosas
interdicciones alimenticias y evitar ciertas tareas,
como recolectar, preparar los alimentos y acarrear
leña entre otras. El fuego es un purificador capaz
de eliminar la contaminación causada por la sangre
como lo demuestran la incineración de objetos y
vestimentas al concluir la menarca, el alumbra-
miento o en ocasión de un aborto. Es claro que
fuego y sangre pertenecen a dominios semánticos
opuestos, lo puro y lo impuro.

Otro estado negativo como el de la enfermedad,
originada en la alteridad existencial de los seres
payák es también anulada por la acción del fuego,
como lo denota la incineración de los elementos
usados por las brujas para dañar. El mismo poder
regenerativo y aniquilador de entidades corrom-
pidas se advierte cuando se elimina el contagio
provocado por el muerto a través de la incineración
del cadáver, del ajuar funerario, de las vestimentas
y enceres de quienes hubieran estado en contacto
con el muerto.

Es claro, entonces, que el fuego evoca lo
humano y la vida y se opone a la enfermedad,
la muerte, los fenómenos del daño, la brujerı́a y la
alteridad existencial.

En la mitologı́a se advierte sobre todo un papel
transformador, que implica cambios ontológicos,
como la mutación de los humanos primordiales
en animales y la recreación del mundo vegetal,
que acaecen tras la incineración y destrucción
del espacio en que habitaban los hombres. La
misma capacidad transformadora se manifiesta en
la metamorfosis de las cenizas de NesóGe en la
planta del tabaco y en la alteración de la anatomı́a
femenina que da origen a la morfologı́a actual.

Ahora bien, si tomamos en cuenta los conteni-
dos que hemos mencionado y otros aspectos que
se vinculan podremos alcanzar el significado y el
simbolismo del fuego en el sistema cosmovisional.
Dijimos que la mujer en perı́odo no puede cocinar,
es decir entrar en contacto con el fuego porque
es un purificador, condición que se advierte en
variadas circunstancias como la incineración del
cadáver, en antaño de las brujas y de las an-
tropófagas, de los objetos utilizados por las pri-
meras, de las vestimentas del muerto o de quienes
estuvieron en contacto con él y de los enceres
contaminados por la sangre. Por otra parte, algunas
de las observancias que se siguen después del
alumbramiento, el aborto, la menarca y durante el
luto, de ser violadas desembocan en la antropofa-
gia, conducta que asumieron, además, los humanos
primigenios durante la gran oscuridad antes de ser
metamorfoseados en animales, lo que coloca a las
prácticas canibálicas en el campo de lo impuro
junto a la sangre y otros estados negativos. En
definitiva el carácter contaminante ubica a diversas
realidades en un mismo contexto, que incorpora la
sangre, la mujer menstruante, la antropofagia, la
enfermedad, la muerte, los fenómenos del daño, la
bruja, el cadáver, la otredad ontológica, el hábitat
de los difuntos y los olores nauseabundos. A un
dominio semántico contrapuesto pertenecen el fue-
go, el agua, la vida, los alimentos cocidos, los
estados positivos, la salud, los ámbitos humanos, la
procreación, la renovación vegetal, el humo y las
cenizas – equivalentes del fuego – y la condición
de hombre.

En sı́ntesis, el fuego posee un valor transfor-
mador, restaurador, regenerativo, purificatorio y
curativo – a través de las cenizas –, connota
entidades, seres y espacios positivos.

Este trabajo es parte de los resultados alcanzados en rela-
ción con diversos proyectos de investigación financiados
por el Consejo Nacional de Investigaciones Cientı́ficas

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


122 Anatilde Idoyaga Molina

y Técnicas (CONICET) y la Secretarı́a de Ciencia,
Tecnologı́a e Innovación Productiva de la República
Argentina, instituciones a las que expresamos nuestro
agradecimiento.

Apéndice

Algunos de los mitos que a continuación tras-
cribimos han sido publicados en los trabajos es-
pecı́ficamente mencionados.

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformación de humanos en animales.
Reconstrucción del mundo vegetal
(1ra versión)

Habı́a un pájaro grande que se llamaba Yulo. Pero
no era bicho, era persona. Tenı́a una mujer. La
mujer desde hacı́a tiempo lo engañaba con otra
gente. El hombre vivı́a en el cielo. Cuando se
iba al cielo la mujer lo engañaba. El Yulo tenı́a
dos hijos de él. El Yulo después pilló a la mujer
fornicando con un hombre, ası́ que se enojó. Pero
el Yulo no mata a la mujer rápidamente. Primero
busca huevos de vı́boras, después busca miel y
la deja bien clarita, aparta la grasa. Después se
puso a hacer un preparado con los huevos de
vı́bora. Entrevera la parte de adentro de los huevos
con la miel, le da el preparado a la mujer para
que lo coma. A las tres o cuatro horas se le
hincha la panza a la mujer. Se hincha, se hincha
hasta que se reventó la mujer. Cuando se revienta
salen muchas clases de vı́boras. Entonces el Yulo
se queda contento y se va al cielo. Después de
unos dı́as vuelve a ver cómo están sus hijos.
El Yulo les dice a los hijos: “Tienen que cavar
un pozo grande porque cuando yo me vaya voy
a mandar un fuego grande para quemar todo el
mundo.” Cuando el Yulo manda el fuego grande no
queda nadie, todos mueren. Los chicos cavaron y
cavaron. Habı́a mucha gente, entre ellos un cacique
que ve lo que están haciendo los chicos y les dice:
“¿Por qué están haciendo esto?” Uno que está ahı́
le contesta: “Los chicos están cavando un pozo
grande porque el padre de ellos va a mandar un
fuego grande para quemar todo el mundo.” Pero
el cacique no les hace caso, dice: “Este hombre
miente, no le creo”. Los chicos siguen cavando.
El Yulo les dice que cuando estén listos los pozos
bien hondos va a mandar el fuego. El Yulo tiene
mucho poder, en ese tiempo no son bichos, son
personas. Cuando está hondo los chicos miran al
cielo, están avisando al padre. Entonces el padre

que está mirando se da cuenta. Al rato se empieza
a ver humo, del naciente venı́a el humo. La gente
viene disparando, algunos se meten en el pozo,
los que entran se salvan. A los que alcanza el
fuego se mueren. Hay algunos que entran en el
agua, pero el agua hervı́a. El fuego quema todo.
Hay gente que se mete en cuevas, pero el fuego
los alcanza lo mismo. Todos mueren, los que
se van al monte también, todos los montes se
queman, no queda nada. Ası́ que mueren todos.
Sólo se salvan los que entran al pozo, gente vieja,
un viejo, una vieja, una chica, un chico, como
nosotros (adultos) también. TomaGaloqosót quema
todo. Cuando pasa el fuego, la gente que entró al
pozo, sale. Pero salen de otra forma, con forma
de suri (avestruz), de zorro, de vı́bora, de pájaro.
La gente sale con la forma de todos los bichos.
La gente que salı́a y espiaba se transformaba en
animal, no habı́a que espiar. Los hijos del Yulo le
enseñan a alguna gente que no habı́a que espiar
cuando recién se sale, no hay árboles ni pasto, y
no hay que mirar. Hay que caminar un trecho sin
espiar, hay que mirar el suelo no más. Después
de caminar treinta o cincuenta metros recién se
puede mirar. Los que no espı́an se quedan con
forma de hombre, pero los que miran se cambian
en animales. Los hijos de Yulo se salvaron porque
el padre les enseñó lo que tenı́an que hacer. Habı́a
una vieja y un viejo que salieron mirando y se
cambiaron en oso hormiguero. El oso es arrugado
igual que los viejos. Otra gente salió espiando y
se cambió en suri (avestruz) y salió disparando.
Una chica espió y se cambió en pájaro y salió
volando. Todos los bichos que andan en esta tierra
eran gente antes. TomaGaloqosót les enseñó a los
hijos que no habı́a que mirar para salir con el
mismo aspecto. TomaGaloqosót les avisó a los
hijos para que quedaran algunas personas, porque
hacen falta. Ası́ piensa él. Cuando se quemó el
mundo no habı́a árboles, ni pasto, no habı́a nada.
Como no hay nada para comer quieren salir a
mariscar para comer, pero no sabı́an nada cómo
hacer para pescar, para cazar. Se arriman a los
animales pero los animales no se quedan quietos,
se disparan. Entonces viene del cielo un pajarito
chiquito que se llama Nisolé, entonces él cantaba
y salı́a el pasto, venı́a otro dı́a, cantaba y salı́a un
árbol, otro dı́a, salı́a otro árbol. El pajarito cantaba,
cantaba y a los dos, tres dı́as aparece el brote.
Cantaba y salı́a una clase de pasto, después de
un trecho otra clase de pasto. Después salen las
plantas. Después sigue cantando, sigue llamando
y sale otra raı́z. Después ya hay pasto, ya se
puede ver. Los animales ya tienen comida, pero
la gente no sabe cazar. Entonces viene un hombre

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 123

que es poderoso y enseña a cazar los suris. Dice:
“Paren de llorar, yo les voy a enseñar, hay que
ponerse yuyo en el cuerpo, hay que taparse el
cuerpo para que el suri no lo conozca. Entonces
te podés acercar y el suri no se dispara.” Entonces
la gente prueba y enseguida puede cazar suri y
está contenta (Sebastián Gómez, Laureano Gómez;
Pozo de Navagán).

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformación de humanos en animales.
Reconstrucción del mundo vegetal
(2da versión)

TomaGaloqosót era un hombre trabajador, salı́a a
mariscar, a cazar, a pescar. Tenı́a una mujer que
siempre fornicaba con otros hombres. Pero un dı́a
la encontró, el Yulo descubrió a su mujer. Entonces
preparó la venganza. Juntó huevos de vı́bora, los
revolvió bien y se los dio de comer a la mujer. La
mujer se empezó a hinchar, a hinchar, hasta que se
reventó porque tenı́a adentro de la panza muchas
vı́boras, vı́boras de todas clases. Después, Toma-
Galoqosót les dijo a los hijos que él iba a mandar
un incendio grande para quemar todo el mundo, les
indicó que tenı́an que hacer un pozo bien grande
para esconderse cuando viniera el fuego. Los chi-
cos empiezan a cavar, a cavar y después viene de
vuelta TomaGaloqosót y ya está todo listo, hay un
pozo bien hondo. Entonces TomaGaloqosót manda
el fuego, él prendió el fuego porque tiene poder, es
oykyaGáyk (poderoso). Entonces viene el fuego y
quema todo, los árboles, el pasto, no queda nada.
Después cuando se terminó el fuego, TomaGalo-
qosót les dice a los hijos: “Cuando tengan que
salir tienen que agachar la cabeza alrededor de una
hora.” Los que no agachan la cabeza salen y miran,
pero se cambian en animales, salen como zorro,
suri (avestruz), corzuela (cervatillo), ciervo, yulo
(flamenco). Casi todos se cambiaron en animales,
pocos agacharon la cabeza. Se cambian porque
ellos miran todo lo que está quemado. Entonces
viene TomaGaloqosót y se ponen a tocar el pin-pin
(tambor). Entonces viene ese pajarito que se llama
Nisólé y empieza a pisar la tierra, entonces empezó
a salir pasto. Toca la tierra con la patita, vuela unos
treinta metros, toca de nuevo y ası́ hace el pajarito
para que salga el pasto. Nisolé sembraba el pasto.
Al principio era todo pasto, puro campo, después
recién salieron los árboles. Los animales comı́an
el pasto, entonces dejaron toda clase de guano,
entonces salieron los árboles. Cuando salieron, el
pasto y los árboles, la gente ya se quedó contenta
(Pedro Moreno; Pozo de Navagán).

Castigo a la humanidad por medio del fuego.
Transformación de humanos en animales.
Reconstrucción del mundo vegetal
(3ra versión)

En el tiempo de los antiguos, el Yulo, ese que
tiene el cogote colorado, se enojó porque la mujer
siempre lo engañaba con otros hombres. Entonces
el Yulo mata a la mujer y decide mandar un fuego
grande. Entonces TomaGaloqosót les dice a los
hijos que tienen que hacer un pozo grande para sal-
varse. Que le digan a la gente que ellos elijan para
que se puedan salvar. Les dice también que él mató
a la mamá porque andaba con otro hombre, andaba
con el anta (tapir). Entonces TomaGaloqosót la
mató con una lanza. Cuando pasa el fuego les dice
que tienen que mirar para abajo, que no tienen que
mirar el paisaje ni bien salen. Pero alguna gente
sale mirando, entonces se cambian en animales.
Un viejo se cambió en oso hormiguero, otros en
avestruz, zorro, corzuela, pájaro, toda clase de
bichos. Al principio estaba todo quemado, pero
entonces vino el pájaro Nisolé y empezó a plantar
el pasto y los árboles, entonces los antiguos se
quedaron contentos (Anı́bal, Pedro Moreno; Pozo
de Navagán).

Destrucción del mundo por fuego. Aparición
de vegetales

Una vez, en la época de los antiguos, vino un fuego
grande que quemó todo el mundo. Se quemaron
todos los árboles, el pasto, todo. La gente dispa-
raba para todos lados para salvarse, entonces vino
Qaqadeláchigi y le dijo a la gente que fueran a
una laguna grande, para meterse adentro antes de
que viniera el fuego. No hay árboles, nada, puro
campo quedó. La gente se salvó pero no hay nada.
Recién cuando pasa un año, aparece una plantita
de algarroba y crece. Después de un tiempo ya
está floreciendo la algarroba, entonces ya tiene
frutos. Entonces se cae la fruta y ya puede salir
otra planta y, ası́, crecen de nuevo los árboles. Ese
que manda el fuego grande es Dapichı́’, porque él
quiere quemar todo, los árboles, la gente también.
Pero Qaqadeláchigi, como tiene poder, salva a
alguna gente (Saité, Orlando; Soledad).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (1a versión)

NesoGé (la mujer antropófaga) fue a preparar
sus yicas (bolsas de chagua) y le dijo al marido

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


124 Anatilde Idoyaga Molina

que fueran al monte a cazar catas. Ellos fueron
y llegaron a un árbol en que habı́a un nido de
cotorras, entonces la mujer le dijo al marido:
“Súbete arriba a ver el nido.” El marido fue y
allı́ arriba comenzó a sacar pichones de cotorra.
Mientras el marido le tiraba los pichoncitos de
cotorra, NesóGe comenzaba a comerlos ası́ no
más, sin desplumar, comı́a cada vez directamente
como los recibı́a. El marido no se daba cuenta,
seguı́a sacando los pichones que estaban arriba.
Al fin miró a dónde estaba la mujer y vio que
no habı́a nada, sólo algunas plumas. Se bajó el
marido y ella lo trató algo. La mujer tenı́a el cuerpo
cambiado, le habı́an salido garras muy filosas.
Entonces empezó a matar al marido. Empezó a
partirlo, comenzó por la cabeza, cortó las partes
que se pueden cortar, todos los miembros y guardó
en su yica (bolsa de fibra vegetal) todo el cuerpo
de su marido. Descubrieron que esa mujer era
antropófaga porque tenı́a en su bolso sólo la cabeza
de su marido. La gente que estaba con ella se
espantó muchı́simo y todos dispararon huyendo
de NesóGe. Habı́a un hombre que tenı́a también
su poder, que se llamaba Chuña. Ese hombre
tenı́a el poder de traer agua, ese hombre dio de
beber a todos los que tenı́an sed, porque habı́a
escasez de agua en ese tiempo. La Chuña fue
e hizo agua para que bebieran todos. En ese
tiempo habı́a hombres, pero eran muy pocos los
que sabı́an tratar los peligros. Para las jóvenes
cuando llegan a la edad de ser mujer hay mucho
peligro, porque pierden mucha sangre, entonces
corren el riesgo de acercarse al agua. El agua
puede inundar todas las casas y matar toda la
gente. NesóGe tenı́a menstruación y habı́a comido
carne, cosa que no se puede hacer porque está
prohibido. NesóGe tenı́a dos hijos. El mayor de
los hijos fue el que descubrió que la madre habı́a
matado al padre. NesóGe no quiso hacer daño
a los hijos de ella y los hijos se dispararon.
NesóGe siguió persiguiendo a la gente. Esa mujer
querı́a atropellar y comer a toda la gente. Entonces
vino Qaqadeláchigi, que tenı́a poder para matar a
NesóGe, e hizo unas cavernas adentro de un palo
borracho y allı́ comenzó a refugiarse toda la gente.
Como la gente se refugió en el palo borracho, la
mujer metió sus garras y Qaqadeláchigi le cortó
las uñas y la mujer se murió. Entonces ahı́ terminó
el peligro. Después la gente quemó el cuerpo de
NesóGe y al dı́a siguiente de las cenizas salió una
planta de tabaco. El tabaco que ahora existe salió
de las cenizas del cabello de esa mujer. NesóGe
habı́a cambiado su cuerpo, tenı́a lana como si fuera
un animal (Ceferino, Ramón Tapiceno; Campo del
Cielo).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (2a versión)

Qaqadeláchigi tenı́a un hijo, cada vez que habı́a
un peligro el hijo le avisaba tocando el bombo.
Cuando vino NesóGe, el hijo tocó como cinco
cantos y ası́ le avisó al padre. NesóGe era muy
peligrosa porque se comı́a a la gente. Entonces
viene Qaqadeláchigi para proteger a la gente y
fabricó un palo borracho grande de cuero. Cuando
llegó NesóGe buscaba a la gente. Esa mujer
tenı́a hijos grandecitos y tenı́a marido también. La
primera vez la mujer dijo al marido: “Vamos a
sacar las catitas (cotorras)”. Habı́a un nido grande
y el marido se subió y tiraba las cotorras a la
mujer que estaba abajo. La mujer comı́a todo
crudo. Después el hombre se da cuenta porque la
mujer no habı́a llenado las bolsas con pichones de
cotorra. Hay una cata que sale volando y NesóGe
sale disparando para agarrarla y comerla, disparaba
fuerte NesóGe, como un caballo. Entonces el
hombre se va pero la mujer lo persigue y lo
alcanza. Enseguida mata al marido y se pone a
comerlo todo, todo, se comı́a. Cuando vuelve, los
hijos dicen: “Allı́ viene mamá, trae las catitas
para nosotros”. La mujer dice: “Voy a tomar
agua”, y deja la yica (bolsa hecha con fibra de
chagua) con la cabeza del marido en la casa.
Entonces los chicos revisaron y se dieron cuenta
y enseguida avisaron a la abuela, a la mamá
de NesóGe. Enseguida le avisan a la gente. Y
NesóGe disparaba y gritaba y se comı́a a la gente.
Qaqadeláchigi esperaba que viniera y avisó a todo
el grupo que iba a venir mañana. La gente se entró
toda en el palo borracho. Como NesóGe tenı́a uñas,
excavaba adentro. NesóGe dice: “Por qué no se
sale ese que tiene coraje”. Entonces Qaqadeláchigi
le cortó las uñas y se murió NesóGe. Al dı́a
siguiente la quemaron a NesóGe y de las cenizas
salió el tabaco. (Juan de los Santos; Soledad).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (3a versión)

Habı́a una mujer que tenı́a marido. Ellos se van a
buscar pichones de cotorras. El marido sube a un
árbol donde hay un nido de catas, la mujer estaba
abajo y el marido le va tirando las catas y la mujer
se pone a comerlas. De repente, una pichoncita
sale volando y se va lejitos, pero la mujer sale
corriendo ligero, bien ligero, la alcanza y la come.
El hombre se dio cuenta de que la mujer se comı́a
las catas, se bajó del árbol y empezó a disparar.
Después volvió la mujer y vio que no estaba el

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 125

marido y lo empezó a buscar. Salió a toda carrera
y enseguida lo alcanzó, ahı́ no más mató al marido
y lo comió. Ella tenı́a una yica y puso la cabeza
del marido. Ella tenı́a dos hijos que estaban en
la casa. La mujer llega a la casa y le da sed de
todo lo que habı́a comido. Entonces le dice al hijo:
“No te acerques a mi yica, yo voy a buscar agua,
después cuando yo llegue ya van a comer algo”.
Al rato los changos revisan la yica de la madre
y ven la cabeza del padre, entonces le avisan a
la abuela y salen disparando. Ellos se van y le
avisan a toda la gente, ellos van derecho donde
estaba Qaqadeláchigi. Qaqadeláchigi le dice a la
gente: “Ustedes tienen que sacar toda la madera
de adentro del yuchán (palo borracho) para hacer
una cueva, ası́ entramos todos”. Ası́ que entró toda
la gente esa. La mujer viene a donde está la gente.
La tratan de matar, tiene todo el cuerpo lastimado,
pero no se muere, porque ella tiene el corazón
en las uñas. Las uñas le habı́an crecido como
garras, entonces cuando llega ella metı́a las uñas
en el árbol, a ver si alcanzaba a alguna persona.
Qaqadeláchigi que estaba al lado de la puerta, le
corta las uñas soplando. Entonces se queda muerta
la mujer. Esa mujer ya se habı́a hecho payák. La
gente sale del yuchán y prepara una hoguera para
matar a NesóGe. La queman toda y de las cenizas
sale el tabaco. La gente ve la planta, pero no sabe
qué nombre tiene. Ası́ que hay uno que dice que
se llama koyı́k, Qaqadeláchigi le enseñó el nombre
a la gente (Saité, Orlando; Soledad).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (4a versión)

Habı́a una mujer que se comı́a a la gente. Ella sale
un dı́a a buscar catas con el marido. El marido se
sube a un árbol y encuentra un nido de cotorras. El
marido agarraba las catas y se las tiraba a la mujer
que estaba abajo. La mujer no guardaba las catas
sino que se las comı́a crudas, pero el marido no
se daba cuenta. Hasta que al final se da cuenta. El
marido trata de escapar, pero la mujer lo alcanza y
se lo come. El hombre no tiene tanto poder como
la mujer. La mujer se hizo payák, corre rápido,
tiene mucha fuerza, le salieron uñas como garras,
tiene pelo en todo cuerpo como un animal. Ası́
que la mujer se come al marido. Después se va
a la casa, sólo lleva la cabeza del marido y se
la lleva a la casa. Le habı́an crecido los dientes,
podı́a comer mucho. Cuando llega, los hijos se
ponen contentos, ellos creen que la mamá les trae
las catas. Después de un rato se va a tomar agua.
Entonces los chicos descubren la cabeza del papá

en la yica, se ponen a llorar. Después avisan a
toda la gente. Entonces viene Qaqadeláchigi que
le corta las uñas y la mujer cae muerta. Al dı́a
siguiente la queman a la mujer y de las cenizas
salió el tabaco, se ha hecho tabaco la mujer. Ası́
empezó el tabaco (Ramona, Alberto Yanciz; Pozo
Molina).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (5a versión)

Habı́a una mujer que se va con el marido a buscar
catas. El hombre se sube al árbol y empieza a
tirarle los pichones de catas a la mujer. La mujer
se los empieza a comer. Después el marido baja
del árbol y la mujer lo mata y se lo come también.
La mujer primero come la carne cruda, después ya
come gente, es NesóGe (antropófaga). El cuerpo
de la mujer se cambia, le crecen las uñas, le salen
pelos, los ojos se le hunden para adentro, parece
un animal. La mujer vuelve a la casa y lleva la
cabeza del marido en una yica. Cuando llega les
dice a los chicos que no toquen nada mientras
ella va a tomar agua. Pero los chicos no le hacen
caso y revisan la bolsa, ası́ que ven la cabeza
del papá. Enseguida salen corriendo para avisar
a la gente que la mamá se volvió NesóGe. La
gente le avisa a Qaqadeláchigi. Entonces él ordena
que todos se escondan en un palo borracho que
tiene hecho como cueva adentro. Cuando llega
NesóGe, Qaqadeláchigi le corta las uñas, entonces
se muere la mujer. La gente se sale del árbol y
prepara una fogata para quemar a la mujer. Al
dı́a siguiente, donde la habı́an quemado sale una
planta de tabaco que se formó con las cenizas del
cuerpo de la mujer, con las cenizas, de los pelos de
la vagina de la mujer (Alcira, Juan de los Santos;
Soledad).

Qaqadeláchigi mata a la mujer antropófaga.
Origen del tabaco (6a versión)

Hay una historia de una mujer que comió al
marido. La mujer tenı́a menstruación y salió con el
marido a buscar catas. Cuando encuentran un nido,
el marido se sube al árbol para buscar las catas y
se las tira a la mujer, la mujer agarraba el pichón
y se lo comı́a crudo. La mujer no tenı́a que comer
carne porque tenı́a menstruación, pero igual come
las catas crudas. El hombre mira a la mujer y dice:
“La pucha, mi señora anda mal, ¿para qué come
todo?”. Después el hombre ya tiene miedo, le tira
un pichón un poco más grande, ya tiene alas y

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


126 Anatilde Idoyaga Molina

puede volar. Entonces el pichón vuela como cien
metros, pero la mujer enseguida lo alcanza y se
lo come. Habı́a un agujero grande y se entra el
hombre para esconderse de la mujer, cuando la
mujer vuelve se pone a buscar al marido hasta que
al final lo encuentra, con sus uñas se pone a cavar
la tierra; ya le está cambiando el cuerpo, tiene
uñas largas como cuchillo. Entonces cuando saca
al marido, le clava la uña en el pecho y lo mata.
Entonces lo corta en muchos pedazos. Se come
casi todo el marido y un pedazo lo lleva en la yica.
Se va a la casa, cuando llega ya sale a recibirla toda
la familia. La mujer prepara una olla como para
hervir cogollo de palma, pero mete el pene del
marido. Pero los chicos se dan cuenta y le avisan
a la gente. Ası́ que toda la gente sale disparando.
No pueden matar a esa mujer, no pueden con
escopeta, no pueden con cuchillo, no la pueden
matar. Esa mujer se enfermó porque cuando está
menstruando come carne de pescado, de cualquier
cosa, come carne que es comida prohibida, sólo
fruta puede comer. Entonces es por eso que ella,
después de que come carne cruda, va cambiando
de a poco la forma de alimentarse. Cuando come
carne cruda se transforma del todo, por eso se
comió al marido. NesóGe mascaba el pene del
marido y se arrima a un fuego donde habı́a dos
mujeres comiendo churrasco. Las mujeres se dan
cuenta de lo que ella come y salen disparando.
NesóGe persigue a la gente hasta que llega a
dónde está Qaqadeláchigi. Él ya sabı́a que habı́a
una mujer que comı́a gente, entonces hace que
la gente deje hueco un palo borracho, ası́ tienen
dónde esconderse. Qaqadeláchigi la espera afuera
y toda la gente espı́a por arriba porque le habı́an
cortado la copa al árbol. NesóGe iba olfateando
como un bicho. Cuando lo ve a Qaqadeláchigi,
que estaba arriba del árbol, le dice: “Bajáte, vamos
a conversar un rato, bajáte, ası́ nos casamos”.
Qaqadeláchigi le dice: “¿Para qué? No puedo
bajar, mejor subı́ vos”. Dice NesóGe: “No puedo,
no puedo”. Responde Qaqadeláchigi: “¿Cómo no
podés? Arrimáte, si te querés casar, arrimáte”.
Mientras NesóGe escuchaba a la gente que está
adentro conversando. NesóGe tenı́a como veneno
ponzoñoso en las uñas. Pero esa mujer no se muere
cuando le clavan cuchillo, ni a garrotazos, ni si
le dan un balazo. No se muere porque no tiene
corazón en el cuerpo de ella. Las uñas son el
corazón de ella. Cuando le cortan las uñas muere
ella porque allı́ está su corazón. NesóGe se acercó
al árbol y empezó a barrenar con las uñas, con las
uñas grandes esas que tenı́a. Ya está por agarrar un
hombre, la madera ya estaba delgadita. Entonces
viene Qaqadeláchigi y le agarra las uñas y se las

corta. Ası́ que se murió la mujer. Qaqadeláchigi
también le cortó la cabeza y se acabó el peligro.
La gente pensaba qué iban a hacer con la mujer
esa; unos pensaban enterrarla, pero otros prefieren
quemarla. Ası́ que la quemaron toda para que
no apareciera más. Amontonaron mucha leña y
la quemaron. Después de dos o tres dı́as, donde
habı́an quemado a la mujer, apareció una planta,
altita, con hojas grandes, pero ellos no la conocen.
Ellos no conocı́an el nombre. Entonces viene
Qaqadeláchigi y le dice a la gente: “Esa planta
que salió en el lugar donde quemamos a la mujer
esa se llama koyı́k”. Él enseña, él le da el nombre.
Él es el que más sabe, entonces hasta estos dı́as
decimos koyı́k. Como Qaqadeláchigi sabe todo el
asunto de las plantas, le enseña a la gente que ese
tabaco es para fumar. Es rico y bien fuerte, después
va a haber semillas, se hacen cigarros cuando las
hojas se secan, cuando quedan bien coloradas. La
gente sabe el nombre y también sabe para qué
sirve (Sebastián Gómez, Laureano Gómez; Pozo
de Navagán).

Lechuza es abandonado por su esposa

Lechuza era como persona antes y andaba con otro
pajarito. Ellos salı́an a buscar pescado y llegaban
siempre tarde, de noche, porque la lechuza tiene
vergüenza porque tiene los ojos muy grandes.
Cuando llega de noche le dice a la esposa que
apague el fuego y se pone a comer siempre alejado.
Un dı́a, cuando vuelven, alguien sopla el fuego y
se prende fuerte, entonces la mujer le mira la cara
y ve semejantes ojos. La mujer lo bota porque
tiene los ojos muy grandes y a ella no le gusta,
le da miedo. La lechuza se va porque la mujer lo
dejó y se queda sin mujer, no puede conseguir
otras (Gabriel Fernández, Juan Córdoba; Pozo
Molina).

Origen del fuego. Qaqadeláchigi origina
el fuego a partir de las uñas de NesóGe

En una época no habı́a fuego, la gente comı́a puras
frutas no más. Qaqadeláchigi descubrió que las
uñas de NesóGe tenı́an poder, y las transformó
para hacer fuego. Por medio de esas garras, él
empezó a hacer fuego. Porque antes no comı́an
nada de sangre, ni carne cruda, nada. Por medio
de esas uñas descubrieron que el fuego servı́a para
cocinar los alimentos, por eso lo hacemos hasta
hoy en dı́a (Ceferino, Ramón Tapiceno; Campo
del Cielo).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 127

Origen del fuego por robo (1a versión)

Al principio no habı́a fuego, fue Qaqadeláchigi
el que lo trajo. Habı́a gente en otra tolderı́a
que tenı́a fuego. Entonces Qaqadeláchigi se fue
a esa tolderı́a para ver dónde tenı́an el fuego.
Qaqadeláchigi llama al viento fresco, a la lluvia,
a la helada. Entonces a la noche la gente ya
empieza a sentir frı́o y se pone a preparar el fuego.
En todas las casas habı́an prendido fuego. En la
última habı́a una viejita, entonces Qaqadeláchigi
se acerca y le dice: “Tı́a, ¿por qué no me preparas
un poco de fuego que tengo frı́o?” La viejita
le dijo: “Sı́, tengo fuego, pero tengo miedo de
usted porque es muy pı́caro.” Qaqadeláchigi dice:
“No, yo no voy a hacer macanas, prepáreme el
fuego por favor”. La viejita preparó el fuego
y le explicó que habı́a que ponerse cerca para
calentarse el cuerpo. Entonces le dijo: “Acostáte
a dormir”. Cuando Qaqadeláchigi siente que la
gente está roncando, agarra un tizón y lo esconde
para robarlo. Salió despacito un trechito y después
empezó a disparar. Llegó a un lugar donde habı́a
un árbol y con el tizón hizo arder el árbol. Hoy
dı́a cuando hacemos fuego lo mismo arde. Después
la gente que es dueña del fuego se da cuenta de
que Qaqadeláchigi lo habı́a robado. Pero ya no
pueden alcanzarlo. Ası́ que Qaqadeláchigi trajo el
fuego. La gente de él comı́a crudo porque no tenı́a
fuego. Cuando llega, hace reunir a toda la gente
para darles el palo de quebracho blanco que tenı́a
ardiendo. Qaqadeláchigi les enseñó que tenı́an que
tener dos palitos, uno con un agujero, el otro se
calza y se frota hasta que hace llama. Le ponen
pasto seco hasta que se ve la llama. Después hay
que soplar y poner ramas para que se arda todo,
y después se pone la leña grande. Entonces la
gente ya prueba de comer comida cocinada. Tienen
unos pescados ahı́ y los hacen asados. La gente
come el asado pero al rato lo vomita porque no
están acostumbrados a comer cocinando porque
no tenı́an fuego. Después de un tiempo ya se
acostumbran (Francisco Rubio, Laureano Gómez;
Pozo de Navagán).

Origen del fuego por robo (2a versión)

Antes la gente estaba sola, no habı́a cristianos
(descendientes de europeos). Ellos no tenı́an yerba,
ni pan, ni las otras cosas que hacen los cristianos.
Al principio tampoco habı́a fuego, la gente comı́a
crudo no más. Un dı́a vino uno que tenı́a secretos
(saberes que implican la manipulación de poder,
en el sentido de potencia, como expresión de lo

sagrado), que era oykyaGáyk (poderoso). Habı́a
otra tolderı́a donde habı́a fuego. Ası́ que el hombre
ese se fue a donde habı́a fuego, con la otra
gente. Los dueños del fuego no querı́an darlo, lo
mezquinaban. Cuando llega anda rondando, dando
vueltas. Hasta que ve una casa medio en la punta
que tenı́a fuego. Entonces se acercó, alzó un tizón
y se disparó, vino a donde estaba la gente. Y recién
ahı́ empezaron a comer comida cocida. Ese que lo
robó es el Varinile’ek (Ramona, Alberto Yanciz;
Pozo Molina).

Origen del fuego por robo (3a versión)

Al principio no habı́a fuego, entonces viene Qa-
qadeláchigi y dice que hay que robar el fuego
porque hay gente que tiene fuego. Esa gente no
come la carne cruda, come cocido. Qaqadeláchigi
dice: “Mañana voy a ir para allá”. Qaqadeláchigi
llega y se queda calladito mirando, hace venir una
lluvia grande con helada, sopla el viento sur. La
gente empieza a sentir mucho frı́o. Qaqadeláchigi
va a donde hay una vieja y le pregunta si no
tiene fuego. La vieja dice: “Sı́, yo tengo fuego,
pero tengo que tenerlo oculto porque usted puede
hacer macanas”. Qaqadeláchigi responde: “No, yo
no hago macanas”. Entonces la vieja sacó cuatro
tizones con fuego. Cuando Qaqadeláchigi sintió
que la vieja estaba roncando, agarra un tizón y
sale disparando. Entonces la gente lo ve y dice:
“Ahı́ se robó el fuego; no habı́a que mostrarle el
fuego a Qaqadeláchigi”. Qaqadeláchigi disparando
se metió adentro de la tierra para que la gente no lo
pudiera alcanzar. Cuando salió hizo arder un árbol,
también tiró un tizón al agua e hizo arder el agua.
Los antiguos no tenı́an fósforos, tenı́an un cuernito
de animal lleno de chagua (vegetal), tenı́an una
piedrita, un pedacito de hierro, los hacı́an frotar,
entonces las chispas encienden la chagua y tienen
fuego. Qaqadeláchigi también les enseña a hacer
fuego con los palos frotándolos (Pedro Moreno;
Pozo de Navagán).

Origen del fuego por robo (4a versión)

Antes la gente no conocı́a el fuego. Ası́ que la
gente pescaba, agarraba los pescados, les saca-
ba las tripas y tenı́a que comerlos crudos. Pero
habı́a una gente que tenı́a fuego. Un dı́a viene
Wayayqaláchigi y dice: “Yo voy a conseguir el
fuego”. Se va entonces a donde habı́a gente que
tenı́a fuego. Habı́a un muchacho que tenı́a fuego,
Wayayqaláchigi llega y empieza a espiarlo, de

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


128 Anatilde Idoyaga Molina

repente el hombre se va, entonces Wayayqaláchigi
aprovecha y agarra un tizoncito y sale disparando,
llega adonde están los hombres, pero la gente no
sabe cómo se llama. El Varinile’ek tenı́a el fuego y
se lo roba Wayayqaláchigi. Como la gente no sabe
el nombre, Wayayqaláchigi les dice: “Se llama
dóle”. Entonces la gente ya conoce el fuego (Saité,
Orlando; Soledad).

Origen del fuego por robo (5a versión)

Al principio la gente no tenı́a fuego, tenı́an que
comer la carne cruda, no conocı́an. Pero ahı́ estaba
Qaqadeláchigi que tiene mucho poder, entonces
piensa en ayudar a la gente. Él sabı́a que el
Varinile’ek tenı́a el fuego. Entonces se va a donde
está él y cuando se distrae, le roba un tizoncito.
Entonces ya lo trae a donde está la gente. Y
ya pueden comer la carne cocida. Qaqadeláchigi
también les enseña a hacer el fuego frotando los
palitos (Gabriel Fernández, Juan Córdoba; Pozo
Molina).

Bibliografı́a

Bartolomé, Miguel Alberto
1976 La mitologı́a del contacto entre los mataco. Una re-

spuesta simbólica al conflicto interétnico. América
Indı́gena 36: 517–557.

Bórmida, Marcelo
1969–70 Mito y cultura. Bases para una ciencia de la concien-

cia mı́tica y una etnologı́a tautegórica. Runa 12: 9–52.
1984 Como una cultura arcaica concibe su propio mundo.

Scripta Ethnologica 8: 13–161.

Cassirer, Ernst
1972 Filosofı́a de las formas simbólicas. Tomo 2: El pensa-

miento mı́tico. México: Fondo de Cultura Económica.

Eliade, Mircea
1972 Tratado de historia de las religiones. México: Era.
1974 El mito del eterno retorno. Madrid: Ediciones Guadar-

rama.

Gusdorf, Georges
1970 Mito y metafı́sica. Introducción a la filosofı́a. Buenos

Aires: Editorial Nova.

Guss, David M.
1981 Historical Incorporation among the Makiritare. From

Legend to Myth. Journal of Latin American Lore 7:
23–35.

Hill, Jonathan D.
1988 Introduction. Myth and History. In: J. D. Hill (ed.), Re-

thinking History and Myth. Indigenous South American
Perspectives on the Past; pp. 1–17. Urbana: University
of Illinois Press.

Idoyaga Molina, Anatilde
1976/77 Aproximación hermenéutica a las nociones de concep-

ción, gravidez y alumbramiento entre los Pilagá del
Chaco Central. Scripta Ethnologica 4/2: 79–98.

1978/79 La bruja pilagá. Scripta Ethnologica 5/2: 95–117.
1981 Sexualidad pilagá. Publicaciones del Instituto Nacional

de Antropologı́a de la Universidad Córdoba 37: 10–19.
1982 Notas para el estudio de las prácticas de aborto e infan-

ticidio entre los Pilagá. Acta Psiquiátrica y Psicológica
de América Latina 28: 203–216.

1983 Muerte, duelo y funebria entre los Pilagá. Scripta Eth-
nologica 7: 33–45.

1984 Aproximación comprensiva a un mito Pilagá. El mito
de TomaGaloqosót. Acta Psiquiátrica y Psicológica de
América Latina 30: 201–208.

1985a The Myth of NesóGe. A Hermeneutic Analysis of
a Pilaga Relation. Latin American Indian Literatures
Journal 1/1: 1–12.

1985b El Payák. Una estructura mı́tica-religiosa del mundo
pilagá. Zeitschrift für Ethnologie 110: 259–279.

1986/87a En torno a la noción de arquetipicidad en el relato
mı́tico. Mitologicas 2: 69–76.

1986/87b Estudio fenomenológico del mito de origen de las
mujeres entre los Pilagá (Chaco Central). Anales de
Arqueologı́a y Etnologı́a 41–42: 165–174.

1988a Qaqadeláchigi Kills an Old Cannibal. Mythoanalysis of
a Pilaga Narrative. Latin American Indian Literatures
Journal 4/1: 66–71.

1988b Qaqadeláchigi. Un héroe salvador del grupo entre los
Pilagá. Scripta Ethnologica (Supplementa) 8: 29–42.

1989 Astronomı́a pilagá. Scripta Ethnologica (Supplementa)
9: 17–28.

1990a Experiencia onı́rica entre los Pilagá. En: M. Perrin
(coord), Antropologı́a y experiencias del sueño; pp.
195–214. Quito: Ediciones ABYA-YALA.

1990b Iniciación femenina, proceso de gestación, alumbra-
miento, aborto e infanticidio entre los Mataco, Toba
y Pilagá. Revista de filologı́a y lingüı́stica de la Univer-
sidad de Costa Rica 16/2: 65–71.

1990c Tiempo, espacio y existencia. Análisis de los seres
mı́ticos pilagá. En: M. H. Preuss (comp.), Selected
Papers from the VIII International Symposium on Latin
American Indian Literatures; pp. 93–109. Culver City:
Labyrinthos.

1990d Zware Storm na Menstruate. José Martı́ Journaal
1/3: 48–52.

1991 Wayayqaláchigi no es el zorro. Representación y signifi-
cación de un personaje mı́tico pilagá. En: M. H. Preuss
(comp.), Past, Present and Future on Latin American
Indian Literatures. Including the 8th International Sym-
posium; pp. 147–157. Culver City: Labyrinthos.

1992 Significación y simbolismo acuático entre los Pilagá.
Scripta Ethnologica 14: 7–13.

1996 The Pilagá Representation of the Night. Latin American
Indian Literatures Journal 12: 132–145.

1997a Aproximación al mito de la mujer menstruante y el
cataclismo acuático entre los Pilagá. Revista de filologı́a
y lingüı́stica de la Universidad de Costa Rica 23/2:
185–208.

1997b Canibalismo de almas. Antropofagia simbólica en el
shamanismo pilagá. Acta Americana 2/1: 33–50.

Jensen, Adolf E.
1966 Mito y culto entre pueblos primitivos. México: Fondo

de Cultura Económica.

Leenhardt, Maurice
1966 Do Kamo. Buenos Aires: EUDEBA.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


Fuego, purificación y metamorfosis 129

Leeuw, Gerardus van der
1964 Fenomenologı́a de la religión. México: Fondo de Cultu-

ra Económica.

Miller, Elmer S.
1988 Women and Fire. Latin American Indian Literatures

Journal 4: 42–60.

Sahlins, Marshal
1981 Historical Metaphors and Mythical Realities. Structure

in the Early History of the Sandwich Islands Kingdom.
Ann Arbor: The University of Michigan Press. (ASAO
Special Publications, 1)

Sullivan, Lawrence E.
1988 Icanchu’s Drum. An Orientation to Meanings in South

American Religions. New York: Macmillan Publishing
Company.

Turner, Terence
1988 Ethno-Ethnohistory. Myth and History in Native South

American Representations of Contact with Western
Society. In: J. D. Hill (ed.), Rethinking History and
Myth. Indigenous South American Perspectives on the
Past; pp. 235–281. Urbana: University of Illinois Press.

Wilbert, Johannes, and Karen Simoneau (eds.)
1982 Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 1. Los Angeles:

UCLA Latin American Center. (UCLA Latin American
Studies, 54)

1989 Folk Literature of the Toba Indians. Vol. 2. Los Angeles:
UCLA Latin American Center. (UCLA Latin American
Studies, 68)

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-113

