
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

42

     Zusammenfassung | Im ersten Teil dieses 
Beitrags zu den Ursprüngen der Gemeinwesen-
arbeit, der im vergangenen Monat in der Sozia-
len Arbeit erschien, wurde die Entwicklung der 
Settlementbewegung in England, den USA, in 
Wien, Prag, Czernowitz und anderen Städten 
beschrieben. Der vorliegende zweite Teil zeichnet 
die Geschichte der Toynbeehallen in Deutsch-
land nach.

     Abstract | In the first part of our article 
about the roots of community social work, which 
was published in Soziale Arbeit last month, the 
development of the settlement movement in 
England, the US, in Vienna, Prague, Czernowitz 
and other cities was itemized. The present second 
part describes the history of Toynbee-Halls in 
Germany.

Schlüsselwörter  Gemeinwesenarbeit 
  Judentum  Europa 

 historische Entwicklung Volksheim 

     Jüdische Toynbeehallen und Volksheime in 
Deutschland | Es waren auch in Deutschland die 
Logen des B´nai-B´rith-Ordens, die die Toynbeehallen 
gründeten. Ihr Ideal war es, „Juden zu vereinigen zur 
Förderung hoher und idealer Güter der Menschheit, 
den geistigen und sittlichen Charakter der Stammes-
genossen zu stärken, ihnen die reinsten Grundsätze 
der Menschenliebe, der Ehre, der Vaterlandsliebe ein-
zuprägen, Wissenschaft und Kunst zu unterstützen, 
die Not der Armen und Dürftigen zu lindern, die Kran-
ken zu besuchen und zu pflegen, den Opfern der 
Verfolgung zu Hilfe zu kommen [...]“ (Knappe 2000, 
S. 268). In diesem Sinne entstanden neben anderen 
Vereinen, wie zum Beispiel dem Montefiore-Verein in 
Frankfurt, die Toynbeehallen.

     Die Henry-Jones-Loge in Hamburg übernahm diese 
Ideen als erste und eröffnete im Jahre 1902 das Israe
litische Gemeinschaftshaus als Toynbeehalle. In Ham-
burg gab es schon ein Volksheim, das im Sinne der 
englischen Settler arbeitete. Dieses war jedoch stark 
protestantisch beeinflusst und man legte dort großen 

Die jüdische Settlement-
bewegung | Eine Spuren­
suche, Teil 2
     Dieter Oelschlägel

Wert auf die Jugend- und Volksbildung. Es ging den 
Gründern des Israelitischen Gemeinschaftshauses aber 
nicht darum, allgemeine volkserzieherische Maßnah-
men durchzuführen, sondern ihre Einrichtung sollte 
ein Beitrag zur Förderung jüdischen Gruppengefühls 
leisten. „Die soziale Aufrichtung war das wesent-
lichste Moment, dem wir unsere Aufmerksamkeit ge-
widmet haben, zur Überwindung sozialer Schäden in 
den eigenen Kreisen beizutragen“ (Maretzki 1907, S. 
241), schrieben sie in ihrem ersten Jahresbericht. Ein 
Kinderhort wurde 1902 eingerichtet, eine Lesehalle 
folgte. 1904 zog das Gemeinschaftshaus in das neu 
errichtete Logenheim, das vielen jüdischen Einrich-
tungen (Haushaltsschule, rituelles Restaurant, Fest-
säle und sogar Gelegenheit zum Kegeln) Platz bot 
(vgl. Hirsch 1996, S. 99). Als Israelitisches Gemein-
schaftshaus existierte es bis 1912, ab 1914 wurde es 
als Jüdisches Gemeinschaftsheim weitergeführt.

     1902 wurde in Mannheim eine Toynbeehalle er-
öffnet und drei Jahre lang geführt. „Es stellte sich 
aber heraus, dass das Publikum, für welches eigent-
lich die Veranstaltung geschaffen war, nicht erschien, 
es vielmehr die jüdischen Bürgerkreise waren, wel-
che den überwiegend größten Teil der Besucher stell-
ten. Danach wurde seit dem Jahre 1905 der Betrieb 
eingestellt“ (Maretzki 1907, S. 242).

     In Frankfurt am Main befand sich in der Königs-
warter Straße 26 eine von einer B´nai-B´rith-Loge 
organisierte Toynbeehalle „für Notleidende“. Zu ihr 
gehörten eine Wärmestube, ein Lesezimmer und ein 
Spielzimmer. Jeden Sonntag fanden Unterhaltungs-
abende statt. „Dieses nach einer Modellorganisation 
in London organisierte Zentrum sollte den Kontakt 
verschiedener gesellschaftlicher Kreise untereinander 
fördern und wurde besonders von Ostjuden frequen-
tiert“ (Heuberger; Krohn 1988, S. 189). Die Toynbeehalle 
wurde 1932 noch erwähnt (Schiebler 1988, S. 110).

     In einem Aufruf zur Wahl der zionistischen Kandi-
daten im Berliner Gemeindewahlkampf im Novem-
ber 1901 konnte man lesen: „Wer mit uns wünscht, 
dass eine Volkshalle geschaffen werde, in der sich 
nach der Mühe des Tages jeder Jude Erholung und 
geistige Anregung im jüdischen Sinne finden kann 
[...] der wähle die zionistischen Kandidaten“ (Rein-
harz 1981, S. 59). Das ist wahrscheinlich das erste 
und einzige Mal, dass sich deutsche Zionisten wäh-
rend der Gemeinderatswahlen für die Toynbeehallen 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

DZ
I K

O
LU

M
NE

43

einsetzten. Die Toynbeehalle in Berlin wurde erst 
1904 eröffnet, allerdings von den drei Berliner B´nai-
B´rith-Logen, die dafür 8 000 Mark durch Spenden 
aufgebracht hatten. Offenbar gab es jedoch Differen-
zen zwischen den Logenbrüdern, die die Toynbeehalle 
führten, und den Zionisten, denn die Jüdische Rund-
schau schrieb 1905: „So löblich die Institution der 
Toynbeehalle ist, so dürfen wir doch wohl erinnern, 
dass wir seinerzeit namens ihres Vorstandes ohne 
jede Veranlassung von der Mitarbeit ausgeladen 
wurden, weil wir Zionisten sind“(Jüdische Rundschau 
45/1905, S. 559).

     Im Jahre 1908 zog die Toynbeehalle um und wurde 
in „Volksbildungs- und Unterhaltungsheim (Toynbee
halle)“ umbenannt. Während des Ersten Weltkrieges 
wurde sie zur Unterkunft für Notleidende. Erst in den 
1920er-Jahren wurde in der Jüdischen Rundschau wie-
der jährlich von den Semestereröffnungen berichtet. 
1926 wurde im Jüdischen Jahrbuch für Groß-Berlin 
die Mitgliederzahl von zirka 800 angegeben und 
zum Vereinszweck gesagt: „Veranstaltung von unent-
geltlichen Unterhaltungs- und Vortragsabenden für 
die ärmere jüdische Bevölkerung, um ihnen Anregun-
gen geistiger und geselliger Art zu bieten, um so die 
sozialen Gegensätze zu mildern“ (Jüdisches Jahrbuch 
für Groß-Berlin 1926, S. 232). 

     Für die Jahre 1928 und 1929 liegt ein Jahresbe-
richt vor, in dem betont wird, dass dem Vereinszweck 
der Wohltätigkeit im Sinne der Loge weiterhin ent-
sprochen werden kann. Das Ende der Toynbeehalle 
kam 1937. Die Gestapo teilte der Deutschen Bank 
im April mit, dass die „Jüdische Toynbee-Halle für 
Volksbildung und Unterhaltung“ mit sofortiger Wir-
kung aufgelöst und verboten sei und alle Konten 
beschlagnahmt seien.

     Das jüdische Volksheim in Hamburg | Wäh-
rend die Toynbeehallen im Wesentlichen auf Bildung 
und Unterhaltung setzten, wurde in den Volksheimen 
das ganze Erbe der Settler gepflegt. So wurde schon 
1918, unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg, in Al-
tona bei Hamburg ein jüdisches Volksheim gegründet. 
Altona war bis 1937 eine selbstständige Stadt, in die 
verstärkt jüdische Zuwandernde aus Osteuropa zogen, 
die vor Armut und Verfolgung geflohen waren. 1925 
lebten dort zirka 2 400 jüdische Einwohnerinnen und 
Einwohner, das entsprach einem Bevölkerungsanteil 
von 1,8 Prozent.

Aus dem Tritt
     In Hamburg stirbt die elfjährige Chantal in ihrer 
Pflegefamilie an einer Überdosis Methadon, in Ber-
lin die zweijährige Zoe an den Folgen körperlicher 
Gewalt. Das neue Jahr ist noch jung und schon 
überschattet durch diese neuerlichen Fälle von töd-
licher Gewalt gegen Kinder. Die Medienberichte 
offenbaren Horrorszenarien und werfen die drän-
genden Fragen des Wie und Warum auf.

     Es gibt darauf keine pauschalen Antworten. Jeder 
der beiden Fälle und der erschreckend vielen ähn
lichen Gewalttaten in den vergangenen Jahren hat 
eine eigene Vorgeschichte. Und doch wird eines 
immer deutlicher: Nicht individuelles Versagen allein 
ist die Ursache, sondern es gibt strukturelle Fehlent-
wicklungen in der Kinder- und Jugendhilfe, die offen 
benannt und entschlossen korrigiert werden müssen.

     Zum Beispiel Berlin: Jahrelange Stellenkürzungen 
haben inzwischen eine doppelt fatale Wirkung: Den 
Jugendämtern fehlt es an ausreichend Personal, 
um angesichts der zunehmenden Zahl von Problem-
familien die angeordneten Hilfen der freien Träger 
wirksam steuern und kontrollieren zu können. Der 
Steuerungsbedarf ist zudem durch die neoliberal 
motivierte Ökonomisierung der sozialen Dienstleis-
tungen und die daraus resultierende Verschärfung 
des Wettbewerbs sozialer Dienstleister untereinan-
der eher größer als kleiner geworden. Tatsächlich 
aber sind die verbliebenen Strukturen der Jugend-
ämter eklatant überaltert, die verbliebenen Mitar-
beiter im Alter 50plus vielfach ausgebrannt. Durch 
die behördenspezifischen Beförderungsdynamiken 
gibt es außerdem eine Überzahl von „Häuptlingen“, 
aber kaum noch Praktikerinnen und Praktiker, die 
motiviert und in der Lage sind, die Knochenarbeit 
der konkreten Fallarbeit kompetent anzupacken.

     Der Prozess einer kontinuierlichen Personalent-
wicklung ist in vielen Jugendbehörden aus dem Tritt 
geraten. Gegenseitige Befähigung Älterer und Jün-
gerer? Fehlanzeige! Andere Bundesländer sollten – 
soweit nicht schon geschehen – diese Fehler nicht 
wiederholen, und die betroffenen Behörden müssen 
jetzt mit Umsicht und viel Mühe an den Wiederauf-
bau gehen.

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42
mailto:wilke@dzi.de


44

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

     Eva Michaelis-Stern (1904-1992), Tochter des nam-
haften Psychologen William Stern, berichtete: „Die 
Initiative zur Gründung des Altonaer Volksheimes 
kam vom zionistischen Jugendbund. [...] Das Heim 
war vormittags für die Klein- und nachmittags für die 
Schulkinder geöffnet. Die Kinder, die wir betreuten, 
gehörten zu ostjüdischen Familien, die nach dem 1. 
Weltkrieg von Polen nach Deutschland gekommen 
waren und die auf ihrem Weg nach Amerika in Ham-
burg hängengeblieben waren. [...] Eine Hauptschwie-
rigkeit bestand darin, dass [...] die Eltern und Kinder 
nur Jiddisch sprachen, während wir [...] alle deutsch-
sprachig waren. Dabei war unsere zionistische Gruppe 
sehr daran interessiert, diese Menschen weiter dem 
Judentum zu erhalten, ihnen aber auch gleichzeitig 
viel europäische Bildung zu vermitteln“ (Ellger-Rütt-
gardt 1996, S. 275)

     Das Volksheim war Kindergarten und Bildungs-
einrichtung. Es wird von Sprachkursen und einer Le-
sehalle berichtet. „Außerdem gab es im ersten Stock 
das Beratungszimmer eines Arztes, der unter ande-
rem Sprechstunden für die Säuglings- und Jugend-
pflege anbot [...] Zeitweilig besuchten 25 Mädchen 
und Jungen den Kindergarten. Ab Mittag wurden 60 
Kinder in dem dortigen Hort betreut“ (Plog 1999). 
Für 40 bedürftige Kinder wurde im Volksheim Mit-
tagessen zubereitet.

     Finanziert wurde das Altonaer Volksheim wesent-
lich durch die Unterstützung der Hochdeutschen Israe
litischen Gemeinde in Altona und die Deutsch-Israeliti-
sche Gemeinde in Hamburg. Dennoch gab es immer 
wieder finanzielle Engpässe. So richtete Irma Schind-
ler für den Vorstand des „Vereins Volksheim“ an den 
„verehrlichen Vorstand der Hochdeutschen Israeliten 
Gemeinde“ die Bitte um Subvention, denn „wir [sind] 
auch bei größter Einschränkung des Volksheimbetrie
bes und größter Sparsamkeit in den Ausgaben, nicht 
mehr in der Lage, unsere Arbeit mit eigenen Mitteln 
weiterzuführen. Wir werden daher gezwungen sein, 
so schwer uns auch dieser Entschluss wird, zum 1. Juli 
das Heim zu schließen, wenn uns nicht von irgendei-
ner Seite geholfen wird“ (nach Lorenz 1987, S. 1314 f.). 
Das Volksheim wurde nicht geschlossen.

     1932 wurden die Leistungen noch einmal an-
schaulich geschildert. „An Hilfskräften beschäftigt 
das Jüdische Volksheim für Kindergarten und Hort 
drei Angestellte. – Da die Leiterin, Fräulein Rosen-

baum, eine Jugendleiterin ist, werden ihr an einigen 
Tagen der Woche von der Städtischen Gewerbeschule 
Altona Schülerinnen zugewiesen, die durch sie im 
Volksheim ihre praktische Ausbildung erhalten und 
dadurch unentgeltliche Hilfskräfte sind“ (ebd., S. 
1317). Nach der Machtübernahme durch die Natio-
nalsozialisten bahnte sich das Ende der Einrichtung 
an. Bis 1936 wurden noch Kinder betreut, dann wurde 
das Jüdische Volksheim in Altona aufgegeben.

     Das Jüdische Volksheim in Berlin | Das be-
kannteste und hinsichtlich seiner Wirkung bedeu-
tendste jüdische Settlement war das Jüdische Volks-
heim in Berlin, dessen Vorbild das 1914 von Ernst Joel 1 
gegründete und in der Tradition der Settlements ste-
hende Siedlungsheim Charlottenburg war. Joel hatte 
die Ideen der Settlementbewegung und ihre deutsche 
Umsetzung schon in seiner studentischen Arbeit ken-
nengelernt. Über die Tätigkeit des Siedlungsheimes 
Charlottenburg, das seinen Sitz in der Sophie-Char-
lotte-Straße 80 hatte, konnte nur wenig ermittelt wer-
den. Auf der Rückseite des ersten Aufbruch-Heftes war 
folgende Anzeige zu finden: „Siedlungsheim Charlot-
tenburg. Das Heim ist Mittelpunkt für Studenten und 
Studentinnen, die im Arbeiterviertel Charlottenburgs 
in der Nachbarschaft soziale Arbeit tun (Volksbildung, 
Jugenderziehung, persönliche Fürsorge). Mitarbeit 
und Beitritt zum Verein Siedlungsheim (Jahresbeitrag 
Mk. 6) dringend erwünscht. Meldungen und Anfra-
gen sind zu richten an die Leiterin Frl. Wally Mewius, 
Charlottenburg, Sophie-Charlotte Straße 80 I“ (Exler 
2005, S. 33).

     In der ersten Nummer des „Aufbruch“ äußerte sich 
Joel in einem Brief an einen Freund (vgl. Joel 1915) 
zur Idee des Siedlungsheimes, die offensichtlich von 
der Settlementbewegung beeinflusst war. Das Sied-
lungsheim habe unterschiedliche Aufgaben: Es soll 
Untersuchungsarbeit leisten, es soll Brücken bauen 
zwischen den Klassen durch soziale Hilfen und es 
soll eine religiöse Wirksamkeit haben. Ebenso wie in 

1 Ernst Joel (1893-1929) war ein bedeutender deut-
scher Pazifist. Er war Mediziner und wurde durch 
seine Studien über die Pharmakologie von Kokain 
und Morphium bekannt. 1926 gründete er die Für-
sorgestelle für Alkoholkranke und andere Giftsüch-
tige im Berliner Bezirk Tiergarten, deren Leiter er 
auch wurde. Er wechselte dann in den Bezirk Kreuz-
berg und wurde bis zu seinem frühen Tod der erste 
Leiter des Gesundheitshauses am Urban. Joel ge-
hörte dem sozialdemokratischen Flügel der „Freien 
Studentenschaft“ an und gründete 1915 die Zeit-
schrift „Der Aufbruch“.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


45

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

den Settlements ging es auch hier um die Verände-
rung der Siedler und Siedlerinnen selbst: „Das Sied-
lungsheim hat vorerst eine prüfende und untersu-
chende Aufgabe. Mitten im Arbeiterviertel müssen 
die Siedler, freiwillige Bürger dieses Stadtteils, und 
ihre Helfer die neue Welt, die sie umgibt, kennen ler-
nen, die neuen und fremden Menschen, deren Nach-
barn sie werden wollen, sich vertraut und verbündet 
machen und so wird das Siedlungsheim sie in dop-
peltem Sinne seinem Dienst vorbereiten und unter-
ordnen: Sie werden durch die tätige Teilnahme an 
ihm reicher werden an Kenntnis von den Tatsachen 
der wirklichen Welt, es werden ihnen helfend Kräfte 
bewusst werden und wachsen, deren Sein sie nie zu-
vor verspürten“(Joel 1915).

     Unter Einfluss dieses Siedlerheims und unter Hin-
weis auf die Idee des Settlement gründeten junge 
Juden – Studenten und Frauen – unter Führung des 
Medizinstudenten Siegfried Lehmann 2 1916 das Jüdi-
sche Volksheim in der Dragonerstraße 22 (heute 
Max-Beer-Straße) im Scheunenviertel, in dem vor 
allem ostjüdische Flüchtlinge aus Polen, Galizien und 
Russland Zuflucht fanden. Das Statistische Amt Ber-
lin beschreibt das Gebiet als „jüdische Schweiz“: 
„Jüdische Buchhandlungen, in deren Schaufenstern 
fast stets dieselben Bücher, Gebetsriemen und andere 
Kultgegenstände zu sehen sind, viele Firmenschilder 
mit hebräischen Aufschriften, koschere Restaurants, 
Bäckereien und Krakauer Kaffeehäuser, jüdische Typen 
mit Kaftan, langem Bart und Peies (Schläfenlocken) 
lassen den starken Anteil der jüdischen Bevölkerung 
an der Einwohnerschaft erkennen“ (Statistisches Amt 

der Stadt Berlin 1929, S. 3). Als Besonderheit gerade 
der Dragonerstraße, in der sich das jüdische Volks-
heim befand, hob der Bericht die überaus große An-
zahl von Prostituierten hervor, die dort lebten und 
arbeiteten (ebd., S.10), was die Aussage eines Zeit-
zeugen plausibel macht, im Haus des jüdischen Volks-
heimes sei auch ein Bordell gewesen.

     Martin Buber 3 hatte sich an den Vorbereitungen 
für das Volksheim aktiv beteiligt. In seiner Zeitschrift 
„Der Jude“ konnte Siegfried Lehmann unter dem 
Pseudonym Salomon Lehnert seine Ideen veröffentli-
chen (vgl. Lehnert 1916). Er bezog sich dabei auf die 
Settlementidee, „d.h. die Niederlassung Gebildeter 
im Proletarierviertel zwecks sozialer Arbeit, doch 
müsse deren vollkommene Realisierung unter den 
gegebenen Kriegsbedingungen ein nachgeordnetes 
Ziel bleiben“ (Schäfer 2003, S. 4). Er formulierte für 
die Arbeit zwei zentrale Forderungen: „Erstens: 
Schaffung von Gemeinschaften in den Städten durch 
Zusammenschluss der Bewohner, die in der Nachbar-
schaft des Volksheims wohnen, das als Erziehungs- 
und Zusammenkunftsstätte als geistiger Mittelpunkt 
und dann als wirtschaftliches Zentrum (Konsum- und 
Kreditgenossenschaft, eventuell Produktivgenossen-
schaft für die kleine Kolonie) gedacht ist. Zweitens: – 
eine Forderung für uns Westjuden – mit unserer 
Volkskultur so vertraut zu werden, dass wir sie in ei-
ner solchen Gemeinschaft zu erwecken oder wenigs-
tens am Leben zu erhalten vermögen“ (Lehmann 
1917, S. 76).

     Am 18. Mai 1916 wurde das Jüdische Volksheim 
eröffnet und am 7. Juli 1916 beim Königlichen Amts-
gericht Berlin-Mitte in das Vereinsregister eingetragen 
(vgl. Oelschlägel 2005, Haustein; Waller 2009). Die 
Eröffnungsrede hielt der Schriftsteller und Sozialist 
Gustav Landauer 4. Sie stand unter dem Thema 
„Judentum und Sozialismus“. Die Mittel für das Volks-
heim aufzubringen, fiel Siegfried Lehmann offenbar 
nicht schwer. „Er gehörte ja zu den reichen Familien 
und hatte Zugang zu anderen Reichen, er bildete ein 

2 Siegfried Lehmann (1892-1958) war Arzt und 
Sozialpädagoge. 1921 bis 1926 war er Leiter des 
Jüdischen Kinderheims in Kowno/Litauen. Er siedelte 
1926 mit einer Gruppe von Kindern und Jugend- 
lichen nach Israel über und baute dort das Kinder- 
und Jugenddorf Ben Shemen auf.
3 Martin Buber (1878-1965) schloss sich früh der 
zionistischen Bewegung an, weniger aus politischen 
als aus religiösen und kulturellen Motiven. Er gab 
die angesehene Zeitschrift „Der Jude“ heraus und 
lehrte von 1924 bis 1933 an der Universität Frank-
furt am Main jüdische Religionsphilosophie. Gleich-
zeitig wirkte er am „Freien Jüdischen Lehrhaus“. In 
den Jahren der Naziherrschaft arbeitete er am Auf-
bau einer jüdischen Erwachsenenbildung in Deutsch-
land. 1938 emigrierte er nach Palästina und lehrte 
bis zu seinem Tod an der Hebräischen Universität in 
Jerusalem. Buber ist als Herausgeber und Interpret 
von Schriften des Chassidismus und als Religons-
philosoph bekannt geworden.

4 Gustav Landauer (1870-1919) war Schriftsteller, 
Literaturkritiker und Sozialphilosoph und gehörte zu 
den einflussreichsten Menschen des beginnenden 
20. Jahrhunderts. Er forderte die Errichtung eines 
selbstverwalteten freiheitlichen Gemeinwesens jen-
seits von der herkömmlichen Staatsform und von 
einem „Polizeisozialismus“. Diesem Gedanken ver-
pflichtet schloss er sich als Volksbeauftragter für 
Kultur der Münchner Räterepublik an und wurde 
bei deren Niederschlagung von Freikorpssoldaten 
ermordet.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


46

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

Komitee, das die Sache finanzierte“, erinnert sich 
Yisroel Shiloni 5 (2005, S. 22). 1916 wurde auch der 
„Verein Jüdisches Volksheim“ gegründet, der die 
finanzielle Trägerschaft übernahm. In den 1920er-
Jahren verschlechterte sich allerdings die finanzielle 
Situation des Volksheimes.

     Siegfried Lehmann leitete das Volksheim nur kurze 
Zeit, 1917 wurde er zum Wehrdienst an der Front 
eingezogen. Sein Nachfolger war, ebenfalls nur für 
kurze Zeit, Erich Gutkind (1877-1965), Schriftsteller 
und Sohn eines der reichsten Juden Berlins. Er war 
Mitglied des „Forte-Kreises“6, einer losen Vereinigung 
von Intellektuellen verschiedener Nationen, die ver-
suchen wollten, einen Lebensbund aufzubauen und 
mit den Mitteln des Geistes die politischen Spannun-
gen der Zeit aufzuheben. Auch Gustav Landauer ge-
hörte zeitweilig diesem Bund an. Als Erich Gutkind 
seine spirituellen Ideen auch im Volksheim umsetzen 
wollte, verweigerten ihm die Mitarbeiter und Mitarbei-
terinnen die Gefolgschaft (vgl. Scholem 1997, S. 899). 

     Danach übernahm Gertrude Welkanoz die Leitung 
des Jüdischen Volksheimes. Sie gehörte von Anfang 
an zu den ehrenamtlichen Mitarbeiterinnen Lehmanns. 
Gershom Scholem nannte sie die „unbestrittene Zen
tralfigur“ im Volksheim und beschrieb sie – er selbst 
war 19 Jahre alt – als „eine schon etwas ältere, auf 
die dreißig zugehende, höchst eindrucksvolle Person, 
[...] ein Mädchen von einer völlig natürlichen Würde 
und Autorität, die einzigartig war. Sie schien mir die 
einzige ausgebildete Sozialarbeiterin, doch darin irrte 
ich mich, denn von Beruf war sie Angestellte bei einer 
großen Bank, und tatsächlich gab es unter den Frei-
willigen keine einzige professionelle Mitarbeiterin.7 
Ihre großen Kenntnisse waren aber nichts, gemessen 
an dem ungeheueren Einfluss, ja Zauber, den sie 
menschlich auf all diese Mädchen ausübte“ (Scholem 

1997, S. 85). Sie war 1918 auch Delegierte des XV. 
Delegiertentages der Zionistischen Vereinigung in 
Deutschland in Berlin. Später heiratete Gertrude Wel-
kanoz den jüdischen Archivar Dr. Ernst Weil und zog 
mit ihm nach München. Als Gertrude Weil schrieb sie 
nach dem Ende ihrer Tätigkeit einen engagierten Be-
richt über die Arbeit des Volksheims (vgl. Weil 1930).

     Über die Tätigkeit des Volksheims 8 informierte 
der erste Arbeitsbericht von 1916 ausführlich: „In An-
lehnung an das Settlementsystem hat sich das jüdi-
sche Volksheim neben allgemeinen sozialen Hilfeleis-
tungen in gesundheitlicher und wirtschaftlicher Be-
ziehung die Aufgabe gestellt, die Kinder und jungen 
Leute der in der Gegend des Heimes gelegenen, meist 
von ostjüdischen Einwandererfamilien bevölkerten 
Straßen in Gemeinschaften (Kindergarten, Jugend- 
kameradschaften, Klubs) zusammenzuschließen, um 
durch geeignete Führung einen kulturellen Einfluss 
auf die heranwachsende Generation zu gewinnen“ 
(Das Jüdische Volksheim 1916, S. 5).

     Das Heim sollte die Kinder durch das Jugendalter 
bis zum Erwachsensein begleiten. Der Ablauf eines 
Tages im Volksheim bestand aus Kinderspielstunden, 
Knaben- und Mädchenkameradschaften, einem Klub 
junger Mädchen, Lehrlingsklubs (die sich aus den 
jetzt aus der Schule gekommenen Knaben der ersten 
Kameradschaft und jungen Leuten aus der Nachbar-
schaft bildeten) und einem Klub junger Kaufleute. 
Ferner diente das Heim, besonders an den Abenden, 
als Klub und Vorlesungslokal. Einige Räume wurden 
an den Jüdischen Literarischen Verein Perez vermie-
tet, der als in sich geschlossener Verein, unabhängig 
vom Volksheim, einen großen Teil der in Berlin woh-
nenden ostjüdischen Arbeiterschaft umfasste. Darü-
ber hinaus stand „eine ärztliche und eine juristische 
Auskunftsstelle, ferner eine Mütterberatungsstelle 
[...] an verschiedenen Tagen der Nachbarschaft im 
Heim zur Verfügung“ (Das Jüdische Volksheim 1916, 
S. 6). Die Parallelen zur Sozialen Arbeitsgemeinschaft 
Berlin-Ost (SAG) sind nicht zu übersehen.

5 Israel (Yisroel) Shiloni (1901-1996), als Hans Herbert 
Hammerstein in Berlin geboren, studierte Philosophie 
und Geschichte, wurde Pädagoge und wirkte in Kow
no, Stettin und Bonn. Über England und Australien 
kam er 1942 nach Palästina, wurde Erzieher in Ben 
Shemen, zog dann nach Naharia, wo er 1968 be-
gann, Dokumente der Geschichte des Judentums in 
Deutschland zu sammeln. Er arbeitete mit Lehmann 
im Kinderheim Kowno zusammen und traf ihn in 
Ben Shemen wieder.
6 Genannt nach dem italienischen Ort Forte di Mar-
mi, wo man sich traf.
7 Diese Aussage muss überprüft werden, denn hier-
zu gibt es widersprüchliche Hinweise in der Literatur.

8 Über die Arbeit des Volksheims erfährt man auch 
einiges durch die Interviews mit ehemaligen Mitar-
beiterinnen, die Sieglind Ellger-Rüttgardt aufgezeich-
net hat (vgl. Ellger-Rüttgardt 1996), durch die auto-
biographischen Aufzeichnungen Gershom Scholems 
(vgl. Scholem 1997, S. 84 ff.) und die Briefe Franz 
Kafkas an Felice Bauer (vgl. Kafka 2005). Noch aus-
zuwerten ist ein 17-seitiger Bericht über Materialien 
zum Volksheim, die im Archiv des Kibbuz Givat Bren-
ner lagern (vgl. Seligmann 1998).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


47

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

     Worin das Jüdische Volksheim in Zielsetzung und 
Praxis über die der SAG (und vieler Settlements) hin-
ausging, war der Bezug zu Wirtschaft und Produktion. 
Obwohl die Gründung von Produktionsgenossenschaf-
ten eine unerreichte Perspektive war, so spielte doch 
handwerkliche Erziehung und Ausbildung im Volks-
heim eine wesentliche Rolle. „Das Volksheim sieht 
eine seiner wesentlichsten Aufgaben darin, die jün-
gere Generation jener Schichten zu beeinflussen, dass 
sie sich wieder mehr den Bereichen des Handwerks 
und der Landwirtschaft zuwende, ist doch eine der un-
erfreulichsten Erscheinungen der Großstadt die Lauf-
bahn des jüdischen Jünglings, der als Lehrling hinter 
dem Ladentisch beginnt und als entjudeter Bourgeois 
in Berlin W endet. Die Möglichkeiten, in diese üble, 
im schlechtesten Sinne assimilierte Bourgeoisie auf-
zusteigen, sind in den Bereichen als Handwerker und 
Landwirt nicht in dem Maße gegeben. Aber auch aus 
nationalen Gründen scheint uns die Erziehung zum 
Handwerk wichtig. Die Beschäftigung in der Werk-
statt, besonders in der Metallwerkstatt, die unter der 
Leitung von Joseph Budko sehr schöne kunstgewerb-
liche Gegenstände herstellt, macht den Knaben, die 
sich für diese Arbeit als geeignet erwiesen haben, 
so viel Freude, dass sie Zweifel bei ihrer Berufswahl 
beim Abgang von der Schule kaum noch haben. Ge-
eignete Stellen sucht das Heim ihnen zu vermitteln“, 
schrieb Siegfried Lehmann (Lehmann 1917, S. 76).

     Eine ebenso große Bedeutung nahm im Volksheim 
die Musik ein, währenddessen der Bericht das Des
interesse der jüdischen Nachbarschaft an bildender 
Kunst beklagte. Musik meinte hier Unterricht in Gei-
gen- und Gitarrenspiel, Chöre und die Gründung eines 
Heimorchesters. Wichtig waren auch die Ferienkolo-
nien des Volksheims an der Ostsee und in Thüringen. 
1921 bat der „Verein jüdisches Volksheim“ um Spen-
den für die Ferienaufenthalte und schrieb: „150 Kin-
der, die blaß und unterernährt hinausfuhren an die 
See, konnten wir neugestärkt, mit blitzenden Augen 
und frischer Lebenslust wieder ihren Eltern übergeben. 
Aber ein einmaliger Aufenthalt kann die schwache 
Gesundheit dieser Kinder nicht genügend festigen, 
überdies gibt es viele, denen wir wegen Mangel an 
Geldmitteln nicht helfen konnten“ (Jüdische Rund-
schau 37/1921, S. 200).

     Wie Siegmund-Schultze in der SAG Berlin-Ost legte 
auch Siegfried Lehmann großen Wert auf die Betreu-
ung und Qualifizierung der Mitarbeiterinnen und 

Mitarbeiter, die hier im Jüdischen Volksheim Helfer 
genannt wurden. So wurden die Helfer auch von 
Siegfried Bernfeld 9 in einer Weise beraten, die wir 
heute Supervision nennen würden. „Diese Gruppen-
leiter trafen sich in einer gemeinsamen Diskussions-
gruppe, zu der Siegfried Bernfeld eingeladen hatte 
und in der besondere pädagogische Fragen bespro-
chen wurden“, erzählte Elsa Sternberg, die von 1917 
bis 1920 im Volksheim mitgearbeitet hatte (Ellger-
Rüttgardt 1996, S. 276).

     Jeder freiwillige Mitarbeiter konnte nach zwei 
Monaten in die „Helferschaft“ aufgenommen werden, 
die sich als eine durch Freundschaft und gemeinsame 
Ziele verbundene Gemeinschaft verstand. Die Helfe-
rinnen und Helfer, über deren Zahl leider nichts be-
kannt ist, sollten der Settlementidee folgend im Volks-
heim wohnen. Sie erhielten eine sozialpädagogische 
und religiöse Ausbildung und beschäftigten sich in-
tensiv mit jüdischer Geschichte und Kultur. Wegen 
der kriegsbedingten Abwesenheit der Männer be-
stand die Mehrheit der Helferschaft aus Frauen.

     Zu den Mitarbeitenden im Volksheim gehörte 
auch David Werner Senator (1896-1953), der von 
1921 bis 1924 hauptberuflich im jüdischen Arbeiter-
fürsorgeamt Berlin tätig war. Über Werner Senator 
fand Siddy Wronsky 10, neben Alice Salomon wohl die 
einflussreichste Ideengeberin der Sozialen Arbeit in 
Deutschland vor dem Zweiten Weltkrieg, zum Volks-
heim und zu einer zionistischen Erweiterung ihres 

9 Siegfried Bernfeld (1892-1953) war ein bedeuten-
der jüdischer Pädagoge und Psychoanalytiker. Er 
engagierte sich in der Wiener jüdischen Jugendbe-
wegung. In seinem Kinderheim Baumgarten ver-
suchte er, marxistische und psychoanalytische Er-
kenntnisse für die Praxis nutzbar zu machen. Mitte 
der 1920er-Jahre arbeitete er als Psychoanalytiker 
in Berlin und lehrte Jugendfürsorge an der Deut-
schen Hochschule für Politik. 1934 emigrierte er 
über Südfrankreich und London in die USA.
10 Sidonie (Siddy) Wronsky (1883-1948) leitete ab 
1906 das Archiv für Wohlfahrtspflege (heute DZI) in 
Berlin und war führend in zahlreichen jüdischen Or-
ganisationen und Institutionen tätig, unter anderen 
im Jüdischen Frauenbund, in der Zentralwohlfahrts-
stelle der deutschen Juden und in der Hauptstelle 
für jüdische Wanderfürsorge. Sie lehrte an der von 
Alice Salomon gegründeten Sozialen Frauenschule 
das Fach Wohlfahrtspflege und veröffentlichte zahl-
reiche Bücher zur Sozialen Arbeit. 1933 emigrierte 
sie nach Palästina und baute dort die Ausbildung 
zur Sozialen Arbeit auf.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


48

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

jüdischen Selbstverständnisses. Sie schrieb im Jahre 
1946 an Werner Senator: „Sie waren für mich einer 
der jungen Menschen aus dem Kreis des Volksheims 
zur Zeit des Beginns meiner Beziehung zum Zionis-
mus, die in mir die national jüdische Idee lebendig 
werden ließen“(zitiert nach Konrad 1993, S. 107). 
Zusammen mit Friedrich Ollendorf 11 gründete und 
leitete Siddy Wronsky einen Arbeitskreis jüdischer 
Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter, die „Jüdisch-
soziale Arbeitsgemeinschaft“ (Jüdische Rundschau 48/ 
1920, S. 387), die im Volksheim tagte und die für die 
jüdische Sozialarbeit in Deutschland und Palästina 
wesentliche Impulse gab.

     Über Siddy Wronsky gab es auch eine Brücke zur 
Sozialen Arbeitsgemeinschaft Berlin-Ost, denn sie war 
dort 1919 als Dozentin an der Jugendpflegeschule 
tätig und lehrte über „die wichtigsten in der freien 
Wohlfahrtspflege tätigen Verbände“ (Reinicke 1998, 
S. 642-645). Dies ist der einzige nachweisbare Kon-
takt zwischen der SAG Berlin-Ost und dem Jüdischen 
Volksheim, obwohl Sieglind Ellger-Rüttgardt behauptet: 
„Es liegt auf der Hand, dass es Verbindungen zwischen 
dem ebenfalls im Osten Berlins (Dragonerstraße) ge-
gründeten jüdischen Volksheim und der Arbeit Sieg-
mund-Schultzes gegeben hat“ (Ellger-Rüttgardt 1996, 
S. 260). Leider liefert ihr Beitrag zum jüdischen Volks-
heim dafür jedoch keine Belege.

     Der Settlementgedanke, Brücken zu bauen und 
Begegnung zu schaffen, spielte auch eine große Rolle 
in der Arbeit des Jüdischen Volksheims in der Drago-
nerstraße: Brücken zwischen Reich und Arm, zwischen 
Gebildeten und Ungebildeten, zwischen Westjuden 
und Ostjuden, zwischen Zionisten und Nichtzionisten 
und – über das Bestehen des Volksheims hinaus – 
zwischen Deutschland und Palästina. Dies geschah 
vor allem über Vortragsabende und Gesprächskreise 
und dadurch, dass das Volksheim anderen jüdischen 
Organisationen – so Hapoel Hazair, Hechaluz 12 und 
Misrachi 13 – Räume zur Verfügung stellte. Viele nam-
hafte jüdische Intellektuelle der Weimarer Republik 
waren in diese Aktivitäten eingebunden. In all diesen 
Diskursen jüdischer Intellektueller im Volksheim wurde 
bei zahlreichen jungen Jüdinnen und Juden „der zio-
nistische Bewusstwerdungsprozess katalysatorhaft 
beschleunigt“(Konrad 1999, S. 280). 

     Viele von ihnen verstanden sich als „Chaluzim“ 
und das Volksheim als einen Ort der Chaluz-Bewe-
gung 14. Ab 1922 gab es dort eine „Chaluzimgruppe 
Berlin“. „Sie soll alle jungen Leute umfassen, die als 
Handwerker nach Erez-Israel übersiedeln und dort als 
Chaluzim, d.h. Pioniere beim Aufbau des Landes arbei-
ten wollen. Das Ziel der Gruppe ist geistige, praktische 
und physische Vorbereitungsarbeit für das Leben in 
Palästina“ (Jüdische Rundschau 58/1922, S. 359).

     Das jüdische Volksheim hatte auch eine wichtige 
Bedeutung für die jüdische Jugendbewegung. In Ber-
lin wurde im März 1917 der „Ausschuss für national-
jüdische Jugendarbeit“ gegründet, dem das Jüdische 
Volksheim neben anderen zionistischen Jugendorga-
nisationen wie KJV (Kartell Jüdischer Verbindungen), 
Herzl-Bund oder Jung-Juda angehörte. Auf Veranlas-
sung des Volksheims fand im Oktober 1918 der Na
tionale Jüdische Jugendtag in Berlin statt. Das Volks-
heim entsprach als selbstorganisiertes Projekt den 
Autonomievorstellungen der Jugendbewegung, so 
dass der 1924 gegründete „Reichsausschuss der jü-
dischen Jugendverbände (RA)“ plante, den gesamten 
Bereich der jüdischen Jugendhilfe nach dem Modell 
des Volksheims zu organisieren.

     In der letzten Phase des Volksheims spielte der 
Jung Jüdische Wanderbund (JJW) dort eine wesent
liche Rolle. Der 1920 nach bündischen Prinzipien 
gegründete JJW vertrat das Prinzip der Selbstarbeit 
(ohne Ausbeuter und Ausgebeutete), die Ausrichtung 
auf eine kollektive Lebensweise und – im Blick auf 
die Auswanderung nach Palästina – die Ergreifung 
„produktiver“ Berufe in der Landwirtschaft, im Hand-
werk und anderen Lehrberufen. Innerhalb des JJW 
gab es den Brit-Haolim-Flügel, der als praktisches 
Ziel die Erziehung zum Kibbuz hatte. So waren auch 
viele Kibbuzim in Palästina Kinder und Jugendliche 
aus dem Volksheim. Chaim Seligmann nennt eine 

11 Friedrich Ollendorf (1889-1951) war Direktor des 
Jugendamtes Berlin-Neukölln und wurde 1924 Leiter 
der Zentralwohlfahrtsstelle der deutschen Juden. 
1934 emigrierte er nach Palästina und übernahm 
wichtige Ämter in der Wohlfahrtsverwaltung.

12 Hechaluz (= der Pionier) war der zionistische 
Weltverband, der das Ziel hatte, die jüdische Ein-
wanderung nach Palästina und deren Vorbereitung 
(Hachschara) zu organisieren. Er wurde 1917 ge-
gründet, 1922 entstand ein deutscher Landesver-
band. 
13 Misrachi, eine zionistisch-othodoxe Organisation, 
wurde 1902 in Wilna gegründet.
14 Ein Chaluz ist ein Pionier, der das Idealbild des 
jüdischen Pioniertums durch Zugehörigkeit zu einem 
Kibbuz zu verwirklichen suchte. Dieses Chaluziat 
war ein nationales und soziales Ideal, das einen 
Verzicht auf Verbesserung des eigenen materiellen 
Lebensstandards zugunsten harter körperlicher Ar-
beit im Dienste der Gemeinschaft bedeutete.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42


49

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

Reihe Namen aus dem Kibbuz Givat-Brenner, die im 
Volksheim ihre Erziehung genossen hatten, und be-
richtet von einem Treffen deutscher „Volksheimler“ 
1966 in Tel Aviv aus Anlass des 50. Jahrestages der 
Gründung des Volksheims (vgl. Seligmann 1998).

     Das Ende des jüdischen Volksheims liegt noch im 
Dunkeln. Es wird von fast allen Autoren auf das Jahr 
1929 datiert. Nur eine Zeitzeugin, Elsa Sternberg, 
sagte in einem Interview: „Das Volksheim existierte 
noch, als wir 1933 Deutschland verließen“ (Ellger-
Rüttgardt 1996, S. 277). Im Berliner Adressbuch ist es 
bis 1930 in der Dragonerstraße 22 zu finden. Die Be-
deutung des Jüdischen Volksheims ist noch schwierig 
einzuschätzen. Hinsichtlich der unmittelbaren Settle-
mentarbeit im Scheunenviertel war Siegfried Lehmann 
selbst skeptisch: „Ohne Zweifel hatte das Volksheim 
im Laufe der Jahre gute Volksarbeit geleistet. Aber 
das große Erlebnis, im engen Zusammenleben mit 
dem Volke wieder das Volk als Kraftquelle für das ei-
gene Leben zu empfinden, blieb aus, musste ausblei-
ben, weil die Teile des jüdischen Volkes, die ihre Hei-
mat verlassen und sich in den europäischen Städten 
eine neue Existenz suchen, eben nicht mehr Volk sind. 
Es sind abgestorbene Teilchen, die ihre Nahrung nicht 
mehr vom Volkskörper empfangen und daher nicht 
geeignet sind, das große Erlebnis ‚Volk’ den Suchen-
den zu vermitteln“ (Lehmann 1926, S. 23). Anderer-
seits gingen vom Volksheim wesentliche Impulse so-
wohl für die jüdische Sozialarbeit in Deutschland und 
Palästina als auch für den innerjüdischen Dialog aus.

     Volksheime in anderen Städten | Vom Volks-
heim gingen auch Bestrebungen aus, die Idee des 
Settlements weiterzutragen. Siegfried Lehmann 
schrieb 1919: „Das erste jüdische Settlement ent-
stand im Mai 1916 in Berlin, bald darauf folgte Leip-
zig. In Hamburg, Breslau, Frankfurt, Köln ist man 
heute mit Vorbereitungsarbeiten für ein Settlement 
beschäftigt. In Warschau und in Sarajewo ist von 
Helfern des Berliner Volksheimes mit Volksheimarbeit 
begonnen worden“ (Lehmann 1919, S. 65).

     Von einem Volksheim Leipzig existiert lediglich eine 
Spur: Einem Buchstempel im Angebot eines antiqua-
rischen Buches (www.buchladen9.de, 15.5.2005) ist 
zu entnehmen, dass es auch in Leipzig ein Jüdisches 
Volksheim gegeben haben muss, es sind aber keine 
weiteren Belege zu finden. Über die Eröffnung eines 
Jüdischen Volksheims in Breslau am 18. Oktober 1908 

„bei großer Beteiligung aus allen Kreisen der jüdi-
schen Bevölkerung“ berichtete die Welt (Die Welt 13/ 
1908, S. 11) und zu einem Volksheim in Frankfurt gibt 
es auch nur einen Hinweis: In der Neuen Jüdischen 
Presse vom 1.8.1919 wurde eine Anzeige veröffent-
licht, die die Gründung eines Jüdischen Volksheims 
ankündigte. 

     Über die Jüdische Settlementbewegung in Europa 
ist beim derzeitigen Forschungsstand noch keine ab-
schließende Bewertung abzugeben, zu viele Fragen 
müssen noch offen bleiben. Und es ist noch viel For-
schungsarbeit zu leisten.

Literatur
Das Jüdische Volksheim: Erster Bericht Mai/Dezember 
1916. Berlin 1916
Ellger-Rüttgardt, Sieglind: Das Jüdische Volksheim. In: 
Ellger-Rüttgardt, Sieglind (Hrsg.): Verloren und Unverges-
sen. Jüdische Heilpädagogik in Deutschland. Weinheim 
1996, S. 260-278
Exler, Margarete: Von der Jugendbewegung zur ärztlichen 
Drogenhilfe. Das Leben Ernst Joels (1893-1929) im Umkreis 
von Benjamin, Landauer und Buber. Berlin 2005
Haustein, Sabine; Waller Anja: Jüdische Settlements in 
Europa. Ansätze einer transnationalen sozial-, geschlechter- 
und ideengeschichtlichen Forschung. In: Medaon. Magazin 
für jüdisches Leben in Forschung und Bildung 4/2009, S. 1-14
Heuberger, Rachel; Krohn Helga: Hinaus aus dem Ghetto 
... Juden in Frankfurt am Main 1800-1950. Frankfurt am 
Main 1988
Hirsch, Erika: Jüdisches Vereinsleben in Hamburg bis zum 
Ersten Weltkrieg. Jüdisches Selbstverständnis zwischen 
Antisemitismus und Assimilation. Frankfurt am Main 1996
Joel, Ernst: Brief an einen Freund. In: Der Aufbruch 1/1915, 
S. 1. Zitiert nach www.wbenjamin.org/aufbruch.html (Abruf 
am 15.12.2011)
Jüdisches Jahrbuch für Groß-Berlin: Ein Wegweiser 
durch die jüdischen Einrichtungen und Organisationen. 
Berlin 1926
Jüdische Presse: Organ für die Interessen des ortho
doxen Judentums . Wien 1927
Jüdische Rundschau: Allgemeine Jüdische Zeitung. 
Berlin 1903-1927 
Kafka, Franz: Briefe. Frankfurt am Main 2005
Knappe, Sabine: Die Wohltätigkeitsarbeit jüdischer Logen 
als Ausdruck jüdischer Identitätssuche und Wunsch nach 
Akzeptanz. Die Henry-Jones-Loge in Hamburg. In: Jersch-
Wenzel, Stefi (Hrsg.): Juden und Armut in Mittel- und Ost-
europa. Köln/Weimar/Wien 2000, S. 265-278

Professor em. Dieter Oelschlägel lehrte an der 
Universität Duisburg-Essen Sozialwissenschaften. 
Privatanschrift: Elisenstraße 1, 46537 Dinslaken, 
E-Mail: oelschlaegel@lauhof.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

www.buchladen9.de
www.wbenjamin.org/aufbruch.html
mailto:oelschlaegel@lauhof.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42
mailto:oelschlaegel@lauhof.de


50

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
2.

20
12

Konrad, Franz-Michael: Wurzeln jüdischer Sozialarbeit in 
Palästina. Einflüsse der Sozialarbeit in Deutschland auf die 
Entstehung moderner Hilfesysteme in Palästina 1890-1948. 
Weinheim/München 1993
Konrad, Franz-Michael: Siegfried Lehmanns Idee und Ver-
wirklichung einer „Jüdischen Erziehung“. Zur Erinnerung an 
ein Kapitel deutsch-jüdischer Sozialpädagogik. In: neue 
praxis 3/1999, S. 272-290
Lehmann, Siegfried: Idee der jüdischen Siedlung und des 
Volksheimes. In Jüdische Rundschau 9/1917, S. 76-77 sowie 
10/1917, S. 83-84 
Lehmann, Siegfried: Erziehung zur sozialen Arbeit. In: Der 
Jüdische Student. Zeitschrift des Kartells Jüdischer Verbin-
dungen 3/1919, S. 59-73
Lehmann, Siegfried: Von der Straßenhorde zur Gemeinschaft 
(Aus dem Leben des „jüdischen Kinderhauses“ in Kowno). 
In: Der Jude (Sonderheft Erziehung) 2/1926, S. 22-36
Lehnert, Salomon (das ist Siegfried Lehmann): Jüdische 
Volksarbeit. In: Der Jude 2/1916, S. 104-111
Lorenz, Ina: Die Juden in Hamburg zur Zeit der Weimarer 
Republik. Eine Dokumentation. Teil 2. Hamburg 1987
Maretzki, Louis: Geschichte des Ordens Bnei Briss in 
Deutschland 1882-1907. Berlin 1907
Oelschlägel, Dieter: Jüdische Settlementbewegung und 
das Jüdische Volksheim in Berlin. In: Rundbrief der Verban-
des für sozialkulturelle Arbeit e.V. 2/2005, S. 18-29
Plog, Karsten: An einem kühlen Sommerabend. Lebendige 
Erinnerung an ein ehemaliges jüdisches Volksheim in Altona, 
in dem sich heute ein Kinderhaus befindet. In: Frankfurter 
Rundschau vom 14.7.1999
Reinharz, Jehuda (Hrsg.): Dokumente zur Geschichte des 
deutschen Zionismus 1882-1933. Tübingen 1981
Reinicke, Peter: Wronsky, Sidonie. In: Maier, Hugo (Hrsg.): 
Who is who der Sozialen Arbeit. Freiburg im Breisgau 1998, 
S. 642-645
Schäfer, Barbara: Das Jüdische Volksheim. In: Kalonymos 
4/2003, S. 4-8
Schiebler, Gerhard u.a.: Jüdische Stiftungen in Frankfurt 
am Main. Frankfurt am Main 1988
Scholem, Gershom: Von Berlin nach Jerusalem. Jugender-
innerungen. Frankfurt am Main 1997
Seligmann, Chaim: Das Jüdische Volksheim in Berlin. Zu-
sammengestellt von Chaim Seligmann nach den Archivalien 
des Givat-Brenner-Archivs. Unveröffentlichtes Manuskript 
1998
Shiloni, Yisroel: Siegfried Lehmann, der Mann von Ben 
Shemen: Der Weg eines Menschenfreundes zu seinem Volk. 
Zitiert nach Oelschlägel, Dieter: Jüdische Settlementbewe-
gung und das Jüdische Volksheim in Berlin. In: Rundbrief der 
Verbandes für sozialkulturelle Arbeit e.V. 2/2005, S. 18-29
Statistisches Amt der Stadt Berlin: Die Siedlungs-, 
Wohnungs- und Bevölkerungsverhältnisse in der Dragoner-, 
Grenadier-, Linien-, Rücker- und Mulackstrasse. Mitteilun-
gen Nr.8, 5/1929
Weil, Gertrude: Vom Jüdischen Volksheim in Berlin. In: Zeit-
schrift für jüdische Wohlfahrtspflege 7-8/1930
Welt, Die. Wien und Köln 1900-1914

     Zusammenfassung | Der Artikel stellt erste 
Ergebnisse eines Grundlagenprojekts zur Kon-
zeptualisierung der Wertschätzung von Mitmen-
schen vor. Er beschreibt, wie es gelungen ist, 
ein Erhebungsinstrument zur Erfassung von 
Wertschätzungskompetenz zu konstruieren und 
auf seine Zuverlässigkeit hin zu testen. Es zeigt 
sich, dass sich Wertschätzung sehr zuverlässig 
erfassen lässt, dass sie etwas anderes ist als der 
reine Selbstwert einer Person und dass Wert-
schätzung mit Persönlichkeit nur zum Teil zusam-
menhängt. Die Einsatzmöglichkeiten des Kon-
zepts in der Sozialen Arbeit werden reflektiert.

     Abstract | This article demonstrates first re-
sults of a basic research project to conceptualize 
appreciation. It describes the successful develop-
ment of a test method to measure a person‘s 
ability to appreciate. It was proven that appre-
ciation can be reliably measured, that it is diffe-
rent from the personal self-esteem and that it 
only partly correlates with personality traits. The 
potential applications of this concept in the field 
of social work are reflected.

Schlüsselwörter  Soziale Arbeit 
 Methode  Befragung  Selbstkonzept 

 Wertschätzung  Messung  

     1 Ausgangslage | Dem Phänomen Wertschät-
zung kommt große Bedeutung zu. Beispielsweise er-
fährt Wertschätzung zunehmend Aufmerksamkeit in 
Unternehmensphilosophien oder wird häufig auch in 
Bezug auf zwischenmenschliche Beziehungen genannt 
– vor allem dann, wenn sie als ausbleibend wahrge-
nommen wird. In der Sozialen Arbeit ist Wertschät-
zung vor allem ein Begriff, der im Kontext der perso-
nenzentrierten Gesprächsführung aus der humanis-
tischen Psychologie bekannt ist. Er steht für die un-
bedingte, positive Wertschätzung nach Carl Rogers 
(2007). Aus dem Blickwinkel der Sozialphilosophie 
betrachtet spielt (soziale) Wertschätzung, beispiels-
weise nach Axel Honneth (1992), eine wichtige Rolle 

Wertschätzung | Ent-
wicklung und Prüfung eines 
Erhebungsinstruments
     Cornelia Rösch; Holger Schmid; 
     Felix Wettstein

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-2-42

