Matthias Gillissen

Philosophie
des

Engagements

Bergson -
Husserl -
Sartre -
Merleau-Ponty

=
<
=
Z
@)
N4

ALBER PHANOMENOLOGIE A



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALBER PHANOMENOLOGIE &

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wenn es darum geht, die Beziehung zwischen Mensch und Welt zu
beschreiben, wird oft strikt zwischen Erkennendem und Erkanntem
unterschieden. Die Untersuchung will zeigen, dass dies den eigent-
lichen Weltbezug nicht iiberzeugend wiederzugeben vermag. Die
Philosophie des Engagements ist eine Philosophie dynamischer
Strukturen, die das Weltverhiltnis des Menschen als Austausch und
Dialogizitit zwischen Mensch und Welt versteht. Der Mensch ist
damit stetige Stellungnahme in und zu einer weltlichen Struktur,
die sich im Akt der Stellungnahme erst bestitigt findet und weiter-
webt. Dadurch werden Selbst- sowie Weltverhiltnis begriindet. Den
Menschen in diesem Sinne als »in die Welt engagiert« zu verstehen,
bedeutet, seine Existenz auf der Grundlage eines ontologisch fundier-
ten Austauschgeschehens zu betrachten. Bewegung und Freiheit
(Bergson), Intentionalitidt (Husserl), Existenz und Situation (Sartre)
sowie Verhalten und Leiblichkeit bieten phinomenologische An-
satzpunkte, die auf eine letztlich ontologisch zu verstehende Ver-
wobenheit menschlicher und weltlicher Strukturen schliefSen lassen
(Merleau-Ponty). Dadurch zeigt sich das Engagement zunichst als
Phinomen des Zur-Welt-seins und schliefllich als Zur-Welt-sein
selbst. Es wird deutlich, dass Engagement fiir die behandelten Phi-
losophien ein leitendes Konzept ist.

Der Autor:

Matthias Gillissen, Dr. phil., geb. 1974, Studium der Philosophie,
Anglistik und Erziehungswissenschaften in Dortmund und Leeds
(UK), bis 2005 Arbeit am Institut fiir Philosophie an der Ruhr-Uni-
versitit Bochum, dort Promotion 2007. Seit 2005 ist er im Schul-
dienst in NRW.

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias Gillissen
Philosophie des Engagements

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23.



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHANOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von

Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti () und
Walter Schweidler

KONTEXTE
Band 17

https://dol.org/10.5771/9783495997338 - am 16.01.2026, 09:59:23.



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Matthias Gillissen

Philosophie
des

Engagements

Bergson —
Husserl —
Sartre —
Merleau-Ponty

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23.


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Originalausgabe

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier (sdurefrei)
Printed on acid-free paper

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Karl Alber GmbH Freiburg / Miinchen 2008

Satz und Einbandgestaltung: SatzWeise, Fohren

Druck und Bindung: AZ Druck und Datentechnik, Kempten
ISBN 978-3-495-48275-9

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Problem ist immer, mit der Arbeit fertig zu werden,
in dem Gedanken, nie und mit nichts fertig zu werden ...
es ist die Frage: weiter, riicksichtslos weiter, oder auf-
horen, schlufimachen ... es ist die Frage des Zweifels,
des MifStrauens und der Ungeduld.

Thomas Bernhard

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495997338 - am 16.01.2026, 09:59:23.



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorbemerkung

Die vorliegende Arbeit wurde im April 2006 unter anderem Titel als
Inaugural-Dissertation von der Fakultit fiir Philosophie, Pidagogik
und Publizistik der Ruhr-Universitit Bochum angenommen. Ein sol-
ches Buch entsteht nicht ohne die Unterstiitzung von verschiedens-
ten Seiten. In diesem Fall wire es zunidchst ohne ein Promotions-
stipendium der Hanns-Seidel-Stiftung e. V. nicht moglich gewesen.
Thr sei dafiir Dank ausgesprochen.

Auf ganz wesentlicher Ebene gebiihrt grofler Dank dem Betreu-
er der Dissertation Prof. Dr. Walter Schweidler, ohne dessen philo-
sophischen Impulse, Unterstiitzung und Bereitschaft zur Diskussion
diese Arbeit wohl nie begonnen und beendet worden wire. Dies gilt
ebenso fiir die ermutigenden und tiefgreifenden Gedanken, die ich
Herrn PD Dr. Ralf Elm verdanke, der mich allererst auf den philo-
sophischen Weg gebracht hat. Fiir die sehr produktiven Diskussionen
und den stets hilfreichen Gedankenaustausch danke ich von ganzem
Herzen auch den Mitgliedern des »philosophischen Quintetts, ins-
besondere Herrn Dr. Thorsten Wroblewski.

SchliefSlich konnte dieses Buch nicht ohne die unermiidliche Ge-
duld und die unterstiitzende Begleitung meiner ganzen Familie in
Hohen und Tiefen des Prozesses geschrieben werden. Thnen allen
werde ich mein ganzes Leben dankbar sein, mir diese fiir mich wich-
tige Arbeit ermoglicht zu haben.

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495997338 - am 16.01.2026, 09:59:23.



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Eine Einfiihrung in die Philosophie des Engagements . . . . .

N O L=

Henri Bergson —

Die Rehabilitation der Bewegung . . . . . . . ... ..
Zeitund Dauver . . . .. .. ... ... ...,
Zum Verhiltnis von Materie und Geist . . . . . . . ..
Die Intuition . . . . . ... ... L Lo L.
Der praktische Geist . . . . . . ... ... ... ....
Personlichkeit und Freiheit . . . . ... ... ... ...
Die Bewegung . . . . ... .. ... ... ... ..
Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement .

Edmund Husserl —

Die Intentionalitdt als Engagement des Bewusstseins

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie . . . ... ..

a. Die Epoché als die phinomenologische Einstellung
zurWelt . . .. ..o

b. Der Ichpol als Ausgangspunkt der Konstitution . . . .

Die Bedeutung transzendentaler Genesis . . . . . . . . .

a. Der Horizont in transzendentaler Genesis . . . . . .

b. Immanente Transzendenz — die Bedeutung der Zeit

¢. Transzendentale Intersubjektivitit als Transzendenz
inder Immanenz . . . ... ... ... ... ...

Die Lebenswelt . . . ... ... ... ... .. ...

Die »lebendige« Intentionalitit und das Engagement

Jean-Paul Sartre —

Die Existenz als Engagement in die Situation . . . . . . .
Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres . . . . . . .
a. Phinomenologischer Ausgangspunkt . . . . . . . ..
b. Ontologische Fortsetzung . . . . . . ... ... ...

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =

71
72

74
82
88
88
99

105
112
124

130
132
132
136

11


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

c. Der Mensch als abstindige Anwesenheit . . . . . . . 137
d. Die Situation als phinomenologischer Angelpunkt des
Engagementgedankens . . . .. .. ... ... 142
2. Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-onto-
logische Explikation der Geworfenheit in die Situation . . 145
a. Die Anwesenheitbeisich . . .. ... ... ... .. 146
b. Die Anwesenheit beider Welt . . . . . ... .. ... 151
c. Die Anwesenheit bei Anderen . . . . . ... .. ... 157
3. Die Freiheit des Menschen . . . . . ... ... ... .. 167
4. DerMenschalsPassion . . . ... ... ......... 173
5. Die konkrete Situation . . . ... ... ... ... 177
6. Freiheit und Engagement in der Phinomenologie
Jean-Paul Sartres . . . . . .. . ... ... ... ..., 181
IV.  Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt . . . 188
1. Die Strukturen des Verhaltens . . . . .. ... ... .. 189
a. Die Existenz als Verhiltnis und Verhalten . . . . .. 189
b. Das Engagement in die Strukturen . . . .. ... .. 198
c. Engagement und Bedeutung — Rekurs zu Henri
Bergson . ... .. ... . L 211
d. Der Leib als Verhaltenstyp . . . . . ... ... ... 216
e. Die gelebte Wahrnehmung . . . . . . ... ... .. 221
f. Von der Struktur zum Universalmilieu . . . ... .. 227
2. Wahrnehmung als Offnung zur Welt . . . . . ... .. 231
a. Phinomenologie und Wahrnehmung im Spiegel von
Inhalt und Methode . . . . . .. ... ... ... 231
b. Leiblich-existentielles Engagement als ontisch-
ontologischer Ursprung . . . . . . . ... ... ... 247
c. Das Engagement als Dialog mit der Welt und der
contrat primordial . . . . . ... 269
d. Die Weltals Kernder Zeit . . . . . ... ... .... 279
e. Im Milieu der Koexistenz . . . . ... ... ... .. 285
f. »Freiheit gibt es nicht ohne ein Feld« . . . . . . . .. 290
3. Die Phinomenologie des Engagements . . . . . . . . .. 301
4. Die Philosophie des Engagements . . . . . ... .. .. 309
V. Schluss . . ... ... ... ... 329
Bibliografie . . . . . . .. ..o 334

12

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfiihrung in die
Philosophie des Engagements

Die Frage nach der Beziehung zwischen Mensch und Welt steht seit
jeher im Mittelpunkt philosophischer Betrachtung. In der Erkennt-
nistheorie wird sie als Frage nach den Voraussetzungen unseres Wis-
sens, in der Ethik als Frage nach der Freiheit des Menschen gestellt.
Die Frage impliziert, was zunichst als unbestritten gilt: dass der
Mensch als denkendes, mithin selbstbewusstes Wesen sich von der
Welt, die ihm begegnet, unterscheidet. Aus dieser Unterscheidung
heraus kann und konnte die Beziehung zwischen diesen beiden zu-
nichst immer nur als Einflussnahme des einen auf das andere gedeu-
tet werden. Der ausschlaggebende Impuls dieses letztlich auf das Ver-
hiltnis von Geist und Korper reduzierbaren Kontakts zwischen
Mensch und Welt wurde im Allgemeinen entweder auf Seiten der
Ratio oder auf Seiten der weltlichen Dinge gesucht und gefunden.!
Die Auseinandersetzung zwischen diesen beiden grundlegenden
Positionen bildete die Grundlage nicht nur fiir die ihnen folgenden
philosophischen Untersuchungen, sondern auch fiir die Methodik
und schliefSlich die Ergebnisse aller Wissenschaften. Macht man den
Menschen zum Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung, so
stellt sich heraus, dass er zum einen Finfliissen ausgesetzt ist und
zum anderen Einfluss nimmt. Das ist aber nicht das letzte Wort, denn
das Triigerische liegt in der Sichtweise: Konnen die Wissenschaften

! Wihrend zum Beispiel der methodische Zweifel den Philosophen Réne Descartes dazu
brachte, jede Erkenntnis allein auf »die meinem Denken innewohnende Fihigkeit zu
urteilen« zuriickzufiihren (in: Ders., Meditationes de prima philosohia / Meditationen
iiber die Grundlagen der Philosophie. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. v. L. Gibe. Hamburg:
Felix Meiner Verlag, 1959, 57) und dem, was wir von der Welt durch unsere Sinne
erfahren, nur zweitrangige Bedeutung zuzumessen, zeigte die empiristische Philosophie
andererseits z. B. durch John Locke, dass der Verstand leer ist und ohne das, was ihm die
Sinne von der ihm umgebenden Welt liefern, nicht zur Erkenntnis kommen kann. Der
Gegensatz dieser beiden Ansichten sei nur paradigmatisch fiir die letztlich noch nicht
beendete philosophische Diskussion genannt.

13

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfihrung in die Philosophie des Engagements

auf der Grundlage dieser grundsitzlichen Bestimmung der Bezie-
hung zwischen Mensch und Welt der unmittelbaren Alltagserfah-
rung gerecht werden, oder grenzt ihre Perspektive nicht schon etwas
aus ithrem Untersuchungsfeld aus, indem sie sich selbst als eine von
zwei Entitdten versteht, die die andere objektive Welt zu analysieren
versucht? Denn: Wann erfahrt sich der Mensch tatsichlich als das
Gegeniiber der Welt? Dazu gehort notwendig, dass er aus seinem
unmittelbaren Verhalten heraustritt und sich selbst als Objekt der
Betrachtung innerhalb einer vermeintlich objektiven Welt ansieht.
Jemand, der ein Buch liest, erkennt sich zum Beispiel erst als Lesen-
den, wenn er nicht mehr liest, sondern sich beim Lesen beobachtet.
Sein Verhiltnis zum Buch bzw. zum Text ist ein anderes als das Le-
sen. Das Lesen ist namlich kein eindimensionaler Akt der Informati-
onsaufnahme durch den Verstand. Zum Lesen gehéren die Vorkennt-
nisse des Lesenden genau wie diejenigen des Autors, der Zweck des
Lesens genau wie der Ort, an dem gelesen wird, die Kérperhaltung
des Lesenden genau wie das Papier, auf dem diese Buchstaben ge-
druckt sind. Man kann hier nicht mehr von zwei sich einander gegen-
iber befindlichen Entitéten sprechen, sondern vielmehr von einem
schier uniiberblickbaren Netz an Bedeutungen, die die konkrete Si-
tuation des Lesens zu dieser Situation dieses Menschen machen. Im
alltdglichen Verhalten gehen wir im Verhiltnis zur Welt auf. In die-
sem Sinne leben wir in der Welt und trotz aller Verschiedenheiten
mit Anderen statt ihnen gegeniiber, und dieses Leben ist seinem We-
sen nach stete Verinderung, die gewihrleistet, dass keine Situation
der anderen gleicht, es sei denn, man fasste sie in einer Statik zusam-
men, die alles aus seinem lebendigen Verhiltnis zoge. Entnimmt man
einem Korper ein Organ und seziert es, so kann man zwar durch
seine Beschaffenheiten auf seine Funktionen schlieflen, man kann es
aber niemals selbst in Funktion sehen, denn das, was es zu dem Or-
gan macht, das es ist, fehlt ihm: sein Platz in der Mitte eines organi-
schen Gefiiges.

Die Welt der Wissenschaft ist eine statische Welt — das macht sie
letztlich aus und macht sie zugleich so wertvoll und notwendig. Denn
in ihrer Abstraktionsleistung, d.h. indem sie die Schemata des Kon-
kreten aufschreibt, bildet und verfestigt sie andererseits das Abstrak-
te, das wir gemeinhin als »Weltbild« kennen und das wir brauchen,
um vieles von uns selbst einordnen und gebrauchen zu kénnen -
mithin, um uns im wissenschaftlichen Sinne zu verstehen.

Die Philosophie andererseits vermisst an dieser Perspektive ihre

14

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfiihrung in die Philosophie des Engagements

lebensweltliche Grundlage — die Tatsache, dass der Mensch als Lebe-
wesen in dieser Welt ist, sich zu ihr verhilt und aus ihr im gleichen
Sinne hervorgeht wie er sie formt. Von diesem Ausgangspunkt her,
muss eine Philosophie, die diese Grundlage aufdecken will, sich auf
das beziehen, was allem verstandesméfSigen, mithin reflexiven, Han-
deln in der Welt vorausgeht. Die damit verbundene »Irrationalitdt«
bzw. »Pri-Reflexivitit« menschlichen Weltverhiltnisses gilt es auf-
zudecken und gegen das stark zu machen, was sich durch die objekti-
vierende Macht des Verstandes als Wirklichkeit gibt. Es ist verstand-
lich, dass es dazu einer ganz besonderen Methode bedarf, die sich
eben dieser Ebenen der Objektivierung bewusst ist, und sie aus-
zuklammern vermag. Die Phianomenologie ist eine solche Methode,
die die genannten Strukturen offen legen will, indem sie dort ansetzt,
wo die Dinge der Welt uns abseits philosophischer wie wissenschaft-
licher Vorkenntnisse und Vor-Urteile begegnen. Sie versucht damit
das zu fassen, was die Welt zu derjenigen Welt macht, in der wir
umgehen und uns verhalten. Indem sie aufdeckt, wodurch das Jetzt
der Welt sich auszeichnet, nimmt sie die Leistungen des Bewusst-
seins als solche, die selbst erst Resultate des eigentlichen Welt-
umgangs sind.

Der Mensch ist in dieser Weise in ein Gefiige weltlicher Zusam-
menhinge eingebunden, das sich im Sinne eines Dialogs zwischen
Mensch und Welt dufSert. Zu einem solchen Dialog gehort die Bereit-
schaft beider Parteien zur Teilnahme an einem sie verbindenden Pro-
zess, der ihr jeweiliges Wesen erst stiftet. Dabei ist auf beiden Seiten
der Anteil des aktiven Einflusses auf diesen Prozess vom Anteil der
Beeinflussung durch denselben nicht zu unterscheiden.

In der franzosischen Phinomenologie ist die Rede davon, dass
der Mensch in die Welt engagiert ist.2 Durch diesen Begriff des En-
gagements wird die dialogische Eingebundenheit des Menschen in
die Welt bezeichnet. Dabei ist zu beachten, dass der urspriinglich
franzosische Begriff die Schwierigkeit birgt, in unserem Alltag Be-
deutungen zu haben, die, wenn tiberhaupt, der praktischen Philoso-
phie zuzuordnen wiren. Allerdings kann es einer Philosophie des
Engagements, die sich die oben skizzierten Fragen stellen will, nicht
um diesen alltidglichen Begriff gehen, ist sie doch am letztlich onto-

2 Vgl. z.B. Jean-Paul Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologi-
schen Ontologie. [SN] 9. Aufl. Reinbeck: Rowohlt, 2003, 836 und an anderen Stellen in
diesem Werk.

15

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfihrung in die Philosophie des Engagements

logischen Verhiltnis von Mensch und Welt interessiert.> Vielmehr
erlauben die franzosischen Ausdriicke »Engagement« und »s’enga-
ger« den Bezug zum herausgestellten Phianomen des Weltverhiltnis-
ses, wenn man ihren urspriinglichen Sinn betrachtet.*

Das franzdsische Substantiv »engagement« wird im Allgemei-
nen mit »Verpflichtung« oder »Bindung« tibersetzt, das Verb »s’en-
gager« mit »sich (zu etwas) verpflichten«. »Engager« als nicht-refle-
xives Verb im Sinne von »engager quelqu’un dans quelque chose«
bedeutet unter anderem auch »jemanden in etwas hineinziehen, ver-
wickeln«. Bei all diesen Bedeutungen ist davon die Rede, das eine Art
Verpflichtung eingegangen wird, die, einem Vertrag vergleichbar,
zwei Teile aneinander bindet.> Diese Bindung im Sinne einer Obliga-
tion hat die Grundbedeutung, etwas einzugehen, das sich auf die jet-
zige und zukiinftige Situation auswirken wird.¢

Es gilt nun, die hier herausgearbeiteten Bedeutungen fiir das
philosophische Problem nutzbar zu machen und damit herauszustel-
len, was das Feld ist, auf dem sich eine Philosophie des Engagements
aufhilt. Inwiefern kann die Beziehung, von der oben gesprochen
wurde, als eine Obligation oder sogar als ein Vertrag verstanden wer-
den? Dass der Mensch sich gegeniiber der Welt verpflichtet, ist auf
verschiedenen Ebenen der Bedeutung einzusehen. Immerhin ist er

3 In diesem Sinne kann es hier nicht um das politische, gesellschaftliche oder anders
geartete Engagement fiir eine Sache gehen, von dem im Alltag die Rede ist. Dies schliefSt
zugleich aus, dass es in der vorliegenden Arbeit um jenes Engagement gehen soll, von
dem Sartre auflerhalb seiner Phinomenologie gesprochen hat, z.B. das schriftstelleri-
sche Engagement in Was ist Literatur? [Lit] (Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt, 1997).
Dass sich Letzteres im Lichte dessen, was die vorliegende Untersuchung zeigen wird,
neu verstehen lisst, bleibt allerdings unbenommen.

+ Auf eine erklirende Literatur zum philosophischen Engagementbegriff kann kaum
zuriickgegriffen werden. Hier ldsst sich als zentrale Monografie nur die Dissertation
von Peter Kemp nennen. Sie trigt den Titel Théorie de I'engagement und beinhaltet
zwel Binde: Bd. 1, Pathétique de I'engagement und Bd. 2, Poétique de I'engagement
(zitiert wird aus der Ausgabe: Paris: Edition Du Seuil, 1973). Zum Begriff »Engage-
ment« in der Phinomenologie nennt das Worterbuch der phianomenologischen Begriffe
die Positionen Sartres und Merleau-Pontys, deren Ausfithrungen den zentralen Be-
standteil der vorliegenden Arbeit ausmachen werden. Vgl. Vetter, H. (Hrsg.), Worter-
buch der phinomenologischen Begriffe. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2004, 141.

> Dies liegt etymologisch darin begriindet, dass »engager« dem Sinn nach »mettre«
oder »donner« »en gage« in der Bedeutung von »etwas als Pfand abgeben« bezeichnet.
Vgl. Kemp, P, Pathétique de I'engagement, a.a.O., 16-19.

¢ Vgl. Kemp, P, Pathétique de I'engagement, a.a.O., 17: »L'engagement devient une
mise en jeu de soi-méme: je me lie moi-méme pour l'avenir.«

16

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfiihrung in die Philosophie des Engagements

es, der handelt, der die Welt veridndert, der sie wahrnimmt und zu-
weilen konstruiert. Aber dass die Welt sich auf uns hin ebenso ver-
pflichtet, stof3t im Alltagsverstindnis zunichst auf Verwunderung.
Wie kann die Welt uns gegeniiber eine aktive Rolle {ibernehmen?
Inwiefern richtet sie sich also nach uns, wenn wir doch offensichtlich
diejenigen sind, die handeln? So abwegig dieses Fragen erscheinen
mayg, so philosophisch bedeutsam ist es andererseits, denn es verlangt
nach der Kldrung dessen, was unserem alltiglichen Umgang in der
Welt zugrunde liegt — das heif8t: der Kliarung unseres Engagements.
Die philosophiewissenschaftliche Literatur zum Begriff des En-
gagements ldsst fiir die Beantwortung der obigen Fragen nur wenig
Raum. Ideengeschichtlich wird »Engagement« zumeist als streng
existentialistischer Begriff verstanden, der sich dadurch auszeichnet,
wenn nicht durch das existentialistische Pathos der menschlichen
Freiheit unnotig gehoben, so doch zumindest sehr unprizise zu sein.
Das mag vielleicht auch der Grund dafiir sein, dass das Konzept des
Engagements oft nur beildufig Erwihnung findet.” Die Entwicklung
der existenzphilosophischen Bedeutung des Engagementbegriffs
wird explizit von Peter Kemp in seiner zweibdndigen Arbeit Théorie
de 'engagement anhand einiger Philosophen nachgezeichnet. In sei-
ner gesamten Darstellung geht es ihm darum, zu zeigen, dass das
Engagement auf eine existentielle Bindung bzw. Verpflichtung des
Einzelnen verweist.8 Kemps weitere Intention ist es, den Zusammen-

7 Ein zugegebenermafen selbst etwas ungenauer Indikator hierfiir mag sein, dass der
Begriff nur selten iiberhaupt in Sachregistern auftaucht, auch wenn der Begriff »Enga-
gement« in den dazu gehorigen Monografien explizit erwihnt wird. Weiterhin sei nur
beispielhaft herausgegriffen, wie Renaud Barabaras Merleau-Ponty’s »Angleichung«
bzw. » Anpassung« (assimilation) an den Existentialismus Sartres beschreibt: »At best,
this assimilation to French existentialism has made the investigations of Merleau-Ponty
insipid by reducing them to the confused themes of existence and engagement.« Vgl.
Barbaras, R., The being of the phenomenon: Merleau-Ponty’s ontology. Aus dem Fran-
zosischen iibersetzt v. Ted Toadvine und Leonard Lawlor. Bloomington: Indiana Univer-
sity Press, 2004, xxviii (Hervorhebung, M. G.).

8 Vgl. Kemp, P, Pathétique de I'engagement, a.a.O., 19—40, wo Kemp unter anderem
Blaise Pascal, Maurice Blondel, Gabriel Marcel, Emmanuel Mounier, und Paul-Louis
Landsberg nennt. Laut Bernhard Waldenfels wird der existenzphilosophische Begriff
des Engagements zuerst bei dem »christlichen Existentialisten« Gabriel Marcel aus-
driicklich thematisiert. Vgl. Waldenfels, B., Phianomenologie in Frankreich. Frankfurt/
M.: Suhrkamp, 1983, 25f. Vgl. dazu ebenfalls Kemp, P., Pathétique de l'engagement,
a.a.0., 25, wo das Engagement z. B. bei Gabriel Marcel als »fidélité creatice« charakte-
risiert wird.

17

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfihrung in die Philosophie des Engagements

hang zwischen Engagement und christlichem Glauben zu explizie-
ren, der die Grundlage des zweiten Bandes seines Werkes bildet.?

Bei aller grundsitzlichen Ahnlichkeit in Bezug auf die oben be-
schriebene Bedeutung des Engagementbegriffs zeigt sich eben in die-
sem von ihm verfolgten Zusammenhang eines christlichen Engage-
ments der Unterschied zur Absicht, dem Verhiltnis von Mensch und
Welt nidher zu kommen. Wenn Kemp zum Beispiel iiber das Engage-
ment in der Philosophie Maurice Merleau-Pontys schreibt: »Le con-
cept d’engagement joue un rdle minime chez Merleau-Ponty. [...]
Etre engagé, c’est pour Merleau-Ponty, en 1945, avoir un corps, per-
cevoir le monde, s’ouvrir au monde et a son avenir [...]«!, dann ist
das, was fiir ihn diese unwesentliche Rolle kennzeichnet, andererseits
genau das, was im vorliegenden Zusammenhang zentrale Bedeutung
hat. Das Engagement, das den Mittelpunkt der folgenden Gedanken
bilden soll, ist ohne den Einbezug der Phinomene »Leib«, »Wahr-
nehmung« und ohne das, was als »Offenheit zur Welt« bezeichnet
wird, nicht denkbar. Es wird erst dadurch thematisch, dass es sich als
das Fundament dieser Dimensionen zeigt. Dieses Engagement spielt
bei Merleau-Ponty alles andere als eine »unwesentliche Rolle«, son-
dern ist vielmehr das zentrale Thema seiner ganzen Philosophie.”
Denn das Engagement des Menschen zeigt sich im konkreten Leben,
und eine Philosophie des Engagements betrachtet gerade diejenigen
Phénomene, in denen sich dieses Engagement zeigt. Eine solche Pha-
nomenologie des Engagements macht es schliefSlich moglich, Aus-
sagen auf ontologischer Ebene zu treffen.

Wenn es zwischen Mensch und Welt eine Distanz in »Schwindel
erregende[r] Nahe«®2 gibt, dann ist sie nichts anderes als der zwei-
deutige Ausdruck eines engagierten und dynamischen Austausches,

° Vgl. Kemp, P, Pathétique de 'engagement, a.a.O., 67: »[...] la deuxiéme partie est
une poétique de l’engagement chrétien. Ou plus exactement, elle se développe sous
forme d’une théologie fondamentale. Ce concept est repris actuellement par la théologie
protestante.«

10 Kemp, P, Pathétique de I'engagement, a.a.O., 47.

1 Vgl. zur Unterstiitzung der These, dass Kemp in diesem Zusammenhang einen ande-
ren Engagementbegriff meint, auch Alphonse de Waelhens: »Tout son effort tend a
I’éboration d’une doctrine de la conscience engagée.« Zitiert aus: Merleau-Ponty, M.,
La structure du comportement. Paris: Press Universitaire de France, 61967, XI.

12 So bezeichnet Merleau-Ponty sie in einem kiirzlich in deutscher Sprache erschiene-
nen Radiovortrag aus dem Jahre 1948. In: Causerien 1948. Radiovortriige, hrsg. v. Ignaz
Knips und mit einem Vorwort von Bernhard Waldenfels. Kéln: Salon Verlag, 2006, 29.

18

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfiihrung in die Philosophie des Engagements

der die Klarheit statischer Zuordnungen verschwimmen lédsst und
Freiraum fir diejenigen Ambiguititen schafft, die sich so oft im
Menschen finden lassen. Eben diese Ambiguititen, so zeigt sich bei
niherer Betrachtung der Philosophie Merleau-Pontys, sind Erschei-
nungsform derjenigen Freiheit, die das Engagement immer begleitet.
Die menschliche Freiheit ist damit insofern ontologisch zu verstehen,
als das Engagiert-sein zugleich ein Frei-sein ist — eine Freiheit, die
dem Menschen durch sein Sein selbst schon zugesprochen werden
muss. Damit ist die Explikation des Engagementbegriffs zugleich die
Kldrung des Verhaltnisses von Engagement und Freiheit.

Die vorliegende Untersuchung ist der Versuch, dem Konzept des
Engagements anhand einiger prominenter Philosophen nachzuge-
hen. Sie versteht sich als eine Suche nach denjenigen Aspekten, die
das Engagement ausmachen, um durch sie die Dynamik mensch-
licher Existenz in der Welt herauszuarbeiten. Merleau-Pontys Phi-
losophie spielt dabei eine besondere Rolle, da sie — so eine These der
vorliegenden Arbeit — selbst eine Bewegung hin zur Klirung des En-
gagements ist und letztlich auf ontologischer Ebene zu grundlegen-
den Erkenntnissen fiihrt. Insbesondere in der Verbindung zwischen
seiner Spatphilosophie und den fritheren Hauptwerken zeigt sich,
inwiefern das Engagement auch dort, wo es nicht explizit verhandelt
wird, doch den Leitfaden seiner philosophischer Uberlegungen dar-
stellt. Diese Tatsache verdankt seine Philosophie zu groflen Teilen
den Uberlegungen seiner philosophischen Vorginger.

Letzteres herauszustellen, ist ein weiteres Anliegen dieses Bu-
ches. Der Weg zu einem tieferen Verstindnis dessen, was mit Enga-
gement gemeint ist, ist ein Weg durch einige derjenigen Philoso-
phien hindurch, die zu Anfang des 20. Jahrhunderts das Denken
insbesondere in Frankreich geprigt und dadurch notwendige Wege
eroffnet haben. Dabei soll gezeigt werden, inwiefern das Engagement
auch dort thematisch wird, wo es dem Begriff nach nicht explizit ist.
Als Ansatzpunkt dient dabei der Begriff »Leben« in Absetzung zur
vorherrschenden wissenschaftlich-rational geprdgten Philosophie
zum Ende des 19. Jahrhunderts. Der durch die Lebensphilosophie in
Deutschland und Frankreich geprigte Lebensbegriff stellt sich in sei-
ner Irrationalitit dem wissenschaftlichen Totalitdtsanspruch ent-
gegen und ermoglicht dabei der Philosophie, sich dem Denken un-
mittelbarer Wahrheit anzunihern und zugleich das oben skizzierte
Problem eines engagierten Weltumgangs in den Blick zu nehmen.

Als »das den Geist, die Kultur, aber auch das individuelle Be-

19

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfihrung in die Philosophie des Engagements

wufStsein immer schon Tragende und Umgreifende«™ ist das Leben
zunichst das, worum es geht, will man das Verhiltnis des Menschen
zur Welt als Geschehen, als Dynamik verstehen. Der seinerzeit unter
lebensphilosophischen Vorzeichen gefiihrte Schritt hin zur Irrationa-
litdt und fort von wissenschaftlichen Deutungsversuchen findet sich
innerhalb Deutschlands unter anderem bei Wilhelm Dilthey und in
Frankreich vor allem in der Philosophie Henri Bergsons. Seine Phi-
losophie soll innerhalb der vorliegenden Untersuchung den Anfang
machen, denn das durch seine Philosophie in das Denken Frankreichs
zu Beginn des 20. Jahrhunderts eingreifende Motiv der Intuition, die
den Zugang zur Totalitit eines lebendigen Weltverhiltnisses vorbei
an einer durch Wissenschaftlichkeit verstellten Wirklichkeit schafft,
ist wegweisend fiir das Denken der in unserem Zusammenhang
wichtigen Autoren. Durch Bergsons Philosophie stellt sich heraus,
dass die Bewegung des Lebens einer statischen Gegeniiberstellung
von Mensch und Welt die Grundlagen entzieht und sich dem gegen-
iiber als fundamentale Freiheit des Menschen zu behaupten weifs.
Hier zeigt sich, dass die menschliche Freiheit nur als eine gleichzeiti-
ge Teilhabe an einer alles verbindenden Kraft zu denken ist, die zwar
gegeniiber dem, was das Engagement in die Welt letztlich ausmacht,
wichtige Punkte vermissen ldsst, aber durch ihre Dynamik die
Grundlage fiir das Engagement als » Austauschgeschehen« darstellt.

Vor dem Hintergrund der Dynamik des Lebens und ihrer kon-
zeptuellen Bedeutung fiir das, was als Bewusstseinsstrom und geneti-
sche Phinomenologie thematisch wird, widmet sich die Untersuchung
im zweiten Kapitel dem Griinder der phinomenologischen Bewegung
Edmund Husserl. Dadurch soll ebenso eine methodische Grundlage
fiir das darauf Folgende gebildet werden, indem eine erste fundamen-
tale Bindung des Menschen an die Welt in Form eines Engagements
festgemacht wird.

Die Philosophie Jean-Paul Sartres stellt den entscheidenden
Punkt innerhalb der Untersuchung dar, an dem das explizit in den
Blick genommen wird, was als existenzphilosophisches Engagement
bekannt wurde, und das sich innerhalb der Untersuchung als phéno-

13 So charakterisiert Herbert Schnddelbach die »Grundfigur der Lebensphilosophie in
ihren verschiedenen Spielarten« (in: ders., Philosophie in Deutschland 1831-1933.
6. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1999, 176). Vgl. auch die dort ausgefiihrte Einord-
nung und Entwicklung der Lebensphilosophie in Deutschland.

20

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Einfiihrung in die Philosophie des Engagements

menologische Grundlage des Konzepts engagierter Freiheit heraus-
stellen wird. Thr wird sich das dritte Kapitel widmen.

Im vierten Kapitel wird schlieflich mit der Philosophie Mer-
leau-Pontys dieser Engagementbegriff zunichst phinomenologisch
differenziert und ausgereift, um am Ende zu zeigen, dass der Gedan-
ke des Engagements als eigenstidndiges Konzept zu verstehen ist. Im
Riickblick wird sich das Engagement dann als ein Leitgedanke dar-
stellen, der sich wie ein roter Faden nicht nur durch die diskutierten
Philosophien hindurch, sondern ebenso durch eine der einfluss-
reichsten philosophischen Stromungen — die Phinomenologie — le-
gen ldsst, und dessen Merkmal es ist, in diese Philosophie hinein wie
auch aus ihr heraus zu fithren, ohne ihren Grundsitzen untreu zu
werden.

21

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

l. Henri Bergson —
Die Rehabilitation der Bewegung

Es gibt innerhalb der Philosophie Bergsons zwei Aspekte, die als Aus-
gangspunkte fiir die vorliegende Arbeit verstanden werden. Zum
einen ist Bergson ein Verteidiger des Lebens und der lebendigen Be-
wegung als Grundlage unseres Weltverstindnisses gegeniiber den
starren Erklirungen der Welt, die in Determinismen enden, was ihn
fiir die Einschitzung der Beziehung des Menschen zur Welt beson-
ders wertvoll macht. Zum anderen folgt daraus ein Freiheitsbegriff,
der die Philosophie nach ihm geprigt hat. Vor allem die franzosische
Phinomenologie ist nur auf dem Hintergrund seiner Philosophie zu
verstehen. Der Gedanke des Engagements — obwohl bei ihm nicht
explizit verwendet — schuldet ihr so viel, dass die folgenden philoso-
phischen Gedanken oft nur dadurch verstanden werden kinnen, dass
sie sich im sicheren Riickgriff auf diese Philosophie behaupten kon-
nen.

Durch Bergsons Philosophie wird geklart, wie das Leben des
Einzelnen trotz seiner ihm wesentlichen Teilhabe an einer Ganzheit
immer sein ganz eigenes ist. Diese Art von Freiheit macht das Lebe-
wesen in seinem Sein aus. Das zeigt aber ebenfalls, dass das Leben des
Einzelnen nicht als Teil eines Lebens im Ganzen zu verstehen ist. Das
Leben selbst ist nicht dadurch Leben, dass es eine Anhdufung von
Gelebtem ist, sondern dieses Verhiltnis muss anders bestimmt wer-
den. Im Folgenden soll es darum gehen, eine Basis fiir das Verstind-
nis eines Engagementgedankens herzustellen. Es wird nétig sein, die
grundlegenden Ideen Bergsons darzustellen, um sie im Sinne des
Themas einzuordnen. Dazu gehort zunichst die grundlegende Unter-
scheidung Bergsons zwischen Zeit und Dauer (1.). Darauf aufbauend
soll das Verhiltnis von Materie und Geist (2.) thematisiert werden.
Die Intuition (3.) als die bergsonsche Methode gibt Aufschliisse tiber
den praktischen Geist (4.). Aus ihm wird klar, dass diese Philosophie
wegbereitende Ideen iiber die Personlichkeit (5.) beisteuert, die alle-
samt auf die Grundidee der Bewegung (6.) zuriickzufiihren sind. Nur

22

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

auf dieser Grundlage wird es moglich sein, im Rahmen des Vor-
habens und von Bergson aus, die Problematik eines Weltverhiltnis-
ses (7.) allererst zu umreiflen.

1. Zeit und Dauer

Der bergsonschen Philosophie liegt die Annahme einer Dauer zu-
grunde, die dem psychischen Leben eigen ist und die dem Verstind-
nis der Zeit, wie wir sie auflerhalb unser wahrnehmen, zugrunde
liegt. Es handelt sich dabei um die Zeit der Sphire des Bewusstseins,
in der es keine zu unterscheidenden Quantititen gibt, sondern ein
Netz von Qualititen sich stindig weiter webt. Die Zeit, wie wir sie
in uns als Dauer wahrnehmen, ist die eigentliche Zeit; die Zeit, die
wir im Allgemeinen als die Abfolge von verschiedenen im Raum
stattfindenden Verdnderungen konstatieren, ist dagegen eine ver-
rdumlichte Variante dieser urspriinglichen Zeit.

Bergsons Ausgangspunkt ist die These, dass die Gegebenheiten
des Bewusstseins zwar im Allgemeinen als quantitative GrofSen emp-
funden werden, es sich aber eigentlich um eine Mannigfaltigkeit an
Qualititen handelt, die sich dem Bewusstsein darbieten. Der Hunger
z.B. wird normalerweise als eine Grofse empfunden, die sich steigern
kann oder die vielleicht ein ertragliches Ausmaf3 hat. Nach Bergson
handelt es sich dabei aber nicht um eine Empfindung mit verschiede-
nen moglichen AusmafSen, bzw. verschiedenen Intensititen, sondern
um Empfindungen verschiedener Qualititen. Im Bewusstsein, so
Bergson, gibt es keine Mannigfaltigkeit von Zustidnden, deren Addi-
tion die Quantitit der summierten Empfindungen ausmacht. Es gibt
also keine einzelne Hungerempfindung, die sich durch Addition ak-
kumuliert und steigert. Jede Empfindung ist eine einzelne Qualitat,
deren vermeintliche Intensitit aus der Empfindung mannigfacher
qualitativ verschiedener Zustinde resultiert.

Das Bewusstsein der Zeit steht in seinem 1889 erschienenen
Werk Zeit und Freiheit! zunichst im Mittelpunkt der Uberlegungen
Bergsons. Die Vorstellung einer Zeitspanne scheint uns als eine ein-
fache Sukzession von Momenten gegeben. Eine Sukzession impli-

! Der Originaltitel lautet: Essai sur les données immédiates de la conscience. Im Fol-
genden wird zitiert nach: Zeit und Freiheit. [ZF] Hamburg: Européische Verlagsanstalt,
1994.

23

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ziert eine Addition, bei der eine Summe von Einheiten entsteht.
Wenn man zédhlt, so zdhlt man geméf3 einer Addition von Zahlen,
die Einheiten darstellen, die wiederum untereinander identisch sind.
Jede dieser einzelnen, in die Summe eingehenden Einheiten bleibt
allerdings fiir sich gesehen stehen. Dafiir beansprucht das Denken
eine riaumliche Dimension, in der es ein Nacheinander als Neben-
einander vorstellt. Die Zeit, so wie sie seit Aristoteles traditionell
verstanden wird, ist eine solche Addition. Fiir Bergson dagegen ist
allerdings die Tatsache, dass hier immer eine Raumdimension mit-
spielt, eine Leistung des Geistes, der dieses Nebeneinander konstru-
iert. Genau darin liegt fiir ihn der Fehler des reflexiven Verstandes.
Er macht aus der Zeit ein homogenes Medium, das sich quantitativ
vergroflern und verringern lisst. Zeit wird hier zu einer Einheit sum-
mierter Momente, deren Wesen darin besteht, dass sie sich zu sich
selbst hinzuftigt. Damit wird die Zeit allerdings vom Verstand der
eigentlich urspriinglicheren »Dauer« entzogen.

Es gibt fiir Bergson zwei Realititen, deren Darstellung zur Kli-
rung dieser These beitrigt: eine heterogene Realitit, in der die sinn-
lichen Qualititen als Qualititen erfasst werden, und eine homogene
Realitat, die den Raum einfithrt und dem Verstand die Moglichkeit
gibt, homogene Einheiten in einer Summe zu Quantititen zusam-
menzufassen. Letztere macht es dem Bewusstsein erst moglich zu
zihlen, zu abstrahieren und letztendlich auch zu sprechen.

Der Begriff der »Dauer« beschreibt die Zeit, die unserem Be-
wusstsein eigen ist, die also nicht durch ein Nacheinander oder
Nebeneinander beschrieben werden kann, weil sie nicht aus einer
Summe abstrakter homogener Einheiten besteht, sondern ein hete-
rogenes, dem Leben entsprechendes Werden beschreibt:

»Die ganz reine Dauer ist die Form, die die Sukzession unsrer BewufStseinsvor-
ginge annimmt, wenn unser Ich sich dem Leben tiberldflt, wenn es sich dessen
enthilt, zwischen dem gegenwirtigen und den vorhergehenden Zustinden eine
Scheidung zu vollziehen.«2

Doch wie soll man ein solches Konzept der Dauer genau verstehen?
Was steckt hinter der Formulierung, »sich dem Leben zu iiberlas-
sen«?

Auf der Ebene unseres unmittelbaren Bewusstseins, die das rei-
ne Erleben der Bewusstseinszustiande darstellt, ist der Verstand, der

2 ZE 77.

24

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

immer versucht, eine gewisse Ordnung in die Empfindung zu brin-
gen und so immer eine Homogenitit von vergleichbaren, addier-
baren und vor allem zusammenfassbaren Zustinden schafft, nicht
wirksam.

Ein Beispiel: Wenn ich meinen Finger auf einer rauen Strecke
entlang fiihre, so kann ich dies als Sukzession verschiedener Empfin-
dungen von Rauem erfahren: Der Anfang scheint weicher als das
Ende, die scheinbare Intensitit des rauen Gefiihls steigert sich durch
die Reibung und wird letztendlich unangenehm. Der Verstand ldsst
mich diese Empfindung in einem Nacheinander fassen, in einer Ord-
nung, die eine Einheit von »rau« akkumuliert und in einer zeitlich-
rdumlichen Erfahrung darstellt. Doch die eigentliche Empfindung
dieses Vorgangs ist eine andere. Ich empfinde kein Nacheinander,
sondern ich empfinde eine einzige Bewegung iiber raues Material,
die sich mit unterschiedlichen Empfindungsqualititen meinem Be-
wusstsein darbietet. Was Bergson meint, wenn er sagt, das Ich sei in
diesem Fall dem »Leben iiberlassenc, ist, dass es die Empfindung in
der Dauer nicht als eine Summe von Zustinden erfihrt, sondern sie
mit dem organisiert, was es schon ist:

»Kurz, die reine Dauer konnte sehr wohl nur eine Sukzession qualitativer Ver-
dnderungen sein, die miteinander verschmelzen, sich durchdringen, keine pra-
zisen Umrisse besitzen, nicht die Tendenz haben sich im Verhiltnis zueinander
zu exteriorisieren, und mit der Zahl nicht die geringste Verwandtschaft aufwei-
sen; es wire das die reine Heterogenitit.«?

Es ist die Bewegung als sich vollziehende Bewegung, nicht als abge-
schlossene Einheit, die die Dauer ausmacht, »eine Aufeinanderfolge
von Zustinden, von denen jeder den folgenden ankiindigt und den
vorhergehenden in sich enthilt«.*

Der genaue Zusammenhang und damit der Aufweis der fundie-
renden Dauer wird von Bergson durch folgendes Beispiel verdeut-

3 ZE, 80.

¢ »Einfithrung in die Metaphysike, in: Bergson, H., Denken und schopferisches Wer-
den. Aufsitze und Vortrige. [DSW] Hamburg: Europiische Verlagsanstalt, 1993, 185.
Diese flielende Bewegung ist der Erfahrung durch die Intuition zuginglich. Dies unter-
scheidet die »Dauer« bei Bergson vom »stream of consciousness«, den William James
der Erfahrung zugrunde legt. Vgl. Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit. Zur Philosophie
Henri Bergsons. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2002, 62f.: »[...] James [hilt] nur den
Wandel (change) von etwas oder den Ubergang (transition) von etwas zu etwas anderem
erfahrbar, nicht aber den Fluf3 der Zeit selbst.«

25

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

licht:® Er will zeigen, dass die Zeit, die wir normalerweise mit der Uhr
messen, keine eigenstindige Zeitform ist, sondern nur eine verrdum-
lichte Variante der Wahrnehmung unserer Dauer. Sehen wir ndmlich
auf die Uhr, so wollen wir verstreichende Zeit durch die Bewegungen
des Zeigers messen. Was aber messen wir wirklich? Es ist die Entfer-
nung von verschiedenen Positionen des Zeigers, die wir in einen Zu-
sammenhang bringen und an denen wir einen Fortschritt als Zeit-
abfolge interpretieren. Dieser Zusammenhang ist nur durch einen
Prozess zu bewerkstelligen, der notwendig mit einem Ich verkniipft
ist. Um namlich eine spitere Position von einer friitheren unterschei-
den zu konnen, brauchen wir ein Ich, das sich zumindest die friithere
Position vorstellen, oder sie gar als Erinnerung hervorrufen kann.
Schaltet man allerdings dieses Ich aus, nimmt man es aus der Be-
trachtung der Situation heraus, so bleibt nichts tiber als die unzusam-
menhingenden Positionen des Zeigers oder — im Moment der Wahr-
nehmung — die eine Position. Demgegeniiber gibt es in unserem
Bewusstsein eine solche statische Position, nicht. Die Positionen, die
sich unserer Wahrnehmung der Uhr als gegenseitig ausschlieflend
und damit unterscheidbar darstellen, ihre »reziproke Exterioritit«
zueinander, ist charakteristisch fiir eine Verrdumlichung der Zeit,
die wir vornehmen, damit wir sie iberhaupt messen konnen.

»Da die sukzessiven Phasen unsres bewufiten Lebens, die sich indessen gegen-
seitig durchdringen, jede fiir sich genommen einer ihnen simultanen Pendel-
schwingung entsprechen, da andererseits diese Schwingungen deutlich von-
einander unterschieden sind, insofern die eine nicht mehr ist, wenn die andere
eintritt, gewohnen wir uns daran, zwischen den sukzessiven Momenten unsres
bewufSten Lebens dieselbe Unterscheidung aufzustellen: die Pendelschwingun-
gen losen es sozusagen in ineinander duflerliche Teile auf: hieraus entspringt
dann die irrtiimliche Vorstellung einer inneren homogenen, dem Raume analo-
gen Dauer, deren identische Momente aufeinander folgen, ohne einander zu
durchdringen.«®

Die Tatsache, dass wir die Pendelschwingungen als Symbole begrei-
fen, die einander dufSerlich sind, ist die Voraussetzung dafiir, dass ein
bewusster Beobachter eine Reihenfolge herstellen und sie damit in-
nerhalb seiner ablaufenden Dauer als rdumliche Verdnderung wahr-
nehmen kann. Die Simultaneitit von rdumlicher Positionierung und
Wahrnehmung stellt dabei den Schnittpunkt der Dauer mit dem

5 Vgl. zum Folgenden ZF, 83f.
¢ Ebd.

26

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

Raum dar. Das heif3t, dass die heterogene Dauer durch die Wahrneh-
mung einer Statik im Raum zur homogenen Zeit wird, mit der sich
nicht nur Berechnungen machen lassen, sondern die irrtiimlich un-
sere gesamte Zeitwahrnehmung tiberdeckt.

Die Sukzession, die wir dem Zeiger im Raume unterstellen, ist
nur deshalb moglich, weil wir bewusste, lebende Wesen sind, die
durch die Verkniipfung von Vergangenheit und Gegenwart, Sukzes-
sion tiberhaupt erst konstituieren kénnen. Diese These bringt Berg-
son zu seiner Kritik am Assoziationismus seiner Zeit. Die assoziatio-
nistische Psychologie veranschlagt namlich zwischen psychischen
Vorgingen eine Ursache-Wirkungs-Beziehung. Eine solche Bezie-
hung kann es aber nach Bergsons Einsicht in die heterogene Dauer
unserer psychischen Zustinde nicht geben, da sie als qualitative He-
terogenitit nicht quantitativ messbar und in ein solches Kausalitts-
gesetz nicht einsetzbar ist. Bergson gibt zwar zu, dass es zwischen
dem augenblicklichen psychischen Zustand und dem vorangegange-
nen eine Beziehung gibt. Allerdings kann es sich dabei nicht um eine
Ursache-Wirkungs-Verkniipfung handeln: »Denn zwischen sukzes-
siven BewufBltseinszustinden besteht ein Qualititsunterschied, infol-
gedessen es nie gelingen wird, einen unter ihnen als a priori aus den
vorangegangenen abzuleiten«.”

Eine solche Vorhersehbarkeit psychischer Zustinde aus festen
Wirkursachen wird aber von Seiten der assoziationistischen Psycho-
logie beschrieben. Thr Fehler liegt darin, dass sie die lebendige Ver-
netzung, die durch die je einzelne Personlichkeit und Vergangenheit
sich stindig bildet und im Fortschritt begriffen ist, nicht in Betracht
zieht und so die fundamentale Dimension des bewussten Lebens un-
terschlagt, bzw. sie durch eine Formel zu fassen versucht, die ihrer
Dynamik nicht gerecht werden kann. Dabei ist die Erkliarung des As-
soziationismus immer eine riickgewandte Konstruktion des Vor-
gangs:

»Der Assoziationismus begeht also den Fehler, den konkreten Phinomenen, die
sich im Geiste abspielen, fortwihrend ihre kiinstliche Rekonstruktion, wie sie

die Philosophie an die Hand gibt, zu substituieren und auf diese Weise die Er-
kldrung mit der Tatsache selbst zu vermengen.«?

7 ZF 118.

8 ZF 123. Zur Kritik am retrospektiven Charakter des Verstandes in der homogenen
Zeit, der der assoziationistischen Psychologie als Grundlage dient, vgl. auch: »Einfiih-
rung in die Metaphysik¢, in: DSW, 185.

27

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Will die Wissenschaft allerdings wirklich einen psychischen Vorgang
aus dem Ablauf eines vorangegangenen vorhersagen, so miissen alle
Voraussetzungen genau iibereinstimmen, und wie Bergson iiberzeu-
gend anhand seiner Erklirungen und Skizzen zum Entscheidungs-
prozess und zur Handlung darstellt, kann die Voraussetzung gleicher
Voraussetzungen bei psychischen Vorgingen nicht gewihrleistet
werden.? Die Irreversibilitit der Zeit, der gelebten, ablaufenden Zeit,
ist ihr Charakteristikum und macht Vorhersagen unméglich. Kann
eine Entscheidungshandlung wie auf einer Linie zuriickverfolgt wer-
den, so handelt es sich um eine Rekonstruktion der abgelaufenen
Zeit, nicht um eine Erfassung der ablaufenden Zeit. Die Wissenschaft
erklirt damit, wie ein Entscheidungsprozess vor sich gegangen ist,
nicht, wie er vor sich geht. Damit sind sowohl die Erklarungen der
Deterministen, die sich auf solche Rekonstruktionen stiitzen, als
auch die der Verteidiger einer Willensfreiheit, die erst einmal jegli-
ches fiir moglich halten, widerlegt — letztere deshalb, weil, wenn sie
von einer grundsitzlichen Maglichkeit sprechen, der Prozess der
Entscheidung noch gar nicht aktuell ist, »mdglich« und »unméglich«
also noch gar keinen Sinn haben. Erst in der konkreten Situation
werden Handlungen moglich.

Die Dauer, die Zeit des ablaufenden Bewusstseins, kann aber
niemals nachempfunden werden, denn in ihr liegt die Personlichkeit
des einzelnen verborgen. »Verborgen« deshalb, weil die Vernetzung
vergangener mit gegenwartiger psychischer Vorginge nicht nur un-
begreifbar in ihrer Komplexitit und Fiille, sondern auch ein immer
sich erweiternder, im Fortschritt begriffener solcher Komplex ist. Das
Bewusstsein selbst kann diese Komplexitit nicht greifen, ohne ihr
eine statische Wortmaske aufzuerlegen, die ihm die Dauer als eine
homogene Abfolge erscheinen lassen wiirde. Fiir ein anderes Be-
wusstsein, einen Anderen, wire dies ebenso unmdoglich. Dem inne-
ren Leben des Bewusstseins obliegt ein ganz anderes Konzept von
Kausalitit:

»Das innere Kausalititsprinzip ist ein rein dynamisches und hat keinerlei Ana-
logie mit der Beziehung zwischen zwei einander bedingenden dufleren Phéno-
menen. Denn diese konnen sich in einem homogenen Raume wiederholen und
lassen die Aufstellung eines Gesetzes zu, wihrend die tiefen psychischen Tatsa-

9 Vgl. ZE 132 ff., und dazu die genaue Explikation im Kapitel »Handlung als Proze8 und
Form« in: Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 83-97.

28

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeit und Dauer

chen sich dem Bewusstsein nur ein einziges Mal darbieten und niemals wieder
auftreten.«!

Dennoch muss betont werden, dass Bergson, wenn er von Dauer
spricht, nicht eine einzige Dauer meint — also kein Flieflen, an dem
unser Bewusstsein nur teilhat. Unsere bewusstseinsmiflige Dauer
hat vielmehr den Charakter einer Einheit von mehreren »Dauern«.
Es gibt mehrere Formen der Dauer, die jedoch in ihrer Vielheit als
Einheit verstanden werden miissen. Es handelt sich dabei um eine
Einheit, die durch die Organisation verschiedener Formen der Dauer
erst gebildet wird. Auch hier ist die Dynamik, die Veranderung per
se, die entscheidende Komponente, die die Dauer zu einem nicht-
identischen, vermeintlich stillstehenden FliefSen macht. Nur im Voll-
zug ist eine Bewegung und die sie durchziehende Zeit wirklich. Was
sich dem Beobachter einer solchen Bewegung zeigt, ist eine perspek-
tivische (Re-)Konstruktion des Geschehenen. Die Wirklichkeit lauft
in verschiedenen Dauern ab. Die Bewegungen, die ich wahrnehme,
koénnen sich aber fiir mich nur in einer Dauer vereinen, weil ich sel-
ber als dauerndes Wesen lebe. Die Erscheinungen, die aufSerhalb mei-
ner in einer Dauer sind, kénnen fiir mich nur als ein organisiertes
FlieBen meiner Dauer erscheinen, weil sie durch meine Wahrneh-
mung von ihnen an meiner Dauer teilhaben. Es ist meiner Dauer so
moglich, die Zeitfolgen der Geschehnisse »zu entdecken, sich mit
ihnen zu verschmelzen und sie sich schrankenlos einzuverleiben«.!

»Dies ist unsere urspriingliche Vorstellung von Gleichzeitigkeit. Wir nennen
zwei dufSere Strome gleichzeitig, die dieselbe Dauer belegen, weil sie einander
in der Dauer, in einer dritten Dauer, in der unserigen, umfassen [...] [Diese]
stromende Gleichzeitigkeit ldsst uns die innere, die wirkliche Dauer wiederge-
winnen.«?

Dieser Charakter der Dauer, sich einer Vielheit von Bewegungen zu
offnen und sie in eine »stromende Gleichzeitigkeit« fiir das Bewusst-
sein zu vereinen, ermoglicht es uns erst ein soziales Leben zu fithren.
Unser Verhalten spielt sich so in unserer ganz eigenen Dauer ab,
flieSt aber zusammen mit der Dauer anderer Wesen und macht so

10 ZF 162.

I Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung. Hrsg. und iibers. v. Martin Weinmann. Ham-
burg: Junius, 2001, 104.

12 Durée et Simultanéité. A propos de la théorie d’Einstein, 68, 81, zitiert in: Deleu-
ze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 105, iibersetzt von Martin Weimann nach der
textkritischen Ausgabe aus Mélanges, Paris 1927.

29

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Verhalten zu ihnen moglich.> Was anfangs also als eine streng be-
wusstseinseigene, letztlich solipsistische Form der Zeit erschien, zeigt
sich hier als eine vereinigende und teilhabende Bewegung innerhalb
der Welt — ein Aspekt, der fiir das, was als Engagement spiter zum
Thema werden soll, von grofler Bedeutung ist, weil sich schon hier
zeigt, dass die Bewegung des Lebens der dualistischen Gegeniiber-
stellung von Mensch und Welt abgeht.

2.  Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Der systematische Ausgangspunkt des zweiten Hauptwerkes von
Bergson, der »Abhandlung tiber die Beziehung zwischen Korper
und Geist«!, ist der Versuch einer Uberwindung der Positionen des
Realismus und des Idealismus. Beide gehen von der strikten Tren-
nung der Materie vom Bewusstsein, des AufSeren vom Inneren, aus,
sind allerdings in ihren Folgerungen dahingehend verschieden, wie
die Beziehung zwischen diesen Bereichen zu sehen ist.

Bergsons Ansatzpunkt ist die urspriingliche Verbindung zwi-
schen Wahrnehmung und Wahrgenommenen:

»Fiir uns ist die Materie eine Gesamtheit von >Bildern«. Und unter >Bild« ver-
stehen wir eine Art der Existenz, die mehr ist als was der Idealist >Vorstellung«
nennt, aber weniger als was der Realist »Ding< nennt — eine Existenz, die halb-
wegs zwischen dem >Ding< und der >Vorstellung« liegt.« '

Die materielle Welt ist nach Bergson unserem Bewusstsein in Form
von Bildern prisent. Die Wahrnehmung ist ein System von Bildern,
das immer in Bezug zu meinem Leib steht. AuSerhalb unserer Wahr-
nehmung sind Bilder allein auf sich selbst bezogen, also nicht relativ
auf meinen Leib. Hier beeinflussen die Bilder sich gegenseitig und
zwar innerhalb eines strikten Kausalititsprinzips. Der Leib ist fiir
das Bewusstsein der Angelpunkt aller Bilder im Universum und seine

3 Vgl. dazu auch Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 59£.

4 So der Untertitel von Materie und Gedichtnis. Im Folgenden wird zitiert aus: Berg-
son, H., Materie und Gediichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Kor-
per und Geist. [MG] Ubers. v. Julius Frankenberger. Frankfurt/M. [et al.]: Ullstein, 1982.
Die Begriffe »Leib« und »Kérper« werden zundchst gleichbedeutend gebraucht, obwohl
sich im Laufe der vorliegenden Arbeit herausstellen wird, dass dies zwar bei Bergson,
nicht aber innerhalb der phinomenologischen Philosophie legitim ist.

15 MG, L.

30

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

besondere Rolle dufSert sich darin, der Ausgangspunkt von Handlun-
gen zu sein: »So ist mein Leib ein Gegenstand, bestimmt, andere
Gegenstiande zu bewegen, also ein Zentrum von Handlung; er ist
nicht imstande eine Vorstellung zu erzeugen.«16

Die Freiheit der Handlung liegt in der Fihigkeit der Abwagung
von Vor- und Nachteilen begriindet. Da der Leib allerdings nicht fa-
hig ist, selbst die Vorstellung eines Vorteils zu erzeugen, kommt von
den materiellen Bildern her diese Vorgabe auf ihn zu. Die Gegen-
stinde, die sich dem Bewusstsein als Bilder zeigen, sind so

»[...] wie ein Spiegel und zeigen meinem Leibe seinen eventuellen Einfluf3; sie
ordnen sich meinem Korper unter in dem MafSe wie seine Macht zu- oder ab-
nimmt. Die Gegenstinde, welche meinen Kéorper umgeben, reflektieren die
maogliche Wirkung meines Korpers auf sie.«'7

Es ist unsere freie Spontaneitit, die sich in dem Reich der Bilder als
produktiver Storfaktor auszeichnet. Wihrend die mechanischen Ge-
setze die Bilder in einen starren Zusammenhang setzen, ist unsere
Spontaneitat der Grund dafiir, dass die Wirkung eines Bildes, die es
im Netz der kausalen Zusammenhinge zu allen Seiten aufrecht er-
hélt, auf einen Punkt hin konzentriert wird: »Unsere Vorstellung von
den Dingen wiirde also letzten Endes daher stammen, dass die Dinge
sich an unserer Freiheit brechen.«®

Wir absorbieren sozusagen die Wirkung der Realitit, indem wir
sie zur Wirkung auf uns machen. Bergson beschreibt hier eine per-
spektivische Erfassung der Realitit in Form einer selektiven Wahr-
nehmung, deren Kriterien schliefSlich von unserer Freiheit selbst ge-
geben werden. Das Erfassen der Wirklichkeit, bzw. der Bilder, richtet
sich so nach dem Grad der »Aufmerksamkeit fiir das Leben«!®, die
Bergson in seinem Vorwort zur siebten Auflage seines Werkes als
seine Leitidee beschreibt. Dennoch ist es keine reine Absorption,
denn die »Strahlen« an Bedeutsamkeit, die die Bilder auf uns richten,
werden von uns, den »Zentren spontaner Aktivitit«, zuriickgeworfen
und zeichnen so die Konturen des Gegenstandes, der sie aussendet,
ab. Dabei wird dem Bild allerdings nichts hinzugefiigt. Es verbleibt
trotz seiner bildhaften Vielseitigkeit einseitig fiir uns, und die be-

16 MG, 4.
7 MG, 5.
18 MG, 22.
¥ MG, VL

31

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

wusste Wahrnehmung seiner ist somit nicht wesensmaflig sondern
nur gradweise von seinem eigenen Sein verschieden.

Mein Leib ist das besondere Bild, das die Wirkung anderer Bil-
der auf sich und die virtuellen, moglichen Wirkungen seiner auf die
materiellen Bilder reflektiert. Jede Qualitdt, die ich an einem Gegen-
stand wahrnehme, deutet nur auf ein Bediirfnis bzw. eine mogliche
Richtung meiner Aktivitit diesem Bild gegeniiber hin. Der Leib ist
somit nicht nur Zentrum meiner Welt und meiner Aktivitit, sondern
gleichzeitig auch die Inkarnation meiner Personlichkeit, die sich in
meinem Verhalten in der materiellen Welt durch ihn ausdriicke.

Im Netz der Wirkungen, das alle Bilder miteinander verbindet,
kommt meinem Leib die Freiheit zu, seine Wirkungen auf die ande-
ren Bilder durch bewusste Wahrnehmung zu steuern. Bewusstes
Wahrnehmen heif3t, die Einflussnahme auf die materielle Welt wih-
len zu konnen.

»Gerade in dieser Auswahl besteht — soweit die duflere Wahrnehmung in Be-
tracht kommt — das Wesen des Bewuf3tseins. Aber in dieser notwendigen Armut
unserer bewussten Wahrnehmung steckt etwas Positives, etwas, das bereits den
Geist ankiindigt: das Vermdgen zu unterscheiden.«2

Das Bewusstsein ist vor allem dieses Vermogen, denn wenn es alle
Einfliisse der Bilder auf sich und auf alle anderen Bilder gleichzeitig
wahrnehmen konnte, so wiirde es selbst zum Gegenstand, der unfrei
diesen Einfliissen ausgesetzt ist.

Doch was passiert mit unserer Wahrnehmung, wenn das Bild in
der Wahrnehmung nicht ein dufleres ist, sondern unser Leib selbst?
Die Wahrnehmung des eigenen Leibes ist ein Grenzfall. Wahrneh-
mung ist fiir Bergson immer Wahrnehmung von Bildern auflerhalb
unseres Korpers, die Wahrnehmung innerer Zustinde nennt er aller-
dings Empfindung. Die dufleren Bilder sind also nicht an den Leib
gebunden, wihrend die inneren Empfindungen ohne ihn nicht mog-
lich sind. Er ist der Mittelpunkt aller Wahrnehmung und die Bedin-
gung aller Empfindungen.

Der Leib ist der Punkt, von dem aus alle Wahrnehmung (solange
sie rein, also frei vom Gedichtnis?! ist) nach aufien geht und bei den

20 MG, 23.
2 Zur Bedeutung dieses Wahrnehmungsbegriffs und der Rolle des Gedichtnisses vgl.
weiter unten.

32

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Dingen selbst ist. Meine Wahrnehmung ist bei den Dingen, mein
Leib ist ihr Mittelpunkt, nicht ihr Ausgangspunkt.

»Ich finde also in der Gesamtheit der Bilder ein vor den anderen bevorzugtes
Bild, das in seiner Tiefe und nicht nur an seiner Oberfliche wahrgenommen
wird, Sitz von Empfindungen und zugleich Quelle von Tatigkeit ist: dieses be-
sondre Bild mache ich zum Mittelpunkt meines Universums und zur physi-
schen Grundlage meiner Personlichkeit.«22

Durch die Position in der Welt, die wir durch unseren Leib unweiger-
lich einnehmen, entscheidet sich auch unser motorischer Raum, d.h.
der Raum, in dem wir unser Handeln ausiiben konnen. Damit stellt
er einen wesentlichen Ausgangspunkt fiir die Strukturierung unserer
Realitit dar, denn jede Wahrnehmung ist fiir Bergson eine beginnen-
de Handlung. Der Leib als Zentrum unserer Handlungen definiert
unsere Position in der Welt der Dinge in Bezug zu unserer moglichen
Einflussnahme auf sie.

Rein phidnomenal stellt Bergson hier fest, dass es der Leib ist,
der die Grenze zwischen der dufleren und der inneren Welt ist, er ist
»der einzige Teil der ausgedehnten Welt, der zugleich wahrgenom-
men, und empfunden wird«.?> Diese Uberkreuzung zwischen Innen
und Auflen stellt den Ausgangspunkt fiir die Interpretation Bergsons
zur Verbindung des Bewusstseins mit der Welt der Dinge dar.2*

Aber was soll die Rede von den Bildern bedeuten? Was haben
wir unter einem Bild genau zu verstehen? Auf der einen Seite han-
delt es sich um die urspriinglichste Begegnung von Ding und Vor-
stellung des Dings. Verglichen mit dem, was wir normalerweise
unter Bild verstehen, ist es seine Urform als Ausgangspunkt sym-
bolischer Kraft. Erst aus diesem Bild, das der Begegnung meiner
selbst mit den Dingen entspricht, kann und muss letztendlich eine
Symbolik entspringen. Die Existenzform des Bildes ist unabhingig
sowohl von den Dingen, von denen es ausgeht, als auch von unserer
Wahrnehmung. Die Wahrnehmung ist der Ort, an dem die Bilder zu
dem werden, was sie letztendlich sind — zur Vereinigung der Welt der
Dinge in der Auseinandersetzung mit uns und unseren Vorstellun-
gen. Sie, die Wahrnehmung, ist das Geschehen der Zusammenkunft
unserer selbst mit den Dingen, das sich in den Bildern ausdriickt. In

2 MG, 49.
2 MG, 44.
2+ Von diesem Phinomen ausgehend wird sich auch im Weiteren Einiges folgern lassen.
Vgl. die Ausfithrungen zum Leib bei Husserl, S. 86 {f., und bei Merleau-Ponty, S. 247 ff.

33

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ihnen wird damit sowohl die lebendige Dauer als auch die homogene
Zeit aufgehoben, da sie an beiden teilhaben.

Entgegen der zur Zeit Bergsons diskutierten Theorie, das Ge-
hirn sei der Behilter von Vorstellungen, die sich im Sinne assoziatio-
nistischer Verhiltnisse zueinander in Beziehung setzen, ist fiir Berg-
son die Funktion des Gehirns in den beschriebenen Vorgang von
Wahrnehmung eingepasst. So kann es sich nicht mehr um einen »Be-
hilter« handeln, sondern das Gehirn ist der Punkt, an dem die dufle-
ren Reize in Form von Bildern dem Bewusstsein zuginglich werden.
Dabei spricht Bergson vom Gehirn als der » Telefonzentrale«?, deren
Aufgabe es ist, die Verbindung herzustellen zwischen dem periphe-
ren Reiz und einem motorischen Mechanismus. Dabei ist ganz wich-
tig, dass das Gehirn dem, was es empfiangt, nichts hinzufiigt, sondern
sich nur in dieser Funktion als Verteiler der Wahrnehmungsinforma-
tion versteht. Zum einen ist es dadurch ein Werkzeug der Analyse
der Bewegung, die es durch die Bilder vermittelt wahrnimmt, und
zum anderen ist es das Werkzeug der Auswahl zwischen den mogli-
chen Bewegungen, die es dem Leib auszufiihren gibt. Die Beziehung
zwischen dem Bild, das ich »empfange« und dem bewussten Wahr-
nehmen dieses Bildes beschreibt so nicht etwa das, was die klassi-
schen Theorien annahmen — einen Unterschied im Wesen —, sondern
es handelt sich durch die Verteilungsleistung des Gehirns nur um
einen Unterschied des Grades.

Da ich zuweilen die Gegenstinde nicht mit allen Sinnen zu-
gleich wahrnehmen kann, entstehen nach Bergson Liicken, die in
seiner Konzeption der bewusstseinsmafligen Handlungsorientierung
die unbefriedigten Bediirfnisse nach Handlung darstellen. Der Geist
kann diese Liicken allerdings aufgrund einer »Erziehung der Sinne«
auffiillen.2¢ Je geringer die Komplexitit des Lebewesens, desto un-
schiirfer sind Reiz und Reaktion zu trennen. Bei ganz simplen Lebe-
wesen gleichen sie sich fast. Das wiederum hat Auswirkungen auf die
Beurteilung der »Reichweite« des »Wahrnehmungs- bzw. Bewe-
gungsradius«, aus dem man auf die Integration dieses Lebewesens
innerhalb der Natur schliefSen kann:

»Aus dem Grade der Unabhingigkeit, iiber die ein Lebewesen verfiigt, oder, wie
wir sagen wollen, aus der GrofSe der Zone von Indeterminiertheit, die seine

% Vgl MG, 14f.
% Vgl. MG, 35.

34

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Aktivitdt umgibt, lisst sich a priori auf die Zahl und Entfernung der Dinge mit
denen es in Beziehung steht, schlieSen.«?

Der Mensch ist — so Bergson — durch seinen Grad an Bewusstsein die
Spitze der die Lebewesen definierenden Lebenskraft. Die »Zahl und
Entfernung, der Dinge, mit denen [er] in Beziehung stehtc, ist somit
als die grofitmogliche anzunehmen.

Der Schliissel fiir das Verstandnis dieser Integration des Men-
schen ist die Wahrnehmung. Um an die Wurzel unserer Wahrneh-
mung zu kommen, untersucht Bergson erst einmal die so genannte
sreine« Wahrnehmung. Dies ist die Wahrnehmung, die von allen
Gedichtnisleistungen frei ist, die also somit rein hypothetisch ist.
Diese reine Wahrnehmung ist ein methodisches Konstrukt, das die
unmittelbare Verkniipfung von Ding und wahrgenommenen Ding
hervortreten lassen soll. Es soll dadurch der Nachweis geliefert wer-
den, dass die unpersonliche, rein gegenwirtige Wahrnehmung die
eigentliche Wurzel unserer Kenntnis von den Dingen ist. Auch die
klassischen Wahrnehmungstheorien hatten diese reine Wahrneh-
mung zum Thema, ohne aber ihre eigentliche Unmaoglichkeit tber-
haupt richtig zu thematisieren.

Der Ausgangspunkt der reinen Wahrnehmung ist also folgen-
dermaflen zu verstehen: Ich finde mich in der gesamten materiellen
Welt, die mir als Bilder gegeben sind. Dann erst grenze ich das von
den mich erreichenden Bildern ab, was sich als das Zentrum der
Aktivitiat herausstellt, und unterscheide es von allem anderen — dies
ist mein Leib. Er ist das Zentrum meiner Wahrnehmung und des-
sen, was ich meine Personlichkeit nenne — er ist das Zentrum der
aus der Wahrnehmung resultierenden Handlungen. Die reine
Wahrnehmung ist also immer schon in die Gesamtheit der Objekte,
die ihr als Bilder begegnen, geworfen. Sie ist immer schon einge-
bunden in den Weltzusammenhang, der sich durch die »vollstindi-
ge« Wahrnehmung, also die Bilder und das Verstehen ihrer, selbst
eroffnet:

»Meine Wahrnehmung nimmt, wenn sie rein und von Gedachtnis frei ist, ihre
Richtung nicht von meinem Kérper auf die anderen Korper, sondern sie ist von
vornherein in der Gesamtheit der Kérper, schliefSt sich allmihlich zusammen
und nimmt meinen Korper als Mittelpunkt. Sie kommt dazu durch die Erfah-
rung, dass dieser Korper zweierlei kann, Handlungen ausfiihren und Empfin-

7 MG, 17.

35

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

dungen erleben, mit anderen Worten durch die Erfahrung der sensorisch-mo-
torischen Kraft eines bestimmten, vor den andern ausgezeichneten Bildes.«2

Das, was wir Wahrnehmung nennen, ist genau das Resultat dieser
komplexen Begegnung unserer selbst mit der Welt. Zum einen als
Sinne, zum anderen als Korper, und wieder zum anderen als Per-
sonlichkeit begegnen wir der Welt und nehmen uns als Mittelpunkt
unserer Wirkungen auf sie und ihrer Wirkungen auf uns. Unsere
Empfindungen sind die Wahrnehmungen der »natiirlichen Modi-
fikationens, die unser Korper durch die Bilder erfihrt.2? Wie aber
kann Bergson das Gedichtnis nun in seine Wahrnehmungstheorie
integrieren?

Die konkrete Wahrnehmung ist immer ein Phinomen, das so-
wohl die reine als auch die »erinnernde« Wahrnehmung umfasst. Da
Wahrnehmung fiir Bergson nur »ein Anlafy zur Erinnerung«? ist,
muss die Rolle des Gedichtnisses, das sich als konstitutiv fiir die kon-
krete und alltigliche Wahrnehmung herausstellt, in die Unter-
suchung einbezogen werden.

Die Leistung des Bewusstseins besteht, so scheint es, bei dufSerer
Wahrnehmung darin, die momentane Wahrnehmung durch das Ge-
dichtnis mit fritheren Wahrnehmungen zu verbinden und sie so wie
eine weitere Perle an die schon vorhandene Kette zu reihen. Tatséch-
lich aber, so Bergson, gibt es fiir uns iiberhaupt keine momentane
Wahrnehmung. Die momentane Anschauung enthilt immer schon
eine Leistung unseres Gedichtnisses. Es ist keine Aneinanderreihung
von Anschauungen, sondern eine Gesamtanschauung, die sich als
unsere Personlichkeit aller Wahrnehmung grundlegend vorschaltet.
Nur das Gedichtnis ist verantwortlich dafiir, dass wir Wahrnehmung
als eine innere Leistung empfinden:

»Das Gedichtnis [...], das in der Praxis von der Wahrnehmung nicht zu trennen
ist, schaltet Vergangenes in das Gegenwirtige ein, zieht viele Momente der
Dauer in einer einzigen Schauung zusammen, und wird durch diese doppelte
Funktion Ursache, daf3 wir die Materie tatsdchlich in uns wahrnehmen, wo wir
sie doch von Rechts wegen in ihr selbst wahrnehmen. «3!

)

5 MG, 48.
» Vgl. MG, 52.
% MG, 54.
1 MG, 61.

36

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Was Bergson als »Kontraktion der Zeit« bezeichnet, namlich die Zeit,
die zusammengerafft jede Wahrnehmung notwendig einnimmt —
weil sie schlieflich nur einen Bruchteil der eigentlichen Dauer dar-
stellt —, ist eine Verdichtung aller im Gedichtnis verschmolzenen
Momente. Das soll bedeuten, dass immer, wenn wir wahrnehmen,
die Zeit sich zu einem Moment kontrahiert und dieser Moment der
Wahrnehmung immer durch eine komplexe Vernetzung vergange-
ner Bilder, also Erinnerungsbilder mitkonstituiert ist.

»Die qualitative Heterogenitit unserer aufeinanderfolgenden Wahrnehmungen
des Universums beruht darauf, daf} jede dieser Wahrnehmungen sich bereits
iiber eine gewisse konkrete Dauer erstreckt, dafl in jeder das Gedichtnis eine
ungeheure Mannigfaltigkeit von Erschiitterungen so verdichtet hat, dass wir sie
alle auf einmal gegenwirtig haben, obgleich sie doch eine auf die andere fol-
gen.«3?

Das, was sich dort verdichtet und die Wahrnehmung aus der Vergan-
genheit heraus mitkonstituiert, das ist ein Bild der Vergangenheit,
welches, einst durch die Wahrnehmung entstanden, in die Vergan-
genheit — die Personlichkeit — eingegangen ist.

Methodisch geht es Bergson bei diesen Untersuchungen darum
zu zeigen, dass der Materie, hier in Form des Gehirns, nicht eindeutig
ein Geisteszustand zugeordnet werden kann. Vielmehr soll bewiesen
werden, dass der geistige Zustand von der Materie unabhingig ist.
Deshalb muss die Untersuchung auf das Gehirn als vermeintliches
»Substrat der Erkenntnis«® kommen. Sollte sich zeigen lassen, dass
das Gehirn, sein materieller Zustand und seine Vorginge, nicht mit
dem Gedichtnis und seinen Vernetzungen konstitutiv zusammen-
héngen, so miisste der Geist als eine unabhingige Realitit angenom-
men werden. Die Beziehung zwischen Gehirn und Gedéchtnis stellt
fiir Bergson also den paradigmatischen Fall der Beziehung zwischen
Korper und Geist dar, deren Klirung im Untertitel der Abhandlung
angekiindigt wird.

Der daraus resultierende Gang der Untersuchung ldsst Bergson
zu drei Thesen iiber das Gedéchtnis kommen.?* Die erste These lau-
tet: »Das Vergangene lebt in zwei Formen fort: erstens in motori-
schen Mechanismen, zweitens in unabhéngigen Erinnerungen.«?

2 MG, 58.
3 MG, 62.
3 Vgl. zum Folgenden MG, 66 ff.
% MG, 66.

37

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Eine Art des Gedichtnisses ist die Aufbewahrung reiner Vor-
stellungen, die ich wie Gemailde tiberschauen kann. Solche Erinne-
rungen sind Folge davon, dass ich stindig Tatsachen und Bilder regis-
triere. Sie sind immer vollstindig. Sie haben ihren definitiven Ort
und ihre Zeit und eine Erweiterung oder Vereinfachung ihrer kann
nicht geschehen, ohne dass sie verfélscht werden. So bilden sie meine
personliche Vergangenheit in Form von Erinnerungen.

Fiir die andere Art des Gedichtnisses ist dagegen die Wieder-
holung wesentlich. So wird zum Beispiel das Erlernen oder auch das
Wiedererinnern eines Gedichtes durch die Wiederholung seines ge-
samten Inhaltes vollzogen. Es handelt sich hierbei um die Formung
von Gewohnheiten, also eher um eine Tat bzw. eine Aktivitit als um
eine Vorstellung im Sinne der ersten Gedichtnisform. Mit jedem
Durchgang der Wiederholung wird die Erinnerung unpersonlicher,
mechanischer auf ihren Nutzen bezogen. Der Zusammenhang beider
Erinnerungsarten soll allerdings nicht so verstanden werden, dass die
erste Form der Erinnerung sich zur zweiten Form durch Wieder-
holung umwandelt. Es sind vielmehr die Bewegungen, die aus der
ersten Form hervorgehen, die sich die zweite Form nutzbar machen
und sie zu Gewohnheiten mechanisieren.? Bergsons zweite These
lautet demgemifS: »Das Wiedererkennen eines gegenwirtigen Ob-
jektes geschieht durch Bewegungen, wenn es vom Objekt ausgeht,
durch Vorstellungen, wenn es aus dem Subjekt hervorgeht.«¥

Die Gewohnheit, mit der wir mit den Objekten in der Welt um-
gehen, lisst Bewegungen und Wahrnehmungen verschmelzen. Dem
Wiedererkennen eines Objektes liegt das Bewusstsein einer werden-
den Bewegung in der Wahrnehmung eines Bildes, also in der Wahr-
nehmung der virtuellen Beziehung auf die Aktionen unseres Leibes,
zugrunde. Dieser Ubergang wird durch die dritte These dargestellt:

»Von den zeitlich angeordneten Erinnerungen vollzieht sich ein unmerklicher
Ubergang zu den Bewegungen, durch die sich, sei es in Ansitzen oder als Mog-
lichkeiten, die Erinnerungen in rdumliche Handlung umsetzen. Verletzungen
des Gehirns kénnen zwar diese Bewegungen aber nicht die Erinnerungen affi-
zieren.«38

In der Entwicklung einer Gewohnbheit gibt es einen Punkt, an dem die
Erinnerungen, die sich durch den ganzen Lauf der Entwicklung un-

% MG, 721.
% MG, 67.
3 MG, 671.

38

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

serer Personlichkeit ziehen, nur noch durch ganz bestimmte Haltun-
gen unseres Korpers hervorgerufen werden, die wiederum so banal
werden, dass sie bald auf jede Wahrnehmung zutreffen. Dann ldsst
sich kaum noch sagen, wo genau die Wahrnehmung aufhért und die
Erinnerung anfingt. Die Leistung der Wiederholung ist dabei nicht
die reine Reproduktion des Gleichen sondern sie

»[...] setzt mit jedem neuen Mal gebundene Bewegungen frei; sie lenkt jedes-
mal die Aufmerksamkeit des Korpers auf eine neue Einzelheit, die unbemerkt
geblieben war; sie macht, dass er einteilt und klassifiziert; sie unterstreicht ihm
das Wesentliche; sie sucht in der Gesamtbewegung Zug fiir Zug Linien auf, die
ihre innere Struktur bezeichnen. In diesem Sinne ist eine Bewegung erlernt,
sobald der Korper sie begriffen hat.«3?

Was hier mit Aufmerksamkeit gemeint ist, soll der Ausdruck fiir die
»Haltung des BewufStseins« sein. Die Aufgabe der Aufmerksamkeit
ist es, die Erinnerungsbilder in die gegenwirtige Wahrnehmung mit
einzubinden.

»Jede aufmerksame Wahrnehmung [...] setzt in Wahrheit eine Reflexion, im
etymologischen Sinne des Wortes, voraus, d.h. die Projektion eines aktiv ge-
schaffenen Bildes nach auflen, eines Bildes, das dem Gegenstand identisch oder
dhnlich ist und sich nach seinen Konturen formt.«*

Bergsons Theorie der Aufmerksamkeit stiitzt sich auf die Einsicht,
dass die Erkenntnis des Gegenstandes durch die Erinnerungsbilder
mitgeformt wird. Er spricht dabei von einem »Stromkreis«, dessen
Radius dem Maf3e der zur Verfiigung stehenden Bilder im Gedicht-
nis entspricht. Erkenne ich einen Gegenstand, so »hole ich aus«, um
die fiir mich niitzlichen Bilder mit ihm zu verbinden. Je weiter ich
aushole, desto mehr geben meine Erinnerungsbilder dem Gegen-
stand sein Recht in dem von meinem Gedichtnis so mitkonstituier-
ten Zusammenhang zu erscheinen. Mein Gedédchtnis gehorcht so
dem »stirkerem Streben des Intellekts nach Expansion«*, die die
Erkenntnis des Gegenstandes immer weiter aufzuhellen vermag. Jede
Ebene bzw. jede Ausweitung meines Erinnerungsradius enthalt
immer das ganze Gedichtnis, zieht seine Bilder aus einem immer
grofler werdenden Reservoir und strahlt sie dementsprechend auf
den Gegenstand zuriick, um ihn immer differenzierter in Betracht

¥ MG, 103.
0 MG, 94.
4 MG, 96.

39

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

zu bringen. So wird »nicht nur der wahrgenommene Gegenstand neu
geschaffen«, sondern es werden durch die Zusammenhinge immer
»tiefere Schichten der Wirklichkeit« erreicht.# Diese Bewegung der
Realisierung der Wirklichkeit muss als ein Geschehen verstanden
werden, das als Austausch zwischen mir und der Welt stattfindet. In
diesem Sinne bin ich in die Welt integriert bzw. engagiert, in der ich
bin, weil meine Wahrnehmung sie grundsdtzlich mitstiftet.

Die Bedeutung der Wiederholung im Gedéchtnis wird somit
umso klarer: Sie ist das Ausholen des Gedichtnisses, indem sie in
jedem Durchgang eine neue Dimension an Einzelheiten eréffnet, re-
flektiert und so sichert. Der Geist erlangt damit Eigenmichtigkeit
gegeniiber der Materie, denn aus der reinen Erinnerung heraus kom-
men die Bilder, die im Grad unserer Aufmerksamkeit unsere Er-
kenntnis mitformen und sich so immer weiter selbst konstituieren,
indem sie eine weitere mogliche Ausweitung des Erinnerungsradius
ermoglichen. In der Zusammenfassung bedeutet dies fiir Bergson:

»Wir unterscheiden drei Termini: die reine Erinnerung, das Erinnerungsbild
und die Wahrnehmung, deren keiner in der Wirklichkeit vereinzelt entsteht.
Die Wahrnehmung ist niemals blof ein Kontakt des Geistes mit dem gegebenen
Gegenstand; sie ist immer von Erinnerungsbildern durchsetzt, welche sie ver-
vollstindigen, indem sie sie erkliren. Das Erinnerungsbild wiederum partizi-
piert an der >reinen Erinnerungs, welche es zu materialisieren beginnt, und an
der Wahrnehmung, in welche es sich inkarnieren will: unter diesem letzten
Gesichtspunkt konnte man es als eine beginnende Wahrnehmung bezeichnen.
Und endlich manifestiert sich die von Rechts wegen zweifellos unabhingige
reine Erinnerung in der Regel nur in dem farbigen und lebendigen Bilde, durch
welches sie zur Offenbarung kommt.«*

Die hier genannten Termini bilden natiirlich nur zusammen den
Wahrnehmungsprozess. Sie gehen fliefSend ineinander iiber und bil-
den eine geistige Bewegung, die dann als Wahrnehmung bezeichnet
wird.

Die Erinnerung bleibt virtuell, solange sie nicht zum aktuellen
Erinnerungsbild gemacht wird. Damit die Bedeutung der Erinnerung
vollstindig erfasst werden kann, muss die Rolle der Gegenwart, die
bis zu diesem Punkt nur als Kontraktion der Zeit im Moment der
Wahrnehmung, angenommen wurde, genau geklirt werden, um die

2 Vgl. MG, 97.
8 MG, 127.

40

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Bedeutung des Gedichtnisses und seine Dimensionen genauer he-
rauszustellen.

Die Gegenwart, die wir normalerweise als die Zeitdimension
zwischen der Vergangenheit und der Zukunft denken, gibt es fiir
Bergson nicht. Sie muss, so Bergson, als eine Bewegung aufgefasst
werden, die gleichzeitig das Erinnern der Vergangenheit und dabei
die Bestimmung der Zukunft darstellt. Dadurch dass die Vergangen-
heit im Bewusstsein wesentlich Empfindung ist, und die Zukunft sich
wesentlich in ihrer unmittelbaren Determination als meine Tatigkeit
oder Bewegung zeigt, charakterisiert Bergson die Gegenwart als sen-
sorisch-motorisch. Was wir den bzw. unseren gegenwirtigen Zustand
nennen, ist fir Bergson nur ein Ausschnitt aus meinem Selbstvoll-
zug, aus der Bewegung, die von meiner mir eigenen Bewusstseins-
dauer durchzogen ist.

»[E]r stellt also den aktuellen Zustand meines Werdens dar, was in meiner Dau-
er gerade in der Bildung begriffen ist. Allgemeiner gesagt, in dieser Kontinuitit
des Werdens, welche die Wirklichkeit selbst ist, wird der gegenwirtige Augen-
blick durch den quasi momentanen Schnitt gebildet, den unsere Wahrnehmung
in die im Ablauf begriffene Masse vollzieht, und was wir die materielle Welt
nennen, das ist gerade dieser Schnitt: unser Kérper nimmt ihr Zentrum ein; er
ist von dieser materiellen Welt der Teil, dessen Ablauf wir direkt fiihlen; in
seiner Aktualitit besteht die Aktualitiit unserer Gegenwart.«*

Grundsitzlich auf die Tatigkeit ausgelegt, entnimmt unser Bewusst-
sein die Bilder aus unserer Vergangenheit, die es zur Empfindung
machen kann, um diese Bilder in seine Haltung gegeniiber der Situa-
tion und in Angesicht der Niitzlichkeit dieses Bildes fiir die zukiinf-
tige Tatigkeit zu beanspruchen. Sobald ich meine Vergangenheit zu
einem Bild mache, verschmilzt sie vollstindig mit der Gegenwart
und aus der reinen Erinnerung wird eine aktuelle Erinnerung.* Da-
mit ist das Gedichtnis nicht, wie allgemein angenommen, ein Zu-
riickschreiten aus der Gegenwart in die Vergangenheit, sondern der
Erinnerungsprozess beginnt vielmehr in der Vergangenheit bei der
reinen Erinnerung. Sie ist der virtuelle Zustand, den der Erinne-
rungsprozess in die Aktualitit der Gegenwart bringt, sprich in seine
Wirksamkeit auflerhalb unseres Korpers.

Der Korper iibernimmt die entscheidende Rolle innerhalb unse-
res bewussten Lebens. Das Bewusstsein, das ich von meinem Korper

# MG, 133.
5 Vgl. MG, 135.

41

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

habe, ist das, was ich »Gegenwart« nenne. Als mein Tatigkeitszen-
trum stellt er den aktuellen Zustand meines Werdens dar und ist
mein Anhaltspunkt, an dem ich die Gegenwart tiberhaupt erst als
solche empfinde. Aus seinem sensorisch-motorischen Charakter he-
raus ist meine Gegenwart grundsitzlich eine auf die Zukunft aus-
gerichtete Vergangenheit, eine bevorstehende Titigkeit, die ihre Be-
wandtnis aus der Erinnerung schépft. Der Kérper kann deshalb nicht
als Behilter von Bildern fungieren, weil er zum einen selbst Bild ist,
und des Weiteren, weil er dadurch selbst immer im Werden, immer
ein Ausschnitt des Werdens und in den Bildern ist. Die ausgezeich-
nete Aufgabe des Korpers ist, »[d]as Gedachtnis auf die Wirklichkeit
zu richten und es mit der Gegenwart in Verbindung zu setzen, dieses
Gedachtnis [wird so] selbst als absolut unabhingig von der Materie
betrachtet«.*

»So besteht unsere Wahrnehmung, so momentan sie sein mag, aus einer unteil-
baren Menge erinnerter Elemente, und in Wahrheit ist jede Wahrnehmung
schon Gedéchtnis. Praktisch nehmen wir nur die Vergangenheit wahr, die reine
Gegenwart ist das unfafSbare Fortschreiten der Vergangenheit, die an der Zu-
kunft nagt.«¥

Fiir Bergson gibt es also zwei Ebenen des Gedichtnisses, die zusam-
men den Prozess der Erinnerung konstituieren. Zum einen ist der
Korper durch seine sensorisch-motorischen Gewohnheiten die Inkar-
nation eines momentanen Gedichtnisses, das zum anderen auf ein
Gedachtnis rekurriert, das sich durch Erinnerungsbilder aus der rei-
nen Erinnerung speist. In der Dimension der reinen Erinnerungen
finden wir uns selbst in verschiedensten Phasen unseres seelischen
Lebens. Diese verschiedenen Bereiche unserer reinen Erinnerungen
zeichnen endlose Wiederholungen unserer selbst auf, in denen wir
uns immer weiter verlieren konnen. Nur in dem Punkt, in dem sich
die Dimensionen der reinen Erinnerung konkretisieren und mit den
sensorisch-motorischen Mechanismen des gegenwirtigen Korpers in
eins gehen, sind wir vollig auf die Realitit konzentriert. Das »norma-
le Ich« findet sich immer zwischen diesen Versteinerungen seines
Lebensprozesses. Es ist weder jemals ganz in der reinen Erinnerung
verloren, noch ist es je ganz in der Realitit verankert, ohne sein Wer-
den zu verlassen.*

% MG, 174.
7 MG, 145.
# Vgl. das Kegeldiagramm MG, 147 und seine Erweiterung auf 158.

42

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

Dies ist, wie Deleuze in seiner Interpretation dieses Erinne-
rungsschemas betont*’, keine Psychologie des Erinnerns, sondern
die Beschreibung einer fundamentaleren ontologischen Bewegung.
Die Bilder, die in der reinen Erinnerung als virtuelle Bilder existie-
ren, die sich als solche allerdings erst durch ihre Aktualisierung zei-
gen, sind fiir Bergson, wegen ihres gegenwirtigen Unnutzens, unbe-
deutsam. Er legt sie deshalb ab in dem, was er das Unbewusste
nennt.”® Fiir Deleuze bedeutet das, dass Bergson mit dem Unbe-
wusstsein auf eine ontologische Dimension des Seins an sich zurtick-
greifen will, von der aus sich die Erinnerung in Bildern manifestieren
kann. Der Erinnerungsvorgang, also der Vorgang, in dem wir uns
erinnern wollen, ist fiir Deleuze ein »Sprung in die Ontologie«. Das
Virtuelle wird mit dem Ontologischen, das Aktuelle mit dem Psycho-
logischen gleichgesetzt. Reichen wir also zuriick in unsere Erinne-
rung, versuchen wir ein Erinnerungsbild zu konstituieren, das sich
in unserer Gegenwart einpassen kann, so greifen wir in das Sein an
sich, um es schon durch und in diesem Sprung in ein seiendes, niitz-
liches Erinnerungsbild zu verwandeln. Die Erinnerung wird Aus-
druck unseres Bezugs zum Sein. Im Sein selbst findet das psycho-
logische Bewusstsein seine »ontologischen Existenzbedingungen«°!
und kommt durch ein Zusammenspiel von Aufruf zur Erinnerung
und Abruf bzw. Evokation des Erinnerungsbildes zustande:

»Der Aufruf der Erinnerung ist jener Sprung, durch den ich mich ins Virtuelle,
in die Vergangenheit versetze; in eine gewisse Region der Vergangenheit, auf
diesem oder jenem Niveau der Kontraktion. Wir halten diesen Aufruf fiir einen
Ausdruck der eigentlichen ontologischen Dimension des Menschen, genauer:
des Gedichtnisses. [...] Erst dann, wenn wir uns auf eine bestimmte Ebene, auf
der die Erinnerungen liegen, versetzt haben, dann — und nur dann — beginnen
sie sich zu aktualisieren. [...] Sie werden zu Erinnerungsbildern, die »abge-
rufen« werden kénnen.«>

In Bezug auf das Wiedererkennen von Sprache und die damit ver-
bundene Erinnerung, spricht Deleuze von einer »Transzendenz des
Sinns«, die charakteristisch ist fiir jeglichen Erinnerungsvorgang.

# Vgl. Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 3. Kapitel: »Das Gedichtnis als
virtuelle Koexistenz«, 69—94.

% Der Begriff des Unbewussten bei Bergson unterscheidet sich fundamental von dem
Freuds. Es handelt sich bei Bergson um wirklich passive, nicht um verdeckt aktive Kom-
ponenten des Bewusstseins.

51 Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 83.

52 Ebd., 83f.

43

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Der Sinn dessen, was ich durch die Erinnerung wahrzunehmen im-
stande bin, wird im selben Erinnerungsprozess durch den Sprung in
die ontologische Sphire tiberschritten, indem ich ihn erst durch das
Erinnerungsbild finde, das ich wenngleich schon gefunden hatte.
»[JJede Gegenwart verweist auf sich als Vergangenheit«3 und ist
mit der Zukunft koexistent, insofern sie sich gegenseitig bedingen.
Der Grund fiir diese Struktur liegt in der wesenhaften Bewegung
insbesondere des bewussten Lebens.

Diese ontologische Deutung des Erinnerungsprozesses schildert
in treffender Weise die Tiefe, mit der die Theorie Bergsons arbeitet,
und erklirt, wie die Beziehung zwischen reiner Erinnerung und Er-
innerungsbild zu denken ist. Das Unbewusste als Ort der rein form-
haften Erinnerungen, deren Form allerdings gleichzeitig immer be-
ginnt Inhalt und Sinn anzunehmen, sobald das Bewusstsein seine
dufSerlichen Zwecke nicht mehr ohne es bewerkstelligen kann, und
zugleich die Abhingigkeit und Vernetzung des sensorisch-motori-
schen Komplexes »Korper« mit den fiir seine Handlung notwendigen
geistigen Prozessen, bedeutet fiir Bergson den Spalt zwischen Korper
und Geist tiberbriickt zu haben.

Eben diese Verbindung als Prozess, oder, um die bergsonsche
Terminologie zu verwenden, als Bewegung, macht die Bedeutung
des Gedichtnisses aus. »Translation« und »Rotation« sind dabei die
beiden bedeutenden Einzelbewegungen:

»[...] jedes vollstindige Gedéchtnis antwortet dem Anruf eines gegenwirtigen
Zustandes mit zwei gleichzeitigen Bewegungen, einer der Translation, mit der
es entschlossen der Erfahrung entgegengeht und sich in Hinblick auf die Hand-
lung mehr oder minder zusammenzieht, ohne sich zu teilen, und einer anderen
der Rotation um sich selbst, durch welche es sich auf die momentane Lage hin-
orientiert, um ihr die niitzlichste Seite zuzuwenden.«5

Noch einmal: »Ich erinnere mich« — das bedeutet, dass sich das Reich
der reinen Erinnerung durch eine Bewegung, die Bergson Translation
nennt, in seiner unendlichen Ausdehnung so kontrahiert, dass es in
dem, wofiir ich meine Erinnerung in der vermeintlichen Gegenwart
brauche, zusammenkommen kann. Das heif3t, es schrinkt sich ein,
insofern es seine unendliche Ausdehnung im seelischen Leben so zu-
sammenzieht, dass es »meine Vergangenheit« als den fiir die bevor-

5 Ebd., 79.

5 MG, 165.

44

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Materie und Geist

stehenden Zwecke notwendigen Hintergrund bildet. Die so kontra-
hierte Vergangenheit verschmilzt mit meiner Gegenwart, indem sie
durch die Rotation Erinnerungsbilder aus der reinen Erinnerung ex-
trapoliert und sie als solche in die »gegenwirtige« Situation niitzlich
einflechtet. Ein dynamisches Korperverhalten bringt diese beiden
Bewegungen in Einklang miteinander, um letztendlich zu gewéhr-
leisten, dass eine Korperbewegung die Erinnerung zur Erfiillung
ihres Zwecks fiihrt, der durch mechanisches Kérperverhalten reali-
siert wird.

Was nun durch diese Bewegungen zur Gegenwart geworden ist,
ist schon wieder Vergangenheit. Im Ganzen wird eine Vergangenheit
zur Gegenwart, die sich in diesem Werden notwendig zu ihrer eige-
nen Vergangenheit im Jetzt macht, da sie mit der sie konstituieren-
den Vergangenheit immer schon verschmilzt. Genau genommen
heif3t das, dass der Prozess der Wahrnehmung als » Anlaf$ zur Erin-
nerung« durch die Aktualisierung des Virtuellen in der reinen Erin-
nerung die Wirklichkeit gestaltet, indem er sie in Zusammenhinge
setzt, die er aus der Vergangenheit nimmt. Wahrnehmung bezeich-
net also einen Prozess, in dem sich sowohl die Perspektive auf die
Wirklichkeit, als auch die auf die Vergangenheit erst entscheidend
formen. Das, was im Allgemeinen als Situation bezeichnet wird,
und das im weiteren Verlauf dieser Untersuchung weiter in den Fo-
kus kommen muss, hat seine Bedeutung also nicht streng genommen
als Gegenwart der Welt, sondern als Wahrnehmungspunkt, an dem
sich meine Vergangenheit, meine Gegenwart und meine Zukunft auf
einen Nutzen zuspitzen, der dieses Jetzt erst als Situation auslost.
Durch die Wahrnehmung — so kénnte man vor diesem Hintergrund
sagen — engagiert sich der Mensch in die Situation. Vorher fehlt jeg-
licher Sinn.

Durch die Beschreibungen des Aktualisierungsprozesses stofst
man in der Lektiire Bergsons also schon auf die in seiner Philosophie
prominente Eigendynamik des Lebens. Die erinnernde Wahrneh-
mung spielt in der Form ihrer Lebendigkeit die Rolle eines Schnitt-
punktes zwischen Materie und Gedéchtnis und damit zwischen mir
und der Welt. Durch das mich formende und durch mich geformte
Leben bin ich mit der Welt verbunden. Eben darin findet sich das, was
im Mittelpunkt der vorliegenden Untersuchung steht: Die Situation

55 Vgl. Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 92f.,, der Letzteres zum konstitu-
tiven fiinften Merkmal jeder gelungenen Aktualisierung macht.

45

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

und die in ihr stattfindende Uberbriickung der Distanz zwischen mir
und der Welt ist das, was als Engagement des Menschen in die Welt
bezeichnet wird.

Diese herausragende Rolle der Vergangenheit fiir unser Seelen-
leben wird durch ihre Virtualitit gekennzeichnet, die einer Aktuali-
tat der Gegenwart gegeniibersteht.’ Die Gegenwart verliert dabei
ihren Gehalt und Inhalt. Es bleibt allerdings die Frage, inwiefern
Bergson gerade von seinem philosophischen Ausgangspunkt her die
Zukunft vielleicht zu Unrecht aus dem Spiel ldsst. Die Ausrichtung
des Korpers auf Handlung und die Auswahl der Erinnerungsbilder
nach Nutzen fiir die Handlung verweisen doch ohne Zweifel auf Zu-
kiinftiges. Bergson beraubt hier die Intentionalitit einer Handlung
ihrer eigenen Zeitdimension.5

Was diese Untersuchungen aber en detail zeigen, ist der genaue
Vorgang, den Bergson schon in Zeit und Freiheit thematisierte. Sie
zeigen, wie genau die in unserem Geist angesiedelte Dauer sich jeg-
licher Festlegung entzieht und sich in Prozessen bzw. Bewegungen
als Geflecht von wiederum verschiedenen konstitutiven Bewegungen
der Materie (Gehirn, Korper) mit dem Geist (Gedéchtnis, Erinne-
rung) manifestiert. Zwar wird eine Aufschliisselung der einzelnen
Aspekte dargestellt, doch die Gesamtbetrachtung wird durch den
fundamentalen Bewegungscharakter des Geistes immer wieder in
Frage gestellt. Die Bewegung des Geistes, will man sie in Worte fas-
sen, ist notwendig unvollstindig, weil sie somit eine angehaltene Be-
wegung ist. Es gibt nur eine einzige Methode, mit der man die Bewe-
gung selbst in den Blick bekommen kann: die Intuition.

56 MG, 139. Vrhunc erkennt vier verschiedene, koexistente Modi der Vergangenheit bei
Bergson: die Erinnerung des Gegenwiirtigen in der Gegenwart, die Erinnerung, die Ver-
gangenheitsschichten, die eine Lebensperiode darstellen und die aktualisierten Erinne-
rungsbilder. Auf eine genaue Kritik dieser Interpretation kann an dieser Stelle nicht
eingegangen werden. Es sollte allerdings bedacht werden, dass die Abgrenzung dieser
einzelnen Modi voneinander sehr schwierig ist. Das bezieht sich insbesondere auf die
Abgrenzung des letzten Modus, der aktualisierten Bilder, zum ersten als der Erinnerung
des Gegenwirtigen. Vrhunc selbst betont gerade diesen Zusammenhang der konstituti-
ven Bedeutung beider fiir einander in anderen Zusammenhingen. Eine Unterscheidung
dieser Modi wird aber dem konstitutiven Zirkel zwischen Erinnerungsleistung und Rea-
litaitswahrnehmung nicht gerecht. Auch die Betonung ihrer Koexistenz leistet nicht
genug. Vgl. Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 240-243.

57 Vgl. hierzu auch Vrhunc, die Bergsons Einseitigkeit in Bezug auf die Vergangenheit
ebenfalls als einen der grofiten Schwachpunkte seiner Theorie der Wahrnehmung er-
kennt. Vgl. ebd., 269 ff.

46

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Intuition
3. Die Intuition

Die Intuition ist systematisch notwendig, soll die Philosophie Berg-
sons ihr Recht behalten. Es muss fiir Bergson moglich sein, die Be-
wegungen des Lebens, die Dauer, den Geist zu erkennen, ohne sich
einer Homogenitit hinzugeben, die deren Erkenntnis zerstiickeln
wiirde.

»Die Intuition, von der wir sprechen, bezieht sich also vor allem auf die innere
Dauer. Sie erfafit eine Aufeinanderfolge, die keine Nebeneinanderstellung ist,
ein Wachstum von innen her, die ununterbrochene Verlingerung der Vergan-
genheit in eine Gegenwart hinein, die ihrerseits in die Zukunft eingreift. Es ist
die direkte Schau des Geistes durch den Geist.«

Die Intuition ist direkt, d. h. unmittelbar. Sie ist die Verbindung des
Geistes mit der Dauer, mit seiner eigenen Bewegung. Die Wirklich-
keit ist, ganz gemif den Ausfithrungen aus Zeit und Freiheit und
Materie und Gediichtnis, eine wirkliche Verinderung. Wissenschaft-
liche Erkenntnis, die Ergebnisse im Raum festhilt, ist demgemass
nicht fahig, diese Wirklichkeit zu erfassen.”® Nur die Intuition als
»Berithrung« oder sogar »Koinzidenz« des Bewusstseins mit der sich
bewegenden Wirklichkeit — als »Denken in der Dauer« —, 16st sich
von den Momentaufnahmen, die uns eine homogene Wirklichkeit
suggerieren.

Um diese Definitionen richtig verstehen zu konnen, ist es not-
wendig, die Intuition in Abgrenzung zum Instinkt und zum Intellekt
zu betrachten. Bergson selbst gibt in Schopferische Entwicklung eine
Darstellung des Instinkts und des Intellekts und zeigt in Abgrenzung
zum letzteren die herausragende Funktion der Intuition auf. Instinkt
und Intellekt gleichen sich danach urspriinglich darin, dass sie die
Vermégen sind, durch die Nutzen und Zweck in der Welt erkannt
und fiir den Menschen brauchbar gemacht werden: »[...] vollendeter
Instinkt ist das Vermogen der Anwendung, ja des Aufbaus organi-
scher Werkzeuge, vollendeter Intellekt das Vermogen der Verfer-
tigung und Beniitzung anorganischer Werkzeuge.«%

Wihrend es der Gang der Natur ist, ganz von selbst die Auf-
gaben ihrer Verwirklichung durch die Ausbildung und Nutzung der
ihr zur Verfiigung stehenden Mittel zu verwirklichen, ist es der In-

58 DSW, 44.
% Vgl. DSW, 46£.
€ Schopferische Entwicklung. [SchE] Ziirich: Coron-Verlag, 1967, 163.

47

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

tellekt, der durch eine Anstrengung zwar das Gleiche zu tun vermag,
es allerdings auf einer anderen Ebene verwirklichen kann. Der Intel-
lekt weif3 seine Ziele durch Nutzbarmachung anderer Werkzeuge als
die der Natur zu verwirklichen, denn er weif3 die Formen und Struk-
turen zu erkennen, die die Natur hat, wihrend der Instinkt auf den
Stoff der Natur allein geht. Fiir Bergson bedeutet das, dass beide
»zwei divergierende, aber gleich gladnzende Losungen ein und dessel-
ben Problems«¢! darstellen, nimlich des Problems der Bewiltigung
der Aufgaben des Handelns in der Welt, die {iber Mittel ihren Zweck
erfiillen. Die Natur ist somit die Verwirklichung ihres Zwecks mit
den ihr zur Verfiigung stehenden Mitteln des Organischen. Der
menschliche Intellekt aber ist durch Reflexion in der Lage Anorgani-
sches als Mittel zum Zweck herzustellen, zu benutzen und damit die
ihm gestellten Aufgaben zu meistern. Der Intellekt weifs Beziehun-
gen zu denken, die dem Instinkt verborgen bleiben. Er macht aus
dem Menschen jenen homo faber, der sich der Natur gegeniiberstel-
len kann. Dennoch ist dem Intellekt keine Vormacht gegeniiber dem
Instinkt einzurdumen, denn beide sind als angeborene Fihigkeiten
nur zwei verschiedene Weisen der Bewiltigung lebensdefinierender
Aufgaben. Und Bergson betont ausdriicklich, dass der Intellekt nicht
die Vormachtstellung hat, die ihm im Allgemeinen gegeniiber dem
Instinkt gegeben wird: »Es gibt Dinge, die einzig der Intellekt zu
suchen vermag, die er jedoch aus sich heraus niemals finden wird.
Diese Dinge finden konnte nur der Instinkt; er aber wird sie niemals
suchen.«®

Der Unterschied beider bezieht sich in erster Linie auf ihre He-
rangehensweise an die Welt, deren Ergebnisse im Falle des Intellekts
»etwas Gedachtes und Bewufites«, im Falle des Instinkts »etwas sich
Abspielendes und UnbewufStes« sind.

Die Intuition stellt nun eine Weise des Weltzugangs dar, die sich
von den beiden genannten Weisen unterscheidet. Sie ist der »uninte-
ressierte, der seiner selbst bewusst gewordene Instinkt«, der »ins In-
nere des Lebens«% fiihrt. Die Intuition ist eine Art mittlerer und
auch vermittelnder Weg zwischen den Welten der Homogenitéit und

61 SchE, 165.
6 SchE, 173.
6 Vgl. SchE, 167.
¢ SchE, 194.

48

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Intuition

der Heterogenitit. Sie ermoglicht es dem Geist, tiber seine Bewegun-
gen in seiner ihm ganz spezifischen Weise zu reflektieren.

Im Laufe der Entwicklung der Natur bzw. des Lebens des Men-
schen hat sich der Intellekt als eine vorrangige Macht herausgestellt
und den Instinkt wie die Intuition iiberholt. Es ist der Intellekt, der
das menschliche Leben vorrangig lenkt. Die Wissenschaften ver-
suchen das Leben in Konzepten und Worten zu erfassen, doch eine
vollstandige Erkenntnis wiirden sie nur durch die Intuition erlangen.
Sie ist, nach Bergson, der Weg, der es dem Menschen ermdoglicht, das,
was ihm durch den Intellekt auf der Seite des Instinkts verborgen
bleibt, zu erkennen und sich zu Nutze zu machen. »In der Mensch-
heit aber, an der wir teilhaben, ist tatsichlich die Intuition dem Intel-
lekt fast vollstindig geopfert worden«®5, und deshalb ist es die Auf-
gabe der Philosophie ihre Stirke gegeniiber dem Verstand wieder zu
beweisen, indem sie als Metaphysik ihre Wahrheit unter Beweis
stellt.

»Dieser entschwindenden, dieser ihren Gegenstand nur je und je beleuchtenden
Intuitionen muf3 die Philosophie sich bemichtigen; einmal um sie festzuhalten,
zum anderen um sie zu weiten und in eins zu versdhnen. Je weiter aber die
Philosophie in diesem Werke fortschreitet, um so klarer erkennt sie, dass die
Intuition der Geist selbst, ja in gewissem Sinne das Leben selbst ist: wihrend
sich der Intellekt in Nachahmung des in die Materie erzeugenden Prozesses von
ihm abschniirt. Damit wird Einheit des geistigen Lebens sichtbar. Erkannt aber
wird sie nur, wenn man in die Intuition eingeht, um von ihr zum Intellekt vor-
zuschreiten; denn vom Intellekt zur Intuition wird man niemals gelangen.«%6

Ausgangspunkt jeglicher Wissenschaft (bzw. Philosophie) muss also
der Intellekt sein, denn nur von ihm aus kann man sich der Intuition
nihern und das Leben selbst zum Gegenstand einer Untersuchung
machen. Sich zu nihern ist dabei die einzig mogliche Weise der Er-
kenntnis, denn selbst die Sprache ist Ausdruck des Intellekts und
kann der Erkenntnis der Intuition nicht gerecht werden. Wollte man
also Bergson vorwerfen, das Reden iiber die Intuition sei per defini-
tionem nicht moglich, so wiirde man offene Tiiren einrennen:

»Die Intuition wird sich iibrigens nur durch die Intelligenz mitteilen kénnen.
Sie ist mehr als Idee; sie wird sich jedoch, um sich mitzuteilen, der Idee bedie-
nen. Wenigstens wird sie sich vorzugsweise den konkreten Ideen zuwenden, die

6 SchE, 272.

6 Ebd.

49

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

noch einen Anflug von Bildhaftigkeit besitzen. Vergleiche und Metaphern wer-
den hier das suggerieren, was man nicht wird ausdriicken kénnen.«¢

So ist die Intuition mehr als ein Gefiihl, denn sie ist Gewissheit in-
nerhalb der Dauer des Lebens und mehr als Erkennen, denn sie ist
auch das Erkennen des Nicht-Erkannten. Die Intuition ist der Zugang
des Intellekts zur Sphire des Lebens, die seinen eigenen Mitteln zum
groflen Teil verschlossen bleibt. Sie zeigt der Philosophie die Mog-
lichkeit auf, in der Wissenschaft etwas vergessen zu haben, dessen
Bewandtnis sich durch ihre Abwesenheit aufzeigt.

Zur Erkenntnis der Notwendigkeit einer solchen Methode
kommt Bergson unweigerlich durch die Feststellung der Bewegung
im Geist. In Materie und Gedichtnis sieht er keinen anderen Weg
auf die Wahrnehmung geniigend eingehen zu konnen, als durch die
intuitive Methode:

»Man konnte die Erfahrung an ihrer Quelle aufsuchen, oder vielmehr oberhalb
jener entscheidenden Biegung, wo sie von ihrem urspriinglichen Wege in der
Richtung auf unseren Nutzen hin abweicht und im eigentlichen Sinne die
menschliche Erfahrung wird. [...] Unsere Erkenntnis der Dinge wire alsdann
nicht mehr relativ hinsichtlich der fundamentalen Struktur unseres Geistes,
sondern nur hinsichtlich seiner oberflichlichen und erworbenen Gewohnheiten
und der zufilligen Form, welche ihn durch unsere kérperlichen Funktionen und
unsere niederen Bediirfnisse gegeben wurde. Die Relativitit der Erkenntnis wi-
re demnach keine endgiiltige. «5

Die Intuition stellt damit den methodischen Kernpunkt der bergson-
schen Philosophie dar. Zugleich Methode und Gegenstand seiner Phi-
losophie, legt sie offen, wie der menschliche Geist einzig an Erkennt-
nis iiber sich selbst und iiber die Natur des Lebens kommen kann. In
der Intuition wird, wie die Beschreibung der Wahrnehmungszusam-
menhénge zeigte, der Dualismus zwischen Erkennendem und Er-
kanntem zugunsten einer einheitlichen Bewegung des Geistes iiber-
stiegen. Dieser Uberstieg ist genau der Prozess der Intuition, die sich
inmitten des Lebens befindet und ihm sein Recht auf das Erkannt-
werden nicht erst gibt, sondern sich in Gegenseitigkeit mit ihm im
Prozess des Erkennens zeugt. Die Intuition ist da, wenn der Intellekt
sich zu sehr auf sich selbst stiitzt, d. h. wenn er seine Gewissheit aus
seinen eigenen Ergebnissen schopft ohne sich der Bewegung des Le-

o7 DSW, 58.

% MG, 180f.

50

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

bens zu erinnern. Sie ist die metaphysische Methode, die sich einer
(natur-)wissenschaftlichen Herangehensweise nicht als Alternative,
sondern als unterstiitzende, vielleicht auch ermahnende Methode
zur Seite stellt. Bergsons Philosophie will daran erinnern, dass es
eine Herangehensweise an die Welt gibt, deren Anfangspunkt im
Hinabstieg ins eigenste Innere liegt, wo wir den Ausgang finden, die
Oberfliche zu begreifen.

»Mit Methoden, die bestimmt sind, das absolut Fertige zu erfassen, vermag sie
[~ die Wissenschaft —, M. G.] im allgemeinen nicht in das einzudringen, was
erst wird, vermag sie nicht der Bewegung zu folgen, das Wesen zu erfassen,
das das Leben der Dinge ist. Diese letzte Aufgabe gehort zur Philosophie.«®

Die Unmittelbarkeit der Intuition macht es der Philosophie méoglich,
auf das zu reflektieren, was das Leben ausmacht. Dieser Zugang er-
offnet gleichzeitig die Moglichkeit auf den Umgang des Menschen in
der Welt zu »reflektieren«, der sich dadurch zu erkennen gibt, dass
der Mensch durch sein Leben, d.h. seine ihm eigenste Bewegung, an
etwas teilhat, das ihn stetig dazu bringt, zu handeln bzw. die Bewe-
gungen des Lebens fortzufiihren. Die Intuition ist somit ebenso eine
herausragende Methode, um auf die Tatsache zu schlieflen, dass es
eine »Integration« bzw. ein Engagement des Menschen in weltliche
bzw. »lebendige« Zusammenhinge gibt.

4. Der praktische Geist

Die Trennung zwischen innerer Bewusstseinswelt und dufSerer Er-
scheinungswelt ist die zwischen einer Welt, die sich grundsiatzlich
einer wissenschaftlichen Beschreibung anhand von Gesetzen ent-
zieht, und der Welt, in der die Verrdumlichung der Dauer es uns
ermoglicht, feste Anhaltspunkte in wissenschaftliche Gesetze zu bin-
den. Der schirfste Ausdruck dieses Gegensatzes ist der Gebrauch der
Sprache, die sich auf die erste Sphire »qualitativer Veranderungen«
nicht anwenden lisst, die — so Bergson — sogar in ihrem Gebrauch
schon ein Anhalten des Flusses der inneren Zeit ist. Jedes Wort ist
die Konkretion eines Unkonkretisierbaren:

»Ein Gefiihl, eine Vorstellung schlieflt eine unbegrenzte Pluralitit von Be-
wusstseinstatsachen in sich ein; diese Pluralitit wird aber nur vermittelst einer

© DSW, 145.

51

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Art von Entfaltung in jenes homogene Medium zur Erscheinung gelangen, das
einige Dauer nennen, das aber in Wirklichkeit Raum ist. Wir gewahren dann
einander duflerliche Termini, und diese Termini werden nicht mehr die Be-
wufltseinstatsachen als solche sein, sondern ihre Symbole oder, genauer gespro-
chen, die Worte, die sie ausdriicken.«”°

Dass die Sprache nicht fahig ist, unsere Bewusstseinsinhalte vollstin-
dig wiederzugeben, ist fiir Bergson keine neue Entdeckung. Seine
Philosophie geht allerdings insofern tiefer an dieses Problem heran,
als er die Begriindung fiir dieses Defizit des Ausdrucks darin sieht,
dass wir keine andere Méglichkeit haben als uns mittels der Sprache
in Simultaneititen zu versetzen, die es uns ermoglichen die homoge-
ne Realitit des AufSen, die wir immer ganz klar begreifen, in Unter-
scheidungen zu kategorisieren, Zahlen zu nutzen, Abstraktionen zu
vollziehen, kurz, zu sprechen.” »[D]er Gedanke bleibt inkommensu-
rabel mit der Sprache«.”? Daher ist das Bewusstsein unweigerlich
darauf angewiesen, Symbole zu verwenden??, die ihm die ungeteilte
und undifferenzierte Dauer fassbar machen. Es kann gar nicht an-
ders, will es etwas als seinen Inhalt denken.

»Das BewufStsein steht im Zwange eines unersittlichen Unterscheidungs-
bediirfnisses und substituiert der Wirklichkeit ihr Symbol oder apperzipiert
die Wirklichkeit nur durch das Symbol. Da das auf solche Weise durch Refrak-
tion entstandene und dadurch in Teilstiicke zerkleinerte Ich sich fiir die Bediirf-
nisse des sozialen Lebens im allgemeinen und der Sprache im besondern unend-
lich besser eignet, zeigt das Bewusstsein dieses Ich vor und verliert so das
fundamentale Ich allméhlich aus dem Auge.«™

Dieser Gedanke aus Zeit und Freiheit wird durch Bergson noch er-
weitert. Er erkennt namlich, dass die Sprache immer auch eine Off-
nung hat, dass sie mehr sagt als das Wort, das sie benutzt. Der Aus-
druck in der homogenen bewegungslosen Welt ist immer ein
Ausdruck, der zwei Seiten hat: genau wie das Denken ist er zum
einen darauf angewiesen, das Starre bzw. die Form mitzuteilen, die
einer Konvention geniigen und so eigentliche Kommunikation ge-
wihrleisten, und zum anderen driickt die Sprache immer auch das
Unausdriickbare mit sich aus und zwar das, was das Wort zwangs-

=

ZF, 123.
7t Vgl. ZF, 75.

7 ZF 124.

7 Vgl. DSW, 58.
7 ZF, 97.

52

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

weise nicht mitliefern kann: die Bedeutung. Eine Philosophie, der die
Sprache geniigt,

»[...] wird das Wirkliche aus bestimmten umgrenzten Formen, das heifit unver-
dnderlichen Elementen einerseits und einem Prinzip der Bewegtheit anderseits,
zusammensetzen, das — als Verneinung der Form — seiner Voraussetzung nach
jeder Bestimmtheit entgeht und die blofSe Unbestimmtheit ist.«7>

Bergson versteht die pragmatische Notwendigkeit bzw. den Vorrang
der raumlichen Symbolwelt vor der Welt des Bewusstseins als We-
sen der menschlichen Bewusstseinsarbeit. Es wird klar, dass daraus
folgt, dass das Ich sich auch in eine solche Spaltung begibt, denn es
erkennt sich selbst als ein Symbol dessen, was es im Fluss der Dauer
ist. Erkenntnisse iiber die eigene und erst recht iiber fremde Be-
wusstseinsvorginge sind von vorneherein zur Ungenauigkeit und
sogar zum Ungeniigen verurteilt, nutzt man doch unweigerlich Kon-
zepte zur Beschreibung, die aus einer homogenen Fassung der Rea-
litdt stammen, die das Bewusstsein nach Bergson nicht ist. Das In-
strument der Intuition soll hier, zumindest fiir die Selbsterkenntnis,
Abhilfe schaffen.

Unser Denken, d. h. das Denken, das urspriinglich aus der Dauer
heraus als eine Unmittelbarkeit zu begreifen ist, ist notwendig
immer darauf ausgerichtet, sich in Form von Sprache oder Handlung
zu verduflern. Zum einen ist das bewusste Wahrnehmen, wie Berg-
son in Materie und Gedichtnis erklirt, immer auf Handlung aus-
gerichtet. Daraus ergibt sich, wie wir sahen, dass das Bewusstsein
als Konglomerat des gegenwirtigen und vergangenen Wahrgenom-
menen immer nur die Bilder zum Gegenstand hat, die fiir die Hal-
tung oder Handlung von Nutzen sind. Die anderen Bilder verschwin-
den in das Unbewusste bzw. bleiben virtuell und werden nicht durch
den Erinnerungsakt aktualisiert.

»Denn das Bewuftsein entspricht genau dem Vermogen der Wahl, tiber welches
das Lebewesen verfiigt; es ist koextensiv dem Saume mdoglicher Handlungen,
der die reale Handlung einfasst: Bewusstsein ist synonym mit Erfindung und
Freiheit.«7¢

7> SchE, 320. Hier zeigt sich die Bedeutung Bergsons fiir die Philosophie auch beziiglich
der Sprache. Die Trennung von Zeichen und Bedeutung wird von ihm durch das prakti-
sche Denken in der Differenzierung des Intellekts vom Instinkt begriindet.

76 SchE, 268.

53

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Zum anderen ist es genau diese Orientierung auf das Praktische, die
das Denken zu Einheiten macht, die in der dufleren Welt ihre An-
wendung finden kénnen. Denn unser Denken ist in uns als »Denken
zum Handeln« angelegt, »sobald wir der Richtung unserer Natur
folgen, denken wir, um zu handeln«.” In diesem Zusammenhang
steckt eindeutig eine Entwicklung innerhalb der Philosophie Berg-
sons: wihrend der Sphire des Symbolischen und des Handelns in
Zeit und Freiheit noch dieser abwertige Charakter einer »Uneigent-
lichkeit« anhaftet, ist es in seinem spiteren Werk Schopferische Ent-
wicklung die Evolution des élan vital, der den Intellekt und den In-
stinkt getrennt hat und beide nur durch die Intuition zu verbinden
weif3. Dennoch ist der Grundgedanke gleich: Denken ist auf Hand-
lung ausgerichtet.

Damit sind Raum und Zeit, wie sie in Philosophie und Wissen-
schaft erklirt werden, nicht mehr als Notlgsungen, ohne die die Wis-
senschaften nicht funktionieren konnten. Raum und Zeit sind, wie
schon dargestellt wurde, Ableitungen einer sich bewegenden Wirk-
lichkeit, der Dauer, die notwendig sind, wollen wir innerhalb dieser
homogenisierten Welt arbeiten. Sie sind »Stiitzpunkte«, »Opera-
tionsbasen«, von denen aus wir unsere Tatigkeit vollziehen kon-
nen. Unser Handeln ist ein Heraustreten aus der Bewegung des Le-
bens in die Welt der Homogenitit, in der wir unsere vollzogenen,
gehandelten Verdnderungen an der Materie wirksam werden lassen.
Raum und Zeit sind keine transzendentalen Schemata unserer Er-
kenntnis, wie es bei Kant heif$t — denn eine Erkenntnis ist durch viel
tiefere Schichten der Dauer und des Gedachtnisses verbunden —, son-
dern sie sind auflerhalb unserer Erkenntnis, auSerhalb des Lebens.
Sie sind in der Auflenwelt die »Schemata unserer Wirksamkeit auf
die Materie«” und als solche dort abzulesen.

Hier lasst sich auch wieder der Ansatzpunkt erkennen, der Berg-
sons Philosophie zu einem Uberschreiten des Dualismus zwischen
Materie und Geist fiihrt. Die These einer Trennung von Leib und
Seele fufdt auf der Annahme, dass im Gegensatz zur Einheit des Be-
wuldtseins, die Materie unendlich teilbar ist. Nehmen wir aber mit
Bergson an, dass der Raum, der diese Teilbarkeit der Materie moglich
macht, nur im Rahmen unserer Wirksamkeit, d.h. unserer dufleren

77 SchE, 296.
78 MG, 210.
79 Ebd.

54

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Handlung bzw. unserer handlungsméfligen Intentionen, tiberhaupt
zur Existenz kommt, so ist die unendliche Teilbarkeit der Materie
ein Resultat der unendlichen Teilbarkeit des Raums, die nur auf
Grundlage der unendlichen Teilbarkeit der Zeit und damit der homo-
genisierten Dauer denkbar ist.

»Die ausgedehnte Materie, in ihrer Gesamtheit betrachtet, ist wie ein Bewusst-
sein, wo alles im Gleichgewicht ist, sich ausbreitet und neutralisiert; von ihr
stammt in Wahrheit die Unteilbarkeit unserer Wahrnehmung, so daf8 wir ohne
Bedenken umgekehrt der Wahrnehmung etwas von der Ausdehnung der Mate-
rie beilegen konnen. [...] die Empfindung erobert sich die Ausdehnung zuriick,
die konkrete Ausdehnung erhilt ihre natiirliche Kontinuitit und Unteilbarkeit
wieder. Und der homogene Raum, der sich zwischen diesen beiden Termini als
uniibersteigliche Schranke aufrichtete, hat dann keine andere Wirklichkeit
mehr als die eines Schemas oder Symbols. «&

Das Zusammenspiel der Tatigkeit des Geistes mit der Handlung un-
seres Korpers stellt die Verbindung von Korper und Geist dar. Beide
finden nur in der Dauer eigentlich statt. Die klassischen Theorien
stellten sie raumlich gegeneinander, doch Bergson versucht zu zei-
gen, dass zwischen Materie und Geist die Bewegung der Wahrneh-
mung liegt, die durch die Dauer umspannt wird — nicht durch den
Raum!

Als homogenisiertes kann das Denken sich mitteilen, und das ist
auch der Grund fiir die Notwendigkeit dieser praktischen Ausrich-
tung: Das Bewusstsein muss notwendig zum homogenen Denken
tendieren, um die dem Menschen wesentliche Sozialitidt, das Mit-
einander, zu gewihrleisten:

»[Die] Anschauung eines homogenen Mediums, wie sie dem Menschen eigen-
tiimlich ist, erlaubt uns, unsre Begriffe im Verhiltnis zueinander zu exteriori-
sieren, und enthiillt uns die Objektivitdt der Dinge, und so bedeutet sie durch
ihre doppelte Wirksamkeit, in dem sie einerseits die Sprache begiinstigt und
andrerseits eine von uns selbst scharf unterschiedene duflere Welt darbietet,
deren Perzeption allen Intelligenzen gemeinsam ist, eine Ankiindigung und
Vorbereitung des sozialen Lebens.«5!

80 MG, 219.
81 ZF 174.

55

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung
5. Personlichkeit und Freiheit

Die Orientierung auf die Bewiltigung der Anforderungen des sozia-
len Lebens schligt sich auch unmittelbar in der Personlichkeitsstruk-
tur des Einzelnen nieder. Nach Bergson ist die Person in zwei Teile
gespalten: in ein oberfldchliches Ich und ein fundamentales Ich. Das
oberflichliche Ich braucht die homogene Realitit, um seine Symbole
auf sie anwenden zu konnen. Dies ist notig, da diese Weise des Be-
wusstseins fiir soziales Leben konstitutiv ist. Das fundamentale Ich,
das in der Dauer lebt, die ihm eine Heterogenitit an Erlebtem und die
Organisation dieser Erlebnisse in seiner Person iiberlisst, kann nicht
versprachlicht werden.82

In der Dauer ist jede Empfindung mit jedem Mal eine andere.
Sie stof3t sozusagen immer auf einen neuen Erfahrungskomplex des
Ich, der sie neu integriert und sich neu organisiert. Die einzige
Grundlage, auf der eine Erfahrung als gleiche identifiziert werden
kann, ist das Wort, das sie wiedergeben soll. Nur solche Erfahrungen
konnen adidquat durch Worte ausgedriickt werden, die am wenigsten
unsere Personlichkeit ausmachen, uns am wenigsten eigentiimlich
und damit am besten verallgemeinerbar sind. Dies macht auch den
essentiellen Unterschied zur Mechanik aus. Die Vergangenheit ist fiir
das bewusste Leben ein Gewinn, auf dem es sich aufbaut. Die Appa-
ratur kennt eine solche Vergangenheit nicht. Fiir sie ist das Jetzt nur
durch das Kausalititsprinzip mit der Vergangenheit verbunden. Der
Moment modifiziert hier keinen Vergangenheitskomplex, reiht sich
nicht ein, wie er es im bewussten Leben tut.

Fiir den Menschen gibt es keine angemessene Form zur Erfas-
sung des in der Dauer Stattfindenden. Das Anhalten des Flusses der
Dauer ist so ebenso ein Anhalten an die Welt. Wire der Mensch nur
in der reinen Dauer zuhause, wire er nur durch sein »moi fondamen-
tal«, so fande er keine Moglichkeit, sich in der Welt zu orientieren.
Die Folge wire Einsamkeit und Trennung von dem ihn Umgeben-
den.®3

8 Vgl. u.a. ZE 97.

8 Vgl. Vrthunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 211 ff. Vrhunc bezeichnet hier Berg-
son als Existenzphilosoph avant la lettre (ebd., 214), da das Ich in dieser Haltlosigkeit
der Dauer in einen existentialen Solipsismus gerdt. Da der Mensch, so Vrhunc, in einer
notwendigen Unmittelbarkeit gegeniiber einer noch sinnlosen Welt existiert, tritt bei
ihm das auf, was z.B. bei Heidegger mit »Angst« bezeichnet wird. Der systematische
Vorgriff auf einen Angstbegriff, der in der Philosophie Bergson selbst nicht thematisiert

56

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Die nahliegende Vermutung, Bergson wiirde mit seiner Unter-
scheidung innerer Dauer von duflerer Zeit eine Entfremdung des
menschlichen Bewusstseins von einer Urspriinglichkeit konstatieren
wollen, ist fraglich, wenn diese Unterscheidung, dieses abkiinftige
Denken eines homogenen Raumes gerade Voraussetzung fiir den Lo-
gos ist. Das Bewusstsein ist anscheinend gerade auf diese »Entfrem-
dung« aus. So kann man Bergson verstehen, wenn er schreibt,

»[...] da3 unser dufleres und sozusagen soziales Leben fiir uns eine grofere
Bedeutung besitzt als unsre innere und individuelle Existenz. Wir streben in-
stinktiv danach, unsre Eindriicke zu verfestigen, um sie sprachlich ausdriicken
zu kénnen. «®

Allerdings unterscheidet Bergson gemif3 seiner beiden Sphiren der
Zeit zwischen einem »moi fondamental« und einem »moi super-
ficiel«. Wie soll diese Unterscheidung verstanden werden, wenn
nicht in der Weise der Abkiinftigkeit der letzteren von der ersten?
Die Antwort liegt in einer Unterscheidung zwischen einer Spaltung
des Ichs aus psychologischer Sicht, mit der eine ganz spezifische Ent-
fremdung einhergehen wiirde, und einer Unterscheidung der Ich-
Formen auf ontologischer Ebene. Eine Unterscheidung zwischen
»moi fondamental« und »moi superficiel« auf der Basis einer Psycho-
logie geht von einer Entfremdung von einem Ich aus, die sich auf das
Konzept eines »(ab)geschlossenen« Ich stiitzt. Von einem solchen
Konzept spricht Bergson nicht. Vielmehr ist seine Spaltung des Ichs
auf ontologischer Ebene zu verstehen. In beiden Fillen ist die eine
Form des Ichs eine abkiinftige, doch in der letzteren bekommt sie als
ontologische eine ganz andere Bedeutung. Entfremdung bedeutet
hier nicht Entfremdung als Entfernung von etwas Einzuhaltendem.
Die Ubernahme dieser Theorie auf das Gebiet der Psychologie wire
ein Akt der Auslegung, der in Fortfiihrung der bergsonschen Gedan-
ken legitim wire.®5 Allerdings spricht Bergson hier von einem »moi

wird, ist zwar legitim in Anbetracht der Vereinzelung des Ichs in dieser Philosophie, er
scheint jedoch nicht notwendig auf eine Existenzphilosophie zu verweisen, wenn man
bedenkt, dass zur Existenzphilosophie mehr als nur die Befindlichkeit der Angst gehért.
Ein viel markanteres Merkmal der Existenzphilosophie ist dagegen die Interpretation
der Existenz als eigener Vollzug bzw. als Selbstverhiltnis. Dies jedoch ist bei Bergson so
nicht unmittelbar zu finden. Die Argumentation Vrhuncs, dass eine maégliche Sinn-
gebung durch das Ich in der symbolischen Kraft zu finden sein miisste, die durch die
bergsonsche Philosophie abgelehnt wird, erhalt gerade dadurch ihre Richtigkeit.

84 ZF 98.

8% Vgl. z.B. Koutroufinis, S., »Uber die Affinitit der Zeitphilosophie Henri Bergsons

57

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

fondamental« im Sinne eines dem anderen Ich immer fundamental
zugrundeliegenden, ihn ausmachenden Ichs, was man vielleicht die
Personlichkeit nennen konnte?6, das also, was mein Handeln zu mei-
nem mich ausdriickenden, mich charakterisierenden macht. Nur so
kann man verstehen, wenn er schreibt: »[...] die Bewuf3tseinsvor-
giange hingegen durchdringen sich gegenseitig sogar wenn sie suk-
zessiv sind, und in dem einfachsten von ihnen kann sich die ganze
Seele abspiegeln.«#”

Das Ich ist wesenhaft gespalten in ein sich fundamental in seiner
Existenz ausdriickendes und in ein die soziale Bindung an die Welt
konstituierendes Ich.# Die Handlungen, die wir vollziehen, die Spra-
che, die wir benutzen, unser gesamtes Verhalten ist von einer Pri-
gung durchzogen, die es zu dem uns eigenem macht. Oder, um mit
Bergson zu sprechen, unser fundamentales Ich, das unser gesamtes
Leben in einem ungreifbaren Konglomerat lebendiger Eigenschaften
halt, bestimmt die Weise unseres oberfldchlichen Ichs. In dieser Be-
stimmung — Bergson spricht auch von einer »Farbung« — sind wir
absolut frei. Diese Freiheit ist eine ontologische, insofern das Sein
des menschlichen Bewusstseins beziiglich der Priagung seines kon-
ventionellen Ichs frei ist.

»Der freie Entschlufl nimlich entspringt aus der ganzen Seele und die Hand-
lung wird um so freier sein, je mehr die dynamische Reihe, an die sie gekniipft
ist, eins zu werden tendiert mit dem fundamentalen Ich.«®

zum Ammonschen Verstindnis von Zeiterleben«, in: Dynamische Psychiatrie, 33. Jg.,
1.-2. Heft 2000, Heft 180/180, 137-158, der aus der ontologischen Spaltung des Ichs in
ein oberflichliches und ein fundamentales eine Spaltung auf Ebene der Psyche folgert.
Eine solche Folgerung ist auf der Grundlage der bergsonschen Philosophie durchaus
schliissig. Durch einen Vergleich der Zeitphilosophie Bergsons und der Theorie des Zei-
terlebens bei Giinther Ammon (Dynamische Psychiatrie) wird ein klarer Briickenschlag
zur Bedeutung der bergsonschen Philosophie fiir das Gebiet der Psychiatrie gemacht,
vgl. 152: »Psychische Gesundheit als Prozef3 ist auf das Vermogen, die Balance zwischen
beiden [>Dauer< und homogener Zeit] immer wieder herstellen zu konnen, angewiesen.«
8 Bergson benutzt selbst diesen Ausdruck, vgl. ZF 129.

87 ZE 76.

8 Vgl. Martin Heidegger Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer, 1993, 42: » Verloren kann
es [das Dasein] sich nur und noch nicht sich gewonnen haben kann es nur, insofern es
seinem Wesen nach mogliches eigentliches, das heifst sich zueigen ist.« Natiirlich darf
man hier nicht vergessen, dass unter fundamentalontologischer Perspektive die Rede
von einem Ich und einem Bewusstsein erst einer Destruktion bediirfte.

8 ZF 126.

58

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der praktische Geist

Weil die Sprache ein Verbiindeter der verrdumlichten Zeit ist, weil
sie durch reziproke Exterioritdt notwendig nie den Sinn fassen kann,
gerade deshalb ist jene Handlung, die nicht durch sie erklért werden
kann, die also einfach aus uns selbst kommt, die freieste:

»[I]n den schicksalsschweren Stunden, wo es sich um die Meinung handelt, die
wir anderen und vornehmlich uns selbst von uns geben werden, da wihlen wir
ohne jegliche Acht dessen, was man gemeinhin ein Motiv nennt; und dieses
Fehlen jeden angebbaren Grundes ist um so auffallender, in je tieferem Sinn
wir frei sind.«%

»In allen Zeitpunkten der Erwdgung modifiziert sich das Ich«,* und
jedes Anhalten und Definieren wire nur ein Ausschnitt. Da wir in
der Dauer leben, und damit die verrechenbare Zeit nicht uns selbst
entspricht, sind wir frei. So kommt Bergson in Zeit und Freiheit zu
folgender Definition fiir die Freiheit:

»Freiheit nennt man die Beziehung des konkreten Ich zur Handlung, die es
ausfiihrt. Diese Beziehung ist undefinierbar, eben weil wir frei sind; denn man
kann zwar eine Sache, nicht aber einen Fortschritt analysieren.«®

Die Undefinierbarkeit wird hier iiber den Umweg der Dauer zur hin-
reichenden Bedingung fiir die ontologische Bestimmung. Wir haben
keine Freiheiten, schon allein weil eine Mehrzahl von Freiheit keine
Wesensbestimmung sein kénnte, doch wir sind frei. Diese Freiheit
liegt im Fortschritt unseres je personlichen Wesens begriindet. Eine
Handlung wird erst dadurch zu einer freien Handlung, dass sie aus
meiner ganz eigenen personlichen Motivation heraus kommt. Des-
halb kann man zwar nie im vorhinein sagen, »Ich bin frei folgende
Handlungen zu erwigen«, sondern eine Handlung wird sich erst als
eine freie herausstellen, wenn sie vollzogen wurde und dann da-
durch, dass unsere ganze Personlichkeit an ihr teilhat.

»Kurz, wir sind frei, wenn unsere Handlungen aus unserer ganzen Personlich-
keit hervorgehen, wenn sie sie ausdriicken, wenn sie jene undefinierbare Ahn-
lichkeit mit ihr haben, wie man sie zuweilen zwischen dem Kunstwerk und
seinem Schopfer findet.«%

% ZF 128. Hervorhebung, M. G. Vgl. dazu auch Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklich-
keit, a.a.O., 77: »Frei zu sein ist ein existentielles Grundverhiltnis des menschliches
Lebens, eine Qualitit unseres personlichen Seins im Ganzen und nicht eine von diesem
personlichen Sein ablosbare Eigenschaft von welcher Art auch immer.«

91 ZF 129.

92 ZF 163.

% ZF 129.

59

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Das Verhaltnis von Schopfer und Kunstwerk ist hier zum einen kla-
rend, jedoch auch verwirrend. Das Kunstwerk ist die freiheitliche,
ganz personliche VerduBlerung nicht nur in dem Sinne, dass sein
Schopfer es frei geschaffen hat, sondern auch dahingehend, dass nur
er es so geschaffen haben kann. Der Begriff >Schopfer« zeigt hier ein-
deutig die Beziechung zwischen Handelndem und Handlung an. So
wie eine Kopie immer nur die Schépfung einer Kopie ist und niemals
an das Kunstwerk heranreicht, ist die freie Handlung diejenige unse-
rer ganzen Person. Dennoch wird unsere Freiheit nicht erst geschaf-
fen. Sie wird vielmehr erst durch unsere Handlung verwirklicht. Ob
eine Handlung frei, dem fundamentalen Ich entspringt, kann ich erst
sagen, wenn sie geschehen ist. Eine Vorhersage ist nicht méglich.

Mit Bezug auf den Wahrnehmungsprozess, erkennt Bergson
den Ursprung der Freiheit genauer: Die Wahrnehmung als das, was
den Geist mit der Materie verbindet — vermittelt durch die Bilder des
Gedachtnisses und die Bewegungen des Korpers — ist der entschei-
dende Punkt, an dem die Freiheit in die Welt kommt. »Der Geist
entnimmt der Materie die Wahrnehmungen, aus denen er seine
Nahrung zieht, und gibt sie ihr als Bewegung zuriick, der er den
Stempel seiner Freiheit aufgedriickt hat.«? Das ist das Ergebnis in
Materie und Geddchtnis: In der Freiheit des Geistes ist die Wurzel
der Beziehung zwischen Korper und Geist zu suchen — das Bild. Im
Bildbegriff liegt bei Bergson der Schnittpunkt zwischen Auflen und
Innen. Der Ubergang zwischen Materie und Geist ist durch unend-
lich viele Grade gekennzeichnet, die alle durch die Dauer des Geistes
im Erinnerungsprozess und deren unmittelbaren Zusammenhang
mit den Bewegungen (Intentionen) des Korpers verbunden sind. »Je-
de Wahrnehmung beansprucht eine gewisse Dichte der Dauer, setzt
die Vergangenheit in die Gegenwart fort und nimmt dadurch am Ge-
déchtnis teil. «%

Versteht man mit Bergson die Freiheit als ein Verhaltnis des Ichs
zur Handlung das durch die Eigenart der bewusstseinsmifligen Dau-
er bestimmt wird, % so ldsst sich sagen, dass durch die Handlung erst
eine Verduflerung und damit der Kontakt zur Welt stattfindet. Unter
Handlung versteht man dann jeglichen Akt einer Homogenisierung
von Bewusstseinsgegebenheiten. Diese Homogenisierung ist das

% MG, 250.
% MG, 244.
% Vgl. das Zitat auf S. 59.

60

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

notwendige Verhalten in der Welt und ist gleichzeitig die Aulerung
unserer Freiheit. Nur durch die ganz eigene Handlung kann ich frei
sein. Doch es steckt in jeder Handlung, so homogen sie sein mag, ein
Stiick dieser Freiheit. Mein Verhalten ist mein Verhalten, weil ich in
meiner Personlichkeit frei bin. Das heifSt aber auch: Meine mir eige-
ne Dauer ist das Fundament einer Gewissheit im Umgang mit der
Welt, denn in ihr finde ich die Sicherheit, durch die ich mit der Welt
verbunden — in sie engagiert — bin und durch die ich mich in meinem
Handeln selbst in die Welt bringe. Ich kann mich nicht anders ver-
stehen als in der Welt des Verstandes engagiert durch ein Fun-
dament, dass es mir erlaubt mich als freies fundamentales Ich in ihr
zu finden.%”

6. Die Bewegung

Aus den Ergebnissen in Zeit und Freiheit und denen in Materie und
Gedichtnis, die alle auf die Dauer als die wahre Organisation des
Bewusstseinslebens verweisen, wird ein weiteres Grundthema der
bergsonschen Philosophie deutlich: es gibt etwas, was dem Mecha-
nismus entgeht und das die gesamte Wirklichkeit immanent prigt:
die Bewegung.

Die Bewegung ist die Grundlage der gesamten Untersuchungen
Bergsons — der Gegeniiberstellung von Dauer und homogener Zeit,
der Eigentiimlichkeit des Erinnerungsprozesses und der daraus re-
sultierenden Personlichkeit und schlieSlich der Freiheit. All diese
Wegmarken der bergsonschen Philosophie fuflen auf der das Leben
definierenden und es antreibenden Bewegung. Die Dauer des Be-
wusstseins ist Bewegung. Bewegung ist Veridnderung als solche, in
dem Sinne, dass sie nicht die Kalkulation der Differenz zweier gege-
bener Punkte ist, sondern eine eigene Grofie, die sich uns unmittelbar
zeigt. Wirklich ist nur die Verinderung selbst.

97 Vgl. ZF, 100: »Das Gefiihl selbst ist ein Lebewesen, das sich entwickelt und folglich
fortgesetzt verdndert; wire dem nicht so, so wire nicht zu verstehen, wie es uns allmah-
lich einem Entschlusse zutreiben kénnte: unsere EntschlieSung wiirde vielmehr unmit-
telbar gefasst werden. Es lebt daher, weil die Dauer, worin es sich entfaltet, eine Dauer
ist, deren Momente einander durchdringen [...]«.

61

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

»Es gibt hier nur eine ununterbrochene Dynamik der Verinderung — einer Ver-
dnderung, die niemals ihren Zusammenhang in einer Dauer verliert, die sich
endlos aus sich selbst weiter gebiert.«%

Es ist der Intellekt, der hauptverantwortlich dafiir ist, dass uns die
Wirklichkeit nicht in ihrer Bewegung présent ist. Unser Intellekt be-
zieht sich ausschliefSlich auf das Unbewegliche, das was sich in kei-
nerlei Entwicklung befindet und deshalb als gegeben hingenommen
werden kann. »Das restlos Neue erkennt der Intellekt genauso wenig
an wie das radikale Werden«?, weshalb Bergson ihm eine »natiirli-
che Verstindnislosigkeit fiir das Leben«'® zuschreibt.

Der Intellekt bzw. der Verstand gibt uns die Wirklichkeit immer
in Ausschnitten, die er geméf seiner Wahrnehmung von der Realitat
macht. Ein solcher Ausschnitt ist nicht einfach das, was man gemein-
hin als Augenblick begreift — kein empfundenes Jetzt, denn das kann
es nicht geben — sondern er ist ein Stillstand und deshalb die unzu-
lingliche Weise einer Beziehung zur Welt, die uns niemals ihr Ge-
schehen aufdecken kann. Die Wirklichkeit, so wie der Verstand sie
uns zeigt, ist eine Aufeinanderfolge einzelner Momentbilder, die
von ihm in Reihe gesetzt, einen Film ablaufen lassen »[D]er Mecha-
nismus unseres gewdhnlichen Denkens ist kinematographischen
Wesens«.2t Die Bewegung wird durch das Unbewegliche erfasst.

Bewegung steht jedem Formgebungsakt entgegen. Alles, was
wir wissen, bzw. was uns der Verstand sagt, ist dadurch unzulinglich,
dass es nur ein Querschnitt aus der Bewegung des Lebens ist. So wie
sich das Seelenleben in seiner Dauer flieflend bewegt und unhaltbar
ist, so ist alles, was wir als Realitit verstehen, durch Formen entstan-
den, die sich aus der kinematografischen Eigenart des Verstandes er-
geben. Alles ist eigentlich Bewegung und sich selbst formende Bewe-
gung zugleich. Das, was wir aus der Entwicklung fassen, sind

% DSW, 27. Vgl. auch ebd., 28. In Schopferische Entwicklung erldutert Bergson dies
ganz anschaulich am Beispiel der Entwicklung eines Jungen, vgl. ebd., 309: »Die Wirk-
lichkeit, sie, die das Ubergehen vom Kinde zum Alter der Reife ist, entgleitet uns zwi-
schen den Fingern. Was wir halten, sind nur die imaginiren Stillstinde >Kind« und
>Mann¢; und nahe genug sind wir daran zu behaupten, einer dieser Stillstinde sei der
andere — genauso wie der Pfeil des Zenon, nach diesem Philosophen, an allen Punkten
seines Fluges ist. Wiirde die Sprache sich nach der Wirklichkeit modeln, dann wahrlich
wiirde sie nicht sagen, >das Kind wird zum Manne, sondern vielmehr, >zwischen Kind
und Mann ist Werdenc.«

99 SchE, 184.

100 SchE, 185.

101 SchE, 304.

62

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

Formen, deren Verinderung wir zwar innerhalb unseres Weltver-
stindnisses zulassen, die aber gerade deshalb immer nur Verinde-
rung von einer Form zur anderen, nie Verianderung an sich sind.

»[E]s gibt keine Form, da Form ein Unbewegtes ist, Wirklichkeit aber Bewe-
gung. Real ist einzig die kontinuierliche Formverinderung; Form ist nur eine
von einem Sich-Wandeln genommene Momentaufnahme.«1

Das Resultat ist ein »Kaleidoskop« der Momentaufnahmen, das un-
ser »Weltbild« darstellt. Dieses dndert sich mit jeder neuen Form-
gebung und gibt jeder neuen Form wiederum ihren Anlass. Die Be-
wegung der Wirklichkeit ist das Drehen unseres Kaleidoskops an
Einzelaufnahmen, die in ihrer je neuen Anordnung neue Moglich-
keiten der Kinematografie der Wirklichkeit zuldsst. Die wirkliche
Realitdt — die Bewegung selbst — trigt den Prozess, ist aber selbst
nicht erfassbar. Denn der Verstand steht immer auflerhalb ihrer in
einer Beobachterposition, die ihr Gegentiber stets ebenfalls in Positi-
on zwingen will. Formbildung auf symbolischer Ebene ist deshalb
immer von der Formbildung auf der Ebene des Lebensprozesses ge-
trennt. Symbole bilden ihre Eigenstindigkeit indem sie die Leben-
digkeit opfern. Das Seelenleben bzw. die Personlichkeit bleibt durch
die Vernetzung mit dem Leben verbunden - es ist sogar diese Bewe-
gung selbst. So ist sie stets an die Geschichte gebunden und ist die
Fortfithrung bzw. die stete Arbeit an sich selbst. »Wo immer Leben
ist, liegt auch ein Buch aus, dem die Zeit sich einschreibt.«1%

Der élan vital'®* ist die das Leben tragende Kraft, er ist sozusa-
gen das »Thema des Lebens« bzw. seines »Buches«. In Abgrenzung
zu den zu seiner Zeit wissenschaftlich populdren Evolutionstheorien
von Darwin und Lamarck, besteht Bergson darauf, dem Leben seine
eigene Macht zuriickzugeben und ihm jegliche deterministische
Theorie als eine Verkennung des Verstandes gegeniiber zu stellen.
Das Leben ist Bewegung, ist Indeterminiertheit:

»[D]ie Rolle des Lebens besteht darin, Indeterminiertheit in die Materie hinein-
zutragen. Indeterminiert, ich meine unvorhersehbar, sind die Formen, die es je

102 SchE, 300.

105 SchE, 62. Zum »Formwandel des Lebens« auch in Zusammenhang mit der Philoso-
phie Ernst Cassirers vgl. Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 123-131.

104 Obwohl die Ubersetzung von élan vital in Lebensschwungkraft im Allgemeinen als
unzulinglich angesehen wird, wird die Darstellung sich aus Mangel an einer besseren
Ubersetzung im Folgenden dieser Ubersetzung von G. Kantorowicz bedienen.

63

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

und je im Maf3 seiner Entwicklung schafft. Immer indeterminerter, ich meine
freier, ist auch die Aktivitit, der diese Formen zum Triger dienen sollen.«%

Die Vielfalt des Lebens ist Resultat einer Aufsplitterung der Lebens-
schwungkraft aus dieser Vielfalt. Sie setzt sich selbst die Impulse,
und ihre Verzweigungen gehorchen keiner Notwendigkeit, sondern
sind selbst jeweils schopferisch.

So wie die Bewegung des Geistes im Prozess der erinnernden
Wahrnehmung der Grund fiir die Freiheit ist, so wie auch die Bewe-
gung des Bewusstseins in seiner Formung der Personlichkeit Freiheit
bedeutet, so ist das Leben selbst die Freiheit in der Welt. Theorien der
Evolution, die sich auf rekonstruierte Schemata verlassen, um die
Determinationen lebendiger Prozesse vorherzusagen, begehen genau
den Fehler, aus der Rekonstruktion bzw. Retrospektion eine Aussage
tiber Wesensmerkmale einer sich auch in Zukunft vollziehenden Be-
wegung zu machen. Dagegen spricht aber die Freiheit des Lebens.

Die Ordnung, die das Leben bestimmt, ist keine Determination
der Auslese, sondern das Differenzierungsgeschehen einer Schwung-
kraft, die das Leben antreibt.

»Die Lebensschwungkraft, von der wir sprechen, ist im Grunde ein Verlangen
nach Schopfung. Sie kann nicht absolut schépferisch sein, weil sie die Materie,
das heifSst die Umkehrung ihrer eigenen Bewegung, vorfindet. Wohl aber be-
machtigt sie sich dieser Materie, ihrer, die reine Notwendigkeit ist, und trachtet
danach, eine grofitmogliche Summe von Indeterminiertheit und Freiheit in sie
hineinzutragen.«1%

Wihrend die klassische Philosophie die Natur in Stufen der intellek-
tuellen Quantitit einteilte und so vom Stein bis zum Menschen eine
einzige Entwicklung der Bedeutung des Geistes sah, ist fiir Bergson
der élan vital die Verschiedenheit des Lebens nicht als eine Steige-
rung, sondern als eine Differenzierung der Wesen des Lebens zu se-
hen. Diese Differenzierung im Sinne einer Veristelung zeigt die ver-
schiedenen Realisationen des Lebensschwunges auf, die — alle vom
»groflen Odem des Lebens«!%7 getragen — verschiedene Formen der
Kombination Instinkt und Intellekt darstellen. Das Leben ist eine
einheitliche Vielfalt seiner selbst, die ihre Harmonie nicht in einer

105 SchE, 152.
106 SchE, 257.
107 SchE, 153.

64

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bewegung

Teleologie, sondern in ihrem lebendigen Kern findet, der sich durch
alle Differenzierungen hindurch dufert.

Ganz wie der Geist immer auf einen Nutzen aus ist und nur von
dieser Vorgabe her seine Inhalte bestimmt, so ist die Differenzierung
des élan vital immer die Losung der Konfrontation des Lebens mit
der Materie. Wo Leben als Freiheit auf Materie als Determination
trifft, ist es der élan vital, der die Losung in seiner Aufspaltung be-
waltigt.

»Die Differenzierung ist stets die Aktualisierung einer Virtuali-
tat, die unabhingig von der Existenz ihrer aktuellen, divergierenden
Linien Bestand hat«1%, deshalb ist die Totalitit des Lebens in jeder
Ausformung vorhanden, aber in jeweiliger Hinsicht abgespalten.
Immer darauf bedacht, den Konfrontationen, die sich ihm stellen,
durch Werkzeuge zu trotzen, hat das Leben den Menschen als Werk-
zeug der Freiheit entwickelt. Indem der Mensch fihig ist, den Deter-
minismus der Natur zu benutzen und ihn sich selbst als Werkzeug
dienlich zu machen, entsteht genau die Freiheit, die den Menschen
ausmacht. Denn als praktisch orientiertem Geist geht es dem Men-
schen um die Vereinheitlichung seiner Welt. Der homo sapiens, des-
sen Intellekt Macht tiber den Instinkt ausiibt, wird zum homo faber,
der sich dieses Verstandes zur Erfiillung seiner Zwecke zu bedienen
weifs, denn »[...] der Intellekt, auf das hin angesehen, was seine ur-
spriingliche Haltung zu sein scheint, ist ein Vermaogen, kiinstliche
Gegenstinde, insbesondere Werkzeug herstellende Werkzeuge zu
verfertigen, und diese Anfertigung ins Unendliche zu vermannigfal-
tigen.«1%

Was Bergson also durch die Dauer und die Lebensschwungkraft
aufzeigt, ist die Tatsache, dass der Mensch durch seine Freiheit dazu
fahig ist, das Faktische auf seine Moglichkeiten hin zu iiberschreiten
— eine Einsicht, die sich durch die ganze weitere Untersuchung tragen
wird. 110

In der Orientierung auf den Nutzen geht dem Bewusstsein, wie
schon beschrieben, die Sicht auf die Dauer, die das Leben bestimmt,
verloren. Denn das, was der Intellekt als Freiheit wahrnehmen kann,

105 Deleuze, G., Bergson zur Einfiihrung, a.a.O., 120.

109 SchE, 162.

10 Dies wird sich namlich als wesentlich fiir das Verstindnis eines existentialphinome-
nologischen Engagementbegriffs herausstellen, wie die Ausfiihrungen zu Sartre und
Merleau-Ponty zeigen werden.

65

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

ist immer nur innerhalb der Naturnotwendigkeiten zu sehen. Das
Schopferische des Lebens selbst, das, was Neues erst zu Neuem ma-
chen kann, und das der Anteil der Freiheit am Geschehen ist, muss
von ithm mangels intuitiver Fihigkeit zur Bewegungslosigkeit ver-
stummen.

Doch das Leben ist unbewusst diese Bewegung und die Intuition
lasst den Geist an ihr teilhaben. Leben ist ein Prozess, der sich als
élan vital in einer Eigendynamik von Geben und Nehmen, von For-
men und Geformtwerden, ereignet.’! Bergson selbst spricht von der
Welt als einem »solidarischen Ganzen«. Dieses solidarische Ganze
umfasst das gesamte Streben der Lebensdynamik, das den Einzelpro-
zessen eine Art dialogisches Prinzip zuschreibt. Die Wahrnehmung
spielt dabei fiir den Menschen die entscheidende Rolle, denn sie ist
einer dieser Prozesse, innerhalb dessen er der Welt nicht allein rezep-
tiv begegnet, sondern mit ihr zusammen im Austausch eine neue
Gestalt aus Bildern formt. Der Geist erfasst und formt die Welt zu-
gleich noch bevor der Intellekt (bzw. der Verstand) sie in Bezeichnun-
gen und Worten zum Stillstand bringen kann. Was den Geist hier
wesentlich ausmacht, ist nicht seine Beobachterposition, sondern er
selbst ist Teil eines Geschehens, das nicht nur ihn, sondern auch die
Welt, in die er eingetreten ist, weiterformt. Der Austausch mit der
Welt bedeutet eine »Formbildung«'? auf beiden Seiten, die als solche
die Wirklichkeit bildet.'® Das, was sich uns intuitiv als Wirklichkeit
zeigt, ist die Bewegung des Lebens, deren Teil wir selbst waren und
werden. Was wir allerdings als Wirklichkeit »begreifen«, kann nur
ein mangelhafter Ausschnitt sein. Denn die der Natur zugrunde lie-

M Zur Erlduterung dieses Prozesses vgl. auch Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit,
a.a.0., 99-132 und Kochy, K., »Im Ozean des Lebens. Bergsons Philosophie des Lebens
auf der Suche nach der natiirlichen Ordnungg, in: R. Elm, K. Kéchy, M. Meyer (Hrsg.):
Hermeneutik des Lebens. Potentiale des Lebensbegriffs in der Krise der Moderne. Frei-
burg; Miinchen: Verlag Karl Alber, 1999, 117-154; und ders., »Leben — Wissenschaft —
Philosophie. Der prozessuale Ansatz bei Bergsong, in: A. Bucher, D. Peters (Hrsg.): Evo-
lutionen im Diskurs. Grenzginge zwischen Naturwissenschaft, Philosophie und Theo-
logie. Regensburg, 1998, 127-153.

12 Vgl. Vrhune, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O., 111-145.

13 Vgl. Merleau-Pontys Ausfithrung zur Philosophie Bergsons in Die Natur. Vorlesun-
gen am Collége de France 1956-1960. [Natur] Hrsg. v. D. Séglard, iibers. v. M. Koller.
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2000, 81-108; hier 94: »Die lebendige Natur ist also ein
endliches Einheitsprinzip, das sich mit einer Kontingenz arrangiert, die es nicht be-
herrscht, sondern das sich in dieser Kontingenz zu verwirklichen und also zu entwerden
hat. Indem es wird, entwird das Leben.«

66

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

gende Ordnung ist unabhingig von jeglicher Wissenschaft da. Sie
kann durch keine gezielte Betrachtung erfasst werden.

Von der Bewegung geht das Leben aus. Die Bewegung ist das,
was Bergsons Philosophie wirklich zu einer originiren Philosophie
macht. Sie ist der gedankliche Ausgangspunkt, von dem aus die Zeit-
philosophie, die Freiheitsphilosophie, die Wahrnehmungsphilosophie
und schliefSlich der der Philosophie Bergsons so eigene élan vital zu
verstehen ist.

7. Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

Bergsons Philosophie stellt das Bestreben dar, gegentiber den Wis-
senschaften die Wirklichkeit einer einheitlichen Vielfalt des Lebens
zu vertreten. Wo die Wissenschaften ihre Entdeckungen in Form von
Einheiten darzustellen versuchen, die sich so weit wie moglich ver-
rechnen lassen, um ihre Wiederverwertbarkeit zu garantieren, will
Bergson das Leben setzen, das sich einer solchen Einheitsbildung not-
wendig widersetzen muss, da es durch die Bewegung als solche ge-
kennzeichnet ist.

Das Leben — der élan vital —ist die vereinende Kraft die die Viel-
heiten ihrer selbst verbindet. Einheit und Vielheit sind in der Bewe-
gung des Lebens aufgehoben, insofern sie sich als Kraft der Aufsplit-
terung selbst durch alles hindurch zieht. Innerhalb dieser Einheit des
Lebens ist alles mit allem verkniipft. Es ist ein Reich an Wechselwir-
kungen, die die Vielfalt dieser Einheit ausmachen und die die Bewe-
gungen selbst in Gang halten. So stellt sich unserem Bewusstsein die
Welt als eine Welt von Bildern dar, die, gemifd der moglichen Wir-
kung meines Korpers auf sie, diese Welt erst formen. Diese Formbil-
dungsprozesse in der Wahrnehmung, die in enger Verbindung mit
der Erinnerung ein »Weltbild« in stdndiger Verdnderung zeichnen,
sind verantwortlich fiir unser intuitives Verstindnis der Welt. Der
Verstand bzw. der Intellekt ist es erst, der uns die Welt in ein Erkann-
tes formt und sie so unserem Bewusstsein berechenbar macht. Das,
was Bergson das »solidarische Ganze« nennt, ist der Rahmen unseres
Weltverstindnisses auf intuitiver und letztlich auch auf intellektuel-
ler Ebene. Alles, was uns erscheint, erscheint uns als Bild. Alle Bilder
sind in einem Bildungsprozess gebunden, den wir mitsteuern, indem
wir uns in das Gefiige von Bild und Welt als handelnde Wesen ein-
binden. Dies geschieht noch vor jeglicher begrifflichen Festlegung.

67

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

In dem Mafle, in dem wir selbst Teil des solidarischen Ganzen
der Welt sind, sind wir auch impulsgebende Kraft innerhalb seiner.
Die Reflexion iiber unser Handeln ist dabei ein sekundirer Akt, dem
etwas zugrunde liegt, das als der Ursprung unseres Selbst- wie auch
unseres Weltverhiltnisses zu verstehen ist:

»[...] handeln und sich handelnd wissen, in Kontakt treten mit der Realitit, ja
sie — nur aber nach ihrer Bedeutung fiir das werdende Werk, fiir die Schiirfung
der Furche — leben, das ist die Funktion des menschlichen Intellekts. Dennoch
badet uns ein wohliger Strom, dem wir die Kraft selbst zu Arbeit und Leben
entschopfen. Jeden Augenblick eratmen wir etwas von diesem Ozean von Le-
ben, dem wir eingesenkt sind, fithlen wir, wie sich unser Wesen, oder doch der
Verstand, der es lenkt, nur durch eine Art ortlicher Erstarrung aus ihm gebildet
hat.«114

Was Bergson beschreibt, ist grundsatzlich das, was als der wesentli-
che Aspekt eines Engagements des Menschen in der Welt bezeichnet
werden kann: die Einbettung des Menschen in ein solidarisches Gan-
zes. Jedoch muss dieses solidarische Ganze bei Bergson am Ende als
ein Weltverhiltnis bezeichnet werden, das den Menschen von einem
Verstindnis der Welt trennt.

Bergsons Ausgangspunkt sind die données immediates de la
conscience. Das Urspriingliche der Erfahrung soll in seiner Reinheit
erfasst werden, und das bedeutet wiederum, sich jenseits von Realis-
mus sowie Idealismus auf die Suche nach dem zu machen, was alles
Lebendige verbindet und dennoch dafiir sorgt, dass unsere Individua-
litdt in keiner Weise angezweifelt werden kann. Dieses Verbindende
ist fiir Bergson das Leben, das den Menschen mit einer wesenhaften
Freiheit versieht, die dem Leblosen abgeht. Dass der Mensch sich als
Lebewesen innerhalb eines »solidarischen Ganzen« bewegt, dessen
Teil er durch seine Individualitit ist, bedeutet fiir Bergson, dass es
eine Sphire unserer Existenz gibt, auf die wir nicht mit festen Kon-
zepten und Begriffen zugreifen konnen. Denn diese Konzepte und
Begriffe wiirden das festhalten und seiner Freiheit berauben, was als
Festgehaltenes keine Aussage iiber sein lebendiges Wesen zu machen
erlaubte. Die einzige Moglichkeit, diese urspriingliche Verbindung
zur Welt bzw. die Integration des Lebewesens in die Natur zu thema-
tisieren, ist fiir Bergson die Intuition.

Was die Intuition liefert, ist ein Blick auf die das Leben aus-

114 SchE, 207 £.

68

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Spaltung des Weltverhiltnisses und das Engagement

machende Wechselwirkung zwischen dem Menschen und allem, was
ihn umgibt. Das Leben verlangt einen Austausch mit dem, was ihm
begegnet. In diesem Sinne zeigt Bergsons Philosophie, dass die Wahr-
nehmung z. B. eine Bewegung ist, die sich abseits reiner Subjekt/Ob-
jekt-Relation vollzieht und zwischen mir als lebendigem Wesen, das
Vergangenheit hat, und der Welt, die mich angeht, indem sie mir
meine Méglichkeiten aufweist, stattfindet. Das Leben ist eine Aus-
einandersetzung mit der Welt, die es durchzieht und die als Durch-
zogene verstanden werden muss. Es ist die Bewegung der Dialogizi-
tat im solidarischen Ganzen der Welt, innerhalb dessen der Mensch
dadurch frei ist, dass er lebt. Wenn man vor diesem Hintergrund von
einem Engagement des Menschen in die Welt sprechen kann, so des-
halb, weil der Mensch als Lebewesen in die Welt engagiert ist.

Es ist allerdings fraglich, wie Bergson das Leben anderer Men-
schen in das des Einzelnen einbeziehen will. Denn durch den Aus-
gangspunkt bei der Beschriankung auf die unmittelbaren Gegeben-
heiten des Bewusstseins, ist der Einfluss anderer Bewusstseine
automatisch ausgeschlossen. Zugleich macht die Abwertung sym-
bolischer Reprisentation bei Bergson nicht nur die Erfahrung frem-
der Subjektivitit, sondern auch jede Selbsterkenntnis unmoglich.
Nur die Intuition 6ffnet uns uns selbst; dann jedoch nicht als fassbare
Person, und der Fremde bleibt uns in der Intuition verborgen. Der
einzige Weg, um auf den Anderen zu schlieflen, wird von Bergson
durch den élan vital als vereinigenden Fluss des Lebens moglich.

Indem Bergson die eigentliche Verbindung mit dem élan vital in
die Intuition und damit ins Irrationale verlegt, setzt er dem gegen-
tiber eine objektive Welt des Rationalen. Der Mensch ist folglich Be-
wohner zweier Welten. Zum einen ist dort die Welt, der er bewusst
ausgesetzt ist. Sie ist die Welt des Intellekts, der sich in ihr zurecht zu
finden weif3, indem er ihr kalkulierbare Einheiten unterschiebt. Auf
der anderen Seite ist dort die Welt der Bewegung oder des Lebens. In
ihr kann der Intellekt nicht greifen, denn der Fluss des Lebens ist nur
einer intuitiven Besinnung auf die unmittelbare Erfahrung zuging-
lich. Diese beiden Welten sind immer gleichurspriinglich und eigent-
lich so eng miteinander verwoben, dass man sie nicht trennen kann.
Die Welt der Bewegung ist in ihrer grundlegenden Verbindung zur
Wirklichkeit der entscheidende Faktor im Formbildungsprozess der
intellektuellen Welt. Eine intellektuelle Welt ohne die flieSende Be-
einflussung der intuitiven Seite der Welt ist nicht zu denken. Deshalb
gelingt es Bergson zwar zunichst den Dualismus zwischen Geist und

69

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Henri Bergson — Die Rehabilitation der Bewegung

Materie mit Hilfe der Uberginge zwischen geistiger Arbeit und Bil-
derfassen zu tiberbriicken, doch nur auf Kosten der Errichtung eines
neuen Dualismus — dem zwischen reinem Intellekt und lebendiger
Freiheit. Fiir die vorliegende Untersuchung stellt sich die Frage, ob
diese Zweiteilung tatsdchlich moglich ist, ohne den Gedanken auf-
zugeben, dass der Mensch in eine Welt engagiert ist. Entspricht diese
Sicht des Selbst- und Weltverhaltnisses tatsichlich der unmittel-
baren Erfahrung?

Fiir Bergson — das sollte klar geworden sein — sind die Sphére der
lebendigen Dauer und diejenige der Rationalitit nicht gleich zu
gewichten. Die freiheitliche Welt unserer Unmittelbarkeit ist die ur-
spriinglichere, weil sie diejenige des Lebens ist. Die Aufgabe des Phi-
losophen ist es, das Leben bzw. die Freiheit gegentiber den wissen-
schaftlichen Einordnung stark zu machen. Die Philosophie Bergsons
ist Appell an die unmittelbare Erfahrung der Lebendigkeit mit dem
Ziel der Auflosung aller rationalen Anhaltspunkte.

»Mit allem aufrdumend, was blofles Bildsymbol ist, wird er [der Philosoph,
M. G.] die Welt sich auflgsen sehen in ein reines FliefSen, in eine Kontinuitit
des Flieflens, in ein Werden, und wird sich so dazu bereiten, die reale Dauer dort
aufzufinden, wo sie zu finden immer noch not tut: im Reich des Lebens und des
Bewuf3tseins. «115

Darin liegt aber genau das grofle Problem fiir eine Kldrung des En-
gagementgedankens. Dadurch, dass die Bedeutung von Symbolen
und letztlich von Sprache nicht in das urspriingliche Selbstverhiltnis
des Menschen mit einbezogen wird, fehlt deren Einfluss auf das
Weltverhiltnis des Menschen. Dass Symbole unser Leben mit for-
men und dass die Kultur als groSe Quelle gesellschaftlicher Symbolik
unser Leben mit trigt, das wird in Bergsons Philosophie nicht beach-
tet.16 Seine Philosophie vernachlissigt so einen entscheidenden
Aspekt unseres Umgangs in der Welt.

Fiir die vorliegende Untersuchung bedeutet das, dass es im
Weiteren notwendig einer philosophischen Methode bedarf, die es
erlaubt, das Rationale und die Konstitution des Sinns sowie deren
beider Bedeutung fiir den Menschen mit aufzunehmen. Die phéno-
menologische Methode kann dies leisten.

115 SchE, 356.
116 Vgl. dazu in ihrer ausfiihrlichen Kritik Vrhunc, M., Bild und Wirklichkeit, a.a.O.,
267-276.

70

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lI. Edmund Husserl —
Die Intentionalitat als
Engagement des Bewusstseins

Die Darstellung der Philosophie Bergsons hat die vorliegende Unter-
suchung durch die Klirung des ontologischen Freiheitsbegriffs berei-
chert. Die Freiheit ist in der Bewegung des Lebens fundiert und ent-
geht dadurch jeder kausalistischen Grundlegung. In dem, wie wir uns
in der Welt verhalten, sind wir grundsitzlich frei, und diese Freiheit
ist der Ausdruck des Lebens durch uns. Dennoch ist die Freiheit
immer eine Freiheit der Situation, die von uns verlangt auf sie zu
reagieren. Diese Art der Freiheit bleibt in ihrem negativen Sinne
beschrinkend, stellt sich aber unter einem ganz besonderen Aspekt
als positive dar: Die Situation wird von uns in der je eigenen Art und
Weise freiheitlich »verwirklicht«, so dass eine Dialogizitit zwischen
uns und der Situation und damit der Welt, in der und zu der wir uns
verhalten, ihr Fundament bildet. Dieser Austausch findet allerdings,
und das sieht Bergson von seinem Ausgangspunkt aus so nicht, auf
einer Ebene des Sinns und der Bedeutung des Gegebenen fiir uns
statt. Die Phianomenologie Husserls setzt nun dort an, wo sich die
Welt als unsere je eigene bewusste Welt gibt. In welcher Weise die
Situation, d. h. die Welt in ihrer Offenheit an Moglichkeiten, sich uns
als »sinnvoll« konstituieren kann, soll durch den »Riickgang auf die
Phidnomene« geklidrt werden. Auf der Suche nach der Klidrung und
der Genese eines Engagementbegriffs wird von diesem Ansatzpunkt
aus ein entscheidender Schritt getan. Es soll nun gezeigt werden, dass
die Phinomenologie als Bewusstseinsphilosophie grundsatzlich das
Engagement des Menschen zum Thema hat. Denn Bewusstsein ist
per se engagiert.

Das Werk Husserls bietet in seiner scheinbar unendlichen Fiille
eine Vielzahl von moglichen Ansatzpunkten seiner Darstellung. Die
folgende Darstellung soll sich allerdings auf die fiir das Thema sinn-
voll erscheinenden Werke beziehen und weniger einen vollen, kaum
zu leistenden Uberblick iiber die Phinomenologie Husserls geben. Da-
bei sollen zuerst einmal die methodischen Grundvoraussetzungen der

71

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Phénomenologie erortert werden (1.), um dann auf den fiir das Vor-
haben mafigebenden Charakter der Transzendentalitit (2.) und der
Bedeutung von Lebenswelt und Horizont (3.) in der spateren Philoso-
phie Husserls zu kommen. Auf dieser Grundlage wird sich der ent-
scheidende Aspekt der Intentionalitit als Engagement erst zeigen (4.).

1. Der Ausgangspunkt der Phinomenologie

Die vorherrschende rationale Grundeinstellung des Menschen zur
Welt ist die, dass er die Welt als objektiv abgeschlossenes Seiendes,
von ihm Getrenntes und ihm gegeniiber Gestelltes versteht. Diese
Einstellung wird traditionell im philosophischen Paradigma des car-
tesianischen Dualismus von res cogitans und res extensa dargestellt.
Die Phinomenologie Edmund Husserls will, nicht ohne methodische
Anleihen an Descartes, diesen Dualismus dahingehend {iberdenken,
dass die Beziehung zwischen den Gegenstinden und dem Bewusst-
sein, in der die Welt ihre Geltung erst findet, neu gefasst wird. Der
Ausgangspunkt dazu ist letztlich wie schon bei Bergson die Evidenz
der unmittelbaren Gegebenheit der Erfahrung fiir das Bewusstsein.
Gefragt wird aber nun nach dem Ursprung des Selbstverstindnisses,
mit dem wir die Welt als unsere Welt nehmen. Die damit entstehende
transzendentale Philosophie versteht sich durch diesen Riickgang auf
die Konstitution von Welt {iberhaupt als eigentlich strenge Wissen-
schaft, die an die Wurzeln unserer Welterfahrung rithrt und dadurch
als philosophische Grundlegung apodiktischer Qualitit fungieren
soll. »Das Sein der Welt auf Grund der natiirlichen Erfahrungsevi-
denz darf nicht mehr fiir uns selbstverstindliche Tatsache sein, son-
dern selbst nur ein Geltungsphianomen«?!, und als solches muss es
untersucht werden.

Die oben erwihnte Grundeinstellung ist das, was Husser! die
natiirliche Einstellung des Menschen zur Welt nennt. Sie vernach-
lassigt, wie gesagt, die Bedeutung der Welt fiir das Bewusstsein bzw.
deren Konstitution, die den Gegenstand phinomenologischer Unter-
suchungen darstellt. Nach Husserl ist ndamlich »[...] alles im weites-
ten Sinne Gegenstindliche [...] nur denkbar als Korrelat méglichen

! Husserl, E., Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenologie.
[CM] Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995, 19.

72

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

BewufStseins, niher: eines moglichen >ich denke« und somit beziehbar
auf ein reines Ich.«?

Was hier in Zusammenhang mit dem »reinen Ich« als Grund-
satz beschrieben wird, ist eine Ausformulierung der Bewusstseins-
struktur, die der Phanomenologie als Fundament dient: der Intentio-
nalitdt. Der von Brentano in leichter Verdnderung iibernommene
Intentionalititsbegriff sagt vorerst nichts weiter aus, als dass das Be-
wusstsein notwendig immer ein Bewusstsein von etwas ist bzw. dass
alles Gegenstiandliche uns notwendig als Korrelat unseres Bewusst-
seins oder zumindest als ein mogliches solches erscheint. Der Phéino-
menologe will nun diese Strukturen nicht nur untersuchen, sondern
vor allem durch die Untersuchung Schliisse tiber die Wesensstruktur
objektiver Konstitution iiberhaupt ziehen. Und das Wesen der Dinge
ist es, das im Mittelpunkt besonders der Ideen zu einer reinen Phd-
nomenologie und phianomenologischen Philosophie steht. Die Me-
thode, der sich der Phianomenologe dabei zunichst bedient, ist die
eidetische Reduktion. Sie ist als Methode der Wesensanschauung zu
verstehen, als der Weg, mit dem die eidetische Phinomenologie von
der natiirlichen Einstellung abstrahieren und »das Wesen in seiner
sleibhaftenc Selbstheit erfassend«® den Riickgang auf eine Sicht der
Welt machen will, die durch keine Voreingenommenheiten bzw. Vor-
Urteile beeinflusst ist.

Der entscheidende methodische Schritt der Phanomenologie,
der sie zur Klirung der fundamentalen Konstitutionsverhiltnisse
fithren soll, ist die transzendentale Reduktion, die zur Epoché fiihrt.
Die Epoché ist eine Haltung der »Enthaltung« und zwar der Enthal-
tung aller philosophischen Lehren, die iiber das Wesen der Dinge
etwas aussagen wollen. Nur so kann auf das Fundament zuriick-
geblickt werden. Gleichzeitig will sie sich »nach den Sachen selbst
richten bzw. [...] sie in ihrer Selbstgegebenheit befragen und alle
fachfremden Vorurteile beiseite tun«.* Was bedeutet dies aber genau
fiir die Methode der Phinomenologie?

Anstatt in der natiirlichen Einstellung zu verbleiben, will sie

2 Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phianomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Zweites Buch: Phianomenologische Untersuchungen zur Konstitution. [Hua
IV] Husserliana IV. Haag: Nijhoff, 1952, 101.

3> Husserl, E., Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie: allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie. [Ideen I] Tiibingen: Nie-
meyer, 2002, 12.

4 Jdeen I, 35.

73

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

das, was sich dem Bewusstsein zeigt, von dem befreien, was sich ihm
in der Konstitution beimengt. Der Gegenstand, so wie er sich mir
darstellt, zeigt sich mir nur so, wie ich ihn in eben dieser ihn bezeich-
nenden Weise wahrnehme. Aus der natiirlichen Einstellung heraus
ist der Gegenstand fiir mich ein Seiendes, das sich mir darbietet und
dessen Wesen darin besteht, dass ich ihm begegne und es mir zu
Nutzen machen kann. In der Epoché dagegen zeigt sich der Gegen-
stand in ganz anderer Weise. Sie stellt eine vollig andere Einstellung
dar und bedeutet insofern auch eine véllig andere Weise, die Welt zu
sehen. Husserl selbst sagt im dritten Teil seiner spdten Krisis-
Schrift®:

»Vielleicht wird es sich sogar zeigen, daf3 die totale phanomenologische Einstel-
lung und die ihr zugehorige Epoché zunichst wesensmiflig eine véllige per-
sonale Wandlung zu erwirken berufen ist, die zu vergleichen wire zunichst
mit einer religivsen Umkehrung, die aber dariiber hinaus die Bedeutung der
grofiten existentiellen Wandlung in sich birgt, die der Menschheit als Mensch-
heit aufgegeben ist.«®

Worin besteht aber diese Macht der Epoché, »eine véllige personale
Wandlung zu erwirken«? Was genau sieht der Phinomenologe bzw.
worin besteht die Erkenntnis, die er durch die phinomenologische
Methode erlangt?

a. Die Epoché als die phiinomenologische Einstellung zur Welt

Die Intentionalitit ist das Grundprinzip phinomenologischer Me-
thode. Das Bewusstsein ist immer auf etwas bezogen, sonst konnte
es kein Bewusstsein von ... sein. Das Bewusstsein dringt also immer
auf seine Erfiillung in einer Notwendigkeit, die es davon abhilt ein
schlichtes Nichts zu sein.” Es ist notwendig immer schon mit der
Welt verbunden, weil es immer auf sie bezogen ist.

5 Mit dem Ausdruck »Krisis-Schrift« ist im Allgemeinen die Schrift Die Krisis der
europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie: eine Einlei-
tung in die phanomenologische Philosophie gemeint. Ich zitiere hier aus der Gesamt-
ausgabe der Husserliana, Band VI, hrsg. v. Walter Biemel, 2. Auflage, Den Haag,
Nijhoff, 1962 [Hua VI].

¢ Hua VI, 140.

7 Vgl. die Argumentation und die dadurch entstehenden Folgen fiir die Phinomenolo-
gie Jean-Paul Sartres weiter hinten S. 130-187.

74

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

Ausgangspunkt jeglicher Wahrnehmung ist die Empfindung.
Die ungegenstindlichen Vorgegebenheiten der Empfindung werden
in meinem Bewusstsein an ein Objekt gebunden. Die gegebenen hy-
letischen Momente werden in ihrer Mannigfaltigkeit gebiindelt und
dem Gegenstand, z.B. dem Buch, zugeordnet. Das Bewusstsein
»Buch« tritt so durch den Vollzug eines sinnverleihenden Bewusst-
seinsaktes, der Noesis, auf, und das Buch wird zum »sinnvollen« Ge-
genstindlichen fiir das Bewusstsein. Dem Bewusstsein ist somit das
Sein des Gegenstandes, seine »Dinghaftigkeit« im Ganzen gegeben.
Phanomenologie als Methode widmet sich den Gegenstinden des Be-
wusstseins in der Weise, wie sie sich ihm wirklich darstellen, ohne
Zuftigung an das Erscheinende, allein im Modus des momentanen
Gegebenseins. Das jeweilige Noema, die Sinneinheit fiir das Be-
wusstsein, ist damit Resultat einer Synthesis der Noesen in der Ein-
heit eines Gegenstandsbewusstseins, wie Husserl es nennt, d. h. es ist
der in der Sinngebung der Bewusstseinsvollziige intentional enthal-
tene Gegenstand. »Jedes Noema hat seinen »Inhalt«, niamlich seinen
>Sinn¢, und bezieht sich durch ihn auf >seinen< Gegenstand.«8 Es ist
dieser noematische Sinn, der den Sinn des konkreten Gegenstandes
im konkreten intentionalen Erscheinen ausmacht.

Um sich nun diesen Sinn thematisch vorzunehmen, gilt es die
»Thesis der natiirlichen Einstellung« zu umgehen, sie »aufSer Aktion
zu setzen«?, um dem Sinn sozusagen zuvor zu kommen. Husserl
nennt dies die »Einklammerung«, das »universale AufSergeltungs-
etzen [...] aller Stellungnahmen zur vorgegebenen objektiven
Welt«.1® Wohlgemerkt bleibt die Sinnvernetzung der natiirlichen
Einstellung im Grunde erhalten. Sie wird nur beiseite gestellt, denn
das Augenmerk soll sozusagen an ihr vorbei auf das gerichtet wer-
den, was sich uns tatsichlich phanomenal darbietet. Eben dies ist vor-
erst als Methode zu verstehen, doch was tatséchlich dabei gewonnen
wird, ist das Kernstiick phanomenologischer Philosophie — die
Epoché.

Bei der Epoché handelt es sich also zunichst einmal um ein me-
thodisches Prinzip der Phanomenologie. So gilt es in der Epoché ge-
mif3 der Einklammerung, sich »hinsichtlich des Lehrgehaltes aller
vorgegebenen Philosophie vollkommen des Urteils zu enthalten

8 Ideen I, 267.
9 Vgl. Ideen I, 54.
0 CM, 22.

75

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

und alle [...] Nachweisungen im Rahmen dieser Enthaltung [zu]
vollziehen.«' Der philosophische Schritt, der hinter der Epoché
steckt, ist die transzendentale Reduktion. Durch sie wird das Phano-
men auf dasjenige reduziert, was sich in der Noesis abspielt — die
Aufdeckung des noematischen Sinns des Gegenstands.

»Die transzendentale Reduktion tibt &oy) hinsichtlich der Wirklichkeit: aber
zu dem, was sie von dieser iibrig behilt, gehoren die Noemen mit der in ihnen
selbst liegenden noematischen Einheit, und damit die Art, wie Reales im Be-
wufltsein selbst eben bewufSt und speziell gegeben ist.«2

Im Gegensatz zur natiirlichen Reflexion steht die transzendentale
Einstellung den »voreiligen Erklirungen« skeptisch gegeniiber. Man
kann sogar sagen, dass der Phanomenologe in der Einstellung der
Epoché der Welt nie so begegnet, dass er sie als vollstindig konstitu-
iert annimmt bzw. dass er auch das, was er wahrnimmt, in seiner
Vollstindigkeit zu iiberblicken versucht. Denn die Epoché als trans-
zendentale Reflexion ist eine Reflexion auf die Konstitutionsleistun-
gen des Bewusstseins, die als solche selbst Gegenstand einer phéno-
menologischen Betrachtung ad infinitum wird. Deshalb kann Husserl
auch in seinen Ideen I davon sprechen, dass das Bewusstsein immer
ein phidnomenologisches Residuum bleibt.!* Andererseits bedeutet
das auch, dass das Bewusstsein, das hier gemeint ist, nicht jenes sein
kann, das z.B. die Psychologie zum Gegenstand hat.’* Denn dieses
Bewusstsein gehort ja auch zur Welt, da es ein Objekt des psycho-
logischen Ich ist, desjenigen Ich, welches das Bewusstsein als Gegen-
stand betrachtet. Das Ich allerdings, das in der phinomenologischen
Reduktion tibrig bleibt, ist das »reine Ich«, ndmlich das Ich, das sich
jeder Objektivierung prinzipiell entzieht, weil es ihr als die Bedin-
gung seiner Moglichkeit zugrunde liegt.

In der spiten Krisis-Schrift macht Husserl genau dies der Phi-
losophie Descartes’ zum Vorwurf: Wenn man auf ein Ego als den
letzten Grund alles Wissens rekurrieren will, so muss man doch die-

11 Ideen I, 33.

12 Jdeen I, 204.

13 Vgl. Ideen I, 59 und 94.

4 Gegen die empirische Psychologie gerichtet schreibt Husserl z. B.: »Uns ist die Frage
nach der empirischen Genesis gleichgiiltig, uns interessieren die Erlebnisse nach ihrem
gegenstindlichen Sinn und ihrem deskriptiven Gehalt.« Vorlesungen zur Phinomeno-
logie des inneren Zeitbewuftseins, hrsg. v. Martin Heidegger, 3. Auflage. Tiibingen:
Niemeyer, 2000, 7 [Vorles.].

76

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

ses Ego zwangsliufig aus der psychologischen Sicht herausnehmen.
Das ego cogito Descartes’ ist fiir Husserl immer noch weltliches Ich,
da es als ein solches objektiv zum Bewusstseinsgegenstand genom-
men wird. Die Fundierungsebene des »reinen Ich« wird nicht erreicht.
Das transzendentale Ich?> der Phinomenologie will aber gerade die
Ebene der Verobjektivierung durch die transzendentale Reduktion in
den Blick riicken, sie als Phinomen behandeln und in der Einstellung
der Epoché ins Verhiltnis zum »reinen« (unweltlichen) Ich setzen.16
In der fiir das spite Werk Husserls so charakteristischen Programma-
tik der Phanomenologie bedeutet das:

»Mit dem bloflen Entschlufl zur Epoché, zur radikalen Enthaltung von allen
Vorgegebenheiten, allen Vorgeltungen von Weltlichem, ist es nicht getan; die
Epoché mufs ernstlich vollzogen sein und bleiben. Das Ego [wohlgemerkt nicht
das »reine Ich«, M. G.] ist nicht ein Residuum der Welt, sondern die absolut
apodiktische Setzung, die nur durch die Epoché, nur durch die »Einklamme-
rung« der gesamten Weltgeltung ermoglicht und als einzige ermoglicht
wird.«"7

Das reine bzw. transzendentale Ich der Phinomenologie ist damit als
nicht objektives nicht der Welt zugehorig. Das heifst, dass die Epoché
fiir den Phinomenologen nicht nur methodisch, sondern auch als
fundamentale Perspektive der transzendentalen Reflexion selbst den
Ausgangspunkt darstellt, von dem allein er tiberhaupt die Phanome-
nalitit der Phinomene in ihrem Grunde zum Thema haben kann,
denn sie schlief3t letztendlich alle Phanomene mit ein.

»Die objektive Welt, die fiir mich ist, die fiir mich je war und sein wird, je sein
kann mit allen ihren Objekten, schopft [...] ithren ganzen Sinn und ihre Seins-
geltung, die sie jeweils fiir mich hat, aus mir selbst, aus mir als dem transzen-

15 »Wichtige in der erkenntnistheoretischen Problematik griindende Motive rechtfer-
tigen es, wenn wir das >reine< BewufStsein, von dem soviel die Rede sein wird, auch als
transzendentales BewufStsein bezeichnen [...]«, Ideen I, 59.

16 Vgl. Hua VI, 83f.: »Descartes macht sich nicht klar, da8 das Ego, sein durch die
Epoché entweltlichtes Ich, in dessen funktionierenden cogitationes die Welt allen Seins-
sinn hat, den sie je fiir ihn haben kann, unmaglich in der Welt als Thema auftreten kann,
da alles Weltliche eben aus diesen Funktionen seinen Sinn schopft.«

17 Hua VI, 81. Zur genaueren Unterscheidung der Epoché als Urteilsenthaltung, die hier
als methodische Epoché charakterisiert wurde und der in dieser Passage dargestellten
Epoché, »die zum Bewusstsein ihrer eigenen Tragweite geckommen ist«, vgl. Orth, E. W,
Edmund Husserls >Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phéinomenologie«. Vernunft und Kultur. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1999, 119ff.

77

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

dentalen Ich, dem erst mit der transzendental-phinomenologischen &moy| her-
vortretenden. «8

Der fiir das Anliegen der vorliegenden Arbeit entscheidende Punkt
ist, dass die transzendental-phanomenologische Reduktion ein Ich
aufdeckt, das jeder Objektivierung voraus liegt. Denn schon hier wird
eine Prareflexivitit, d.h. auch ein vorobjektivierender Zugang zur
Welt, zum Thema, der zum Ursprung von Bedeutung und Sinn
fithrt. Eben eine solche Seins- und Sinnsetzung entspringt erst aus
ihm. Diese immanente Seinsregion steht notwendig in Beziehung
zur transzendenten, riumlich-zeitlichen Welt. Das reine, transzen-
dentale, immanente Ich »nulla >re< indiget ad existendum«!? und ent-
zieht sich vergleichbar dem moi fondamental Bergsons jeglicher
Kausalitit und Begrifflichkeit, es ist »[...] vollig leer an Wesenskom-
ponenten, es hat gar keinen explikablen Inhalt, es ist an und fiir sich
unbeschreiblich: reines Ich und nichts weiter.«2

Das Sein der Welt ist durch die Struktur der Intentionalitdt not-
wendig ein Sein fiir ein aktuelles Bewusstsein. »Zwischen Bewusst-
sein und Realitit gihnt ein wahrer Abgrund des Sinnes«?!, der allein
durch die Konstitutionsleistung, also durch die intentionale Verbin-
dung des Ich mit der Welt im Sinngebungsprozess iiberbriickt wird.
Bewusstsein ist immer notwendig auf Welt bezogen — das heifSt nicht
allein, dass Bewusstsein immer notwendig einen Inhalt hat, sondern
auch und viel fundamentaler, dass es Welt durch seine Intentionalitit
erst setzt. Daraus folgt umgekehrt fiir Husserl das Programm seiner
transzendentalen Phanomenologie:

»So wie das reduzierte Ich kein Stiick der Welt ist, so ist umgekehrt die Welt
und jedes weltliche Objekt nicht Stiick meines Ich, nicht in meinem Bewuf3t-
seinsleben als dessen reeller Teil, als Komplex von Empfindungsdaten oder Da-
ten reell vorfindlich. Zum eigenen Sinn alles Weltlichen gehort diese Transzen-
denz, obschon es den gesamten es bestimmenden Sinn, und mit seiner
Seinsgeltung, nur aus meinem Erfahren, meinem jeweiligen Vorstellen, Den-
ken, Werten, Tun gewinnt und gewinnen kann — auch den eines evt. evident
giiltigen Seins, eben aus meinen eigenen Evidenzen, aus meinen begriindenden
Akten. Gehort zum eigenen Sinn der Welt diese Transzendenz irreellen Be-
schlossenseins, so heifdt dann das Ich selbst, das Welt als geltenden Sinn in sich

18 CM, 27.

1 Jdeen I, 92.
20 Jdeen I, 160.
21 Jdeen I, 93.

78

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

trigt und von diesem seinerseits notwendig vorausgesetzt ist, im phinomeno-
logischen Sinne transzendental; die aus dieser Korrelation erwachsenden phi-
losophischen Probleme transzendental-philosophische.«?2

Diese » Transzendenz irreellen Beschlossenseins« geht iiber die Sub-
jekt/Objekt-Beziehung hinaus auf die Ebene, auf der dieser Dualis-
mus als ein »konstitutives Ergebnis« geltend gemacht wird, »das an
seinem Platz und in seiner Zeit zu rechtfertigen ist«.2? Dass wir die
Welt als Welt fiir uns wahrnehmen, bedarf einer phanomenologi-
schen Grundlegung, die nur durch die Epoché erlangt werden kann.
So kommt Husserl auch zu dem Schluss seiner Cartesianischen Me-
ditationen: »Man muf3 erst die Welt durch &moyy) verlieren, um sie in
universaler Selbstbesinnung wiederzugewinnen.«?* Die Welt wird
damit in ihrem Objektsinn beschnitten und zum Phdnomen gemacht:

»[J]ede Meinung iiber >diec Welt hat ihren Boden in der vorgegebenen Welt.
Gerade dieses Bodens habe ich mich durch die Epoché enthoben, ich stehe iiber
der Welt, die nun fiir mich in einem ganz eigenartigen Sinne zum Phédnomen
geworden ist.«®

Die Welt als Phdanomen zu verstehen — das bedeutet sie in ihrer Kon-
stitution durch das transzendentale Ich aufzudecken und die Bezie-
hung zwischen beiden als Transzendenz vom Ich als Zentrum aus zu
begreifen. Das wiederum verweist darauf, dass Welt nur als Gel-
tungsphinomen zu verstehen ist, d. h. als ein Phinomen, dessen Gel-
tung und Evidenz in den transzendentalen Konstitutionsleistungen
selbst begriindet liegen. Mit der Epoché geht es Husser]l um die Kla-
rung der phanomenologischen Perspektive auf dieses Phanomen:

»Ich als natiirlich eingestelltes Ich bin auch und immer transzendentales Ich,
aber ich weifl darum erst durch Vollzug der phinomenologischen Reduktion.

2 CM, 28.

2 Merleau-Ponty, M., »Der Philosoph und sein Schattenc, in: Ders., Das Auge und der
Geist. Philosophische Essays. [AG] Hrsg. v. Christian Bermes, Hamburg: Felix Meiner
Verlag, 2003, 243-274, hier 248. Merleau-Ponty bezieht sich hier allerdings auf einen
inhaltlich vergleichbaren Aspekt der Ideen II.

% CM, 161.

% Hua IV, 155. Vgl. dies in Bezug zur Spaltung des Ich bei Husserl in: Luft, S., »Die
Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Husserls phanomenologischer
Reduktion, in: Kithn/Staudigl (Hrsg.), Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der
Reduktion in der Phinomenologie. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2003,
31-50, hier 40: »Die Epoché als Seinsinhibierung des gesamten natiirlichen Lebens ist
nicht eine Spaltung innerhalb dieses natiirlichen Lebens selbst, sondern als radikaler
Bruch mit diesem natiirlichen Leben gleichzeitig eine Ab-Spaltung von ihm.«

79

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Durch diese neue Einstellung sehe ich erst, dass das Weltall, und so tiberhaupt
alles natiirlich Seiende, fiir mich nur ist als mir mit seinem jeweiligen Sinne
geltendes, als cogitatum meiner wechselnden und im Wechsel miteinander ver-
bundenen cogitationes, und nur als das halte ich es in Geltung.«2

Wihrend oben die Frage nach der Bedeutung der Epoché und ihrer
Macht »eine véllige existentielle Wandlung zu erwirken« im Mittel-
punkt stand, so zeigt sich nun: Die Epoché deckt das Fundament der
Geltung weltlicher Phanomene auf. Die Evidenz der bewussten Welt
ist damit die Grundlage phinomenologisch-wissenschaftlicher Aus-
sagen. Die Sicht des Phinomenologen wird in der Epoché »frei« fiir
das Wesen, und das bewirkt, dass er die Welt in ihrer Unmittelbarkeit
als Bewusstseinstatsache zu sehen lernt. Hier wird deutlich, dass pha-
nomenologische Philosophie sowohl Methode als auch Gegenstand
ihrer selbst sein muss und bei Husserl ganz wesentlich durch Ent-
wicklungs- und Reflexionsstufen charakterisiert ist. Da die Phéno-
menologie als Philosophie eine nicht enden wollende Reflexion auf
die Phanomenalitit der Welt und damit auch auf sich selbst als Pha-
nomenologie der Phinomenologie bedeutet, ist sie stets auf sich
selbst reflektierend und aufbauend — »ein endloser Dialog, endlose
Meditation«.?” Der Anfang dieser endlosen Reflexion ist schon in
der Idee der Phinomenologie als Methode gesetzt. Durch die metho-
dischen Schritte der Reduktion wird die »natiirliche« von der »trans-
zendental-philosophischen« Einstellung unterschieden. Die Redukti-
on liefert dadurch der Reflexion den Zugang zur Ebene der
Konstitution durch das reine Ich, in dem keine weitere intentionale
Struktur aufgedeckt werden kann. Die dadurch gewonnene Einsicht,
das Ergebnis der Reduktion also, zeigt einen Gegenstandsbereich auf,
der die weitere Untersuchung bis in das Spiatwerk Husserls leiten
soll.

% CM, 39. In dieser Hinsicht kann Husserl auch von einer personalen Wandlung bzw.
religivsen Umkehrung sprechen. Vgl. Luft, a.a.O., 46f.: »Wie der religios Gewordene
zwar in die gleiche Welt hineinlebt, sie aber nun anders versteht (etwa als >Schépfung
Gottes<), nimmt der phanomenologisch >Umgewendete« die Welt und sich selbst >anders<
wahr, namlich erweitert um den transzendentalen Horizont. Der sich selbst durch abso-
lute Reflexion seines >tiefsten Seins< bewufSt gewordene erkennt sich selbst >neu, durch-
schaut aber auch gleichzeitig damit sein fritheres Sein als >Weltkind«.«

77 Merleau-Ponty, M., Phinomenologie der Wahrnehmung [PhW], 18. Vgl. auch ebd.:
»Die Unvollendung der Phinomenologie, ihr bestindig inchoaktiver Charakter sind
nicht Zeichen des Scheiterns, sondern unausweichlich, sofern ihre Aufgabe ist, das Ge-
heimnis der Welt und das Geheimnis der Vernunft zu enthiillen.«

80

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

War die Untersuchung vorerst auf die Explikation des intentio-
nalen Verhiltnisses zwischen »Ich« und »Gegenstand« bezogen, so
stellt sich in den Cartesianischen Meditationen heraus, dass die leere
Einheit eines »Ichpols« dem nicht gerecht wird, was sich uns selbst
als eindeutig »gefiihlte« Ichheit zeigt?: Identitit, Personalitdt, der
Andere miissen in die Untersuchung aufgenommen werden. Die
Phidnomenalitit dieser Aspekte des Ichs verweist zugleich auf eine
komplexere Bedeutung der Welt fiir die Konstitution. Die Explikati-
on der Intentionalitit als evidenzstiftender Akt, der in Bezug auf die
immer hintergriindige Welt die Transzendenz des ego cogito als Er-
gebnis der phinomenologischen Analyse erarbeitet, weist schon hin
auf die kritische Beschrinkung der Untersuchung auf das Bewusst-
sein, sowie auf die damit moglicherweise verbundenen Einschrin-
kungen einer vermeintlich universalen Phinomenologie. Die Trans-
zendentalitit bleibt zwar in Husserls Philosophie die unhintergehbar
letzte Konstitutionsstufe, die die objektive Welt begriindet. Doch
wird sie in der spiteren Philosophie Husserls um ihre lebensweltliche
Einbettung erweitert. Die Weiterentwicklung bis zur Krisis-Schrift
liegt explizit darin, dass Husserl zwar den »cartesianischen Weg«
zur Phanomenologie des transzendentalen Ego aus den Ideen weiter-
gehen will, die durch ihn gewonnenen Erkenntnisse und damit die
Phidnomenologie selbst allerdings aus einem lebensweltlich-phéno-
menologischen Zirkel heraus neu betrachtet.?” Die Epoché soll in
ihm erst einen Ort finden, der ihr »selbst ihren letzten Sinn und
Wert verschafft«.?

Im Dargestellten finden sich schon an dieser Stelle die fun-
damentalen Ansatzpunkte, mit denen eine Philosophie des Engage-
ments in Husserls Denken verortet werden kann. Dabei liegt hier
zunichst der Schwerpunkt auf der bewusstseinsmafligen Bindung
an die Welt, in der wir notwendig sind. Diese ist nur mittelbar, da
das Bewusstsein tber den Seinssinn und dem »Wie des Gegeben-
seins« des reinen Ich erst auf die Welt als Phinomenalitit Bezug

2 Vgl. Hua VI, 157 f.: »Ich bemerke nebenbei, daf3 der viel kiirzere Weg zur transzen-
dentalen Epoché in meinen >Ideen [...]¢, den ich den >cartesianischen< nenne [...] den
groflen Nachteil hat, daf} er zwar wie in einem Sprunge schon zum transzendentalen
ego fiihrt, dieses aber, da jede vorgingige Explikation fehlen muf3, in einer scheinbaren
Inhaltsleere zur Sicht bringt, in der man zunichst ratlos ist, was damit gewonnen sein
soll [...].«

» Vgl. S, 112.

30 Hua VI, 157.

81

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

hat.?* Der Schliisselbegriff hierfiir ist die Intentionalitit, die den
Grundstock aller Phdnomenologie bildet. In der Grundstruktur der
Intentionalitit liegt schon, dass das Bewusstsein immer schon an die
Phénomene, und die Phinomene der Welt, per notwendigen Inhalt
gebunden ist. Durch die Methode der Reduktion und die Einsichten
der Epoché wird diese Struktur zum Gegenstand der Analyse, die auf
die Transzendenz des Ich zur Welt hin stofit. In der Transzendenz
liegt der Grundprozess des Bewusstseins gelegen, von dem aus tiber-
haupt Objektivierung und Sinngebung ausgehen kann — die Konsti-
tution. Damit geht Husserl an das Fundament der Beziehung zwi-
schen mir und der Welt. Die Konstitution, als die Setzung, durch die
uns etwas Uberhaupt erst als Objekt und zugleich und unmittelbar
auch als Etwas im Sinnzusammenhang erscheint, ist ein grundlegen-
der Aspekt unseres Engagements in der Welt. Diese Form bewusst-
seinsmifligen Engagements reicht allerdings noch nicht an die Basis
dessen, was das Wesen des Weltumgangs ausmacht. Die Transzen-
denz ist, wie Husserls Philosophie auch in ihrer Entwicklung immer
genauer zeigt, nur die Struktur eines Zusammenhangs, der durch die
Phénomenologie zum einen in seinen Einzelaspekten aufgedeckt
werden kann, der allerdings auch auf Weiteres verweist, wie nun
schrittweise gezeigt werden soll.

b. Der Ichpol als Ausgangspunkt der Konstitution

War das Erste Buch der Ideen als »Allgemeine Einfiihrung in die
reine Phianomenologie« gemeint, so werden in den Ideen II die Er-
gebnisse der Analyse konstitutiver Prozesse daraufhin angewandt,
wie genau sich einzelne Objektivationen vollziehen. Fiir das Anlie-
gen der vorliegenden Arbeit erscheint es insbesondere wichtig, das
Engagement des Ichs als Ichpol in der Welt zum einen auf seine kon-
stitutionsanalytischen Grundlagen hin darzustellen und zum ande-
ren, mit Merleau-Ponty im Hintergrund, auf die Rolle der Leiblich-
keit fiir diese bei Husserl einzugehen.?

31 Es wird die Kritik Jean-Paul Sartres sein, die zeigt, dass dieses reine Ich nicht zu
denken ist. Deshalb spricht er von einer Transzendenz des Ego, d.h. davon, dass jegliche
Intentionalitit ein Bezug zum Auflen, zur Welt ist. Das Ego selbst ist demnach »in der
Welt« und nicht in irgendeiner Weise im Bewusstsein. Vgl. dazu die Ausfithrungen auf
S. 130 ff.

32 Die Ideen II (Volltitel: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phianomenologi-

82

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

Schon allein die Rede vom reinen Ich als »Ichpol« weist auf eine
gewisse Eingebundenheit des reinen Ich in sein Umfeld hin. Ein Pol
ist doch nur als ein solcher zu verstehen, wenn man ihn in einem
Zusammenhang mit dem sieht, zu dem er Pol ist. So auch beim rei-
nen Ich der Phanomenologie. Hier ist die Rede vom Ich als Ichpol in
dem Sinne, dass das reine Ich das Zentrum seiner Welt, d.h. seiner
Weltkonstitution ist. Husserl beschreibt die Weise, in der das Ich auf
die Objekte zugreift, sie dadurch als Objekte konstituiert und so ver-
fiigbar macht, als eine Wechselseitigkeit von Strahlen:

»Im gewissen allgemeinen Sinn richtet sich zwar tiberall das Ich auf das Objekt,
aber im besonderen Sinn geht mitunter ein vom reinen Ich vorschiefender Ich-
strahl auf das Objekt hin, und kommen von diesem gleichsam Gegenstrahlen
entgegen.«33

In dieser Darstellung steckt der Versuch, das zu beschreiben, was in
der Struktur der Intentionalitit schon liegt — das Gerichtetsein auf
die Welt durch das Bewusstsein gleichzeitig mit einer »Empfangs-
bereitschaft« fiir die Dinge der Welt. Es zeigt sich hier ganz deutlich
die Uberbriickung von rationalistischen und empiristischen Auffas-
sungen, die entweder der konstitutiven Macht des Bewusstseins oder
der objektiven Welt die Prioritit im Erkenntnisprozess zuschreiben.
Wenn das Ich von dem, was es affiziert, angegangen wird, es dieses
allerdings »fiir sich« erst konstituiert, so ist die Briicke zwischen die-
sen Philosophien geschlagen. Weiter unten im zitierten Text fahrt
Husserl wie folgt fort:

»Das reine Ich lebt nicht nur in einzelnen Akten als vollziehendes, titiges, lei-
dendes; frei und doch objektiv angezogen geht es von Akt zu Akt fort, es erfahrt
Reize von den im >Hintergrund« konstituierten Objekten, ohne ihnen gleich
Folge zu leisten, ldf3t sie sich steigern, an die Bewuftseinspforte klopfen [...].«3*

Nicht zuletzt sind es in diesem Werk Husserls die noch nicht als
Objekte konstituierten aber schon erfahrenen Dinge, die die Einbet-
tung der Aktivititen des cogito erst ausmachen. Sie stellen fiir die

schen Philosophie. Zweites Buch. Phinomenologische Untersuchungen zur Konstituti-
on = Hua IV) wurden zu Lebzeiten Husserls nicht veréffentlicht. Dennoch hatten sie
gerade auf Merleau-Ponty enormen Einfluss, der am Husserl-Archiv Léwen die Mog-
lichkeit hatte, in dieses Manuskript und weitere unveréffentlichte Schriften Husserls
Einblick zu nehmen. Vgl. die Bemerkungen im Literaturverzeichnis der Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung, a.a.O., 523.

3 HualV, 98.

34 Ebd.

83

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Phianomenologie die entscheidenden Uberginge von nicht-konstitu-
ierter zu konstituierter Welt, also von »Welt iiberhaupt« — wie es in
der Phianomenologie meist heifit — zur objektiven Welt dar. Thre Ei-
genschaften als Quasi-cogitatum und die damit verbundene blofle
Anniherung an sie durch Beschreibung werden dabei spater durch
den Begriff des »Horizonts der Welt« aufgefangen, zu dessen beson-
ders wichtiger Rolle fiir die Phinomenologie weiter unten noch eini-
ges gesagt werden wird.

Nun gibt es allerdings eine Schwierigkeit, mit der Husserl sich
auseinander setzen muss. Wenn das reine Ich der Gegenstand seiner
Untersuchungen ist, und er es so objektiviert, stellt sich die Frage, ob
es zum einen noch das reine Ich iiberhaupt ist, das er untersucht, und
zum anderen, ob diese Art von Untersuchung tiberhaupt moglich ist
bzw. ob Husserl sich in seiner Vorgehensweise nicht selbst wider-
spricht. Diesem Problem geht er dadurch aus dem Weg, dass er die
Objektivierung des reinen Ich nicht als eine Konstitution im eigent-
lichen Sinne ansieht, sondern auf die besondere Eigenart dieser bzw.
seiner Reflexion verweist:

»[...] die [phanomenologische, M. G.] Reflexion erfafit und setzt ja nicht als
seiend, was im jetzigen Erlebnis als Modifikation des cogito reelles Bestand-
stiick ist. Was sie setzt, das ist [...] das Identische, das einmal gegenstindlich
gegeben ist, einmal nicht. [...] Was sich phdnomenologisch dndert, wenn das Ich
gegenstindlich oder nicht gegenstindlich ist, ist nicht das Ich selbst, das wir in
Reflexion als absolut identisches erfassen und gegeben haben, sondern das Er-
lebnis.«?

Die Verschiebung der Objektivierungsgrundlage weg vom reinen Ich
und der Verweis auf das Erlebnis des reinen Ich, das sich in der Re-
flexion immer als Re-flexion gibt (also immer riickgewandt), ist ein
methodisch interessanter Ausweg aus dem regressus ad infinitum
eines sich selbst objektivierenden Ich. Dieser Ausweg ist letztlich
ein Ausweg iiber die Zeit, in der Reflexion als Dauer und damit das
reflektierte Ich als dauerndes Subjekt erscheint. Aber dieses Erschei-
nen ist ein Erscheinen ohne Gegenstindlichkeit. Husserl selbst sieht
dieses Paradox und meint es dadurch aufzuheben, dass er dem reinen
Subjekt — wohlgemerkt im Gegensatz zum cogito — reine Aktualitit
zuweist. Das reine Subjekt »ist« nur im Akt:

% Hua IV, 102.

84

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

»Jedes cogito mit allen seinen Bestandstiicken entsteht oder vergeht im Flufl der
Erlebnisse. Aber das reine Subjekt entsteht nicht und vergeht nicht, obwohl es
in seiner Art auftrittc und wieder sabtrittc. Es tritt in Aktion und tritt wieder
auller Aktion. Was das ist und was es iiberhaupt selbst ist und leistet, erfassen
wir, bzw. erfafit es im Selbstwahrnehmen, das selbst eine seiner Aktionen ist,
und eine solche, die absolute Zweifellosigkeit der Seinserfassung begriindet.«*

Das Erlebnis bleibt als letztbegriindende Stufe der reinen Subjektivi-
tat stehen. Das reine Ich ist das Absolute nur als Strom der Bewusst-
seinsakte. Die Selbsterscheinung des Flusses bezeichnet genau die
vorobjektive Ebene, die als Prireflexivitit die Verbundenheit zur
Welt thematisiert. Die Rede vom immanenten Strom bzw. Fluss ver-
weist allerdings direkt auf die Zeit als Ursprung ihrer selbst. Die
Konstitution und deren Objektivationen haben damit im Sinne einer
Subjektivitit Erlebnischarakter.?

Die Intentionalitit, die dem Ich/Welt-Verhiltnis fiir Husserl zu-
grunde liegt, ist in der Weise ihrer »Erfiillung« nicht ohne einen
gewissen Rahmen méglicher Erfassung, in dem sie sich »festlegen«
kann. Husserl selbst spricht von einem »Feld der Intentionalitit«.38
Dieses Feld ist ein Feld der Objektivationsmoglichkeiten im Sinne des
Hintergrundes und »Horizontes« der Gegenstande bzw. der Welt. In
ihm findet Intentionalitit statt, so wie man sagen konnte, dass es den
Bereich umgrenzt, in dem das Bewusstsein sich »aufhilt«. Das meint
nicht nur, dass das rein optische Wahrnehmungsfeld dieses Feld ab-
steckt, sondern dieses Feld ist ein Feld der Sinnesverkniipfungen, das
sich primir aus der Bewusstseinsimmanenz her aufbaut und in jedem
Akt, also mit jedem reinen Subjekt des Bewusstseinsaktes ein neues
oder zumindest in neuer Formation ist. Der ganze Bereich der un-
vollzogenen, »im Hintergrund schlafenden«, Noesen gehort dazu,
wodurch sich dieses Feld der Intentionalitit als ein »Feld der Freiheit«
fiir das Ich gibt.?” Diese Freiheit im Feld der Intentionalitdten ist eine
Freiheit, die sich auf die zu konstituierende Realitit bezieht, zu der ja
mehr als die Gegenstinde der Welt aufler mir gehoren. Denn jede

3 Hua IV, 103. Vgl. den darauf folgenden »§24. sWandelbarkeit« des reinen Ich«. Vgl.
dazu auch den entscheidenden Satz in der Zeitphilosophie Merleau-Pontys, auf dessen
naherer Erlduterung und Zusammenhang im Laufe dieser Arbeit noch eingegangen
wird: »Wir miissen die Zeit als Subjekt, das Subjekt als Zeit begreifen.« (PhW, 480).

7 Auf die Bedeutung der Zeitlichkeit soll in einem spéteren Zusammenhang noch ein-
gegangen werden. Vgl. S. 99ff.

3% Hua 1V, 106.

3 Vgl. Hua IV, 109.

85

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Auffassung eines Aktualititsfeldes beinhaltet notwendig auch die
eines realen »Ich-Menschen«, der im Akt der Welt begegnet:

»[...] fiir alle Erfahrung von raum-zeitlicher Objektivitdt ist die Miterschei-
nung des erfahrenden Menschen, aber allerdings auch die apperzeptive Bezie-
hung auf die seiner wirklichen oder méglicher Mitmenschen (oder Mit-Anima-
lien) vorausgesetzt.«*

Das reale Ich, der wirklich vorkommende Mensch, der ich bin, ist als
transzendent vom reinen Ich gesetztes Objekt zu verstehen. In genau
diesem Sinne ist ein entscheidender Aspekt, der nun in die vorliegen-
de Untersuchung mit einbezogen werden muss, die Leiblichkeit des
Menschen. Denn zum realen Ich gehort phinomenologisch wesent-
lich, dass es als leibliches in der realen Welt vorkommt. Husserl be-
stimmt den (Eigen-)Leib als ein vom reinen Ich gesetztes Objekt, das
die Realitit, wie sie dem empirischen Menschen als Welt begegnet,
entscheidend mitkonstituiert.*! Er kommt zu einer Charakteristik
des Leibes, die er dahingehend einteilt, dass der Leib ja zum einen
»von Innen« wahrgenommen werden kann und zum anderen in der
»Aufleneinstellung« erscheint.2 In der Inneneinstellung erscheint
der Leib zunichst einmal als ein »freibewegliches Organ« in einer
ganz speziellen und ihm wesenhaften Unmittelbarkeit, in der ich,
bzw. das Ich, ihn bewegen kann.*> Weiterhin ist er Triger all meiner
Empfindungen und damit »dank der Verflechtungen, die sie mit dem
gesamten tibrigen Seelenleben eingehen, [...] mit der Seele eine kon-
krete Einheit bildend«.# Von Seiten der Immanenz her ist der Leib
als eine mit dem Ich eng verwobene Einheit gegeben — »ein Grund-
stiick der realen Seelen- und Ichgegebenheit«.*

Die Aufleneinstellung zeigt noch weitere Merkmale auf: Ver-
gleicht man den Leib mit anderen »Korpern«, d.h. materiellen Din-
gen, so stellt sich schnell heraus, das er immer notwendig das »Hier«
meines Weltverhiltnisses ist. Er ist der » Nullpunkt« aller Orientie-
rungen und als solcher bleibt er fiir mich, da ich ihn nie voll optisch

40 Hua IV, 110.

41 Die folgenden Aspekte sollen die Betrachtungen zum Leib kurz darstellen. Zur phi-
losophischen Weiterfithrung dieser Darstellungen bei Merleau-Ponty vgl. das entspre-
chenden Kapitel.

4 Vgl. Hua IV, §§35-42, 143-161.

4 Vgl. auch CM, 99: Der Leib als »[...] das einzige, >in< dem ich unmittelbar >schalte
und walte«[...].«

# HualV, 161.

# HualV, 157.

86

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Phanomenologie

erfassen kann, immer »ein merkwiirdig unvollkommen konstituier-
tes Ding«.% Das Besondere des Leibes liegt des Weiteren darin, dass
dadurch, dass er das Zentrum der von mir erfahrenen Raumwelt ist,
er auch in seiner Funktion immer der Umschlagspunkt zwischen im-
manenter Sphire des Ich und der » Auflenwelt« darstellt. Eben darin
liegt, dass die Charakteristika immer in »Kompréasenz« auftreten. Die
Innensphiire und die AuSensphire und das, was den Leib in der je-
weiligen ausmacht, sind nicht voneinander zu trennen. Dies ist ein
wichtiger phinomenologischer Schritt in Richtung eines »fungieren-
den Leibes«, wie er besonders bei Merleau-Ponty untersucht wird.
Allerdings sind die beschriebenen Untersuchungen Husserls zum
Leib zwar als eine phinomenologisch grundlegende Arbeit am
Leibphdanomen zu sehen, sie gehen aber doch immer noch zu sehr
vom konstituierten Leib aus und setzen ihn damit einem Gegenstand
gleich. Das jedoch ist er — wie Merleau-Ponty spiter zeigt — nicht,
betrachtet man einmal, in welchem Zusammenhang die Welt sich
tiberhaupt erst als durch unseren Leib hindurch »erzeugt« erfahren
lasst. Die Funktion des Leibes als transzendentalem wird zugunsten
einer Analyse des Leibes als »Ding besonderer Art«¥ oder »merk-
wiirdig unvollkommen konstituiertes Ding« tibergangen, und der
Dualismus von Dingwelt und Subjekt bleibt aufrechterhalten. Bei
Husserl »hat« der Mensch (unter anderem) einen Leib. Dieser spielt
zwar eine entscheidende Rolle bei der Konstitution der Welt, den-
noch ist er dem Bewusstsein »hinzugefiigt«. Merleau-Pontys Phi-
losophie wird spiter diesen Dualismus darin aufheben, dass der
Mensch den Leib nicht »hat«, sondern dass er ganz wesentlich leib-
lich »ist«.

An dieser Stelle ldsst sich das bisher Gesagte folgendermafSen
rekapitulieren: Husserls Riickgang auf das reine transzendentale Ich
ist durch die Struktur der Intentionalitit immer schon auf Welt be-

4 HualV, 161.

4 HualV, 158.

# Vgl. zu diesem Punkt B. Waldenfels, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinome-
nologie des Leibes. Frankfurt/M. 2000, hier vor allem 30-42, wo der Autor nicht nur
eine sehr prignante philosophiegeschichtliche Darstellung der Untersuchungen zum
»Sonderfall Leib«, sondern auch innerhalb dieser Darstellung eine systematische Auf-
listung von Eigenschaften des Dings »Leib« gibt. Im Weiteren wird dort der fungierende
Leib im Sinne »einer besonderen Existenz und einer besonderen Struktur, in der zu-
gleich die Struktur der Welt hervortritt« (42), selbstverstindlich mit Merleau-Ponty
als Leitfaden, zum Thema gemacht.

87

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zogen. Diese Struktur ist ein wechselseitiges, durch Strahlen be-
schriebenes und durch sie auch auf den Ichpol bezogenes Verhiltnis.
Jegliche Konstitution erfolgt von diesem Pol aus. Der Leib nimmt
innerhalb der konstituierten Sphire die »Sonderstellung« ein, bei
der Konstitution der Realitit in seiner Eigenart als »unvollkommen
konstituiertes Ding« weder voll zur Welt, noch voll zu mir zu geho-
ren. In Bezug auf die Idee eines Engagements in der Welt, ist dies ein
wichtiger und grundlegender Ansatzpunkt. Husserls reines Ich bildet
zwar den Mittelpunkt des Verhaltnisses, doch zum einen ist dieser
Mittelpunkt immer als Mittelpunkt von ... zu verstehen und so nicht
ohne die (Um-)Welt, zum anderen ist dieser Punkt nicht chne Aus-
dehnung, da er notwendig auch das »Ding besonderer Art, den Leib,
bezeichnet. Zum dritten ist die Wechselseitigkeit dieses phinomeno-
logisch differenziert ausgearbeiteten Zentrums der Weltkonstitution
das beide vorherigen Aspekte verbindende Element. Der Ichpol steht
durch die Vermittlung seines Leibes in der Realitdt und zur Welt —ist
in ihr engagiert. Problematisch bleibt allerdings die Beziehung des
Ichs als Pol der Konstitutionsleistungen zur Welt. Mit der Konstitu-
tion allein ist erst die eine Ebene der Phinomenalitit, die Objektiva-
tion, angesprochen. Die Ebene der Sinngenese dessen, was konstitu-
iert wurde, fehlt jedoch noch ganz und wird erst mit dem aufgegriffen,
was Husserl die immanente Transzendenz nennt.

2. Die Bedeutung transzendentaler Genesis
a. Der Horizont in transzendentaler Genesis

In den Cartesianischen Meditationen zeigt sich, dass das reine Ich als
Ichpol, das heifSt als Zentrum des Aktlebens betrachtet, als Grundlage
einer Phianomenologie der Sinnstiftung allein zu kurz greift. In den
Mittelpunkt tritt hier das, was als Sinnumgebung unser gesamtes
Verstehen von Welt iiberhaupt méglich macht. Diese Form von
Transzendentalitit kann in ihrer Struktur nicht durch das Bild eines
Pols, eines Zentrums erfasst werden. Vielmehr wird die Wechselsei-
tigkeit, die in den Ideen II durch » Aktstrahlen« angedacht und ver-
bildlicht wurde, um eine dritte Dimension erweitert, indem der ge-
netische Charakter von Sinnkonstitution, wie er sich in den
Habitualititen eines personalen Ego zeigt, hinzu kommt. Die Unter-
suchung des transzendentalen Ego, so konnte man sagen, erweitert

88

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

die des transzendentalen bzw. reinen Ich um das Feld dessen, was sich
ihm durch sein Leben hinzufiigt.# In den Mittelpunkt muss also das
empirische Ich treten, das Ego, wie es sich der Reflexion empirisch als
die eigene Person gibt. Die Untersuchung wird so zu einer transzen-
dentalen Egologie, d.h. zur »Enthiillung meiner selbst als transzen-
dentales Ego in meiner vollen Konkretion, also mit allen darin be-
schlossenen intentionalen Korrelaten«.

Das, was hier mit der »vollen Konkretion« gemeint ist, um-
schliefSt neben dem Phénomen des Ego ebenfalls das, was sich ihm
als seine Welt gibt — und zwar »Welt« verstanden als der Horizont
dessen, was iiberhaupt in der Bedeutung eines »Etwas« erscheint.!
In unserem intentionalen Bezug zur Welt ist die transzendente
Struktur, die es uns iiberhaupt erst moglich macht, Gegenstinde als
Objekte zu identifizieren, schon angelegt. Die Synthesisleistung des
Bewusstseins, die Leistung, mogliche Erscheinungsweisen desselben
Gegenstandes zusammenzufassen, um ihn in konkreter Erschei-
nungsweise zu erkennen, ist in ihrer Grundstruktur die Identifikati-
on dieser moglichen Erscheinungsweisen miteinander und mit dem
momentanen intentionalen Gehalt des Bewusstseins.

»Die Existenz einer Welt, und so die des Wiirfels hier, ist vermoge der émoyn
seingeklammert:, aber der eine und selbe erscheinende Wiirfel ist als solcher
dem stromenden BewufStsein kontinuierlich >immanent¢, deskriptiv >in< ihm,
wie auch deskriptiv in ihm ist »ein und dasselbe<.«2

Es wird, noch bevor der Horizont in den Cartesianische Meditatio-
nen thematisch wird, deutlich, worauf es Husserl hier ankommt. Die
Synthesisleistung des intentionalen Bewusstseins ist nicht allein ein
Akt, sondern besteht wesentlich darin, dass der Gegenstand schon
vorher »in ihm [d.h. dem Bewusstsein, M. G.] selbst als Sinn be-

# Vgl. die Einleitung von Elisabeth Stroker zu den Cartesianischen Meditationen.
Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995; insbes. XIX. Vgl. auch A.]. Steinbock, der die
Entwicklung des husserlschen Denkens von statischer iiber den »genetic turn« hin zu
generativer Phinomenologie aufzeigt: »The parameters of genetic phenomenology, be it
concerned with passive or active genesis, are the individual life.« (»Generativity and the
Scope of Generative Phenomenology«, in: D. Weldon (Hrsg.), The new Husserl: A Cri-
tical Reader, Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 2003, 289-325, hier 307.

50 CM, 40.

51 Es war von Seiten der Konstitution schon frither mit Husserl auf den Horizont ver-
wiesen worden, der allerdings als solcher noch nicht thematisiert wurde. Vgl. oben S. 85.
2 CM, 44.

89

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

schlossen« liegt. Und, was noch viel grundlegender ist: diese Syn-
thesisleistung in der Intentionalitit ist keine Leistung, die sich nur
auf einen bestimmten Gegenstand richtet, sondern sie bezieht sich
auf die Gesamtheit dessen, was sich uns tiberhaupt als Welt darstellt.
In ihrer Einheit liegt die Moglichkeit von Objektivation und damit
auch unseres Verhaltens zur Welt tiberhaupt begriindet. Weit ent-
fernt also davon, sich auf ein konkretes cogitatum zu beziehen und
damit einen Akt zu bezeichnen, wie man es aus schematischen Dar-
stellungen neuzeitlicher Erkenntnistheorien kennt, bezieht sich die
allgemeine Synthesis hier auf ein gesamtes, ein universales cogita-
tum:

»Das universale cogitatum ist das universale Leben selbst in seiner offen unend-
lichen Einheit und Ganzheit. Nur weil es immer schon als Gesamteinheit er-
scheint, kann es auch in der ausgezeichneten Weise aufmerkend-erfassender
Akte betrachtet und zum Thema einer universellen Erkenntnis gemacht wer-
den.«*

Die »offen unendliche Einheit« wiederum verweist nun auf den Ho-
rizont dessen, was sich innerhalb dieses Rahmens zeigen kann. Der
Horizontbegriff deutet zum einen auf die Potentialitdten auf Seiten
des Gegenstandes hin, die sich bei jedem Bewusst-sein mitgeben.
Dies meint nicht allein die Tatsache, dass der Gegenstand uns mit
seiner Riickseite auch immer gegeben ist.>* Fiir die Phanomenologie
bedeutet das auch, dass der Gegenstand, so wie er sich mir im Mo-
ment in seiner Vollstindigkeit gibt, sich auch potentiell von einer
anderen Seite geben konnte und immer noch derselbe Gegenstand
bliebe. Sie, die Phinomenologie, hat damit ein neues Feld eroffnet,
um das sie ihre Untersuchungen erweitern bzw. das sie zumindest
immer in ihre Betrachtungen mit einbeziehen muss:

»Die Horizonte sind vorgezeichnete Potentialitdten. Wir sagen auch, man kann
jeden Horizont nach dem, was in ihm liegt, befragen, ihn auslegen, die jeweili-
gen Potentialititen des BewufStseinslebens enthiillen. Eben damit enthiillen wir
aber den im aktuellen cogito stets nur in einem Grade der Andeutung implicite
gemeinten gegenstindlichen Sinn. Dieser, das cogitatum qua cogitatum, ist nie
als ein fertig Gegebenes vorstellig; er klirt sich erst durch diese Auslegung des
Horizontes und der stetig neu geweckten Horizonte. Die Vorzeichnung selbst

53 Ebd.

5 CM, 45.

55 Vgl. Stroker, E., Husserls transzendentale Phianomenologie. Frankfurt/M.: Kloster-
mann, 1987, 100.

90

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

ist zwar allzeit unvollkommen, aber in ihrer Unbestimmtheit doch von einer
Struktur der Bestimmtheit.«56

Zwei Aspekte miissen hier fest gehalten werden: Zum einen zeigt
Husserl, dass durch die » Ausweitung« des Horizonts dieser nie als
abgeschlossen verstanden werden kann, jegliche Auslegung sich also
stets in Andeutungen erschopft. Zum anderen ist der Gegenstand
aber immer doch in der »Struktur der Bestimmtheit«, d.h. als voll-
kommen Gegebenes gesetzt, obwohl die Horizonthaftigkeit eine
vollkommene Bestimmung eigentlich nicht zulassen kann. Die Uber-
windung dieser Diskrepanz liegt darin, dass die Intentionalitdt we-
sentlich immer in den Potentialititen ihrer Erweiterung und Aktua-
lisierung steht. In der gleichen Weise, wie der Horizont sich stetig
selbst affiziert, erweitert und riickwirkend modifiziert, ist die Inten-
tionalitdt korrelativ dazu in ihrer eigenen endlosen Entwicklung be-
griffen. So wie das Feld der Intentionalitdt sich genau in der Weite
des Horizontes erstreckt, so wie sich diese Erstreckung damit stetig
selbst weitertreibt, indem sich die genetischen Strukturen in dem
gleichen Maf3e in sie einmengen, genau so kann man davon sprechen,
dass der Horizont als der »Zweck« der Intentionalitit — also als das,
worauf sie »hinlduft« — sich selbst tangential affiziert. Damit ist ge-
nau beschrieben, wie sich durch die genetische Dynamik des Lebens
das Feld der Intentionalitit stets indernd in die Welt hineinorgani-
siert und ebenso, wie diese Organisation selbst diese Dynamik erst
vorbereitet und moglich macht. Der Horizont des Menschen ist da-
mit in seiner Potentialitit das, was die Intentionalitit auszufiillen
versucht. Man konnte diesen Aspekt — seiner Eigendynamik wegen
— dadurch beschreiben, dass man sagt: Die Intentionalitit »lebt«.5
Sie befindet sich immer in einem Prozess des Bezugs zu ihren Poten-
tialititen, also letztlich zu sich selbst, d.h. sie ist wesentlich Hori-
zontintentionalitit im Eigenvollzug, indem sie durch den Horizont
und in ihm erst das Bewusstsein jeglicher Gegenstindlichkeit sein
kann.

»So gehort zu jedem Bewusstsein als BewufStsein von etwas die Wesenseigen-
heit, nicht nur tiberhaupt in immer neue BewufStseinsweisen iibergehen zu kon-
nen als BewufStsein von demselben Gegenstand, der in der Einheit der Synthesis

% CM, 47.

57 Diese These soll den Uberlegungen im Folgenden als Leitfaden dienen. Inwiefern sie
innerhalb der Phinomenologie Husserls Geltung behalten kann, oder nicht, wird im
Laufe des Kapitels noch zu zeigen sein.

91

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

ihnen intentional einwohnt als identischer gegenstindlicher Sinn; sondern es zu
konnen, ja es nur zu kénnen in der Weise jener Horizontintentionalititen. Der
Gegenstand ist sozusagen ein Identititspol, stets mit einem vorgemeinten und
zu verwirklichenden Sinn bewuft, in jedem BewufStseinsmoment Index einer
ihm sinngemif8 zugehdrigen noetischen Intentionalitdt, nach der gefragt, die
expliziert werden kann.«

Der Gegenstand als Identitétspol unterliegt damit allerdings auch
dieser »Unvollkommenheit« des intentionalen Horizonts. Ist dann
aber die Explikation des Horizonts und seiner unendlichen Verwei-
sung ein Stein im Weg phinomenologischer Exaktheit? Die Antwort
hierzu liegt darin, dass das, worauf der Horizontbegriff verweist, in
den Cartesianischen Meditationen in der Transzendenz des Bewusst-
seins begriindet liegt. Darin unterscheiden sich die Cartesianischen
Meditationen von fritheren Schriften. Das cogitatum ist nicht mehr
als abgeschlossen zu sehen, sondern in einem lebendigen Zusam-
menhang:

»Intentionale Analyse ist geleitet von der Grunderkenntnis, dass jedes cogito als
Bewuf3tsein zwar im weitesten Sinne Meinung seines Gemeinten ist, aber daf3
dieses Vermeinte in jedem Momente mehr ist (mit einem Mehr Vermeintes),
als was im jeweiligen Moment als explizit Gemeintes vorliegt.«*

Die Aufgabe der Phinomenologie lautet demgeméfs:

»[...] sie macht das im Sinn des cogitatum Beschlossene und blof unanschau-
lich Mitgemeinte (wie die Riickseite) klar durch Vergegenwirtigung der poten-
tiellen Wahrnehmungen, die das Unsichtliche sichtlich machen wiirden. «%

Es geht Husserl darum, in der Analyse die »in strenge Begriffe faf3-
bare Typik«6! der Intentionalitit, insofern ihre Inhalte unterschied-
lich sind, aufzuzeigen. Die Phinomenologie will, wohl wissend um
die begriffliche Unzuldnglichkeit bei der Bestimmung intentionaler
Inhalte, die Horizonthaftigkeit als fundamentalen Unterbau be-
wusstseinsmifligen Lebens einbeziehen, um die Einheit beider, der
intentionalen Inhalte und ihrer Horizonte, in ihrer Bedeutung auf-
zudecken. Damit bezieht sie sich auf das Konkrete der Ausfiillung

58 CM, 48. Der Schluss des Absatzes lautet: »Das alles ist der Forschung [d.i. wohl der
Phianomenologie, M. G.] konkret zuginglich«, womit Husserls Anspruch der exakten
Wissenschaft einmal mehr aufleuchtet.

5 Ebd.

6 CM, 50.

61 CM, 52.

92

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

einer abstrakten Struktur, um als genuin phinomenologisches Anlie-
gen auf das Geschehen im Jetzt Bezug zu nehmen.

Dieser Anspruch verweist die Phinomenologie zuriick auf die
Wahrnehmung und die synthetisierenden Akte, die sich innerhalb
der Horizonte aufhalten. »Wie kann uns die Welt als einheitliches
Phédnomen gegeben sein? »— dies stellt sich als die leitende Frage.
Innerhalb der Cartesianischen Meditationen wird sie durch die
Transzendentalitat des Ego beantwortet. Aber die Beantwortung die-
ser Frage wird auch in der spdteren Krisis-Schrift eine wesentliche
Rolle spielen. Dort, im dritten Teil, steht der Horizont der Welt im
Mittelpunkt der Betrachtungen. Die anfiangliche Forderung der Phi-
nomenologie, die Welt als Phdnomen zu verstehen, erweist sich
immer mehr als ein Verweis auf unsere Verankerung in ihr bzw. in
ihrem Sinn fiir uns. Mit der Lebenswelt wird die Problematik des
Welthorizonts in der Krisis-Schrift aufgenommen und neu durch-
dacht. Aufbauend auf die Einsichten der Cartesianischen Meditatio-
nen, d.h. auf der Erkenntnis der Welt als »Universalfeld aller wirk-
lichen und méglichen Praxis, als Horizont«%2, kommt die Dimension
der Geschichtlichkeit hinzu, die die Untersuchung dieses Universal-
feldes in ein neues Licht riickt:

»[...] jeder eréffnete Horizont weckt neue Horizonte, und doch ist das unend-
liche Ganze in seiner Unendlichkeit stromender Bewegung auf Einheit eines
Sinnes gerichtet, aber freilich nicht so, als ob wir ihn ohne weiteres ganz erfas-
sen und verstehen konnten; sondern die Weiten und Tiefen dieses gesamten
Sinnes in seiner unendlichen Totalitit gewinnen, sobald man sich der univer-
salen Form der Sinnbildung einigermafSen bemichtigt hat, axiotische Dimen-
sionen: es eroffnen sich die Probleme der Totalitit als die einer universalen
Vernunft.«&

Die Welt ist in der Erfahrung als Einheit gegeben. Dieses Gegeben-
sein hat den Charakter der Evidenz und zwar derselben Evidenz, die
uns bei jeder Erfahrung sagt, dass das, was wir erfahren, wirklich als
dieses Eine erfahren wird. Wie kann aber die Welt, die sich doch
notwendig in verschiedenste Horizonte ausweitet und aus ihnen erst
konstituiert, als eine einzige evident erfahren werden?

Die Erfahrung der Welt, so Husserl dazu, wird immer von einer
Vielzahl von potentiellen Evidenzen begleitet — d.h. von Evidenzen,

©2 Hua VI, 145.
6 Hua VI, 173. Wie angekiindigt soll hier zunichst nur die Tendenz zur Entwicklung in
der Krisis-Schrift angedeutet werden.

93

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

die sich immer im Raum des Moglichen authalten, die zur Bedeutung
der Wirklichkeit die Sicherheit ihrer Moglichkeit beitragen — diese
Evidenzen konnen sich aber wesensmaf8ig nie zu einer vollen abge-
schlossenen Evidenz der Erfahrung der einen Welt fiigen. Hierin ist
das Sein der Welt unserem Bewusstsein wesensmafSig und notwendig
transzendent. Diese WesensmifSigkeit lenkt die Untersuchung zu-
riick auf das Bewusstsein als das, »[...] in dem jedwedes Transzen-
dente als von ihm Unabtrennbares sich konstituiert und das speziell
als Weltbewuftsein in sich unabtrennbar den Sinn Welt und auch
»diese wirklich seiende« Welt trigt.«

Die Welt ist in diesem Sinne eine »Korrelatidee zur Idee einer
vollkommenen Erfahrungsevidenz«.®> Genau wie diese kann jene
niemals als abgeschlossen, sondern muss stets als Prozess innerhalb
der Erfahrungshorizonte des Bewusstseins zum Thema werden. Die
Verbundenheit von Welt und Bewusstsein ist bei Husserl in der
Transzendentalitit des Bewusstseins selbst verankert. Welt ist
immer schon als Erfahrungshorizont da und bleibt innerhalb von
potentiellen Horizonten immer im Bewusstsein bevor, wihrend und
nachdem sie als Welt erfahren wird. Das transzendentale Ego ist das,
was es ist, immer nur mit Bezug auf Gegenstinde bzw. Welt — es ist
immer weltbezogen. Diese gesamte dynamische Struktur wird durch
den Begriff »Intentionalitit« bezeichnet.

Aber wie muss man sich ein solches transzendentales Ego vor-
stellen, das immer in potentiellen Horizonten der Welt begegnet,
und wie kann sich fiir ein solches iiberhaupt stetig Wirklichkeit kon-
stituieren? Tritt hier nicht das Problem auf, dass das Ich sich zum
einen als identisches und zum anderen als sich dnderndes erfihrt?
Diese Erfahrung ist doch schlieSlich in voller Evidenz gegeben. Die-
ses Problem ist es, das die phinomenologische Untersuchung bis zu
den letzten mdoglichen Fundamenten ihrer Untersuchung bringen
muss. Das Ich, das sich in jedem Moment als ein selbst gegenwirtiges
setzend erkennt, erkennt sich als in der genannten Weise geteilt. Bei
der Reduktion dieser Selbstgegenwirtigung stofst die Phinomenolo-
gie auf die fundamentale Bedeutung der Zeit.%¢ Von anderer Seite

& CM, 63f.
% CM, 64,
6 Vgl. auch S. 99ff. In seiner bekannten Studie Lebendige Gegenwart (Den Haag:
Nijhoff, 1966) geht Klaus Held dieser Frage als der »Frage nach der Seinweise des trans-
zendentalen Ich am Leitfaden der Zeitproblematik« nach und kommt dabei auf das
»Ritsel der lebendigen Gegenwart, das die Uneinigkeit von nunc stans-Bewusstsein

94

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

namlich, und das liegt im jetzigen Zusammenhang naher, stellt sich
das Ich bzw. das Selbst immer als einer »transzendentalen Genesis«
unterworfen dar, die seinen immanenten Wandel und die sich ent-
wickelnde Weise seines Weltzugangs bestimmt. Dabei geht es um
die Art und Weise, wie das Ich in der ihm ganz eigenen Weise seinen
Weltzugang gestaltet. Oder vielmehr ganz aus der Sicht des Phéno-
menologen selbst: es geht darum, wie ich mein Weltzugang bin. Das
empirische Ego hat einen Willen, unternimmt Wertungen, sieht Po-
tentialititen auf seine ganz eigene Weise. »Sind auch die Uberzeu-
gungen im allgemeinen nur relativ bleibende, haben sie ihre Weisen
der Verinderung [...], so bewihrt das Ich in solchen Verinderungen
einen bleibenden Stil, einen personalen Charakter.«¢

Die Genesis dieses Charakters ist eine transzendentale Genesis,
d.h. dass der Weltzugang und damit das transzendentale Ego selbst
sich in einer nicht enden wollenden Entwicklung befindet. Die Weise,
wie wir zur Welt sind, ist durch unseren immanenten Charakter be-
stimmt, der sich in der Transzendenz unseres Weltzugangs, die er
selbst mit begriindet, immer weiter dndert und doch charakteristisch
bleibt. Das Ich ist damit nicht allein Pol seiner Akte, sondern gleich-
zeitig Substrat von Habitualitidten. Aus diesem Wechselverhiltnis
heraus ergibt sich, dass in der Untersuchung der Konstitution des
transzendentalen Ego fiir das Ich selbst, die Konstitution von Welt
iberhaupt mit begriindet liegt. Aus der Immanenz des Ich heraus
ergibt sich die Transzendenz der objektiven Welt. Was in den Ideen II
als ein Feld der Intentionalitit erschiené®, bekommt nun durch die
genetische Ausrichtung seinen Horizontcharakter. Der Horizont,
der sich immer in der Ferne zeigt, das heifst, der sich auch mit der
Genesis des Ichs immer weiter ausweitet, muss als ein »dyna-
misches« Feld der Intentionalitit verstanden werden — ein Feld, dass
sich nicht allein auf den Akt des Bewusstseins im »Jetzt« bezieht,
sondern dartiber hinaus die Eigenheit des Ichs in der personalen Ent-

und Bewusstsein der lebendigen Gegenwart des Ich darstellt. Vgl. ebd., X, 79ff. und
94 ff. Vor anderem Hintergrund widmet sich Paul Ricceur der Bedeutung dieser Unter-
scheidung, die er treffend als diejenige zwischen der idem-Identitit und der Identitit im
Sinne eines ipse darstellt. Das Selbst wird zum einen als das Gleiche, Identische und
immer da Gewesene erfahren (also als idem) und zum anderen als ein sich wandelndes
Selbst, dessen Wesen eben dieser Wandel ist (ipse). Vgl. vor allem das Vorwort in
Riceeur, P, Das Selbst als ein Anderer. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1996, 9-38.

7 CM, 69.

6 Vgl. Hua IV, 106 und in der vorliegenden Arbeit S. 85.

95

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

wicklung mit einbezieht. »Das Ego konstituiert sich fiir sich selbst
sozusagen in der Einheit einer >Geschichte«.«% Diese Geschichte ist
die Ausformung einer Genesis des transzendentalen Ego in Form von
Habitualitdten:

»Daf3 fiir mich eine Natur ist, eine Kulturwelt, eine Menschenwelt mit ihren
sozialen Formen usw. besagt, dafl Moglichkeiten entsprechender Erfahrungen
fiir mich bestehen — als fiir mich jederzeit ins Spiel zu setzende, in gewissem
synthetischen Stil frei fortzufiihrende, ob ich gerade solche Gegenstinde wirk-
lich erfahre oder nicht; in weiterer Folge, daf3 ihnen entsprechende andere Be-
wufltseinsmodi, vage Meinungen und dgl., Moglichkeiten fiir mich sind und
daf3 ihnen auch Moglichkeiten zugehoren, sie durch Erfahrungen vorgezeich-
neter Typik zu erfiillen oder zu enttduschen. Darin liegt eine fest ausgebildete
Habitualitit — eine aus einer gewissen, unter Wesensgesetzen stehenden Gene-
sis erworbene.«”°

Zur Genesis gehort zum einen die aktive Genesis, in der das Ich mit
seinen Akten neue Gegenstinde urspriinglich zu konstituieren ver-
mag. Dazu gehoren Akte der praktischen wie auch der logischen Ver-
nunft, aus denen sich neue Konstitutionen ergeben. Das Ich setzt sich
die Ergebnisse seiner Synthesisakte auf dem Grund schon konsti-
tuierter Gegenstinde. Zum anderen spielt die passive Genesis eine
ungleich wichtigere Rolle fiir das transzendentale Ego. Sie ist die Be-
wegung von Synthesen, die sozusagen im Hintergrund unser Ver-
stindnis von Welt tiberhaupt erst begriinden.

»Was uns im Leben sozusagen fertig entgegentritt als daseiendes blofSes Ding
(von allen >geistigen< Charakteren abgesehen, die es z. B. als Hammer, als Tisch,
als dsthetisches Erzeugnis kenntlich machen), das ist in der Urspriinglichkeit des
ses selbst< in der Synthesis passiver Erfahrung gegeben. Als das ist es vorgege-
ben den mit dem aktiven Erfassen einsetzenden >geistigen< Aktivititen.«”!

® CM, 78.

70 Ebd. Diese Aussagen iiber das Wesen des Weltumgangs sind, wie Husserl sofort sieht,
Aussagen einer eidetischen Betrachtung des transzendentalen Ego. Eidetische Intuition
und phénomenologische Reduktion gehen Hand in Hand in der transzendentalen Phi-
nomenologie. Letztere ist wesentlich eidetisch. Vgl. CM, 74: »Die eidetische Phinome-
nologie erforscht also das universale Apriori, ohne das ich und ein transzendentales Ich
iiberhaupt nicht erdenklich« ist, oder, da jede Wesensallgemeinheit den Wert einer un-
zerbrechlichen Gesetzmifigkeit hat, sie erforscht die universale Wesensgesetzlichkeit,
die jeder Tatsachenaussage iiber Transzendentales ihren méglichen Sinn (mit dem Ge-
gensatz Widersinn) vorzeichnet.«

7t CM, 81. Vgl. erlauternd dazu auch Held, K., »Einleitung, in: Edmund Husserl, Phi-
nomenologie der Lebenswelt. Ausgewiihlte Texte II. Hrsg. v. K. Held, Stuttgart: Reclam,
1986, 39£.; und ebenfalls Tengelyi, L., »Husserls Begriff des Horizontes«, in: Elm, R.,

96

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Das aus dem Horizont und der Horizontintentionalitit sich speisende
passive Verstehen weltlicher Zusammenhinge, wie z.B. die Erfahr-
barkeit von Dingen iiberhaupt, die Gewissheit von Dinghaftigkeit
iiberhaupt, versetzt das Ich »in« die Welt. Es macht das Ich zu einem
sich verhaltenden Ich im Sinne eines in den Moglichkeiten transzen-
dentaler Horizontalitdt lebenden. »Alles Bekannte verweist auf ein
urspriingliches Kennenlernen; was wir unbekannt nennen, hat doch
eine Strukturform der Bekanntheit, die Form Gegenstand, des nihe-
ren die Form Raumding, Kulturobjekt, Werkzeug usw.«7

Genau diese passive Synthesis ist es, die bei Merleau-Ponty eine
bedeutende Rolle spielt. In der Explikation der passiven Genesis bzw.
in der Aufweisung der Bedeutung einer passiven Synthesis fiir jede
weitere Art von Synthesis liegt der Grundstock fiir wesentliche Aus-
gangspunkte weiterer phanomenologischer Betrachtungen, die sich
auf eine Unmittelbarkeit des Weltumgangs beziehen, die notwendi-
gerweise in einer solchen Passivitdt wurzeln muss.”

Horizonte des Horizontbegriffs. Hermeneutische, phinomenologische und interkultu-
relle Studien. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2004, 137-162, hier insb. 153 £.

72 CM, 82. Dieses passive Verstehen verweist auf eine fundamentale Gewissheit und
Gewohnheit unseres Weltumgangs, die Husserl mit seinem Programm nicht erfassen
kann. Vgl. dazu die abschlieenden Betrachtungen, Seite 124ff., und in seiner aus un-
serer Sicht hervorragenden Analyse Rolf Kithn, Husserls Begriff der Passivitit: zur
Kritik der passiven Synthesis in der Genetischen Phianomenologie. Freiburg [u.a.]: Al-
ber, 1998, z.B. 61: »Was sich passiv erfiillt, entzieht sich dem direkten intentionalen
Blick und ist nicht selbst Gegenstand der bewuft-transzendentalen Konstitutionstitig-
keit des Ego von Welt. In dieser Hinsicht muf3 eine letztlich stets auf solche Konstituti-
onserhellung ausgerichtete Phinomenologie wie die husserlsche die Lebenselbstgebung
verfehlen, denn noch diesseits der passiven Synthesen >geschieht«sie in einem absoluten
Sinne, indem sie als Ego (Mich) — sowie >in< diesem — ankiinftig wird. Aber das >Paradox<
ist eben, wie bei der passiven Affektion, daf3 in diesem Ankiinftigwerden oder >Ereignis¢,
das zugleich Rezeptivitit ist, das Leben und die Affektion nicht als etwas je >Fremdes<
entgegengenommen werden. Was empfangen wird, trigt zugleich und stets den Cha-
rakter der Ich-Zugehorigkeit und damit radikaler Subjektivitit.«

75 Darin wird auch der programmatische Leitfaden wieder aufgenommen, der in der
weiteren Literatur eine grundlegende Rolle spielt: » Der Anfang ist die reine und sozu-
sagen noch stumme Erfahrung, die nun erst zur reinen Aussprache ihres eigenen Sinnes
zu bringen ist.« (CM, 40) Vgl. dazu Merleau-Pontys Deutung und Einbezug dieser
Stelle in seine Phinomenologie in Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., 12 und
weiter auf 257; des Weiteren: Meyer-Drawe, K., »Welt-Ritsel. Merleau-Pontys Kritik
an Husserls Konzeption des Bewuftseins«, in: Phanomenologische Forschung (1996),
Band 30, 194-221, hier insbes. 209; Toadvine, T., »Merleau-Ponty’s Reading of Husserl:
A Chronological Overviews, in: Ders. [et al.] (Hrsg.), Merleau-Ponty’s Reading of Hus-
serl. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2002, 228-286, hier insb. 240; und Tami-
niaux, J., »Uber Erfahrung, Ausdruck und Struktur: Ihre Entwicklung in der Phanome-

97

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Das hier Gesagte liegt dem zugrunde, worum es in der vorlie-
genden Arbeit wesentlich gehen soll. Zum einen ist es die Intentio-
nalitit, die sich schon sehr friih als das wesentliche Grundverhaltnis
des Menschen zu Welt herausgestellt hat. In den Betrachtungen zu
den Cartesianischen Meditationen kam gegeniiber den Ideen hinzu,
dass sie in ihrer Horizonthaftigkeit bzw. durch eine passive Genesis
bestimmt ist. Diese neue Dynamik der Intentionalitit, die in dem
Ausspruch »Die Intentionalitit lebt« zusammengefasst werden soll-
te, zeigt auf eine neue Dimension der Thematik der vorliegenden
Arbeit: die immanente Transzendenz. »Immanente Transzendenz«
bedeutet nicht mehr als das, was in unserer Betrachtung implizit
schon oft Thema war: die Noemata gegenstindlicher Welt sind als
transzendente immer »auf3erhalb« des Bewusstseins anzusiedeln, ob-
wohl ihre Bedeutung im Bewusstsein selbst, d.h. in seiner Imma-
nenz, schon durch die der Intentionalitit vorgelagerten horizonthaf-
ten Synthesen vorbereitet ist. Doch das heifdt konkret nicht weniger,
als dass die Intentionalitit, dieses Paradigma der Phinomenologie,
den erkenntnistheoretischen Dualismus von Erkennendem und Er-
kanntem um die Dimension transzendentaler Horizonthaftigkeit er-
weitert. Intentionalitit ist immer schon beides, Immanenz und
Transzendenz, als Bewegungen, die unsere Auffassung von Welt
wesentlich bilden. Sie ist mehr als eine Beziehung zwischen zwei
Entitdten, sie ist der Grundstock fiir das, was sich in Absetzung zum
reinen Ich im personalen Ich niederschligt. In dem, was durch Cha-
rakter, Stil und Habitualititen bezeichnet wird, wird deutlich, dass
jedes Ich sein spezifischer Weltzugang ist.”*

Das Folgende soll nun den Blick in Richtung zweier Themen zu
wenden, die die Darstellung immer schon begleiteten und die in ihrer
groflen Bedeutung fiir die Phinomenologie nicht zu unterschitzen
sind: die Intersubjektivitat und die Zeit.”

nologie Merleau-Pontysc, in: R. Grathoff und W. Sprondel (Hrsg.), Maurice Merleau-
Ponty und das Problem der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart: Ferdinand
Enke Verlag, 1976, 95-107.

74 Dieser Selbstbezug, der auf das Eigene im Weltzugang rekurriert, ist es letztlich, der
iiber die Fundamentalontologie Heideggers zur Existentialphinomenologie z.B. Jean-
Paul Sartres und letztlich auch Merleau-Pontys fiihrt.

75 In Anbetracht der gebotenen Zuspitzung auf das Thema soll die sich das Folgende
nicht der umfangreichen Literatur widmen, sondern stiitzt sich vielmehr auf das, was
fiir die Darstellung hier sinnvoll erscheint: d.h. zunichst die Vorlesungen zur Phino-
menologie des inneren ZeitbewufStseins beziiglich der Bedeutung der Zeit und die Car-
tesianischen Meditationen beziiglich der Bedeutung der Intersubjektivitit.

98

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis
b.  Immanente Transzendenz — die Bedeutung der Zeit

Die Zeit ist indirekt schon oft thematisiert worden. Zuletzt war es die
passive Genesis, die die Untersuchung indirekt auf das Phinomen der
immanenten Zeit als die Grundlegung dessen verwies, was sich uns
als unser empirisches Ich gibt, als unsere personliche Geschichte.
Durch die Entwicklung unseres Weltumgangs innerhalb unserer Ge-
schichte spielt die Dimension immanenter Zeitlichkeit die entschei-
dende Rolle fiir die Phinomenologie. Unser Leben erscheint dem Be-
wusstsein immer als eine Gesamtheit von Synthesen, die sich nicht
anders verstehen lassen als in der immanenten Zeitlichkeit konstitu-
iert, »[...] dergeméf alle je reflexiv vorzufindenden Erlebnisse des
Ego als zeitlich geordnet als zeitlich anfangende und endende, als
gleichzeitig und nacheinander sich darbieten miissen — innerhalb
des stindigen und unendlichen Horizontes der immanenten Zeit.«”6

Anders ausgedriickt: Reflektieren wir iiber unser Leben, zeigt es
sich immer als eine Einheit und zwar als eine Einheit von verschie-
denen »Lebensphasen«, die wir zusammenfiigen zu dem, was wir
unser Leben nennen. Dies verweist unweigerlich auf eine immanente
Zeitlichkeit und zwar auf das Nacheinander bzw. einfach auf eine
Folge und Richtung von »Leben«. Aus diesem Zeitempfinden heraus
wird unser gesamtes Bewusstsein von Zeit konstituiert. Alles Wahr-
genommene zeigt sich nicht nur in einem Jetzt der Wahrnehmung,
sondern erlangt seinen Sinn erst durch den in der passiven Genesis
konstituierten Hintergrund, der wiederum aus Synthesen vergange-
ner Erfahrungen und Wahrnehmungen aufgebaut ist. In den Ideen I
schreibt Husserl:

»Alle meine Erlebnisse, auf die ich hinblicke, sukzessive und koexistierende,
haben die Einheit eines Zeitflusses. Was immanent einem Zeitflusse angehort,
hat seine wahrnehmbare, adiquat erfassbare Einheit. Die Einheit der Immanenz
ist die Einheit eines stetigen Flusses, in dessen Zusammenhang sich alle imma-
nente Dauer und Verinderung konstituiert. Alle Dauereinheiten, sie sich im
kontinuierlichen Flusse der immanenten Zeit aufbauen, schlieflen sich zusam-
men zur Einheit des bestindig werdenden und wachsenden monadischen Be-
wufStseinsstroms mit dem ihm zugehérigen reinen Ich. Dabei fixiert sich dieses
reine Ich durch ein beliebig bestimmtes cogito, es erstreckt sich darin auf die
gesamte Sphiire des im Sinne idealer Moglichkeit von ihm absolut immanent

76 CM, 45.

99

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Wahrnehmbaren, Erinnerbaren, Erwartbaren, ja selbst Phantasierbaren nach
allen zeitlichen Modi.«””

In den Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufSt-
seins von 1905 hatte Husserl das Problem der Zeit schon aufs Genau-
este untersucht. Er zeigt dort, inwiefern die Phinomenologie der Im-
manenz des Bewusstseins unweigerlich eine immanente Zeit zum
Vorschein bringt, die fiir es konstitutiv ist. Alle Empfindung hat sei-
nen Anfang in einem Jetzt, dessen Empfindungsinhalt als Urimpres-
sion einem stetigen Wandel unterworfen ist. Husserls klassisches
Beispiel dafiir ist das Tonempfinden:

»[...] stetig wandelt sich das leibhafte Tonjetzt in ein Gewesen, stetig 15st ein
immer neues Tonjetzt das in die Modifikation iibergegangene ab. Wenn aber
das Tonjetzt, die Urimpression, in Retention {ibergeht, so ist diese Retention
selbst wieder ein Jetzt, ein aktuell Daseiendes. Wihrend sie selbst aktuell ist
(aber nicht aktueller Ton), ist sie Retention von gewesenem Ton.«”®

Wir haben es also im immanenten Bewusstsein mit mehreren Zeit-
dimensionen zu tun, zum einen dem Jetzt, das in immer weiteren
Abschattungen immer mehr in die Retention gelangt — wie ein »Kern
eines Kometenschweifs«” —, und zum anderen bilden (um weiter mit
dem Bild zu sprechen) die Einzelteile des »Kometenschweifs« selbst
wiederum neue Kerne zu neuen »Kometenschweifen«. Retentionale
Inhalte werden selbst zu Inhalten von Retentionen nichster Stufe.
Im Falle des Tons hat dies eine noch weitere Bedeutung, wenn man
ihn als Ton einer Melodie verstehen will. Aus den Retentionen he-
raus stellt sich fiir das Bewusstsein eine Grundlage her, auf der ein
weiteres Jetzt iberhaupt nur gedacht werden und als ein solches jetzt
erscheinen kann:

»In dem BewufStsein direkt anschauender Erfassung eines Zeitobjektes, z.B.
einer Melodie, ist wahrgenommen der jetzt gehorte Takt oder Ton oder Tonteil
und nicht wahrgenommen das momentan als vergangen Angeschaute. Die Auf-
fassungen gehen hier kontinuierlich ineinander iiber, sie terminieren in einer
Auffassung, die das Jetzt konstituiert, die aber nur eine ideale Grenze ist. Es ist
ein Steigerungskontinuum gegen eine ideale Grenze hin [...].«®

77 Hua IV, 120.

78 Vorles., 24. Vgl. auch das Zitat S. 85, wo Husserl sagt, die reine Subjektivitit »trete
auf bzw. ab« (Hua IV, 103).

7 Vgl. Vorles., 25.

80 Vorles., 33.

100

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Das, was oben als Fluss der immanenten Zeit bezeichnet wurde, ist
also nicht nur ein stindiges Flielen in dem Sinne, dass es unfassbar
und ohne innere Verbindung aufer seiner Richtung, der »Vergan-
genheit, ist. Der Fluss ist wiederum Bedingung der Moglichkeit sei-
ner selbst, insofern er das Jetzt der Urimpression iiberhaupt als sol-
ches zur Empfindung bringen lasst. Es herrscht eine Vielzahl von
Verweisungszusammenhingen, die sich nicht allein mit der Meta-
pher des Flusses denken lassen. Das Jetzt der Empfindung bzw. der
Wahrnehmung ist immer ein Neues. Allerdings verliert das vergan-
gene Jetzt nichts, sondern es wird einfach zum Vergangenen, wih-
rend ein neues Jetzt einen neuen Punkt schafft, der im immanenten
Zeitempfinden »in die Zeit zuriicksinkt«®!, und dies im stetigen Fort-
lauf. »Was Urimpression von Urimpression scheidet, das ist das indi-
vidualisierende Moment der urspriinglichen Zeitstellenimpression,
die etwas grundwesentlich verschiedenes ist gegeniiber der Qualitt
und sonstigen materiellen Momenten des Empfindungsinhaltes. «®2

Wenn aber alles sich nur aus dem Fluss immanenter Zeit heraus
konstituiert, wie kann man dann iiberhaupt selbst noch von etwas
sagen, dass es dauert? Nehmen wir an, wir haben eine Urimpression,
die wir aus unserem »naiven« Verstindnis als dauernd bezeichnen
wiirden — nehmen wir einmal an, wir sehen einen Baum und zwar
fiir mehrere Minuten. Der Baum verindert sich nicht. Es ist wind-
still. Der Baum bleibt dort, wo und wie er ist. Und trotzdem konnen
wir davon sprechen, dass er sich im flielenden Zeitempfinden kon-
stituiert?

Husserl zufolge konnen wir das, weil wir in dem, was »vulgir«
als Zeitspanne empfunden wird, immer noch einem immanenten
Zeitfluss gemifl empfinden. »Wihrend« ich den Baum sehe, sehe
ich »mehr als den Baum«. Er wird zum Anfang einer in der imma-
nenten Zeitabfolge unendlich sich erweiternden Folge von neuen
Empfindungen. Jede Konstitution ist ein Jetzt im Fluss und ist letzt-
lich der Fluss selbst. Und Husserl weist darauf hin, dass der Fluss
selbst nichts »Objektives« ist. Seine Erfassung obliegt ja seiner selbst.
Vielmehr ist er als die absolute Subjektivitit zu verstehen:

»Es [d.i. das Etwas, das der Fluss bezeichnet, M. G.] ist absolute Subjektivitit
und hat die absoluten Eigenschaften eines im Bilde als >Fluf3< zu Bezeichnenden,
in einem Aktualititspunkt, Urquellpunkt, >jetzt< Entspringenden usw. Im Ak-

81 Vgl. Vorles., §31.
8 Vorles., 57.

101

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

tualitétserlebnis haben wir den Urquellpunkt und eine Kontinuitit von Nach-
hallmomenten. Fiir all das fehlen uns die Namen.«%

Eine phinomenologische Reflexion auf die immanente Zeit ist dem-
nach auch immer eine Reflexion auf das Ich als diese Zeit tragendes.
Welches Problemfeld der Zusammenhang der Reflexion des Ich auf
seine immanente Zeit eréffnet, wurde schon an anderer Stelle ange-
deutet.®* Zum einen gibt es sich nidmlich als stindiges Jetzt (nunc
stans) und zum anderen als ein flieflendes Ich. Beides ist jedoch die-
ses Ich, auf das reflektiert wird. Dieses als »lebendige Gegenwart«
vereinte Ich ist der stetige Riickbezugspunkt aller Reflexionen, wohl-
gemerkt in seiner vollen Aufsplitterung. Dieser Widerspruch der
Einheit eines stehenden und bleibenden Ichs mit einem stromenden,
sich verandernden Ich bleibt bei Husserl bestehen und verweist auf
ein letztes phinomenologisches »Residuume, das sich als unerfahr-
bar erweist. Denn letztlich ist jede Reflexion auf dieses Letzte eine
Objektivation im Sinne einer Konstitution des Ich, die selbst nur als
zeitlich verstanden werden kann.®> Das Merkwiirdige der immanen-
ten, ichlichen Zeit liegt in ihrem Flusscharakter, denn dass wir sie als
Fluss wahrnehmen, liegt selbst in ihr begriindet. Das heif3t, der Fluss
der Zeit bedingt sich in seinem Fortlauf selbst als solchen:

»Der Flul des immanenten zeitkonstituierenden Bewuftseins ist nicht nur,
sondern so merkwiirdig und doch verstandlich geartet ist er, daf3 in ihm not-
wendig eine Selbsterscheinung des Flusses bestehen und daher der Fluf selbst
notwendig im Fliefen erfafSbar sein mufl. Die Selbsterscheinung des Flusses
fordert nicht einen zweiten Fluf3, sondern als Phinomen konstituiert er sich
selbst.«%

8 Vorles., 63. Vgl. zu dieser Textstelle auch Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O., insbes.
94 ff.

84 Siehe Anm. 66, S. 94.

8 In diesem Sinne kann auch von einem prireflexiven Ich gesprochen werden, wie es
bei Jean-Paul Sartre durch seine Analysen zur »Transzendenz des Ego« angefiihrt und in
Das Sein und das Nichts ausgefiihrt wird. Zur sartreschen Phinomenologie vgl. das
folgende Kapitel. Vgl. im husserlschen Zusammenhang allerdings auch Zahavi, D., »In-
ner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness«, in: D. Welton (Hrsg.), The
new Husserl: A Critical Reader, Bloomington: Indiana University Press, 2003, 223-232:
»[...] Husserl’s description of the structure of inner time-consciousness (primal impres-
sion-retention-protention) is exactly an analysis of the structure of the pre-elective self-
manifestation of our acts and experiences»(168).

86 Vorles., 70.

102

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

In Bezug auf die Selbstreflexion bedeutet dies, dass die letztendliche
Selbstkonstitution als das Letztreflektierbare auf nichts anderes als
auf das transzendentale Subjekt verweist, und zwar in seinem Wesen
als zeitliches bzw. als »lebendige Gegenwart«.?” In Bezug auf die Be-
deutung der Zeit bedeutet das zusammenfassend, dass sie die »Erleb-
nisse mit Erlebnissen verbindende notwendige Form«® ist, die da-
durch innerhalb des immanenten Bewusstseins Ordnung stiftet.
Diese grundlegende Bedeutung der Zeit veranlasst Husserl in den
Ideen I dazu, seinen Befund iiber das reine Ich zumindest zu relati-
vieren:

»Das transzendentale >Absolute¢, das wir uns durch die Reduktionen heraus-
prépariert haben, ist in Wahrheit nicht das Letzte, es ist etwas, das sich selbst
in einem gewissen tiefliegenden und véllig eigenartigen Sinn konstituiert und
seine Urquelle in einem letzten und wahrhaft Absoluten hat.«8

Das bedeutet fiir die Intentionalitit, dass sie nicht nur als erkennt-
nistheoretische Beziehungsstruktur zu verstehen ist, sondern dass sie
wesentlich zeitlich ist. Als Zeitliche ist sie ebenso selbstbeziiglich wie
die Zeit selbst. Dies sollte im Bezug auf die Horizontintentionalitit
durch die Formulierung, die Intentionalitat »lebe«, ausgedriickt wer-
den. Zum nunmehr notwendig zeitlichen Bewusstsein gehort nicht
nur, dass es notwendig im Jetzt stattfindet, sondern dass es immer
auch einen »retentionalen und protentionalen Hof«% hat, in dem
die Intentionalitét »stattfindet« — eine Bezeichnung fiir Horizonthaf-
tigkeit, die Husserl in der Vorlesung zum inneren Zeitbewusstsein
wihlt. Durch die dadurch entstehende wesentliche Schwierigkeit der
Verortung einer Empfindung ist der Phinomenologe gezwungen, das

8 Vgl. Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O., 70: »Husserl macht damit klar, daf8 sich die
Erorterungen der Ideen I [...] ausschlielich auf der Frage-Ebene des schon >immanent<
zeitlich erstreckten BewufStseinsstroms halten. Dafl dieser Lebensstrom als zeitlich ex-
tendierter seinerseits noch einmal in lebendiger Gegenwart gezeitigt ist, wird aus Griin-
den methodischer Einfachheit nicht in die ausfiihrliche Analyse miteinbezogen. Diese
neuerliche Zeitigung bedeutet aber: Ahnlich wie das weltlich Transzendente relativ auf
das absolute fungierende Ich-Leben war, ist nun dieses Leben selbst noch einmal relativ
auf die letztfungierende lebendige Gegenwart; und darum ist erst diese >das letzte und
wahrhaft Absolute«.«

8 Ideen I, 163. Vgl. hierzu auch die prizise Zusammenfassung in Orth, Edmund Hus-
serls sKrisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenolo-
gieq, a.a. 0., hier vor allem 76 ff.

89 Jdeen I, 163.

% Vorles., 91.

103

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zeitliche Bewusstsein als einen Fluss anzunehmen, immer im Wissen
um die Unzuldnglichkeit dieser Bezeichnung, da der Fluss, wie oben
gezeigt, sich selbst konstituiert und umfasst. Die daraus sich ergeben-
de Universalitit der Zeitlichkeit bedeutet fiir die phinomenologische
Reduktion und ihr Ergebnis, dass reines Ich und Subjektivitit selbst
nur als Konstituiertes und sich Konstituierendes aufgefasst werden
konnen, was wiederum bedeutet, dass die Subjektivitit sich in der
Zeit erst aufbaut. Sie muss somit in jedem Jetzt als vollstindig und
kann dennoch niemals als endgiiltig abgeschlossen aufgefasst werden
— Aspekte, die, wollte man diese Gedanken von anderer Seite her wei-
terfiihren, zur Grundlegung von Personalitit fiihrten. Dieses sich
selbst organisierende Geschehen wird von Husserl als (transzenden-
tale) Genesis bezeichnet. Dabei zeigt die Klirung der Zeitlichkeits-
strukturen, dass (transzendentale) Genesis sich durch zwei Weisen
der Konstitution charakterisiert: zum einen durch die urspriingliche
Konstitution (des Jetzt) und zum anderen durch die genetische Kon-
stitution, d. h. »das verstehende Erfahren inmitten der Konstitution
und des schon Konstituierten, dessen Verstindnis ein um so volleres
ist, je mehr die Konstitution zur Enthiillung kommt«.?! Immanente
Zeitlichkeit und die Konstitution der zur Person ausgebauten Subjek-
tivitdt fallen also im Begriff der transzendentalen Genesis zusam-
men. Deshalb kann, um den abschliefenden Zusammenhang zum
vorherigen Kapitel und die Notwendigkeit dieses Exkurses zur Zeit
zu zeigen, Husserl in den Cartesianischen Meditationen sagen: »Das
Ego konstituiert sich fiir sich selbst sozusagen in der Einheit einer
>Geschichte«®2, womit die passive Genese gemeint ist.

Die »Geschichtec, die hier angesprochen wird, ist die Geschichte
des Subjekts als Konstitution der Personalitit. In dieser Bewegung
liegt die immanente Transzendenz angelegt. Der Intentionalitit, ver-
standen als Bewegung von Immanenz und Transzendenz, liegt die
Zeitlichkeit zugrunde.

91 Hua IV, 360. Zur Aufdeckung dieser Merkmale der Genesis vgl. Orth, E. W., Edmund
Husserls >Krisis der Europiischen Wissenschaften und die transzendentale Phinome-
nologie, a.a. 0., 79ff.

2 CM, 78.

104

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

c.  Transzendentale Intersubjektivitit als Transzendenz in der
Immanenz

Die Intersubjektivitit, d.h. der Andere, ist innerhalb der Unter
suchungen genau wie die Zeit stets mit thematisiert worden. Und
wie bei der Zeit wird sich herausstellen, dass die Intersubjektivitit
eine grundlegende Bedeutung fiir die transzendentale Phinomeno-
logie hat.

Fiir Husserl liegt der Ausgangspunkt seiner Uberlegungen zur
Intersubjektivitit erst einmal in der Egologie — in der Selbstaus-
legung des Egos als des Subjektes jeder moglichen Erkenntnis und
Grund allen Sinns von Sein. Der Ort, an dem die Synthesen das ge-
nerieren, was wir als uns selbst bezeichnen, ist »das Universum des
Selbsteigenen, die »Originalsphire«, der »Bereich des mir selbst Ei-
genwesentlichen, dessen, was ich in mir selbst in voller Konkretion
bin«.% Dies ist der Ort, in dem die Welt als immanente Transzendenz
immer schon vorliegt.

»Es ist in der Ordnung der Konstitution einer ichfremden, einer meinem kon-
kret-eigenem Ich dufSeren [...] Welt die an sich erste, die >primordiale« Trans-
zendenz (oder >Welt(), die unerachtet ihrer Idealitdt als synthetische Einheit
eines unendlichen Systems meiner Potentialititen noch ein Bestimmungsstiick
meines eigenen konkreten Seins als Ego ist.«%*

Die Primordialsphire umschlieflt die in transzendentaler Genesis
sich fiir mich konstituierende Sphire aller transzendentalen Begriin-
dung, die als Idee einer Einheit eines »unendlichen Systems meiner
Potentialititen«® fiir Husserl der Ausgangspunkt ist, auf dessen
Grundlage sich allererst Fremdheit bzw. das alter ego, konstituieren
lassen kann.

Das transzendentale Ego, so wie es bis zum Punkt unserer Un-
tersuchungen dargestellt wurde, ist beschriankt auf sich als ein solus
ipse, von dem ja die phdnomenologische Wesensforschung zunichst
einmal auch programmatisch ihren Ausgang nehmen wollte. Hier-
von ausgehend nehme ich den Anderen auf zwei Weisen wahr. Zum
einen gibt er sich mir in der Wahrnehmung und als tatsichliche Pri-
senz immer erst einmal als ein anderer Leib, der handelnd in der Welt
vorkommt. Diese psychophysische Einheit erschlief3t sich mir in der

% CM, 107.
% CM, 108.
% Ebd.

105

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

unmittelbaren Wahrnehmung. Zum anderen aber kommt der Ande-
re bzw. kommen die Anderen auch als eigene Subjekte vor. Dies ge-
schieht in erster Linie durch »Objekte mit >geistigen< Pridikatenc,
die sich im Modus des »Fiir-jedermann-da« unserer Welt immer
schon mitgeben. Die Kulturwelt als die Sphire, in der sich objektive
Bedeutung konstituiert, ist das, in dessen »geistigen« Einzeldingen
(z.B. Werkzeuge, Biicher, Sprache etc.) der andere Mensch bzw. das
andere transzendentale Ego, die andere Monade, uns schon immer
begleitet.? So wird aus der transzendentalen Egologie eine Theorie
der transzendentalen Intersubjektivitat.

»Was irgend das transzendentale Ego in jener ersten Schicht als Nichtfremdes —
als >Eigenes< — konstituiert, das gehért in der Tat zu ihm als Komponente seines
konkret eigenen Wesens [...]; es ist von seinem konkreten Sein unabtrennbar.
Innerhalb und mit den Mitteln dieses Eigenen konstituiert es aber die >objekti-
ve<« Welt, als Universum eines ihm fremden Seins, und in erster Stufe das Frem-
de des Modus alter ego.«%

In phinomenologischer Reduktion deckt Husserl die Konstitution
des alter ego folgendermaflen auf: Der Andere ist zunachst in der
Erfahrungsart der Apprisentation »da«. Apprisentation als die die
Apperzeption immer begleitende Erfassung des Mitgegenwirtigen
verweist auf den Anderen in der Phanomenalitit des »auch« bzw.
des »Mit-da«. Der Andere wird nun durch eine Verdhnlichung des-
sen, was sich mir phinomenal als Korper gibt, und dem, was sich mir
in meiner Eigenheitssphire als mein Leib konstituiert hat, als ande-
rer Leib aufgefasst. Husserl nennt dies die »Paarung« oder paarende
Assoziation, die phanomenal bezeichnet, dass

»[...] im primitivsten Falle zwei Daten in der Einheit eines BewufStseins in Ab-
gehobenheit anschaulich gegeben sind und auf Grund dessen wesensmifiig
schon in purer Passivitit, also gleichgiiltig ob beachtet oder nicht, als unter-
schieden Erscheinende phanomenologisch eine Einheit der Ahnlichkeit begriin-
den, also eben stets als Paar konstituiert sind.«%

% Vgl. CM, 94f.

97 CM, 103. Dabei ist zu beachten, dass »fremd« auch die Welt als solche ist.

% CM, 115. In Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart (Berlin, New
York: de Gruyter 1977), deckt Michael Theunissen zurecht auf, dass von einer Paarung
im eigentlichen Sinne nicht die Rede sein kann, wenn das Ego selbst zunichst einmal als
urstiftendes Original aufgefasst werden muss. »Hiermit ist eine Einseitigkeit der Sin-
nesiibertragung gesetzt, die in striktem Widerspruch steht zur Wechselseitigkeit der
Paarung.« Ebd., 62.

106

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

Die »analogisierende Apperzeption« ist allerdings, und darauf weist
Husserl ausdriicklich hin, kein Analogieschluss im analytischen Sin-
ne, denn »Apperzeption ist kein Schlufi, kein Denkakt«*, sondern
ihr Wesen liegt vielmehr darin, sich auf eine »Urstiftung« innerhalb
des genetisch konstituierten Horizontes zu beziehen.

Dieser Argumentation liegt die in der Phianomenologie pro-
minente Unterscheidung von Korper und Leib zugrunde. Phinome-
nologisch ist der Andere in diesem Fall erst einmal ein Korper, der
mir erscheint, bzw. den ich sehe. Die Bezeichnung »Korper« hat dabei
mindestens zwei fiir diesen Fall wichtige Bedeutungen: sie kann sich
erstens auf einen Korper im Sinne der cartesianischen res extensa
beziehen — der Andere kommt als ausgedehnter Kérper in meiner
Welt vor, er ist in diesem Sinne zunéchst einmal begrenzte Materie;
dazu kommt zweitens, dass er als organischer Kérper im Sinne eines
sich bewegenden, auf gewisse Weise spontan waltenden Korpers er-
scheint. Die in diesem Zusammenhang phianomenologisch wichtigste
Dimension ist aber der Schluss vom Kérper auf einen Leib. Der Be-
griff »Leib« bezeichnet den direkten Bezug zum Anderen als leibhaf-
tes Wesen, was heift, dass der Leib mit einem Ego bzw. alter ego
verbunden ist. Der Analogieschluss, der nach Husserl kein logischer
Schluss ist, stellt also den fiir die Erfassung des Anderen als »anderes
Ich« wichtigen Schritt dar: das Andere ist kein reiner Korper, sondern
ein Leib, so wie ich meinen Leib bzw. mich leiblich erfasse: »Es ist von
vornherein klar, dass nur eine innerhalb meiner Primordialsphare
jenen Korper dort mit meinem Kérper verbindende Ahnlichkeit das
Motivationsfundament fiir die »analogisierende« Auffassung des
ersteren als anderer Leib abgeben kann.«1%

Der andere Leib wird »zum Anderen« durch diese »Sinnestiber-
schiebung«1%! von meiner Seite aus. Dabei ist die Ubertragung mei-
nes Leibes als »Hier« auf den Anderen als den Leib »dort« entschei-
dend. So wie ich hier bin, ist der Andere dort. Dieser andere Leib
»indiziert« in seinem »Gebaren« den Anderen als psychophysische
Einheit, als die er mir so unmittelbar phanomenal erscheint. »Der
Leib wird als Schein-Leib erfahren, wenn es damit eben nicht

9 CM, 113. Eine solche Art von »passiver« Analogisierung ist die Grundlage unseres
Alltagsverstindnisses: »So birgt jede Alltagserfahrung eine analogisierende Ubertra-
gung eines urspriinglich gestifteten gegenstindlichen Sinnes auf den neuen Fall, in sei-
ner antizipierten Auffassung des Gegenstandes als den dhnlichen Sinnes.« Ebd., 114.

100 CM, 113.

01 CM, 116.

107

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

stimmt«1%?, sagt Husserl und unterstreicht damit die Gewissheit in
der Begegnung des Anderen als Anderen. Wir erfahren jemanden als
Anderen oder nicht, also dann als schlichten Kérper bzw. Ding — das
heif3t, dass uns vermittelst unserer Primordialsphire und kraft ihrer
in unserem horizonthaften Weltumgang eine Sicherheit eignet. Phé-
nomenal kommt nun durch die Quasi-Analogie hinzu: Der Andere
ist dort durch seinen Leib, wie ich durch meinen hier bin, also nicht
nur als alter ego, sondern auch als transzendentales alter ego. Seine
Welt ist die meinige, so dass sich auch unsere primordialen Welten
grundsitzlich dhneln. Damit ist die Welt, aus der wir beide uns und
sie konstituieren, dieselbe und die einzig »objektiv« zu nennende.
Zusammenfassend bedeutet das:

»Ich apperzipiere den Anderen [...] nicht einfach als Duplikat meiner selbst,
also mit meiner oder einer gleichen Originalsphire, darunter mit den rdum-
lichen Erscheinungsweisen, die mir von meinem Hier aus eigen sind, sondern,
niher besehen, mit solchen, wie ich sie selbst in Gleichheit haben wiirde, wenn
ich dorthin ginge und dort wire. Ferner, der Andere ist apprisentativ apper-
zipiert als >Ich« einer primordialen Welt bzw. einer Monade, in der sein Leib im
Modus des absoluten Hier, eben als Funktionszentrum fiir sein Walten ur-
spriinglich konstituiert und erfahren ist.«1%

Nach Husserl konstituiert sich der Andere bzw. der Fremde innerhalb
meiner Primordialsphire als ideales Korrelat zum faktisch jetzt vor-
kommenden Anderen durch dessen Apprisentation, genau wie sich
in meinem immanenten Bewusstsein Vergangenheit dadurch konsti-
tuiert, dass ich jetzt Erinnerungen mit retentionalen Gehalten ver-
gleiche.1%* Dabei muss allerdings der entscheidende Unterschied zwi-

102 CM, 117.

103 CM, 120.

104 Vgl. CM, 118: »So wie sich in meiner lebendigen Gegenwart, im Bereich der >inne-
ren Wahrnehmungs, meine Vergangenheit konstituiert vermoge der in dieser Gegen-
wart auftretenden einstimmigen Erinnerungen, so kann sich in meiner primordialen
Sphire durch in ihr auftretende, von Gestalt derselben motivierte Apprisentationen in
meinem Ego fremdes Ego konstituieren.« Vgl. Held, K., Lebendige Gegenwart, a.a.O.,
151-163. Held sieht den Zusammenhang, den Husserl macht, ganz klar: »Diese Analo-
gie ist unverkennbar: Beide Erfahrungen enthalten originire Selbstbekundungen von
etwas intentional Fernem als unaufhebbar fernem: Ich weiff mich mit dem Anderen
seinige, weil er Funktionszentrum ist wie ich; ich weifs mich mit meinem erinnerten Ich
einig, weil es gewesene Gegenwart meiner selbst ist. Und doch bleibt in beiden Fallen
das Intendierte in besonderer Weise >auerhalb< meiner: meine Vergangenheit ist prin-
zipiell als entstrémte uneinholbar; der Andere ist durch den uniiberbriickbaren Abstand
der gemeinsamen Weltkonstitution von mir geschieden. Also, dhnliches originires Ver-

108

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

schen diesen beiden Sphéiren immer mit bedacht werden: Intersub-
jektivitdt ist im Gegensatz zur Zeit grundsatzlich transzendent und
nicht immanent. Einerseits ist der Andere ein Nicht-Ich bzw. ein
fremdes Ich auSerhalb meiner. Und als solcher konstituiert er sich
auch als »objektiv« anderes Ich. Andererseits ist die Urstiftung der
Koexistenz ebenso der Aufweis einer gemeinsamen Zeitlichkeit, in-
nerhalb der Objektivitit als die mir und ihm gemeinsame Realitit
tiberhaupt konstituiert werden kann. Die Analogie ist also nicht in
vollem Umfang aufrecht zu erhalten.

Ein weiterer Schritt zur vollen Konstitution fehlt zudem noch:
Bis jetzt war immer vom Anderen, vom anderen Ich, anderem Leib
etc. die Rede. Worauf es allerdings doch entscheidend ankommt, ist,
dass der Andere sich als anderer Mensch konstituiert. Ein alter ego
bleibt phinomenologisch abstrakt. Von noematischer Seite ist aber
doch wichtig, dass der Andere in der Welt auch als Mensch gilt. Das
Menschsein verrit erst iiber die weltlichen Beziige, die sich von die-
sem Begegnenden her zeigen. So wie ich mich als Menschen denke,
denke ich den Anderen auch als Menschen. Daraus ergibt sich die
Menschengemeinschaft, die wir zusammen bilden.

»Es liegt im Wesen dieser von den >puren< Anderen (die noch keinen weltlichen
Sinn haben) aufsteigenden Konstitution, daf8 die fiir mich >Anderenc nicht ver-
einzelt bleiben, daf8 sich vielmehr (in meiner Eigenheitssphire natiirlich) eine
mich selbst einschliefende Ich-Gemeinschaft als eine solche miteinander und
fiireinander seiender Ich konstituiert, letztlich eine Monadengemeinschaft, und
zwar als eine solche, die (in ihrer vergemeinschaftet-konstituierenden Intentio-
nalitdt) die eine und selbe Welt konstituiert. In dieser Welt treten nun wieder-
um alle Iche, aber in objektivierender Apperzeption mit dem Sinn >Menschen«
bzw. psychophysischer Menschen als Weltobjekte auf.«10

Neben dem rein konstitutionsanalytischen Aufweis weitet sich die
Untersuchung damit auf die transzendentale Intersubjektivitdt als
kulturschaffende Grundstruktur aus. Der eben herangezogene Ver-
gleich zur Konstitution der Vergangenheit stiftet den entscheidenden
Zusammenhang: So wie sich uns durch unsere transzendentale Ge-
nesis die Geschichte unserer Person bildet, so bildet sich durch trans-

standnis fiir den Anderen als >Analogon< meiner selbst und fiir mein erinnertes Ich als
vergangenes meiner selbst — bei dhnlicher Unitiberbriickbarkeit bzw. Unwiderruflichkeit
ihrer Entfernung.« (153) Der Einwand, der nun folgt, ist allerdings dadurch nicht auf-
gehoben.

105 CM, 109.

109

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

zendentale Intersubjektivitit, die ebenfalls in genetischen, sich orga-
nisierenden Bewegungen »stattfindet, die Kultur des bzw. der Men-
schen und damit auch die Geschichte, was fiir Husserl spater zum
Thema der Krisis-Abhandlung fiihrt.

Der allerletzte Schritt bleibt aber selbst jetzt noch aus, denn wie
kann ich den Anderen als Menschen konstituieren, woher weif3 ich,
was einen Menschen ausmacht? Die Antwort darauf liegt fiir Husserl
in einem unvermeidlichen Zirkel, der sich aus den genannten Cha-
rakteristiken der Intersubjektivitit ergibt: Ich erfasse mich als Men-
schen durch den Anderen, den ich durch mich als Menschen erfasse,
d.h. ich kann dem Anderen prinzipiell nur so erscheinen, wie er mir
erscheint und zwar in allen nétigen Konstitutionsschritten. Dazu ge-
hort natiirlich als Grundbedingung, dass ich mich selbst als Mensch
erfahren muss. Fiir den Phinomenologen Husserl liegt der Ursprung
meiner selbst als Mensch in der Transzendenz. Das heifit, es gibt eine
Bedeutungsschicht der objektiven Welt, die sich aus der Fremderfah-
rung mittels Apprisentation bildet. Diese Schicht ist auf der Ebene
der Bedeutung objektiver Erfahrungen diejenige, die zunichst lei-
tend ist. Der fremde Mensch ist konstitutiv der an sich erste Mensch,
wie Husserl sagt.’% Und das fiihrt seine Ausarbeitungen der trans-
zendentalen Konstitution der Intersubjektivitit zuriick zu seinen Er-
gebnissen in den Ideen, in denen er im Rahmen der Konstitutionpro-
blematik eines reinen Ich schreibt:

»Erst mit der Einfithlung und mit der bestéindigen Richtung der Erfahrungs-
betrachtung auf das mit dem fremden Leib apprisentierte und bestindig zusam-
men mit dem Leib objektiv genommene Seelenleben konstituiert sich die abge-
schlossene Einheit Mensch, und diese iibertrage ich im weiteren auf mich
selbst.«107

Damit ist der konstitutive Zirkel geschlossen und er deutet direkt auf
die zirkelhafte Genesis meiner selbst als Person. Problematisch bleibt
allerdings der Begriff »Konstitution«, der hier in Bezug auf den An-
deren benutzt wird. Genauer besehen spricht Husserl zwar davon,
den Anderen als anderen Menschen zu konstituieren. Allerdings ge-
schieht dies doch wesentlich nicht durch einen Akt des Bewusstseins,
sondern durch die »analogisierende Apperzeption«. Es stellt sich nun

106 Vgl. CM, 128.

107 Hua IV, 167. Vgl. auch ebd., 96: »Soll ein seelisches Wesen sein, objektive Existenz
haben, so miissen die Bedingungen der Mdglichkeit intersubjektiver Gegebenheiten
erfiillt sein.«

110

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedeutung transzendentaler Genesis

die Frage, ob man im strengen Sinne iiberhaupt von Konstitution
einer Objektivitit sprechen kann, wenn alles auf einer »nicht durch-
gefithrten« Analogisierung beruht. Ist der Andere tatsachlich kon-
stituiert, oder miisste man im Zusammenhang mit der transzenden-
talen Intersubjektivitit nicht vielmehr ganz auf ein »Mit-da«, »Fiir-
jedermann-da« wie ein heideggerisches Mitsein schlieflen? Objekti-
vation im Sinne der Konstitution objektiver Einheiten ist doch anders
zu verstehen als das »Mit-da« des Anderen. Das wiirde Husserl wohl
bestitigen und er tut dies mit seiner ganzen Intersubjektivititstheo-
rie.’® Doch die Offenheit und Problematik seines Konstitutions-
begriffs ist damit nicht behoben.10?

Im Zusammenhang der vorliegenden Arbeit ist herauszuheben,
dass die Bedeutung der Intersubjektivitit fundamental (bzw. trans-
zendental) fiir das ist, was wir unseren Weltumgang bzw. das Enga-
gement in der Welt nennen. So wie die Zeit der Ausdruck fiir die
passive Genesis der Person ist (Immanenz), so kommt aus der Trans-
zendenz seelischer »Objekte« die Bedeutung von Seiten der Kultur in

108 So zum Beispiel in den Ausfithrungen bei Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O., 155:
»Durch die unaufhebbar vermittelte Sphire gezeitigter Sachlichkeit hindurch begegnet
mir der Andere als ein Ich wie ich selbst, weil er ja nicht nur mit mir zusammen gegen-
wirtig, sondern selbst ichliches Zentrum, stindige Gegenwart dieses Gegenwirtigens
ist. Im Miteinander des Gegenwirtigens erfahre ich also implizit auch die Mitgegenwart
des anderen Ich, so wie jede Vergegenwirtigung das BewufStsein vom verharrenden
Ich-in-der-Jeweiligkeit und dieses wiederum das BewufStsein vom strémenden Stehen
der Funktionsgegenwart impliziert. [...] Die Fremderfahrung beruht trotz ihrer unauf-
hebbaren Vermitteltheit auf einer origindren Mitgegenwart des anderen Ich in seinem
vor-zeitlich stindigen Fungieren.« Held schlieit im Weiteren auf die dadurch fun-
damental verankerte »Selbstgegenwart als Selbstvergemeinschaftung« (168). Er zitiert
dazu aus einem Manuskript Husserls: »Mitsein von Anderen ist untrennbar von mir in
meinem lebendigen Sich-selbst-Gegenwiirtigen, und diese Mitgegenwart von Anderen
ist fundierend fiir weltliche Gegenwart, die ihrerseits Voraussetzung ist fiir den Sinn
aller Weltzeitlichkeit mit Weltkoexistenz (Raum) und zeitlicher Folge« [Ms C 3 III,
S. 33f£.(1933)] (157£).

109 Das Problem der Konstitution und die genaue Erfassung ihrer Bedeutung ist bei der
Auslegung der husserlschen Werke stark diskutiert worden. Theunissen zufolge muss
die Zweideutigkeit des Begriffs allerdings letztlich stehen bleiben: »Wie empfangendes
Verstehen sieht die Konstitution aus, sofern nur davon die Rede ist, dass das Seiende
»sich< »in< mir konstituiert, indem es sich fiir mich in seinem Seinssinn ausweist. Kon-
stituieren — das heif3t dann eben nur: den Sinn des Seienden, das Seiende in seinem Sein
verstehen. Wie Kreation aber mutet die Konstitution an, sobald Husserl sie als >Setzung«
oder >Leistung< des Bewuftseins charakterisiert und davon spricht, dass >ich< das Seiende
konstituiere. Man muf diese Zweideutigkeit wohl als solche stehen lassen.« Der Ande-
re, a.a.0., 152, fiir weitere friihe Literatur hierzu vgl. die Fuinoten ebenda.

111

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

diese genetische Bewegung mit hinein. Zeit und Intersubjektivitdt
konnen dadurch als Bedingungen der Moglichkeit meiner Geschichte
als Person und im intersubjektiven Verbund auch der Geschichte
einer Kultur betrachtet werden — dies natiirlich nur in enger Wech-
selbeziehung, nie in Reihenfolge oder Kausalzusammenhang. Sinn
entsteht demnach immer im Zirkel von zeitlich verfasster Immanenz
in Transzendenz. Zeit und Intersubjektivitit stehen damit in einem
Zusammenhang, der weder kausal noch iiberhaupt einheitlich dar-
gestellt werden kann. Wiahrend sich die Zeit in der Immanenz »auf-
hilt« und auf die »immanenten« Strukturen der Genesis einer Per-
sonalitit verweist, ist, wenn der Fremde konstitutiv der erste Mensch
ist, ihre Verweisung selbst aus der Transzendenz heraus erst méglich.
Anders herum: Wihrend der Andere als transzendentes Wesen, fiir
meine eigene Konstitution als Mensch fundamental ist, ist es doch
der dadurch erst in der objektiven Welt konstituierte Sinn, der fiir
die Geschichte meiner Subjektivitdt (in der Immanenz) tiberhaupt
nur maflgebend sein kann.

Ich, Anderer und Welt sind damit die Knoten einer phinomeno-
logisch grundlegenden Vernetzung — in Husserls Worten: »Seiendes
ist mit Seiendem in intentionaler Gemeinschaft«!19, einer Gemein-
schaft, die im Zusammenhang mit dem Phénomen des Engagements
wegweisend ist. Ein letzter Aspekt bleibt an dieser Stelle allerdings
noch offen, und zwar die Welt in ihrer Bedeutung innerhalb des Net-
zes. Die durch die Zeitlichkeit gestiftete »personale Geschichte« und
die durch die Intersubjektivitit konstituierte Geschichte einer »ob-
jektiven« Welt (d.h. einer Kultur) lassen die Bedeutung der trans-
zendentalen Genesis einer Welt als néchstes notwendiges Unter-
suchungsfeld der Phianomenologie auftreten.

3. Die Lebenswelt

Zwischen dem phanomenologischen Begriff der »Welt« bzw. »Welt
iiberhaupt« und dem, was unter »Horizont« verstanden wird, besteht
eine ganz enge konzeptuelle Verbindung. Welt ist immer schon als

10 CM, 132. Obwohl dies von Husserl rein phanomenologisch gefasst wird, konnte es
durchaus auf (fundamental-)ontologischer Ebene weiter ausgedeutet werden. Die als
Bewusstseinsstrukturen aufzufassenden intentionalen Beziige miissten dann durch eine
Ontologisierung als Verweisungszusammenhinge gedeutet werden.

112

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

Erfahrungshorizont da. Ich bin immer mein Weltzugang in dem Sin-
ne, wie die Welt sich mir als ein Horizont moglicher Erfahrungen
gibt.1! Daraus ergibt sich, dass die Untersuchung nun, da die Welt
selbst als Horizont untersucht werden soll, unweigerlich auf schon
Gesagtes stoflen wird, das sich allerdings durch Husserls Theorie der
Lebenswelt »in neuem Gewand« zeigt. In ihr ist namlich die Trans-
zendentalitit jeglichen Sinns von Welt iiberhaupt und dessen Gene-
sis begriindet.

Aus dem oben schon Gesagten ergibt sich schlieSlich auch, dass
die Welt, wie sie in der Phinomenologie zum Thema wird, nicht ein-
fach als die Gesamtheit des vorhandenen Seienden verstanden wer-
den kann. Sie ist kein Behilter, in dem sich alles aufhélt. Sprechen wir
von unserem Weltumgang und davon, dass wir »in« der Welt sind, so
meinen wir, in Husserls Sinn, vielmehr vor allem die noetisch-no-
ematischen Beziige, die sich unserem Bewusstsein als Welt darstellen.

Wie sich zeigte, befinden sich durch die transzendentale Genesis
das Verstindnis des Ego und das seiner Befindlichkeit innerhalb einer
intersubjektiven Welt im Wandel. Denn zum einen ist das, was sich
uns als personaler Weltzugang gibt, stets in Entwicklung begriffen,
und zum anderen wird durch unsere inhérente Intersubjektivitit un-
ser Verhalten und Verstehen von dem, was fiir unser Dasein die ob-
jektive Welt bedeutet, konstituiert. Zu der egologisch fundamentalen
immanenten Bewusstseinszeit kommt durch die intentionale Bezie-
hung des Egos zu Anderen die Geschichtlichkeit ins Spiel, die das,
was wir Kultur nennen und dadurch die Weise, in der wir iiberhaupt
Welt als diejenige, in der wir leben, erfahren konnen, entscheidend
mitkonstitutiert. Die Frage, die oben als zentral erschien, »Wie kann
uns die Welt als Phdnomen gegeben sein?«, brachte uns zur Bedeu-
tung der Horizontalitit fiir die Konstitution dieser Welt. Die Frage,
die sich nun, da die Konstitution als immanente Transzendenz (bzw.
transzendente Immanenz) in ihrer Typik erfasst wurde, ergibt, ist
doch: Was konnen wir iiberhaupt als Welt verstehen, wenn sich die
Intentionalitdt in ihrer horizonthaften Lebendigkeit und Offenheit
nicht mehr als eindeutiges Verhiltnis bestimmen ldsst, sondern einer
transzendentalen Genesis unterworfen ist? Auf welcher Grundlage
konnen wir tiberhaupt von Sinn und Bedeutung der in der Welt vor-
kommenden Dinge fiir uns sprechen?

Husserls Ausgangsthese zur Beantwortung dieser Frage ist, dass

m Vgl. S. 94.

113

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

wir durch die wissenschaftlichen Aufarbeitungen weltlicher Prozes-
se, durch die Erklarungen unserer Welt, die sich in paradigmatischer
Weise in unser so genanntes » Weltbild« zusammengesetzt haben, die
Welt immer schon als eine so und so erklarte bzw. zumindest erklar-
bare verstehen — ein Aspekt, den Husserl in den Ideen absichtlich als
natiirliche Einstellung ausgeklammert hatte. Nun zeigt sich, warum
es dort nur zu einer »Einklammerung« der natiirlichen Einstellung
und nicht zu ihrer vélligen Durchstreichung kam. Das Einklammern
der natiirlichen Einstellung brachte den Phinomenologen auf eine
Betrachtungsebene, die sich den wissenschaftlichen Erkenntnissen
zunidchst einmal enthob. In der Krisis-Schrift stellt Husserl schlief3-
lich fest: Wir als Menschen und damit auch der Phianomenologe kon-
nen gar nicht anders, als aus dem heraus (phanomenologisch) arbei-
ten, was sich als unsere Lebenswelt entwickelt hat. Jeder Einzelne ist
in »seiner« Lebenswelt in dem Sinne, als er nur aus dem Horizont
heraus argumentieren kann, der sich ihm geschichtlich als Sinnhori-
zont gibt. Die Lebenswelt ist die unmittelbar erfahrene Welt, in der
wir jeweils existieren, der »Bodenc fiir alle, ob theoretische oder au-
ertheoretische Praxis.«!12 Damit hat die Lebenswelt transzendentale
Funktion® fiir alle Sinngenesis und so fiir die gesamte Horizonthaf-
tigkeit unseres Weltumgangs.

Die Weise, in der unser Welthorizont aber zunichst unserem
Verstindnis zugrunde liegt, ist wesentlich von den objektiven Natur-
wissenschaften beeinflusst. Husserls Ansatzpunkt zu dieser Beob-
achtung ist eine sinngenetische Rekonstruktion der Wissenschaften,
die sich in ithrem Fundament als positivistische Betrachtungen der
Welt einer Relativierung auf das Subjekt letztlich ganz enteignen.
Die Wissenschaften, fiir Husserl paradigmatisch in der Mathemati-
sierung der Natur durch Galilei angefiihrt!*, haben der Lebenswelt
ein eigenes mathematisches »Ideenkleid«' ibergeworfen.

Genauer betrachtet bedeutet das: Die Welt gibt sich uns zu-

12 Hua VI, 145.

113 Zur folgenden Darstellung und zur genaueren Analyse der Funktion und Mehrdeu-
tigkeit des Begriffs der Lebenswelt Vgl. die Analyse von Ulrich Claesges in seinem Auf-
satz »Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff«, in: Claesges, U. und Held, K.
(Hrsg.), Perspektiven transzendentalphdnomenologischer Forschung. Den Haag: Marti-
nus Nijhoff, 1972, 85-101.

114 Vgl. den ausgedehnten Paragraphen 9 des ersten Teils der Krisis-Abhandlung, Hua
VI, 20-60.

115 Hua VI, 51.

114

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

nichst als die, die sie ist. Das heifst, lebensweltlich gegeben ist uns
immer zunichst das, was sich uns in der Alltdglichkeit im Umgang
mit und in der Welt als nach praktischen Interessen sinnvoll erweist,
das heif3t alles, was sich uns als »Kern >originaler Prisenz««1¢ inner-
halb seiner Horizonte gibt. Dies gibt sich uns immer als fiir uns als
jeweils Einzelnen, also streng subjektrelativ. Aus der Horizonthaftig-
keit der Lebenswelt, fiir uns, die wir in ihr umgehen, entsteht erst
unser Verstdndnis von Welt tiberhaupt, d.h. wir kommen der Hori-
zonthaftigkeit unseres Weltverstindnisses durch Induktionen nach.
Der Wissenschaftler erkennt in der Welt Regelhaftigkeiten, die er
rational in Formeln begreifen will. Diese Formeln wiederum sind
selbst in sich realititsbildend, indem sie das Verstehen der Welt aus
dem praktisch subjektrelativen Rahmen auf eine Ebene der All-
gemeingiiltigkeit heben, die uns darauf aufbauend die Welt als in
diesem Sinne geordnet verstehen lassen. Der Bezug zum Subjekt
selbst gerit dabei aus dem Blick bzw. bleibt unberiicksichtigt. Das
Unberiicksichtigte ist die unmittelbare, jeweils subjektive Situiert-
heit, ohne die Wissenschaft nicht Wissenschaft von der Welt sein
kann. Es ist das Allgemeine der Horizonthaftigkeit, die in rational
naturwissenschaftlicher Sicht durch Formeln zu dem wird, was es
fiir diese naturwissenschaftliche Sicht »nicht gibt«."” Durch die na-
turwissenschaftliche Deutung der Welt entwickelt sich allerdings ein
neuer Horizont, aus dem heraus die Welt in neuer Form und aus
einer mathematisch mittelbaren Lebenswelt heraus erst verstiandlich
wird. Die Lebenswelt bleibt das unmittelbare Feld unseres Welt-
umgangs. Jedoch kann sie sich nur sinngenetisch konstituieren. Die
wissenschaftlichen Deutungsmuster lassen so eine »andere« Welt er-
scheinen.

Was Husserl beschreibt, ist nicht etwas spezifisch Neuzeitliches,
wenngleich die Einfiihrung der mathematischen Erklirungen und
Formeln entscheidende und nachhaltige Schritte zu einer solchen le-
bensweltunabhingigen Wissenschaft waren. Schon in den antiken

116 Husserl sagt, die Welt »ist jeweils fiir mich sich darstellend durch einen Kern >origi-
naler Prisenz« [...] sowie durch seine inneren und dufSeren Horizontgeltungen.« Hua
VI, 165.

17 Diese Interpretation lehnt sich an eine Analyse Heideggers beziiglich des Nichts in
den Wissenschaften an: »Das Nichts ist zugegeben. Die Wissenschaft gibt es, mit einer
iiberlegenen Gleichgiiltigkeit gegen es preis als das, was >es nicht gibt«.« Heidegger, M.,
»Was ist Metaphysik?«, in: Wegmarken. 3. durchgesehene Auflage. Frankfurt/M.: Klos-
termann, 1996, 106 f.

115

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Anfingen der Wissenschaften (der Geometrie) wurde die Welt auf
diese Weise erschlossen. Durch die Bestitigungen der (wissenschaft-
lichen) Thesen in Experimenten wurde gleichsam die Ausgangslage
neuer Induktionen immer weiter verindert. Die Entstehung einer
eigendynamischen wissenschaftlichen Welt nahm ihren Lauf.

»Aus der alltiglichen Reduktion [im Sinne horizontal-transzendentalem Welt-
umgangs, M. G.] wurde so freilich die Induktion nach wissenschaftlicher Me-
thode, aber das dndert nichts an dem wesentlichen Sinn der vorgegebenen Welt
als Horizont aller sinnvollen Induktionen. «!1

Die Induktion ist dabei nicht etwa als der verfehlte Zugang zur Welt
zu verstehen, sondern auf ihr »beruht alles Leben«1? allein schon
dadurch, dass dem Leben wesentlich ist, immer mit dem Horizont
zu wachsen. Der entscheidende Punkt liegt allerdings fiir Husserl
darin, dass das »Ideenkleid sMathematik und mathematische Natur-
wissenschaft« und die durch sie mégliche Erklarung aller Weltpro-
zesse bewirken, »dafd wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Methode
ist«.120 Das heif3t, die wissenschaftliche Sicht auf die Welt ermoglicht
eine pragmatische Anwendung des in der Welt Vorgefundenen. Al-
lerdings ist dieser pragmatische Aspekt ein von den Naturwissen-
schaften notwendig und unausweichlich geschopfter Zugang zum
Weltverhiltnis. Das Wesen naturwissenschaftlicher Erkenntnis ist,
dass sie im Entdecken weltlicher Zusammenhinge den lebenswelt-
lichen Zugang zur Welt verdeckt.'?!

Spricht Husserl also von der Lebenswelt als Boden fiir jegliche
Wissenschaft, so verlegt er diese Lebenswelt in eine Sphire reinen
Horizonts, die in eigentlich wissenschaftlicher Weise nicht zu greifen
ist, ohne den »verdeckenden« Effekt wissenschaftlicher Betrachtung
im gleichen Zug aufzuwerfen. Andererseits, und darin liegt der An-
gelpunkt der Lebensweltthematik, ist ein (auch phanomenologischer)
Riickgang auf die Lebenswelt auflerhalb der Lebenswelt des Phino-
menologen nicht méglich. Daraus ergibt sich, was Husserl in einer
berithmt gewordenen Passage der Krisis-Schrift erkennt:

118 Hua VI, 50.

119 Hua VI, 51.

120 Hua VI, 52.

21 Fiir Husserl ist Galilei und jeder Entdecker der Physik gleichsam als »zugleich ent-
deckender und verdeckender Genius« zu bezeichnen. Vgl. Hua VI, 53. Als Beispiel hier-
fiir nennt er das Kausalgesetz, das als Formel der Natur ein neues rationales Wesen
oktroyierte. Vgl. ebd.

116

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

»Wir stehen also in einer Art Zirkel. Das Verstindnis der Anfinge ist voll nur
zu gewinnen von der gegebenen Wissenschaft in ihrer heutigen Gestalt aus, in
der Riickschau auf ihre Entwicklung. Aber ohne ein Verstindnis der Anfinge ist
diese Entwicklung als Sinnesentwicklung stumm. Es bleibt uns nichts anderes
iibrig: wir miissen im »>Zickzack« vor- und zuriickgehen; im Wechselspiel muf3
eins dem anderen helfen.«122

Husserls Rede von der Bodenfunktion der Lebenswelt findet inner-
halb eines solchen Zirkels keinen festen Anhaltspunkt. Lebenswelt
wird sich immer nur aus einer Lebenswelt als Ausgangspunkt der
Uberlegungen verstehen lassen, die allerdings nie ginzlich frei von
ideellen symbolischen Auffassungen sein kann. Eine vorwissen-
schaftliche Welt kann es niemals geben.'?® Der phdanomenologische
Riickgang auf diese Lebenswelt ist demnach nicht einfach als ein
Riickgang auf vorwissenschaftliche Anschauung zu verstehen, son-
dern muss im eigentlichen Sinne eine Ausblendung aller Zwecke und
allen Vermeinens tiberhaupt sein.2

Entscheidend ist die in genetischer Phinomenologie aufgedeckte
Weise, in der der Welthorizont unseres Verstehens sich »expandiert«
und generiert. Zuriickgreifend auf die oben gemachte Aussage, dass
die Intentionalitat »lebe«!%, steht die Lebenswelt in genau diesem
Sinn der Intentionalitit als Horizont des Weltumgangs bei. Leben
als »stindig >In-Weltgewisheit-leben<« und die Welt als »Universal-
feld aller wirklichen und moglichen Praxis«?6 verweisen unmittelbar
auf die Bedeutung des Horizontes. Der phianomenologische Aus-
gangspunkt bleibt gleichwohl klar formuliert: »Das wirklich Erste
ist die >blof} subjektiv-relativec Anschauung des vorwissenschaft-
lichen Weltlebens. «'?

122 Hua VI, 59.

123 Vgl. dazu auch Stroker, E., Husserls transzendentale Phianomenologie, a.a.O., 1987,
203f., insbes. 204: »Es besagt genauer, daf8 seit dem Aufkommen der neuzeitlichen Phy-
sik die Rede von einer vorwissenschaftlichen Lebenswelt nur uneigentliche Rede ist, da
sie ihren Sinn allenfalls gewinnt aus dem Umstand, daf8 ein ihr bereits zugeschlagener
Bestand an wissenschaftlichen Erkenntnissen mit ihren lebenspraktischen, technischen
Umsetzungen als so fraglos selbstverstindlich gilt, dass er im Hinblick auf neue wissen-
schaftliche Konstruktionen und relativ zu diesen als der Lebenswelt zugehérig begriffen
wird.«

124 Vgl. hierzu auch Claesges, U., »Zweideutigkeiten in Husserl’s Lebenswelt-Begriffc,
a.a.0.

25 Vgl S.91.

126 Hua VI, 145.

127 Hua VI, 127.

117

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Im Horizont stellt die Welt sich mir in der Wahrnehmung
immer als fiir mich in »originaler Prisenz« und im Jetzt gegeben dar.
Auf dieser lebensweltlichen Grundlage muss Phinomenologie anset-
zen. Sie muss dies nicht etwa nur, um die »invarianten Strukturen«
der Lebenswelt aufzuweisen. Das wiirde bedeuten, die Lebenswelt
aus der »natiirlichen Einstellung« heraus zu untersuchen. Es bliebe
bei einer Phinomenologie, die die sinngenetischen Strukturen und
die »Lebendigkeit« der Welt unberiicksichtigt liee, und damit ver-
bliebe man genau auf der Ebene der Untersuchungen zur Konstituti-
on, die Husserl in den Ideen II durchfiihrte. Dort schreibt er in die-
sem Sinne:

»Ganz allgemein gesprochen ist die Umwelt keine Welt an sich¢, sondern Welt
»fiir michs, eben Umwelt ihres Ichsubjekts, von ihm erfahrene, oder sonst wie
bewuflte, in seinen intentionalen Erlebnissen mit seinen jeweiligen Sinngehalt
gesetzte Welt. Als solche ist sie in gewisser Weise immerfort im Werden, in
stetem Sicherzeugen durch Sinneswandlungen und immer neue Sinnesgestal-
tungen mit zugehorigen Setzungen und Durchstreichungen.«!2

Der Unterschied zur Lebensweltthematik liegt darin, dass es sich hier
um die Untersuchung der »Um«welt handelt, ganz im Sinne direkter
Umgebung der Person. Zwar erkennt Husserl schon hier den sich
»immerfort im Werden« befindenden Weltbezug, doch in den
Ideen II hilt sich die Phinomenologie der Sinngenesis noch vollstin-
dig auf der Ebene einer Konstitution von ... durch das reine Ich in
»Setzungen und Durchstreichungen« auf. Der Horizont des Sinnes,
der den Menschen in Form der Lebenswelt umgibt, wird hier erst auf
kleiner Ebene angedacht, seine Untersuchung in Bezug auf seine ei-
gene transzendentale Funktion bleibt allerdings noch aus. Die Person
ist Mittelpunkt ihrer Umwelt, allerdings nur »soweit sie von ihr
>weifd, soweit sie sie durch Apperzeption und Setzung erfaf3t oder in
ihrem Daseinshorizont als mitgegeben und erfassungsbereit bewuf3t
hat — klar oder unklar, bestimmt oder unbestimmt — je nachdem eben
das setzende Bewuf3tsein ist«.'?? Hier wird nicht gesehen, dass der
Sinn, der sich durch die Lebenswelt stiftet, nicht immer gesetzter
Sinn ist, sondern aus der Geschichtlichkeit des Subjekts zustande
kommt — seine Entstehung sozusagen im Umgang mit der Welt erst
stattfindet. Die Untersuchung zur Konstitution bleibt Beschreibung

128 Hua VI, 186.

129 Ebd.

118

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

eines transzendierenden Bewusstseins, ohne sich selbst im Sinne
transzendentaler Genesis tiberhaupt zu verorten. Der oben auf-
gedeckte Zirkel wird nicht erkannt.

In der Krisis-Schrift kann Husserl diese Ebene verlassen. Die
Phinomenologie kann zwar nicht aus dem Zirkel der Sinnesentwick-
lungen heraus, aber sie kann sich methodisch auf eine ontologische
Ebene iiber ihn erheben. Dazu will Husserl aus transzendentaler Per-
spektive auf eine Ontologie der Lebenswelt hinaus, die im Bilde aller
transzendentalen Verstrickungen, die die Betrachtung der Lebens-
welt zirkulir machen, auf die »als reines Apriori zu umgreifende
Wesenstypik« der Lebenswelt zielt:

»Die Welt des Lebens, die alle praktischen Gebilde (sogar die der objektiven
Wissenschaften als Kulturtatsachen, bei Enthaltung von der Teilnahme an ihren
Interessen) ohne weiteres in sich aufnimmt, ist freilich in stetem Wandel der
Relativititen auf Subjektivitit bezogen. Aber wie immer sie sich wandelt und
wie immer sie korrigiert wird, sie hilt ihre wesensgesetzliche Typik ein, an der
alles Leben und so alle Wissenschaft, deren >Bodenc sie ist, gebunden bleibt. So
hat sie auch eine aus reiner Evidenz zu schopfende Ontologie. «13

Als ein solches ist die Lebenswelt die Bedingung der Méglichkeit von
Welt fiir uns iiberhaupt. Alles findet innerhalb dieses Welthorizonts
statt: »Jedes ist etwas, >etwas aus< der Welt, der uns stindig als Hori-
zont bewufSten.« »Jeder Plural und aus ihm herausgehobene Singular
setzt den Welthorizont voraus.«!3! Die Objektivitit, die, wie die Be-
trachtung der transzendentalen Intersubjektivitit zeigte, erst durch
den Anderen tiberhaupt zustande kommt, liefert uns eine Welt, de-
ren Dinge uns nicht als abgeschlossene erscheinen. Die Dingwelt
muss vielmehr als durch den Wandel der Horizonte, durch ihre Ge-
nesis sich entwickelnde verstanden werden.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die notwendige Offen-
heit bzw. Unabgeschlossenheit, die Husserl in der Horizontalitét der
Lebenswelt zu Recht erkennt. Mit Bezeichnungen wie »stetem Wan-
del«, »offen endlose Mannigfaltigkeit«, »offen endloser Horizont«1%2,

130 Hua VI, 176.

131 Hua VI, 146.

132 Vgl. Hua VI, 167: »Das< Ding selbst ist eigentlich das, was niemand als wirklich
gesehenes hat, da es vielmehr immerfort in Bewegung ist, immerfort, und zwar fiir
jedermann, bewufStseinsmifig Einheit der offen endlosen Mannigfaltigkeit wechseln-
der eigener und fremder Erfahrungen und Erfahrungsdinge. Die Mitsubjekte dieser
Erfahrung sind dabei selbst fiir mich und einen jeden ein offen endloser Horizont mog-

119

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

»Unendlichkeit stromender Bewegung«®, die sich allesamt auf die
Lebendigkeit horizonthaftem Weltumgangs beziehen, hat Husserl
genau das im Blick, was sich als der Ort der Sinngenese bezeichnen
lasst. Sinn, wie wir ihn in der Welt finden, ist immer Sinn in Kontext
— sowohl in kulturellem als auch in personlichem Kontext, wobei die
Trennlinie zwischen diesen beiden kaum scharf zu ziehen ist. Obwohl
uns der Sinn in eben dieser Wandelbarkeit erst erscheint, gibt es eine
alles leitende Grundidee, die sich in Worten wie »Wesenstypik« oder
»universale Vernunft« bezeichnen ldsst und durch deren »intentiona-
le Indexikalitat« uns das Einzelne als weltliches iiberhaupt erst er-
scheint. Das Ganze ist fiir uns als in der Welt Lebende immer »auf
Einheit eines Sinnes gerichtetc,

»[...] die Weiten und Tiefen dieses gesamten Sinnes in seiner unendlichen To-
talitit gewinnen, sobald man sich der universalen Form der Sinnbildung eini-
germafSen bemichtigt hat, axiotische Dimensionen: es eréffnen sich die Proble-
me der Totalitit als die einer universalen Vernunft«.13*

In transzendentaler Epoché soll die Phinomenologie im Ausgang von
lebensweltlichen Gegebenheiten auf diese »Probleme universaler
Vernunft« reagieren konnen, die sich in ihrer sinngenetischen Hori-
zontalitit konstituieren. Transzendentale Phinomenologie ist — aus-
gehend von der Lebenswelt als »Phinomenquelle« — der Schluss auf
die ihr, der Lebenswelt, zugrunde liegende transzendentale Struktur.
Sie wird damit zum »transzendentalen Leitfaden«.!

Entlang dieses Leitfadens bekommt die durch transzendentale
Intersubjektivitit gestiftete Kultur besondere Bedeutung. Aus der
von ihr gestifteten Objektivitit entwickelt sich tiberhaupt erst der
Horizont alles Weltumgangs:

»[...] die intersubjektiv identische Lebenswelt fiir alle dient als intentionaler
>Index« fiir die Erscheinungsmannigfaltigkeiten, die, in intersubjektiver Syn-
thesis verbunden, es sind, durch die hindurch alle Ichsubjekte [...] auf die ge-

licherweise begegnender und dann in aktuellem Konnex mit mir und miteinander tre-
tender Menschen.«

135 Hua VI, 173.

134 Ebd.

135 Vgl. Hua VI, 177. Die »Leitfaden-Funktion« ist neben der »Bodenfunktion« die
zweite methodische Bedeutung der Lebenswelt. Vgl. dazu auch Stroker, E., Husserls
transzendentale Phinomenologie, a.a.O., 204ff. und Claesges, U., »Zweideutigkeiten
in Husserls Lebenswelt-Begriff«, a.a. O., 85-101.

120

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

meinsame Welt und ihre Dinge ausgerichtet sind, als Feld aller im allgemeinen
Wir verbundenen Aktivititen usw.«!%

Unter der »intersubjektiv identischen Lebenswelt« ist nicht weniger
zu verstehen als die Welt, wie sie sich den Menschen als diese eine
»objektive« Wirklichkeit zeigt. Diese ist im engeren Sinn durch den
Horizont der Kultur umgriffen. Lebenswelt ist immer auch Kultur-
welt. Lebenswelt ist damit auch in dem Sinne Welthorizont, dass die
Welt uns nur innerhalb des Sinnhorizontes unserer Kultur erscheint.
Unser Umgang in ihr ist uns ganz wesentlich. Wir »sind« die Kultur
in dem, wie wir existieren und durch unsere transzendental zu ver-
stehende Intersubjektivitdt. Gleichzeitig konnen wir uns nur auf dem
Grund unserer Kultur als solche verstehen. In diesem Zusammen-
hang ist das abendlidndische Subjekt die Manifestation abendlin-
discher Kultur, denn letztere gibt einen genau abendldndischen Ho-
rizont an Intentionalititen vor. In der Beilage III zu §9a der
Krisis-Schrift geht Husserl explizit auf diesen Aspekt ein: »Der einen
Menschheit entspricht wesensmifig die eine Kulturwelt als Lebens-
umwelt in ihrer Seinsweise, die in jeder historischen Zeit und
Menschheit die jeweilige und eben Tradition ist.«137

In diesem kurzen Text macht Husserl noch einmal ganz deut-
lich, dass die Kultur und damit auch unsere Lebenswelt geschichtlich
zu verstehen sind. Und nicht nur das: Kultur als Lebenswelt be-
stimmt unser gesamtes Verstehen aus der Vergangenheit heraus im
Voraus. Wenn wir sagen, dass wir die Kultur sind, so heifSt das nicht
nur, dass wir sie als transzendentale Egos tragen, sondern auch, dass
wir durch sie in unserer Immanenz und Transzendenz getragen wer-
den. »[G]anz allgemein gilt es fiir jede unter dem Titel >Kultur< ge-
gebene Tatsache [...], dass schon in jedem schlichten sie als Erfah-
rungstatsache Verstehen >mitbewufStc ist, dass sie Gebilde sei aus
einem menschlichen Bilden her.«1%

Die Geschichtlichkeit bestimmt den Horizont unseres Verste-
hens. Auf der phdanomenologischen Ebene transzendentaler Inter-

136 Hua VI, 176.

137 Die Beilage wurde 1939 von Eugen Fink unter dem Titel »Die Frage nach dem Ur-
sprung der Geometrie als intentionalhistorisches Problem« veréffentlicht. Durch Passa-
gen wie die hier zitierte entging Husserl dem Vorwurf des Eurozentrismus, der in seinen
Lesern aufkeimen konnte. Jede Kultur hat ihren eigenen lebensweltlichen Horizont, aus
dem iiberhaupt »alles erst einen Sinn macht«. Dass oben vom Abendland die Rede ist,
erscheint so als das einzig Sinnvolle.

138 Hua VI, 379.

121

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

subjektivitit ist Kultur so immer als Prozess sich konstituierender
und erweiternder Horizonte zu verstehen. Auf der Ebene immanen-
ter Phianomenologie zeigt sich mutatis mutandis, dass alles Verste-
hen unserer selbst ebenso durch geschichtlich vermittelte, kulturelle
Konzepte erklart wird.1

Die damit inhérente Prozesshaftigkeit der Welt in Form der Ge-
schichte verweist die Untersuchung automatisch auf die Frage nach
der Bedeutung von »Leben«: Was kann Leben im Zusammenhang
mit »Lebenswelt« bedeuten?

Die obige Formulierung, dass die Intentionalitit lebe, kann hier
zum Kldrungsversuch beitragen. Denn sie bezieht sich auf mehrere
Bedeutungen des Intentionalitatsbegriffs. Intentionalitit bezeichnet
zunichst den Konstitutionsvollzug (des Selbst, des Anderen und der
Welt), sowie dann die Beziehung des Subjekts zur Welt (wiederum
im Sinne immanenter Transzendenz in Form der Zeit und transzen-
denter Immanenz beziiglich der Intersubjektivitdt) und letztlich das
Beziehungsgeflecht zwischen diesen beiden Aspekten. Zum hier
verwendeten Lebensbegriff kommt die sinngenetische »Bewegung«
hinzu. Lebendige Intentionalitdt ist Intentionalitdt im Wandel le-
bensweltlicher Genesis. Wenn Husserl sagt, dass »Seiendes mit
Seiendem in intentionaler Gemeinschaft steht«4°, dann ist der Zu-
sammenhang, der damit beschrieben wird, als das »Leben« zu be-
zeichnen, das im Begriff »Lebenswelt« gemeint ist. In diesem Sinne
spricht auch Ernst Wolfgang Orth von einer »Inter-Intentionali-
tit«4, Dieser Begriff scheint sehr gut geeignet, die Struktur lebens-
weltlicher Verankerung zu beschreiben. »[W]as in der naiven Positi-
vitat oder Objektivitit ein AufSereinander ist, ist von Innen gesehen
ein intentionales Ineinander«!#2, wie Husserl schreibt. Damit spricht
er genau diese intentionale Vernetzung des Seienden an. Mit der

139 Als ein besonders heraus stechendes Beispiel kann in diesem Zusammenhang nur an
die enormen konzeptuellen Entwicklungen in der Psychologie durch die Traumdeutun-
gen Sigmund Freuds erinnert werden, die alles folgende Verstehen sowohl in der Psy-
chologie als Wissenschaft als auch im Selbstverstindnis der Menschen bis heute ent-
scheidend vorgeprigt haben.

140 CM, 132.

41 Vgl. Orth, Edmund Husserls »Krisis der Europdischen Wissenschaften und die trans-
zendentale Phinomenologies, a.a.O., 161: »Die Wirklichkeit, die Welt, ist ein inter-in-
tentionaler Zusammenhang.«

42 Hua VI, 260, zitiert in Orth, Edmund Husserls >Krisis der Europdischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phinomenologie:, a.a.O., 161. Orth fihrt fort: »Der
Mensch ist also eine eigentiimliche intentionale Konfiguration innerhalb des gesamten

122

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Lebenswelt

Entdeckung der Lebenswelt als dem, was sich unserem gesamten
Weltumgang und Weltzugang als Grund erweist, kommt er auf die
Ebene der Sinngenesis, die der reinen Konstitutionsanalyse voraus
liegt.

Jedoch lésst sich Husserls Philosophie, auch wenn sie sich nun
ganz auf die phinomenale Sinnvernetzung beziehen will, niemals
ohne das transzendentale Ich bzw. strukturell ohne das Bewusstsein
als Ausgangspunkt jeglicher Evidenz denken. Auch wenn Geschicht-
lichkeit, ob als transzendentale Genesis der Person oder als horizont-
hafte Lebensweltlichkeit im Sinne einer Kulturumwelt, die transzen-
dentalen Rahmen fiir jegliche Konstitution spannt, so ist dennoch das
Ich mit seiner konstitutiven Urstiftung der Ausgangspunkt der ge-
samten Philosophie Husserls. Der Mensch ist inmitten der intentio-
nalen Verkniipfungen, die — wie oben gesagt wurde — durch ihn und
gleichzeitig von ihm getragen werden. Er ist immer sein eigener Mit-
telpunkt, oder wie Orth schreibt, er ist der Zeuge der Welt:

»In seiner intentionalen Einstellung, welcher Art immer, bezeugt der Mensch
Welt. Er bezeugt sich selbst und die Welt, die Horizont dieses Selbst ist. Seine
Bezeugungen manifestieren sich nicht nur in intellektuell elaborierten Deu-
tungs- und Erklédrungssystemen, sondern auch in der durchschnittlichen Praxis
seines Lebens.«1#

Die »Zeugenschaft« beschreibt die Stellung des Menschen (und, wo-
rauf Orth hinweist, auch anderer Organismen) im intentionalen
Geflecht des Seienden. Doch gerade durch den Hinweis auf die
»durchschnittliche Praxis« des Lebens wird der eigentliche Grundzug
husserlschen Denkens verwischt. Denn von innerweltlicher Praxis
und der praktischen Auseinandersetzung und »leiblichen« Ver-
schmelzung mit der Welt, ist bei Husserl nichts zu sehen. Der Aus-
gangspunkt bleibt die Evidenz des cogito. Allein der Sinngenesis im
Sinne einer den Menschen tragenden Kultur(geschichte) ist es sozu-
sagen teilweise enteignet worden.

inter-intentionalen Systems, das durch ihn thematisiert und — méglicherweise — ver-
stindlich wird.«

4 Orth, Edmund Husserls sKrisis der Europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phinomenologie, a.a.O., 162.

123

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins
4. Die »lebendige« Intentionalitit und das Engagement

AbschliefSend soll hier auf zwei Grenzen der Phinomenologie Hus-
serls eingegangen werden, die sich als Fragen innerhalb der Darstel-
lung aufgetan haben. Der erste Aspekt, an dem die Philosophie Hus-
serls an eine Grenze stof3t, liegt in ihrer Phdnomenologie selbst.
Husserls Eigenart ist es, soweit die obige Darstellung reicht, den Sinn
dessen, was er phinomenologisch aufweisen will, jeweils in der Deu-
tung eines wesentlich indexikalischen Charakters der Welt erst ent-
decken zu miissen. So verweist er mehrere Male darauf, dass die
Dingerfahrung so wie auch die Erfahrung der Lebenswelt ein »inten-
tionaler >Index¢ fiir die Erscheinungsmannigfaltigkeiten«!# einer
»Wesenstypik«# der Welt ist. Zur Klarung ihrer selbst bedient sich
die Phinomenologie hier verschiedener Leitfiden, an denen entlang
sie ihre Untersuchungen fiihrt. So war in den Ideen I die »Region
Ding« der transzendentale Leitfaden (§150, 313-316), in den Carte-
sianischen Meditationen war zunichst die Rede vom intentionalen
Gegenstand als transzendentalen Leitfaden (§21, 52ff.), dann von
der »noematisch-ontischen Gegebenheitsweise des Anderen« (§43,
93ff.) und nun, in der Krisis-Schrift schliefSlich, ist die transzenden-
tale Reduktion an das transzendentale Fundament aller Phinomeno-
logie gekommen: die Lebenswelt.1# Diese Indexikalitit, an der sich
die Phanomenologie orientiert, ist ein Hinweis darauf, dass sie hier
den Keim eines Dualismus fort trigt: es ist der Dualismus von inten-
tionalem Bewusstsein und seinem Inhalt, denn letzteres wird von der
Welt her nur angezeigt. Das Bewusstsein ist damit der ewige AufSen-
stehende, auf dessen Leistungen, die Indizes zu »verstehen, alles

144 Vgl. CM, 48; Hua VI, 176.

45 Vgl. z.B. Hua VI, 176.

146 Vgl. Steinbock, A. J., »Generativity and the Scope of Generative Phenomenology«,
a.a. 0., 302: »For Husserl, a static phenomenology really did function as a leading clue or
way into a genetic phenomenology before it became conscious of itself as such. This
connection between methods and matters Husserl only glimpsed at with the word >Leit-
faden«.« Steinbock arbeitet den »new concrete teleological sense« (294) einer generativen
Phénomenologie nach Husserl heraus. Eine solche Phinomenologie hat die Generativitit
von Sinn, ihr anthropologisch-historisches Werden zum Thema und ist damit in sich
schon eine Phianomenologie der Phinomenologie auf eigengenerativer Ebene: »Genera-
tive phenomenology takes as its ontological leading clue not psychology, but anthropolo-
gy, and constitutively or phenomenologically examines not only sense-givenness in rela-
tion to the lived-body or even the the concrete monad, but the generation of sense
primarily through the constitutive modes of appropriation and disappropriation.« (307 f.)

124

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitdt und das Engagement

ankommt. Die Welt, verstanden als »Index fiir ...«, im Gegensatz zu
einer Welt, deren Sinn sie sich mit uns teilt, verwehrt dem Sinn, sich
in freier Dialogizitit von Welt und Ich zu bilden. Eine solche Dialogi-
zitit engagierten Umgangs bleibt durch Akte verdeckt, die ihren
Grund in diesem Engagement entdecken liefen.

Mit der Phinomenologie Husserls ist zwar der erste Schritt zu
einem dialogischen Engagement getan. Denn die Lebenswelt eroffnet
sozusagen das Feld, auf dem das Ego sich ausdehnen kann. Doch die
Welt selbst bliebe stumm, wire sie nicht durch die Geschichte (bzw.
Genesis) des Menschen entstanden. Das, was z. B. bei Merleau-Ponty
durch den fungierenden Leib in die philosophische Welt eintritt, d. h.
die Strukturen eines leiblichen Verhaltens auf der Grundlage einer
Dialogizitdt des leiblichen Ich mit der Welt, wird bei Husserl nicht
erreicht und bleibt vielmehr auf der Ebene einer Bewusstseinsphi-
losophie stehen.1¥

Eine zweite Grenze, die die obigen Ausfiihrungen dem Gedan-
kengang folgend vielleicht schon iiberschritten haben, liegt in der
Bedeutung der »Intentionalitit«. Der Gedankengang hat sich ver
schiedener Bedeutungen des Begriffs »Intentionalitit« bedient, die
als Orientierung der Darstellung der Philosophie Husserls dienten.
Ausgehend von der fundamentalen Bindung des Bewusstseins an die
Welt durch seinen notwendigen Inhalt gelangte die Darstellung tiber
verschiedene Facetten des husserlschen Denkens zu der Aussage, dass
die Intentionalitdt »lebe«. Was kann dies nun riickblickend und zu-
sammenfassend bedeuten?

Die Intentionalitit erwies sich als die Beschreibung einer Struk-
tur, die sich auf weit mehr als eine eindimensionale Verkniipfung
zweier Entititen bezieht. Dadurch, dass sie sich in ihrer Horizonthaf-
tigkeit stetig erweitert und neu bildet, wurde ihr eine Art Selbst-
affektion zugeschrieben, die sie wesentlich ausmachen sollte. So
konnte davon gesprochen werden, dass die Intentionalitit sich durch
ihren Selbstbezug und ihre Zeitlichkeit immer im Vollzug ihrer
selbst, immer in direkter Bezugnahme zu ihrer Retentionalitit und
Protentionalitit befindet. Thr »Jetzt« ist immer im Wandel, wie die
Betrachtungen zur Phinomenologie der Zeit aufweisen sollten. Die
gesamte dynamische Struktur, die die Intentionalitit in ihren Eigen-
schaften benennt, ist die Transzendentalitit des Ego. Doch damit wi-
re die Bedeutung der Intentionalitdt noch nicht in ihrer Fundamen-

147 Vgl. die Beziehung von Ichpol und Leib, S. 87.

125

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

talitdt erreicht. Denn durch das, was Husserl die transzendentale Ge-
nesis nennt, wird die Dynamik intentionalen Weltbezugs wiederum
ebenfalls in die Zeitlichkeit einer Personalitit verlegt, die fortan nicht
nur das in retentionaler und protentionaler Weise umgibt, was das
Bewusstsein durch die Fiille und Verweisungen seines Inhaltes ist.
Vielmehr legt sich innerhalb genetischen Werdens auch das nieder,
was wir als wir selbst sind. »Charakter«, »Stil«, »Habitualitdten«
sind letztlich mehr als bewusstseinsmif3ige Intentionalitit. Sie bezie-
hen sich auf die »Ablagerungen« solcher Intentionalitit, die unseren
personlichen Weltzugang ausmachen.* Sagen wir deshalb, dass wir
unser Weltzugang sind, so wird mit dieser Betonung der Existentia-
litdt von intentionalem Leben vielleicht mehr bei diesem Namen ge-
nannt als Husserls Phinomenologie darin findet. Inwiefern unser
bewusstseinsmiflger Weltzugang nicht auch, vielmehr oder gar
ginzlich ein Weltumgang ist, in dem sich der Sinn auflerhalb eines
strengen cogito bildet, bleibt hier so offen wie die genaue Bedeutung
einer »intentionalen Gemeinschaft von Seiendem«, wollte man sie
ontologisch aufzeigen.

Eine weitere Grenze, die sich von da aus zeigt, liegt darin, dass
zwar mit der »Lebendigkeit« der Intentionalitit, die Offenheit und
Prozesshaftigkeit intentionaler Sinngebung und -entwicklung in der
Philosophie Husserls beschrieben werden konnen, dass allerdings
dies genau der Punkt innerhalb seiner Philosophie ist, der eine Wei-
terentwicklung verlangen wiirde: Der Lebensbegriff bei Husserl,
selbst, wenn er von Lebenswelt spricht, meint nicht die Unmittelbar-
keit eines lebendigen Verhaltens, die er gerne beanspruchen will.1#
Der Grund dafiir liegt im gleichen dualistischen Grundansatz. Die
Lebensnihe der Lebenswelt erweist sich aufSerhalb der Philosophie
Husserls als eine Lebensferne. Die Frage nach dem Wer des Lebens
und die Frage nach der Bedeutung dessen, was sich durch die lebens-

148 Eine schone Zusammenfassung findet sich bei Held, Lebendige Gegenwart, a.a.O.,
93 zitiert: »Jede Lebensgegenwart hat in ihrer konkreten Intentionalitdt das ganze Leben
»in sich¢, und in eins mit der in dieser Gegenwart wahrnehmungsmiflig bewuf3ten Ge-
genstindlichkeit trigt sie horizontmifig in sich das Universum aller Gegenstiindlich-
keiten, die je fiir mich galten und in gewisser Weise sogar die, die noch zukiinftig fiir
mich gelten werdenc, zitiert aus Erste Philosophie. 2. Teil. Hua VIII, 161.

49 Ein solcher Lebensbegriff wird zum Beispiel in der Lebensphdnomenologie Michel
Henrys oder Rolf Kiihns auf dem Hintergrund der fundamental-ereignishaften Phino-
menalitit vorgebracht. Vgl. Fuflnote 156 und Rolf Kiihn, Husserls Begriff der Passivitiit,
a.a.0., dessen Hauptthese wohl im folgenden Satz steckt: »Nichts ist uns gegeben, was
nicht zunichst gelebt wire.« (430)

126

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitdt und das Engagement

weltliche Sinnkonstitution fiir ihre eigene Prozessualitit ergibt, blei-
ben unbeantwortet.

Dabei muss beachtet werden, dass die Rede von einer lebendigen
Intentionalitidt wiederum einen Lebensbegriff im Hintergrund hat,
der sich auf das stiitzt, was bei der Betrachtung zu Bergsons Lebens-
philosophie zu sehen war. Hier wird namlich ebenfalls von einem sich
selbst organisierenden und freiheitlich zur Form bildenden Zusam-
menhang gesprochen, der als cogitatum selbst immer nur Re-flexion
sein kann. In diesem Sinne kann von »intentionaler Gemeinschaft«
gesprochen werden. Allerdings ist dies nicht allein der Lebensbegriff,
der sich bei Husserl findet. Husserl bezieht sich vielmehr auf ein
»Aktleben«, das auf dem Fundament der Lebenswelt stattfindet und
daher transzendental zu nennen ist. Dazu tritt »unser Leben« als der
Erfahrungskomplex unserer je eigenen Existenz, auf dessen Grund-
lage wir die immanente Zeitlichkeit je erfahren. Auch wenn Husserl
mit seinen Analysen zu Horizont und Passivitit eine Aktphilosophie
im strengen Sinne iibersteigt, kommt seine Philosophie letztlich doch
immer auf das agierende Ich zuriick. Die Grundlage jeden Aktes in der
Lebendigkeit intentionalen Lebens bleibt so allerdings verdeckt.1*

Ich »verstehe« mich und mein Leben nur im Sinnzusammen-
hang meiner Lebenswelt. Darin kann man schliefflich inhaltlich
einen grofsen Erfolg gegeniiber der Philosophie Bergsons sehen, wo-
bei der Ansatz der Phdanomenologie beim Bewusstseinsinhalt, wie
sich aus der Darstellung zu Bergson sehr leicht sehen lisst, allein
philosophisch ein ganz anderer ist. Der Philosophie des élan vital
steht bei Husserl konzeptionell eine Transzendentalphilosophie ge-
geniiber. Beide lassen sich nur auf der Ebene dessen vergleichen,
was ihre Grundaussagen bedeuten. Auf dieser Ebene zeigen sie an,
inwiefern eine Philosophie des Engagements die Suche nach der Art
und Moglichkeit der Verankerung des Menschen in der Welt auf bei-
der Fundamente zu finden imstande ist.

150 Vgl. dazu Rolf Kiihn, Husserls Begriff der Passivitit, a.a.O., 62: »Husserl selbst hat
ohne Zweifel durch seine entscheidenden Hinweise auf die originir-passiven Vorstufen
der Intentionalitit eine reine Aktphilosophie im Sinne eines begrenzt aktualen Bewuft-
seins tiberwunden, ohne jedoch davon abzulassen, eine phinomenologische Philosophie
des reinen BewufStseins zu errichten. Denn seine Berticksichtigung der urspriinglichen
Affektion des Triebs, der nicht-objektiven Intentionalitdt des Zeitbewuftseins sowie der
Bildung von Sinnfeldern vor der Gegenstandeinsheit ist sicher eher im Sinne einer
>Geschehens«-Beschreibung zu verstehen als im Sinne von Akten oder auch Erlebnissen
in erfiillend-anschaulicher Hinsicht.«

127

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edmund Husserl — Die Intentionalitit als Engagement des Bewusstseins

Denn die vorliegende Untersuchung tritt mit der Veranschla-
gung einer lebendigen Intentionalitit zu einem groflen Teil aus dem
Zusammenhang husserlscher Philosophie heraus und ein in eine
Phinomenologie, die die Orientierung am Bewusstsein zu einer Ori-
entierung am Vollzug tiberschreitet. Dem hier zur Diskussion ste-
henden Begriff eines Engagements des Menschen, der als Intentiona-
litdt verstanden wurde, fehlt der Bezug zur Freiheit. Engagement
muss in einem noch zu klarenden Verhiltnis zur Freiheit des Men-
schen stehen.!?!

Fir Husserl kann Freiheit »nur« Freiheit intentionalen Be-
wusstseins im Sinne ihrer Offenheit sein. Es sind die noch nicht er-
griffenen (»schlafenden«) Noesen, die fiir das reine Ich ein Feld der
Freiheit bilden2, »[...] frei und doch objektiv angezogen geht es von
Akt zu Akt fort, es erfihrt Reize von den im >Hintergrund« konstitu-
ierten Objekten, ohne ihnen gleich Folge zu leisten«.1®® Dies ist die
Freiheit des reinen Ich als reine Intentionalitdt. Auch in der Beilage
zur Krisis-Schrift wird die Freiheit als die Freiheit verstanden, »unser
menschliches historisches Dasein und, was sich dabei als [unsere]
Lebenswelt auslegt, umdenken, umphantasieren zu konnen«.15

Die Rede von der Intentionalitit als eines Engagements des Be-
wusstseins im Titel dieses Kapitels findet genau darin dann ihren
Bezug zur Freiheitsthematik. Die Freiheit zeigt sich bei Husserl als
die Freiheit fiir das Bewusstsein sich in verschiedener Intentionalitit
zu konstituieren. Dies ist wesentlich eine Freiheit, die das Bewusst-
sein in Bezug auf seine Erfiillung hat. Das Engagement, das sich hier
zeigt, ist ein Engagement intentionaler Bindung an situative Wahr-
nehmungs- und Sinngegebenheiten, die sich in ihrer Fiille durch die
transzendental-genetischen Verstrickungen im Subjekt erst bilden.
Auf diese Weise kann das, was eine lebendige Intentionalitit, wollte
Husserl sie vollig zu Ende denken, bedeutet, nur stecken bleiben.
Denn die Situation, die immer mehr ist als Erkennen, und deren
Wahrnehmung auf viel weiteren Feldern ablauft als Husserl sie im
Bewusstsein findet, ist der Rahmen der Freiheit, die man durch das,
was als Weltzugang bezeichnet wurde, nicht nur hat sondern durch
diesen Weltzugang schon ist. Freiheit, so verstanden, brauchte die

191 Vgl. die Einleitung zur vorliegenden Arbeit.
152 Vgl. Hua IV, 109.

5 Hua IV, 981.

5 HualV, 383.

J——

128

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die »lebendige« Intentionalitdt und das Engagement

offene Situation, um diese dann gemif$ meines vorgingigen Engage-
ments, das sich in meiner ganzen Existenz findet, also meiner ganz
eigenen Weise des Zur-Welt-seins, zu der mir gegebenen freiheitli-
chen Situation erst machen zu konnen. Dieser Bezug auf den Einzel-
nen in seiner je eigenen Weise des Zur-Welt-seins bleibt bei Husserl
phénomenologisch unvollstindig.1>>

Das Angedachte bei Husserl, das sich schliefslich in den Proble-
men der Lebendigkeit, der Offenheit und der reinen Indexikalitit der
Welt fiir das Bewusstsein eroffnet, ist durch seine Liicken der Ver-
weis auf das Nicht-Gedachte als das, was unserem Weltverhaltnis
als Verhalten zugrunde liegt.2%

155 Letztlich scheint dies auch der Punkt zu sein, den Bernhard Waldenfels meint, wenn
er Husserls Lebenswelt gegeniiber eine » Abgriindigkeit des Sinnes« in Anschlag bringt,
um der Vielzahl mit einzubeziehender und situativer Voraussetzungen gerecht zu wer-
den, die eine Phanomenologie der Sinnbildung zu beriicksichtigen hitte. Vgl. Walden-
fels, B., »Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der Grundlegungg, erst-
malig in: Stroker, Elisabeth (Hrsg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie
Edmund Husserls, Frankfurt/M.: Klostermann, 1979, 124-142, insbes. 124: » Abgriin-
digkeit des Sinness, das soll besagen, dass der Prozef3 der Sinnbildung gar nicht auf einen
letzten Grund gestellt werden kann, weil von vornherein kontingente Voraussetzungen
in ihn einfliefSen.«

15 Dies scheint genau das zu bezeichnen, was Merleau-Ponty in seiner spiten Aus-
einandersetzung mit Husserl als den »rohen Geist (I’esprit brut)« bezeichnet. Vgl. Mer-
leau-Ponty, M., »Der Philosoph und sein Schatten«, a.a.O., insbes. 274. Auf andere
Weise, aber mit denkbarem Bezug zur Spitphilosophie Merleau-Pontys wird dieses
Nicht-Gedachte im Sinne einer Nicht-Intentionalitdt in der »radikalen Lebensphéno-
menologie« Michel Henrys verfolgt. Indem die Intentionalitit schon als ek-statische
»Einstellung« zur Welt gesehen wird, gibt sie nicht die Wurzel der eigentlichen Phéno-
menalitit des Seins wieder. Es bedarf einer radikaleren »Gegen-Reduktion« um an diese
Waurzeln reichen zu kénnen. Vgl. z. B. Henry, M., »Nicht-intentionale Phinomenologie
und Gegen-Reduktion, in: Kiithn/Staudigl (Hrsg.), Epoché und Reduktion. Formen und
Praxis der Reduktion in der Phanomenologie, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann,
2003, 65-78. »Nur eine solche Gegen-Reduktion, welche die Intentionalitdt ausklam-
mert, kann uns vor das Problem des urspriinglichen Erscheinens — oder noch besser
gesagt in dieses hinein — stellen, das wir als ein Selbsterscheinen definiert haben, das
heif3t als ein Erscheinen, in dem das Erscheinen selbst erscheint, wobei es sich von selbst
versteht, daf} dieses Erscheinen als solches sein Selbsterscheinen hervorbringt.« (73).
Das, worauf es sich bezieht, und darin meinen wir einen Zusammenhang zu der obigen
Darstellung der husserlschen Philosophie zu entdecken, ist das Leben selbst als einer
Ur-Offenbarung. »[...] Ur-Offenbarung deshalb, weil sie sich »friiherc als die Ek-stase
vollzieht, sofern sie sich aufSerhalb derselben und unabhingig von dieser vollzieht. Die-
se Ur-Offenbarung als ein Selbsterscheinen ist wahrlich das geheimnisvollste, aber auch
das einfachste und gewchnlichste; was alle Welt in der Tat kennt — das Leben«. (74)

129

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

l1l. Jean-Paul Sartre —
Die Existenz als Engagement in die Situation

Mit dem Denken Jean-Paul Sartres tritt nun eine Philosophie in die
Untersuchung ein, von der erwartet werden kann, dass sie einen ent-
scheidenden Punkt hinzufiigt, ohne den ein Weiterkommen bei der
Klarung des Engagements von Mensch und Welt nicht zu denken ist.
Eine solche Erwartung verlangt die Vergegenwirtigung dessen, was
bisher als defizitir in der Klirung des Engagementbegriffs erschien,
was also letztlich noch aussteht. Husserl, so wurde herausgestellt,
greift mit seiner Phinomenologie den Zusammenhang von Welt
und Bedeutung der Welt fiir uns auf. In der Struktur der Intentiona-
litét, die in ihrer Lebendigkeit und Dynamik gekennzeichnet wurde,
lief$ sich die Grundlage dessen aufweisen, was sich dem Menschen als
Bedeutung aus der Welt heraus bietet. Das, was sich uns in der All-
tiglichkeit als Sinn der Welt gibt, wurde in seiner genetischen Struk-
tur herausgestellt und in seiner bewusstseinsmifligen Grundlage
charakterisiert.

Was lisst sich also durch die weitergehenden Klarung des Enga-
gements des Menschen in die Forderungsstrukturen der Welt erhof-
fen? Die Beantwortung dieser Frage muss beriicksichtigen, dass Hus-
serls Philosophie eine Philosophie ist, die die Strukturen der
Erkenntnis auf abstrakter Ebene, d.h. auf der Suche nach der Kon-
stitution oder Genese von Sinn verfolgt. Eine solche Philosophie be-
ansprucht zwar formal die Situation als das Jetzt des intentionalen
Bezugs (natiirlich mit all seinen rententionalen und protentionalen
Verweisungen), dennoch fehlt ihr ein Konkretes, insofern als das
»Wer« dieses Bezugs nicht allein durch das Bewusstsein bezeichnet
werden kann. Das »Wer« des Bezugs der Welt ist der Mensch. Der
Mensch aber ist weder ein reines Ich noch allein intentionale Struk-
tur. Husserls Ansatz »bei den Sachen selbst« fehlt es demnach letzt-
lich doch an Konkretem.

Die Frage nach dem Sein dieses gesuchten »Wer« wurde von
Martin Heidegger in Sein und Zeit fiir die weitere Phanomenologie

130

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

wegweisend untersucht. Dort findet sich die Einsicht: Das Sein des
Menschen, das Dasein, ist wesentlich »das Seiende, dem es in seinem
Sein um dieses selbst geht [...] [und das] sich zu seinem Sein als
seiner eigensten Moglichkeit [verhilt].«! Dieser Selbstbezug, der
das Dasein letztlich ist, wurde durch Heidegger in der Struktur der
Sorge expliziert.

Die dadurch entstehende Existentialanalyse Heideggers in
ihrem Anspruch ontologischer Fundamentalitit kann als der Ur-
sprung der Existentialphdnomenologie verstanden werden.2 Denn
aus dem Ausgangspunkt und auch dem Ergebnis Heideggers, dass
sich im Selbstbezug des Seins des Daseins der Schliissel fiir die pha-
nomenologische Betrachtung des Seins der Welt finden ldsst, ergibt
sich, dass die Ergebnisse der transzendentalen Phinomenologie die
ontologische Eigenart der Existenz des Menschen unberiicksichtigt
lief3. Die Folge ist, dass das Ich der transzendentalen Phinomenologie
als existenzial gesehen »unausgedehnter Punkt« aus der Reduktion
hervorgeht. Die » Ausdehnung« der Existenz ist aber, mit Heidegger
zu sprechen, das In-der-Welt-sein mit all seinen der Sorge entspre-
chenden ek-statischen Dimensionen. Husserls eingefithrte Dimen-
sionen der Zeit als Retentionalitit und Protentionalitit des Bewusst-
seins konnen diese Ontologie nicht umgreifen, denn sie bleiben
bezogen auf ein reines Bewusstsein als eines »ortlosen Feldes« der
Konstitutionsleistungen.

Jean-Paul Sartre machte sich in seiner Philosophie die Erkennt-
nisse der Fundamentalontologie zu Nutze und verband sie mit seiner
Begeisterung fiir die Phinomenologie Husserls. Die Existenz als Ver-
haltnis zur phidnomenal begegnenden Welt, wie sie im konkreten
Verhiltnis zum existierenden Menschen steht, ist sein Hauptthema.
An die Stelle, an der bei Husserl das strukturelle Jetzt der Intentio-
nalitit steht, tritt bei Sartre die konkrete Situation in ihrer abstrak-
ten Bedeutung. Jede Situation ist konkret und verlangt deshalb eine
konkrete Stellungnahme der Existenz. Letztere kann allerdings erst

1 Vgl. Heidegger, M., Sein und Zeit, a.a.O., 42.

2 Zur »Existentialphdinomenologie« als Charakterisierung der franzosischen Phidnome-
nologie vgl. auch Waldenfels, B., Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 46-5, sowie
das Fazit des Artikels von Paul Ricceur: »Phénoménologie existentielle, in: Ency-
clopédie Frangaise XIX. 1957, 19.10.8-19.10.12: »Ainsi la phénoménologie existentielle
fait la transition entre la phénoménologie transcendentale, née de la réduction de toute
chose a son apparition pour moi, et 'ontologie, qui restaure la question du sens de 1’étre
pour tout ce qui est dit rexister<.«

131

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

aus einem fundamentalen Engagement des Menschen in die Welt
bzw. in die Situation an Bedeutung gewinnen. Deshalb ist die Phi-
losophie Sartres fiir die vorliegende Untersuchung unverzichtbar.
War diese Untersuchung bis zu diesem Punkt immer damit beschif-
tigt, die Bedeutung des Begriffs »Engagement« und der damit einher-
gehenden Freiheit des Menschen innerhalb der behandelten Philoso-
phien zu verorten, war somit der Gegenstand der Untersuchungen zu
Bergson und zu Husserl immer ein Gegenstand, der selbst nicht ex-
plizit in Erscheinung trat, sondern sich aus der Bedeutung dessen,
was dieses Denken vorantrieb, ergab, so erscheint dagegen mit der
Philosophie Sartres zum ersten Mal der Begriff »Engagement« als
zentraler existentialphanomenologischer Terminus. Durch Sartres
Ausfithrungen zum Engagement in Das Sein und das Nichts® wird
zum ersten Mal explizit verdeutlicht, was die vorliegende Unter-
suchung anstrebt. Von Sartres existentialphinomenologischem Aus-
gangspunkt her ldsst sich die Phanomenologie Merleau-Pontys im
Hinblick auf den in ihr zentral und paradigmatisch vorgebrachten
Gedanken des Engagements des Menschen in die Welt erst erkennen.

Um allerdings die Bedeutung Sartres fiir eine Philosophie des
Engagements hier darzustellen, sollen im Folgenden zuniachst seine
phinomenologischen wie ontologischen Grundvoraussetzungen im
Lichte der Existentialphinomenologie geklart werden (1.). In einzel-
nen kleineren Schritten werden daraufhin die Aspekte des Engage-
ments des Menschen und seine weltliche Verfasstheit themati-
siert (2.), um am Ende die Freiheit des Menschen (3.) in ihrer
paradoxen Bedeutung fiir den Menschen (4.) und die Phinomeno-
logie des Engagements in die Situation (5.) zu verdeutlichen.

1. Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

a. Phdnomenologischer Ausgangspunkt

Phinomenologie, wie Sartre sie durch die Schriften Husserls kennen
lernte, hat ihren Ausgangspunkt im Bewusstsein und versucht von

3> Da der Text so umfangreich ist, und sich an vielen Stellen gleiche Gedanken in anderer
Formulierung und anderem Kontext finden lassen, der Lesefluss aber nicht durch noch
mehr Zitate erschwert werden soll, werden in den FuSnoten weitere den Zusammen-
hang erhellende Passagen zitiert oder wird dort auf sie verwiesen.

132

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

daher auf der Grundlage der Struktur der Intentionalitit Konstituti-
onsleistungen zu beschreiben, mit denen sich die Welt fiir das Be-
wusstsein erst phanomenal ergibt. Sartres grofSer Einwand gegen
Husserl ist allerdings, dass, wenn das Bewusstsein in dieser Struktur
der Intentionalitit besteht, es ohne die »Erfiillung« der Intentionali-
tat gar nicht existent ist. Will man also das Phinomen des Bewusst-
seins auf das reduzieren, was ihm zugrunde liegt, so findet man
nichts als die intentionale Struktur selbst. Sartres Antwort auf die
Frage nach der eigentlichen Seinsweise des Bewusstseins ist damit
eindeutig:

»Jedes Bewuftsein ist setzend, insofern es sich transzendiert, um ein Objekt zu
erreichen, und es erschopft sich in eben dieser Setzung: alles, was es als Inten-
tion in meinem aktuellen Bewusstsein gibt, ist nach drauflen gerichtet [...].«*

Die Folgen dieser Bestimmung des Bewusstseins erstrecken sich zu-
mindest auf zwei ganz wesentliche Punkte: zum einen ist das Objekt
immer auferhalb des Bewusstseins, in der Welt, zum anderen muss
aber doch, um einem infiniten Regress aus dem Weg zu gehen, an-
genommen werden, dass es das Bewusstsein des Bewusstseins schon
vor jeder intentionalen Erfiillung gibt.

Der erste Aspekt wird von Sartre schon in seiner frithen Schrift
Die Transzendenz des Ego entwickelt: Wenn das Bewusstsein per
notwendigem Inhalt als an die Welt gebunden verstanden werden
muss, dann kann es ein reines Bewusstsein als solches nicht geben,
es sei denn, man wiirde es als Nichts bezeichnen. Reflektiert das Be-
wusstsein also auf ein Ego (wie Husserl es z.B. in den Cartesia-
nischen Meditationen macht), so ist dieses Ego Objekt des Bewusst-
seins und damit auflerhalb seiner, in der Welt.

»Das Ego ist nicht Eigentiimer des BewufStseins, es ist dessen
Objekt«5, lautet eine Schlussfolgerung Sartres, womit er das trans-
zendentale Bewusstsein in eine »unpersonliche Spontaneitit« ver-
wandelt.¢ Allein, das heif3t ohne Inhalt, ist das Bewusstsein ein
Nichts gegeniiber der Seinsfiille aufSerhalb seiner, denn allein ist es
leer. »Es bestimmt sich jeden Augenblick zur Existenz, ohne daf$ man

*+ SN, 19.

5 Sartre, ].-P.,, »Die Transzendenz des Ego« [TE], in: Die Transzendenz des Ego. Philoso-
phische Essays 1931-1939. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1997, 39-96, hier 85.

6 Wohlgemerkt handelt es sich hier um das transzendentale Bewusstsein, nicht um das
transzendentale Ego, denn jegliches Ego ist als Objekt immer schon auflerhalb meiner in
der Welt.

133

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

sich etwas vor ihm denken kénnte.«” Das Bewusstsein hat somit kein
eigenes Sein. Es bedarf der Existenz der Dinge, und zu deren Welt
gehort ebenso das Ego der Reflexion. Das Subjekt einer Erfahrung ist
diese Erfahrung selbst. Es ist das Absolute als Identitdt von Erschei-
nung und Existenz.8 Die Kritik Sartres an Husserl ist allerdings, wie
schon angemerkt, allein eine Kritik an dessen Weise, das transzen-
dentale Ego zu denken. So steht doch zum Beispiel in den Ideen I:

»Zwischen Bewuf3tsein und Realitit gihnt ein wahrer Abgrund des Sinnes. Hier
ein sich abschattendes, nie absolut zu gebendes, blof$ zufilliges und relatives
Sein; dort ein notwendiges und absolutes Sein, prinzipiell nicht durch Abschat-
tung und Erscheinung zu geben.«?

Das Bewusstsein, das Husserl hier meint, ist ebenso das, was Sartre in
seinem Hauptwerk als das Fiir-sich bezeichnen wird. Es ist jedoch
nicht das Ego der Reflexion und damit immanent. Alles aber, was
der Reflexion erscheint, ist transzendent. Der » Abgrund des Sinnes«
wird von Sartre allein dadurch iiberbriickt, dass er die Absolutheit
des transzendentalen Bewusstseins radikal denkt, dass also Bewusst-
sein gar nicht ist bzw. Nichts ist und als eigentlicher Pol intentionaler
Struktur im husserlschen Sinne deshalb nicht in Frage kommt. Ge-
nauso wenig kann allerdings das transzendentale Ego ein solcher Pol
sein, denn es ist selbst »Produkt« der Intentionalitit — es ist selbst
Realitdt und damit auf der »anderen« Seite des Abgrunds.

»[J]ede bewufste Existenz«, darin liegt der zweite Aspekt sartre-
scher Phinomenologie begriindet, »existiert als BewufStsein, zu exis-
tieren.«'® Jedes Bewusstsein von etwas muss also gleichzeitig immer
auch das Bewusstsein dieses Bewusstseins sein, ohne es als solches zu
setzen. Denn soll das Bewusstsein als Absolutes moglich sein, so
muss sich der Bezug, der sein Sein als Nichts erst begriindet, als un-
mittelbar herausstellen. Schaue ich aus dem Fenster, bin ich des Bau-
mes bewusst und dieses »bin«, das heif3t das Sein des Bewusstseins
von ..., ist immer als ein prireflexives Bewusstsein anwesend.

Sartre fahrt fort: »Wir verstehen jetzt, warum das erste Bewuf3t-
sein von Bewuf3tsein nicht setzend ist: es ist ja eins mit dem Bewuf3t-
sein, von dem es BewufStsein ist.«1! Das Bewusstsein ist also bei je-

7 TE, 86.

5 Vgl. SN, 27.
9 Ideen I, 93.
10 SN, 23.

11 Ebd.

134

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

dem Akt auch ein Bewusstsein (von)!? sich als nicht-setzendes Be-
wusstsein seiner selbst. Dies ist die Zirkelnatur des Bewusstseins: Es
ist immer auch prireflexives Cogito. In der Pra-Reflexivitat des Be-
wusstseins liegt der eigentlich genuin sartresche Ansatz aufgehoben.
Es gibt das Bewusstsein, schon bevor es Bewusstsein von etwas ist.
Nehme ich etwas wahr, so ist mein Bewusstsein diese Wahrneh-
mung, bevor ich Bewusstsein von dieser Wahrnehmung habe. Im
Bewusstsein, also in dem Absoluten, das als Leere im Grunde in-exis-
tiert, soll die Verbindung des erkenntnistheoretischen Dualismus
von Ich als Erkennendem und dem Objekt als Erkanntem aufgehoben
werden.

Bei Husserl kann man eine solche Pri-Reflexivitit allein in der
urspriinglichen Immanenz des inneren Zeitbewusstseins finden, wo-
bei diese Pri-Reflexivitit nicht eine Reflexivitit auf das Eigene und
das Fremde bzw. Auflere mit einschlieft, da es selbst, wie schon an
anderer Stelle angemerkt, immer als Pol der intentionalen Konstitu-
tionsfiaden zu denken ist.1* Die Phinomenologie des Bewusstseins bei
Sartre geht damit an die Wurzeln ihrer selbst als einer Betrachtung
der Phinomene:

»Die Welt hat das ICH nicht geschaffen, das ICH hat die Welt nicht geschaffen,
es sind zwei Objekte fiir das absolute unpersénliche Bewusstsein, durch das sie
sich verbunden finden. Dieses absolute Bewusstsein hat, wenn es vom Ich gerei-
nigt ist, nichts mehr von einem Subjekt, es ist auch keine Kollektion von Vor-
stellungen: es ist ganz einfach eine erste Bedingung und eine absolute Quelle
fiir Existenz.«*

Das genaue Wesen dieser Bedingung und Quelle fiir Existenz ist die
Transzendenz des Bewusstseins. » Transzendenz« bedeutet in diesem
Zusammenhang, und soweit sich an diesem Punkt sagen lasst, dass
das Bewusstsein sich als Leere iibersteigen muss zu einem Auflen,
dessen Bewusst-sein es zur Existenz bringt. Das Sein des Bewusst-
seins, und darin kniipft Sartre in bewusstseinsphinomenologischer
Hinsicht an die beriihmte Formulierung aus Heideggers Sein und

12 Sartre setzt das »von« der Prireflexivitit in Klammern, um den Unterschied zwi-
schen pra-reflexivem Bewusstsein(-sgegenstand) und Reflexionsgegenstand zu ver-
deutlichen.

13 Wir machten im vorherigen Kapitel kurz darauf aufmerksam, vgl. S. 102 und dort die
FuB8note 85. Vgl. dazu auch Zahavi, D., »Inner Time-Consciousness and Pre-Reflective
Self-Awareness«, a.a.O.

14 TE, 92.

135

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Zeit an »[...] ist ein Sein, dem es in seinem Sein um sein Sein geht,
insofern dieses Sein ein Anderes-sein als es selbst impliziert.«'® Dies
ist fiir Sartre der »ontologische Beweis« der Existenz des Bewusst-
seins — es ist wesentlich Transzendenz auf ein Objekt hin.

b.  Ontologische Fortsetzung

Eine Transzendenz des Bewusstseins auf ein Objekt hin, das in der
Welt existiert, ist notwendig in Form von Negation zu verstehen, da
das »Anders-sein«, auf das sich das Sein des Bewusstseins transzen-
diert, wiederum ein Nicht-es-selbst-sein bedeutet. Die Ontologie
Sartres ist eine Folge dieser phanomenologischen Ergebnisse. Es er-
geben sich namlich zwei Seinssphiren, die sich grundsitzlich gegen-
seitig ausschlieflen: die des Bewusstseins und die der Objekte in der
Welt (einschliefSlich des Egos). Letztere ist die Seinssphére des An-
sich. Das An-sich ist, was es ist, es zeichnet sich durch absolute Iden-
titit mit sich selbst aus. Es hat keine Beziehung zu sich selbst und ist
absolute Kontingenz, d.h. Grundlosigkeit.’6 Uberschreitet das Be-
wusstsein das An-sich, so iiberschreitet es dieses nicht auf sein Sein
(denn das ist transphanomenal und nicht erfassbar), sondern auf den
Sinn seines Seins hin. Das An-sich ist Erscheinung, d.h. Phinomen,
und ist somit dem Bewusstsein unmittelbar in seinem Sein zuging-
lich.

Das Fiir-sich bezeichnet das Sein des Bewusstseins. Es ist Bezie-
hung zu sich als zu einem Objekt, wie oben ausgefiihrt wurde. Es ist
leer, wenn es ohne Transzendenz ist, d. h. es ist immer durch Anders-
heit definiert. In diesem Sinn ist es ein Nichts, das auf die Seinspha-
nomene angewiesen ist. Es ist Nichts und dann Nichtung, denn durch
den Bezug zu den Phinomenen, die es transzendiert, setzt sich das

15 SN, 37.

16 Vgl. aus dem Roman Der Ekel (Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1981, 149): »Das
Wesentliche ist die Kontingenz. Ich will sagen, daf3 die Existenz ihrer Definition nach
nicht die Notwendigkeit ist. Existieren, das ist dasein, ganz einfach; die Existierenden
erscheinen, lassen sich antreffen, aber man kann sie nicht ableiten. Es gibt Leute, glaube
ich, die das begriffen haben. Nur haben sie versucht, diese Kontingenz zu tiberwinden,
indem sie ein notwendiges und sich selbst begriindendes Sein erfanden. Doch kein not-
wendiges Sein kann die Existenz erklaren: die Kontingenz ist kein Trug, kein Schein,
den man vertreiben kann; sie ist das Absolute, folglich die vollkommene Grundlosig-
keit.«

136

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

Fiir-sich als das Nicht-dieses-Objekt-Sein, als das Andere. Dazu ist es
Bewusstsein und Sein zugleich, denn es ist sein eigenes Nichts, als
nicht-setzendes Bewusstsein (von) sich. Hier findet sich der Anfang
der dialektischen Strukturen der sartreschen Philosophie, die die wei-
tere Konzeption von Das Sein und das Nichts bestimmen. Dies ist
inhaltlich aber auch der Ursprung des Nichts, das diese dialektische
Struktur trigt, denn dieses Nichts ist sozusagen der Antrieb des dia-
lektischen Verhiltnisses. Es ist das grofle Defizit, das des Gegenstan-
des, des An-sich, bedarf, um ein Bewusstsein zu konstituieren.

In seinem Grundansatz einer dualistischen Ontologie liegt
schon der Punkt, an dem Sartre die Uberbriickbarkeit des cartesia-
nischen Dualismus ins Abseits dringt. Wie sich dies genau ausgestal-
tet, wird das Folgende zeigen.

c.  Der Mensch als abstindige Anwesenheit

Die beiden ontologischen Sphiren verweisen nun auf die Moglich-
keit das konkret Innerweltliche in diese Untersuchung einzubringen.
Ist namlich das Verhaltnis der Intentionalitit ein Verhiltnis des Be-
wusstseins von an-sich-seiender Welt, so ist das in der Konkretion
der Mensch, dessen Sein durch das In-der-Welt-sein, also durch die
Weise seines Weltumgangs, ebenfalls als eine solche intentionale
Struktur zu interpretieren ist.

»Das Konkrete kann nur die synthetische Totalitit sein, von der das Bewusst-
sein wie auch das Phinomen lediglich Momente bilden. Das Konkrete ist der
Mensch in der Welt mit jener spezifischen Vereinigung des Menschen mit der
Welt, die zum Beispiel Heidegger >In-der-Welt-sein< nennt.«'7

Diese »spezifische Vereinigung« ist genau das, auf dessen Spur sich
die vorliegende Untersuchung befindet. Worin besteht sie? Nach Sar-
tre ist der Mensch dasjenige Seiende, dessen Sein in der AbstofSung
von der Welt durch Negation erst gesetzt wird. Wie beim Fiir-sich
beschrieben, kann sich der Mensch als Mensch nur bestimmen, in-
dem er sich als von der Welt verschieden, also die-Welt-nicht-seiend,
setzt. Dieses »nicht« ist der Ursprung des eigentlichen Nichts, das
erst durch den Menschen iiberhaupt in die Welt kommt. Nichten ist
damit das stindige Sich-losreiflen von der Welt. Indem er das kon-

7SN, 50.

137

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

krete Nichts in der Welt sucht und seinen Ursprung finden will, st6f3t
Sartre auf das Bewusstsein als diesen Ursprung, dessen immanente
Nichthaftigkeit erst das Nichts, das der Ausgangspunkt ist, méglich
macht.’® Anhand der Alltaglichkeit des Nichts, also der Begebenhei-
ten, in denen das Nichts tatsiachlich in die Welt des Menschen ein-
tritt, will Sartre zeigen, dass es das Nichts in der Welt ohne den
Menschen nicht gibe.

Zunichst einmal die Frage: In der Frage ist dem Fragenden
immer die Moglichkeit einer negativen Antwort gegeben. Aber selbst
wenn es sich um eine positive Antwort handelt, ist diese Positivitit
mit einer Negativitit definiert. Das dufSert sich im »So ist es und
nicht anders«.’® Die Negation ist grundsitzlich moglich, und es ist
auch die Moglichkeit, die die nachste Form der Negativitit bedingt.
In der Welt kommt uns das Nichts namlich auch in Form von Nich-
tungen wie Zerstorung oder Unheil vor. Aber nur dadurch, dass der
Mensch die Gesamtheit des Seins seiner Welt als Vollkommenes an-
setzt und damit die Zerstorbarkeit als mogliche Nichtung dieser Voll-
kommenbheit setzt, gibt es Zerstorung. Die Natur zerstort nicht, sie
verindert.

»Damit es Zerstorung geben kann, muf8 es zunichst ein Verhiltnis des Men-
schen zum Sein geben, daf heifit eine Transzendenz; und in den Grenzen dieses
Verhiltnisses mufS der Mensch ein Sein als zerstorbar erfassen. Das setzt ein
begrenzendes Abtrennen eines Seins im Sein voraus, was [...] schon Nichtung
ist.«20

Eine phdanomenologisch ganz herausstechende Form der Negation ist
die der »anwesenden Abwesenheit«. Das wohl am meisten zitierte
Beispiel fiir diese Negation ist das des Treffens mit Pierre: Pierre ist
mit mir im Café verabredet. Ich komme an, aber Pierre ist nicht da.
Seine Abwesenheit wird mir auf dem Hintergrund des Cafés deut-
lich; »[...] der abwesende Pierre sucht dieses Café heim und ist die
Bedingung fiir dessen nichtende Anordnung als Hintergrund.«2

18 Dieser Ausgangspunkt ist schon in dem friiheren Essay »Die Imagination« [Im] (in:
Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-1939. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt, 1997, 97-254) durch Sartre vorbereitet und spiter in Form seiner phinome-
nologischen Psychologie in Das Imagindre [DI] (Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1980)
in Zusammenhang mit der Vorstellung prizisiert.

19 SN, 53.

20 SN, 57.

21 SN, 61.

138

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

Alles ordnet sich um die Abwesenheit Pierres, um genau sie in den
Mittelpunkt zu stellen. Das Nicht seiner Anwesenheit ist nur auf der
Basis meiner Erwartung ein Nicht. Er ist phdnomenologisch betrach-
tet durch seine Abwesenheit anwesend.?

Diese drei Arten der Negation, die Frage, die Zerstorung und die
anwesende Abwesenheit, lassen alle das Nichts auf einer Grundlage
erscheinen: der Moglichkeit eines Nicht-seins. Die Moglichkeit des
Nicht-seins ist aber allein Moglichkeit des Bewusstseins. Das Nichts,
das Sartre transphinomenal als Nicht-Sein erkennen will, muss da-
mit fiir ihn seinen Ursprung im Bewusstsein des Menschen haben.?

Das Sein der Welt, das An-sich, zeichnet sich ja durch totale
Fiille aus, deren Dinge keine Beziehungen zueinander haben. Das
Fiir-sich hingegen ist der »Riss im Sein«, durch den das Nichts in
das Sein gelangt. Das heifSst: Durch das Fiir-sich kommen Beziehun-
gen in die Welt des An-sich — Beziehungen wie das Anderssein und
damit fundamental das Nichtsein. Die grundlegendste Beziehung,
die das Fiir-sich allerdings unterhilt, ist die Beziehung zu sich. Das
Bewusstsein ist, wie gezeigt wurde, immer auch prireflexives Be-
wusstsein (von) sich als nicht-setzendes Bewusstsein. Eben dieses
Sich, auf das sich das Fiir-sich stets prireflexiv bezieht, das es also
immer auch ist, bedeutet die grundlegende Anwesenheit des Fiir-sich
bei sich. Diese Anwesenheit muss als eine prireflexive verstanden
bleiben, denn wire das Bewusstsein nur Bewusstsein von sich als
Etwas, so wire es dieses Etwas und damit ein An-sich. Das Sein des
Bewusstseins kann aber niemals vollstindig identisch mit sich sein,
denn dann wiirde seine Struktur sich auflgsen:

»Das Sich stellt somit eine ideale Distanz in der Immanenz des Subjekts zu sich
selbst dar, eine Weise, nicht seine eigene Koinzidenz zu sein, der Identitit zu
entgehen [...]. Das nennen wir die Anwesenheit bei sich. Das Seinsgesetz des
Fiir-sich, als ontologischer Grundlage des BewufStseins ist, es selbst zu sein in
der Form von Anwesenheit bei sich.«*

2 Vgl. dazu auch DI, 57, wo der abwesende Pierre schon zum Einsatz kommt.

2 Vgl. Descombes, V., Das Selbe und das Andere. Fiinfundvierzig Jahre Philosophie in
Frankreich 1933-1978. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1981, 44: »Die Humanisierung des
Nichts impliziert, daf8 es aullerhalb des menschlichen Handelns nichts Negatives in der
Welt gibt. Die Natur — denn so heif}t, was ohne Zutun des Menschen produziert — muf3
vollkommen positiv sein.«

24 SN, 169.

139

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Wihrend das Fiir-sich also immer anwesend-bei-sich ist und sich ste-
tig als Beziehung vollzieht, ist es gleichzeitig immer auch bezogen
auf die Faktizitit seiner Existenz. Die Bedeutung der Kontingenz
der Situation und der Faktizitit individueller Lebensumstinde macht
das aus, was neben der Anwesenheit bei sich auch immer eine Anwe-
senheit bei der Welt bedeutet. Diese beiden letztlich unvereinbaren
Anwesenheiten sind phinomenologisches Anzeichen fiir die unend-
liche und absurde Situation des Fiir-sich und damit der mensch-
lichen-Realitit.2

Das Fiir-sich ist unbefriedigt, weil es stetig Mangel ist. Es ist
stets das, was es ist, aber nie in der Form, es ganz zu sein, denn sonst
wiirde es zum An-sich, und es ist stets nicht das, was es ist, in der
Form sich immer als Etwas definieren zu wollen, das es nie vollstin-
dig sein kann. Es existiert sich selbst als Horizont, den es zu erreichen
gilt, womit grundsitzlich auch eine ethische Dimension der Existenz
impliziert ist. Denn das Fiir-sich hat sich zu sein, was nichts anderes
bedeutet, dass es sich selbst sein soll.26

Der Ausdruck »menschliche-Realitit« umfasst die ganze Struk-
tur des Anders-seins, d. h. des Nicht-seins dessen, was man an-sich ist
und des Seins dessen, was man (eigentlich) nicht ist.”” Ich bin kein

25 Gemeint ist hiermit das heideggerische »Dasein«. In der frithen franzosischen Uber-
setzung der ersten Teile von Sein und Zeit wurde »Dasein« mit »réalité-humaine« iiber-
setzt und so zuriick ins Deutsche. Vgl. dazu »Zur Neuiibersetzung, in: SN, 1073-1088
und den Eintrag im Glossar, 1119; vgl. auch Lévy, B.-H., Sartre. Der Philosoph des
20. Jahrhunderts. Miinchen, Wien: Carl Hanser Verlag, 2002, 155f. Im Weiteren wird
der Ausdruck »menschliche-Realitit« von Sartre iibernommen.

%6 Auf diese ethische Implikation soll hier nicht weiter eingegangen werden. Vgl. dazu
aber Renaut, A., »Von der Subjektivitit ausgehenc. Bemerkungen zur Transformation
des Subjekts bei Jean-Paul Sartre (163-215)«, in: B. N. Schuhmacher (Hrsg.), Jean-Paul
Sartre. Das Sein und das Nichts. Klassiker Auslegen 22. Berlin: Akademie Verlag, 2003,
85-99, hier 94: »In diesem Sinne ist das Fiir-sich eine Aufgabe, ein Horizont, den es zu
konstruieren gilt, wihrend es gleichzeitig (als Nichtung) auch den Motor dieser Kons-
truktion darstellt. Diese ritselhafte Verdoppelung des Fiir-sich (menschliche-Realitit,
aber auch Aufgabe und Ideal der Menschheit) bringt es mit sich, dass sich die Ontologie
nicht nur der Ethik 6ffnet, sondern in ihrem Innersten selbst, als Ontologie der mora-
lischen Existenz, eine ethische Dimension enthilt.« Vgl. ebenso Pieper, A., »Freiheit als
Selbstinitiation (753—833)«, in: Schuhmacher, B. N. (Hrsg.), Jean-Paul Sartre. Das Sein
und das Nichts, a.a. 0., 195-210, hier insbes. 197: »Wer unter einem bestehenden Zu-
stand leidet, hat ihn bereits zu einem Idealzustand ins Verhiltnis gesetzt, von dem her
das Leiden (qua Nichtsein von Gliick) den Mangel des Bestehenden auf der Folie einer
vorgestellten Wirklichkeit ohne diesen Mangel (eines utopischen Konstrukts) als nicht-
seinsollend anzeigt.«

77 Darin steckt ontologisch betrachtet auch der Grund fiir die Transzendenz des Ego, die

140

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

An-sich im Sinn des puren Seins, denn dieses Sein ist immer auch
Objekt meines Bewusstseins, ohne das ich nicht sein kann. Die Tota-
litdt, die ich anstrebe, kann ich nie wirklich erreichen, denn ich werde
niemals ein pures Sein ohne Beziehung zu mir, also ohne Fiir-sich-
sein sein. Sie ist allerdings der Wert, den ich setze und auf den ich
mich entwerfe. Die gesamte Fahigkeit, mein eigenes Sein zu negieren
und mich auf etwas entwerfen zu konnen, das ich nicht bin, ist nur
moglich auf Grund der urspriinglichen Moglichkeit der Beziehung zu
mir. In dieser Beziehung merke ich, das ich nicht das (bzw. dieser
Jemand) bin, was ich bin und es doch eigentlich transzendent bin.
Sartre nennt diese Beziehung des Fiir-sich zu sich die Unaufrichtig-
keit (la mauvaise foi).

In der Unaufrichtigkeit werden die Faktizitit dessen, was ich
bin, und die Transzendenz des Drangs Etwas bzw. Jemand zu sein,
zusammen gedacht. Aber es handelt sich hier nicht um eine Auf-
hebung beider, sondern Faktizitdt und Transzendenz behalten ihre
Eigentiimlichkeit. Der Mensch als Dasein ist innerhalb seiner Be-
wusstseinsstrukturen genau das, was er nicht ist und nicht das, was
er ist.28 Das bedeutet, er ist seine Faktizitit, obwohl er sie transzen-
diert und nicht seine Transzendenz, da er in seiner Faktizitit »gefan-
genc ist. Ein Beispiel, mit dem Sartre dies verdeutlichen will, ist das
des Kellners.?? Der Kellner ist zwar faktisch Kellner, aber er ist nicht
Kellner im Sinne eines An-sich-seins, denn er kann sich immer noch
seines Kellner-seins bewusst werden und somit in Beziehung zum
An-sich des Kellner-seins treten. Dennoch ist er genau das: er ist
Kellner als An-sich in seiner Rolle fiir die Anderen, und dessen ist
er sich auch bewusst. Die Unaufrichtigkeit ist eine wissentliche Téau-
schung seiner selbst beziiglich der eigenen Seinsart. Allerdings ist
eine Aufrichtigkeit im Gegensatz dazu nicht moglich. Ein »pures«
An-sich zu sein ist zwar Ziel, aber es bleibt Ziel in der Transzendenz,
withrend ein »pures« Fiir-sich reines Nichts wire.

Entscheidend ist, dass das Fiir-sich immer als Beziehung zu ver-

Sartre in seinem frithen Essay bewusstseinsphinomenologisch ausarbeitete. Vgl. SN,
212: »[...] als vereinigender Pol der >Erlebnisse« ist das Ego An-sich, nicht Fiir-sich.
Wiire es niamlich >von dem Bewusstsein«< [de la conscience], so wire es fiir sich selbst
sein eigener Grund in der Transluziditit des Unmittelbaren. Aber dann wiire es das, was
es nicht wire, und wire nicht das, was es wiire, und das ist keineswegs der Seinsmodus
des Ich [Je].«

2 Vgl. SN, 153.

2 Vgl. SN, 139f.

141

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

stehen ist. Diese Beziehung ist wesensmiflig negativ und in Form
eines Mangels der Ursprung dessen, was fiir Sartre iiberhaupt
»Transzendenz« bedeutet:

»[...] die menschliche-Realitit ist ihr eigenes Uberschreiten auf das hin, was sie
verfehlt, sie iiberschreitet sich auf das besondere Sein hin, das sie wire, wenn sie
das wire, was sie ist. Die menschliche-Realitit ist nicht etwas, was zunichst
existierte und dem es dann an diesem und jenem mangelte: sie existiert zu-
nichst als Mangel und in unmittelbarer synthetischer Verbundenheit mit dem,
was sie verfehlt.«30

Bei Sartre ist die Transzendenz die Schaffung des Abstandes zum
An-sich, wihrend sie als Bezug gleichzeitig die Anniherung ist. Der
Abstand hat die Form der Negation. Das Fiir-sich ist damit in Ab-
stand zu allem Determinierten, denn alles Bestimmte ist an-sich, un-
veranderbar, undynamisch. Durch das Nichts im Fiir-sich entsteht die
Maoglichkeit als Abstand zum Entschiedenen. Und anders herum ge-
dacht ist das Fiir-sich die Moglichkeit der Negation. Das Sein des
Fiir-sich ist damit die Freiheit des Seins der Beziehung (als mogliche
Beziehung) gegeniiber dem Sein der Beziehungslosigkeit. Dieses
freiheitliche Sein ist das Bewusstsein, nicht die Welt, nicht dieser
Gegenstand und nicht man selbst zu sein in der Gewissheit, dennoch
in jedem Moment »Jemand« zu sein. Der Mensch steht ebenso im
Verhaltnis zu sich wie er auch im Verhiltnis zu demjenigen steht,
der er einmal war. Denn seine Vergangenheit ist ihm in Form eines
An-sich gegeben. »Ich bin derjenige, der in dieser oder jener Weise
war, lautet die Bestimmung des An-sich, als dessen faktisches Sein
ich mich erkenne — doch ich bin es nicht mehr vollstindig, da meine
Reflexion mich in Abstand zu ihm setzt.

d.  Die Situation als phidnomenologischer Angelpunkt des
Engagementgedankens

Entscheidend fiir das Fiir-sich ist allerdings nicht allein die Tatsache
des Uberschreitens, sondern ebenso das Worauthin des Uberschrei-
tens. Die Faktizitit der Welt ist immer eine Faktizitit der Situation.
Welt gibt sich uns phanomenal immer »in Situationg, d. h. nicht we-
niger, als dass wir immer in Situation sind. Die Existenz des Men-

30 SN, 189. Darum ist sie von Natur aus »ungliickliches Bewusstsein« (191).

142

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres

schen, die menschliche-Realitidt, ist notwendig ein »Ausgreifen« in
die Situation, in der sie sich findet. Thr Verhiltnis zum Sein ist das
Uberschreiten des Seins des An-sich auf seinen Sinn in der Situation.
Denn die Bedeutung bzw. der Sinn dessen, in dem sich die Welt uns
gibt, ist immer nur situativ zu verstehen. In dieser Macht, dem situa-
tiven Ausgeliefertsein durch den Ausgriff auf den Sinn-fiir-mich zu
begegnen, liegt die Freiheit der Existenz des Menschen begriindet.3!
Ist die Transzendenz also das Sein des Fiir-sich und damit der
menschlichen-Realitit, so ist sie nichts anderes als die Freiheit selbst:

»Was wir Freiheit nennen, ist also unmoglich vom Sein der smenschlichen-Rea-
litdt< zu unterscheiden. Der Mensch ist keineswegs zundchst um dann frei zu
sein, sondern es gibt keinen Unterschied zwischen dem Sein des Menschen und
seinem >Frei-sein«.«32

Freiheit ist Nichtung eines An-sich, jede Nichtung ist Ausdruck der
Freiheit des Menschen. Die Situation ergibt sich uns als Spektrum
moglicher Bedeutungen-fiir-uns, deren Ubernahme zu unserer Frei-
heit steht. Jede Setzung qua Nichtung ist Nichtung von Moglichkei-
ten, die sich von der Welt her fiir das Fiir-sich darbieten, und deren
Wahl die menschliche-Realitdt braucht, um sich als »Jemand« zu
konstituieren. Die gewihlte Bedeutung der Situation tritt in den Vor-
dergrund, so wie sich in der Wahrnehmung die Gestalt vom Hinter-
grund absetzt. Die abgewiesenen Moglichkeiten treten in den Hin-
tergrund. Auf genau diese Weise darf allerdings die Nichtung
ebenfalls nicht als willentlicher Akt der Setzung verstanden werden.
Die hintergriindigen Moglichkeiten sind erst durch ihre Nichtung im
Hintergrund. Das bedeutet: Die Nichtung ist eine Nichtung, deren
Grund nicht als Ursache existierte, bevor sie »stattfand«. Sie findet

31 Zu all diesen Aspekten und der Bedeutung der Situation innerhalb der Existenzphi-
losophie tiberhaupt sollte nicht vergessen werden auf die Philosophie Karl Jaspers’ zu
verweisen, in der die Situation, und insbesondere die Grenzsituation ja die zentrale
Rolle spielt. Die vorliegende Untersuchung soll sich aber auf die franzdsische Existenti-
alphidnomenologie und ihre unmittelbaren Einfliisse beschrinken. Vgl. dennoch bei Karl
Jaspers insbesondere, Philosophie, Bd. 2. Existenzerhellung (Berlin [et al.]: Springer,
1956, 203), wenn es da heifst: »Weil Dasein ein Sein in Situation ist, so kann ich niemals
aus der Situation heraus, ohne in eine andere einzutreten. Alles Situationsbegreifen
bedeutet, daf ich mir Ansitze schaffe, Situationen zu verwandeln, nicht aber, daf8 ich
das In-Situation-Sein iiberhaupt aufheben kann. Mein Handeln tritt mir in seinen Fol-
gen wieder als eine von mir mit hervorgebrachte Situation entgegen, die nun gegeben
1st.«

32 SN, 84.

143

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

vielmehr nicht statt, sondern ist der Ausdruck dessen, wie ich in der
mir ganz eigenen Weise dieser Situation begegnen musste, um ich
selbst zu sein.

»In jedem Augenblick sind wir ja in die Welt geworfen und engagiert. Das
bedeutet, daf3 wir handeln, bevor wir unsere Moglichkeiten setzen, und daf3
diese Mdoglichkeiten, die als realisiert oder sich realisierend entdeckt werden,
auf einen jeweiligen Sinn verweisen, der besondere Handlungen verlangte, um
in Frage gestellt werden zu konnen.«%

Freiheit und Engagement treten damit in eine Beziehung, deren Ver-
mittlung die Situation ist. Sie ist die »Enthiillung« des Feldes der
Freiheit, innerhalb dessen der Mensch sich engagiert.

»Das Bewuf3tsein des Menschen in Tatigkeit ist unreflektiertes BewufStsein. Es
ist Bewuf3tsein von etwas, und das Transzendente, das sich ihm enthiillt, ist von
besonderer Natur: es ist eine Forderungsstruktur der Welt, die korrelativ kom-
plexe Utensilititsbeziige an ihn enthiillt.«3

Diese Forderungsstruktur stellt den Rahmen der Freiheit dar, die die
Situation fiir den Einzelnen eriffnet, als einen Verhaltensspielraum,
in dem er existiert. Dabei stellt sich das zu Erreichende in Form von
Werten in die Situation und wird durch unsere Handlungen zur Rea-
lisierung gebracht. Die Motivation des Handelnden stammt von die-
sem Wert ab, den ich dadurch setze, dass ich mich selbst als jemanden
entwerfe, der z.B. einen Essay schreiben will bzw. der mit dem Fahr-
rad zu einem Freund fahren will. In diesem Sinne bin ich »in eine
Welt von Werten engagiert«®®, denn die Forderungen der Situation
werden durch mich zu Werten fiir-mich. Die Situation ist, und ihr
Sein ist immer Sein-fiir-mich. »Der Wert leitet sein Sein aus seiner

3 SN, 105. Lévy meint, dass Sartre dieses Denken aus seiner Lektiire von Sein und Zeit
hat: »Jenes Verhiltnis zwischen >Engagement« und >Faktizitdt< oder eben >Situations,
jene Vorstellung, daf§ das Engagement nur einen Sinn in bezug auf das >Daseinc erhilt,
welches, umkehrbar oder nicht, ihm vorausgeht und die Gegebenheit der menschlichen
Verfa3theit darstellt, hat Sartre offensichtlich anhand des Modells gedacht, das er in
Sein und Zeit zu finden glaubte und in dem der >Entwurf< auf die Geworfenheit< ant-
wortet.« Sartre, a.a.O., 163. Interessant sind auch Lévys Ausfiihrungen iiber die Inter-
pretation und Beziehung Sartres zu Heidegger, vgl. ebd. 155 ff.

3 SN, 103.

35 SN, 106f. A. C. Danto weist in diesem Sinne darauf hin, dass man mit heideggeri-
scher Terminologie Folgendes sagen konnte. Vgl. ders., Sartre. Géttingen: Steidl Verlag,
1987, 93: »Wenn wir uns also fiir die Welt engagieren, so sind ihre Objekte nicht mehr
linger nur vorhanden oder en-soi. Sie sind zuhanden und (auch wenn Sartre diesen
Begriff nicht ganz so benutzt) pour-nous.«

144

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

Forderung her und nicht seine Forderung aus seinem Sein.«% Ich bin
das Sein, durch das die Werte existieren und, »in dieser Welt, in der
ich mich engagiere, lassen meine Handlungen die Werte auffliegen
wie Rebhiihner«.% In diesem Sinne ist das An-sich, auf das sich das
Fiir-sich entwirft, um vermeintlich seiner unaufrichtigen Haltung zu
sich zu entgehen, ebenfalls sein Wert. Wie sich noch zeigen wird, ist
der Wert als das Woraufhin der Transzendenz der Antrieb der Nega-
tion als Entwurf meiner selbst.? Zusammenfassend schreibt Sartre:

»[...] unser Sein ist unmittelbar >in Situation, das heif3t, daf3 es in Unterneh-
mungen auftaucht und sich zunichst erkennt, insofern es sich auf diesen spie-
gelt. Wir entdecken uns also in einer von Forderungen bevélkerten Welt, mitten
in Entwiirfen >auf dem Weg zur Realisierung« [...] Alle [diese] winzigen passi-
ven Erwartungen des Realen, alle diese banalen, alltdglichen Werte leiten ihren
Sinn in Wahrheit von einem ersten Entwurf meiner selbst her, der wie die Wahl
meiner selbst in der Welt ist.«3

2. Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-
ontologische Explikation der Geworfenheit in die Situation

Ziel des Vorhergehenden war es, die Grundvoraussetzungen zum
Verstindnis der Einordnung der sartreschen Phinomenologie zu
schaffen und sozusagen den inhaltlichen Rahmen abzustecken, in
dem sich die folgenden Analysen authalten. Zum Grundverhiltnis
des Fiir-sich gehort also, dass es in seiner prireflexiven Struktur
durch eine Anwesenheit bei sich gekennzeichnet ist. Dabei ist diese
Anwesenheit wesensmifig als unerfiillte Koinzidenz zu verstehen,
oder vielmehr: das, was das Sich ausdriickt, also die Reflexivitit des
Fiir-sich auf ein eigenes An-sich, muss als »ideale Distanz in der Im-
manenz des Subjekts zu sich selbst«# verstanden werden. Es ist zum
einen diese eigentiimliche Anwesenheit, die das Wesen des Fiir-sich

36 SN, 106.

37 SN, 107.

3 Vgl. SN, 196: »Der Wert ist das Sich, insofern es das Fiir-sich in seinem Inneren
heimsucht als das, fiir das es ist.« Der nichste Abschnitt wird noch auf die niheren
Verstrickungen der Dynamik des Entwurfs zu sprechen kommen. Dies sei allerdings
schon als Hinweis auf die Richtung zu verstehen, in die Sartre sein Denken fortsetzt.

3 SN, 108. Vgl. auch die Passage auf S. 563 f.: »[...] ich muf3 mich in der Welt verlieren,
damit die Welt existiert und ich sie transzendieren kann.«

40 SN, 169.

145

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

in der Situation ausmacht, denn diese Anwesenheit ist Ausdruck des
Versuchs der Selbstbegriindung des Fiir-sich durch den Entwurf. Des
Weiteren ist der Mensch aber doch faktisch immer da, d.h. er ist
»sofern er in eine Welt geworfen ist, einer >Situation« ausgeliefert
ist [...], insofern es an ihm etwas gibt, dessen Grund er nicht ist:
seine Anwesenheit bei der Welt.«*! Die Geworfenheit gehort in glei-
chem Mafe zur Situation. Sie steht der Anwesenheit zu sich als Ent-
wurf in keiner Weise nach, sondern muss als gleichurspriinglich mit
jener gedacht werden. Ganz entscheidend tritt hier noch eine dritte
Anwesenheit hinzu, die sich, wie noch zu zeigen sein wird, auf die
gesamte Philosophie Sartres auswirkt: Es ist die Tatsache, dass ich
notwendig immer schon anwesend bei Anderen bin. »Das Fiir-Ande-
re-sein ist ein stindiges Faktum meiner menschlichen-Realitdt, und
ich erfasse es mit seiner faktischen Notwendigkeit im kleinsten Ge-
danken, den ich mir iiber mich mache.«#

Die folgenden Ausfithrungen sollen am Leitfaden dieser drei
Anwesenheiten die Phinomenologie der Situation vorbereiten. Erst
mit der Explikation dieser Aspekte wird sich ein vollstindiges Bild
der Eingebundenheit des Menschen in die Situation und damit der
entscheidende Ansatzpunkt zur Philosophie des Engagements bei
Sartre zeigen konnen.

a. Die Anwesenheit bei sich

Das prireflexive Cogito, so stellte sich heraus, ist bei jedem Akt ein
Bewusstsein (von) mir als nicht-setzendes Bewusstsein seiner selbst.
Das bedeutet aber, dass das Bewusstsein in irgendeiner Weise Distanz
zu sich selbst haben muss, um Bewusstsein (von) sich selbst sein zu
konnen. Sonst wire es keine Beziehung zwischen dem Bewusstsein
und mir, sondern eine Einheit, die ohne Beziehung zu irgendetwas in
einfacher Identitit wire: ein An-sich-sein. Sartre vergleicht das Be-
wusstsein mit einem reflektierten Reflex, einer Spiegelung des Spie-
gelnden.® Dieser Vergleich ist hilfreich fiir das Verstandnis. Stellt

41 SN, 173.

4 SN, 501f.

4 Vgl. vor allem SN, 167 und dazu Seel, G., Sartres Dialektik. Zur Methode und Be-
griindung seiner Philosophie unter besonderer Beriicksichtigung der Subjekts-, Zeit-
und Werttheorie. Bonn: Bouvier Verlag, 1971, 94 ff.

146

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

man sich zwei Spiegel vor, die einander gegeniiberstehen, so spiegeln
sie gegenseitig das Gespiegelte. Zwischen ihnen ist Nichts. Solange
kein Gegenstand, kein An-sich, zwischen sie tritt, spiegeln sie sich
gegenseitig selbst. Sobald aber ein An-sich auftritt, wird das Gespie-
gelte ein konkretes Sein eines Gespiegelten. Die Spiegelung-Spie-
gelnden, d.h. beide Spiegel, sind nur durch das Nichts voneinander
getrennt. Dieses Nichts muss jedoch, und das ist besonders wichtig,
innerhalb dieser Strukturen liegen, denn als Bewusstsein (von) sich
ist das Fiir-sich ja eine immanente Einheit. Wiirde das Nichts von
auflerhalb kommen, wire die Einheit des Fiir-sich-seins als cogito
préréflexive zerstort. Dieses Nichts ist damit konstitutives Moment
fiir das Bewusstsein. Dazu konstituiert es gleichzeitig das Moment
der internen Negation. Das heifdt, dass es in der immanenten Be-
wusstseinsstruktur ein Nichts gibt, das die Negation der Negation
des Sich ist. Das Nichts innerhalb dieser » Anwesenheit bei sich« ist
das reine Nichts, reiner als es je anders gefunden werden kann; dieses
Nichts »ist nicht. Es wird geseint [est été]«.* Damit ist die mensch-
liche-Realitit als die Gesamtstruktur der Dynamik von Transzendenz
dessen, was es ist, und des Seins dessen, was es transzendiert, derje-
nige »Riss im Sein«, der nach Sartre im An-sich selbst nicht auf-
zufinden ist.# Durch diesen Riss kommt das Fiir-sich zustande.
Durch ihn dringen die Beziehungen zwischen den Dingen in die Welt
ein, und damit begriindet sich das Fiir-sich in seiner Transzendenz
selbst, ohne je ganz sein Grund sein zu kénnen:

»Das blofle Faktum, >da zu seins, an diesem Tisch, in diesem Zimmer, ist bereits
der reine Gegenstand eines Grenzbegriffs und kann als solcher nicht erreicht
werden. Und doch ist es in meinem >Bewusstsein, da zu sein< als dessen volle
Kontingenz enthalten, als das genichtete An-sich, auf dessen Grund das Fiir-sich
sich selbst hervorbringt als Bewusstsein, da zu sein.«%

Der Mensch ist also stets unvollstindig. Sartre bezeichnet sein We-
sen als den Mangel an Sein, denn dem Sein der menschlichen-Reali-
tat mangelt es an seiner Totalitat. Diese Totalitét ist das Sich, zu dem
die menschliche-Realitit eigentlich im Verhiltnis stehen will, und
letztlich ist dies der Sinn der Existenz. Denn es ist die verfehlte Tota-
litdt eines menschlichen Seins, auf das hin er sich stetig entwirft. Das

# SN, 171.

4 Vgl. SN, 165: [...] es gibt nicht die geringste Leere im Sein, den kleinsten Rif3, durch
den das Nichts hineingleiten konnte.«

4 SN, 179.

147

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Fiir-sich als die bewusstseinsmiflige Struktur des Menschen ist in
seinem »gelichenen« Sein ein ewiges Scheitern, dieses total zu sein.
Deshalb existiert die menschliche-Realitit nie in einer Totalitit, son-
dern »zunichst als Mangel und in unmittelbarer synthetischer Ver-
bundenheit mit dem, was sie verfehlt«.#” Das Fiir-sich trachtet stin-
dig danach, sich als ein An-sich setzen zu konnen.

Dieses An-sich-sein, das das »ungliickliche Bewusstsein« nie-
mals erreichen wird, hat nun ein ganz spezifisches eigenes Sein.
Denn gemaf$ der aufgezeigten Struktur ist es weder vollstindig da,
noch ist es ganz und gar nicht. Es »schwebt« der menschlichen-Rea-
litdt als ihr Sinn vor und ist doch niemals erfiillter Sinn. Es ist das,
was das Fiir-sich zum Fiir-sich macht, denn es ist reine Beziehung,
und ontologisch betrachtet ist diese Beziehung des unvollstindigen
Seins des Fiir-sich das Engagement des Fiir-sich in das Sein der Welt
des An-sich:

»[...] das Bewusstsein kann nur als in dieses Sein engagiert existieren, von dem
es rundherum umschlossen ist und von dessen Schein-Anwesenheit es durch-
drungen ist — diesem Sein, das es ist und das doch nicht es ist.«*

Das Engagement, wie es hier beschrieben wird, ist also der Ausdruck
der Seinsweise des Fiir-sich, d. h. des Mangels. Diese Form des Enga-
gements ist damit Engagement in die Seinsweise des Nicht-Erreich-
baren, d.h. dem Wert, von dem oben schon die Rede war. Er ist »das
Sich, insofern es das Fiir-sich in seinem Inneren heimsucht als das,
fiir das es ist«.® Dies ist auf der Grundlage des schon Erlduterten
durchsichtig. Doch ein ganz entscheidender Aspekt fehlt in der Dar-
stellung noch. Die Konsequenz des Seins-fiir-den-Wert als eines Fiir-
sich-seins ist doch, dass das Fiir-sich in seiner Struktur der Faktizitit/
Transzendenz aufgeht. Wie aber wird der Bezug gestiftet? Was ist die
Ursache fiir das Engagement des Fiir-sich in einen Wert? Eben hier
liegt der entscheidende Punkt: Es ist die Freiheit des Fiir-sich, das den
Wert »heimsuchtg, allein um sich als solcher griinden zu kénnen.
Der Grund meiner selbst, oder besser meines Selbst, als das, worauf
ich mich entwerfe, und damit auf das Sein des Wertes, wird durch den
Wert selbst gegriindet.

4 SN, 189.
4 SN, 191.
4 SN, 197.

148

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

»Mit einem Wort, das Sich, das Fiir-sich und ihre Beziehung halten sich in den
Grenzen einer unbedingten Freiheit — in dem Sinne, das nichts den Wert exis-
tieren macht, wenn es nicht diese Freiheit ist, die gleichzeitig mich selbst exis-
tieren macht — und zugleich in den Grenzen der konkreten Faktizitit, insofern
das Fiir-sich als Grund seines Nichts nicht Grund seines Seins sein kann. Es gibt
also eine totale Kontingenz des Fiir-den-Wert-seins, die danach auf die ganze
Moral zuriickkommt, um sie zu durchdringen und zu relativieren — und gleich-
zeitig eine freie und absolute Notwendigkeit.«%

Nun stellt sich aber doch sofort die Frage: Wie kann Sartre von einer
freien Notwendigkeit sprechen? Woher kommt denn die Freiheit
bzw. woher stammt die Notwendigkeit? Die Antwort hierauf ldsst
sich finden, vergegenwirtigt man sich die Struktur noch einmal ge-
nauer. Das Fiir-sich engagiert sich in das Sein des Wertes. Dieses Sein
ist das des Fiir-sich-seins eines An-sich bzw. es ist in gewisser Weise
das Sein des Fiir-sich als in diesen Wert engagiertes. Das An-sich des
Wertes ist aber, als vom Fiir-sich verschieden, in der Welt zu finden.
Das Fiir-sich ist notwendig die Beziehung zu ihm. Was aber dem Fiir-
sich als solches sich darstellt, ist das Mogliche in seiner kontingenten
welthaften Erscheinung. Das Mogliche ist »eine konkrete Eigenschaft
schon existierender Realititen«.”® Und in der Welt der Dinge ist das
Fiir-sich dasjenige, das stets in seinem Mangeldasein als Mogliches
existiert. Die Welt ist damit gleichsam der Ort, an dem das Fiir-sich
als Transzendenz stattfindet:

»Das Sein, iiber das hinaus das Fiir-sich die Koinzidenz mit sich entwirft, ist in
diesem Sinn die Welt oder unendliche Seinsdistanz, jenseits deren der Mensch
sich mit seinem Moglichen verbinden muf3. Wir werden den Bezug des Fiir-sich
zu dem Moglichen, das es ist, >Zirkel der Selbstheit< nennen — und >Welt< die
Totalitdt des Seins, insofern sie von dem Zirkel der Selbstheit durchschritten
wird. «52

Der »Zirkel der Selbstheit« meint die Bewegung aus mir heraus zu
mir hin, die Transzendenz, durch die ich mir die Welt anzeigen lasse
als den Grund meiner selbst, der ich nichts anderes als diese Trans-
zendenz bin. Damit ist die Anwesenheit bei mir im gleichen Maf3e

5 Ebd. Auf die moralische Dimension des Wertes, die sich hier ergibt, wird noch ein-
zugehen sein.

51 SN, 204.

52 SN, 211. Vgl. dazu auch Danto, A. C., Sartre, a.a.O., 103: »Wir sind die Grenzen der
Welt, und also gehoren wir einer ganz anderen Seinsordnung an als jede der Grenzen,
die die Welt im Inneren teilen. Anders ausgedriickt: Wir sind die Grenzen der enthiillten
Welt und die Bedingungen ihrer Enthiillung.«

149

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

eine Anwesenheit bei der Welt, und damit »abwesende-Anwesen-
heit«.% Ich bin als menschliche-Realitit das Zentrum einer zentripe-
talen (als Mangel) wie einer zentrifugalen Bewegung (als Selbst), die
genau mein Engagement in die Welt beschreibt:

»Das Fiir-sich ist es selbst dahinten, aufler Reichweite, in den Fernen seiner
Méglichkeiten. Und diese freie Notwendigkeit, dahinten zu sein, was man in
Form von Mangel ist, konstituiert die Selbstheit oder den zweiten wesentlichen
Aspekt der Person.«**

Eine Riickschau auf die Bedeutung dessen, was Sartre mit der »An-
wesenheit bei sich« meint, verweist auf eine Struktur, die sich als
Eigendynamik bzw. zirkelhafte Bewegung darstellt. Das ungliickliche
Bewusstsein ist als Mangel der Antrieb einer Bewegung des Verlan-
gens nach einer Welt, deren Sein mir meines stindig gibt und doch
nie iiberlisst. Ich »lebe« in der Struktur einer »Ichheit der Welt«:

»Die Welt (ist) meine, weil sie von Moglichkeiten heimgesucht ist, von denen
Bewuf3tseine die moglichen Bewuftseine (von) sich sind, die ich bin, und diese
Maglichkeiten als solche geben ihr ihre Einheit und ihren Sinn als Welt.«3

Diese Passage stellt die Wechselbeziehung zwischen dem Ich und der
Welt in den Vordergrund, die als Resultat der Untersuchungen Sar-
tres das Wesen der dialogischen Struktur beschreibt. Das Engage-
ment des Menschen in die Welt ist wesentlich dieses dialogische Ver-
hiltnis, das in seiner Eigendynamik ein je sich entwickelndes
Sich-Verhalten bedeutet. Was sich hier zeigt, ist das, was schon bei
Husserl als das Feld der Freiheit beschrieben wurde. Ein solches Feld
ist aber fiir Sartre nicht als ein Feld der Konstitutionsspielrdume zu
verstehen. Vielmehr zeigt sich hier ein viel weiterer Begriff der Frei-
heit und zwar einer Freiheit dessen, wie ich mir selbst aus der Welt
heraus Bedeutung gebe und ihr im Gegenzug Bedeutung fiir-mich in
der Situation zugestehe. Die Welt bleibt dabei in hochster Form selb-
standig, ist aber auf der anderen Seite nicht ohne mich zu denken. In
demselben Maf3e ist das Ego meiner Reflexion ein solches weltliches

% SN, 213.

5 Ebd.

55 SN, 214{. Die Passage beginnt folgendermaflen: »Ohne Welt keine Selbstheit, keine
Person; ohne die Selbstheit, ohne die Person, keine Welt. Aber diese Zugehorigkeit der
Welt zur Person ist nie auf der Ebene des vorreflexiven Cogito gesetzt. Es wire absurd
zu sagen, dass die Welt, insofern sie erkannt ist, als meine erkannt ist. Und trotzdem ist
diese >Ichheit [moiité]« der Welt eine fliichtige und doch immer anwesende Struktus, die

ich lebe.«

150

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

Objekt, das ich wiederum nicht ohne den mich charakterisierenden
Abstand zur Welt denken kann. Dabei ist zu beachten, dass die Welt
an-sich damit nicht erfahrbar ist. Denn es gibt sie nur durch mich
und fiir mich. Zur Anwesenheit bei sich gehort also eine Anwesen-
heit bei der Welt. Und das ist sogar noch nicht richtig: Die Anwesen-
heit bei sich ist sogar immer notwendig auch eine Anwesenheit bei
der Welt.

b. Die Anwesenheit bei der Welt

Die Welt, das ist zunéchst einmal oberflachlich die Bezeichnung fiir
die Seinsregion des An-sich. Das An-sich ist, wie oben kurz beschrie-
ben wurde, von vélliger Dichte, »die Inhirenz in sich ohne den ge-
ringsten Abstand«.% Das bedeutet, dass das An-sich-sein in keinerlei
Bezug zu sich steht — es ist vielmehr nie Bezug, sondern immer Sich.
Das Fiir-sich ist dagegen ja der Bezug zu sich, in der Bemiihung,
dieses Sich in Form eines An-sich setzen zu konnen — also immer
reine Beziehung. Das Sein aus Sartres weltlicher Seinsregion wird
ganz im Gegensatz zur Region der Intentionalitit in drei entspre-
chenden Charakteristika benannt: es ist, es ist an sich, es ist das, was
es ist.” Da das Bewusstsein sich immer im dialektischen Verhaltnis
zum Sein bestimmt, ist es ihm gegeniiber immer das Andere. Dies
erfolgt folgendermafSen: Das Fiir-sich vollzieht gegeniiber dem An-
sich zwei Negationen, um sich selbst setzen zu kénnen. Zum einen
die négation interne, in der das Bewusstsein sich prireflexiv als es
selbst im Anders-sein bestimmt, und zum anderen die externe Nega-
tion, in der das Bewusstsein sich artikuliert vom »Diesen« in der
Auflenwelt abgrenzt und sich und die Dinge damit definiert. Durch
diese standige Negation ist das Fiir-sich immer schon »bei der Welt«.

Tritt die Anwesenheit des Fiir-sich bei der Welt in den Vorder-
grund des nun Folgenden, so muss sich die Untersuchung notwendig
genau auf den Aspekt der Struktur der menschlichen-Realitit kon-
zentrieren, der sich auf sein Sein im Sinne des An-sich bezieht. Das

5 SN, 41. Vgl. z.B. auch SN, 165: »Das An-sich ist von sich selbst voll, und man kann
sich keine totalere Fiille, keine vollkommenere Adédquation von Enthaltenem und Ent-
haltendem vorstellen: es gibt nicht die geringste Leere im Sein, den kleinsten Rif3, durch
den das Nichts hineingleiten konnte.«

57 Vgl. SN, 44.

151

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

heif3t: In dem Maf3e, in dem das Fiir-sich ist, ist es faktisch, was es in
seiner Transzendenzbemiihung nicht sein kann. Der Einzelne, so sagt
Sartre,

»[...] ist, sofern er in eine Welt geworfen ist, einer >Situation< ausgeliefert ist, er
ist, insofern er reine Kontingenz ist [...]. Er ist, insofern es an ihm etwas gibt,
dessen Grund er nicht ist: seine Anwesenheit bei der Welt.«38

Die Kontingenz der Situation ist das An-sich-sein, mit dem sich das
Fiir-sich stetig zu griinden versucht. Die Faktizitit der Existenz ist
»schwindende Kontingenz des An-sich, die das Fiir-sich heimsucht
und es an das An-sich-sein bindet, ohne jemals fafbar zu sein«.”
Dieser an-sich-seiende Teil des Fiir-sichs, das kontingente »Jemand«,
das wir wihlen, ist nur in dieser Situation, so dass Sartre umgekehrt
folgert, dass das Fiir-sich, »obwohl es den Sinn seiner Situation wahlt
und sich selbst als Grund seiner selbst in einer Situation konstituiert,
seine Position nicht wdhlt«.® Eben hier zeigt sich die existenzielle
Bedeutung der endlosen und nie vollstindigen »Ubernahme« seiner
selbst als »Jemandx, die sich fiir Sartre in der kontinuierlichen Ab-
stofSung des Fiir-sich von dem An-sich der Welt vollzieht. In diesem
Sinne kann Sartre auch sagen, dass ich mich »[] in die Welt verlieren
[muss], damit die Welt existiert und ich sie transzendieren kann«.6!
Denn die Ubernahme des Sinns der Situation ist eine Ubernahme
dieses Sinnes fiir mich. Ich enteigne mir selbst mein Dasein in dem
Sinne, dass ich mir den Sinn gebe, in dieser Situation in spezifischer
Weise »da« zu sein. Nur so, indem ich mich vermeintlich als an-sich-
seiender »Jemand« in Situation griinde, kann ich Stellung beziehen;
nur so ist die Situation fiir mich sinnvoll, weil ich als die Kontingenz
iibernehmende und sinnstiftende Instanz in Situation ek-sistiere.
Auf epistemologischer Ebene ist diese Anwesenheit bei der Welt
reine externe Negation. Der Schliissel zum Verstiandnis liegt auch
hier in der Gegeniiberstellung von Bezughaftigkeit (Fiir-sich) und
Bezugslosigkeit (An-sich). Das An-sich steht immer direkt als sol-
ches da, in der Welt. Erst das Fiir-sich vermag es tiberhaupt zu erken-
nen, d.h. nur das Fiir-sich kann es lokalisieren, definieren oder von
ihm abstrahieren. Denn all dieses bedeutet nicht mehr und nicht we-
niger als Negation. Das An-sich-sein ist vorhanden, noch bevor die

58 SN, 173.
59 SN, 178.
60 SN, 179.
1 SN, 563f. (Hervorhebungen, M. G.).

o

152

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

Welt der menschlichen-Realitit durch das Auftauchen der Beziige
zum Fiir-sich »geboren« wird: dies ist das »einzig mogliche Abenteu-
er des An-sich«.®> Wie bei der gestalttheoretischen Darstellung von
Gestalt und Hintergrund, ist Definition damit als Negation zu ver-
stehen:

»Mit einem Wort, das Sein selbst definiert seinen Ort, indem es sich einem
Fiir-sich als indifferent gegeniiber anderen Wesen [étres] enthiillt. Und diese
Kontingenz ist nichts als seine Identitit, sein Mangel an ek-statischer Realitit,
insofern sie durch ein Fiir-sich erfaf3t wird, das bereits Anwesenheit bei anderen
>Dieses< ist. Allein weil das Dieses das ist, was es ist, besetzt es also einen Platz,
ist es an einem Ort, das heif3t, wird es durch das Fiir-sich mit den anderen Dieses
in Bezug gesetzt als keinen Bezug mit ihnen habend. Der Raum ist das Nichts
an Bezug als Bezug durch das Sein erfaf3t, das sein eigener Bezug ist.«53

Dieses »Abenteuer des An-sich« hat, wenn man seine Rolle bei der
Konstitution des Fiir-sich durch sich selbst betrachtet, eine noch viel
weiter reichende Bedeutung. Die Existenz als Transzendenz ist eine
fortwihrende Negation des Gegebenen zur Griindung der Faktizitt
seiner selbst. Diese Griindung jedoch ist doch genau die Affirmation
des An-sich. Welt ist also immer schon allein durch die fundamentale
Struktur der Intentionalitit gegeben. Das Bewusstsein von etwas ist
gleichzeitig das Setzen des nicht-dieses-Etwas-Seins. Die Affirma-
tion ist damit »die Kehrseite der internen Negation«.®* Das Engage-
ment — d. h. die Setzung der Welt durch die Negation der Welt als das
Sich der menschlichen-Realitdt — besteht also fiir Sartre in der Am-
bivalenz von Affirmation und Negation. Schon in seiner fritheren
Schrift Das Imagindre hatte Sartre diese Ambivalenz im Wesen des
vorstellenden Bewusstseins erkannt. Vorstellung ist demnach als Be-
wusstsein immer ebenfalls transzendent bezogen auf ihr Objekt. Der
Unterschied liegt nur in der Irrealitit dieses Objekts — also in seiner
Negation. In der phanomenologischen Psychologie findet Sartre also
schon friih seinen Ansatzpunkt:

»Eine Vorstellung setzen heifit, ein Objekt am Rand der Totalitit des Realen
konstituieren, das Reale also auf Distanz halten, sich davon frei zu machen, in
einem Wort, es negieren. Oder, so konnte man auch sagen, von einem Objekt

& SN, 398. Darauf macht auch Danto (Sartre, a.a.O. 95) aufmerksam, wenn er
schreibt: »Die Welt, wie sie en-soi ist, als vorhanden, ist eine Art fiinfter Dimension,
die niemals wirklich erfahrbar ist, weil sie durch Erfahrung situationalisiert wiirde.«

63 SN, 388.

6+ SN, 398.

153

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

verneinen, dass es zum Realen gehort, heift das Reale insoweit verneinen, als
man das Objekt setzt [...].«

Ein Riickblick auf das, was die vorliegende Arbeit untersuchen will,
ldsst allerdings die Frage aufkommen, ob der Begriff des Engage-
ments iiberhaupt in irgendeiner Weise mit einer Abstoflung von der
Welt, d. h. mit stetiger Negation, zu verbinden ist. Widerspricht eine
Abstofsung nicht genau dem Engagementgedanken, der in der Ein-
leitung zum Thema gemacht wurde?

Der Angelpunkt des Ganzen ist wiederum die Einheit der Situa-
tion. Denn die Situation gibt der Erkenntnis erst ihren Ort. Das
»Hier-und-Jetzt« der Situation kann nicht anders als aus der Perspek-
tive des Fiir-sich verstanden werden. Aber letztlich steht im Raum,
welche Seinsregion, das Fiir-sich oder das An-sich, tiberhaupt Aus-
gangspunkt dieser Uberlegungen sein kann. Wihrend An-sich in sei-
ner Opazitdt immer schon ist, kann es dies nur als fiir ein Fiir-sich in
Form der Welt »gebenc.

Gibt die Situation der Erkenntnis ihren Ort, so gibt sie nichts
anderes als das Fir-sich selbst. Das Fiir-sich ist allein der Ort der
Erkenntnis, denn Engagement ist als Beziehung immer Engagement
der menschlichen Realitit in die Welt, von der die Situation ihre
Bedeutung erst erlangt.

Worum die gesamte Darstellung kreist, ist die Bedeutung des
Ausdrucks »sich in die Welt verlieren«. Daraus spricht die Hingabe
der Existenz an die Welt. Aber damit ist die Problematik erst auf-
gebrochen, denn Existieren ist genau die Struktur, die die Welt erst
zur Welt macht.

»Fiir-sich-sein heifSt die Welt {iberschreiten und durch ihr Uberschreiten ma-
chen, daf3 es eine Welt gibt. Die Welt tiberschreiten heifSt aber gerade nicht tiber
ihr schweben, sondern in sie eintauchen [s’engager], um aus ihr aufzutauchen,
sich notwendig zu dieser Uberschreitungsperspektive machen. «®”

So entsteht die Welt immer wieder neu, wie das Fiir-sich immer wie-
der neu entsteht. Das Engagement ist in jeder Situation ein neues,
und seine Entstehung ist die Geburt eines Beziehungsgeflechts, das
sich in spezifischer Weise fortspinnt. In der Perspektive, durch die wir
uns in der Welt bewegen, liegt jegliche Faktizitit unserer Existenz

6 DI, 285f.
% Vgl. SN, 538.
7 SN, 578.

154

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

begriindet, und zwar in der Gestalt unserer Person als die fiir uns
typische und wesentliche Weise, die Bedeutung der Situation zu
iibernehmen, nur um in der Konkretion dieser unserer Allgemein-
heit neu geboren zu werden. Die Situation — das ist zunichst einmal
die Faktizitdt des »Da-seins«. Das Bewusstsein findet sich geworfen
in die Welt als geworfen in eine Situation. Diese Geworfenheit bzw.
die Faktizitit des »Hier-und-Jetzt« ist nur als Perspektive moglich.
Die menschliche-Realitit selbst ist diese Perspektive, indem sie sie
{ibernimmt. Dieser Ubernahme liegt aber ontisch eine konkrete Fak-
tizitdt zugrunde: der Koérper des Menschen. Der Mensch ist grund-
sitzlich nicht ohne seinen Korper zu denken, denn letzterer ist die
weltliche Kontingenz, die er wesentlich ist.

»[...] er ist die Tatsache, daf3 das Fiir-sich nicht sein eigener Grund ist, insofern
diese Tatsache sich durch die Notwendigkeit ausdriickt, als kontingentes Wesen
[étre] unter den kontingenten Wesen [étres] engagiert zu existieren.«

Und damit ist der Korper eins mit der Situation, und das Engagement
ist ohne Korper nicht zu denken. Das Fiir-sich ist als Korper engagiert
in das An-sich der Welt. Somit kann der Korper als die »kontingente
Form der Notwendigkeit meiner Kontingenz«®, als der ontische
Ausgangspunkt jeglicher Anwesenheit bei der Welt verstanden wer-
den: »Soll es Wahrnehmung von Objekten in der Welt geben, miis-
sen wir schon von unserem Auftauchen an in Anwesenheit der Welt
und der Objekte sein.«”® Und dieses Auftauchen, das heiflt dieser
Punkt, an dem wir leiblich wurden, ist unsere Geburt als Mensch.
Sie ist ontologisch gesehen die erste Nichtung. Betrachtet man diese
Struktur, so wird man mit Sartre sagen miissen, dass innerhalb seiner
Negationsphilosophie der Korper als leibliche Endlichkeit die erste
und fundamentale Setzung meiner selbst ist, die von da an Bedin-
gung all meiner Freiheit gewesen sein wird. Der Korper ist demnach
die Moglichkeitsbedingung der gesamten als Negationsvollzug ver-
standenen Existenz.”!

% SN, 549.

¢ Ebd.

70 SN, 559. Das kann wohl als die konzeptionelle Grundlage der spiteren Ausfithrungen
zur Leiblichkeit in der Phanomenologie der Wahrnehmung von Merleau-Ponty be-
zeichnet werden. Gleichzeitig ist der Korper schon die Voraussetzung fiir jegliche An-
wesenheit bei Anderen. Vgl. S. 161.

7L Auf die genaue Analyse Sartres zum Korper bzw. zum Leib kann an dieser Stelle
nicht eingegangen werden. Zusammenfassend lisst sich sagen, dass Sartre drei Dimen-

155

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Man kann also auf zwei Weisen von einer Geburt unserer selbst
sprechen. Die Faktizitit unserer leiblichen Existenz wird durch unse-
re Geburt in die Welt gesetzt. Dies ist die erste Nichtung, deren We-
sen es ist, das Fiir-sich niemals vollstindig griinden zu konnen. Das
Fiir-sich selbst ist in seiner nichtenden Ek-sistenz in die Welt und in
seiner ithm stets eigenen Freiheit die stete Geburt meines Engage-
ments. Mit der Initialnichtung des An-sich als Entstehung des Fiir-
sich beginnt die Existenz ihren endlosen Weg durch das Leben der
menschlichen-Realitit.

Die Anwesenheit des Fiir-sich bei der Welt ist also eine Bindung
an sie, und sie ist nicht zu trennen von der Anwesenheit bei sich.
Beide bedingen sich gegenseitig, so dass das Sich der menschlichen-
Realitit, diese Quintessenz meiner selbst, nichts ist ohne die Welt, zu
der ich in Negation stehe. Sie ist wesentlich das Andere genau in dem
Maf3e, in dem ich wesentlich das Andere fiir sie bin. Fiir die Analyse
und Bedeutung der Situation aber tritt notwendig ein weiterer Ge-
sichtspunkt hinzu: nicht nur bin ich das Andere fiir die Welt, sondern
auf viel alltidglicherer aber ebenso fundamentaler Ebene bin ich der
Andere fiir den Anderen.

sionen des Leibes herausstellt: 1. dass ich meinen Korper existiere — ich habe keinen
Kérper, sondern bin mein Korper, 2. dass mein Kérper dasjenige An-sich ist, das von
den Anderen als innerweltlich vornehmlich erkannt wird und 3. dass ich mich nur als
durch den Anderen erkannten Korper existiere — ich kenne mich nur in der Beobachtung
durch die Anderen. Der Korper bleibt fiir Sartre weltliches Gegenstiick zu meinem Fiir-
sich im Konflikt mit den Anderen (siehe unten). Eine prignante Darstellung des betref-
fenden Abschnittes in Das Sein und das Nichts findet sich bei Schuhmacher, B. N.,
»Phidnomenologie des menschlichen Kérpers (539-632)«, in: ders., Jean-Paul Sartre.
Das Sein und das Nichts, a.a.O., 159-176, hier 175: »Sartre scheitert bei seinem Ver-
such, den cartesianischen Dualismus zu iiberwinden, eins der Ziele, das er sich mit sei-
ner Analyse des Korpers gesteckt hatte. [...] Er stellt das Bewusstsein, das in der abso-
luten Verinnerlichung der Negation besteht, dem Korper gegeniiber, der auf der
Dimension des An-sich zu beruhen scheint.« In Bezug auf die Rolle des Leibes bei der
Begegnung mit Anderen vgl. auch Kampits, P, Sartre und die Frage nach dem Anderen.
Eine sozialontologische Untersuchung. Wien; Miinchen: Oldenbourg Verlag, 1975,
insb. 163 ff.

Zum Vergleich der Phinomenologie des Leibes bei Merleau-Ponty und dessen Kritik an
Sartre in diesem Punkt vgl. Maier, Willi, Das Problem der Leiblichkeit bei Jean-Paul
Sartre und Maurice Merleau-Ponty. Tiibingen: Niemeyer, 1964; Dillon, Martin C.,
»Sartre on the Phenomenal Body and Merleau-Ponty’s Critique«, in: Stewart, Jon
(Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty. Evanston, Ill.: Northwestern
University Press, 1998, 121-143; Kujundzic, Nebojsa und Burschert William, »Instru-
ment and the Body: Sartre and Merleau-Ponty«, in: Research in Phenomenology, XXIV,
1994, 206-215.

156

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation
c. Die Anwesenheit bei Anderen

Fiir die Phinomenologie ist die volle Existenz des Anderen ein ent-
scheidendes Problem.”? Problematisch ist weniger das empirische
Vorkommen anderer Menschen als vielmehr die Existenz anderer
Iche in die phanomenologische Analyse einzubeziehen. Denn, will
man den Anderen konstituieren, stof3t man darauf, dass das Phano-
men fremden Bewusstseins sich nie der direkten Sicht gibt, sondern
wie z.B. bei Husserl immer durch eine »analogisierende Apperzep-
tion«” bzw. durch irgendeine Folgerung oder Interpretation redu-
ziert werden muss. Intersubjektivitit innerhalb der Phinomenologie
kreist also um drei feststehende Aspekte: zunéchst bin ich da, darauf
dann der Andere als innerweltliches Phanomen und dazu dann dieser
Andere als Fiir-sich-sein. Auf letzteres kann nur ich selbst schlieSen,
denn schliefslich bin ich als Bewusstsein derjenige, der iberhaupt nur
von Bewusstsein sprechen kann, da ich phanomenologisch gesehen
zunichst der Einzige bin, der weif3, was das tiberhaupt ist. Fiir Sartre
ist genau diese Dreierkonstellation der Ausgangspunkt. Doch im Un-
terschied zu Husserl, der von der Primordialsphére ausgehend zur
Monadengemeinschaft kommt”, ist sein Leitsatz fiir die Unter-
suchung intersubjektiver Strukturen: »Man begegnet dem Anderen,
man konstituiert ihn nicht«.”> Begegnung im Gegensatz zur Konsti-
tution legt das entscheidende Augenmerk auf die Deutung des Pha-
nomens des Anderen, insofern er den gleichen Anspruch auf die Welt
fiir sich veranschlagt wie ich. Intersubjektivitit als »Begegnung« —
das meint also, dass es sich von der Struktur her um ein konkretes
Sich-Gegeniiberstehen handelt.

»Wenn es moglich sein soll, dafl der Andere uns gegeben ist, so durch ein direk-
tes Erfassen, das der Begegnung ihren Faktizititscharakter 1if3t, wie das Cogito
selbst meinem eigenen Denken seine ganze Faktizitit laf3t, und das trotzdem an
der Apodiktizitit des Cogito selbst, das heiffit an seiner Unbezweifelbarkeit,
teilhat.«76

72 Vgl. die Darstellung zur transzendentalen Intersubjektivitit bei Husserl im vorheri-
gen Kapitel.

7 Vgl.S. 107,

7+ Vgl. S. 105 und 108.

75 SN, 452.

76 Ebd.

157

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Man muss, um sich die Theorie Sartres zu vergegenwirtigen, die
Situation selbst denken. Das heifst, es geht um ein Fiir-sich in Situa-
tion, das sich in intentionaler Beziehung zur Welt selbst setzt. Der
Andere wird dabei zu einer »Bedrohung« dieser mir eigenen Bezie-
hung. Als paradigmatischer Fall gilt fiir Sartre der auf mich gerichte-
te Blick:

Erblicke ich die Welt und entwerfe ich mich auf sie, so erfahre
ich sie doch als auf mich zentriert. Alles erscheint als ein Nicht-ich,
ich bestimme mich als ein Nicht-dieses. Diese Zentrierung auf mein
Bewusstsein geht jedoch verloren, wenn ein zweites Fiir-sich, der
Andere, hinzukommt und die gleiche Welt auf sich hin zentriert.
Sartres Beispiel ist das der Begegnung im Park: Ich sitze im Park
und schaue ihn mir an. Alles erschliefSt sich aus meinem Bewusst-
seinszusammenhang heraus. Der ganze Park ist fiir-mich. Durch das
Auftauchen des Anderen dndert sich aber diese »Idylle«:

»So ist plotzlich ein Gegenstand erschienen, der mir die Welt gestohlen hat.
Alles ist an seinem Platz, alles existiert immer noch fiir mich, aber alles ist von
einer unsichtbaren und erstarrten Flucht auf einen neuen Gegenstand hin
durchzogen. Die Erscheinung des Andern in der Welt entspricht also einem
erstarrten Entgleiten des ganzen Universums, einer Dezentrierung der Welt,
die die Zentrierung, die ich in derselben Zeit erstelle, unterminiert.«””

Zuerst begegnet mir der Andere als Gegenstand in meiner Welt, aber
dieser Gegenstand hat die Moglichkeit, dieselbe Welt fiir sich zu se-
hen. Und seine Beziehung zur Welt, die Tatsache, dass er sich den
Park so anschaut oder so, dass er sich auf eine Bank setzt oder nicht,
dieses Verhalten seinerseits wird fiir mich ein weiterer Gegenstand in
dieser Welt.”8 Ich sehe, wie ein Anderer sich meine Welt zu sich hin-
holt. Doch der Konflikt, der sich hier anbahnt, weil mir meine Welt
auf jemand anderen entflieflt, kommt erst zu vollem Ausmaf}, wenn
ich mir dartiber klar werde, dass dieser Gegenstand ein Mensch oder
besser ein Fiir-sich ist. Denn ich erfahre den Anderen als Fiir-sich
dadurch, dass er jeden Augenblick mich als ein Objekt seiner Welt
erfasst, so wie ich ihn bis jetzt beobachtet habe. Der »Siindenfall«
der Beziehung zum Anderen besteht darin, dass der Blick des Ande-
ren mich zu einem Objekt fiir ihn macht. Ich werde zum innerwelt-

77 SN, 462.
78 Vgl. dazu Theunissen, Michael, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegen-
wart, a.a. 0., 201.

158

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

lichen Gegenstand genau wie meine Transzendenz auf die Welt eben-
so zum Gegenstand der Welt des Anderen wird. Mein Bewusstsein
seines Blicks auf mich ist dabei die Grundlage fiir das Verstindnis
meiner Existenz fiir ihn:

»[...] wir konnen nicht die Welt wahrnehmen und gleichzeitig einen auf uns
fixierten Blick erfassen; es mufd entweder das eine oder das andere sein. Wahr-
nehmen ist namlich anblicken, und einen Blick erfassen ist nicht ein Blick-Ob-
jekt in der Welt erfassen (aufler, wenn dieser Blick nicht auf uns gerichtet ist),
sondern Bewuf3tsein davon erlangen, angeblickt zu werden. Der Blick, den die
Augen manifestieren, von welcher Art sie auch sein mogen, ist reiner Verweis
auf mich selbst.«”

Zur weiteren Erkldrung der Objektivierung meiner selbst im Blick
des Anderen gibt Sartre das Beispiel eines Mannes, der durch ein
Tiirschloss das Geschehen in einem Raum beobachtet. Plstzlich
kommt ein Anderer hinzu und entdeckt diesen Mann. Der Mann
schamt sich sofort. Das heif3t, er wird sich seiner selbst als Objekt-in-
Situation im Blick gewahr. Dabei handelt es sich nicht um ein reines
Erkennen der Situation, sondern um ein Erleben dieses Objekt-seins
fiir den Blick des Anderen. Erfahre ich den Anderen als Subjekt-An-
deren, erfahre ich eigentlich gar nichts an ihm, sondern vielmehr
erfahre ich mich als Objekt dieses Subjekt-Anderen. So ist dieser
Modus des Blicks ein Verweis auf mich, nicht auf den Anderen. So-
lange der Blick von mir ausgeht, erfahre ich den anderen als Objekt.
Erblickt der Andere mich, so iibernimmt er die Welt, die die meine
war, und macht sie zu seiner mit mir als einem Objekt. Ist der Mann
am Tiirschloss ertappt, wird er sozusagen das Zentrum der Verwei-
sungen innerhalb der Welt des Anderen. In dieser Welt des Anderen
verweisen die Tir, das Tiirschloss, der leere Gang auf den dort sitzen-
den Anderen als das Zentrum ihres weltlichen Bezugs, von dem aus
diese Situation erschlossen wird. Als Erblickter erfihrt dieser Mann
die Freiheit des Anderen, diese Situation zu interpretieren und ihn in
diese Interpretation einzubinden. Dieses Einbinden bedeutet eine
»Erstarrung« der Moglichkeiten des Mannes, denn er ist nunmehr
Méglichkeit in der Welt des Anderen.

»Ich erfasse den Blick des andern gerade innerhalb meiner Handlung als Ver-
hirtung und Entfremdung meiner eigenen Moglichkeiten. [...] Und der andere

79 SN, 467.

159

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

als Blick ist nur das: meine transzendierte Transzendenz. [...] Mich als gesehen
erfassen heif3t ja mich als in der Welt und von der Welt aus gesehen erfassen.«

Das Phianomen des Blicks tritt in zweifacher Hinsicht auf. Zum einen
kommt es als konkreter Blick des Anderen auf mich und damit als
konkrete Inanspruchnahme meines Fiir-sich-seins vor. In der konkre-
ten Situation der Begegnung mit Anderen kann ich den Blick selbst
nicht sehen, doch er ist da. »Der Blick des Anderen verbirgt seine
Augen, scheint vor sie zu treten.«8! Auf der anderen Seite kann ich
den konkreten Anderen als Objekt meiner Welt zwar wahrnehmen,
doch »[...] wir konnen nicht die Welt wahrnehmen und gleichzeitig
einen auf uns fixierten Blick erfassen; es muf3 entweder das eine oder
das andere sein.«2 Es gibt also ein »Entweder-Oder« meiner selbst
im Phénomen des konkreten Blicks, einen Spielraum innerhalb mei-
ner Ontologie, den man als Ausdruck meiner Freiheit, mich als Ob-
jekt des Blicks oder als Subjekt meiner Welt zu empfinden, bezeich-
nen konnte. Es gehort zu meinem Engagement in die Welt genau in
dem Mafle, wie ich laut Merleau-Ponty als leibliches Wesen frei bin,
mich der Welt zu verschliefSen. Diese Freiheit darf nicht als Antithese
zum Engagement verstanden werden. Sie ist vielmehr mit ihm zu-
sammen zu denken. »[E]ben weil er sich der Welt auch verschliefSen
kann, ist mein Leib auch das, was mich auf die Welt hin 6ffnet und
mich in Situation setzt«, schreibt Merleau-Ponty an einer Stelle.53
Ubertragen auf Sartre bedeutet das: weil ich entweder den Blick oder
die Augen des Anderen an-sich wahrnehme, weil ich diese Freiheit
des Bezuges zu mir als In-der-Welt-sein bin und gleichzeitig dem
Anderen »ausgeliefert«, bin ich in Situation.

Damit ist der Blick die einzig mogliche Grenze meiner Freiheit.
Denn taucht der Andere auf, so kann ich die Welt nicht mehr véllig
als Offenheit fiir-mich erfahren, sondern ich muss mich ihrer gleich-
zeitigen Offenheit fiir den Anderen gegeniiber verantworten. Das
bedeutet, dass ich durch das Auftauchen des Anderen in die Verant-
wortung dafiir trete, was er bzw. sie von mir als einem An-sich hilt.
Ich bin transzendierte Transzendenz in der Weise des An-sich-seins.
Mit dem Auftauchen des Anderen tritt somit eine ethische Dimensi-
on in die Untersuchung Sartres ein, die diejenige des Initialentwurfs

80 SN, 474f.
81 SN, 466.
82 SN, 467.
8 Merleau-Ponty, M., Phinomenologie der Wahrnehmung, a.a.O., 197.

160

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

entscheidend mitbestimmt. Denn der Initialentwurf als ein Entwurf
dessen, wie ich mich in der Welt als An-sich sehen will, ist nichts
anderes als der Entwurf dessen, wie ich mich mit den Augen anderer
sehe. Dabei bleibt allerdings unklar, wie ich tiberhaupt die Freiheit
des Anderen wollen kann, wenn ich mich nicht selbst als Fiir-sich
»zerstoren« will.8

Genauer besehen hat die Bedrohung meiner Freiheit eine noch
wesentlich fundamentalere Ebene: »Wahrnehmen ist namlich anbli-
cken, und einen Blick erfassen ist [...] BewufStsein davon erlangen,
angeblickt zu werden.«®> Das heifit fiir die zweite Bedeutung des
Blicks: Selbst wenn ich mich als Herrn tiber die Situation empfinde,
so bin ich stets Objekt des Blicks eines mdglichen Anderen. Neben
dem konkreten Blick des Anderen bin ich also stets Bewusstsein des
Angeblickt-werdens im Sinne eines allgegenwirtigen Blicks. Der
Konflikt, der durch das Dasein des Anderen entsteht, ist also grund-
satzlich in keiner Weise aufzuheben. Es gehort fiir Sartre vielmehr zu
meiner Existenz — im ontologischen Sinne zu meinem Sein —, dass
ich angeblickt werde, also dass ich der Welt ausgeliefert bin. »So ist
der Blick zunichst ein Mittelglied, das von mir auf mich selbst ver-
weist.«% Was ich als Erblickter erfahre, ist mein Fiir-Andere-Sein,
mein Etre-pour-autrui. Es ist die Scham, d.h. die Gewissheit meines
Objekt-seins fiir die Welt. Dieses Objekt bin ich namlich nicht fiir
mich im Sinne eines Seins, das ich nicht bin, sondern dieses Objekt-
sein ist genau das, was ich in der Welt bin. Mein Fiir-Andere-sein ist
immer prisent als die Jenseitigkeit der Welt. Und diese Jenseitigkeit
ist ebenso ein Verweis auf die Welt wie auf mich als Weltliches, als
Korper bzw. Leib-fiir-den-Anderen.¥ Es gibt eine Welt auSerhalb der

8 Darauf weist unter anderem Peter Kampits hin. Vgl. »Grundlose Freiheit (833-949)
und (950-955)«, in: Schuhmacher, B. N., Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts,
a.a.0., 211-225, hier insb. 223.

% SN, 467. Vgl. auch 465: »Das >Vom-Andern-gesehen-werdenc ist die Wahrheit des
>Den-Andern-sehens«.«

8 SN, 467.

8 Vgl. die FuBinote 71 oben und hierzu konkret auch Cremonini, A., Die Durchquerung
des Cogito. Lacan contra Sartre, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2003, 262: »Die Theo-
rie der Phanomenalisierung des Fiir-Andere, zu der sich Sartres urspriinglich phdnome-
nologischer Ansatz modifiziert, ist somit zugleich eine (von Sartre nicht weiter aus-
gefiihrte) Theorie von der Verkérperung dieser Negativitdt. Der Ort, an dem sich die
sbrennende Anwesenheit des Anderen [SN, 485]« eintrigt, ist der Leib.« Auf die wei-
teren subtilen Ausfiihrungen zum Verhiltnis zwischen Lacan und Sartre kann in dieser
Arbeit nicht weiter eingegangen werden.

161

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

meinen, in der ich als Objekt bin. Nur so kann ich mich selbst als ein
Objekt erfahren. Ich erfahre mein Fiir-Andere-sein und mich als
transzendentes Ego immer nur in diesem Modus. So wird die oben
angedeutete ethische Dimension auf die fundamentalere Ebene des
Fir-Andere-seins erweitert. Ich bin fiirAndere in meinem ganzen
Fiirmich-sein.88

Dieser entscheidende Faktor meines Selbstverhiltnisses und da-
mit meiner Existenz darf nicht mit dem heideggerischen »Mitsein«
verwechselt werden. Denn im Gegensatz dazu bleibt Sartre immer
bei der konkreten Situation als Ausgangspunkt:

»So macht die Existenz eines ontologischen und folglich apriorischen >Mitseinsc
jede ontische Verbindung mit einem konkreten Dasein [réalité-humaine], das
als ein absolutes Transzendentes fiir-sich auftauchte, unmoglich. Das als Struk-
tur meines Seins begriffene >Mitsein« [bei Heidegger hingegen, M. G.] isoliert
mich ebenso sicher wie die Argumente des Solipsismus.®

Zur Erlduterung sei wieder das Beispiel des Mannes am Tiirschloss
herangezogen: Er ist sich seiner selbst als Objekt der Welt bewusst.
Denn diese Objektheit kommt fiir ihn schon zum Vorschein, wenn er
auch nur ein Gerdusch hort. Er schreckt zusammen und fiihlt sich

8 Vgl. dazu auch Sartres Drama Geschlossene Gesellschaft [GG] (Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt, 1986). Hier muss sich Estelle, eine der drei Charaktere, durch Inés sagen
lassen, wie sie aussieht, sonst konnte sie sich nicht mehr definieren. Der Spiegel ist hier
parallel zum Blick zu verstehen, denn auch er liefert uns eine Sicht unseres An-sichs.
Ohne Spiegel wissen wir nicht um unsere Erscheinung und damit um unsere Faktizitit
den Anderen gegeniiber:

»ESTELLE macht die Augen wieder auf und lichelt: Mir ist komisch. Sie betastet sich:
Geht ihnen das nicht auch so: Wenn ich mich nicht sehe, kann ich mich noch so sehr
betasten, ich frage mich, ob ich eigentlich existiere.

InEs: Sie haben Gliick. Ich fithle mich immer von innen her.

EsteLie: Ah ja, von innen her ... Was in den Kopfen vorgeht ist so verschwommen, das
macht mich miide. Pause. In meinem Schlafzimmer sind sechs grofe Spiegel. Ich sehe
sie. Aber sie sehen mich nicht. Sie spiegeln das Kannapee, den Teppich, das Fenster ...
wie leer das ist, ein Spiegel, in dem ich nicht bin. Wenn ich sprach, sorgte ich immer
dafiir, daf3 einer da war, in dem ich mich sehen konnte. Ich sprach, ich sah mich sprechen.
Ich sah mich, wie die Leute mich sahen, das hielt mich wach. Verzweifelt: Mein Rouge!
Ich bin sicher, daf} es schief ist. Ich kann doch nicht fiir alle Ewigkeit ohne Spiegel
bleiben.« (30).

Da es allerdings in der Holle, in der sich die drei Charakteren befinden, keinen Spiegel
gibt, stellt Inés sich daraufhin zur Verfiigung, damit Estelle sich bezeichnenderweise in
ihren Augen spiegeln kann. Estelle muss ihr vertrauen, um ihr Fiir-Andere-sein setzen
und damit sich selbst erfahren zu kénnen.

8 SN, 451

162

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

ertappt. Die Scham ist in diesem Fall schon da, obwohl kein Anderer
konkret anwesend ist. »Kurz, gewif$ ist, das ich erblickt werde; nur
wahrscheinlich ist, daff der Blick an diese oder jene innerweltliche
Anwesenheit gebunden ist.«? Das Fiir-Andere-sein, und damit der
Blick als abstrakte Moglichkeit beobachtet zu werden, stellt sich da-
mit als ein Faktum meiner Existenz heraus — es gehort der Faktizitt
der Situation bzw. der Welt und mir an. Ich bin mir auch ohne die
Anwesenheit Anderer ihrer Existenz bewusst im Sinne eines prire-
flexiven Bewusstseins, weil ich auch ohne ihre Anwesenheit immer
weilfs, dass es sie gibt.”! Der konkrete Blick ist fiir Sartre die Konkre-
tion dieser Ontologie des Fiir-Andere-seins:

»Jeder Blick ldf3t uns konkret — und in der unbezweifelbaren Gewifsheit des
Cogito — erfahren, daf3 wir fiir alle lebenden Menschen existieren, das heifst,
daf es (mehrere) Bewuftseine gibt, fiir die ich existiere.«%

Das Subjekt des abstrakten Blicks ist das »Man« der Anderen, das
selbst nie als Objekt erfasst werden kann, sondern aufgrund seiner
Abstraktheit immer nur in seiner situativen Konkretion zum Vor-
schein kommt.% Die Situation ist damit immer auch der Ort meiner
Entfremdung, denn das, was ich in ihr bin, bin ich als fortwihrend
mich griindende Existenz eigentlich nicht. Entfremdung ist bei Sartre
das »Anhalten des Flusses« meines Existenzvollzugs qua Nichtung.
Dieses Anhalten eines Flusses mag auf den ersten Blick an die Aus-
fithrungen zu Bergson erinnern.* Dort zeigte sich, dass fiir Bergson
jegliche Konkretisierung meiner selbst eine Homogenisierung mei-
nes heterogenen Lebensstromes bedeutet. Die als moi superficiel be-

% SN, 497.

91 Cremonini weist darauf hin, dass die Ubiquitit des Anderen zu denken allein sozu-
sagen auf einer Projektion meiner reflexiven Beziehung zu mir auf diejenige Beziehung
des Anderen zu mir gegriindet ist. Vgl. ders. Die Durchquerung des Cogito. Lacan con-
tra Sartre, a.a. 0., 98: »Das radikale AufSen, das Sartre in einem anonymen und ubiqui-
taren Blick zu denken versucht, erweist seine tiefe Solidaritdt mit der Reflexionsmeta-
phorik gerade darin, dass es nur als ein Zugewendetes, als ein spiegelverkehrtes Eigenes
gedacht werden kann. Der Affektionszusammenhang, den Sartre an der Reflexionsdya-
de aufweist, scheint hier lediglich um das Moment einer gewissen Ungleichzeitigkeit
von Reflexivem und Reflektiertem erweitert.« Cremoninis Schluss lautet demzufolge:
»Sartres Kriterium, demzufolge ich nur ein Bewusstsein zu erfassen vermag, das mich
seinerseits erfasst, hat die Alteritit des Anderen je schon zu einer Spiegelung des Eige-
nen verkehrt.« Ebd., 262.

%2 SN, 504.

% Vgl. SN, 505.

% Vgl. S. 22-70.

163

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

zeichnete Weise, in der ich mich gegeniiber der Welt der Anderen
représentiere, ist zwar grundsitzlich als ein bergsonsches Erbe fiir
Sartre zu sehen.® Aber der entscheidende Punkt, der die Existenz-
philosophie Sartres von der Lebensphilosophie Bergsons unterschei-
det, ist, dass ich nach Sartre das entfremdete Ich

»[...] als meines erkenne und es als meines [annehme]. Mein Mich-Losreiflen
vom Andern, das heif3t mein Ich-selbst, ist seiner Wesensstruktur nach Uber-
nahme dieses Ich, das der Andere zuriickweist, als meines; es ist sogar nur
das«.%

Ich tibernehme mein Sein in der Weise, wie ich es als An-sich-sein (in
meinem Fiir-Andere-sein) sehe, genau das ist mein »Ich-selbst«. Da-
gegen ist ein Hauptgedanke Bergsons, dass dieses Ich niemals irgend-
wie iibernommen wird, sondern all meinem Tun und Denken das moi
fondamental zugrunde liegt. Eine Ubernahme im existentialistischen
Sinne kann es fiir Bergson nicht geben, da das Ich der dufSerlichen
Konvention nur eine »Firbung« des eigentlichen Ich (moi fondamen-
tal) ist. Letzteres wiederum gibt es fiir Sartre nicht. Es ist auch nicht
mit dem schon genannten Initialentwurf zu vergleichen, da der Ini-
tialentwurf ein Entwurf ist, sich genau der Dynamik der Ubernahme
zu stellen. Im Initialentwurf entwerfe ich mich auf die Weise, in der
ich meine Existenz je iibernehme, d.h. letztlich auf mein Engage-
ment.

Die menschliche-Realitit ist fiir Sartre nur als Beziehung zu
denken. Der Andere ist also grundsitzlich ebenso als Beziehung zu
sehen. Die Frage nach der Moglichkeit der Erfahrung des Anderen ist
damit die Frage nach der Erfassung seiner Transzendenz. Diese aller-
dings tritt fiir mich als in der Welt seiendes An-sich auf. Das ist das,
was Sartre das reale Engagement des Anderen nennt.?” Transzendie-
re ich die Transzendenz des Anderen auf sein reales Engagement hin,
so erscheint es mir als die Verwurzelung des Anderen in der Welt.
Mein Engagement ebenso wie seines sind in diesem Sinne Engage-
ment in die Situation, also freiheitliche Ubernahme der Forderungen

9% Bernard-Henri Lévy schreibt (Sartre, a.a.O., 142): »Der Einflufl Bergsons zeigt sich,
wenn Sartre der analytischen< Methode, die den Menschen auf die Summe seiner Zu-
stande reduziert, die Vorstellung von einer psychologischen Totalitit entgegenhilt, die
mebhr ist als die Summe ihrer Elemente, diese mithin transzendiert.« Eben darin besteht
im Grunde bei beiden Philosophen die Freiheit des Menschen.

% SN, 510.

97 Vgl. hierzu und zum Folgenden SN, 521.

164

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Anwesenheit des Fiir-sich als phanomenologisch-ontologische Explikation

und Moglichkeiten fiir uns. Der andere wird von mir als Subjekt-An-
derer empfunden, er ist wie ich der Situation gegeniiber »verpflich-
tet«.”

Auf der anderen Seite: Tritt der Andere in meine Welt, so wie im
Beispiel der Situation im Park, so ist sein Engagement ein Objekt-
Engagement in dem Sinne, dass ich ihn in meine Welt als Moglich-
keitszusammenhang fiir-mich »einbinde« — ich engagiere ihn. Er
dringt in sie ein in dem MafSe, wie ich ihn in sie eindringen lasse, also
in dem Maf3e, wie ich die Situation als eine solche iibernehme.

Reales Engagement bedeutet so die Anerkennung des Anderen
als Anderen, wihrend das Objekt-Engagement ihn zum Teil meiner
Welt macht. Beides zusammen stellt »meine« Begegnung mit dem
Anderen dar:

»So ist die Objektivitit nicht die bloffe Brechung des Andern durch mein Be-
wufltsein: sie kommt durch mich als eine reale Qualifikation zum Andern: ich
mache, da3 der Andere innerweltlich ist. Was ich also als reale Merkmale des
Andern erfasse, ist ein In-Situation-sein: ich organisiere ihn ja inmitten der
Welt, insofern er die Welt auf sich selbst hin organisiert, ich erfasse ihn als die
objektive Einheit von Utensilien und Hindernissen.«%

Doch diese Einheit von Utensilien und Hindernissen ist selbst eine
»Enklave« meiner Ordnungsbeziehungen, ein Nichts an Sinn, inso-
fern seine Ordnungen innerhalb meiner Ordnungen fiir mich not-
wendig abwesend, nicht zu erfassen sind. So heifst den Anderen er-
fassen, »diese Abwesenheit zu definieren als erstarrtes Abflieflen der
Objektivitit meiner Welt auf ein bestimmtes Objekt meines Univer-
sums hin.«100

Sartres Philosophie des Fiir-Andere-seins ist eine Philosophie
des Konflikts. Es handelt sich um den Konflikt zwischen meinem Fiir-
sich-sein als Freiheit dem Anderen und mir gegeniiber und meinem
An-sich-sein als Notwendigkeit im Blick des Anderen. Der Andere
ist also eine Bedrohung auf fundamentalster Ebene. Nur indem ich
ihn selbst iiberschreite, ihn als transzendierte-Transzendenz setze,

% Ebenso gilt: »Der Kérper des Andern als Fleisch [d. h. in seiner Objektivitit, M. G.] ist
mir unmittelbar als Bezugszentrum einer Situation gegeben, die sich synthetisch um
ihn organisiert, und er ist untrennbar von dieser Situation, man darf also nicht fragen,
wie der Kérper des Andern zunéchst Korper fiir mich sein kann und dann in Situation
kommen kann. Vielmehr ist mir der Andere urspriinglich als Korper-in-Situation gege-
ben.« (SN, 606).

% SN, 522.

100 Ebd.

165

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

kann ich mich behaupten. Doch auch dies bleibt sinnlos, denn im
Wechselspiel zwischen uns bleibt die Erlosung aus: keiner von uns
kann ganz zum An-sich werden. Fiir-sich-sein ist wesentlich Bezie-
hung zum An-sich, nie selbst an-sich.

»Die wirkliche Grenze meiner Freiheit liegt schlicht und einfach in der Tatsache
selbst, dafi ein anderer mich als Objekt-andern erfafdt, und in der anderen sich
daraus ergebenden Tatsache, daf3 meine Situation aufhért, fiir den andern Si-
tuation zu sein, und objektive Gestalt wird, in der ich als objektive Struktur
existiere. Diese entfremdende Objektivierung meiner Situation ist die stindige
spezifische Grenze meiner Situation, ganz wie die Objektivierung meines Fiir-
sich-seins im Fiir-Andere-sein die Grenze meines Seins ist.«1!

Die Anwesenheit beim Anderen stellt sich also als eine Vermittlung
der beiden anderen Anwesenheiten dar. Sie ist ein konkreter, empiri-
scher Punkt, an dem klar wird, dass das Fiir-sich nie in einzelner
Anwesenheit sich selbst oder der Welt zugehort, sondern die Glei-
churpriinglichkeit beider Anwesenheiten sich gerade in der Intersub-
jektivitat auftut, um sie in ihrer Verwundbarkeit dem Anderen ge-
geniiber blof$ zu stellen. Fiir die vorliegende Untersuchung sind die
vorangegangenen Ausfithrungen enorm wichtig. Am Phanomen des
Anderen konnen bei Sartre ganz entscheidende Facetten des Engage-
ments des Menschen in die Situation verfolgt werden. Der Andere ist
zwar im Hinblick auf die Ichheit der Welt ein Eindringling, dennoch
kann ich diese Ichheit in die Welt fiir-mich voll einbinden, denn seine
Rolle steht mir noch zur vollen Verfiigung. Ich mache, dass der An-
dere innerweltlich ist«1°2, was nichts anderes bedeutet, als dass ich
ihn als solchen doch noch konstituiere. Zwar will Sartre der Konsti-
tution des Anderen durch die faktische Begegnung mit ihm ent-
gehen, doch bleibt nach der Analyse dieser Begegnung ein Rest iib-

01 SN, 904. Vgl. auch 617f. Eben diese Einschrinkung meiner Freiheit ist ebenfalls
Thema des Dramas Geschlossene Gesellschaft: Innerhalb einer Dreiergruppe verschiebt
sich das Verhiltnis zwischen mir und dem Anderen nimlich auf die Konstellation Ob-
jekt-Wir gegeniiber mir und Subjekt-Wir gegeniiber dem Dritten. Die Endlosigkeit und
das Fatale an dieser Situation driickt Sartre in der berithmten Schlusspassage des Stii-
ckes aus, indem er Garcin am Ende sagen lasst:

»Also das ist die Holle. Ich hitte es nie geglaubt ... Wifdt ihr noch: Schwefel, Scheiter-
haufen, Rost ... Was fiir Albernheiten. Ein Rost ist gar nicht notig, die Holle, das sind
die andern.

EsteLLE: Liebster!

GARCIN st6f3t sie zuriick: Laf3 mich. Sie ist zwischen uns. Ich kann dich nicht lieben,
wenn sie mich sieht.« A.a.O., 59.

102 Vgl. SN, 514.

166

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Freiheit des Menschen

rig, der ganz auf Seiten des Fiir-sich bleibt und wenigstens eine Kon-
stitution als notwendige Folge der Begegnung ist. Dieser Schwach-
punkt innerhalb der Argumentation Sartres kann nur darin seinen
Grund haben, dass innerhalb einer Philosophie des Fiir-sich und An-
sich die Legitimierung jeglicher Erkenntnis am Ende doch immer auf
der Seite des Bewusstseins stehen bleibt. Sartres Feststellung aller
nicht-dialogisch konzipierten Philosophie als unzureichend fiir die
volle phinomenologische Untersuchung der Situation bleibt im
hochsten Mafle plausibel. Allerdings stellt das Verhiltnis des den-
kenden Subjekts und seiner Begegnung mit der Welt und mit den
Anderen fiir den Aufweis des vollstindigen Engagements des Men-
schen am Ende doch noch eine Schwierigkeit dar.

3. Die Freiheit des Menschen

Um den Freiheitsbegriff der Philosophie Sartres verstehen zu kon-
nen, ist es notwendig, die Situation zu denken. Wie schon im Zu-
sammenhang mit der Intersubjektivititstheorie zu sehen war, ist die
Situation durch ihre Faktizitdt als das begegnende An-sich (Welt)
und durch meine Geworfenheit in sie grundsitzlich vorbestimmt.
Die Situation ist also der Ausgangspunkt aller phinomenologischen
Untersuchungen zum Fiir-sich. Das Fiir-sich ist dagegen als Bezug
zur Welt und Transzendenz seiner selbst immer schon in die Situati-
on engagiert, d.h. dass sich das Fiir-sich als die Situation fiir sich
iibernehmend setzt. Allein dies ist schon streng genommen die erste
und fundamentale »Handlung«. Wie ist das zu verstehen?

Das Fiir-sich, so zeigte sich oben, griindet sich selbst, indem es
das An-sich nichtet. Ohne diese Nichtung ist es nicht bzw. ist es
»nur« prareflexiv zu verstehen. Eine solche Nichtung ist der Versuch
der mittelbaren Griindung seiner selbst. Diese Griindung bleibt aller-
dings stets erfolglos, denn sonst wiirde das Fiir-sich zum An-sich. In
der Situation eroffnet sich der menschlichen-Realitat die Moglichkeit
sich in verschiedenster Weise zu griinden und zu nichten. Sie griin-
det sich als »Jemand« und nichtet sich als vollstindig dieser
»Jemand« seiend. Die so verstandene »Projektion des Fiir-sich auf
das, was nicht ist«1%, um sich als es zu griinden, ist das Wesen jeder

103 SN, 757.

167

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Handlung in der Welt. Die Situation, so zeigte sich oben!®, ist das
Spektrum maglicher Bedeutungen-fiir-uns.

»Nur weil ich dem An-sich entgehe, indem ich mich auf meine Méglichkeiten
hin nichte, kann dieses An-sich den Wert eines Motivs oder Antriebs anneh-
men. Motive und Antriebe haben nur innerhalb einer entworfenen Gesamtheit
Sinn, die eben eine Gesamtheit von Nicht-Existierenden ist.«10>

Die Situation muss als solche gedacht werden konnen: Das »Hier-und-
Jetzt« eroffnet mir eine Welt, deren Sinn ich nur dadurch konstituiere,
dass ich sie fiir mich sinnvoll setze. Ein bestimmtes Lied hat z.B. fiir
mich eine mir selbst zuzuschreibende Bedeutung. Ich habe mich ent-
worfen als jemand, der diesem Lied in der Situation diese Bedeutung
gibt, die hochstwahrscheinlich niemand sonst ihm zuschreiben wiirde.
Nur innerhalb dieses Entwurfs macht meine Handlung wiederum
Sinn (fiirmich). Ich schalte die Musik ab. Ich mache sie lauter. Ich
sage, dass ich sie nicht mag. Ich grinse. All dies sind Handlungen,
deren Sinn nur innerhalb meiner urspriinglichen Nichtung des puren
Seins stattfinden kann. Ich bin dieser Jemand. Dies ist mein Engage-
ment in die Situation, das ich in meiner Weise fortfithre. Die Welt als
Situation enthiillt sich nur gemédf3 meines Engagements. % Durch jede
Handlung setze ich mich als so Handelnden und setze damit den An-
trieb fiir diese Handlung. Der Antrieb ist »integrierender Bestandteil«
der Handlung'”, und die Handlung ist durch mich »Ausdruck der
Freiheit«.1% Ich kann meine Freiheit nur im »Das hitte ich auch an-
ders tun konnen« erfahren und reflektieren, denn nur in der Retro-
spektive zeigt sie mir die Freiheit zu Handeln auf.

Eben deshalb auch das berithmte Diktum Sartres, dass wir ver-
urteilt sind, frei zu sein'® — denn anders zu handeln heif3t nicht nicht
zu handeln. Das heif3t, wir miissen handeln, denn unser Wesen be-
steht darin, grundsitzlich Bezug zur Situation und damit zur Welt zu
sein. Durch die Freiheit werden wir gezwungen uns zu machen statt
einfach zu sein.’® Die Freiheit des Entwurfs ist der »Stoff unseres
Seins«.

104 Vgl. S. 143.

195 SN, 760.

106 Vgl. SN, 788.

107 SN, 760.

108 SN, 761.

109 Vgl. z.B. SN, 764 und 838.
0 Vgl. SN, 765.

168

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Freiheit des Menschen

Das Verhiltnis zwischen Freiheit und Engagement bei Sartre
muss demnach folgendermafien verstanden werden: Unser Engage-
ment ist unsere Verwurzelung in der Welt, und diese Verwurzelung
lasst uns den Spielraum, den wir selbst in der Art, wie wir uns enga-
giert haben und uns standig neu engagieren, erst schaffen. In der
Welt meines Entwurfs hat die Situation die in diesen Entwurf einge-
ordnete Bedeutung-fiir-mich, und daher ergeben sich die handlungs-
maifSigen Strukturen fiir die Situation. Wert, Zweck und Motiv sind
nicht anders zu denken als auf der Basis des Entwurfs, d.h. meiner
grundlegenden (Art der) Nichtung:

»[...] ganz allgemein nimmt sich das Bewuftsein, wann immer es sich erfafit,
als engagiert wahr, und gerade diese Wahrnehmung impliziert ein Wissen der
Antriebe des Engagements oder sogar eine thematische und setzende Erklirung
dieser Motive.«!1

Durch das Hervorbrechen des engagierten Bewusstseins wird den
fritheren Antrieben und Motiven Wert und Gewicht verliehen.!2
Das, was in diesem Zusammenhang oft als die Freiheit des Willens
thematisiert wird, ist schon dadurch fiir die Konzeption Sartres un-
zulinglich, weil der Wille nur als psychisches Phdnomen auftaucht.
Innerhalb der Strukturen des Engagements ist der Wille nur der Ver-
weis auf ein Ideal, namlich » An-sich-Fiir-sich< zu sein als Entwurf
auf einen bestimmten Zweck hin: das ist natiirlich ein reflexives Ide-
al«.”® Dessen Wert ist allerdings kein anderer als der eines » Ankiin-
digers«!, wihrend die Entscheidung etwas zu tun oder zu unterlas-
sen schon durch unseren Grundentwurf auf der Basis einer
»ontologischen Freiheit«!%5 getroffen ist: Ich bin der, der in dieser
Situation so handelt."® Genau darin liegt auch die bekannte These
Sartres, dass die Existenz des Menschen seiner Essenz voraus liegt,
denn ich bin engagiert, noch bevor ich durch mein Engagement das
Wesen meines In-der-Welt-seins ausmache. »In der Tat gibt es fir

11 SN, 780, vgl. auch 781.

112 Vgl. SN, 779: »In diesem Sinn ist es [das setzende Bewuf3tsein, M. G.] Antrieb, das
heifit, es erfihrt sich nicht-thetisch als mehr oder weniger gierigen, mehr oder weniger
emotionalen Entwurf auf einen Zweck hin im selben Moment, in dem es sich als Be-
wufStsein konstituiert, das die Organisation der Welt in Motiven enthiillt.«

113 SN, 784.

114 SN, 782.

115 SN, 784.

116 Vgl. SN, 785: »[...] wir handeln wie wir sind, und unsere Handlungen tragen dazu
bei, uns zu machen.«

169

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

uns keine Handlung, die, den Menschen erschaffend, der wir sein
wollen, nicht auch zugleich ein Bild des Menschen hervorbringt, wie
er unserer Ansicht nach sein soll«17, und deshalb ist der Mensch
nach Sartre fiir das, was er ist, in vollem Mafle verantwortlich.

Im gleichen Mafle, wie die Thematisierung der Freiheit eine Re-
trospektive auf die anderen Handlungsweisen eroffnet, ist der Sinn
meiner selbst nur als Riickblick auf das zu verstehen, was ich mir als
Wert, auf den ich mich hin entwerfe, setze: »Uns wihlen heif3t uns
nichten, das heifst machen, daf eine Zukunft uns das anzeigt, was wir
sind, indem sie unserer Vergangenheit einen Sinn verleiht.«!18

Wenn auch eine Situation selbst viel zu komplex ist, sie an die-
ser Stelle voll einzufangen — man denke nur an die Rolle der Ande-
ren, die dulleren Umstinde (z.B. die Temperatur des Raumes), die
Geschehnisse des Tages, d.h. an alles, was ebenfalls die Weise meines
Engagements in die Situation hitte anders sein lassen konnen!?® — so
soll das Folgende dennoch ein Versuch sein, sich der Struktur einer
Situation mit sartrescher Phinomenologie zu nihern: Erstens, mein
Sein ist Engagiertsein. Das heif$t, ich bin Stellungnahme zur Welt in
welcher Weise auch immer, so wie man alltagssprachlich sagt: »Keine
Antwort ist auch eine Antwort«. Zweitens, die Situation gibt mir
keine direkte Haltung vor. Ich bin diese Haltung allein durch meinen
Entwurf jemand zu sein, der dieser Situation auf genau diese Weise
begegnet. Dies liegt nicht in meiner psychischen Verfassung begriin-
det, denn diese Verfassung wiire kein Grund fiir mich anders zu sein,
sondern sie wiirde die Situation veridndern und mir einen véllig neu-
en Rahmen der Freiheit geben. Denn was ich tue, tue ich als dieser
Entwurf. Meine Intention »wiahlt den Zweck, der sie anzeigt«, vorher
kann sie nicht auftreten.1?0 Der Entwurf meiner ist dabei ein objekti-
ves Ideal in der Welt. Die Moglichkeiten, die ich habe, dieser Situati-
on zu begegnen, sind innerhalb dieses Ideals meines Entwurfs vor-
handen. Das heifit, sie stehen mir »thetisch« zur Verfiigung."?! »So

117 5 Der Existentialismus ist ein Humanismus« [ExHum)], in: Der Existentialismus ist
ein Humanismus und andere philosophische Essays 1943-1948. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt, 2000, 145-192, hier 151.

118 SN, 806.

119 Eben hier ldsst sich schon die grole Spannweite der Freiheit erkennen, die sich auf-
tut, die aber erst im Nachhinein als solche erkannt werden kann.

120 Vgl. SN, 826.

21 Vgl. SN, 827: »Mein Zweck ist ein gewisser objektiver Zustand der Welt, mein
Mogliches ist eine gewisse Struktur meiner Subjektivitit [...].«

170

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Freiheit des Menschen

erhellt die Intention durch ein doppeltes, aber vereinigendes Auftau-
chen die Welt von einem noch existierenden Zweck aus und definiert
sich selbst durch die Wahl ihres Moglichen.«'22 Aber es liegt aufSer-
halb des idealen Entwurfs — der ich bin, ohne jemals er zu sein —, dass
ich z.B. ganz aus mir herausbrechend reagiere. Die Situation erhellt
sich mir von meinem entworfenen und damit nicht-existierenden
Zweck her.

»Die Kontingenz der Freiheit im Seins-Plenum der Welt, insofern dieses Da-
tum, das nur da ist, um die Freiheit nicht zu naotigen, sich dieser Freiheit nur
enthiillt als schon erhellt durch den Zweck, den sie wihlt — das nennen wir
Situation.«'»

Indem ich also das Gegebene auf diesen Zweck hin enthiille — es ein-
schitze — negiere ich es in interner Negation und setze das Gegebene
neu im Lichte dieser es konstituierenden Nichtung. Gleichzeitig setze
ich mich als denjenigen, der diese Situation in dieser Weise tiber-
nimmt. Damit mache ich das Lied, das ich hore, zu dem Lied, das
mich in der Weise angeht, wie es nur mich angehen kann, da nur ich
es aus meinem Entwurf heraus als dieses Lied setze. Ich bin nicht
mehr ohne Stellung zu dieser Situation, sondern derjenige, der zur
Welt im »Hier-und-Jetzt« Stellung nimmt. Damit existiere ich als
»Degagement von einem bestimmten existierenden Gegebenen und
als Engagement auf einen bestimmten, noch nicht existierenden
Zweck hin« 124

Der Begriff des »Degagement« bezeichnet in diesem Sinne ge-
nau dieses negative Engagement in Form einer Abstoflung vom Ge-
gebenen. Doch Degagement ist nie ohne Engagement zu denken.
Oder, um aus unserer Perspektive zu sprechen, das Engagement ist
fiir Sartre immer notwendig auch ein Degagement, ein »negatives
Engagement«. Denn die fundamentale Aussage Sartres in Das Sein
und das Nichts steckt in diesem Prinzip, dass der Mensch (reprisen-
tiert durch das Bewusstsein, das Fiir-sich) sich wesentlich durch Ab-
stoflung von der Welt erst frei machen muss, um dann »in die Welt
einzutauchen« und sich »in sie zu verlieren«.'? Eben dies hat Sartre
schon in Das Imagindire an der Vorstellung aufzeigen konnen. Die

122 Ebd.

125 SN, 843.

124 SN, 828.

125 Tnwieweit die AbstoSung sich phianomenologisch als fundamental erweisen kann,
bleibt noch mit Hilfe Merleau-Pontys zu kliren.

171

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Vorstellung ist eine Negation als Degagement von der Realitat in
eine Irrealitit, deren Motivation allein in der Situation selbst zu fin-
den ist:

»[...] es gibt fiir das Bewusstsein immer und in jedem Augenblick eine konkrete
Moglichkeit, Irreales zu produzieren, da es immer >in Situation< ist, weil es
immer frei ist. Es sind die verschiedenen Motivationen, die in jedem Augenblick
bestimmen, ob das Bewusstsein nur realisierend sein wird oder ob es vorstellen
wird. Das Irreale wird auSerhalb der Welt hervorgerufen durch ein Bewusst-
sein, das in der Welt bleibt, und weil er transzendental frei ist, stellt der Mensch
vor.«12¢

Wie weiter oben schon gezeigt wurde, ist allerdings diese AbstofSung
nicht allein Haltung zur Welt, sondern notwendig auch Distanz zu
sich selbst. Denn das Fiir-sich negiert sich in interner Negation pri-
mar selbst als das, was es nicht ist, um sich als jemand zu griinden,
der es letztlich nicht sein kann. Es muss sich als ein » Datum« hinter
sich lassen. Darin liegt sein Wesen:

»Dieses Merkmal des Fiir-sich impliziert, daf3 es das Sein ist, das keine Hilfe,
keinen Stiitzpunkt in dem findet, was es war. Sondern das Fiir-sich ist vielmehr
frei und kann machen, daf es eine Welt gibt, weil es das Sein ist, das im Licht
dessen, was es sein wird, das zu sein hat, was es war. Die Freiheit des Fiir-sich
erscheint also als sein Sein. Aber da diese Freiheit weder ein Gegebenes noch
eine Eigenschaft ist, kann sie nur sein, indem sie sich wihlt. Die Freiheit des
Fiir-sich ist immer engagiert; hier handelt es sich nicht um eine Freiheit, die
unbestimmtes Kénnen wire und vor ihrer Wahl existierte. Wir erfassen uns
immer nur als soeben geschehene Wahl. Und die Freiheit ist einfach die Tat-
sache, daf3 diese Wahl immer unbedingt ist.«?

Wihrend ich also das Lied, das ich hore, zu diesem Lied fiir-mich
mache, mache ich mich zu dem, der diesem Lied gegeniiber diese
Haltung einnimmt und der in sich das Motiv, diese Haltung einge-
nommen zu haben, als an-sich-seiendes Datum seiner Existenz, fin-
det. Beides steht in direkter Wechselbeziehung. Und diese Wechsel-
beziehung ist als eine Art Dynamik zu verstehen, denn das stiandige
Sich-Uberschreiten auf die Welt hin, und das Setzen der Welt als
solche konnen niemals vollendet sein. Wollte man bei Sartre von
einer Horizonthaftigkeit der Welt reden, so wiirde man sagen kon-

126 DI, 289.

127 SN, 829. Der Einwand liegt nahe, dass eine solche, doch rein individuelle Freiheit
keine Moglichkeit fiir einen gesellschaftlichen, d.h. gemeinsamen Ethos ldsst. Darauf
weist Annemarie Pieper hin. Vgl. »Freiheit als Selbstinitiation, a.a.O., 209.

172

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Mensch als Passion

nen, dass diese Horizonthaftigkeit der Welt, d.h. ihre wesentliche
Unabgeschlossenheit fiir Sartre darin begriindet liegt, dass die Exis-
tenz stets als Verhiltnis und als Verhiltnissetzung, niemals aber als
abgeschlossenes Gefiige erscheint. Die Freiheit ist absurd in diesem
Sinne, denn »sie ist ein stindiges Der-Kontingenz-Entgehen, sie ist
Verinnerlichung, Nichtung und Subjektivierung der Kontingenz, die,
auf diese Weise modifiziert, ginzlich in die Grundlosigkeit der Wahl
iibergeht«.128 Das Absurde liegt darin, dass das Fiir-sich niemals dem
Erfolg seines Strebens nach Selbstgriindung nachkommen kann. »Ich
wihle mich fortwihrend und kann nie als Gewihlt-worden-sein
sein.«1? Existenz meint in diesem Sinne nicht nur die Freiheit des
Ek-sistierens, sondern ebenso die Faktizitit, als Ek-sistenz und nie
anders zu leben. Letzteres ist der Zweck, auf den ich hin lebe, und
der in meinem Initialentwurf gestiftet wurde.®® Mein Grundentwurf
ist der Entwurf, mit dem der Stil meines Lebens gefestigt ist. Er be-
trifft smein In-der-Welt-sein als Totalitat«23!, d.h. die Totalitit mei-
nes Verhiltnisses zur Welt. In diesem Sinne bin ich dieses Verhaltnis
und lebe die Absurditit, niemals verhiltnislos zu sein.

4. Der Mensch als Passion

Die Absurditit, von der die Rede ist, ist das, was Sartre an mehreren
Stellen als die Passion des Fiir-sich beschreibt. Diese Passion ist das
endlose Sich-griinden, d.h. die Tatsache, dass die menschliche-Reali-
tit zur Freiheit verurteilt ist. Sie kann nicht anders als sich durch die
(interne wie externe) Negation zu setzen.!%?

128 SN, 830.

129 SN, 831.

130 Die Frage gleichwohl, wie dieser Zweck iiberhaupt gesetzt werden konnte, wenn der
Initialentwurf selbst der existenzielle Grund aller Wertsetzungen sein soll, bleibt bei
Sartre unbeantwortet. Wie kann ich mich selbst als Zweck setzen, ohne die Moglichkeit
anderer Existenzen beurteilen zu konnen? Vgl. dazu Compton, J. J., »Sartre, Merleau-
Ponty, and Human Freedomy, in: Stewart, Jon (Hrsg.), The Debate Between Sartre and
Merleau-Ponty, a.a. 0., 175186, hier 181 f. Eine mégliche Antwort wird sich erst weiter
unten formulieren lassen. Vgl. S. 293 f.

131 SN, 830. Vgl. auch SN, 831: »Unsere einzelnen Entwiirfe, die die Realisierung eines
einzelnen Zweckes in der Welt betreffen, integrieren sich in den globalen Entwurf, der
wir sind. «

132 Vgl. SN, 764: »Ich bin verurteilt, fiir immer jenseits meines Wesens zu existieren,
jenseits der Antriebe und Motive meiner Handlung: ich bin verurteilt, frei zu sein. Das

173

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Die Passion des Fiir-sich ist eine Passion ohne Ende. Das Streben
nach der Selbstgriindung im An-sich-fiir-sich bleibt ewig unvollstin-
dig. Der Mensch ist immer der Versuch, sich als Jemand zu setzen.
Doch immer ist er auch in Beziehung zu sich als zu dem, den er
setzen will, d. h. der er sein will.

»Jede menschliche-Realitit ist eine Passion, insofern sie entwirft, zugrunde zu
gehen, um das Sein zu begriinden und zugleich damit das An-sich zu konstitu-
ieren, als das sein eigener Grund der Kontingenz entgeht, das ens causa sui, das
die Religionen Gott nennen.!3

Eben dieser letzte Punkt wird niemals erreicht. Indem wir uns wih-
len, wihlen wir die Welt. Diese Welt ist die Welt fiir uns, die sich uns
in der Situation eroffnet. Denn die Situation ist der Punkt, an dem
wir die Bedeutung der Welt fiir uns zu entwerfen haben, und dieser
Entwurf ist wiederum kein anderer als der unserer selbst. »Wir wih-
len die Welt — nicht in ihrer Kontextur an-sich, sondern in ihrer
Bedeutung —, indem wir uns wihlen. «!3*

Man muss die Wahl unserer selbst als eins mit dem Bewusstsein
unserer selbst denken. Wir sind die Wahl in diesem Sinne, als dass
wir uns als in dieser Welt seiend wihlen. Eben das ist das Engage-
ment: unser Sein zur Welt, insofern es sich in unserem Selbstver-
haltnis begriindet, das wir mit unserem ersten Entwurf, dem Initial-
entwurf, setzten.13

Unsere Passion liegt darin, dass unser Auftauchen zugleich un-
sere Nichtung ist, durch die die Welt erst affirmiert wird. Darum
kann Sartre die menschliche-Realitdt auch als »detotalisierende To-
talitit« bezeichnen, denn die Totalitat des An-sich, wird durch uns
auf ein »Dieses« zentriert. Die Welt an-sich wird zu unserer Welt in
der Situation, zu der wir uns zu verhalten haben. Wie kann ich aber
ein besonderes »Dieses« erfassen, ohne es aus der Totalitdt der Welt
heraus zu nichten?

Dazu darf »dieses« nicht als die Totalitit gelten, denn es ist das

bedeutet, da3 man fiir meine Freiheit keine anderen Grenzen als sie selbst finden kann
oder, wenn man lieber will, da3 wir nicht frei sind, nicht mehr frei zu sein.«

133 SN, 1052.

134 SN, 802.

135 Vgl. SN, 801: »Ich kann BewufStsein von mir nur als ein solcher Mensch gewinnen,
der in dieses oder jenes Unternehmen engagiert ist, der mit diesem oder jenem Erfolg
rechnet, der dieses oder jenes Ende fiirchtet und durch die Gesamtheit dieser Antizipa-
tionen seine ganze Gestalt skizziert.«

174

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Mensch als Passion

Besondere fiir mich. Die Situation ist nicht die gesamte Welt in ihrer
Unfassbarkeit, sondern sie ist phinomenologisch notwendig, »diese«
Situation, die durch mich erst ihre Bedeutung entdecken lasst. Der
grundlegende Freiheitsakt, auf dem sich die Situation deshalb tiber-
haupt erst zeigen kann, ist so »die Wahl meiner selbst in der Welt
und gleichzeitig Entdeckung der Welt«.1%¢ Das macht diese Phdnome-
nologie zur Existentialphinomenologie. Denn in der Wahl meiner
selbst liegt mein ewiger Bezug zu meinem Grund, d.h. zu dem, was
ich faktisch bin, verborgen. Wenn Kierkegaard in der Krankheit zum
Tode schreibt: »[...] das Selbst ist nicht das Verhaltnis, sondern daf3
das Verhiltnis sich zu sich selbst verhilt«1%, so bedeutet dies genau,
dass das Selbst das Verhiltnis zu dem Selbstverhiltnis ist, das wieder-
um nur Verhéltnis zu dem sein kann, das (bzw., bei Kierkegaard, der)
dieses Verhaltnis selbst gegriindet hat. Der Mensch ist auch fiir Sar-
tre dieses standige Verhiltnis zu seinem Grund. Allerdings entgegen
Kierkegaard in Form seiner Initialsetzung: mein Grund ist das An-
sich meines Entwurfs, zu dem ich mich als Verhiltnis gesetzt habe.
Und dieses Verhaltnis ist selbst ebenso das Initialengagement in die
Welt:

»Mein duflerster und initialer Entwurf — denn er ist beides zugleich — ist immer,
wie wir sehen werden, das Skizzieren einer Losung des Problems des Seins.
Aber diese Losung wird nicht erst konzipiert und dann realisiert. Wir sind diese
Losung des Problems, wir bringen sie durch eben unser Engagement zum Exis-
tieren, und wir konnen sie nur erfassen, indem wir sie leben.«138

Es gibt eine mir ganz eigene Weise des Zur-Welt-seins. Und diese
meine Weise ist begriindet in sich selbst, denn indem ich mich in die
Welt engagiere, mache ich mich zu demjenigen, der ich bin. Der Ini-
tialentwurf ist der Entwurf auf diese Weise zu existieren. Er liegt
meinem gesamten Engagement zugrunde und ist in diesem Sinne
absolute Wahl meiner Personlichkeit. Aber da dieser Grundentwurf
genau in dem Maf3e absolut ist, in dem auch meine Freiheit absolut
ist, ist er immer genau durch sie gefahrdet. Die Moglichkeit, dass ich
meinen Grundentwurf dndere, mein gesamtes mir eigenes Engage-
ment zu einem fremden mache und es modifiziere, kann nicht aus-
geschlossen werden:

136 SN, 800.

137 Sgren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode. 4. Aufl. Miinchen: Eugen Diederichs
Verlag, 1992, 8.

138 SN, 802.

175

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

»So sind wir fortwihrend von der Nichtung unserer aktuellen Wahl bedroht,
fortwihrend bedroht, uns als andere, als wir sind, zu wihlen — und folglich so zu
werden. Allein dadurch, dafy unsere Wahl absolut ist, ist sie fragil, das heifit,
indem wir durch sie unsere Freiheit setzen, setzen wir gleichzeitig ihre fortwih-
rende Moglichkeit, fiir ein Jenseits, das ich sein werde, ein zu Vergangenem
gemachtes Diesseits zu werden.«®

Ist die vorliegende Untersuchung so mit Sartre an den Grund unserer
Existenz gelangt, d.h. ist sie an den Ursprung unseres Verhiltnisses
gekommen, so zeigt sich die Welt als die durch meine Wahl und da-
mit Nichtung seiende Welt fiir mich. Folgt man dazu Sartres An-
spruch, die konkrete Existenz in ihrem Sein aufdecken zu wollen, so
fehlt phinomenologisch der Punkt, an dem sich diese Existenz als
Ek-sistenz zur Welt in Beziehung setzt. Dieser Punkt muss nach Sar-
tre, und es wurde schon des Ofteren darauf hingewiesen, die Situati-
on sein. Nur in der Situation eroffnet sich uns die Welt in Form
unserer Freiheit, sie auf uns hin zu nichten. Nur in ihr kann es so
etwas wie ein konkretes Verhiltnis zur Welt geben.

Genau in diesem Sinne ist die Situation auch fiir die vorliegende
Untersuchung der Angelpunkt, um den sich das Engagement des
Menschen in der Welt zu drehen hat. Fiir Sartre ist das Engagement
immer in seiner situativen Konkretisierung »da«. Ich bin mein Enga-
gement in der Weise, in der ich mich verhalte. Wenn sich der Enga-
gementbegriff bei Sartre auf diesen Punkt beschrinkt, so liegt dies
doch erst einmal daran, dass Engagement fiir Sartre Nichtung ist.
Ohne Nichtung gibt es kein Fiir-sich und keine Welt fiir das Fiir-sich.
Aus der Situation heraus ergibt sich die Grundlage fiir eine Unter-
suchung nach dem Wesen des Engagements. Phanomenologisch ist
die Situation das konkrete Phinomen des Verhaltens zur Welt, in
dem sich unser Engagement ausspricht. Zugleich ist diese Konkretion
nichts anderes als eine Einschriankung der Sichtweise: in dieser Situa-
tion bin ich folgendermaflen engagiert, in einer anderen anders. Der
Riickgriff auf einen Initialentwurf allein kann zwar die Motive fiir
die Handlungen in der Situation geben, wenngleich dieses Konzept
einer ersten Wahl in sich selbst widerspriichlich ist, weil eine erste
Wahl ein erstes Feld meiner Moglichkeiten voraussetzt.!® Er kann

139 SN, 805. Vgl. auch: Annemarie Pieper, »Freiheit als Selbstinitiation (753-833)«,
a.a.0., 207. Der Initialentwurf, seine Aufdeckung und seine mogliche Bedrohung sind
Gegenstand der existentiellen Psychoanalyse, die Sartre in einem eigenen Kapitel be-
schreibt. Vgl. SN, 956-986, aber auch den darauf folgenden Rest des Werkes.

140 Vgl. dazu z.B. Compton, J.]., »Sartre, Merleau-Ponty, and Human Freedom, in:

176

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die konkrete Situation

allerdings nicht klidren, was das Engagement in die Welt selbst aus-
macht und in genau welchem Verhaltnis es zur Freiheit steht. Die
Situation kann in diesem Sinne den Vermittler dieser beiden Kom-
plexe darstellen: Welche Freiheit gibt mir die Situation, und in wel-
cher Weise kann ich mich darin in die Welt engagieren? Aber zu-
gleich: In welcher Weise muss ich schon in die Welt engagiert sein,
damit die Moglichkeiten der Situation mir iiberhaupt mein Feld an
Freiheit eroffnen konnen?

Durch die folgenden Ausfithrungen zur Situation, die sich bei
Sartre finden lassen, soll auf das Wesen des Engagements in die Welt
geschlossen werden konnen. Dabei ist zu beachten: Fiir Sartre, so
kann man wohl sagen, bin ich die Situation, denn ich bin nur durch
die Nichtung der an-sich-seienden Welt, d.h. durch AbstoSung von
ihr das, in das ich mich iiberhaupt entwerfen kann (in der Weise, es
nicht zu sein).

5. Die konkrete Situation

Um die Freiheit des Menschen in ihrer Absolutheit iiberhaupt denken
zu konnen, ist es notig, die Situation zu denken.'*: Die Darstellung
ging an den entsprechenden Stellen nicht weiter darauf ein, aber es
muss sich doch die Frage stellen, was es heif3t, die Situation zu den-
ken. Es bedeutet doch nicht weniger als ein »Sich-Hineinversetzen«
in sie und damit nicht weniger als einen Versuch, derjenige zu sein,
der diese Situation erlebt. Dass die Komplexitit der Situation nicht
theoretisch einzufangen ist, mindert die Vollstindigkeit eines solchen
Versuchs nur minimal verglichen mit der Tatsache, dass niemand die
Situation erleben kann, die er sich vorstellt. Die Situation ist einzeln,
sie kann nicht nachempfunden oder konstruiert werden.'# Die Situa-

Stewart, J. (Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O. (Fn. 130),
181f.: »Not only is the concept of a >fundamental choice« of values self-contradictory,
since choice requires a field of already value-laden possibilities from which to choose,
but this way of speaking obscures the very prereflective and involuntary character of the
way in which we live our fundamental values upon which Sartre rightly insists. And it
distorts the gradual social-historical process by which generalized attitudes, and thus our
choices, are formed, as well.« Vgl. auch S. 293 f.

141 Vgl. S. 158 und vor allem 167 f.

142 Vgl. SN, 942: »Es ist unmoglich, eine Situation von draufen zu betrachten: sie er-
starrt zur Form an sich«.

177

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

tion ist das Abstrakte der Begegnung mit der Welt, in der wir uns
immer momentan befinden. Das heif3t aber doch auch, dass die Situa-
tion nur als konkrete iiberhaupt bestehen kann. Eine phinomenolo-
gische Beschreibung der Situation kann also, indem sie sich auf sie als
das Konkrete bezieht, sie als das Allgemeine, Abstrakte unserer Ek-
sistenz geltend machen. Der Phanomenologie kommt in diesem Sin-
ne zu, in abstrakter Beschreibung das Konkrete einzufangen.

Wenn davon die Rede ist, dass die Situation phianomenologisch
den Angelpunkt der Beziehung der Freiheit des Menschen und seines
Engagements in die Welt darstellt, so ist es vielleicht moglich, durch
die Abstraktion der Situation dieses Verhaltnis niher zu beleuchten.
Fir Sartre, dessen Philosophie die Freiheit des Menschen von der
Welt als AbstoSung und Distanz stark macht, muss das Engagement
in jeder Situation ebenfalls zum Thema werden — und zwar im »Pa-
radox der Freiheit«, wie er sagt:

»[...] es gibt Freiheit nur in Situation, und es gibt Situation nur durch die Frei-
heit. Die menschliche-Realitit begegnet iiberall Widerstdnden und Hindernis-
sen, die sie nicht geschaffen hat; aber diese Widerstinde und Hindernisse haben
Sinn nur in der freien Wahl und durch die freie Wahl, die die menschliche-Rea-
litdt ist.«143

Es ist schon jetzt klar, dass sich in der nun folgenden Betrachtung zur
Situation einiges wiederfinden wird, was sich in der Darstellung zur
Freiheit schon zeigte. Dennoch weisen Sartres Analysen zum Wesen
der Situation in engerer Sicht ganz entscheidende Aspekte zum Ver-
stindnis des Engagementgedankens auf. Die Definition der Situation
lautet bei Sartre wie folgt:

»Meine Position inmitten der Welt, definiert durch den Utensilitits- oder Wid-
rigkeitsbezug der mich umgebenden Realitidten zu meiner eigenen Faktizitit,
das heif3t die Entdeckung der Gefahren, denen ich in der Welt ausgesetzt bin,
der Hindernisse, auf die ich stoflen kann, der Hilfen, die mir geboten werden
konnen, im Licht einer radikalen Nichtung meiner selbst und einer radikalen
und internen Negierung des An-sich, beides vom Gesichtspunkt eines frei ge-
setzten Zweckes, das nennen wir die Situation.«144

43 SN, 845f. Vgl. zur weiteren Erlduterung Peter Kampits, »Grundlose Freiheit
(833-949) und (950-955)«, a.a.O., z.B. 212: »Erst durch einen freien Akt, durch die
Setzung eines Zwecks kann mir etwas als widerstindig erscheinen, erst durch eine mei-
nen Zwecksetzungen Widerstand leistende Welt kann es ein freies Fiir-sich-sein geben.«
144 SN, 942.

178

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die konkrete Situation

Die Situation ist immer meine Situation. In ihr er6ffnet sich ein
»Spielraum des Verhaltens«, von dem aus Beziige von meinem Ent-
wurf her mich iiberhaupt erst mit Bedeutung angehen konnen. Dies
geschieht alles auf der Grundlage meines Seins als des Entwurfs auf
die Existenz, die ich bin. Diese Seinsweise ist nichts anderes als das
Engagement in die Welt. Dieses Engagement bezeichnet meinen
Umgang mit den weltlichen Begebenheiten, die fiir mich Gefahr be-
deuten, oder die mir im Lichte des von mir gesetzten existenziellen
Zwecks als Hilfe erscheinen. »Die Situation existiert nur in Korrela-
tion mit der Uberschreitung des Gegebenen auf einen Zweck hin.«14
Doch dies darf nicht so verstanden werden, als wiirde die Situation
allein von mir ausgehen. Wollte man die Situation tiberhaupt durch
den Dualismus subjektiv/objektiv einteilen wollen, so bliebe man er-
gebnislos. Denn die Situation kann nicht subjektiv sein: Sie ist das,
was ich vorfinde, als das von mir genichtete Sein. Sie ist meine Fak-
tizitit wie die der Welt selbst, »die Tatsache, daf3 die Dinge einfach da
sind, wie sie sind, ohne Notwendigkeit noch Maglichkeit, anders zu
sein, und daf3 ich unter ihnen da bin.«4¢ Trotzdem ist sie ebenso
wenig objektiv im eigentlichen Sinne: denn diese Faktizitét ist nur
Faktizitdt auf dem Boden der Freiheit des Fiir-sich, ihr diese Bedeu-
tung anzuerkennen.'¥ Aufzuheben sind diese beiden negativen Be-
stimmungen nur noch in ihrer gegenseitigen Beziehung: die Situa-
tion — so Sartre — ist Seinsbeziehung.'*® Dass der Schliissel zum
phidnomenologischen Verstindnis der Situation im Verhiltnis selbst
liegt, wurde schon an verschiedenen Stellen bemerkt. Die Situation
ist damit ein Komplex, der sich nur als ein Bezug zu ihm iiberhaupt
fassen lasst. Ich bin Bezug zur Welt, die Welt ist nur als Bezug zu mir
— beides auf dem Boden meiner Freiheit. Damit ist die Situation eine
Struktur, innerhalb der sich Konstitution und Phinomenalitiat der
Welt vermischen. Aber wie sind dann Situation und Engagement
noch zu unterscheiden?

Das Engagement ist als Engagement in die Welt ebenfalls Ver-
héltnis zu ihr. Sagt Sartre nun, dass die Situation das Subjekt wie
auch das Ding selbst ist, so scheint genau der Graben iiberwunden,
der oben bei der Darstellung der Philosophie Husserls erkennbar war.

15 Ebd.

146 Ebd.

147 Vgl. SN, 943.
148 Vgl. ebd.

179

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Das Engagement des Menschen in der Welt wird hier in »Gleich-
urspriinglichkeit« mit seiner Freiheit als Situation innerweltlich pra-
sent. Die Situation ist also der Ort, die Manifestation des Engage-
ments in der Welt, in der sich das Verhiltnis zur menschlichen
Freiheit als Faktizitit und Entwurf aufzulosen scheint. Eben deshalb
ist die Situation »jemeinig« im heideggerischen Sinne, da sie nicht
von jemand anderem iibernommen oder an ihn abgegeben werden
kann. Gleichzeitig ist sie in gewisser Weise die eine Seite, die die
Welt uns im »Hier-und-Jetzt« zukehrt, ihr »einzelnes Gesicht [...]
unsere einmalige und personliche Chance«.#

In dieser Struktur liegt die Bedeutung der Situation fiir die Su-
che nach dem Verhiltnis von Freiheit und Engagement verborgen.
Wenn die Situation als der Ort des Engagements verstanden werden
muss, dieses Engagement sich aber nicht ohne die Freiheit, die Frei-
heit nicht ohne dieses Engagement in die Situation denken lésst, so
ist die Situation auch der einzige Anhaltspunkt, von dem phianome-
nologisch iiberhaupt an die Bedeutung dieser beiden Aspekte heran-
gegangen werden kann. Die Situation ist hier — ganz abgesehen von
der noch offenen Frage, inwieweit die sartresche Philosophie eine fiir
die hier notigen Begriffe klarende Beschreibung liefert — das Anzei-
chen fiir das, was die Untersuchung aufweisen will. In diesem Punkt
muss Sartre voll zugestimmt werden:

»Die Situation mufs Aufschluf3 geben iiber die substantielle Permanenz, die
man so gern den Personen zuerkennt [...] und die die Person in vielen Fillen
empirisch als die ihre erfiahrt.«%

Das Engagement in die Welt ist damit empirisch das Verhiltnis, das
sich in der Verquickung der Situation mit mir als Phinomen zeigt.
Ich bin engagiert, heifSt, es gibt eine Weise, in der ich der Welt be-
gegne und die sich auf dem Boden meiner Freiheit erst auftut, ohne
selbst faktischer Notwendigkeit zu unterliegen. Denn der Schliissel
zur Freiheit des Engagements liegt darin, dass mein Engagement es
mir erst ermoglicht, der Situation die Bedeutung fiir mich zu geben,
die sie hat.

Genau dieses Ergebnis macht die Philosophie Sartre so wertvoll
und es zugleich méglich, diesen Wert fiir die Philosophie des Enga-
gements resiimierend zusammenzufassen.

149 SN, 945.
150 SN, 947.

180

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit und Engagement in der Phinomenologie Jean-Paul Sartres

6. Freiheit und Engagement in der Phianomenologie
Jean-Paul Sartres

Die Betrachtungen zu Sartres Philosophie haben die Suche nach dem
Engagement des Menschen in der Klarung der Begriffe wegweisend
weiter gebracht. Auf der Suche nach der Bedeutung einer »ontologi-
schen Freiheit« war die vorliegende Untersuchung zunichst durch
Bergson auf eine Freiheit gestofsen, die uns als Lebende von der Welt
der Ratio unterscheidet. Auch bei Sartre findet sich eine solche Tren-
nung. Allerdings wird durch seine phinomenologische Perspektive
diese Trennung durch die noematischen Strukturen erweitert, die in
der Phianomenologie aufgedeckt werden sollen. Das bedeutet, dass da,
wo Bergson schon die scharfe Trennung seiner beiden »Welten«
zieht, im moi fondamental gegeniiber dem moi superficiel, die Be-
deutung dieser beiden Welten fiir den Existenzvollzug selbst auflen
vor bleibt. Durch den phanomenologischen Ansatz Sartres wird diese
Bedeutung fiir mich als Menschen in den Vordergrund geriickt. Im
Mittelpunkt steht die Verortung des Menschen, sein In-der-Welt-
sein, anstelle meines heterogenen Personlichkeitsgeflechts bei Berg-
son. Ist bei Bergson der Mensch frei, weil er durch den élan vital
nicht der umtriebigen Welt zugehort, so ist er bei Sartre frei, weil er
die Beziehung zu sich als Weltlichem ist und weil er die Bedeutung
der Welt freiheitlich setzt.

Freiheit ist hier nicht die des Lebens gegentiiber dem Starren,
sondern sie ist die Freiheit, die Welt zu tibernehmen, sie frei zu deu-
ten und sie und sich stetig neu zu griinden. Diese Stetigkeit wird in
einer dialektischen Struktur von AbstoSung und Annaherung voll-
zogen. In diesem Sinne handelt es sich um eine positive wie auch eine
negative Form der Freiheit. Denn sie ist die Freiheit des Bewusstseins,
Beziehungen zwischen dem An-sich-seienden und zu sich (als trans-
zendentem Ego) herzustellen. Diese Beziehungen sind fiir Sartre we-
sentlich die der Negation. Das So-Sein der Welt, das der Mensch in
der Beziehung stiftet, hebt sich aber notwendig vom Menschen ab,
denn ich bin nicht so, wie die Welt ist. Freiheit ist bei Sartre also
immer Nichtung, Trennung von der Welt. Sie ist das AbstofSen von
den Dingen, das Sich-Losreifsen von ihnen dadurch, dass ich mich als
die Beziehung bzw. das Verhaltnis zu den Dingen setze. Dies ist zu-
nichst einmal eine Freiheit von den Dingen — eine negative Freiheit.

Darin liegt in gleicher Weise ihr positiver Aspekt, denn die Welt
ist Produkt der AbstofSung. Freiheit »macht, daf3 es tiberhaupt Dinge

181

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

gibt [...], denn erst auf dem Nichtungsgrund erscheinen sie und ent-
hiillen sie sich als miteinander verbunden.«**! Ich mache mir meine
Welt, indem ich mich in Form von Nichtung zu ihr in Verhiltnis
setze. Eben das ist meine Stellungnahme zur Welt, von der oben die
Rede war. Diese Stellungnahme ist notwendig, denn ich kann mich
nie als verhaltnislos setzen (die Freiheit ist ja zur Freiheit verurteilt).
Das zeigt, wie sehr sich die Freiheit zu ... stets mit der Freiheit von ...
vermischt. Die konkrete Aufthebung dieser beiden Arten der Freiheit
des Menschen findet in der Situation statt:

»Weil die Freiheit verurteilt ist, frei zu sein, das heif3t sich nicht als Freiheit
wihlen kann, gibt es Dinge, das heifSt eine Kontingenzfiille, innerhalb deren
sie selbst Kontingenz ist; durch die Ubernahme dieser Kontingenz und durch
ihr Uberschreiten kann es gleichzeitig eine Wah! und eine Organisation von
Dingen als Situation geben; und die Kontingenz der Freiheit und die Kontin-
genz des An-sich driicken sich durch die Unvorhersehbarkeit und die Widrigkeit
der Umgebung als Situation aus. So bin ich absolut frei und fiir meine Situation
verantwortlich. Doch deshalb bin ich frei nur in Situation.«1%

Freiheit ist der Grund fiir die Bedeutung der Welt. Wie aber soll ich
als jemand, der in der Welt ist, diese Bedeutung setzen oder ent-
gegennehmen konnen, wenn sie nur durch die Freiheit entstehen
kann? Was ist der erste Punkt, von dem aus ich iiberhaupt ein Feld
als Ausgangspunkt meiner Entwiirfe habe, auf dem ich dann Bedeu-
tungen und Welt als in ihrem Was gegeben erkennen kann?15* Auch
wenn Sartre die Situation als Angelpunkt des konkreten In-der-
Welt-seins festmacht, so bleibt er doch in einem infiniten Regress
stecken, wenn es darum geht, zu sagen, wie sich die Welt im ur
spriinglichen Sinne als bedeutend geben kann. Der Grund fiir die
Uniiberwindbarkeit dieses Defizits seiner Philosophie liegt in seinem
dualistischen Ausgangspunkt eines Fiir-sich-seins und eines An-sich-
seins. Sartres Freiheitsdenken ist zwar grundsitzlich dialogisch, denn
es ist nur auf dem Grunde einer Gegenseitigkeit von Bedeutungs-
gebung und ihrer »Entgegennahme« zu denken. Ausgangspunkt

151 SN, 787.

152 SN, 879.

153 Vgl. Fn. 130 oben und dazu die pointierten Fragen von R. L. Hall in seinem Essay
»Freedom: Merleau-Ponty’s Critique of Sartre«, in: Stewart J. (Hrsg.), The Debate Be-
tween Sartre and Merleau-Ponty, a.a. 0., 187-196: »How can we render intelligible the
claim that the free self creates meaning in an utter vaccum of meaning? [...] How can I
choose and posit ends if I do not presuppose a field of possible projects? »(194). Vgl.
ebenso Merleau-Pontys Kritik, S. 293f.

182

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit und Engagement in der Phinomenologie Jean-Paul Sartres

bleibt aber, grundsitzlich genau wie bei Husserl, dass es das Bewusst-
sein ist, von dem aus alles in Gang gebracht wird. Die Kritik an Sartre
lautet zwangsweise, sein Freiheitsdenken fufle auf einem allzu abs-
trakt gehaltenen, nur »in Gedanken« vorhandenen Freiheitskonzept.
Es hat seinen Ursprung im Bewusstsein und kommt erst durch dieses
iiberhaupt »in die Welt«.

Bei den Betrachtungen zu Husserl stand das Wesen der Inten-
tionalitidt zur Diskussion und es wurde deutlich, dass die Intentiona-
litidt als eine transzendentale Struktur zu denken ist, ohne die Kon-
stitution nicht »stattfinden« kann. Es erschien mangelhaft, dass diese
Struktur »reine Struktur« blieb, dass also ihre Fiillung durch ein kon-
kretes »Wer« nicht gekldrt wurde. Bei Sartre lédsst sich nun erkennen,
dass eine solche konkrete Fiillung nur in der Situation als konkreter
Begegnung des Menschen mit der Welt auftauchen kann. Der Unter-
schied zu Husserl ist somit, dass an die Stelle eines letzten Ichs das
Verhiltnis selbst tritt, das »Ich« genannt wird. Das fehlende »Wer«
der Konkretion ist demnach die Vermittlung zwischen abstrakter
Welt und konkreter Situation im Verhéltnis des Fiir-sich.

Allerdings bleibt der Begriff »Begegnung« der Sache noch un-
angemessen, denn ich stehe der Welt nicht gegentiber, sondern ich
griinde sie erst in ihrem Sein fiirmich. Deshalb bin ich die Situation
(im Sinne einer »Ichheit der Welt« bzw. eines »Zirkels der Selbst-
heit«!5), so wie die Welt sich nur in der Situation zeigt. Die Nich-
tung ist zugleich die erwihnte Abstoflung wie auch die konstitutive
Anniherung. Beides ist fiir Sartre in der Transzendenzbewegung
aufgehoben, die damit im » Aus-sich-heraus-sein« ein »Zu-sich-zu-
riick-kommen« ist. Sartres Philosophie scheint sich hier in zwei
Richtungen zu bewegen: Zum einen liegt fiir ihn in der Transzendenz
der Situation die Welt selbst aufgehoben. Zum anderen ist die Situa-
tion fiir ihn immer die Begegnung des Fiir-sich mit dem An-sich.
Letzteres liegt in seinem urspriinglichen ontologischen Dualismus
begriindet, der ihm einmal mehr bei der Phinomenologie der Situa-
tion zum Verhdngnis wird. Folgt man namlich dieser Ontologie, so
ist immer zuerst die Rede von einem Fiir-sich, das ein An-sich nich-
tet. Dieses Verhaltnis ist innerhalb der gesamten Philosophie Sartres
ein Verhiltnis vom Fiir-sich zum An-sich. Es bleibt allerdings selbst
jeweils ungesetzt.®> Die Initiative geht vom Fiir-sich aus, das auf die

15 Vgl 5. 149
155 Vgl. zur Kritik der dualistischen Ontologie auch Gerhard Seel, Sartres Dialektik,

183

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

»Forderungsstruktur« des An-sich re-agiert. Auf der einen Seite
stof$t das Fiir-sich also auf das An-sich und lasst die Situation als
AbstoBungsprodukt stehen — die Situation ist hier sozusagen eine
punktuelle Situation. Auf der anderen Seite bin ich in phinomenolo-
gischer Beschreibung dagegen immer schon in Situation. Die Frage
nach der moglichen Vereinigung dieser beiden Philosophien bleibt
bei Sartre unbeantwortet. Gibt es eine mogliche Verbindung? Phéno-
menologisch gesehen miisste es dazu einen Punkt geben, an dem sich
auch ontologisch sagen lasst, dass wir immer schon in Situation sind,
ohne Begegnung und AbstofSung. Eben dieser »Punkt, so lisst sich
vorgreifend sagen, ist fiir Merleau-Ponty der Leib, durch den wir
immer schon »zur Welt« sind.

Fiir Sartre ist das Engagement nicht der Name fiir das Verhilt-
nis, das sich in der Transzendenzbewegung abstrakt entfaltet, son-
dern es ist vielmehr ebenso das, was sich in der Situation auf den
konkreten Punkt polarisiert. Engagement ist das Sein des Fiir-sich in
dem Sinne, als es (nichtende, d.h. freiheitliche) Transzendenz zur
Welt ist. Und konkret: Ich bin engagiert, denn ich bin nicht anders

a.a. O. Die dialektische Struktur von Fiir-sich und An-sich erfihrt bei Sartre keine Auf-
hebung im hegelschen Sinne. Ebd., 181: »Das Problem einer moglichen Einheit des
Seins durch Aufhebung der das Sein in zwei Halften spaltenden Differenz von En-soi
und Pour-soi bleibt damit ungelst. Dieses Problem bildet das spezifische Abschluf3pro-
blem der Sartre’schen Ontologie.« Merleau-Ponty kritisiert Sartres Ontologie auf an-
derer Ebene und zeigt so ebenfalls, dass dessen ontologische Grundvoraussetzung nicht
haltbar ist: ders., Das Sichtbare und das Unsichtbare. [SU] Miinchen: Wilhelm Fink
Verlag, 1994, 96: »Es gibt eine Falle im Gedanken des Negativen: wenn wir sagen, es
ist, so zerstoren wir seine Negativitit, aber selbst wenn wir strikt darauf bestehen, daf3
es nicht ist, so erheben wir es noch zu einer Art von Positivitit und erteilen ihm da-
durch noch eine Art von Sein, da es durch und durch absolut nichts ist.« Definiert sich
das Sein durch das Nichts und das Nichts durch das Sein, dann mangelt dem Sein auch
das Nichts und es handelt sich im Grunde gar nicht um ein absolutes Sein. Ein solches
absolutes Sein kann nach Merleau-Ponty nur gedacht werden, wenn man sich aufler-
halb seiner auf einem »Rand des Nicht-Seins« aufhilt, der sich wiederum doch inner-
halb dieses Seins befindet, was unméglich ist. (Vgl. ebd., 104) Die Losung fiir Merleau-
Ponty muss demnach lauten, dass weder das Sein noch das Nichts ist, sondern dass es
einen ganzheitlichen Zusammenhang von Sein gibt: »Am Anfang steht nicht das volle
und positive Sein vor dem Hintergrund des Nichts, sondern ein Feld von Erscheinun-
gen, von denen eine jede in der Folge vielleicht zerplatzt oder durchgestrichen wird (das
ist der Anteil des Nichts), von der ich aber jeweils nur weif3, daff sie durch eine andere
ersetzt werden wird, die dann ihre Wahrheit ist, und dies alles, weil es Welt gibt, weil es
etwas gibt, eine Welt, ein Etwas, die nicht zuerst das Nichts annulieren miissen, um
selbst zu sein.« Ebd., 121.

184

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit und Engagement in der Phinomenologie Jean-Paul Sartres

zu denken als in Situation. Das heifst: Immer bin ich mir selbst und
der Welt ausgesetzt mit der Aufforderung Stellung zu nehmen — und
ich kann gar nicht anders. Die Situation ist das Spektrum der mégli-
chen Bedeutungen fiir uns, die sich aus uns selbst erst ergeben — nicht
reflexiv, sondern als die Moglichkeiten, die ich iiberhaupt als Mog-
lichkeiten »wahrnehmen« kann. »Ich muf8 mich in die Welt verlie-
ren, damit die Welt existiert und ich sie transzendieren kann.«156
Dieses Sich-verlieren ist die Geburt der Welt als auch meiner, denn
ich bin wesentlich meine Art der Transzendenz. Es gibt allerdings fiir
mich keine andere Welt als die in der Situation. Erst aus der Situation
heraus iibernehme ich mein Sein, um mich zu dem zu machen, was
ich als Wert setze. Dabei gibt es durchaus eine Stringenz meiner
selbst. Um ein Zitat von oben zu wiederholen: »Die Situation muf3
Aufschluf3 geben iiber die substantielle Permanenz, die man so gern
den Personen zuerkennt [...] und die die Person in vielen Fillen em-
pirisch als die ihre erfahrt.«*” Das Engagement ist damit immer mei-
ne mir eigene Perspektive.

Sartres Ansatz iiberwindet die transzendentalen Strukturen
einer husserlschen Phinomenologie demnach, indem er sie »auf den
Boden der Tatsachen zurtickholt«. Die Welt ist hier und jetzt genau
wie ich hier und jetzt bin. An dem Punkt, an dem oben also bei Hus-
serl die Lebendigkeit der intentionalen Struktur entdeckt wurde, bei
der Uberwindung der Unvereinbarkeit von unabgeschlossener Hori-
zontalitit und konkreter Bestimmtheit des Gegenstandes, findet sich
bei Sartre genau das Engagement in die Situation als das Wesen der
Existenz. Phinomenologie kann demnach, so wiirde man mit Sartre
vielleicht sagen konnen, nur in der Situation stattfinden, denn Fiir-
sich und An-sich stehen in der Konkretion einer »Ichheit der Welt«
dialogisch zueinander.

Dass diese Ichheit der Welt zugleich auch immer eine Anders-
heit und Fremdheit beinhaltet, wird bei der Betrachtung des Fiir-An-
dere-seins ganz deutlich. Gerade der Andere spielt eine ganz bedeu-
tende Rolle in der Philosophie Sartres. Der Grund dafiir liegt weniger
in der Subtilitit der Beschreibung, die Sartres Analysen bekannt ge-
macht hat. Vielmehr stellt sich das Fiir-Andere-sein und im Konkre-
ten die Begegnung mit dem Anderen als ein ganz entscheidender

15 SN, 563 f.
157 SN, 947.

185

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Paul Sartre — Die Existenz als Engagement in die Situation

Uberkreuzungspunkt zwischen mir und der Welt dar. Die Anwesen-
heit bei mir und diejenige bei der Welt werden in der stindigen An-
wesenheit bei Anderen zusammengefiigt zu dem, was die Dialogizi-
tit des Engagements ausmacht.

»Kurz gesagt, der Andere kann fiir uns in zwei Formen existieren: wenn ich ihn
mit Evidenz erfahre, verfehle ich ihn zu erkennen: wenn ich ihn erkenne, wenn
ich auf ihn einwirke, dann erreiche ich nur sein Objekt-sein und seine wahr-
scheinliche innerweltliche Existenz; eine Synthese dieser beiden Formen ist
nicht moglich. «158

Der konkrete Andere ist genau der Punkt, an dem sich die Anwesen-
heit bei mir und die Anwesenheit bei der Welt treffen. Genauer be-
sehen ist das die wesentliche Freiheit, die sich mir fiir Sartre im En-
gagement immer bietet: ich existiere als Transzendenz oder als
transzendierte Transzendenz. Genau im letzteren werde ich meiner
Freiheit enteignet und zu einem Objekt eines Anderen in seiner
Welt. Dennoch liegt es ebenso in meiner Freiheit, mich iiber ihn zu
stellen und ihn als Transzendenz zu negieren. Ich gewinne wieder die
volle Macht iiber meine Welt. Der Andere stellt dadurch eine Bedro-
hung fiir mich dar, durch die in der Begegnung mit dem Anderen
mein Engagement auf die Probe gestellt wird, durch das ich mich in
der Verantwortung der Welt gegeniiber zu bewihren habe.

Was Sartre, um es nochmals zu resiimieren, allerdings auf diese
Weise nicht gelingt, ist die Dialogizitit, mein existenzielles Engage-
ment, auf eine ganzheitliche Basis zu stellen. Fiir ihn gibt es nur ein
Entweder/Oder dem Anderen und der Welt gegeniiber: Entweder ich
behalte meine Freiheit, oder ich werde zum Objekt und verliere sie.
Der Andere soll bei Sartre negiert werden, denn ich stofe mich ab
von der Welt, um mich »in ihr zu verlieren«. Sartre bleibt seiner
Ontologie zwar treu, opfert aber dafiir die Moglichkeit, die Phéno-
menologie der Situation vollstindig zu denken. Denn es stellt sich
wieder einmal die Frage nach einer Vermittlung. Bedeutet das Sich-
verlieren notwendig ein Abstoflen? Kann der Satz, »Ich bin die Situa-
tion« nicht auch bedeuten, dass ich mich in Einigkeit mit der Welt
befinde? Auch wenn Sartre im Hinblick auf die interne Negation von
einer »vereinigenden Seinsbindung«!* spricht, »[e]in freies Fiir-sich
kann es nur als engagiert in eine Widerstand leistende Welt ge-

158 SN, 538.
159 Vgl. SN, 508.

186

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit und Engagement in der Phinomenologie Jean-Paul Sartres
ben«1% — genau das ist die fehlerhafte Voraussetzung der sartreschen

Philosophie. Und dies ist, wie gezeigt werden soll, in der Philosophie
Merleau-Pontys an verschiedenen Punkten tiberwunden.

160 SN, 836.

187

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Maurice Merleau-Ponty —
Die Wurzel in der Welt

Das Engagement des Menschen in die Welt, so stellte sich bei Sartre
heraus, ist wesentlich ein Engagement in die Situation. Genauer:
Das Engagement in die Situation ist Ausdruck unseres Entwurfs
auf die Welt hin und damit unseres Engagements in die Welt. Die
Situation ist die Welt, so wie sie im Jetzt begegnet, und dieses Jetzt
ist nur durch mich und letztlich ich selbst, denn die Situation ist die
Welt in ihrer Bedeutung fiir mich in diesem Augenblick. Wollte
man also sagen, dass es zum einen ein Engagement des Menschen
gibt, das die Weise, wie er sich Situationen gegeniiber verhilt, be-
schreibt, und zum anderen ein Engagement, das die urspriingliche
Verbundenheit von Mensch und Welt bezeichnen soll, so wiirde
man bei Sartre in der Situation die Antwort auf die Frage finden,
wie sich beide Formen verbinden lassen. Letztere ist namlich das
Grundgeriist unserer Zugangsweise zur Welt, das sich in der »Be-
antwortung« der Situation ausgedriickt findet. Man muss die jewei-
lige Art dieser Zugangsweise in einem fundamentalen Engagement
suchen, womit das Engagement neben der Situiertheit meiner selbst
auch der Bezug auf eine ganz bestimmte Weise meines Seins zur
Welt wire.

Unser Engagement ist wesentlich Stellungnahme zur Welt. Bei
Sartre war dies ein Verhaltnis, das sich in seiner fundamentalen Ne-
gation ausdriickt. Aber was kann ein solches Verhiltnis tiber sich
selbst aussagen? Der Hintergrund der Negativititsphilosophie Sar-
tres ist seine dualistische Ontologie von Fiir-sich und An-sich. Wollte
man allerdings diesen ontologischen Rahmen erst einmal beiseite
lassen und sich ganz neutral auf die Suche nach der Beziehung zwi-
schen Mensch und Welt machen, so wiirde man sagen konnen: Die
Stellungnahme des Menschen, die er notwendig gegeniiber der Welt
ist, ist er durch die Art und Weise, wie er sich zu ihr und innerhalb
ihrer verhdlt. Das Verhalten ist schlieSlich immer als ein Verhalten
zur Welt zu verstehen. In diesem Sinne ist das Verhalten die Mani-

188

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

festation des urspriinglichen Verhiltnisses, das fiir Sartre in Negati-
on und Abstofsung besteht.

Im Folgenden soll es darum gehen, in der Philosophie Merleau-
Pontys einen fundamentalen Engagementbegriff aufzufinden, der
sich dadurch auszeichnet, dass er die ontologischen Schwierigkeiten
bei Sartre umgeht, indem er an die Wurzel dieser Schwierigkeiten
reicht. Dazu soll zunichst das Verhalten als engagiertes Verhalten
erkannt werden (1.), um darauf aufbauend durch die Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung das Verhiltnis zwischen Engagement und
Freiheit zu kldren (2.). Die Ergebnisse einer solchen Phdanomenologie
des Engagements (3.) miinden schliefSlich in der Absicht der vor-
liegenden Arbeit, in einer ontologischen Philosophie des Engage-
ments (4.) das fundamentale und universale Engagement zum The-
ma zu machen.

1. Die Strukturen des Verhaltens
a. Die Existenz als Verhiltnis und Verhalten

Fiir Maurice Merleau-Ponty steht zu Beginn seiner philosophischen
Bemiihungen — d. h. hier: in Die Struktur des Verhaltens (1942) — das
Verhalten im Mittelpunkt seiner Betrachtungen. Thm geht es darum,
mit dem Aufweis der »Struktur des Verhaltens« an einen Zwischen-
bereich zu stoflen, der sich der wissenschaftlichen Erklirung durch
Determinismen und einem streng rationalen Intellektualismus ent-
zieht. Das Verhalten als Beziehung soll fiir Merleau-Ponty »als Ver-
mittlungsbegriff angesetzt werden, der das bewufite Verhalten als
eine Moglichkeit mit einbezieht«! und sich dabei allerdings ganz-
heitlich auf das Verhéltnis zwischen Mensch bzw. Organismus und
Umwelt bezieht. In Anlehnung an den Neurologen Kurt Goldstein
spricht Merleau-Ponty davon, dass das Verhalten eine » Auseinan-
dersetzung [...] des Organismus mit seiner Umwelt, des Menschen
mit seiner Welt« ist.?

1 Waldenfels, Bernhard, »Vorwort des Ubersetzers«, in: Maurice Merleau-Ponty, Die
Struktur des Verhaltens. [SV] Aus dem Franzgsischen iibersetzt und eingefithrt durch
ein Vorwort von Bernhard Waldenfels. Phinomenologisch-Psychologische Forschungen
Band 13, hrsg. v. C. FE. Graumann und A. Métraux. Berlin, New York: Walter de Gruyter,
1976, X1.

2 Waldenfels, Bernhard, Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 153.

189

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Um diese neue Herangehensweise an das Phianomen des Enga-
gements zu erldutern, wird es im Folgenden zunichst um eine ganz
grundlegende Aufzeichnung des Verhaltens gehen, in deren Mittel-
punkt die Begriffe » Verhalten«, »Situation« und »Dialektik« stehen,
um den Begriff der Existenz bei Merleau-Ponty zu kldren. Grund-
legend ist dies zunichst deshalb, weil es vornehmlich um die reine
Beschreibung des Phinomens aus der Grundlage der bisherigen Er-
gebnisse gehen soll. Darauf aufbauend soll es zur »strukturalisti-
schen« — oder »strukturalen«® — Deutung Merleau-Pontys kommen,
um auf den eigentlichen Kern der Struktur des Verhaltens zu kom-
men und damit den notwendigen weiteren Weg einer Philosophie des
Engagements aufzeigen zu konnen.

Um das Frithwerk Merleau-Pontys fiir eine Philosophie des En-
gagements fruchtbar zu machen, geht die vorliegende Untersuchung
nicht hinter die gewonnenen Aspekte der vorherigen Betrachtungen
zuriick, sondern nimmt das zum Ausgangspunkt, was sich bei Sartre
zeigte: die Situation. Auch fiir Merleau-Ponty spielt die Situation
eine entscheidende Rolle, denn nur in Situation ereignet sich Verhal-
ten in der Welt. Fiir ihn ist die Situation wesentlich der Punkt, an
dem das Verhalten eines Organismus zu seiner Umwelt stattfindet.
Wenn Merleau-Ponty sich den deterministischen Theorien der Er-
klirung von Verhalten (Behaviorismus) sowie den rein intellektua-
listischen Theorien in Form kritizistischer Philosophie entgegenstel-
len will, so um in der Beschreibung des Verhaltens die »dritte
Dimension« ausfindig machen zu konnen, die eine Vermittlung bei-
der bedeutet.* Die Kritik an den beiden wissenschaftlichen Stand-
punkten liegt darin, dass in ihnen nur einzelne Reaktionen des Orga-
nismus auf die ihn von seiner Umwelt aus angehenden Reize und
Eindriicke stattfinden. Merleau-Ponty versteht allerdings das Ver-
halten ganzheitlich, d.h. an jeglichem Verhalten ist grundsitzlich
der gesamte Organismus beteiligt. Wenn das Verhalten so verstan-
den wird, dann deutet sich schon hierin die Dimension der Vermitt-
lung zwischen Fiir-sich und An-sich an, denn zusammen mit der Re-

3 Zwischen dem Strukturalismus, wie er in Frankreich bekannt wurde, und dem Denken
Merleau-Pontys besteht ein Unterschied, der weiter unten noch thematisiert wird.

+ Der Grofteil der Struktur des Verhaltens widmet sich dem Aufweis der Ungeniigsam-
keiten derjenigen Theorien, die in ihren Erklirungen des Verhaltens und insbesondere
des Reflexverhaltens einen solchen »einseitigen« Erklarungsversuch vorbringen. Im
Folgenden werden die genauen Kritiken an den Theorien beiseite gelassen, und die phi-
losophische Interpretation Merleau-Pontys zum Verhalten wird im Mittelpunkt stehen.

190

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

aktion des Organismus und der Reizgestalt in Form der situativen
Umwelt bildet sich eine konkrete Ganzheit, deren Strukturen das
Thema Merleau-Pontys sind.

Die Situation ist immer Situation fiir den Organismus, der in ihr
ist. Es gibt keine Situation an-sich, denn Situation ist nichts anderes
als die »Gegenwart »fiir den Organismus, der darauf reagiert«.5 Des-
halb ist der Reiz, der in der Situation auf den Organismus einwirkt,
niemals neutraler Reiz fiir ihn. Vielmehr liegt in diesem »fiir-ihn«
genau aufgehoben, dass der Reiz, auf den der Organismus reagiert,
zunédchst einmal ihn tatsdchlich angehen muss. »[D]ie realen Teile
des Reizes sind nicht notwendig reale Teile der Situation«$, weil der
Organismus eventuell keinen Bezug zu ihnen hat. Genauso wenig
kann es einen Organismus ohne Situation geben, da er sonst gar
nicht in der Welt wire. Seine Existenz ist notwendig als weltliche zu
verstehen. Deshalb bedeutet »Situation« immer auch, dass das Spek-
trum der moglichen Reaktionen des Organismus, wenn man so will,
koextensiv ist mit dem Grad der Bedeutung des Reizes fiir den Orga-
nismus in der Situation. Allein hier schon lasst sich sehen, dass die
Reiz/Reaktions-Folge sich nie als isoliertes und damit einzeln zu un-
tersuchendes Faktum darbietet, es im Experiment deshalb niemals
volligen Aufschluss iiber seine Bedingungen geben kann, weil es we-
sentlich durch die Beziehung zwischen Situation und Situiertem aus-
gezeichnet ist. Das heifst,

»[...] da3 die Reaktionen eines Organismus nur verstindlich und voraussehbar
sind, wenn man sie sich nicht als Muskelkontraktionen denkt, die sich in einem
Korper abspielen, sondern als Akte, die sich auf eine bestimmte, gegenwiirtige
oder mogliche Umwelt beziehen: der Akt, eine Beute zu ergreifen, auf ein Ziel
zuzugehen, vor einer Gefahr davon zu laufen«.”

Beute, Ziel und Gefahr sind nur aus der Situation heraus verstind-
lich. Der Organismus ist bestrebt sich die Situation, man konnte sa-
gen, auf die optimalste Weise zu Eigen zu machen. Merleau-Ponty
spricht dahingehend auch von der »optimalen Titigkeitsbedingung«
des Organismus, die sich durch seine grundlegende »Gesamteinstel-
lung« zur Welt ergibt.? Letztere ist nichts anderes als der schon an
verschiedener Stelle veranschlagte ganz eigenwesentliche Aspekt des

SV, 119.
Ebd.

SV, 173.
Vgl. SV, 170.

® N o W

191

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Weltumgangs, nimlich bezogen auf den Menschen das Personliche
als »einer bestimmten Art von transitiven Wirken, die fiir das Indi-
viduum charakteristisch ist«?. »Das bedeutet, daf3 der Organismus
die Wirkung der Dinge auf ihn selbst bemifst und daf er seine Um-
welt selbst abgrenzt in einem zirkuldren Prozefs, der in der physika-
lischen Welt nicht seinesgleichen hat.«1° Denn dagegen gilt fiir Mer-
leau-Ponty ganz in der Tradition Bergsons: »Vom Organismus ein
physikalisches Modell konstruieren, hiefle einen Organismus kons-
truieren«.!’ Die Anwendung von Schemata auf den Organismus
wiirde dem Anspruch der vollen Giiltigkeit nicht gerecht, ein Orga-
nismus ist nicht linear, sprich zweidimensional, darstellbar, er ist ein
eigenes, um die Dimension der Bedeutung erweitertes Sein.!2

Der »zirkulire Prozess«, von dem Merleau-Ponty spricht, ist fiir
die vorliegende Untersuchung nichts Neues. Er soll die Bewegung
bezeichnen, die in der Verbundenheit des Menschen mit der Umwelt
stattfindet. Die Situation, so zeigte sich bei Sartre — freilich unter
anderen Pramissen — ist ein Aus-sich-heraus-zu-sich-zuriick-kom-
men.?® Das heifit, dass die Existenz, die bei Sartre ganz ontologisch
gedacht wurde und so im Sinne von Existentialititen thematisch
wurde, bei Merleau-Ponty auf ganz innerweltlicher Ebene das ge-
samte Verhalten ist:

»Die Bewegungen des Verhaltens [...] lassen nicht ein Bewuf3tsein durchschei-
nen, d.h. ein Sein, dessen ganzes Wesen im Erkennen besteht, sondern eine
bestimmte Weise, die Welt zu behandeln, >zur Welt zu sein« [d'étre au monde]
oder zu rexistierenc.« 4

Die Existenz des Organismus, und damit ebenfalls die des Menschen,
auf dessen eigenartige Stellung noch weiter unten eingegangen wer-
den soll, ist im wesentlichen durch sein Verhalten im Sinne eines
Engagements ausgezeichnet. Da dieses Verhalten grundsitzlich Ver-
halten zur Umwelt ist, die Existenz nichts anderes als ebensolches
Verhalten bedeutet, ist dies vielleicht schon der Kern der Aussagen
Merleau-Pontys beziiglich seines Engagementbegriffs aber auch sei-

2 SV, 170.

10 Ebd.

1SV, 173.

2 Dies Letztere ist allerdings, wie schon festgestellt wurde, nicht aus der Tradition
Bergsons abzuleiten.

3 Vgl. den »Zirkel der Selbstheit« bei Sartre auf S. 149.

4 GV, 1411

192

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

nes Philosophiebegriffs. Es geht ihm weniger darum, die Beziehung
zwischen dem Bewusstsein zu einer von ihm abgestofSenen Welt zu
betrachten, sondern das Verhalten umschlief3t als dritte Dimension
das gesamte, also auch unbewusste Verhalten des Menschen. Dabei
spielt das Zur-Welt-sein fiir seine Phanomenologie der Wahrneh-
mung die entscheidende Rolle zur Bezeichnung einer Struktur dieses
Engagements. Wie sich namlich noch im weiteren Verlauf zeigen
wird, ist der Mensch nicht allein durch sein Verhalten, sondern ins-
besondere durch seine Wahrnehmung immer der Welt gedffnet, also
»zur-Welt«, oder auch »hingeordnet auf die wahre Welt«.?> Der Exis-
tenzbegriff, den Merleau-Ponty in Die Struktur des Verhaltens aus-
arbeitet, unterscheidet sich damit von dem der ldufigen Existenzphi-
losophie sartrescher Prigung schon darin, dass er sozusagen die von
Heidegger vorgelegte Daseinsontologie nicht in den Mittelpunkt sei-
ner Untersuchungen stellt. Allerdings wird der existentialphdnome-
nologische Charakter der Philosophie Merleau-Pontys dadurch nicht
geschmalert. Vielmehr verhilft Merleau-Pontys Existenzbegriff dem
Vorhaben, das Engagement des Menschen in der Welt als den Kern-
punkt der gesamten Existentialphinomenologie festzumachen, zu
einer neuen und sehr Gewinn bringenden Perspektive. Existenz ist
namlich hier das Verhalten selbst und somit mit Engagement gleich-
zusetzen. Selbst wenn das Engagement im Frithwerk nicht explizit
thematisiert wird, so will doch letztendlich die gesamte Unter-
suchung nichts anderes zeigen als das Engagement des Menschen in
die Welt.’s Es scheint sich damit schon in den frithen Untersuchun-
gen Merleau-Pontys als der entscheidende Punkt heraus zu stellen,
an dem sich die Ontologie des menschlichen Daseins mit seinem Ver-
halten in der Welt iiberkreuzt. Eine genauere Festlegung ist aller-

15 SV, 142. Vgl. auch PhW, 102 ff. In der deutschen Ubersetzung: »§4. Zwischen >Psy-
chischem« und >Physiologischemc: die Existenz.«

16 Vgl. zum Beispiel auch den oft zitierten Satz aus dem zweiten Vorwort zur franzs-
sischen Ausgabe des Werkes von Alphonse de Waelhens, in dem er das gesamte Werk
Merleau-Pontys in der Ausarbeitung eines »engagierten Bewusstseins« festmacht:
»Tout son effort tend a 1’éboration d’une doctrine de la conscience engagée.« (Zitiert
aus: Maurice Merleau-Ponty, La structure du comportement. Paris: Press Universitaire
de France, 61967, XI.) Wobei beachtet werden muss, dass nach unserem Verstindnis und
unter Einbezug der Phianomenologie der Leiblichkeit nicht allein vom engagierten Be-
wusstsein, sondern von der engagierten Existenz bzw. vom Engagement iiberhaupt ge-
sprochen werden muss, was nach unserer Auffassung auch dem Gesamten einer Phi-
losophie des Verhaltens entspriche. Dies wird im Weiteren zu zeigen sein.

193

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

dings an dieser Stelle zu friih und erfordert zunéchst noch die weitere
Untersuchung und Ausdifferenzierung dieses Phanomens."”

Das Verhalten, das oben bereits als zirkelhaft bezeichnet wurde,
ist wesentlich ein Austausch zwischen »mir als Weltlichem« und
»meiner Welt«. Diese Art von Austausch ist aufgehoben in einer
Einheit, deren Gleichgewicht durch mein Verhalten fortgetragen
wird. Ein solches Gleichgewicht ist in der Weise meines Verhaltens
stets gewahrt durch eine »flexible Regulation«'®, die das Netz der
Moglichkeiten der Situation mit dem Spielraum moglicher Verhal-
tensweisen meinerseits abwigt und in Einheit bringt.

Das Verhalten des Organismus spielt sich demnach innerhalb
eines Rahmens von Reiz und Reaktion ab, dessen Wesen grundsitz-
lich erst durch Bedeutung gestiftet wird.?? Jede Reaktion ist nicht
anders zu verstehen denn als bedeutsames Hinausstehen in die Welt.
Die Einheit bzw. das Gleichgewicht von dem die Rede war, ist aller-
dings nicht einfach die Negation eines existierenden Ungleichge-

7 Vgl. zum Existenzbegriff Merleau-Pontys die Bemerkungen in Bernhard Waldenfels
Vorwort zur deutschen Ausgabe der Struktur des Verhaltens, VIII, sowie ders., Phéno-
menologie in Frankreich, a.a.O., 153 und ders., Das leibliche Selbst, a.a.O., 142. Eben-
falls interessant als Abgrenzung Merleau-Pontys zum Existentialismus: Boer, K., Mer-
leau-Ponty: Die Entwicklung seines Strukturdenkens. Bonn: Bouvier, 1978, 11ff. Die
Frage ob bzw. inwiefern die Philosophie Merleau-Pontys eine philosophische Anthro-
pologie ist steht im Mittelpunkt bei Werner Miiller, Etre-au-monde. Grundlinien einer
philosophischen Anthropologie bei Merleau-Ponty. Bonn: Bouvier Verlag Herbert
Grundmann, 1975, der sich unter anderem auf einen interessanten Aufsatz von Helmut
Plessner bezieht, der diese Philosophie historisch und ideengeschichtlich einordnet:
Plessner, Helmut, »Immer noch Philosophische Anthropologie?«, in: Ders., Diesseits
der Utopie. Ausgewiihlte Beitrige zur Kultursoziologie. Diisseldorf/Kéln: Eugen Diede-
richs Verlag, 1966.

18 GV, 52. Die »flexible Regulation« ist gleichsam methodisches Vorergebnis der Kritik
Merleau-Pontys im ersten Abschnitt seines Werkes. So heifst es dort am Ende: »Wir
fassen zusammen: Die Kritik der Reflextheorie und die Analyse einiger Beispiele zeigen,
dafs man das afferente Gebiet des Nervensystems zu betrachten hat als ein Feld von
Kriften, die zugleich den inneren Zustand des Organismus und den Einfluf3 dufSerer
Agenzien wiedergeben; diese Krifte haben die Tendenz, sich auszugleichen gemif3 be-
stimmten bevorzugten Verteilungsarten, und sie sind in den beweglichen Teilen des
Kérpers die dazu geeigneten Bewegungen. Sowie diese Bewegungen ausgefiihrt werden,
rufen sie im Zustand des afferenten Systems Verinderungen hervor, die ihrerseits neue
Bewegungen auslosen. Dieser dynamische und zirkuldre Prozel wire die Gewihr fiir
die flexible Regulation, die man zur Erklirung des tatsdchlichen Verhaltens braucht.«
19 Vgl. dazu auch PhW, 102f.: »Nur ihre praktische Bedeutung bietet sie dar, nur die
Aufforderung zu einem leiblichen Rechnungtragen; sie [d.i. die Welt, M. G.] ist erlebt
als »offene Situation, die ein bestimmtes Verhalten des Lebewesens verlangt [...].«

194

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

wichts. Der Organismus ist vielmehr durch sein Verhalten schon der
Ausgleich selbst. Denn es ist die grundsitzliche und wesentliche Fi-
higkeit des Organismus, dem Reiz in verschiedener, wenngleich
immer ihm eigenen Art zu begegnen und ihn in seiner Bedeutung
fiir ihn als Bestandteil seiner Handlung in sein allgemeines Verhalten
zu integrieren. Er ist »ein Sein, das bestimmter Arten von Leistun-
gen fihig ist«2, und diese Fahigkeit bildet iiberhaupt erst den Grund
der Integration. Diese Integration beschreibt nichts anderes als das
Engagement des Organismus in sein (sozusagen fiir ihn existentes,
bedeutsames) Milieu, so dass Merleau-Ponty vermuten kann,

»[...] daB es fiir jedes Individuum eine allgemeine Struktur des Verhaltens gibt,
die sich duflert in bestimmten Konstanten der Verhaltensweisen, der sinnlich
und motorischen Schwellen, der Affektivitit, der Temperatur, der Atmung, des
Pulses, des Blutdrucks ..., und zwar auf solche Art, dafl es unméglich ist, in
dieser Gesamtheit Ursachen und Wirkungen auszumachen, da jede besondere
Erscheinung ebenso gut wie alle andern das ausdriickt, was man als >das Wesenc«
des Individuums bezeichnen konnte.«!

Wihrend die Struktur als solche, die selbst die Struktur des Engage-
ments zu sein scheint, vorerst einmal beiseite gelassen werden soll,
steht doch das Engagement, das hier in den Vordergrund tritt, direkt
in Zusammenhang mit dem, was aus freilich anderem Ausgangs-
punkt heraus bei Sartre zu sehen war: Ist das Verhalten nur in Situa-
tion zu verstehen, so muss doch dieses ebenso wie die Situation selbst
»Aufschlufy geben [konnen] iiber die substantielle Permanenz, die
man so gern den Personen zuerkennt«.?2 Nur so kann verstindlich
werden, dass Merleau-Ponty dem Organismus seine jeweils »opti-
malen Titigkeitsbedingungen, seine eigene Art das Gleichgewicht
herbeizufithren«?3, zuschreibt. Das, was sich fiir Sartre in einem
Rahmen der Freiheit durch die Situation als Entwurfsspielraum er-
gibt, ist in der frithen Untersuchung Merleau-Pontys auf das situati-
ve Verhalten als solches, nicht als ontischer Spiegel einer ontologi-
schen Weltdistanznahme, bezogen. Der Organismus — und damit ist
das Leben in Absetzung zum Anorganischen gemeint — ist schon in

20 SV, 169.

21 SV, 170.

22 SN, 947. Vgl. dazu das schon Zitierte (Fn.9), wo von »einer bestimmten Art von
transitivem Wirken, die fiir das Individuum charakteristisch ist« (SV, 170), die Rede
ist.

2 SV, 170.

195

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

sich selbst nur als lebendiges Engagement in sein Milieu verstind-
lich. Direkt beim Verhalten ansetzend, ohne einen negationsontolo-
gischen Unterbau sozusagen, kann Merleau-Ponty demnach auf die
dem Organismus eigenartige Beziehung zur Welt kommen: als zir-
kularen Prozess, wie oben schon festgestellt wurde, oder — wie Mer-
leau-Ponty weiter sagt — als »dialektische Beziehung« — Existenz ist
dialektisches Verhalten.?* Diese Dialektik ist so zu verstehen, dass
jede Situation zu einem Verhalten »auffordert« bzw. dass dieses Ver-
halten also ebenso »rezeptiv« aus der Situation folgert, wie es »pro-
duktiv« eine neue Situation schafft, genau wie auf Ebene der sartre-
schen Existentialontologie die Situation der Punkt des geworfenen
Entwerfens ist. Das Verhalten gleicht also nicht einfach seine insta-
bile Beziehung zu seinem Milieu in der Situation aus, sondern es
schafft diese Stabilitit im Sinne einer Kreation neuer Weltbezie-
hung, auf deren Grundlage iiberhaupt Verhalten wieder stattfinden
kann.

Wird so das Individuum auf seine Moglichkeiten im Zur-Welt-
sein iiberhaupt, auf seine ihm wesentliche »Reaktionsfahigkeit«, for-
mal gesehen gegeniiber Sartres Philosophie reduziert, gewinnt es in
der Konkretion umso mehr. Merleau-Ponty zeigt dies deutlich am
Beispiel des Phinomens des Lernens: Lernen ist nicht einfach als die
alleinige Aneignung eines neuen Verhaltensmusters zu verstehen.
Lernen bedeutet gleichzeitig, dieses Verhaltensmuster im Kontext
der es fordernden Situation als eine der Moglichkeiten dieser Situa-
tion zu begegnen und es in sein Gesamtverhalten zu integrieren.
Wiirde Lernen sich allein auf die Fihigkeit beziehen, die entspre-
chenden Bewegungen oder Inhalte zu wiederholen, so wiirde man
nicht weiter kommen als derjenige, der die Reihenfolge der Tone
einer Melodie auswendig weif3, aber doch die Melodie nicht spielen
kann. Jeder kann auf dem Klavier eine Tonfolge erlernen, doch eine
Melodie unterscheidet sich durch ihre Gesamtheit als Melodie — d. h.
als die Beziehung oder das Verhiltnis der Toéne zueinander — von der
reinen Abfolge ihrer Tone.

Mit dem Beispiel des Lernens wird allerdings der bis hierhin so
stark gemachte Anhaltspunkt an die konkrete Situation erweitert.
Wihrend das Verhalten wesentlich als »Reaktionsfihigkeit« des In-
dividuums bezeichnet wurde, liegt im Lernen genau die Uberschrei-
tung dieser Situation im Hauptinteresse des Individuums. Es soll

# Vgl. SV, 170.

196

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

nicht allein darum gehen, die Situation zu beantworten, sondern da-
rum, die Antwort auf diese Situation in das Spektrum mdoglicher
Antworten auf Situationen dhnlicher Art zu iibernehmen. »[D]ie ur-
spriingliche Reaktionsbewegung wird nur fixiert als Sonderfall einer
allgemeinen Fihigkeit, die im Umkreis ein und desselben Grundthe-
mas variieren kann.«? Das macht das Beispiel des Lernens fiir das
Vorhaben der vorliegenden Arbeit so interessant. Denn Lernen ist
so gesehen das Ubersteigen eines konkreten Engagements in die Si-
tuation zu einem allgemeinen Engagement in die Welt:

»[...] im entscheidenden Augenblick des Lernens tritt ein »Jetzt« aus der Reihe
der »Jetztmomente« heraus, erlangt einen besonderen Wert, faf3st die voraus-
gehenden Probierhandlungen in sich zusammen, wie es gleichzeitig auch das
kiinftige Verhalten festlegt und vorwegnimmt, es verwandelt die einmalige Er-
fahrungssituation in eine typische Situation und die tatsichliche Reaktion in
eine Fihigkeit. Von diesem Augenblick an [6st sich das Verhalten aus der Ord-
nung des An-sich und geht dazu tiber, auSerhalb des Organismus eine Maoglich-
keit zu projizieren, die diesem innerlich ist.«2

Durch das Lernen entstehen typische Situationen und Fihigkeiten
des Verhaltens. Wenn das Verhalten als Sein zur Welt selbst verstan-
den wird, und dieses Sein sich aus einem wie auch immer gearteten
Spektrum an Moglichkeiten heraus bildet, das man unter die je per-
sonliche Fahigkeit des Weltumgangs fassen konnte, dann ist das Le-
ben des Organismus selbst der Verweis auf die Grundstruktur eines
Verhaltens, die durch die beschriebene Dialektik eines stiftenden
Reagierens auf die Welt erst zustande kommt. Und weiterhin: Die
Dialektik des Verhaltens ist keine, die dem einzelnen Reiz unterliegt.
Fiir den Organismus gibt es nie einen einzelnen Reiz, es gibt nur die
Gesamtheit der Reize der Welt, der er unter Bezugnahme auf typi-
sche Situationen durch ein gewisses Verhaltenspotential begegnet.?

% SV, 115.

26 SV, 141.

27 So schreibt Merleau-Ponty in seiner Kandidaturschrift fiir das Collége de France
auch: »Die Verhaltensweisen offenbaren eine Art prospektive Aktivitit des Organismus,
wie wenn sich dieser auf den Sinn bestimmter grundlegender Situationen richten wiir-
de, wie wenn er mit diesen Situationen einen gewissen vertrauten Umgang pflegte, wie
wenn es ein >Apriori des Organismus< giibe, d.h. privilegierte Verhaltensweisen und
Gesetze des inneren Gleichgewichts, die den Organismus auf eine bestimmte Beziehung
zur Umwelt vorbereiten.« (Maurice Merleau-Ponty, »Schrift fiir die Kandidatur am
>Collége de France« (1951/52)« [im Weiteren Kandidaturschrift], in: AG, 99-110, hier
100). Vgl. auch SV, 139.

197

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

»So verbinden sich Situation und Reaktion von innen her durch
ihre gemeinsame Teilhabe an einer Struktur, in der sich die eigen-
tiimliche Tatigkeitsweise des Organismus ausprigt.«? Und diese
Struktur ist das eigentliche Thema des Friithwerks Merleau-Pontys.

b.  Das Engagement in die Strukturen

Die Struktur ist die Grundlage jeden Verhaltens. Wie schon am An-
fang des Kapitels gesagt wurde, ist das Verhalten immer ein Verhal-
ten zur Welt. Diese »Richtung« des Verhaltens — die grundsitzlich
schon bei den Betrachtungen zu Husserls Begriff der Intentionalitdt
auftauchte — ist seinem Wesen nach strukturell zu verstehen. Indem
sich das Verhalten auf etwas richtet, das heif3t auch, indem es auf
Basis einer Ganzheit, die in die Situation eingeschrieben ist, stattfin-
det, bildet es sich im Sinne von Strukturen aus. Was soll das heifSen?

So wie sich zeigte, dass die Intentionalitit des Bewusstseins bei
Husserl die wesentliche Beziehung des Bewusstseins zur Welt bzw.
zum Ding etc., bedeutet, ist das Verhalten bei Merleau-Ponty als
»stindige Auseinandersetzung« ein stindiges Sich-in-Beziehung-
setzen — oder auch Stellungnahme — zur Welt. Mit Blick zuriick auf
das, was die Darstellung zur husserlschen Phinomenologie zeigte, ist
hier erkennbar, dass die Phanomenologie grundsitzlich das Auf-
decken von Strukturen zum Thema hat. Struktur und Beziehung
sind die Grundkategorien, auf denen die phinomenologischen Ergeb-
nisse iiberhaupt erst erscheinen. Das transzendentale Ego bei Husserl
ist wesentlich nur als Bezug zur Welt zu sehen. Diese Weltbezogen-
heit ist nichts anderes als das intentionale Engagement des Bewusst-
seins in die Welt. Bei Husserl zeigt sich dies genau in der Horizonta-
litdt der Intentionalitit und deren Dynamik. Intentionalitit wurde
oben als dynamische Struktur bezeichnet, die sozusagen in Koexten-
sion mit dem Feld, das sich durch die Horizontalitit der Erfahrungen
in stetiger Erweiterung befindet, wichst.?

Was nun bei Merleau-Ponty erkennbar wird, ist der Versuch,
diese Strukturen aufzudecken und zwar nicht, indem er die Bedeu-
tung als Konstitution eines Bewusstseins veranschlagt, sondern in-
dem er die Bedeutung der Bedeutung fiir den lebensweltlichen Um-

8 SV, 148.
2 Vgl. im Kapitel zu Husserl S. 91 aber auch insbes. 94.

198

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

gang selbst aufdecken will. Fiir Merleau-Ponty geht es zunidchst in
seinem Frithwerk darum, zu zeigen, dass die Weise, wie wir in unse-
rer Welt umgehen, eine ganz spezifische ist, die sich weder aus rein
kausal-deterministischer noch aus bewusstseinskonstitutiver Macht
heraus verstehen lasst. Vielmehr gibt es aus der Welt heraus Struk-
turen, die sich auf der Ebene der Bedeutung der Welt fiir uns erge-
ben, indem sie sich als Situation prisentieren. Diese Strukturen er-
scheinen allerdings dazu nicht selbst, d.h. die Bedeutung, der Sinn,
den wir im Verhalten finden, ist nicht gleichzusetzen mit der Struk-
tur dieses Verhaltens. Vielmehr verweist die Bedeutung des Verhal-
tens als eines Verhaltens zur Situation auf eine Struktur, der sie folgt,
und die Struktur dieses Verhaltens verweist ebenso eigenstandig auf
ihren Sinn. Bewusstsein als der »Ort« von Sinn und Struktur stehen
in dialektischer Beziehung zueinander — eine Beziehung, die letztlich
zur Eigenstindigkeit beider tendiert.3

Im Sinne dieser dialektischen Bewegung kann Merleau-Ponty
von einem »Apriori des Organismus« sprechen. Denn das Verhalten
lauft genauso wenig unter berechenbaren Umstinden ab, wie es erst
durch ein Bewusstsein als solches gesetzt werden muss. Fiir Merleau-
Ponty steht fest: »Es gibt eine Norm, die den Tatsachen selbst einge-
schrieben ist«3!, eine »innere Norm«32, die verantwortlich ist fiir das,
was das Organische bzw. das Leben ausmacht: das Verhalten.

»[Ulnsere duflere Erfahrung ist eine Erfahrung, die es mit einer Vielfalt von
Strukturen, mit bedeutsamen Ganzheiten zu tun hat. Die einen, die die physi-
sche Welt bilden, finden in einem mathematischen Gesetz den hinreichenden
Ausdruck fiir ihre innere Einheit. Die anderen, die man Lebewesen nennt, zei-
gen die besondere Eigenschaft des Verhaltens, das heifdt, ihre Aktionen lassen
sich nicht verstehen als Funktionen der physischen Umwelt, und die Teilaus-
schnitte der Welt auf die sie reagieren, sind im Gegenteil durch eine innere
Norm ausgegrenzt.«*

Was kann man aber als eine solche Norm verstehen und worauf be-
zieht sie sich? Letztlich ist mit »Norm« nichts anderes gemeint als
das, was oben als das »Gleichgewicht« bezeichnet wurde, das durch
das Verhalten in der Situation hergestellt wird. Es gibt etwas, das in

% Vgl. Boer, K., Maurice Merleau-Ponty: Die Entwicklung seines Strukturdenkens,
a.a.0., 53.

35SV, 139

2 SV, 183.

33 Ebd.

199

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Form einer Norm auf uns als diejenigen, die sich in der Welt zur Welt
verhalten, einwirkt: die Bedeutung. Die Situation muss im Sinne
eines Bedeutungsraumes fiir uns eine »Forderung« ganz bestimmter
Art sein, um angemessen erfiillt zu werden.

Um diese im weiteren Sinne normativen Strukturen niher zu
bestimmen, bedient sich Merleau-Ponty der Ergebnisse gestaltpsy-
chologischer Untersuchungen.?* Die Gestalt dient ihm dabei als das
»bedeutsame Ganze, auf das er sich fortwiahrend bezieht und dessen
Ausdruck sich in der Norm und in den Strukturen findet. Dies fiihrt
zuriick zu dem, was oben mit Merleau-Ponty als »flexible Regulati-
on« bezeichnet wurde. Die Gestalt ist das, was sich durch diese flexi-
ble Regulation im Gleichgewicht hilt. Sie ist eine Ganzheit an Pro-
zessen, die sich im Sinne einer »transportierbaren Ganzheit« durch
die Verhaltnisse ihrer Teile zueinander bestimmt. Letztere bleiben
nimlich gleich, wihrend die Gesamtgestalt sich dndern und erwei-
tern kann.

»Man wird sagen konnen, Gestalt gibt es iiberall dort, wo die Eigenschaften
eines Systems sich dndern, wenn sich in einem einzigen Teil etwas dndert, wo
sie dagegen erhalten bleiben, wenn sich alle Teile dndern, das Verhiltnis zwi-
schen ihnen aber dasselbe bleibt.«%

Ubertragen heift das, dass die Situation schon immer als wahr-
genommene Gestalt auftritt, als die Welt, in der ich mich immer
befinde. Wenn man von der gestalttheoretischen Dialektik von
Grund und Figur ausgeht, ist die Situation der Grund, von dem sich
meine Reaktion, mein Verhalten als Figur absetzt, nur um sich im
neuen Grund zu integrieren. Zwischen der Situation als Grund und

3 Die Bedeutung der Gestalttheorie fiir die Zeit der franzosischen Existentialphénome-
nologie ist nicht zu unterschitzen. Merleau-Ponty wird sich noch in seinem phénome-
nologischen Hauptwerk, der Phinomenologie der Wahrnehmung, ganz entscheidend
an diese Theorie wenden. (Vgl. zur kritischen Auseinandersetzung Merleau-Pontys in
SV mit diesen Theorien u.a. SV, 164ff. und 173.) Vgl. dazu z.B. Boer, K., Maurice
Merleau-Ponty: Die Entwicklung seines Strukturdenkens, a.a.O., und auch Lester Em-
bree mit seinem Aufsatz »Merleau-Ponty’s Examination of Gestalt Psychology«, in
Sallis, John (Hg.), Merleau-Ponty. Perception, Structure, Language. A Collection of Es-
says. Atlantic Highlands/N.J.: Humanities Press, 1981, 89-121.

35 SV, 53. Vgl. auch PhW, 85: »Der Gestalt eignet ihr Privileg in der Wahrnehmung
nicht etwa, weil sie einen gewissen Gleichgewichtszustand verwirklicht, die Lésung
eines Maximum-Problems darstellt und im Sinne Kants eine Welt ermdglicht; sie ist
nicht Bedingung der Méglichkeit der Welt, sondern Erscheinung der Welt selbst, nicht
Erfiillung, sondern Entstehung einer Norm, nicht Projektion eines Inneren ins Aufere,
sondern Identitit des Inneren und AuSeren.«

200

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

der Reaktion als Figur tritt die Bedeutung als der entscheidende Im-
petus der Bewegung.?

Mit Struktur und Gestalt versucht Merleau-Ponty das zu fassen,
was unser Verhalten als Verhalten in und zur Welt ausmacht. Das
bedeutet, er will sich auf eine Ganzheit beziehen, die sowohl die Si-
tuation als reinen Reiz als auch die Situation als rein »eigene« Situa-
tion des Individuums umgreift. Bernhard Waldenfels macht dahin-
gehend verschiedene Charakteristiken von Struktur und Gestalt bei
Merleau-Ponty fest:¥” Formal gesehen sind Struktur und Gestalt we-
der Ding noch Idee, sondern sie halten sich als eine Zwischendimen-
sion genau da auf, wo sich Aufien und Innen am Punkt ihrer Bildung
nicht mehr unterscheiden lassen. Sie sind vielmehr das Resultat eines
»Prozesses der Selbstorganisation« der Felder, in denen wir unser
Verhalten stattfinden lassen, d.h. sie sind die sinnhaften Verkniip-
fungen dieser Felder, wie Erfahrungswelt, Handlungsfeld und Spra-
che. Auf der horizontalen Ebene, so Waldenfels, sind Struktur und
Gestalt die Grundlage unseres Verhaltens als einer Organisation der
Welt, wie sie sich als Umwelt — im Sinne von »Milieu« — einem Ver-
haltensstil zuordnen lasst. Das heifst, Struktur und Gestalt tibergrei-
fen den dualistischen Spalt zwischen Welt und mir, indem sie das
Verhalten zur Welt als eine Gesamtheit beschreiben (horizontale
Verklammerung).?® Mein Verhalten ist die Bewegung, durch die sich
die Welt als Welt weiter transportiert im Sinne einer kreativen Uber-
nahme. Dies geschieht, wie sich noch zeigen wird, primir auf der
Grundlage meiner Leiblichkeit. Auf der vertikalen Ebene wird an
den Organismen eine aufsteigend komplexe Integration der Struk-
turebenen festgemacht (vertikale Verflechtung). So représentiert die
rein physische Gestalt die rudimentirste Form des Verhaltens. Die
Komplexitit der Integration der Strukturen steigt dann zu vitalen
Organismen, die ein ihrem Milieu gegeniiber entsprechendes Ver-
halten in ihren artspezifischen Strukturen aufzeigen, bis hin zum
Menschen, dessen Freiheit, die Strukturen iibersteigen und neue

3 Vgl. weiter Boer, K., Maurice Merleau-Ponty: Die Entwicklung seines Strukturden-
kens, a.a.O., 55 und ff.

37 Zum Folgenden vgl. die betreffende Passagen in Waldenfels, Bernhard, »Phanomen
und Struktur bei Merleau-Ponty«, in: Neuere Entwicklungen des Phianomenbegriffs.
Phénomenologische Forschungen Bd. 9. Freiburg i. Br.,, Miinchen: Alber, 1980, 184-211,
hier vor allem 186-189; sowie ders., Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 153-157.
3% Vgl. dazu SV, 244.

201

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

schaffen zu konnen die hochste Komplexitit bedeutet.?® Diese letzte
Gestalt ist in Form des symbolischen Verhaltens zu finden.

Der Gestaltbegriff ist philosophisch deshalb fiir Merleau-Pontys
Untersuchung besonders geeignet, weil er sich gerade nicht auf ein
reines Ding oder eine Idee festlegen lasst. Der Begriff hat vielmehr
eine deskriptive Funktion, die die Prozessualitdt, die die Gestalt
durch das Verhalten stindig durchliuft, einfingt und gleichzeitig
einem Zweckdenken, also der Teleologie einer zu vervollstindigen-
den Gestalt durch das Verhalten entgegenwirkt. Es geht stattdessen
darum, die Struktur bzw. Ordnung der Gestalt als rein deskriptive
Kategorie zur Erklirung von organischen Vorgingen heranzuziehen,
die durch ein reines Reiz/Reaktions-Schema nicht erklarbar sind.*
Reiz und Reaktion folgen innerhalb eines Gestaltdenkens nicht linear
aufeinander, sondern gehorchen ihrer inhdrenten Struktur, die durch
die Gesamtheit der Situations- bzw. Bedeutungszusammenhinge zu-
stande gekommen ist. Keine Gestalt hat somit ihre zureichende Ur-
sache auflerhalb ihrer selbst, genauso wenig wie das Ganze der Ge-
stalt sich durch die Summe ihrer Teile reprisentieren liefle. Die
Gestalt ist der Komplex der Strukturen eines Verhaltens, die wieder-
um durch die dynamischen Bindungen an die Welt tiberhaupt erst
gekniipft und weitergewoben werden. Das Ganze ist nie selbst Ge-
genstand, sondern »ein offenes Ganzes, ein >Feld¢, in dem sich das
Einzelne bestimmt«. %

Die Situation ist der Ausgangspunkt des Verhaltens, das sich
durch die von ihm als bedeutungsgeladene Strukturen erfahrenen
Verhiltnisse zur Welt erst innerhalb des »Netzes der Welt« verorten
kann. Diese gesamte Dynamik, die in sich selbst ihren Anfang und
ihr unendliches Ende findet, ist damit den naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen und Gesetzen notwendig unzuginglich:

»Die Gestalt selbst, die dynamische und innere Einheit, die dem Ganzen den
Charakter eines unzerlegbaren Individuums verleiht, ist im Gesetz lediglich
als Existenzbedingung vorausgesetzt; die Objekte, die die Wissenschaft kons-
truiert, jene, die in der ausgearbeiteten physikalischen Erkenntnis figurieren,
sind stets Relationsbiindel. «*

39 Vgl. SV, 201f.

© Vgl SV, 58 u. 152.

4 Waldenfels, B., »Moglichkeiten einer offenen Dialektik«, in: ders., Der Spielraum des
Verhaltens. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1980, 126-141, hier 132, vgl. auch ebd., 136.

2 SV, 161.

202

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

Diese Relationen sind deshalb (natur-)wissenschaftlich nicht zu um-
greifen, weil sie Relationen der Bedeutung sind. Hier wird schon in
Merleau-Pontys Friihwerk ganz klar, was in seinen spiteren Bemii-
hungen immer wichtiger wenn nicht sogar zentral wird: Es geht um
die Bedeutung — ihre Genesis sowie ihre Rolle fiir den Menschen.
Entscheidend in diesem Sinne sind in der Struktur des Verhal-
tens die symbolischen Gestalten. Als ein Beispiel fiir eine solche Ge-
stalt und ihre Bedeutung verweist Merleau-Ponty auf das Orgelspiel:

»Zwischen den motorischen Ganzheiten, die erforderlich sind, um ein Stiick
auf zwei verschiedenen Orgeln zu spielen, mufs es eine strukturelle Korres-
pondenz geben, genauso, wie die Gleichungen einer physikalischen Theorie
in der Sprache eine anderen Theorie ausgedriickt werden kénnen. Diese
Struktur von Strukturen, die abgesehen von den Rhythmen (diese bleiben
offensichtlich bei ein und demselben Stiick auf allen Instrumenten identisch)
eine innere Beziehung herstellt zwischen den Bewegungen, die sich nicht
tiberlagern konnen, bildet die musikalische Bedeutung des Stiicks. Daher ma-
chen die wahrhaften Fihigkeiten [aptitudes] es erforderlich, daf} der >Reiz«
wirksam wird aufgrund seiner inneren Struktureigenschaften, seiner imma-
nenten Bedeutung, und daf3 die Reaktion mittels dessen symbolisiert.

Diese Moglichkeit variabler Ausdriicke fiir ein und dasselbe Thema,
diese >perspektivische Vielfalt, fehlt dem tierischen Verhalten. Sie ist es, die
ein erkennendes und freies Verhalten inauguriert.«*

Diese Passage stellt die strukturale Interpretation dessen dar, was
oben schon am Verhalten selbst beobachtet wurde. Die symbolische
Gestalt ermdglicht es dem menschlichen Verhalten aus der konkreten
Situation die typische Situation als ihren strukturellen Kern »mit-
zunehmenc, zu iibernehmen, um ihn in Fillen »struktureller Korres-
pondenz« als eine neue »Struktur von (Verhaltens-)Strukturen« zu
iibernehmen, sie aus einer anderen Perspektive in Richtung einer
anderen Perspektive zu erweitern.* »Gestaltung und Neugestaltung

$ SV, 138.

# Die typische Situation wird so zu einer exemplarischen Situation. Hier liefle sich eine
interessante Verbindung zur Bedeutung des Spiegelstadiums fiir die »Ich-Bildung« nach
Jacques Lacan kniipfen (vgl. Lacan, J., »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion
wie sie uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint. Bericht fiir den 16. Interna-
tionalen Kongref3 fiir Psychoanalyse in Ziirich am 17. Juli 1949«, in: Ders., Schriften I.
Ausgewihlt und herausgegeben von Norbert Haas. Often u. Freiburg i. Br.: Walter-Ver-
lag, 1973, 63-70). Sozusagen als »Prizedenzfall« (im eigentlichen Sinn des Wortes) der
freiheitlichen Transzendenz der Situation durch den Menschen sieht Lacan den Augen-
blick an, in dem das Kind sich im Spiegel als Ich erkennt. Vgl. ebd., 64: »Die jubilatori-
sche Aufnahme seines Spiegelbildes durch ein Wesen, das noch eingetaucht ist in moto-

203

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

bedeuten [hier, M. G.] nicht mehr nur die Adaption an eine vitale
Umwelt, sondern eine dauernde Uberschreitung des Vorgegebenen
und Vorentworfenen, Sinn fiir das Mogliche, Zugang zur Wahr-
heit.«*

Letztlich, wie die zitierte Passage ausdriicklich sagt, ist diese
Grundstruktur des Musikstiicks seine Bedeutung, d. h. aber nicht we-
niger, als dass sein Thema im Sinne einer »transportierbaren Ganz-
heit«# immer wieder an das Stiick selbst erinnern wird. Dabei bleibt
das Stiick immer es selbst, ohne sich zu verdndern, aber es tritt ge-
nauso wenig in einen Ideenhimmel ein. Das Stiick ist seine Bedeu-
tung in dem Sinne, in dem bei seiner Auffiihrung durch seine Grund-
struktur ein ganz spezifisches Verhalten dessen verlangt wird, der es
auffithrt, das aber dennoch ihm selbst seine charakteristische Weise
es aufzufiithren tberlésst.

»Mit den symbolischen Gestalten tritt ein Verhalten auf, das den Reiz fiir sich
ausdriickt, das sich der Eigenwahrheit und dem Eigenwert der Dinge 6ffnet, das
auf die Addquation von Bezeichnendem und Bezeichnetem, von Intention und
Intendiertem ausgeht. Hier hat das Verhalten nicht nur eine Bedeutung, es ist
selbst Bedeutung.«¥

Und das Verhalten schopft dieses Sein aus der Organisation der Welt,
in der es stattfindet. Das heif3t: Die Gestalt hat selbst nur im Sinne
einer strukturierten Gestalt tiberhaupt Bedeutung, und das Verhal-

rische Ohnmacht und Abhingigkeit von Pflege, wie es der Sdugling in diesem infans-
Stadium ist, wird von nun an — wie uns scheint — in einer exemplarischen Situation die
symbolische Matrix darstellen, an der das Ich (je) in einer urspriinglichen Form sich
niederschligt, bevor es sich objektiviert in der Dialektik der Identifikation mit dem
andern und bevor ihm die Sprache im Allgemeinen die Funktion eines Subjektes wieder-
gibt.« Lacans Ergebnis lautet dann — und man beachte die Nihe zu dem oben Gesagten:
»Die Funktion des Spiegelstadiums erweist sich uns nun als ein Spezialfall der Funktion
der Imago, die darin besteht, daf3 sie eine Beziehung herstellt zwischen dem Organis-
mus und seiner Realitit — oder, wie man zu sagen pflegt, zwischen der Innenwelt und
der Umwelt.« (66) Gerade in der Nihe dieser Interpretation des Spiegelstadiums zur
Philosophie der Strukturen bei Merleau-Ponty lasst sich vielleicht auch die im gleichen
Aufsatz geduflerte Kritik Lacans an Sartre verstehen. Denn genau wie fiir Lacan ist
Sartres Freiheitsbegriff, der in der »Illusion der Autonomie [...] verkettet mit den kon-
stitutiven Verkennungen des Ich (je)« (69) steckt, auch fiir Merleau-Ponty — wie wir
weiter unten sehen werden — in seiner Radikalitdt nicht zu halten.

4 Waldenfels, B., »Die Offenheit sprachlicher Strukturen bei Merleau-Ponty«, in: ders.,
Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 145-162, hier 147.

46 SV, 53.

¥ SV, 138.

204

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

ten findet sich in dieser Struktur ein, um sich fortwihrend selbst zu
organisieren.* Diese Selbstorganisation ist wiederum nur als ein He-
raufkommen der Bedeutungen in der Struktur der Welt durch das
Verhalten selbst zu verstehen:

»Was den tieferen Gehalt der >Gestalt< ausmacht, von der wir ausgingen, ist
nicht die Idee der Bedeutung, sondern die der Struktur, die unlésliche Verbin-
dung zwischen einer Idee und einer Existenz, das kontingente Arrangement,
durch das Materialien vor unseren Augen einen Sinn annehmen, die Intelligi-
bilitét in statu nascendi.«*

Die Struktur sowie die Gestalt konnen also weder der Welt der Dinge
angehoren, noch kann ich sie als alleinige Produkte meiner selbst
festmachen. Sie sind vielmehr die beiden durch mein Verhalten ver-
mittelten Pole, die meine Existenz als Dialektik umgreift. »In der
Erfahrung des Verhaltens iibersteige ich die Alternative von Fiirsich
und Ansich«*, aber doch nur, um Fiirsich und Ansich neu zu griin-
den im »Schauspiel eines Geistes, der auf die Welt kommt«.*!

Die Suche nach dem entstehenden Sinn bzw. der Geburt der
Bedeutung ist wohl als das grofle werkiibergreifende Ziel Merleau-
Pontys zu sehen. Genau dies ist auch der Aspekt, der seine Philoso-
phie des Engagements schon von Anfang an einer Dimension zutrei-
ben lisst, die sich auf phinomenologischer Ebene an die Wurzeln des
Sinns in der Welt begeben will, um von dort die Phinomenologie
selbst als die Suche nach den Strukturen der Sinngenese tiberhaupt
zu beleuchten. Das, was mich namlich ein Ding als dieses Ding sehen
lésst, oder was mich iiberhaupt veranlasst, es in den Kreis der Dinge
fiir mich aufzunehmen, beruht nicht auf einer Konstitutionsleistung
des Bewusstseins, sondern ist vielmehr als die Anerkennung meines
Lebensraums zu verstehen. Dies ist die Anerkennung der Welt in
ihrer Bedeutung fiir mich als einer Welt, die sich fiir mich 6ffnet im
gleichen Mafe, wie ich durch mein Verhalten meinen Existenzradius
im Sinne einer Horizontalitdt erweitere. Durch die Strukturen mei-
nes Verhaltens habe ich teil an der Welt. Durch mein Verhalten in der
Welt erweitere ich diese Welt. Mit jedem Verhalten, mit jeder Bewe-
gung, mit jedem Akt stofle ich in die Welt um mich herum ein. Neues
strukturiert sich, bekommt Bedeutung fiir mich und vernetzt diese

4 Vgl. dazu Waldenfels, B., Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 155.
49 SV, 239.
50 SV, 142.
51 SV, 242.

205

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

wieder mit mir und meinem Verhalten. So »hohlt sich meine Welt
stindig aus«%?, da, wo ich ihre Bedeutung auf- und einnehme. »Die
Bedeutung, die ich in einem sinnlichen Ganzen finde, haftet diesem
bereits an«*, und sie ist vielmehr als die giiltige Interpretation eines
»originiren Textes«** der Welt zu verstehen.

Es gibt eine Pradispositon der Bedeutung im Zusammenhang
von Mensch und Welt, die niemals véllig auf den Punkt gebracht
werden kann. Denn die Bedeutung ist vor den sinnlichen Zeichen,
die sie in der Wahrnehmung klassisch gesehen hervorrufen wiirde,
schon gegeben. Fiir Merleau-Ponty ist das vorstellende Bewusstsein
nur eine seiner moglichen Formen. Genauso wie sich Bedeutung in
der Vorstellung konstituieren kann, ist sie durch unseren Umgang
mit den weltlichen Dingen — also strukturell gesehen ebenfalls mit
der Welt iiberhaupt — schon gegeben, bevor die Reflexion sich als
Vorstellende setzt. »Das Bewuf3tsein besteht [...] aus einem Netz
von Bedeutungsintentionen, die das eine Mal sich selbst klar, das an-
dere Mal eher erlebt als erkannt sind.«%5 Merleau-Ponty erliutert
dies an verschiedenen Stellen in Bezug auf das kindliche Verhalten,
wie zum Beispiel in Bezug auf Sprache und Wahrnehmung.

»Wenn die Sprache nicht im Kind, das sprechen hort, irgendeine Pradisposition
fiir den Sprechakt vorfinde, bliebe sie lange Zeit hindurch fiir das Kind ein
akustisches Phianomen unter anderen. [...] wenn die menschliche Welt von
vornherein im kindlichen Bewufitsein eine bevorzugte Bedeutung erlangen
kann, so nur insofern, als sie um das Kind herum existiert, und insofern, als
das BewufBtsein des Kindes, das sieht, wie man menschliche Objekte gebraucht,
und sie seinerseits zu gebrauchen anfingt, von vornherein in diesen Akten und
in diesen Objekten die Intention wiederzufinden vermag, deren sichtbares
Zeugnis sie sind.«

Es ist das spezifisch Menschliche, die Objekte als Zeugnis von Inten-
tionen zu tibernehmen und sie gemaf dieser Intentionen zu gebrau-
chen. Dieser Gebrauch ist nichts anderes als der Ausdruck der
menschlichen Freiheit, genau wie die Strukturen des Verhaltens
nichts anderes sind als der Ausdruck der Art und Weise dieses Ge-
brauchs. Mit dem Wort »Gebrauch« ist dabei der ganzheitliche Um-

52 Vgl. SV, 141 und auch PhW, 252.

5 SV, 246.

5 Vgl. ebd.

55 SV, 198. Dieses Erleben wird noch direkt zur Philosophie Bergsons (zuriick)fithren.
56 SV, 194f.

206

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

gang des Menschen in der Welt gemeint. Es soll hier aber nicht allein
um den Gebrauch einzelner Gegenstinde gehen. Der Gebrauch von
Gegenstianden kann vielmehr als gutes Beispiel dafiir dienen, wie —in
der Sprache Heideggers — ein Vorhandensein fiir uns zu einem Zu-
handensein werden kann.”” Die Strukturen des Verhaltens sind die
Strukturen, auf denen unsere Gewissheit im Umgang mit unserem
Milieu fufit, und gleichzeitig sind sie das, was wir durch diesen Um-
gang schaffen. Der Mensch ist fihig, Bedeutungen als Bedeutungen
von den rein organischen Strukturen, in denen das tierische Verhal-
ten stattfindet, abzuheben und Méglichkeiten, Perspektiven der Be-
deutung entstehen zu lassen. Immer grundsitzlich in die Strukturen
engagiert, hat der Mensch damit die Fihigkeit, »die geschaffenen
Strukturen zu iibersteigen, um daraus andere zu schaffen«.5® Diese
Perspektivitit des Verhaltens hat das Tier nicht.

»Fiir den Menschen [...] bleibt der Baumzweig, der ein Stock geworden ist, ein
Stock-gewordener-Baumzweig, namlich ein und dasselbe »Ding« in zwei ver-
schiedenen Funktionen, sichtbar »fiir ihn« unter einer Vielzahl von Aspekten.
Diese Fahigkeit, die Gesichtspunkte auszuwihlen und zu variieren, erlaubt es
ihm, Werkzeuge zu schaffen, nicht etwa unter dem Druck einer faktischen Si-
tuation, sondern zu Nutzen eines virtuellen Gebrauchs und speziell zu dem
Zweck, daraus andere Werkzeuge zu verfertigen. [...] Diese Akte der mensch-
lichen Dialektik zeigen alle dasselbe Wesen: die Fahigkeit, sich auf das Mogli-

57 Heidegger unterscheidet dahingehend drei »Strukturen und Dimensionen«: »1. das
Sein des zunichst begegnenden innerweltlichen Seienden (Zuhandenheit); 2. das Sein
des Seienden (Vorhandenheit), das in einem eigenstindig entdeckenden Durchgang
durch das zunichst begegnende Seiende vorfindlich und bestimmbar wird; 3. das Sein
der ontischen Bedingung der Moglichkeit der Entdeckbarkeit von innerweltlichem Sei-
enden iiberhaupt, die Weltlichkeit von Welt. Das letztgenannte Sein ist eine existenziale
Bestimmung des In-der-Welt-sein, das heifst des Daseins.« (Martin Heidegger, Sein und
Zeit, a.a.O., 88) Von Seiten der Struktur des Verhaltens heifit das: Das menschliche
Verhalten zeichnet sich durch eine ihm wesentliche Fahigkeit aus (d.i. sein In-der-Welt-
sein), das ihm begenende Seiende, d.h. hier: die Gegenstinde der Welt (in ihrer Vor-
handenheit), zu ent-decken und es immer schon in sein Verhalten als transzendierbare
Bedeutungsstrukturen (im Sinne ihrer Zuhandenheit) zu integrieren. Nur so kann
schlieflich das Verhalten selbst und damit jegliche Wissenschaft stattfinden: »Damit
die Thematisierung des Vorhandenen, der wissenschaftliche Entwurf der Natur, moglich
wird, mufl das Dasein das thematisierte Seiende transzendieren. Die Transzendenz be-
steht nicht in der Objektivierung, sondern diese setzt jene voraus. Wenn aber die The-
matisierung des innerweltlich Vorhandenen ein Umschlag des umsichtig entdeckenden
Besorgens ist, dann muf3 schon dem »praktischen« Sein beim Zuhandenen eine Trans-
zendenz des Daseins zugrundeliegen.« (Sein und Zeit, 363f.)

%8 SV, 200.

207

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

che, das Vermittelte einzustellen und nicht etwa auf ein begrenztes Milieu [...].
Insofern ist die menschliche Dialektik doppeldeutig: Sie manifestiert sich zu-
niichst in den sozialen und kulturellen Strukturen, die sie zum Vorschein bringt
und in die sie sich einzwingt. Doch ihre Gebrauchs- und Kulturobjekte wdiren
nicht, was sie sind, hatte die Tatigkeit, die sie zum Vorschein bringt, nicht auch
den Sinn, sie zu negieren und zu iibersteigen.«>

Das Dargestellte zeigt, dass Merleau-Ponty mit der Struktur des Ver-
haltens an einen Kern spezifischen Weltumgangs herangetreten ist,
der sich durch das dialektische Verhaltnis zwischen Mensch und be-
deutsamer Welt (= Umwelt) auszeichnet. Dieser Umgang ist nichts
anderes als die Beschreibung des menschlichen Engagements in die
Welt, das sich wiederum primir in der Situation selbst manifestiert.
Allerdings ist es dem Menschen eigen, dass er die Verhaltensstruktu-
ren, die er im Austausch mit der Welt iibernimmt, insofern trans-
zendieren kann, als er sie in sein ihm ganz eigenheitliches Verhalten
integriert und fortan zu einem Teil des durch ihn ausgedriickten
Engagiertseins machen kann. Dies Letztere stellt die Freiheit des
Menschen dar. Einmal mehr ist das Uberschreiten des Faktischen das
Spezifikum menschlicher Freiheit, so wie es auf negativitdtsontologi-
scher Ebene schon bei Sartre zu sehen war. Was ist allerdings nun der
Gewinn, der aus den Darstellungen Merleau-Pontys fiir das Vor-
haben dieser Untersuchung gezogen werden kann?

Zunichst einmal ist zu sagen, dass die Dialektik, von der Mer-
leau-Ponty spricht, sich ganz fundamental (methodisch) von derjeni-
gen unterscheidet, die Sartre meint, was zu véllig verschiedenartigen
Ergebnissen fiihren muss.®® Wihrend Sartre das Bewusstsein als Fiir-
sich der Welt gegeniiber stellt und es in einen Anerkennungskampf
fithrt, den es immer verlieren wird, ist die Dialektik, von der Mer-
leau-Ponty spricht, eine, die sich auf der Ebene des Verhaltens nicht
ausschliefllich dem Bewusstsein widmet, sondern jegliches Verhalten
tberhaupt im Sinne einer Auseinandersetzung bzw. eines stindigen
In-Situation-seins betrachtet. Aber hief3 es nicht auch oben, dass bei
Sartre der Mensch stets in Situation ist?

Sicherlich ist es richtig, dass Sartre den Menschen nur aus der

5 SV, 201f.

6 Zum Vergleich und zur Diskussion der Philosophie Merleau-Pontys gegeniiber der-
jenigen Sartres vgl. den schon erwihnten Aufsatzband von Jon Stewart, The Debate
between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O., und auch die Monografie von Margaret
Whitford, Merleau-Ponty’s Critique of Sartres Philosophy, Lexington: French Forum
Publishers, 1982.

208

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

Situation heraus betrachten kann, auch wenn die Grundstruktur der
menschlichen Existenz fiir ihn von einem Initialentwurf ausgehend
die Vergangenheit und die entworfene Zukunft mit einbezieht. En-
gagement bedeutet fiir Sartre das Engagement des Fiir-sich in die
Situation der Auseinandersetzung mit dem An-sich. Die Freiheit
des Menschen besteht in diesem Zusammenhang gerade darin, sich
als jemand gegeniiber der Welt setzen zu konnen (bzw. zu miissen) —
sich als An-sich-seiendes zu transzendieren.

Die beiden »Lager«, das Fiir-sich und das An-sich, sieht Mer-
leau-Ponty aber durch das Verhalten selbst iiberbriickt.6* Die Dialek-
tik, von der Merleau-Ponty spricht, ist die Bewegung unseres Welt-
umgangs als leibliche Wesen. Leiblich deshalb, weil, wie sich noch
zeigen wird, das Verhalten nicht das konstituierende Denken eines
Nicht-an-sich-seienden ist, sondern eine sich im Austausch mit der
Welt befindliche, nie ruhende Bewegung, deren freiheitliche Basis
auf mindestens zwei Fundamenten steht: zum einen darauf, dass das
Verhalten das Verhalten eines lebendigen Organismus ist, der als
Organismus innerhalb seines Milieus zu verstehen ist und sich inso-
fern rein deterministischer Erklarungen entzieht, und zum anderen,
dass die spezifische Freiheit des Menschen darin besteht, dass er nicht
nur lebt, sondern dazu noch die Fihigkeit hat, seiner Art gemaf3 die
Bedeutung der Situation und auch der weltlichen Gegenstiinde tiber-
haupt zu transzendieren. Man kénnte sagen, dass der Existenzbegriff
bei Sartre als das Aus-sich-heraus-zu-sich-zurtickkommen die Beto-
nung ganz wesentlich auf das »Sich, auf das Fiir-sich als Mittelpunkt
der Existenz begreift. Bei Merleau-Ponty ist die Existenz vielmehr
als ein Austausch zu verstehen — Ek-sistenz als das Sichbereitstellen
fiir diesen Austausch, was eine gewisse Offenheit fiir den Umgang
impliziert. ¢

Ging es bei Sartre darum, dass sich das Fiir-sich in der Dialektik
der Existenz niemals vollstindig setzen kann, so geht es bei Merleau-
Ponty darum, dass dieses Wesen der Existenz aber produktiv ist, dass
die Ubernahme und »Weiterbeférderung« der Bedeutungen, die sich
aus der Welt heraus ergeben, dem Menschen nicht zeigen, was er
nicht ist, sondern was er ist. Das Verhalten ist grundsitzlich freiheit-
liches Engagement, schon weil es Ausdruck einer lebendigen Bewe-

1 Vgl. SV, 142, wo es unter anderem heif3t: »[...] in der Erfahrung des Verhaltens iiber-
steige ich tatsichlich die Alternative von Fiirsich und Ansich«.
@ Vgl. S. 273 ff.

209

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

gung ist, die sich als »transportierbare Ganzheit« im Sinne einer Ge-
stalt beschreiben lasst.> Das Bewusstsein des Menschen ist als das
»Innen« dieser lebendigen Bewegung zugleich der Ausgangspunkt
ihrer moglichen Ausdruckskraft nach aufSen hin.

»Das Phanomen des Lebens trat in dem Augenblick auf, da ein Stiick Ausdeh-
nung durch die Anordnung seiner Bewegungen und die Anspielung jeder ein-
zelnen Bewegung auf alle iibrigen in sich selbst zuriickging und sich anschickte,
etwas auszudriicken und nach auflen hin ein inneres Sein zu manifestieren. [...]
Wenn das Leben das Erscheinen eines >Innerenc in einem >Auf8eren< bedeutet, so
ist das BewufStsein zunéchst nur das Entwerfen einer neuen s>Umwelt< innerhalb
der Welt, wobei diese Umwelt allerdings nicht auf die vorhergehenden zuriick-
gefithrt werden kann, und die Menschheit ist zundchst nur eine neue Tierart.
Insbesondere die Wahrnehmung muf3 ihrerseits in eine Dialektik von Aktionen
und Reaktionen eingefiigt werden. Wihrend ein physisches System ein Gleich-
gewicht herstellt mit den gegebenen Kriften der Umgebung und wihrend der
tierische Organismus sich eine stabile Umwelt einrichtet, die dem jeweiligen
monotonen Apriori von Bediirfnis und Instinkt entspricht, inauguriert die
menschliche Arbeit eine dritte Form der Dialektik, denn sie entwirft zwischen
Mensch und physiko-chemischen Reizen >Gebrauchsobjekte< wie Kleidung,
Tisch oder Garten und >Kulturobjekte« wie Buch, Musikinstrument oder Spra-
che, die die eigentiimliche Umwelt des Menschen bilden und neue Verhaltens-
zyklen auftauchen lassen. «*

Bei Merleau-Ponty wird also zunéchst die Absetzung des Lebendigen
durch sein Verhalten in sein Milieu — d. h. das, was wir in fundamen-
taler Weise als ein Engagement in das Milieu bezeichnen wiirden —
erkennbar, und hinzu kommt, dass dieses Verhalten beim Menschen
durch die Dimension der Bedeutung eine weitere Dimension eroff-
net. Das Engagement in das menschliche Milieu inauguriert ein be-
deutsames Verhalten in dem Sinne, als die Ebene der Bedeutung das
Feld der Freiheit des Verhaltens erdffnet, das den Menschen aus-
macht.

6 Vgl. dazu SV, 143: »Das Verhalten ist kein Ding, aber auch keine Idee, es ist nicht die
Hiille eines reinen Bewufitseins, und als Zeuge eines Verhaltens bin ich kein reines
Bewufstsein. Genau das meinten wir, als wir sagten, es sei eine Gestalt.«

¢ SV, 185f. Dabei ist zu beachten, dass Arbeit hier in Anlehnung an Hegel, wie Mer-
leau-Ponty selbst sagt, die »Gesamtheit der Titigkeiten bezeichnet, mit denen der
Mensch die physische und belebte Natur umgestaltet« (186).

210

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens
c. Engagement und Bedeutung — Rekurs zu Henri Bergson

An dieser Stelle bezieht sich die Philosophie des Engagements bei
Merleau-Ponty ganz entschieden kritisch auf die Philosophie Henri
Bergsons, die im ersten Kapitel den Anfang der vorliegenden Unter-
suchung bildete. Bergsons Denken war an verschiedener Stelle schon
wieder begegnetés und bei Merleau-Ponty wird ebenfalls explizit auf
Bergson Bezug genommen und zwar genau in dem Sinne, als dass
man hier von einer Erweiterung oder Revision der bergsonschen Phi-
losophie sprechen kann, die schon in diesem Frithwerk das Charakte-
ristische des Denkens von Merleau-Ponty erkennen lisst.% Gemeint
ist die Wendung zur Bedeutung und ihre Einbindung in die Bemii-
hungen einer Vermittlung zwischen einseitig empirisch-wissen-
schaftlichen und intellektualistischen Theorien ohne die notwendige
Inanspruchnahme einer Intuition.

Die Strukturen des Verhaltens miissen als diejenigen bedeu-
tungsgeladenen Gestalten gedacht werden, die sich in der Bewegung
des Lebens erneuert, erweitert und fortgefiihrt finden. Dadurch, dass
Merleau-Ponty beim Organismus als »Reaktionsfahigkeit« ansetzt
und ihn als organische Gestalt dem Verhalten dieser Reaktionsfihig-
keit zugrunde legt, nahert er sich in ganz klarer Weise dem bergson-
schen Denken eines élan vital an. Es stellt sich nun die Frage, in
welcher Weise die Absetzung von der bergsonschen Philosophie fiir
die Suche nach einer Explikation des Engagements des Menschen in
die Welt durch die Beschreibung der Verhaltensstrukturen grund-
legende Einsichten entdecken lasst. Insofern wird sich in mancher
Hinsicht erst jetzt herausstellen, warum die Philosophie Bergsons
fiir die Klirung des Engagementbegriffs wegweisend war bzw. in
welchem starken ideengeschichtlichen Zusammenhang diese beiden
Philosophien zu sehen sind.

6 Soz.B. S.78, 85 und 127, in Bezug auf Husserl bzw. S. 163 und 181 in den Beobach-
tungen zu Sartre.

6 Gewiss haben sowohl Husserl als auch vor allem Sartre sich explizit mit den Theorien
Bergsons auseinander gesetzt. Sartre hat ganz besonders seine Untersuchungen zur
Imagination dem Vorstellungsdenken bzw. den Bildern bei Bergson entgegen gestellt
(Vgl. dazu etwa Sartre in Im, insbes. 133 ff. und auch ders. in DI, 199ff.). Im Kontext
der vorliegenden Untersuchung ist aber — auch wenn sich bei tieferer Analyse sicherlich
Ankniipfungspunkte zur Kritik Sartres und auch Husserls an Bergsons fanden — gerade
die Absetzung Merleau-Pontys gegeniiber Bergson fiir die Bedeutung eines freiheitli-
chen Engagements besonders wichtig.

211

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Klar ist — und das war am Ende der Ausfithrungen zu Bergson
ersichtlich — dass bei ihm die Dimension der Bedeutung ganz strikt
abgelehnt wird, und seine Philosophie ihm deshalb den tieferen Zu-
gang zu den fiir das Engagement ganz wesentlichen Bereichen der
»Bedeutung fiir ...« verwédhrt. Genau wie Bergson geht Merleau-
Ponty ja vom Lebendigen aus, das sich nicht in Determinismen fan-
gen lisst. Genau wie Bergson spricht Merleau-Ponty diesem Leben-
digen ein ganz eigenes Verhalten zu, das sich durch seine Freiheit
charakterisieren lasst. Aber dass er — sicherlich durch die phdnome-
nologische Methode — die Bedeutung als die umfassende und charak-
teristische Dimension dieses Verhaltens entdeckt, hat zur Folge, dass
er an der Kategorie des Lebens festhalten kann, ohne, wie Bergson,
an einem élan vital festhalten zu miissen, der dieses Verhalten zu-
sammenzuhalten hat.” Denn das, was im oben Zitierten als »dritte
Form der Dialektik« bezeichnet wurde, ist nichts weiter als diese Di-
mension der Bedeutung, die (in Form von Kulturobjekten und Ge-
brauchsobjekten) als das Produkt der Dialektik in die Welt kommt.

»Der Bezug zwischen dem >élan vital«, so sagt Merleau-Ponty,
»und dem, was er hervorbringt, ist gedanklich nicht nachzuvoll-
ziehen, er ist magisch«, denn es wird bei Bergson aus der Argu-
mentation eines élan vital heraus nicht einsichtig, erstens, wie ein
Individuum tiberhaupt noch aus dem kontinuierlichen Ganzen he-
raustreten kann und — damit zusammenhéngend — zweitens, wo ge-
nau der Einflussbereich des élan vital endet, damit sich so etwas wie
das Eigene vom Allgemeinen der Dauer abgrenzen kann.

Wie bereits dargestellt, ist fiir Bergson die Welt des Lebens als
»ein solidarisches Ganzes«® zu sehen. Dieses solidarische Ganze
formt durch die Wahrnehmung in einem Prozess des Austausches
mit der Welt neue Bilder, die vom Geist erfasst werden, die sich al-
lerdings auf einer Ebene vor der Verstandestitigkeit aufhalten, da
diese ja in jeglicher Weise dem Leben entgegen steht, d.h. den Fluss
des Lebens zum Stehen bringt. Das Bewusstsein ist rein vorstellendes
Bewusstsein von Bildern. Der Korper ist fiir Bergson die Schaltstelle
(wohlgemerkt nach der »Telefonzentrale« Gehirn!7?), an der die im
Geist in Form von Bildern »empfangenen« Impulse (physiko-che-

7 Vgl. SV, 177.

% SV, 181.

“ Vgl.S. 66.

70 Vgl. im Kapitel zu Bergson, S. 34.

212

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

mische Reize) in Bewegungen, d.h. Handlungen umgesetzt werden.
Obwohl die Handlung fiir Bergson also aus der eigentlichen Bewe-
gung des Lebens heraus zu verstehen ist, bleibt sie eine motorische
Bewegung,”! die als »motorische Begleitung« der Gedanken verstan-
den wird.

»Letzten Endes wird das Bewuf3tsein definiert durch den Besitz eines Denk-
objekts oder durch die Selbsttransparenz und die Handlung durch eine Reihe
duferlicher Ereignisse. Man hat sie nebeneinander gestellt, man hat sie nicht
miteinander verbunden.«2

Zwar ist nach Bergson die Wahrnehmung auch, und das hort sich
zunichst ganz phinomenologisch an, die Zusammenkunft unserer
selbst mit den Dingen, aber dies ist sie allein durch die quasi neutra-
len Bilder, die doch im Bewusstsein verbleiben. Fiir Bergson gilt: »Die
Gegenstinde, welche meinen Korper umgeben, reflektieren die mog-
liche Wirkung meines Korpers auf sie«”, doch darin liegt fiir Mer-
leau-Ponty das Problem. Denn diese Reflexion bleibt unproduktiv.
Wahrnehmung und Handlung werden so fiir Merleau-Ponty »ihrer
spezifischen Eigenart nach, namlich als Erkenntnis und Verinderung
der Realitit zwangsldufig aus dem BewufStsein verbannt«.” Fiir
Bergson erfasst der Geist die Welt und formt sie noch bevor der In-
tellekt in Form des Verstandes sie in Bezeichnungen und Worten
zum Stillstand bringen kann.”s Jetzt, aus der Sicht Merleau-Pontys
heraus, wird klar, dass genau in dem, was Bergson den »Stillstand«
nennen wiirde, die eigentliche Dynamik von Welt fiir uns iiberhaupt
liegt, denn Worte und Bezeichnungen sind Teil der Bewegungen, die
das Leben ausmachen, und damit Teil der Dialektik eines wahren
»solidarischen Ganzenc.

Die Gegeniiberstellung von Instinkt und Intellekt bei Bergson,7¢
die er als »zwei divergierende aber gleich glinzende Losungen ein
und desselben Problems«7”7, d.1i. der Bewaltigung lebensdefinierender
Aufgaben, bezeichnet, erfihrt, wenn man sie als Aspekt der Gestalt
organischer bzw. menschlicher Ordnung begreift, ebenso eine weit-

7

Vgl. SV, 186,
72 SV, 188.
73 MG, 5.
74 SV, 188.
75 Siehe S. 66
Vgl.S. 47
77 SchE, 163.

G

7

BN

213

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

gehende Anderung. Instinkt und Intellekt gehéren doch wesentlich
zwei verschiedenen vertikalen Gestaltebenen an. Die Zweck-Mittel-
Relation, die Bergson allein dem Verhalten, ob tierischem oder
menschlichem, zugrunde legen will, kann Merleau-Ponty im Sinne
seiner gestalttheoretischen Strukturanalyse nur ablehnen. Grund fiir
diese Ablehnung ist wieder die Tatsache, dass Bergson allein vom
vorstellenden Bewusstsein, also von seiner Theorie der Bilder aus-
geht. Innerhalb einer Philosophie der Strukturen allerdings hat das
vorstellende Bewusstsein sich neben das unbewusste Verhalten als
gleichwertig einzureihen:

»Doch, wenn, wie gesagt, das vorstellende Bewuf3tsein nur eine der méglichen
Formen des BewufStseins ausmacht und wenn dieses viel allgemeiner zu defi-
nieren ist als Bezugnahme auf ein Objekt — sei es gewollt, begehrt, geliebt oder
vorgestellt —, so verkniipfen sich die empfundenen Bewegungen miteinander
auf Grund einer praktischen Intention, die sie beseelt und die aus ihnen eine
orientierte Melodie macht, und es ist nicht mehr méglich, Ziel und Mittel als
abtrennbare Elemente zu unterscheiden und die menschliche Handlung als eine
Losung von Problemen zu behandeln, die auch der Instinkt 16st; wiren die Pro-
bleme dieselben, so wiren die Losungen identisch.«”

Wenn Bergson aus seiner Philosophie heraus also den Menschen we-
gen der in ihm vorherrschenden Macht des Intellekts und damit der
hoheren Ebene der Bewiltigung des Lebens an die Spitze des Lebens
bzw. der Lebewesen gesetzt sieht, so ist seine Ebene der Unterschei-
dung aus der Sicht Merleau-Pontys nicht nachzuvollziehen. Fiir
Bergson liegt die Vorrangstellung des Menschen in dessen hochst-

78 SV, 199. Vgl. 198, wie oben zitiert: »Das BewufStsein besteht vielmehr aus einem
Netz von Bedeutungsintentionen, die das eine Mal sich selbst klar, das andere Mal eher
erlebt als erkannt sind.« Problematisch ist hierbei, dass »die Idee der Bedeutung doch zu
einem Subjekt [fiihrt], das als Intentionalitdt nicht weniger Grund des Sinngeschehens
bleibt« und somit wieder der Annahme eines verschobenen Konstitutionspols den Weg
ebnet, wie J.-B. Pontalis in seinem bekannten Aufsatz »Das Problem des Unbewuf3ten
bei Merleau-Ponty« (in: ders., Nach Freud. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1968, 66—84, hier
70) argumentiert. Die Gleichwertigkeit steht nach Pontalis auch im Mittelpunkt eines
Vergleichs der Rolle des Unbewussten bei Freud gegeniiber Merleau-Ponty. Wie Ponta-
lis aufzeigt, ldsst sich die tiefgriindige Reflexion Merleau-Pontys zum Unbewussten in
der Psychoanalyse in seinem Werk nachzeichnen, wobei sich herausstellt, dass Merleau-
Ponty den Ort der symbolischen Macht des Unbewussten »nicht als den anderen Schau-
platz (Freud), sondern als die andere Seite unserer Existenz« (84) versteht. Zur Rolle
und Interpretation der Sprache, vgl. in diesem Zusammenhang den erwihnten Aufsatz
von Pontalis und B. Waldenfels, »Die Offenheit sprachlicher Strukturen bei Merleau-
Pontyc, in: ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 149.

214

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

moglicher Komplexitit an Leben, die den hichsten Einsatz an Intel-
lekt moglich macht und damit die bestmoglichen Weisen des Lebens-
umgangs pflegen kann.” Fiir Merleau-Ponty ist das menschliche
Verhalten ebenfalls das, was in den héchst komplexen Strukturen
ablduft, doch diese sind deshalb so komplex, weil sie innerhalb von
symbolischen Gestalten zu denken sind.® Spricht man tiberhaupt
von Losungen und Problemen, so wie Bergson es tut, so muss, bevor
das Verhalten iiberhaupt einsetzen kann, doch die Situation als pro-
blematisch erfahren werden konnen und denjenigen, der in ihr ist,
tiberhaupt angehen. Dies ist aber nur méglich, wenn die Dimension
der Bedeutung mit in die Uberlegungen eingebracht wird, was Berg-
son, indem er an reiner Nutzenorientierung festhilt, unterlisst. In
diesem Sinne kommt Merleau-Ponty zwangsweise zu dem Schluss,

»[...] dal wenn alle Handlungen eine Anpassung an das Leben erlauben, das
Wort >Leben< im Bereich des Tierischen und des Menschlichen nicht denselben
Sinn hat und da8 die Bedingungen des Lebens definiert sind durch die Eigen-
wesentlichkeit der Art. Gewif3 dienen Kleidung und Behausung dazu, uns gegen
die Kilte zu schiitzen, und die Sprache hilft uns bei der kollektiven Arbeit und
der Analyse des >organisch Festen<. Doch das Sichkleiden geht iiber in das Sich-
schmiicken oder auch das Sichschimen, und darin offenbart sich eine neue Ein-
stellung gegeniiber dem eigenen Selbst und gegeniiber dem Andern. Nur die
Menschen sehen, daf$ sie nackt sind. In dem Haus, das der Mensch baut, ent-
wirft und realisiert er seine bevorzugten Werte. Im Sprechen schlieflich kommt
zum Ausdruck, daf3 er nicht mehr unmittelbar an seiner Umwelt haftet, daf3 er
sie zu einem Schauspiel erhebt und geistig von ihr Besitz ergreift in der Er-
kenntnis im eigentlichen Sinne.«5!

Entgegen einer Interpretation der Situation also, die in ihr allein den
Reiz erkennt, einen Zweck mit den moglichst besten Mitteln zu er-
fiillen, sieht Merleau-Ponty in der Situation die Moglichkeit einer
Weiterfiihrung eines ganz spezifischen Verhaltens, die nur dadurch
zustande kommt, dass ich derjenige bin, der in dieser Situation ist,
ohne von ihr einen vorbestimmten Zweck gesetzt zu bekommen.
Jeder vitale Akt hat einen Sinn, und sein Vollzug ist Teil einer Ge-

» Vgl.S. 47

8 Vgl. SV, 178. Die Einheit des Organismus ist eine »Bedeutungseinheit« und keine
einfache »Korrelationseinheit«. Vgl. auch 179: »Das Kind versteht den fréhlichen Sinn
des Lachelns, lingst bevor es sein eigenes Licheln gesehen hat, es versteht den Sinn
eines drohenden oder traurigen Mienenspiels, das es selbst nie ausgefiihrt hat und dem
die eigene Erfahrung also keinerlei Gehalt verschaffen kann.«

8ISV, 199.

215

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

staltganzheit, die nur aus dem Sinnzusammenhang iiberhaupt exis-
tiert. Auch wenn Merleau-Ponty dem Begriff der Bewegung und
seiner Ausarbeitung bei Bergson also allein durch seinen Dialektik-
begriff viel abgewinnt, bleibt der Dualismus von Leben und Ver-
stand, so wie Bergson ihn festsetzt, fiir ihn genau an der Stelle ste-
hen, wo die eigentliche Produktivitit der Dialektik von Umwelt und
Mensch iiberhaupt erst anfingt. »Leben« bedeutet im Sinne Berg-
sons allein das Leben, das durch den élan vital vorangetrieben und
durch die Mischung aus Instinkt und Intellekt verwirklicht wird. Fiir
Merleau-Ponty, und daran sieht man auch die ideengeschichtliche
Bedeutung im Zusammenhang der vorliegenden Arbeit, ist das Le-
ben das Leben der Lebenswelt im Sinne Husserls.

d. Der Leib als Verhaltenstyp

Wenngleich sich Merleau-Ponty in den oben ausgefiihrten Punkten
explizit von der Philosophie Bergsons abgrenzt, dient diese Abgren-
zung doch ebenfalls als Ausgangspunkt fiir das Thema, das auch in
seinen spiteren Schriften stets prasent bleiben wird und somit, so
konnte man sagen, aus vielerlei Perspektive fiir seine Philosophie
insgesamt steht: der Leib.82 Bei Bergson stellte sich heraus, dass der
Leib der Angelpunkt aller Bilder im Universum und der Ausgangs-
punkt aller Handlungen ist.83 Der Leib, von dem Merleau-Ponty
spricht, ist sozusagen mutatis mutandis der Schnittpunkt, an dem
sich Verhalten ereignet, also die Stelle, an der durch seine Bewegun-
gen die Dialektik von Mensch und Umwelt stattfindet. Denn der Leib
ist der Trdger des Verhaltens, dasjenige, durch das der Sinn des Ver-
haltens bzw. die Bedeutung der stindigen Auseinandersetzung des
Menschen mit seiner Welt entsteht.

»Wir miissen also notwendig annehmen, daf3 die Bewegungen und Haltungen
des phanomenalen Leibes eine Eigenstruktur, eine immanente Bedeutung auf-
weisen, daf} der Leib von vornherein ein Aktionszentrum ist, das auf seine

82 Aus diesem Grund kann hier auch zunichst nur aus dem Zusammenhang von Die
Struktur des Verhaltens iiber den Leib gehandelt werden. Man wird allerdings bei den
Betrachtungen zur Phinomenologie der Wahrnehmung, natiirlich unter riickblickender
Hinzunahme der nun folgenden Ergebnisse, Wesentliches zum Leibbegriff bei Merleau-
Ponty erfahren.

% Vgl. S. 30.

216

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

>Umwelt< ausstrahlt, eine bestimmte >Silhouette< im physischen wie im mora-
lischen Sinne, ein bestimmter Verhaltenstyp. «5*

Mit dieser Wendung hin zur Leiblichkeit als Verhaltenstyp kommt
die vorliegende Untersuchung auf einen neuen Aspekt zu sprechen,
der fiir die Klirung eines Engagementbegriffs bei Merleau-Ponty
von entscheidender Bedeutung ist. Wenn alles Verhalten sich als be-
deutsames In-der-Welt-sein innerhalb einer Dialektik des standigen
Austausches von Bedeutung zwischen der Welt und mir darstellt,
und der Leib als der Angelpunkt dieser Dialektik erkannt werden
muss, so zeigt sich, dass das Thema der vorliegenden Arbeit ganz
wesentlich auch eine Auseinandersetzung mit der Leiblichkeit des
Menschen verlangt. Das bedeutet, dass die gesamte Weise, in der
wir der Welt in der Situation »gerecht werden« nicht ohne unseren
Leib zu denken ist. Schon Sartre wies auf diese Tatsache hin.®> Fiir
ihn war der Korper der ontische Ausgangspunkt jeglicher Anwesen-
heit bei der Welt und damit die Moglichkeitsbedingung der gesamten
als Negationsvollzug verstandenen Existenz. Deshalb konnte er
schreiben: »Soll es Wahrnehmung von Objekten in der Welt geben,
miissen wir schon von unserem Auftauchen an in Anwesenheit der
Welt und der Objekte sein.«3 Der Unterschied zur Leiblichkeit bei
Merleau-Ponty zeigt sich aber jetzt ganz klar darin, dass das Engage-
ment, dass fiir beide Philosophen durch sie begriindet wird, doch je-
weils ein Verschiedenes ist. Denn fiir Merleau-Ponty tritt das Enga-
gement zunichst als leibliches Verhalten in der Welt auf, fiir Sartre
ist es dagegen die Negationsbewegung der Existenz gegentiber der
Welt. In diesem Sinne wird die Rolle des Leibes bei Merleau-Ponty
um Vieles erweitert, was im Folgenden kurz angerissen werden
soll.#

Ein Beispiel, das Merleau-Ponty nutzt, um zu zeigen, dass das
Verhalten sich nicht an explizite Objekte, sondern an Realititen fiir
das Bewusstsein halt, zeigt deutlich, welche Rolle der Leib fiir Mer-
leau-Ponty hier spielt. Er spricht von einem FufSballspieler auf einem
Fufsballfeld. Dieser Ort ist dem Spieler nicht stindig als Objekt » Fuf3-
ballfeld« bewusst, sondern der Spieler findet sich in ein Netz von

8 SV, 179.

8 Vgl. die Ausfithrungen zu Sartre, S. 155.

8 SN, 559.

8 Zur Literatur bzgl. der Rolle der Leiblichkeit bei Sartre und Merleau-Ponty (also als
Vergleich) vgl. die Fufinote 71 im Sartre-Teil.

217

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Kraftlinien verwoben, die den Fuf3ballplatz fiir ihn durchziehen, so
wie der Platz sich in Abschnitte verschiedener Bedeutungen inner-
halb des Spiels einteilt. Der Fuf$ballplatz wird als Bedeutungsnetz
entdeckt, durch das sich verschiedene Anforderungen manifestieren
—d.h. durch Strukturen, »die eine Aktion von ganz bestimmter Art
herbeirufen, sie auslosen und tragen, gleichsam ohne Wissen des
Spielers«. Weiter heift es:

»Der Spielplatz ist ihm [dem Spieler, M. G.] nicht gegeben, sondern er ist ge-
genwirtig als der immanente Zielpunkt seiner praktischen Intentionen; der
Spieler bezieht ihn in seinen Korper mit ein und spiirt beispielsweise die Rich-
tung des >Tores< ebenso unmittelbar wie die Vertikale und Horizontale seines
eigenen Leibes. Es geniigt nicht, wenn man sagt, das BewufSstsein bewohne diese
Umwelt. Es gibt in diesem Moment nichts anderes als die Dialektik von Umwelt
und Handlung. Jedes Manéver, das der Spieler vollfiihrt, verindert den Aspekt
des Spielfeldes und zeichnet darin neue Kraftlinien ein, wo dann ihrerseits die
Handlung verlduft und sich realisiert, indem sie das phdnomenale Feld erneut
verdndert.«88

Die »praktischen Intentionen« sind verantwortlich fiir die Struktu-
rierung meiner Welt und damit meines Verhaltens. Meine Umwelt
ist somit in genau dem Mafle strukturiert, wie sie ein »Spielfeld«
(auch aufSerhalb des Beispiels) meines Verhaltens bildet. Dabei spielt
das unbewusste Verhalten eine umso groflere Rolle fiir Merleau-
Ponty, denn in ihm wird dieses Verhalten dem »konstituierenden
Blick« entzogen, um es auf einen Weltumgang griinden zu konnen,
der ganz in der Dialektik menschlicher Umwelt bzw. weltlichen Um-
gangs aufgeht.®” Der Leib hat dabei mehr als die Rolle eines Vermitt-
lers. Seine Bedeutung spiegelt auf fundamentaler Ebene die Zwei-
deutigkeit einer ontisch-ontologischen Stelle wider, die ihr Sein erst
im Vollzug erlangt. So erfiillt der Leib seine Rolle, indem er weder
ganz ist, noch vollstandig nicht ist. Damit bildet er sozusagen die

8 SV, 193f.

8 Vgl. Waldenfels, B., »Das Problem der Leiblichkeit bei Maurice Merleau-Ponty, in:
ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 29-54, hier 50: »[...] das, was leibliche
Initiative uns in der offenen Situation an mehrdeutigem Sinn darbietet, wartet auf ein
bestimmtes, theoretisches oder praktisches Bejahen und Verneinen, weil nur dann etwas
als solches, mit einem expliziten Sinn erfaft und gesetzt ist. Die unwillkiirliche Initia-
tive des leiblichen Vor-Ich ist nur dann mehr als ein physischer Prozef3 oder ein biologi-
sches Verhalten, wenn sie der freien Initiative, dem transzendentalen Fiat eines wirk-
lichen Ich offensteht.«

218

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

faktische Grundlage der Uberschreitung meiner vollstindigen Mate-
rialitit.

»Ich nehme die Dinge direkt wahr, ohne daf8 mein Leib zwischen ihnen und mir
einen Schirm bildet, er ist genau wie sie ein Phiinomen, ausgestattet allerdings

mit einer eigenstindigen Struktur, die ihn mir als ein Zwischenglied zwischen
der Welt und mir erscheinen ld3t, obwohl er es tatsichlich nicht ist.«%

Was ist der Leib also und was ist er nicht? Merleau-Ponty gibt an
einer Stelle eine kurze Auflistung der Eigenschaften des Leibes, auf
die Bernhard Waldenfels bei einer Unterscheidung zwischen aktuel-
lem und habituellem Leib sowie natiirlichem und kulturellem Leib
hinweist.”" Da ist der Leib die »Masse chemischer Bestandteile« (na-
tiirlicher Leib) aber er ist ebenso die Dialektik zwischen Mensch und
Umwelt inklusive seiner Mitmenschen. Letzteres ist er als »aktueller
Leib«, der in der Situation die Dialektik selbst im Verhalten ist und
immer auch als kultureller Leib, »sofern alles, was natiirlich vorgege-
ben ist, eine bestimmte kulturelle Deutung, Organisation und Sche-
matisierung erfahrt«.” Ganz wesentlich ist der Leib aber genauso die
Gesamtheit unserer Gewohnheiten, die sich durch unser Verhalten
ausdriicken (habitueller Leib) und damit der »dialektische Boden,
auf dem eine hohere Form von Gestaltung vor sich geht«.? Der kul-
turelle Leib ist immer der Bezug selbst auf ihn als die Dimension
seiner Bedeutung fiir uns. In Waldenfels’ Vergleich zwischen aktuel-
lem/habituellem und natiirlichem/kulturellem Leib, stellt sich he-
raus, dass sich diese Charakteristiken vermischen. Der natiirliche
Leib ist dem kulturellen nicht in gleicher Weise beizustellen, wie
der aktuelle Leib sich auf den habituellen »beruft«. Unser Leib ist
immer natiirlich so wie habituell, kulturell verstindlich so wie aktu-
elle Dialektik, dabei natiirlich nur als kultureller und aktuell nur als
habitueller. Unterscheidungen sind dann nicht anders als im kultu-
rellen Kontext zu verstehen, und so kann Waldenfels sie am Ende
auch relativieren,® wenn er sagt, dass es diesbeziiglich keinen

%SV, 253.

9 Vgl. fiir das Folgende SV, 244 mit der dort vorhandenen Fufinote 50 und Walden-
fels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 188 ff.

92 Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 188.

% SV, 244.

% Merleau-Ponty selbst spricht an der genannten Stelle auch davon, den Dualismus
von Leib und Seele zu »relativieren«.

219

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

»[...] Raum fiir einen Dualismus [gibt], es gibt lediglich eine Vielfalt
von Aspekten, von Unterscheidungsmdoglichkeiten [...]«.%

Diese ersten Ergebnisse zur Phanomenologie des Leibes stellen
einen ganz eigenen Weg Merleau-Pontys dar, das Grundproblem des
Leib-Seele-Dualismus anzugehen. Wie bei den Betrachtungen zur
Phénomenologie des Leibes bei Husserl festzustellen war, kommt
dieser gar nicht erst zu dieser Dimension, da er den Leib immer noch
durch eine Konstitutionsleistung fundiert wissen will, die er aber,
wohl aus Einsicht, dass dies unmdglich ist, nicht findet. So bleibt bei
ihm der Leib das »merkwiirdig unvollkommen konstituierte Ding«?%,
das die Unmittelbarkeit leiblicher Verhaltensdialektik gar nicht erst
bertihrt. Fiir Merleau-Ponty allerdings wird der Leib-Seele-Dualis-
mus in der gleichen Dialektik aufgehoben, die das Verhalten selbst
immer zu einem weltlichen Verhalten macht. Thr Sein ist das Ver-
hiltnis zueinander, wie ihr Verhiltnis seinen Ausdruck im Verhalten
—d.h. im Engagement des Menschen in die Welt — hat.

»Die beiden Bezugsglieder konnen sich niemals absolut unterscheiden, ohne
dafl sie zu sein aufhoren, ihre empirische Verkniipfung griindet also in einer
urspriinglichen Titigkeit, die in einem Stiick Materie einen Sinn installiert,
ihn darin wohnen, erscheinen und sein 1dt. Indem wir auf diese Struktur als
auf die grundlegende Realitit zuriickkommen, machen wir gleichzeitig die Un-
terscheidung und die Vereinigung von Leib und Seele verstindlich.«%

Das Engagement wird also durch genau dieses Verhiltnis beschrie-
ben. Es ist die »gelebte Dialektike, die als »urspriingliche Tétigkeit«
alles In-der-Welt-sein iiberhaupt erst begriinden kann und die das
eigentliche »Verhaftetsein« an die Welt bedeutet. Merleau-Ponty
spricht vom Verhaftetsein des Bewusstseins an einen Organismus
im Sinne seiner Gegenwirtigkeit® und diese Gegenwirtigkeit ist
das Sein-bei?, das nichts anderes als das Engagement bezeichnet.

9 Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a. 0., 190. Auf 189 weist Waldenfels auch auf
eine passende Passage aus der Phdanomenologie der Wahrnehmung hin: »Alles beim
Menschen ist zugleich hergestellt und natiirlich.« (PhW, 224)

% Hua IV, 158. Vgl. auch S. 87.

97 SV, 243. Vgl. auch 244, wie teilweise schon zitiert: »Der Leib im allgemeinen ist eine
Gesamtheit schon vorgezeichneter Wege und schon ausgebildeter Vermogen, der bereits
erworbene dialektische Boden, auf dem eine héhere Form von Gestaltung vor sich geht,
und die Seele ist der Sinn, der sich alsdann etabliert.«

% SV, 241.

9 Gemeint ist auch das Sein-bei, das Heidegger in Sein und Zeit meint, wenn er sagt:
»Das Dasein ist als wesenhaft verstehendes zunichst beim Verstandenen.« (Vgl. ebd.,

220

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

Gleichzeitig wirkt diese Gegenwiirtigkeit als Aufbewahrung und In-
tegration der Geschichte der Welt, die sich im Neuen wieder etab-
liert, um so als lebendige Bewegung fortgetragen zu werden.'® Was
bei Sartre in den drei Anwesenheiten — der Anwesenheit bei sich, bei
der Welt und bei den Anderen — in Gleichurspriinglichkeit aufgeho-
ben war, niamlich die Existenz als Entwurf selbst, findet sich also bei
Merleau-Ponty in anderer Dialektik wieder. Hier ist es keine deter-
minatio per negationem, sondern das Engagement ist als das Auf-
gehobensein in der »wirklichen Welt« wiederum Teil der durch
Strukturen getragenen Gestalt des Lebens. Struktur und Gestalt, so
wurde oben gesagt, und so sagt es auch Merleau-Ponty, sind aller-
dings nur als »[...] ein Objekt fiir das Bewuf3tsein. Beide haben nur
einen Sinn, wenn man die Wahrnehmungswelt zu denken ver
sucht.«'%! Dies ist der Ansatz, auf dem Merleau-Ponty sein grofSes
Projekt einer Phdnomenologie der Wahrnehmung griindet, das
schon im Frithwerk angefangen wird.

e. Die gelebte Wahrnehmung

Die Wahrnehmung bildet den Punkt, an dem die philosophische bzw.
phénomenologische Argumentation sich dem Unterschied zwischen
dem, was »auflerhalb« meiner ist — also den Dingen — und dem, was
»innerhalb« meiner ist — d.h. klassisch gesehen den Ideen — gegen-
iiber sieht. Wahrnehmungsphilosophie befasst sich demnach mit der

164.) Jedoch muss unterschieden werden zwischen dem Aufgehen in der besorgten
Welt, das dieses Sein-bei bei Heidegger bedeutet, und das damit immer auch die Dimen-
sion des Verfallens an die Welt anspricht. Wie vielleicht jetzt schon deutlich geworden
ist, kann Merleau-Ponty ein solches Verfallen an die Welt nicht eigens thematisieren,
denn streng genommen ist es sein ganzes Thema. Fiir ihn gibt es nur den unmittelbaren
Zugang zur Welt, wie sie fiir uns als die in ihr Lebenden und Waltenden ist. Natiirlich,
fiir Merleau-Ponty wie fiir Heidegger heifit es: »[...] das Dasein ist zunichst und zu-
meist bei der besorgten >Welt«, allerdings ist der in Sein und Zeit darauf folgende Satz
fiir Merleau-Ponty irrelevant, weil er sich bemiiht die Genese von Sinn iiberhaupt,
unabhingig von ihrer existentialanalytischen Rolle zu beleuchten. Also trennen sich
die beiden Philosophien zumindest aus ihrer Methodik heraus schon hier, wenn Heideg-
ger sagt: »Dieses Aufgehen bei ... hat meist den Charakter des Verlorenseins in die
Offentlichkeit des Man.« (Ebd., 175) Die Problematik von Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit, letztere hat ihren Ursprung ja im Verlorensein, stellt sich fiir Merleau-Ponty so
nicht.

100 Vgl. SV, 241.

101§V, 165.

221

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Kontaktstelle des Lebewesens mit seiner Umwelt, d. h. sie versucht
den Punkt zu lokalisieren, an dem sich der Bereich des Inneren mit
dem des materiellen Aufleren iiberkreuzt und im Phinomen der
Wahrnehmung selbst aufgeht. Die Vermittlung beider »Bereiche«
ist seit jeher eins der fundamentalen Probleme der Philosophie gewe-
sen und ist es immer noch.? Fiir Merleau-Ponty bedeutet diese Un-
terscheidung von Dingen und Ideen zugleich die Unterscheidung
zwischen dem, was wir durch unseren Begriffsapparat, unsere Erfah-
rung, unser »innerweltliches Leben« den Dingen an Bedeutung zu-
messen und dem, was sich uns unmittelbar als Phinomen zeigt — in
Husserls Worten also der Unterschied zwischen den Sachen, wie sie
sich uns in der »natiirlichen Einstellung« geben und den »Sachen
selbst«, wie sie sich uns phdnomenal zeigen. Die folgende Passage
fasst diesen Unterschied von Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit und
die spezifische Facette des Denkens von Merleau-Ponty treffend zu-
sammen:

»Das Subjekt lebt nicht in einer Welt von BewufStseinszustinden oder Vorstel-
lungen, von der aus es wie durch ein Wunder auf dufSere Dinge einwirken und
sie erkennen zu konnen glaubt. Es lebt in einer Welt der Erfahrung, in einem
Milieu, das neutral ist gegeniiber den substantiellen Unterscheidungen zwi-
schen Organismus, Denken und Ausdehnung, in einem direkten Umgang mit
den realen Wesen, den Dingen und seinem eigenen Leib. Das Ego als Zentrum,
von dem seine Intentionen ausstrahlen, der Leib, der sie trigt, und die Wesen
und Dinge, auf die sie sich richten, sind nicht vermengt: aber es sind drei Sek-
toren eines einzigen Feldes. Die Dinge sind Dinge, d.h. sie sind transzendent in
bezug auf alles, was ich von ihnen weif3, zuginglich fiir andere Wahrnehmungs-
subjekte, doch eben als solche gemeint, und als solche sind sie ein unentbehr-
liches Moment der gelebten Dialektik, die sie umfiangt.«1%

Im Einzelnen bedeutet das: Zunichst liegt die Betonung auf der
»Welt der Erfahrung« als derjenigen, in der das Subjekt sich befindet.
Die Welt der Erfahrung ist zu verstehen als dieses unmittelbare Sein-

102 Auf die Philosophie der Wahrnehmung und ihre Entwicklung in der Geschichte
besehen driickt Lambert Wiesing es so aus: »Ziemlich einhellig wird Wahrnehmung
als die Fahigkeit von Lebewesen verstanden, mittels ihrer Sinnesorgane Informationen
iiber ihre materielle Umwelt zu erhalten.« (Wiesing, Lambert, »Einleitung: Philosophie
der Wahrnehmungs, in: ders. (Hrsg.), Philosophie der Wahrnehmung. Modelle und
Reflexionen. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2002, 9-64, hier 12.) Vgl. diesen Sammelband
auch fiir eine umfassende Darstellung der philosophiegeschichtlich relevanten Positio-
nen der Wahrnehmungsphilosophie.

103§V, 219.

222

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

bei, von dem oben die Rede war. Es ist die Welt vor jeglicher Begriff-
lichkeit, die Welt in der wir einfach umgehen (auch) ohne zu reflek-
tieren. Es ist die Welt der Handgriffe, die wir einfach machen, ohne,
dass wir iiber sie nachdenken, wie der Fufsballspieler den Ball mit
dem Fufl zu treten weif3, ohne ihn erst konkret und im vollem Um-
fang einer reflektierten Planung »als Objekt seiner Kraft« angehen
zu miissen. Wir reflektieren die wenigsten unserer Handlungen und
Wahrnehmungen, das Unreflektierte ist dasjenige, das sich im Hin-
tergrund und Untergrund unseres Lebens aufhilt. Die klassischen
Philosophien stellten sich die Wahrnehmung dagegen immer als
einen Akt bzw. den Bewusstseinsinhalt immer als konkretes Bild vor.
Wahrnehmung, und das ist Merleau-Pontys Grundsatz, liuft aber
immer schon ab. Wir nehmen immer wahr, denn wir sind notwendig
der Mittelpunkt der von uns wahrgenommenen Welt.1* Das soll
auch der »direkte Umgang mit den realen Wesen« bezeichnen, denn
bevor wir die Dinge als »diese« Dinge bezeichnen und sie als Objekt
konstituieren, eroffnet die Welt uns schon den direkten Bezug zu
ihnen, so wie ich den Henkel meiner Kaffeetasse unreflektiert und
einfach — ohne gedankliche Arbeit — greife, wihrend ich schreibe oder
lese. Darin ist Merleau-Ponty ganz Bergsonianer: der Begriff — im
Sinne expliziter Reflexion — zerstort eine Unmittelbarkeit des Le-
bens.’ Doch der Henkel zeigt auch von mir unreflektiert seinen
Sinn an. Ich wiirde im seltensten und unwahrscheinlichsten Fall in
die volle Kaffeetasse greifen, um sie von innen zu fassen und hoch zu
heben. Das wiederum ist die oben schon besprochene Erweiterung
und Grundlegung durch den Sinn, der sich uns von der Welt her

104 Vgl. dazu auch PhW, 7: »Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von der Welt, ist
nicht einmal ein Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist sie der Untergrund, von
dem iiberhaupt erst Akte sich abzuheben vermégen und den sie bestindig voraussetzen.
Die Welt ist kein Gegenstand, dessen Konstitutionsgesetz sich zum voraus in meinem
Besitz befinde, jedoch das natiirliche Feld und Milieu all meines Denkens und aller
ausdriicklichen Wahrnehmung. Die Wahrheit sbewohnt« nicht blof den >inneren Men-
schens, vielmehr gibt es keinen inneren Menschen: der Mensch ist zur Welt, er kennt
sich allein in der Welt.«

105 Vgl. dazu auch den Einwand von Emile Bréhier bei der Diskussion des Vortrags »Das
Primat der Wahrnehmung« (1946) dahingehend, dass die »Lehre« Merleau-Pontys
nicht formuliert, sondern gelebt werden miisste, um der verlangten Unmittelbarkeit
gerecht werden zu konnen. In: Merleau-Ponty, M., Das Primat der Wahrnehmung,
[Primat] hrsg. u. mit einem Nachwort von Lambert Wiesing. Frankfurt/M.: Suhrkamp,
2003, 59.

223

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

bietet.2% In diesem Sinne ist die Bedeutung inkarniert — sie ist Fleisch
geworden durch die Welt, in der ich engagiert bin.1” Wahrnehmung
ist schon immer »Arbeit« im obigen Sinne.'* Es geht Merleau-Ponty
ja gerade um diejenigen Verhaltensformen, die sich als freie dem
Milieu zu entziehen wissen. Diese findet er in der Wahrnehmung
sowie in der Sprache. Die bedeutsame Welt bildet in dieser Unmittel-
barkeit das »Feld der gelebten Wahrnehmung«'%, auf dem wir uns
befinden und in dem die »gelebte Dialektik« meines Engagements
stattfindet.

»Die einzige Art und Weise, auf einen Geist zu wirken, besteht
fiir ein Ding darin, ihm einen Sinn anzubieten, ihm zu erschei-
nen.«° Der einzelne konkrete Erkenntnisakt bezieht sich dann auf
den Sinn dieses Erscheinens, also »[...] ein Gegebenes in einer be-
stimmten Funktion, unter einer bestimmten Beziehung [zu] erfas-
sen, >sofernc es fiir mich diese oder jene Struktur bedeutet oder pri-
sentiert«.!'! Die Philosophie, die dieses Erscheinen und die damit
zusammenhingende Sinngenese zu betrachten vermag, ist die Pha-
nomenologie:

» Die Analyse des Erkenntnisaktes fithrt zu der Idee eines konstituierenden und
naturierenden Denkens, das die charakteristische Struktur der Objekte von in-
nen her stiitzt. Um hervorzuheben, daf3 die Objekte zugleich in intimer Nihe
zum Subjekt stehen und feste Strukturen prisentieren, die sie von blofen Er-
scheinungsweisen unterscheiden, mag man sie >Phinomenologie« nennen, und
sofern die Philosophie sich an dieses Thema hailt, wird sie zu einer Phianomeno-
logie, d.h. zu einer Inventur des BewufStseins als des Universalmilieus [milieu
d’univers].«112

106 Vgl. dazu SV, 245f.: »Schon wenn ich das Wahrgenommene benenne, wenn ich es
als Stuhl oder Baum wiedererkenne, ersetze ich die schlichte Erfahrung einer fliichtigen
Realitdt durch die Subsumtion unter einen Begriff, schon wenn ich das Wort >Dies-dac
ausspreche, beziehe ich eine singulire, erlebte Existenz auf das Wesen der erlebten
Existenz. Doch diese Ausdrucks- und Reflexionsakte zielen auf einen originéren Text,
der nicht ohne Sinn sein kann. Die Bedeutung, die ich in einem sinnlichen Ganzen finde,
haftet ihm bereits an.« Vgl. auch ebd., 192.

107 Vgl. SV, 246. Zur »inkarnierten Bedeutung« vgl. auch Waldenfels, B., Der Spiel-
raum des Verhaltens, a.a.O., 147f.

108 Siehe S. 210.

1095V, 253.

1105V, 230.

1SV, 229.

12 SV, 230. Dementsprechend lautet auch die Kritik an Bergsons Wahrnehmungstheo-
rie, die als Vorstellungsbewusstsein nur starre Bilder behandelt, folgendermaflen:
»Wenn Erkenntnis nicht mehr besagt, dafi sich dem Subjekt ein starres Bild prisentiert,

224

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

Zur Lokalisation des Bewusstseins ldsst sich also sagen: Das Bewusst-
sein ist der Ort, an dem die gelebte Dialektik zwischen Ding und
Subjekt stattfindet, die fundiert ist durch Strukturen der Bedeutung.
Es ist aber auch der Ort, das »Universalmilieu«, dessen Betrachtun-
gen selbst diese seine und gleichzeitig die weltlichen Strukturen er-
kennen ldsst.’* Das Bewusstsein ist, will man ihm vollstindig ge-
recht werden, demnach nicht zu erfassen als ein in die Strukturen
eingebundenes Objekt. Denn es ist schlieflich auch das, was im Ver-
halten erst entsteht und weiterlebt. Man muss die Untersuchung
selbst untersuchen, d.h. versuchen, das Bewusstsein selbst ewig in
statu nascendi zu sehen — selbst als zur Gestalt gehorig. Deshalb ist
die Phdnomenologie die richtige Methode fiir Merleau-Ponty, wenn
er weiter an die Wurzeln des menschlichen Umgangs in der Welt
reichen will.1* An dem Ort, an dem also objektive Strukturen zu
subjektivem Verhalten werden und vice versa, entsteht der Aus-
gangspunkt fiir alle weitere Untersuchung, der vor allem eine wei-
tere Phianomenologie der Wahrnehmung fordert.115

Zunichst bleibt allerdings beziiglich der Wahrnehmung, wie sie
sich als Struktur des Verhaltens zeigt, ein weiterer Aspekt zu kliren.
Die Dinge, die sich meiner Wahrnehmung stellen, sind ebenso fiir die
Wahrnehmung anderer Subjekte zuginglich. Eine entscheidende
Frage fiir die Untersuchung der Wahrnehmung ist demnach: Inwie-
fern sind die Objekte, die ich wahrnehme, den Anderen zuginglich?
Was bedeutet Objektivitit tiberhaupt noch, wenn das Lebendige der
gelebten Dialektik sich mit meinem Leben iiberkreuzt, wenn diese
Dialektik wesentlich die Bedeutung fiir mich zum Mittelpunkt
hat?116

Die Wahrnehmung ist notwendig perspektivisch. Wir sehen die
Dinge immer nur aus unserem Blickwinkel, wiirde man sagen und es
sofort einsehen. Aber, und das ist der springende Punkt dieser Per-

sondern daf} der Sinn dieses Bildes erfafSt wird, so ist die Unterscheidung zwischen der
objektiven Welt und den subjektiven Erscheinungen nicht mehr eine Unterscheidung
zwischen zwei Seinsarten, sondern zwischen zwei Bedeutungen, und in diesem Sinne ist
sie unumstoBlich. Das Ding selbst ist es, was ich in der Wahrnehmung erreiche, da jedes
Ding, das man sich denken kann, eine »Dingbedeutung« ist und da man genau den Akt
Wahrnehmung nennt, in dem diese Bedeutung sich mir enthiillt.« (SV, 231) Zur Kritik
an Bergsons Idee einer »reinen Wahrnehmung« vgl. auch ebd., 247.

113 Vgl. Waldenfels, B., Phianomenologie in Frankreich, a.a.O., 158.

14 Vgl. dazu auch im Vorwort von Bernhard Waldenfels zur SV, XVIL

115 Vgl. in diesem Sinne weiter S. 237 f.

116 Vgl. zu dieser Frage SV, 253.

225

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

spektivitit: genau in dem Mafle, in dem ich weifs, dass ich die Dinge
immer nur von dieser Seite aus betrachten kann, genau in diesem
MafSe bin ich mir in meinem unmittelbaren Weltumgang ebenso ge-
wiss, dass es die ganzen Dinge sind, die ich da sehe. Der notwendige
Aspekt der Welt zeigt sie mir doch in ihrer mir zugewandten Ganz-
heit. Unserem Verhalten liegt dadurch die Gewissheit zugrunde,
»mit einer Welt zu verkehren, die reicher ist als das, was wir von ihr
erkennen, d.h. mit einer realen Welt zu verkehren«.!” Anders ge-
sagt: es gibt keine Wahrnehmung unserer Welt ohne Perspektivitit,
so wie es keine Welt fiir uns ohne die Perspektivitit der Wahrneh-
mung geben kann. Die vorliegende Untersuchung hat es hier mit
einem fundamentalen Engagement in die Welt zu tun, einem Enga-
gement, dessen Wesen in der Dialektik von Aspekt und Ganzem voll-
zogen wird und das sich demnach im Verhalten selbst im Sinne einer
ewigen Stellungnahme zur Welt aufhilt auf der Grundlage einer
schon immer vorhandenen Offnung der Méglichkeiten, dieser Welt
gegeniiber gedffnet zu sein.!® Es geht hier also um die Gewissheit
der Giiltigkeit dieser Welt fiir andere Wahrnehmungssubjekte. Denn
in der Objektivitdt, derer wir in unserem Verhalten gewiss sind,
steckt ebenso der Bezug zum Anderen. Dies ist zundchst die einzige
Maoglichkeit fiir die Philosophie Merleau-Pontys, dem Solipsismus
zu entrinnen. Sie besteht darin, dem Anderen die Welt in ebensol-
cher Weise zuzubilligen, in der ich sie als objektive Welt wahrnehme.
In diesem Sinne kann im Obigen auch von einer Welt fiir mich zu
einer Welt fiir uns iibergegangen werden. Die Bedeutung der Situa-
tion fiir mich speist sich doch aus einer Objektivitit der Welt in Form
von Geschichte, Kultur, Sprache — die alle auf eine intersubjektive
Welt verweisen.!”? Gerade hier zeigt sich auch das Produktive der
Wahrnehmung. Die Objektivitit ist das, was durch die Freiheit der
Wahrnehmung als Verhalten zur Welt entsteht — namlich die auf-
gegriffenen und weitergetragenen Bedeutungen der Welt.

17§V, 216.

118 Freilich wird noch zu zeigen sein, inwiefern dieses fundamentale Engagement, das
sich hier aus der Gewissheit seiner selbst heraus begriindet, zu einem freiheitlichem
Engagement wird, d.h. wo genau der Punkt ist, an dem die Freiheit diese Gewissheit
zu umranden und zu durchziehen weif3. Ein Versuch hierzu wiirde allerdings zu diesem
Zeitpunkt Spekulation bleiben, vor allem, da sich in den Ausfiihrungen zur Phdnone-
nologie der Wahrnehmung Merleau-Pontys eine weitere Klirung ankiindigt.

19 Vgl. SV, 215 ff. und zu Husserl S. 106.

226

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

»Die Wahrnehmung ist ein Moment der lebendigen Dialektik eines konkreten
Subjekts, sie partizipiert an seiner Gesamtstruktur, und dementsprechend hat
sie als primitives Objekt nicht das >anorganisch Feste, sondern die Handlungen
anderer menschlicher Subjekte.«120

Handlung und Wahrnehmung tiberkreuzen sich im Bewusstsein,
denn beide partizipieren an einer Welt der Bedeutungen, der ein En-
gagement zugrunde liegt, das sich in der »lebendigen Dialektik« des
Verhaltens ausdriickt. Im Leben der »lebendigen Dialektik« oder der
»lebendigen Wahrnehmung« steckt also ein verbindendes Prinzip,
dass sich anders als bei Bergson nicht allein auf die freiheitliche Aus-
gestaltung eines élan vital bezieht, sondern sich durch das Entstehen
und Forttragen der Bedeutungen fiir uns in der Welt und fiir die Welt
in uns als ein Gewebe ganzheitlicher Struktur fortspinnt.

f. Vonder Struktur zum Universalmilieu

Mit dem Versuch Merleau-Pontys, einen Bereich zwischen Natura-
lismus und Intellektualismus zu entdecken, indem er im Verhalten
die Strukturen aufweist, die sich sowohl im Bewusstsein als auch fiir
das Bewusstsein bzw. weder ganz als Ding noch ganz als Idee finden
lassen, wird in jedem Fall eine Dimension in der Klarung eines En-
gagementbegriffs erreicht, die im zuvor Behandelten ausbleibt. Der
Gewinn liegt zum Einen darin, dass die Philosophie Bergsons, wie
beschrieben, genau in den Punkten abgelehnt wird, die das Auflen
mit dem Innen, und so ebenfalls das moi fondamental mit dem moi
superficiel, versohnen will. Es entsteht tatsichlich ein Bereich, in
dem man von einem Ich sprechen konnte, das sich auf keine der bei-
den Seiten vollstindig zu schlagen weif3. Der Schliissel liegt in Sinn
und Bedeutung der Welt fiir das Ich und damit im Verhalten des
Menschen in der und zur Welt. Anstatt sich, wie Bergson, der dufSe-
ren Welt als freiheitliches Wesen zu enthalten und jeder Bedeu-
tungssetzung jegliche Freiheit absprechen zu wollen, liegt fiir Mer-
leau-Ponty der Angelpunkt in der Ubernahme der Bedeutung und in
der Freiheit, diese fortzufiithren und zu erweitern. Leben definiert
sich somit nicht als die Freiheit vom Verstand oder von der Welt der
Kausalitdt, sondern bei Merleau-Ponty heif3t es: Die Lebensvorginge
»partizipieren alle an ein und derselben Verhaltensstruktur und sind

1205V, 190.

227

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Ausdruck fiir die Art und Weise des Organismus, die physikalische
Welt zu verindern und darin eine Umwelt nach seinem Bild entste-
hen zu lassen«.12! Freiheit heiflt also Ubernahme und Fortschreibung
— ein Moment bedingter Kreativitit, »bedingt« deshalb, weil sich die
Bedeutung der Situation nicht nur mir selbst, sondern ebenso viel der
Situation der Welt verdankt.122

Diese Freiheit ist das Spezifische des menschlichen Verhaltens.
Wihrend sich alle Organismen in mehr oder minder komplexer Wei-
se in ihre Umwelt integrieren, besteht die Integration des Menschen
in seine Umwelt darin, dass sie ihm immer als Situation begegnet.
Das heif3t, dass das Verhalten des Menschen sich auch in dem Sinne
als Stellungnahme zur Welt versteht, als es ihn in Verhiltnis zur
Bedeutung der Situation-fiir-ihn im Sinne individueller, kultureller
und geschichtlicher Einordnung setzt. Jedes Verhalten findet sich in
einer Gestalt wieder, die es als Bedeutungsgeschehen mittrigt. In
diesem Sinne findet sich hier eine Inanspruchnahme husserlschen
Denkens. Die in der Intentionalitit zu analysierenden noematischen
Strukturen sind diese Strukturen der Bedeutungsebene, die Mer-
leau-Ponty gegen Bergson ins Spiel bringt. Merleau-Ponty nimmt
allerdings die Intentionalitédt in der Lebendigkeit, die bei den Unter-
suchung zu Husserl erkennbar wurde, beim Wort.123 Die Spontanei-
tit des Bewusstseins im Sinne einer fungierenden Intentionalitit
muss demnach fiir ihn im ganzen menschlichen Verhalten zu finden
sein.

Dadurch, dass Merleau-Ponty den Menschen in die Welt setzt,
ihn also nicht mehr als Bewusstsein allein sieht, sondern als Sich-
Verhalten zur Welt, nimmt er der Welt den indexikalischen Charak-
ter, den sie in der husserlschen Philosophie noch hat. Die Bedeutun-
gen, die sich uns in der Welt zeigen, sind nicht allein Bedeutungen
fiir ein Bewusstsein, sondern sie sind weltliche Aufforderungen zu
einem Verhalten in der Situation. In diesem Sinne tibernimmt Mer-
leau-Ponty sicherlich die sartresche Phinomenologie der Situation,
auch wenn er sie weniger existenzphilosophisch sondern mehr im

121 SV, 176.

122 Das hier noch nicht eigens thematisierte Element des Ausdrucks, das Merleau-Ponty
spaterhin beschaftigen wird, scheint schon durch. Vgl. Kandidaturschrift, 103: »Die Pro-
duktivitit oder Freiheit des menschlichen Lebens selbst — weit davon entfernt, unsere
Situation zu leugnen — nutzt diese Situation und wandelt sie in ein Ausdrucksmittel
um.«

123 Vgl. die Schlussbetrachtungen zu Husserl, S. 124 ff.

228

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Strukturen des Verhaltens

eigentlichen Sinne existentialphdnomenologisch deutet, indem er die
Entstehung von Bedeutung nicht allein auf Entwurf und Geworfen-
heit fuSen ldsst. Es entsteht der Versuch, eine Dialogizitit zwischen
der Welt und mir erscheinen zu lassen, die sich wesentlich durch die
Kategorie der Bedeutung tragt. In diesem Sinne ist auch die Rede
vom Bewusstsein als »Universalmilieu« zu verstehen, denn im Be-
wusstsein treffen sich aus Sicht einer Phinomenologie die Faden der
Bedeutung als sie selbst und als Objekt dieser Phinomenologie. Al-
lerdings ist dies ebenso der Punkt, an dem die Kritik des franzosi-
schen Strukturalismus ansetzen muss. »Ziel der Wissenschaft ist es,
>das Sein in bezug auf sich selbst zu begreifen und nicht etwa auf
mich«.«12¢ So zitiert Waldenfels Lévi-Strauss. Damit wird klar, in
welchem Abstand sich die weitere Phdnomenologie Merleau-Pontys
zum Strukturalismus befinden muss, denn der phinomenologische
Ansatz, dem Merleau-Ponty in Phinomenologie der Wahrnehmung
weiter folgen wird, baut auf der Intentionalitdt auf. Diese jedoch
lasst der Struktur, wollte man ihr Eigendasein vollstindig denken,
keinen Platz. Strukturalismus und Phinomenologie der Intentiona-
litdt stehen sich aus dieser Sicht entgegen.!?> Zwar ist die Intentio-
nalitit selbst Struktur, aber sie ldsst sich nicht ohne das Bewusstsein
denken.

Ubrig bleibt allerdings die Frage, ob es Merleau-Ponty hier ge-
lingt, der dritten Dimension, die er aufgefunden zu haben meint, ein
eigenstiandiges Sein zuzubilligen. An allen Punkten, an denen sich
diese dritte Dimension ankiindigte, war von einem weder ... noch

12¢ Waldenfels, B., »Die Offenheit sprachlicher Strukturen bei Merleau-Ponty«, in:
ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 145-162, hier 149.

125 Es gibt eine weitreichende Diskussion iiber die Frage ob Merleau-Ponty ein »Sturk-
turalist« war, die sich allerdings nicht allein auf Die Struktur des Verhaltens und Phii-
nomenologie der Wahrnehmung bezieht, sondern noch vielmehr die darauf folgenden
Aufsitze und Werke in Betracht zieht. Es kann hier nur darauf verwiesen werden: Wih-
rend James M. Edie z. B. in seinen Aufsitzen »Was Merleau-Ponty a Structuralist?«, in:
Semiotica 1V, 1971, 298-323, und in »The Meaning And Development Of Merleau-
Ponty’s Concept of Structurec, in: Research in Phenomenology X, 1980, 39-57, gerade
in Merleau-Ponty’s Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus der Linguistik wich-
tige Anhaltspunkte fiir die Entwicklung seines Denkens sieht, versucht Klaus Boer in
seinem schon an verschiednen Stellen erwihnten Buch Maurice Merleau-Ponty: Die
Entwicklung seines Strukturdenkens, a.a. O., die Philosophie Merleau-Pontys auf struk-
turontologischer Grundlage zu fassen. Letzteres — so wiirde eine genauere Analyse zei-
gen — ist sicherlich eher in einer Linie mit dem Gedanken eines Engagements zu sehen.
Vgl. auch die Bezugnahme auf den schon erwihnten Aufsatz von Pontalis ebd. und in
Fufnote 78.

229

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

... bzw. einem sowohl ... als auch ... die Rede. Der gesuchte Zwi-
schenbereich ist stets ein Bereich der Ambiguitit'? und keine eigent-
liche dritte Dimension, wie angestrebt.'?” Gestalt, Struktur, Verhal-
ten bleiben stets weder reine Idee bzw. Bewusstsein noch Ding bzw.
Welt, ebenso verhalt es sich mit dem Leib?® und der Sprache.'??

Grundlage der vorliegenden Untersuchung muss zunéchst das
sein, was im Kontext von Die Struktur des Verhaltens erkennbar
wird. Es ist Merleau-Pontys Erstlingswerk und doch behandelt es
grundsatzliche Fragestellungen seiner ganzen Philosophie. Die Frage
nach der Ambiguitit und ihre Antwort durch eine Uberkreuzung in
der Bewegung des Verhaltens legen den Grundstein fiir sein weiteres
Denken. Auf diese grundlegende Bedeutung des Frithwerks verweist
schon Waldenfels in seinem Vorwort zur deutschen Ausgabe und
ebenso de Waelhens in seinem Vorwort zur franzosischen zweiten
Auflage.12

Fiir das Vorhaben der vorliegenden Arbeit bleibt hier zunéchst
iibrig, noch einmal in den Blick zu stellen, welche Ergebnisse sich
beziiglich einer Philosophie des Engagements aus dem Vorangegan-
genen schlieffen lassen: Der Mensch ist Stellungnahme zur Welt,
d. h. er ist wesentlich Verhalten und Verhdltnis zur Welt in dem Sin-
ne, dass die Situation sich ihm als bedeutungsvolle Perspektive auf
eine Welt gibt, die ihre Objektivitit durch dieses Engagement er-
langt. Engagement sowie Existenz bedeutet hier Verhalten zu ...,
und dieses Verhalten gewinnt seine Freiheit durch das gestalterische
Element der Verinderung iibernommener Strukturen. Zu iiberneh-
men ist hierbei die Bedeutung der jeweiligen Situation in die zugrun-

126 Vgl. z.B. SV, 143 oder 240. Auf den Begriff der Ambiguitit, der eine nicht unbe-
deutende Rolle innerhalb der Philosophie Merleau-Pontys spielt, wird an anderer Stelle
noch niher einzugehen sein. Fiir einen Uberblick sei vorerst auf Waldenfels, B., Phino-
menologie in Frankreich, a.a.O., 174{f. verwiesen.

127 Darauf wird Merleau-Ponty im Laufe seines Denkens selbst noch zu sprechen kom-
men. Vgl. Waldenfels, B., Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 160; vgl. auch ebd.,
155; aulerdem ders. im Vorwort zur SV, XV.

128 Vgl. z.B. vorgreifend auf die Phianomenologie der Wahrnehmung: Waldenfels, B.,
»Das Problem der Leiblichkeit bei Merleau-Ponty«, in: Der Spielraum des Verhaltens,
a.a.0., 29-54, diesbezgl. vor allem 46 {f.

129 Zur Sprache vgl. die Fufinote 95, SV, 199, in der Merleau-Ponty auch entschieden
gegen Bergson argumentiert.

130 Des Weiteren spricht Waldenfels von » Antizipationen« des Spitwerks im Frithwerk,
mit dem er ebenso die Phinomenologie der Wahrnehmung meint. Vgl. Phinomenolo-
gie in Frankreich, a.a.O., 152.

230

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

de liegende Weise des Verhaltens, die jeden Einzelnen ausmacht. Da-
bei spielt das Bewusstsein eine entscheidende Rolle:

»Das BewufStsein kann in den existierenden Dingen leben ohne Reflexion, es
kann sich ihrer konkreten Struktur iiberlassen, die noch nicht in ausdriickliche
Bedeutung verwandelt ist; bestimmte Episoden meines Lebens konnen, noch
bevor sie auf den Status verfiigbarer Erinnerungen und ungefihrlicher Objekte
reduziert sind, durch ihre eigene Trigheit seine Freiheit gefangen nehmen, sei-
ne weltliche Wahrnehmung einschrinken, dem Verhalten Stereotypen auf-
zwingen; ebenso sind wir unsere Klasse und unser Milieu, noch bevor wir sie
denken.«13!

Die Situation wird in diesem Sinne immer schon wahrgenommen,
denn sie ldsst das Bewusstsein selbst erst erscheinen. Fiir Merleau-
Ponty heifSt dieses Ergebnis, dass nur eine Phinomenologie der
Wahrnehmung es schafft, das Verhalten nicht mehr als Phinomen
zu betrachten, sondern sich im Verhalten, und das heif3t in der Wahr-
nehmung, einzurichten und aus ihr heraus das Verhaltnis zur Welt
zu beleuchten.’3? Es handelt sich um die Suche nach der Unmittel-
barkeit der »gelebten Wahrnehmung« zum Wahrgenommenen.

»Es kommt darauf an, die erlebte Beziehung, die zwischen den »Abschattungenc
und den >Dingenc besteht, die sie darstellen, zwischen den Perspektiven und den
ideellen Bedeutungen, die durch sie hindurch intendiert werden, zu verstehen,
ohne sie mit einer logischen Relation zu verwechseln.«33

2. Wahrnehmung als Offnung zur Welt

a. Phanomenologie und Wahrnehmung im Spiegel von Inhalt und
Methode

Eine Phdnomenologie der Wahrnehmung will das Verhiltnis
Mensch/Welt, d.h. das Engagement des Menschen in die Welt, von
der Wahrnehmung her untersuchen. Aber: Was macht das Primat
der Wahrnehmung aus, das Merleau-Ponty dazu verleitet, seine wei-
tere Untersuchung dieses Verhiltnisses gerade von ihr ausgehen zu

131 SV, 257. Vgl. auch Kandidaturschrift, 100£.

132 Vgl. Kandidaturschrift, a.a. O., und Waldenfels, B., Phanomenologie in Frankreich,
a.a.0., 152.

133 GV, 254. »Es handelt sich um eine Phinomenologie prima vista.« (Waldenfels, B.,
Phéinomenologie in Frankreich, a.a.O., 159.)

231

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

lassen? Soll die Wahrnehmung tatsichlich einen ausgezeichneten
Weg darstellen, um auch fiir die Klirung eines existentialphanome-
nologischen Engagementbegriffs zu fithren, so muss diese Unter-
suchung sich zunichst ihrer konzeptuellen bzw. methodischen Be-
deutung vergewissern.!3

In der Struktur des Verhaltens spricht Merleau-Ponty von einer
»Welt der Erfahrung«, in der das Subjekt lebt. Fiir ihn sind es die
Sinne, die den Sinn der Welt fiir den Menschen erst zuginglich ma-
chen. Die Wahrnehmung ist unsere Offnung zur Welt und die Welt
ist wesentlich die auf diese Weise gedffnete Welt. Wieder auf die
Situation als den Ausgangspunkt bezogen, kann im Sinne der Be-
trachtungen zur Struktur des Verhaltens gesagt werden, dass die Si-
tuation ihre Bedeutung nur deshalb erlangt, weil sie in gewisser Wei-
se und in diesem Sinne wahrgenommen wird. Aus diesem Grund
heif3t es bei Merleau-Ponty auch: »Die Welt ist das, was wir wahr-
nehmen.«!% Aber was gehort fiir Merleau-Ponty eigentlich zur
Wahrnehmung? Und was beinhaltet demnach das, was Merleau-Pon-
ty die »Welt« nennt?

Zunichst kann man dazu mit Merleau-Ponty sagen,

»[...] dass jede Wahrnehmung innerhalb eines bestimmten Horizonts und
schlielich in der >Welt« stattfindet, von denen uns sowohl der eine als auch
die andere eher praktisch gegenwirtig sind, als dass sie ausdriicklich von uns
erkannt und gesetzt werden, und dass die gewissermaflen organische Verbin-
dung zwischen dem wahrnehmenden Subjekt und der Welt prinzipiell den Wi-
derspruch zwischen der Immanenz und der Transzendenz umgreift«.1%

Einmal mehr betont Merleau-Ponty hier, dass das konstituierende
Bewusstsein nur eine Art des Weltzugangs ist, dass aber als »prak-
tisch gegenwirtig« gilt, was sich in unserem Verhalten zur Welt, so
wie es in seinen Strukturen beschrieben wurde, vollzieht. Die Hori-
zonte unseres Weltumgangs, ebenso wie das, was die Welt selbst ist,

134 Vgl. zum Folgenden vor allem das kurze aber umso prignantere und wertvollere
Vorwort der PhW (ebd., 3-18) und den Vortrag Merleau-Pontys vor der Société frangai-
se de Philosophie 1946. Letzterer wurde unter »Le primat de la perception et ses consé-
quences philosophiques« 1947 veroffentlicht. Die deutsche Ubersetzung, aus der zitiert
wird, wurde erst 2003 von Lambert Wiesing herausgegeben [Primat, 26-84]. In diesem
Vortrag stellt Merleau-Ponty sich der Diskussion zu seiner 1945 erschienenen Phdno-
menologie der Wahrnehmung und erliutert seinen derzeitigen philosophischen Aus-
gangspunkt.

135 PhWw, 13.

136 Primat, 26f.

232

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

ist uns immer schon gegenwirtig im Sinne des oben schon angespro-
chenen Seins-bei.’¥ Diese Gegenwirtigkeit ist als eine »organische
Verbindung« zu verstehen, die uns als Wahrnehmende in eine Posi-
tion innerhalb der Strukturen unseres Milieus versetzt und die sich
durch eine Untersuchung der Wahrnehmung entschliisseln lasst.

Die Gegenwirtigkeit von Gegenstand und Welt in der Wahr-
nehmung ist im Wechselspiel von Immanenz und Transzendenz auf-
gehoben, von dem Merleau-Ponty spricht. Nehme ich einen Gegen-
stand als Gegenstand wahr, so kann ich dies nur auf der Grundlage,
dass ich weif3, in welchem Kontext dieser Gegenstand mir momentan
erscheint. Ich weif$ also (immanent), dass es sich um einen Gegen-
stand der Welt handelt, auf die ich »zugreifen« kann. Dieser Gegen-
stand ist aber doch nie ganz dieser Gegenstand, denn er prisentiert
mir als Wahrnehmendem doch nur eine seiner Seiten. Sein Sein fiir
mich umfasst eine transzendente Vollstindigkeit seiner Wahrneh-
mung, die ich niemals zu fassen vermag, da ich notwendig perspekti-
visch auf ihn blicke.1?

Da sich Subjektivitit durch Perspektive und damit Welt durch
ihre Aspekte fiir mich definieren, kann Merleau-Ponty davon aus-
gehen, dass sich unser Umgang sowie unser Bewusstsein aus der
Wahrnehmung als unserer Offnung zur Welt heraus erklaren lassen.
Die Wahrnehmung ist fiir ihn somit »Bezugnahme auf ein Ganzes,
das prinzipiell nur durch bestimmte seiner Teile oder Aspekte erfass-
bar ist«.!® Fixiere ich einen Gegenstand, zieht sich meine gesamte
Welt auf diesen Gegenstand hin gleich einer elastischen Masse, in
die eine Nadel gedriickt wird, sich auf diesen Punkt hin zieht. Das
Figur/Grund-Verhiltnis, die Tatsache also, dass es keinen Gegen-
stand ohne Hintergrund gibt, dass also zur Fixierung notwendig auch
das Umschalten zwischen Figur und Grund gehort, wie dies in der
Gestaltpsychologie thematisch wird, verweist dabei auf phinomeno-
logischer Ebene ganz fundamental auf das Engagement. Denn die
Wahrnehmung findet auf dem Boden der Welt statt, auf dem ich
mich stindig befinde. Das Zur-Welt-sein ist dabei notwendig die Fi-

137 Vgl. S. 220

138 Vgl. auch S. 225. Vgl. auch PhW, 91: »Immer sehen wir von irgendwoher, ohne daf3
aber das Sehen in seine Perspektive sich einschlosse.« Vgl. auch ebd., 93ff. Es muss
darauf hingewiesen werden, dass Wahrnehmung »ganzheitlich« zu verstehen ist und
deshalb in den Erlduterungen auf keine bestimmte Wahrnehmung Bezug genommen
wird. Wenn also hier vom Sehen gesprochen wird, so tun wir das nur exemplarisch.

139 Primat, 33.

233

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

xierung von Einzelnem. Ich kann nicht anders als Fixieren, will ich in
der Welt umgehen. »Genauer gesprochen kann der Innenhorizont
eines Gegenstandes nur selbst Gegenstand werden, indem die umge-
benden Gegenstinde zum Horizont werden: Sehen ist ein doppelge-
sichtiger Akt.«140

Die Wahrnehmung ist dabei niemals situiert, sie »befindet« sich
nicht in mir'%, sondern ich selbst bin im Gegenwirtigsein erst durch
die Wahrnehmung der, der ich bin. In diesem Sinne ist die Wahrneh-
mung die Gewissheit der Welt in der Gegenwartserfahrung, genau
wie sie damit der Ursprung meiner selbst ist. Denn ich bin derjenige,
der hier und jetzt das »Hier-und-Jetzt« wahrnimmt, nur, weil ich in
die Welt je engagiert bin. Die Wahrnehmung ist somit immer schon
Vergewisserung und Bestitigung meines Engagements in die Welt,
insofern ich in ihr meinen Ursprung fiir mein gegenwirtiges (bzw.
mich als gegenwirtiges) Weltverhiltnis als auch den Ursprung jeg-
licher Objektivitat finde.'#2

Die »Bezugnahme auf ein Ganzes« ist ebenso die Bezugnahme
auf den Horizont der Welt**® und damit im Sinne Merleau-Pontys
die Bezugnahme auf die Struktur und Gestalt unseres Weltverhilt-
nisses. Denn Wahrnehmung kann immer nur innerhalb eines Gan-
zen im Sinne einer Gestalt begriffen werden, innerhalb der sich das
Einzelne durch sein Verhiltnis in einem Strukturgeflecht iiberhaupt
erst konstituiert. Die Wahrnehmung wird durch uns in eine »Kon-
stellation von Gegebenheiten« engagiert, innerhalb der Sinn ent-
steht. Insofern eingebettet, wird der immanente Sinn der Wahrneh-
mung nicht, wie bei Bergson, durch die Erinnerung konstituiert!¥,
sondern die Vergangenheit bildet einen eigenen Horizont der gegen-
wirtigen Wahrnehmung:

140 PhW, 91{. Die Fixierung wird noch in anderen Kontexten auf das Engagement ver-
weisen. Vgl. S. 271ff. und S. 280.

141 Vgl. PhW, 60.

142 Tn diesem Sinne ist die Gegenwartserfahrung als Ursprung des Subjekts auch der
Ursprung der Zeit, denn durch sie wird erst die zeitliche Dimension eroffnet. Vgl. dazu
die Ausfithrungen zur Zeit, S. 279ff.

4 Vgl. dazu auch die Ausfithrungen dazu bei Husserl, S. 89.

44 Vgl. S. 42: »So besteht unsere Wahrnehmung, so momentan sie sein mag, aus einer
unteilbaren Menge erinnerter Elemente, und in Wahrheit ist jede Wahrnehmung schon
Gedichtnis. Praktisch nehmen wir nur die Vergangenheit wahr, die reine Gegenwart ist
das unfassbare Fortschreiten der Vergangenheit, die an der Zukunft nagt.« (MG, 145).

234

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

»Die Gegenwart des Vergangenen, welche die unterschiedlichen Akte der Wahr-
nehmung und der Erinnerung ermdglicht, ist die eines bestindig dem BewufSt-
sein zuginglichen Feldes, das eben dadurch eine jede seiner Wahrnehmungen
umgibt und umhiillt: die Gegenwart einer Atmosphire, eines Horizontes oder,
wenn man will, eines >Geriists¢, das dem Bewuf3tsein seine zeitliche Situation
zuweist.« 14

Zur Wahrnehmung gehort fiir Merleau-Ponty wesentlich alles, was
sich in der Situation zeigt, d. h. nicht nur der Gegenstand selbst, son-
dern ebenso seine — wie Heidegger sagen wiirde — Verweisungs-
zusammenhinge, d.h. also auch alle kontextuellen weltlichen Ver-
kniipfungen, die in dieser Situation mit ihm in bedeutungsmifliger
Verbindung stehen.

In einem Satz: Die Wahrnehmung lisst stets mehr als den ein-
zelnen Gegenstand zu, ndmlich den Gegenstand im Welthorizont,
wenngleich er immer nur in seiner Gegenwirtigkeit verstanden wird,
und macht damit den einzelnen wahrgenommenen Gegenstand zu
einer »Ganzheit, die offen ist fiir einen Horizont einer unbestimmten
Anzahl perspektivischer Ansichten, die sich nach einem bestimmten
Stil tiberschneiden, einem Stil, der den jeweiligen Gegenstand ein-
deutig bestimmt«.146

Die Wahrnehmung, von der hier die Rede ist, ist wesentlich
nicht als Wahrnehmungsakt bzw. als » Akt wohlerwogener Stellung-
nahme«'¥ zu verstehen. Sie ist nicht aufzuteilen auf die beiden Be-
reiche eines »Wahrnehmungssubjekts« wie eines » Wahrnehmungs-
objekts«, wenn man mit diesen die zwei Pole einer Beziehung
versteht, die von einer der beiden gestiftet wird. Die Wahrnehmung
ist fir Merleau-Ponty vielmehr primér eine Wahrnehmungserfah-
rung, und diese Tatsache macht ihren Charakter und ihr Primat ge-
radezu aus. Denn in ihrer Urspriinglichkeit ist die Wahrnehmung
jedem Akt als solchem (auch der Reflexion selbst) vorgelagert, d.h.
sie ist »der Untergrund, von dem iiberhaupt erst Akte sich abzuheben
vermogen und den sie bestandig voraussetzen«.® Wahrnehmung als

145 PhW, 42.

146 Primat, 33. Sie ist der universale Stil jeder moglichen Wahrnehmung (vgl. ebd., 34).
147 PhW, 7.

145 Ebd. Eine genaue Diskussion der Argumente Merleau-Pontys bezgl. dieses Primats
gibt S. . Sapontzis in seinem Aufsatz »Merleau-Ponty’s Arguments for the Primacy of
Perception, in: Kant-Studien 65, 1974, 152-176. Dabei wiirde das hier vorgebrachte
Argument unter das »experiential primacy« fallen, das der Autor von dem »methodo-
logical primacy« unterscheidet. Seine Darstellung bleibt dabei bis zur Hilfte des Auf-

235

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Wahrnehmungserfahrung zu verstehen, bedeutet, die Situiertheit in
die Welt von der Wahrnehmung her zu verstehen. Thr Primat driickt
sich also vornehmlich darin aus,

»[...] dass die Wahrnehmungserfahrung uns mit dem Augenblick vertraut
macht, in dem sich fiir uns die Dinge konstituieren, die Wahrheiten, die Giiter,
dass sie uns einen logos in statu nascendi an die Hand gibt, dass sie uns jenseits
von jedem Dogmatismus die wirklichen Bedingungen der Objektivitit selbst
lehrt, dass sie uns an die Aufgaben der Erkenntnis und des Handelns erin-
nert.«'¥

Zwei zusammenhingende Aspekte, die im Laufe der vorliegenden
Arbeit schon an verschiedenen Stellen begegnet sind, dringen sich
hier auf. Zum einen wird an die bergsonsche Konzeption zweier Wel-
ten — einer fundamentalen und einer »oberflichlichen« — erinnert,
zum anderen kann aus diesem Konzept ein Leitfaden der Philosophie
Husserls auf den Ansatz Merleau-Pontys iibertragen und zugespitzt
werden.

Wie gezeigt wurde, liegt der bergsonschen Philosophie die An-
nahme einer fundamentalen, das Leben repriasentierenden Welt zu-
grunde, deren Wirklichkeit im Ausdruck — und sei es in der Reflexion
— nur gebrochen auftreten kann. Mit dem phidnomenologischen
Wahrnehmungsbegriff nun, den Merleau-Ponty verwendet, wird
vor diesen Bruch getreten. In diesem Schritt liegt ein Zuriicktreten
auf eine fundamentale Welt des logos nascendi, der vor aller Objekti-
vierung auftritt und den Grund — fundamental wie auch kausal - fiir
die Wissenschaften darstellt.®® Hatte Merleau-Ponty sich in Die
Struktur des Verhaltens von Bergson abgesetzt, indem er auf die Di-

satzes plausibel, allerdings wird die darauf folgende Diskussion und Kritik der Argu-
mente Merleau-Pontys iiberschattet von einer unzulinglichen Einbettung der Theorie
des Primates der Wahrnehmung in die gesamte existential-phinomenologische Philoso-
phie.

149 Primat, 50. Zurecht weist Lambert Wiesing in diesem Zusammenhang darauf hin,
dass dem Primat der Wahrnehmung bei Merleau-Ponty derjenige des Imaginiren bei
Sartre gegeniiber steht. Vgl. ders., »Merleau-Pontys Entdeckung der Wahrnehmunge,
Nachwort zu Das Primat der Wahrnehmung, a.a.O., 85-124, hier 120ff. Wie oben zu
sehen war, liegt Sartres Philosophie ganz offenbar ein ganz anderer philosophischer
Ansatz zugrunde, innerhalb dessen der Begriff einer Freiheit durch Nichtung bzw. Ab-
stand zum Realen bzw. zur Welt die Fundierung eines solchen Primats darstellt.

1% Darauf macht auch Silvia Stoller explizit aufmerksam, geht allerdings nicht auf den
bergsonschen Kontext, der innerhalb der vorliegenden Untersuchung nicht unwichtig
ist, ein. Vgl. Stoller, Silvia, Wahrnehmung bei Merleau-Ponty. Studie zur Phianomeno-
logie der Wahrnehmung. Frankfurt/M. [et al.]: Peter Lang, 1995, 39.

236

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

mension der Bedeutung setzte, die sich fiir das Verhalten als rich-
tungsweisend zeigte, so tritt er hier, da sein philosophischer Blick sich
auf die auftretende Wahrnehmung und damit auf die Erfahrung vor
aller expliziten Bedeutungsgebung richtet, auf die Ebene des unmit-
telbar zur-Welt-seienden Menschen. Es gilt: »Die Wahrheit sbe-
wohnt« nicht blof$ den >inneren Menschens, vielmehr es gibt keinen
inneren Menschen: der Mensch ist zur Welt, er kennt sich allein in
der Welt.«?5! Das ist der Untersuchung Bergsons aber verwehrt, denn
fiir Bergson gibt es auf fundamentaler Ebene nur den inneren Men-
schen, der sich vom Auflen unterscheidet. Ein weiteres Mal zeigt sich
also gerade in der Absetzung Merleau-Pontys gegeniiber Bergson
positiv der Weg, auf dem die Phinomenologie der Wahrnehmung
geht, namlich als »Riickgang auf die diesseits der objektiven Welt
gelegene Lebenswelt«??, die als »Milieu und Heimat all unseres
Denkens«!5? ihre Geltung behauptet.

Methodisch gesehen bedeutet das fiir Merleau-Ponty, dass er
den Standpunkt eines »uninteressierten Zuschauers«, wie ihn Hus-
serl in den Cartesianischen Meditationen einnimmt, aufgibt. Damit,
dass er eine Philosophie des »inneren Menschen« ablehnt, bezieht
sich Merleau-Ponty in der zitierten Passage auf ein Zitat von Augus-
tinus: »In te redi; in interiore homine habitat veritas«, das er am
Ende der Cartesianischen Meditationen Husserls'* findet. Fiir Hus-
serls Cartesianischen Meditationen ist die Phdnomenologie eines
»unbeteiligten Zuschauers« (bzw. uninteressierten oder fremden Zu-
schauers) eine methodische Grundvoraussetzung, niamlich als die
Einstellung der Epoché, die »rein von allen Mitmeinungen und Vor-
meinungen«' ist. Schon in Die Struktur des Verhaltens hatte Mer-

151 PhW, 7, Hervorhebung, M. G.

152 PhW, 80. Vgl. gegeniiber Bergson auch 81: »[...] war die Innerlichkeit definiert
durch den Eindruck (die Impression), so entzog sie sich prinzipiell jeder Ausdrucksmog-
lichkeit (der Expression). Nicht allein die Mitteilung philosophischer Intuition an ande-
re wurde schwierig [...]; der Philosoph vermochte auch sich selbst schon dariiber, was er
je augenblicklich sah, nicht Rechenschaft abzulegen, da er es dann hitte denken, mithin
fixieren und somit verfilschen miissen.«

153 PhW, 44.

154 CM, 161. Vgl. PhW, 7, Fulnote 4 und die dazu gehorige Anmerkung c des Uberset-
zers.

155 CM, 37. Vgl. ebd.: »Nennen wir das natiirlich in die Welt hineinfahrende und
sonstwie hineinlebende Ich an der Welt >interessiert, so besteht die phdanomenologisch
geidnderte und bestindig so festgehaltene Einstellung darin, daf sich eine Ichspaltung
vollzieht, indem sich dem naiv interessierten Ich das phinomenologische als >uninte-

237

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

leau-Ponty sich davon abgewandt, und durch den Bezug auf die
Strukturen des Verhaltens den Gegensatz von AufSenbeobachtung
und Eigenbeobachtung iiberschritten. In der Folge trat die Unter-
suchung aus der »konstituierenden und naturierenden« Beschrei-
bung heraus, um sich als eigentliche Phinomenologie einer »Inven-
tur des Bewuf3tseins als Universalmilieu« zu widmen.'* Nur, wenn
der Mensch bzw. der Phinomenologe als Zur-Welt-sein gedacht wird,
wenn also die Untersuchung sich selbst in ihrem eigenen Horizont
versteht, kann sie iiberhaupt an die Ebene eines logos in statu nas-
cendi reichen, da »dieses Bewuftsein im Verhalten zu einem Schau-
spiel wird, zum >Schauspiel eines Geistes, der auf die Welt kommt«
([SV,] S. 242).<7 In diesem Sinne, so kann man auch sagen, spielt
Merleau-Ponty den Husserl der Krisis, der sich auf eine Lebenswelt
beruft, die jeglicher Reflexion vorausliegt, gegen den Husserl der
Cartesianischen Meditationen aus, der in der Selbstbesinnnung die
(Riick-)Gewinnung der Welt sieht. 8

Die Welt der Wahrnehmungserfahrung ist die Welt der Un-
mittelbarkeit und dadurch — ganz entgegen der objektivierenden Ein-
stellung der Wissenschaften — die Welt der Fiille und Ganzheit.
Phénomenologie ist das Bestreben, diese Erfahrungswelt in ihrer
fundamentalen Rolle fiir den menschlichen Weltumgang aufzu-
decken und philosophisch zu reflektieren. In diesem Sinne ist sie Re-
duktion:

ressierter Zuschauer« etabliert. Daf3 dies statt hat, ist dann selbst durch eine neue Re-
flexion zuginglich, die als transzendentale abermals den Vollzug dieser Haltung des
>uninteressierten< Zuschauens fordert — mit dem ihm einzig verbleibenden Interesse,
zu sehen und addquat zu beschreiben.«

156 SV, 230. Vgl. hierzu S. 224 und Waldenfels, B., »Phinomen und Struktur bei Mer-
leau-Ponty«, a.a.O., 191f, wo das Verlassen des Standpunktes des »fremden Zuschau-
ers« als »transzendentale Wende« in Die Struktur des Verhaltens bezeichnet wird (dabei
meinen die Adjektive »fremdc, »uninteressiert« und »unbeteiligt«, soweit zu sehen ist,
das Gleiche); vgl. weiterhin: ders. im Vorwort zu SV, XIX; sowie ders., »Die Verschrin-
kung von Innen und Auflen im Verhalten. Phinomenologische Ansatzpunkte zu einer
nicht-behavioristischen Verhaltenstheorie«, in: Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O.,
55-78, insb. 62 ff. und ders., Phianomenologie in Frankreich, a.a.O., 158.

157 Waldenfels im Vorwort zu SV, XIX. Zurecht weist Waldenfels auch auf die Bedeu-
tung dieser frithen Einsicht Merleau-Pontys im Kontext seines spdteren chiasmischen
Denkens hin, auf das zu gegebener Zeit niher eingegangen wird.

158 Vgl. CM, 161. So urteilt dazu auch Stoller, S., Wahrnehmung bei Merleau-Ponty,
a.a.0., 35-43.

238

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

»Nie wird Wissenschaft denselben Seinssinn wie die Erfahrungswelt haben, aus
dem einfachen Grunde, daf8 sie deren Bestimmung oder Erklirung ist. [...] Zu-
riickgehen auf die >Sachen selbst< heifSt zuriickgehen auf diese aller Erkenntnis
vorausliegende Welt, von der alle Erkenntnis spricht und beziiglich deren alle
Bestimmung der Wissenschaft notwendig abstrakt, signitiv, sekundir

bleibt [...J.«1%

Der Appell, zu den »Sachen selbst« zuriickzukehren, verweist ein
weiteres Mal auf Merleau-Pontys Husserl-Rezeption. Im Wesen der
phidnomenologischen und eidetischen Reduktion steckt das »Zu-
riick«, das »Re-«, das die Richtung der Phinomenologie anzeigt, die
sie geht, um an den Punkt zu kommen, an dem sich die Philosophie
von der lebensweltlichen Grundlage getrennt hat. Es geht ihr darum,
ein Fundament aufzudecken, das sich im phinomenalen Feld der
Welt schon anzeigt. Merleau-Ponty will nun diese Bewegung auf
das Fundament des Weltverstandnisses von der Wahrnehmung der
Welt, von der urspriinglichen Erfahrung, die wir von der Welt haben,
her reflektieren, um das transzendentale Feld dieser Erfahrung auf-
zudecken.'® Der Punkt, an dem Merleau-Ponty ansetzt, ist derjeni-
ge, den Husserl in den Cartesianischen Meditationen die »reine und
sozusagen noch stumme Erfahrung« nennt, »die nun erst zur reinen
Aussprache ihres eigenen Sinnes zu bringen ist«.2! Gemeint ist der
schon mehrmals zum Thema gewordene logos in statu nascendi, der
den Bereich bezeichnet, in dem sich die gesuchte Urspriinglichkeit
aufhilt. Es handelt sich dabei um das urspriingliche In-Kontakt-tre-
ten mit der Welt, das Merleau-Ponty in seinem phinomenologischen
Hauptwerk durch die Wahrnehmung auffinden will. Die Welt, in der
der Mensch zunichst ist, und auf die die Reduktion kommt, unter-
scheidet sich, wie gezeigt, von derjenigen der Wissenschaft. »Die
Welt ist da, vor aller Analyse [...]«!, sie ist das »natiirliche Feld
und Milieu all meines Denkens und aller ausdriicklichen Wahrneh-
mung«.'63 Deshalb bin ich wesentlich Zur-Welt-sein, denn ich kann

159 PhW, 5. Man beachte ein weiteres Mal auch den bergsonschen Kontext. Die Phéno-
menologie ist auch die Methode, auf den Bereich des moi fondamental zuzugreifen,
ohne sich auf einen Vitalismus bzw. Intuitionismus stiitzen zu miissen.

160 Vgl. vor allem PhW, Einleitung §16 Das Feld der Phinomene und die Transzenden-
talphilosophie, 84-88; vgl. dazu auch B. Waldenfels, Phianomenologie in Frankreich,
a.a.0., 1621£.

161 CM, 40 und PhW, 12. Vgl. S. 97.

162 PhW, 6.

163 PhW, 7.

239

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

nicht anders, als mich in der Welt situiert finden. Der Mensch ist fiir
Merleau-Ponty immer schon Verhdiltnis zu einer Welt bzw. offnet
sich einer Welt, die sich ihm in unreflektierter Weise selbst immer
schon gedffnet hat. Dies ist der Punkt, an dem sich in der Struktur
des Verhaltens die objektiven und die subjektiven Strukturen treffen
und gemeinsam das Auftauchen des menschlichen Verhaltens aus-
machen.%* Die Wahrnehmungserfahrung ist dabei fiir Merleau-Pon-
ty der Schliissel, denn: »Die Welt ist das, was wir wahrnehmen«65,
und die Wahrnehmung ist der »Zugang zur Wahrheit«.1¢ Aus einer
Phianomenologie der Wahrnehmung heraus wird erst eine Auf-
deckung des Zur-Welt-seins als Verhiltnis moglich:

»[E]in Bruch in unserem Vertrautsein mit der Welt [ist] notwendig, soll die
Welt erblickt und ihr Paradox erfafit werden konnen, dieser Bruch [hat] aber
nichts uns zu lehren [...] als ihr unmotiviertes Entspringen. Die wichtigste
Lehre der Reduktion ist so die der Unmadglichkeit der vollstindigen Reduk-

tion.«167

Der entscheidende Punkt ist also, dass der Mensch in einer unmittel-
baren Weise zur Welt ist, deren phinomenologische Aufdeckung
notwendig vermittelt bleibt, da jeglicher Bezug zu dieser Welt selbst
nichts anderes als Ausdruck seiner selbst ist. Es gibt kein Denken, das
all unser Denken umfasst!6® und dennoch lésst sich der Ursprung
dieses Denkens denken, indem man den Menschen als Verhiltnis
zur Welt versteht und »das BewufStsein mit seinem eigenen prire-
flexiven lebendigen Beisein bei den Dingen«'¢ konfrontiert. Dies ist
die existentialphdnomenologische Wendung, die die Untersuchung
Merleau-Pontys macht. Denn, was im Frithwerk schon angefangen
war, namlich das Verhalten als Bedeutungshaftigkeit innerhalb einer
ganzheitlichen Struktur zu verstehen, findet seinen existentialen
Ausgangspunkt nun im Zur-Welt-sein iiberhaupt.

164 Vgl. zu SV, S. 225.

165 PhW, 13.

166 Ebd. In diesem Sinne kann Lambert Wiesing auch von einem »perceptual turn«
sprechen, der durch die Untersuchungen Merleau-Pontys in die Phinomenologie einge-
fihrt wurde. Vgl. Wiesing, Lambert, »Merleau-Pontys Entdeckung der Wahrneh-
mung«, Nachwort zu Das Primat der Wahrnehmung, a.a.O., 85-124, hier 114f.

167 PhW, 11.

168 Vgl. ebd.

169 PhW, 53.

240

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

»Es gilt, diese einzigartigen Beziige zu verstehen, die die Momente meiner
Umgebung miteinander und sie als ganze mit mir als inkarniertem Subjekt
verweben und kraft deren ein Wahrnehmungsgegenstand in sich eine ganze
Szenerie versammeln, ja die imago eines ganzen Lebensbereiches werden
kann.170

Die Suche nach einem Verstindnis »von den Beziehungen zwischen
dem BewufStsein und der Natur«'7! wird zum Versuch, diesen Bezie-
hungen selbst im Zur-Welt-sein der Existenz ein phdnomenologi-
sches Fundament zu verschaffen. Damit wird wiederum deutlich,
dass der Gegenstand der vorliegenden Arbeit, d.i. die Explikation
des Engagements des Menschen, den Mittelpunkt der Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung bildet. Denn schon in deren Vorwort schreibt
Merleau-Ponty, »dafl unser tatsichliches Engagement in der Welt es
bleibt, was es zu verstehen und zu begreifen gilt, was alle unsere
begrifflichen Fixierungen polarisieren mufl.«'7? Spricht Merleau-
Ponty also von einem Engagement im Sinne des Zur-Welt-seins, so
muss sich dieses schliefSlich als ein Engagement herausstellen, das
nicht allein Ausdruck einer »doctrine de la conscience engagée«7 ist,
sondern auf ontisch-ontologischer Ebene den Bereich der Bewusst-
seinsphilosophie insofern verlasst, als das Engagement die Eingebun-
denheit des lebenden Menschen in die Welt als Lebenswelt mit allen
Beziigen bedeutet. Es wird im Weiteren eine Aufgaben dieser Unter-
suchung sein, zu zeigen, dass die Bewusstseinsebene die Aussagen
zulisst, die auf eine Eingebundenheit in die Welt im Sinne der frei-
heitlichen Geworfenheit in die Situation schliefen lasst. Letztere ver-
léasst schon im Ansatz der Struktur des Verhaltens aber allerspites-
tens durch die Ergebnisse der Phanomenologie der Wahrnehmung
die Ebene des Bewusstseins, indem die Uberkreuzung von Bewusst-
sein und Leiblichkeit, von weltlichen und subjektiven Strukturen in
den Mittelpunkt gestellt werden. Wenn Merleau-Ponty auch an ver-

170 PhW, 76.

71 Vgl SV, 1.

172 PhW, 11. Hervorhebung M. G.

173 Vgl. das schon erwihnte Diktum von De Waelhens (S. 193): »Tout son effort tend a
I'éboration d'une doctrine de la conscience engagée.« (Zitiert aus: Maurice Merleau-
Ponty, La structure du comportement, a.a.O., XL.) Vgl. dazu auch den Aufsatz von Kite
Meyer-Drawe, »Welt-Ritsel. Merleau-Pontys Kritik an Husserls Konzeption des Be-
wuftseins«, a.a.O., 194-221, hier 211: »Merleau-Pontys philosophische Wege enden
bei einem engagierten, einem situierten Bewuf3tsein mit allen Konsequenzen, die dieses
fiir ein endliches Denken hat.«

241

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

schiedenen Stellen — wie noch zu sehen sein wird — von einem inkar-
nierten Subjekt oder einem engagierten Bewusstsein spricht, so be-
zieht er sich auf mehr als die Ausdriicke eigentlich sagen. Immerhin
heifit es im Original der oben zitierten Stelle: »notre engagement
effectif dans le monde«!74, also unser »tatsichliches« oder »wirk-
liches« Engagement.

Es geht um das Unmégliche, namlich das Engagement selbst »als
Schauspiel erscheinen zu lassen«, indem man von ihm »zuriick-
tritt«.'”> Das Engagement als Schauspiel, so wird sich zeigen, ist der
Gegenstand aller Phanomenologie als Philosophie, wenn man ihm
sein ontologisches Recht einrdumt. Letzteres spiegelt sich fiir Mer-
leau-Ponty zunichst ganz fundamental in der Leiblichkeit des Men-
schen, aus deren intentionaler Grundstruktur sich die Facetten der
Existenz — Welt, Cogito, Zeitlichkeit und Freiheit — entfalten.'7¢ Es
kiindigt sich demnach schon im Vorwort die gesamte Thematik der
Phinomenologie der Wahrnehmung an, indem auf den Ausgangs-
punkt der Phinomenologie selbst reflektiert wird: das Unreflektierte
bzw. das Phanomen einer vorthematischen Welt.177

»Die Welt ist das, was wir wahrnehmen«17® — das bedeutet auch,
dass wir unweigerlich in ihr sind. Und diese Faktizitat der Welt ist
zugleich Ausdruck der Faktizitit meiner Existenz, die das Zur-Welt-
sein ist. Der Faktizititsbegriff bei Merleau-Ponty ist also nicht allein
in der Geworfenheit konzentriert, wie sie die Existenzphilosophie im
Allgemeinen als die grofSe Kontingenzerfahrung in den Mittelpunkt
stellt. Denn, wie oben'” gezeigt wurde, wird durch Merleau-Pontys
Existenzbegriff im » Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhilt«89, das
Zur-Welt-sein mitgedacht. »Die Welt ist nicht, was ich denke, sondern
das, was ich lebe, ich bin offen zur Welt, unzweifelhaft kommuniziere
ich mit ihr, doch ist sie nicht mein Besitz, sie ist unausschopfbar. «18:

74 PP, IX.

75 Vgl. PhW, 11.

176 Zur intentionalen Struktur der Leiblichkeit vgl. Métraux, A., »Zur Wahrnehmungs-
theorie Merleau-Pontys, in: Métraux, A. u. Waldenfels, B., Leibhaftige Vernunft. Spu-
ren von Merleau-Ponty’s Denken. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1986, 230f.

177 Vgl. PhW, 12f.

178 PhW, 13.

79 Vgl. S.192.

180 So die paradigmatische Formel der Existenzphilosophie bei Kierkegaard. Vgl. Seren
Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, a.a.O., 8.

181 PhW, 14. Vgl. ebd. unter anderem als Absetzung zu Sartre: »Die Weltlichkeit der
Welt, was die Welt zur Welt macht, ist die Faktizitit der Welt, wie auch die Faktizitit des

242

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Genau in diesem Sinne spielt allerdings auch die Situation wie-
der die entscheidende Rolle, weil die Welt und das Zur-Welt-sein
nicht anders zu denken sind als in der Situation. Sich zu situieren ist
ja gerade die »unzweifelhafte Kommunikation« selbst, die Stellung-
nahme, in der wir uns immer schon befinden. Fiir den Menschen
kann nichts auflerhalb der Situation sein, alles hat unweigerlich
einen weltlichen Sinn, dessen Zugang die Wahrnehmung ist. Und
der Sinn fiir mich entsteht innerhalb dieses Dialogs mit der Welt,
dessen auszulegendes Thema das Engagement selbst ist.

Wahrnehmung als »Zugang zur Wahrheit, also das Primat der
Wahrnehmung, setzt sich in diesem Sinne vom Wahrnehmungsakt
ab. Die Intentionalitit, die im Mittelpunkt dieser Phinomenologie
steht, ist somit keine Aktintentionalitit, sondern fungierende Inten-
tionalitit, die das Bewusstsein selbst immer als situiert in der Welt,
d.h. wesentlich als schon in der Welt seiend begreift. Das Bewusst-
sein wird dann zu einem »Entwurf der Welt«, d.h. es ist das stete
Engagement. Als solches kann das Bewusstsein sich nicht von »au-
Ben« her in der Welt erfassen, denn es ist sein Zur-Welt-sein auch als
Teil einer »zwingenden Einheit«, d.h. als Teil der Welt, die aller Er-
kenntnis erst ihr Ziel gibt.’® Genau hier kommt die Freiheit ins
Spiel, denn das »lebendige Beisein« meint ebenso den freiheitlichen
Entwurf des Sinns in schopferischer Bedeutung.'83 Auf der Grund-

cogito nicht ihm als Mangel anhaftet, sondern gerade das ist, was meiner Existenz mich
versichert.« (14)

182 Vgl. PhW, 15. Vgl. dazu auch Silvia Stoller, Wahrnehmung bei Merleau-Ponty,
a.a.0., 49f. Ebenfalls lesenswert ist dahingehend der Artikel von Sara Heinimaa,
»From Decisions to Passions: Merleau-Ponty’s Interpretation of Husserl’s Reductionc,
in: T. Toadvine (Hrsg.), Merleau-Ponty’s Reading of Husserl, Dordrecht: Kluwer Aca-
demic Publishers, 2002, 127-156. Dort wird der passive Charakter der Epoché fiir Mer-
leau-Ponty noch einmal betont.

183 A. Métraux weist in diesem Zusammenhang auf die Schwierigkeit hin, der Merleau-
Pontys Wahrnehmungstheorie hier begegnen muss. Zum einen soll die Wahrneh-
mungserfahrung urspriinglich sein, zum anderen fuflt sie allerdings auf einer Semantik,
die dem Ganzen zugrunde liegen muss. Vgl. »Zur Wahrnehmungstheorie Merleau-
Pontysc, a.a.O., 234: »Merleau-Ponty ist gezwungen, mit dem Wahrnehmen ein Me-
dium des Sinns, der Bedeutung, der Bedeutungshaftigkeit, der Relevanz usw. zu setzen.
Und das bringt es mit sich, daf} das Medium von Sinn und Bedeutung nicht abgeleitet,
nicht weiter begriindet, aber auch nicht geklart wird.« Unsere Antwort darauf muss sich
auf das Wechselverhiltnis, das Engagement in seiner gesamten Genese, stiitzen. Dass
sich darin keine Letztfundierung und damit auch keine »Klarung« finden lasst, wider-
spricht nicht dem Grundansatz der »radikalen« Phinomenologie Merleau-Pontys,
wenngleich dies unter anderer Sicht sicherlich unbefriedigend bleiben muss.

243

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

lage des Engagements in die sinnhafte Welt, entsteht Sinn in Einheit
mit uns und zwar durch unsere Wahrnehmung: »[...] die Konstella-
tion des Gegebenen mit dem es verbindenen Sinn in eins schopfe-
risch erst entstehen zu lassen: nicht blofl den Sinn zu entdecken,
den es hat, sondern ihm einen Sinn erst zu geben.«1%*

Sinn entstehen zu lassen heif3t hier nicht weniger als das Wahr-
genommene innerhalb seiner gestalthaften Zugehorigkeit zur Welt —
im Akt des Aufmerkens bzw. der Aufmerksamkeit — zum Vorschein
kommen lassen, heif3t demnach nichts anderes als »aktive Konstitu-
tion eines neuen Gegenstandes durch Thematisierung und Explikati-
on von solchem, was zuvor nur gegenwirtig war als unbestimmter
Horizont«.18 Die Gestalt, von der schon in Die Struktur des Verhal-
tens die Rede war, darf dabei nicht als eine methodische Metapher
verstanden werden, durch die sich die Welt darstellt, sondern sie ist
selbst Erscheinung der Welt und deshalb der Wahrnehmung unmit-
telbar zuginglich. In diesem Sinne ist sie Norm, die in der Wahrneh-
mung entsteht, und nicht deren Méglichkeitsbedingung.18 Dass wir
immer schon in einen solchen »unbestimmten Horizont« engagiert
sind, hat seinen Grund darin, dass unsere Existenz nur auf dem
Grunde einer »vorpradikativen Einheit«!%” eines »priexistenten Lo-
gos«8, der »Welt« heifSt, zu verstehen ist.

»Der Bezug zur Welt [d.i., also das Engagement, M. G.], der unermiidlich in
uns sich ausspricht, ist nichts, was je Analyse zu groflerer Klarheit brichte: die
Philosophie kann ihn nur in unseren Blick und zur Feststellung bringen.«18

184 PhW, 58. Hier z.B. unterliegt Sapontzis (Vgl. Fn 148) also einem Irrtum, wenn er
schreibt: »What he [d.i. Merleau-Ponty, M. G.] seems not to consider is the question of
how important the presentation of the world and the concern with accurately grasping
the world are in organizing human experience.« (»Merleau-Ponty’s Arguments for the
Primacy of Perception, a.a.O., 169) Denn was das Engagement geradezu charakteri-
siert, ist die Ubernahme als Produktivitit, so wie das Zur-Welt-sein nicht als einfaches
Gegeniiberstehen verstanden werden will, sondern als aktive Stellungnahme. Deshalb
handelt es sich wiederum um einen Irrtum, wenn Sapontzis schreibt: » That refusing the
world and complacently accepting the status quo are also ways in which we commonly
pursue this end seems seldom to occur to him, always to be distasteful to him, and
consequently to remain basically unstudied by him.« (170) All dies darf nicht als Passi-
vitit verstanden werden, sondern ist jeweils aktive Ubernahme der Situation als Stel-
lungnahme.

185 PhW, 52.

186 Vgl. PhW, 85, und dazu SV, 139 und B. Waldenfels, Das leibliche Selbst, a.a.O., 72 1.
187 PhW, 15.

188 PhW, 18.

189 PhW, 15.

244

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Dieser Blick, und das ist das Wesen fungierender Intentionalitit,
kann nicht weiter gehen als der Welthorizont, innerhalb dessen sich
das Engagement aufhilt. »Die Welt [...] entdecke ich »in mir< wieder
als den stindigen Horizont all meiner cogitationes als Dimension, in
bezug zu welcher ich unaufhérlich mich situiere.«'% Genau dies wur-
de als »lebendige Intentionalitdt« in der Deutung zu Husserls Phi-
losophie erkannt: Durch die genetische Dynamik des Lebens ist das
Feld der Intentionalitit in stetiger Anderung in die Welt hineinorga-
nisiert, ebenso wie diese Organisation selbst diese Dynamik erst vor-
bereitet und moglich macht. Der Angelpunkt dieser Dynamik, auf
den alles zuriickkommt, ist das Engagement in die Welt.19! Letzteres
kann als der grundlegendste aller Gegenstidnde der Phanomenologie
niemals unengagiert gedacht werden. Eben deshalb spricht Merleau-
Ponty von der »Unvollendung der Phinomenologie, ihr[em] bestin-
dig inchoative[n] Charakter«.1®2 Es wird sich im Laufe der folgenden
Darstellungen und Reflexionen zur Phianomenologie der Wahrneh-
mung noch zeigen, dass und inwiefern Merleau-Ponty es schafft,
diesen Engagementbegriff auf phanomenaler Ebene explizit in Zu-
sammenhang mit der Freiheit des Menschen zu sehen.

Der vorrangige phanomenologische Ausgangspunkt einer sol-
chen Philosophie des Engagements ist, zumindest aus der Argumen-
tation der Phinomenologie der Wahrnehmung heraus, die Wahr-
nehmungserfahrung, deren Ausfithrung durch Die Struktur des
Verhaltens vorbereitet wurde. »Was Wahrnehmung ist, kann [aller-
dings, M. G.] einzig und allein die Struktur des wirklichen Wahrneh-
mens lehren«1?, denn in ihr zeigt sich die Gegenwartigkeit der Welt
in der Perspektive des Engagements. Letztlich stellt sich als Aufgabe,
das Feld der Phinomene, das sich als Gestaltwelt zeigt, auf sein trans-
zendentales Feld hin zu befragen. Von diesem Ansatz her ergibt sich
fiir die Philosophie die entscheidende Konsequenz. Das transzenden-
tale Feld findet sich ndmlich nicht in der universalen Vernunft einer
Transzendentalphilosophie. Es wird sich kein eindeutiges Ergebnis,
keine letzte, absolute und konstitutive Instanz finden lassen. Viel-
mehr ist es der Fehler jeder Transzendentalphilosophie, eine solche

19 PhW, 10. Vgl. auch ebd., 17: »Rationalitdt bemif3t sich [...] genau an der Erfahrung,
in der sie sich enthillt.«

91Vl S, 91

192 PhWw, 18.

193 PhW, 22.

245

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Instanz von Anfang an zu veranschlagen.’®* Der Gang einer radikalen
Phinomenologie und damit einer »neuen« Transzendentalphiloso-
phie ist es vielmehr, aus der » Anerkenntnis der Prdsumption der Ver-
nunft als des philosophischen Grundproblems«' heraus, sich in sei-
nem »schopferischen Tun«'% selbst als engagiert zu verstehen. Es
handelt sich also um den Gang vom phidnomenalen zum transzen-
dentalen Feld iiber die Wahrnehmung, der seine Begriindung darin
findet, dass das Engagement in die Welt die Erscheinung dieser bei-
den Felder immer zugleich ist. So wie der Mensch immer in die Welt
engagiert ist, kann es keine Philosophie geben, die sich aufSerhalb der
Welt authielte: »Die Erfahrung antizipiert die Philosophie, wie Phi-
losophie nur erhellte Erfahrung ist«.1”

Inhalt und Methode iiberkreuzen sich hier schon im Ansatz.
Denn: was ist der Inhalt, wenn nicht die engagierte Wahrnehmung?
Und was ist die Methode, wenn nicht die engagierte Phinomenologie
im Ausgang von Wahrnehmung? »Als Enthiillung der Welt beruht
die Phinomenologie in ihr selbst oder begriindet sich selbst.«% Will
die Phinomenologie der Wahrnehmung iiberhaupt an den logos in
statu nascendi reichen, wo also das Engagement sich in seiner Fun-
damentalitdt selbst zeigt, so bleibt ihr nur ein konsequenter Schritt
zu tun:

»Der Phdnomenologie im Sinne direkter Beschreibung muf8 sich eine Phino-
menologie der Phianomenologie zur Seite stellen. Wir miissen [...] auf das co-
gito zuriickgehen, um in ihm einen fundamentaleren Logos als den des objekti-
ven Denkens zu gewinnen, der diesem sein relatives Recht wie auch seinen
beschrinkten Platz zuweist.«

194 Vgl. PhW, 240: »Wenn es fiir mich so etwas wie einen Wiirfel mit sechs gleichen
Seitenflichen gibt und ich zu diesem Gegenstand Zugang finde, so nicht dadurch, daf3
ich ihn innerlich konstituiere, sondern dadurch, daf3 ich wahrnehmend-erfahrend ein-
tauche in die Dichte der Welt.«

195 PhW, 87.

196 PhW, 85.

197 PhW, 88. Vgl. dazu auch Métraux, A., »Zur Wahrnehmungstheorie Merleau-Pon-
tys«, in: Métraux, A., Waldenfels, B. (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft, a.a.O., 218-235,
hier: 233f,, wo er z.B. schreibt, »daf3 eine Funktion der Wahrnehmungstheorie darin
besteht, eine Radikalisierung der philosophischen Reflexion materiell moglich zu ma-
chen, und eine andere darin, die philosophische Reflexion selbst konkret zu verankern
(und das heifst mit Sicherheit nicht, ihr einen absoluten Anfangspunkt zu geben)«. Da-
bei sind diese beiden Funktionen eng miteinander verwoben und iiberschneiden sich
schlieBlich im Engagement des Phinomenologen.

198 PhW, 18.

199 PhW, 418.

246

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Bevor die vorliegende Untersuchung aber wesentliche Schritte zum
Verstindnis der Philosophie des Engagements in der Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung »iiberholt« und vorschnell auf die hier nur
angedeuteten Kernpunkte zu sprechen kommt, soll sich das Folgende
zundchst an den ganz wesentlichen »Wegmarken« orientieren. Das
Engagement in die Welt ist fiir Merleau-Ponty nicht anders zu den-
ken denn als »leibliches Engagement«, was seiner Philosophie zu
Recht den Beinamen einer Philosophie des Leibes oder der Inkarna-
tion eingebracht hat. Der Leib soll zunéchst die Grundlage eines En-
gagementbegriffs bilden. Danach wird sich die Untersuchung, nicht
ohne Grund gemif3 des Vorgehens Merleau-Pontys selbst, dem Ver-
héltnis zur Welt, sowie dem der zugrunde liegenden Zeit und der
Intersubjektivitit widmen, um von da aus die Bedeutung des Frei-
heitsbegriffs aufzudecken. Es bedarf wohl keiner expliziten Erwih-
nung, dass der Engagementbegriff den Leitfaden von Darstellung
und Reflexion bilden wird.

b.  Leiblich-existentielles Engagement als ontisch-ontologischer
Ursprung

Will eine Philosophie des Engagements sich auf die Situation als
Ausgangspunkt jeglicher Existenz stiitzen, will sie also in deren Kon-
kretheit auf das Allgemeine einer Verbundenheit mit der Welt bzw.
eines Zur-Welt-seins schlieSen konnen, so kann sie dies nicht ohne
das eine Konkrete denken, durch das der Mensch grundsatzlich zu-
nichst einmal in der Welt ist: seinen Leib. Jegliche Phanomenalitit
der Welt kann sich, und das ist eines der Ergebnisse der Phdnomeno-
logie der Wahrnehmung, dem Phidnomenologen nur insofern ent-
decken, als er schon in seiner fundamentalsten Seinsweise nicht al-
lein Bewusstsein sondern ebenso Leib ist. Bewusstsein, heif3t es hier,
ist »Sein beim Ding durch das Mittel des Leibes«.2

Zunichst einmal scheint unmittelbar einleuchtend, dass Faktizi-
tait und Geworfenheit nicht ohne den Leib zu denken sind. Aber
schon dieser Gedanke hat den falschen Ansatzpunkt. Denn denken
wir uns mit unserem Leib, so treten wir aus der phinomenalen in
eine konstitutionsphilosophische Argumentation ein. Was uns pha-
nomenal gegeben ist, ist nicht etwa, dass wir (sprich: wir als Bewusst-

200 PhW, 167 £.

247

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

sein) einen Leib haben, den wir erkennen und mit dem wir (instru-
mental) in der Welt umgehen, so wie wir einen Gegenstand haben,
von dem wir uns nicht mehr trennen konnen, sondern Leib und Be-
wusstsein bilden eine Einheit in unserer vollstindigen Existenz20!:
Wir haben unseren Leib nicht, wir sind unser Leib.

Nun ist die Besonderheit des Leibes zunichst nichts vollkom-
men Neues. Er wurde schon an mehreren Stellen thematisiert — ob
bei Bergson als Zentrum von Handlung, Zentrum meiner Welt und
Inkarnation meiner Personlichkeit2?, bei Husserl als »Ding besonde-
rer Art«2%, das den Umschlagspunkt zwischen der immanenten
Sphire des Ich und der » Auflenwelt« darstellt, oder bei Sartre, wo
die leibliche Endlichkeit als die erste und fundamentale Setzung un-
serer selbst in der als Negationsvollzug verstandenen Existenz be-
gegnete.2%* Das, was sich als Besonderheit des Ansatzes von Merleau-
Ponty im Folgenden herausstellen wird, wird gleichzeitig den
Unterschied der Herangehensweisen an das Phidnomen bzw. das un-
terschiedliche Verstindnis einer Phinomenologie klar hervortreten
lassen. Es geht hier darum, nicht allein die ontologische Obdachlosig-
keit des Leibes an den Phanomenen, die sich aus ihr ergeben, heraus-
zustellen und ins Problemfeld zu riicken, sondern der Leib tritt aus
der rein phinomenalen Ebene heraus, um in seiner Ambiguitit ein
transzendentales Feld zu eroffnen, das auf die Fundamente des
menschlichen Engagements verweist.2> Letzteres soll das Folgende
zeigen, allerdings nicht ohne die Notwendigkeit tibergehen zu kon-
nen, durch gezielte Darstellung der Leiblichkeitsphilosophie ein Fun-
dament zu sichern.

Der Ausgangspunkt des Folgenden soll wieder die Wahrneh-

21 Da der Begriff »Existenz« durch die Philosophie Sartres und vor allem durch dieje-
nige Heideggers nicht vorurteilslos bleiben kann, ist es gerade wichtig darauf hinzuwei-
sen, dass hier und im Weiteren unter »Existenz« immer das Verhalten verstanden wer-
den muss, so wie es bei der Behandlung dieses Begriffs bei Merleau-Ponty festgestellt
wurde und das damit innerhalb seiner Strukturen schon ein Zur-Welt-sein eher als ein
In-der-Welt-sein im engeren Sinne ist. Nur so kann man sagen, dass Merleau-Ponty
sicherlich ein Philosoph der Existenz und nur so verstanden auch Existenzphilosoph ist,
und genau dies unterscheidet ihn von einem »Existentialisten«.

202 Vgl. S. 30.

203 Hua IV, 158. Vgl. S. 87.

04 Vgl. S. 155.

205 Vgl. PhW, 99: »Die Funktion des lebendigen Leibes kann ich nur verstehen, indem
ich sie selbst vollziehe, und in dem MafBe, in dem ich selbst dieser einer Welt sich zu-
wendende Leib bin.«

248

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

mungserfahrung sein. Zunichst gibt sich mir mein Leib in seinen
verschiedenen Merkmalen, die Merleau-Ponty unter den Punkten
Stindigkeit, Mdoglichkeit von Doppelempfindungen, Affektivitat
und kinésthetischen Empfindungen abhandelt. Diese zum grofien
Teil von den Ideen II Husserls angeregten Merkmale des Leibes sind
zum Teil schon thematisiert worden.2% Mit Stindigkeit ist phanome-
nal nichts anderes gemeint, als dass der Leib zwar stindig bei mir ist,
jedoch nicht in der vollen Weise eines weltlichen Objekts, sondern,
»dafd ich niemals ihn eigentlich vor mir habe, daf8 er sich nicht vor
meinem Blick entfalten kann, vielmehr immer am Rande meiner
Wahrnehmung bleibt und dergestalt mit mir ist«.2” Das heifSt auch,
dass mein Leib mir eine — und zwar seine — Perspektive notwendig
aufdrangt. Nur durch ihn kann ich iiberhaupt der Welt begegnen,
und also kann es nur durch ihn iiberhaupt Gegenstinde fiir mich
geben, denn er ist durch physische Notwendigkeit der Ausgangs-
punkt meines Zur-Welt-seins, oder, wie Merleau-Ponty auch sagt,
die »erste Koordinate« und meine »Verankerung« in der Welt.208
Aus dieser physischen Notwendigkeit, die man auch als faktischen
Perspektivismus bezeichnen konnte, bricht allerdings, wie sich be-
reits zeigte, eine Phanomenologie der Wahrnehmung gerade aus, in-
dem sie die Perspektive um die intentionale Horizontalitdt erwei-
tert.2 Der Leib ist der Ausgangspunkt allen Zur-Welt-seins und
eben dadurch auch das »Mittel unserer Kommunikation mit der
Welt«.210

Die Doppelempfindung soll die spezifische Eigenschaft des Lei-
bes bezeichnen, sich selbst in der Berithrung als Objekt begegnen zu
konnen.2!! So ist meine Hand, wenn sie meine andere Hand beriihrt,
wechselweise die berithrende oder beriihrte Hand und so schon we-
sentlich die Moglichkeit der Reflexion auf sich selbst. Dass der Eigen-
leib ein affektiver Gegenstand ist, soll bedeuten, »dafl mein Leib
nicht in der Weise von Gegenstinden des dufSeren Sinnes mir >begeg-
net¢, vielmehr am Ende diese sich allererst abzeichnen auf dem affek-
tiven Untergrunde, der das BewufStsein urspriinglich aus ihm selbst

206 Vgl. S. 87. Und einfiihrend sowie zusammenfassend die hervorragenden Ausfiih-
rungen von Bernhard Waldenfels in Das leibliche Selbst, a.a.O., 30ff.

27 PhW, 115.

25 Vgl. PhW, 125.

209 Vgl. dazu z.B. PhW, 117.

210 Ebd.

211 Vel. PhW, 118 und auch in den Ausfithrungen zu Bergson S. 33.

249

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

ent-wirft«.?2 Das heifSt, dass die Affektivitit, die mit dem Eigenleib
verbunden ist, seine Unmittelbarkeit zum Bewusstsein widerspie-
gelt, eine Unmittelbarkeit, die durch ein viertes Merkmal, der Kin-
asthetik, ebenso stark betont wird. Denn, um meine eigenen Bewe-
gungen zu empfinden und zu vollziehen, braucht es keine
objektivierenden Bewusstseinsakte, sondern ich bin mit der Bewe-
gung meines Leibes unmittelbar verwoben. Ich bewege meinen Arm
nicht in der Weise, wie ich etwas bewege, ich brauche ihn nicht zu
nehmen und zu bewegen, sondern ich bin er, und der GrofSteil meiner
Bewegungen ist von mir nicht eigens intendiert.

Was diese Merkmale der Eigenleiberfahrung darstellen sollen,
ist nichts weniger als die Uberkreuzung von Bewusstsein und Leib-
lichkeit, von weltlichen und subjektiven Strukturen, die im Begriff
des Engagements ausgedriickt wird und die im Zur-Welt-sein gelebt
wird. Damit stellt sich aber die nachsten Frage: Wenn der Eigenleib in
der Phidnomenalitat der Erfahrung das ewig unparteiische Selbst ist,
sich also weder der Welt noch dem Bewusstseinsleben vollstindig
zuzuschlagen vermag, welche Rolle spielt er dann fiir das, was unter
»Engagement« zu verstehen ist?

Die hier angestellten Betrachtungen gehen phanomenal zuriick
auf den Punkt, von dem alles auszugehen scheint: auf den Eigenleib
als » Angelpunkt der Welt«.23 Von ihm aus — bzw. von mir als leib-
lichem Selbst aus — werden die Strukturen des Zur-Welt-seins in
ihrer Richtung und damit auch in ihrer wesentlichen Intentionalitat
das Engagement des Menschen herauszuarbeiten helfen. Denn das
Verhalten und damit die Existenz ist nicht ohne Leiblichkeit zu den-
ken. Wie konnte ich mich als weltlich empfinden ohne Leib? Im glei-
chen Mafle wie er die faktische Voraussetzung fiir mein Sein bildet,
ist er das Mittel, mit dem ich tiberhaupt in der Welt Fufs fassen kann:
»Der Leib ist das Vehikel des Zur-Welt-seins, und einen Leib haben
heif3t fiir den Lebenden, sich einem bestimmten Milieu zugesellen,
sich mit bestimmten Vorhaben identifizieren und darin bestindig
sich engagieren.«2!

Das Zur-Welt-sein ist zunéchst einmal also eine leibliche Inten-
tionalitdt im Sinne einer Bewegung von mir weg auf die Welt hin.
Diese Bewegung ist durchaus im Sinne der Leibmotorik zu verste-

212 Phw, 119.
23 PhW, 106.
214 Ebd.

250

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

hen. Der Leib ist das an mir, das mir erlaubt, mich zur Welt zu ver-
halten, genau wie er das an mir ist, was mich immer schon in der
Welt, ihr zugehorig, zu verstehen gibt. Genau in diesem Sinne ist
das Bewusstsein Sein beim Ding durch das Mittel des Leibes.?’> Auf
dem Hintergrund seines Existenzbegriffs kann Merleau-Ponty nun
mit Hilfe seiner »existentiellen Analyse«2'¢ spezifische pathologische
Fille nutzen, um auf die wesentlichen Merkmale dessen Riickschliis-
se ziehen zu konnen, was im Weiteren als leibliches Engagement
bezeichnet werden soll. Gerade durch die Untersuchung der Storun-
gen leiblichen Verhaltens wird namlich das Zur-Welt-sein als fun-
damentale Ebene im Sinne jener Gestalthaftigkeit des Verhaltens,
die in Die Struktur des Verhaltens explizit thematisiert wurde, auf-
gedeckt.217

In diesem Sinne zeigt Merleau-Ponty am Beispiel des Phéno-
mens des Phantomarms, dass der Leib ebensowohl als auf die Welt
gerichtet verstanden werden kann, als auch die Welt ihre Richtung
ihrerseits vorgibt. Beides vereint sich in der Gestalt des Verhaltens
bzw. auf hoherer Ebene der Existenz. Beim Amputierten sieht Mer-
leau-Ponty, dass die Beschreibung des Leibes als reiner Materie nicht
seiner Intentionalitit im Geflige des Zur-Welt-seins gerecht werden
kann. Vielmehr bleiben die »Intentionalititslinien« gespannt, kon-
nen allerdings nicht in das Verhalten integriert werden:

»Was in uns sich der Verstiimmelung und dem Gebrechen verweigert, ist das in
einer physischen und zwischenmenschlichen Welt engagierte Ich, das sich allen
Mingeln oder der Amputation zum Trotz weiterhin auf die Welt hin spannt und
insofern Amputation oder Mangel de jure nicht anerkennt. Die Nichtanerken-
nung des Mangels ist nur die Kehrseite unserer Weltzugehérigkeit, die implizi-
te Verneinung dessen, was der natiirlichen, uns unseren Aufgaben und Sorgen
entgegen, in unsere Situation und vertrauten Horizonte hinein werfenden Be-
wegung sich widersetzen will.«218

Das Engagement des Menschen, das sich durch sein Verhalten in und
zur Welt hindurch fortgetragen hat, bleibt bestehen — es ist »auf die
Welt hin gespannt«. Die Welt ist schliefilich noch diejenige eines
Zweiarmigen. Die Folge ist, dass derjenige, der an einem Phanto-

25 Vgl. PhW, 167 1.

216 Vgl. PhW, 165.

27 So entgeht dieses Zur-Welt-sein auch dem kausalen Denken, wie Merleau-Ponty
zeigt. Vgl. PhW, 138 ff. und bes. 147.

218 PhW, 106.

251

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

marm leidet, sein Engagement nicht mehr vollstindig ausweiten
kann, denn die Aufforderungen, die sich aus der Welt an ihn ergeben,
sind diejenigen eines Zweiarmigen: »[...] handhabbare Gegenstinde
wenden sich, als Gegenstinde des Hantierens, fragend an eine Hand,
die ich nicht mehr besitze. So grenzen sich im Ganzen meines Leibes
Regionen des Schweigens aus«.?!” Die »Fragen der situativen Welt«
bleiben durch den Einarmigen unbeantwortet. Vielmehr wird der ak-
tuelle Leib in diesem Fall durch den habituellen ersetzt: »Das Han-
tierbare kann nicht mehr das sein, womit ich wirklich hantiere, son-
dern muf$ zu etwas geworden sein, womit man hantieren kann; es ist
nicht mehr hantierbar fiir mich, es ist nunmehr hantierbar an
sich.«220 Die Welt des Habituellen ist somit diejenige, in der der am
Phantomarm Leidende weiterhin engagiert ist.

Das Phinomen des Phantomarms lisst sich damit erklidren, dass
das leibliche Verhalten innerhalb seiner Strukturen »vernetzt«
bleibt, auch wenn der Leib selbst die vorherigen Bedingungen seines
Verhaltens faktisch nicht mehr erfiillen kann. Das Engagement ist
stets leibliches Engagement im Sinne des existentiellen Verhaltens
zur Welt, wie sie in der Situation begegnet und wie sie sich in ihrer
Horizonthaftigkeit allem vorordnet. Damit wird die vorliegende Un-
tersuchung wieder an den Punkt gefiihrt, an dem sich die Konkretion
des Verhaltens zuspitzt. Merleau-Pontys Deutung der Stérungen
und die dadurch aufgestellte Philosophie der Leiblichkeit (vor allem
im Sinne der Motorik) verweisen so auf die besonderen Rollen der
Bedeutung, der Situation und der Existenz innerhalb einer Philoso-
phie des Engagements. Sie finden sich in dem wieder, was Merleau-
Ponty im Konzept des Korperschemas ausgedriickt sieht.?2!

Die Bezeichnung »Korperschema« bedeutet hier die »praktische
Einheit, die sich in Verrichtungen und im Handeln selber her
stellt«?22 und der Ausgangspunkt jener »Polarisierung der leiblichen
Existenz auf etwas hin«?? ist, die schon ganz grundsitzlich in der

219 PhW, 107.

20 Ebd. Vgl. dazu S. 219.

21 Vgl. zum Folgenden §10 Positionsriaumlichkeit und Situationsrdumlichkeit (PhW,
123-127) und die diesen Paragraphen philosophie- und ideengeschichtlich einordnende
Darstellung in Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 113 ff., wo im Sinne des nun
Folgenden auch eine kurze bedeutungsgeschichtliche Erlduterung zur »Situation« gege-
ben wird.

222 Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 115.

25 Ebd.

252

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

intentionalen Haltung der Leiblichkeit erkennbar war. Was sich aller-
dings im Zusammenhang mit dem Begriff des Engagements hier als
besonders wichtig herausstellt, ist, dass Merleau-Ponty sich ins-
besondere fiir den Ausgangspunkt der Bewegung dieser Intentiona-
litdt interessiert. Von wo geht die intentionale Bewegung aus? Man
sagt von »hier«. Doch dieses »Hier« darf nicht im Sinne einer Positi-
onsriumlichkeit gedacht werden.?2* Ich stehe hier nicht gegeniiber
einem »Da«, sondern mein »Hier« macht das »Da« zu einem »be-
deutsamen« Anhaltspunkt innerhalb des Raumes. Das »Hier«, mein
»Hier, ist das »Hier« der Situation, d. h. es ist wesentlich das »Hier,
das mein Leib in Ansehung aller fiir die Situation und ihrer »Beant-
wortung« wesentlichen Faktoren einnimmt.

»Auf meinen Leib angewandt, bezeichnet das Wort >hier< nicht eine im Verhalt-
nis zu anderen Positionen oder zu dufleren Koordinaten bestimmte Ortslage,
sondern vielmehr die Festlegung der ersten Koordinaten iiberhaupt, die Ver-
ankerung des aktiven Leibes in einem Gegenstand, die Situation des Korpers
seinen Aufgaben gegeniiber. [...] Letzten Endes kann mein Leib nur insofern
eine >Gestalt« sein und kann es vor ihm nur ausgezeichnete Figuren auf gleich-
giiltigem Untergrunde geben, als er auf seine Aufgabe hin polarisiert ist, auf
diese hin existiert und auf sich selbst sich zusammennimmt, um sein Ziel zu
erreichen; dann aber ist das Kérperschema letztlich nur ein anderes Wort fiir das
Zur-Welt-sein meines Leibes.«?

So verstanden ist also das Korperschema das Verhalten selbst, denn
nur in der Situation ist der Leib im »Hier«. Von diesem »Punkt« aus
eroffnet sich mir die Welt durch mein Verhalten, welches ontisch
durch die leibliche Motorik in die Welt kommt. Jede Korperhaltung,
jede Art und Weise der Bewegung und der Gebirde verweisen auf das
ihnen zugrunde liegende und sich durch sie fortschreibende Korper-
schema, wie sie Ausdruck meines Engagements sind. Jede Bewegung
meines Leibes wird somit zu meiner Bewegung, so wie ich mein Leib
bin. Genau in dieser Weise ent-deckt sich mir mit der Bewegung
mein Raum, d.i. sowohl der Raum als Koordinatensystem als auch
die Welt in ihrer Phinomenalitit als Verhaltensspielraum.

In diesem Zusammenhang ist die Unterscheidung zwischen
konkreter und abstrakter Bewegung nicht uninteressant. An einem
pathologischen Fall zeigtMerleau-Ponty, dass diese Unterscheidung

24 Vgl S, 86.
25 PhW, 125f.

253

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

eine grundlegende Funktion des Zur-Welt-seins widerspiegelt.226
Jede Bewegung, d.h. die Motorik tiberhaupt, ist intentional auf die
»intersensorische Einheit einer >Welt< hin«2?7 gerichtet. Diese Einheit
hat ihren Hintergrund, und fiir die konkrete Bewegung ist dies die
Welt als Situation. Eine konkrete Bewegung ist z. B. das Greifen nach
einem Gegenstand. Dagegen entsteht der Hintergrund einer abstrak-
ten Bewegung, z.B. der des Zeigens, in der Bewegung selbst:

»In die volle Welt, in der die konkrete Bewegung sich abspielt, gribt die abs-
trakte Bewegung eine hohle Zone der Reflexion und Subjektivitit, sie iiber-
schiebt dem physischen Raum einen virtuellen oder menschlichen Raum. Die
konkrete Bewegung ist zentripetal, die abstrakte Bewegung ist zentrifugal, die
erste hat statt in der Wirklichkeit oder im Sein, die zweite im Moglichen oder
im Nicht-sein, die erste haftet an einen gegebenen Hintergrund sich an, die
zweite entfaltet ihren Hintergrund selbst.«228

Der in die Welt engagierte Leib bringt mit der abstrakten Bewegung
die Freiheit in die Welt, indem er sich von der reinen Situationsreak-
tion ablost. Die abstrakte Bewegung macht Gegenstande der Welt zu
Objekten meines Verhaltens, so wie im Zeigen auf etwas dieser Ge-
genstand in den Kontext der Situation erst mit eingefiihrt wird, wih-
rend er vorher als solcher nicht wahrgenommen wurde. Deshalb ist
die abstrakte Bewegung auch von besonderem Interesse. Sie hat eine
»Projektionsfunktion, die es erlaubt, durch sie eine »fiktive Situati-
on« entstehen zu lassen, z.B. durch Projekte, die ich in sie einfiihre,
durch Moglichkeiten, die ich in ihr erkenne und die sie fiir mich neu
einteilen, mich in ihr orientieren.??? Denn »Wahrnehmung und Be-
wegung bilden nur ein System, das als Ganzes sich modifiziert«2, so
dass meine abstrakten Bewegungen mir meine Welt neu ordnen kon-
nen. In diesem Sinne ist ein weiteres Mal zu erkennen, dass das En-
gagement in die Welt kein festes Reiz- und Reaktionsverhiltnis sein
kann, denn dieses Engagement ist Verhalten und Existenz gerade in
dem Sinne, als es sich den Hintergrund selbst zu geben weif3, die
Welt also immer auch »als« eine solche oder solche zu nehmen ver-

26 Vgl. PhW, 133: »Die Ersatzfunktionen [im Verhalten des Kranken, M. G.] sind eben
als Ersatzfunktionen zu verstehen, als Verweise auf eine Grundfunktion, die sie zu er-
setzen suchen, ohne von ihr ein direktes Bild zu geben.«

227 PhW, 166.

28 PhW, 137

29 Vgl. dazu PhW, 135 ff.

230 PhW, 137.

254

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

mag. Die Frage, in welchem MafSe man denn iiberhaupt von einem
Engagement sprechen kann, wenn es sich doch nicht festmachen
lasst, weil es weder vollig vor dem Hintergrund der faktischen Welt,
noch véllig vor dem Hintergrund »fiktiver Situation« zu finden ist,
verweist auf den Boden des Phianomenalen und der Lebenswelt, der
diese Unterscheidung tiberschreitet. Das pathologische Verhalten
z.B. im Fall Schneider®! zeigt an, in welcher Weise das Schaffen
von Situationszusammenhingen im Verhalten selbst eine »Normal-
funktion« des engagierten Zur-Welt-seins ist. Die Situation als Hin-
tergrund der konkreten Handlung und das Magliche, also die Trans-
zendenz dieser Situation als Hintergrund der abstrakten Bewegung,
sind von dieser Bewegung selbst nicht zu trennen, sondern, wie
Goldstein sagt, »nur kiinstlich voneinander trennbare Momente
eines einheitlichen Ganzen«.?2 Dieses Ganze ist dort zu suchen, wo
es phanomenologisch tatsichlich auftaucht, und zwar im Akt des Be-
deutens, der der Situation ihre Relevanz und damit dem Moglichen
seine Bedingung gibt. Die grundlegende Storung, auf der Schneiders
Verhalten beruht, niamlich der abstrakten Bewegung nicht mehr fi-
hig zu sein, dient Merleau-Ponty dazu, den intelligiblen Kern der
Mannigfaltigkeit von Erfahrungen zu verortern bzw. »hinter dem
Flufl der Impressionen auf eine Invariante abzuzielen, in der er [d.i.
dieser Kern, M. G.] seinen Grund findet, und der Erfahrungsmaterie
so eine Form zu geben«.23 Eben dies ist Akt des Bewusstseins in
seiner fungierenden Intentionalitdt als Akt der sich selbst schaffen-
den Bedeutung. Kann Schneider die Situation selbst nicht konstruie-
ren, so ist die Sicherheit verloren gegangen, mit der der Akt des Be-
deutens sich auf dem Boden der Lebenswelt aufhilt. Es fehlt die

21 Beim »Fall Schneider« handelt es sich um eine Fallstudie des Psychologen Adhémar
Gelb und des Neurologen Kurt Goldstein. Schneider wurde im Krieg durch einen Gra-
natsplitter im Hinterkopf verletzt. Den beiden Wissenschaftlern ging es um die Lokali-
sierung der Verhaltensstorungen, die sich dadurch ergaben. Schneider konnte zum Bei-
spiel zwar eine Miicke von der Nase vertreiben, allerdings nicht einfach auf die Nase
zeigen. Genau so konnte er auflerhalb militirischer Situationen (er war Soldat) nicht
den MilitirgruB vollziehen. Die Ubernahme von Als-ob-Situationen war ihm im Gan-
zen nicht méglich. Aus dieser Pathologie wurden Riickschliisse auf das normale Verhal-
ten gezogen, die Merleau-Pontys Leiblichkeitsphilosophie durchziehen. Im Weiteren
werden einzelne Aspekte zur Sprache kommen. Zum Fall Schneider und die Unterschei-
dung von konkreter und abstrakter Bewegung (Greifen und Zeigen) vgl. in PhW, 128 ff.
und B. Waldenfels, Das leibliche Selbst, a.a.O., 132 ff.

22 Zitiert in PhW, 167.

23 PhW, 148.

255

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Gewissheit, dass das Spiel mit der Situation moglich ist und dass die
»Symbolfunktion« auf einem »existentiellen Untergrund« ruht, der
auf der jeweiligen Lebenswelt aufbaut. Die Intentionalitidt des Be-
wusstseins sowie die der Bewegung sind umgreifend getragen von

»[...] einem >intentionalen Bogen¢, der um uns her unsere Vergangenheit, un-
sere Zukunft, unsere menschliche Umwelt, unsere physische Situation, unsere
weltanschauliche Situation, unsere moralische Situation entwirft, oder viel-
mehr es bewirkt, daf$ wir in all diesen Beziehungen situiert sind. Dieser inten-
tionale Boden ist es, der die Einheit der Sinne, die Einheit der Intelligenz und die
Einheit von Sinnlichkeit und Motorik ausmacht. Er ist es, der in der Krankheit
seine >Spannkraft< einbiifSt.«2*

Aus Sicht einer Philosophie des Engagements bleibt zu ergéinzen:
Dieser intentionale Bogen ist das Nach-Auflen-treten unseres Enga-
gements, d.h. der Existenz (im Sinne einheitlichen Verhaltens als
Ausdruck des bewusstseinsmafSigen wie leiblichen Zur-Welt-seins).
Ist die vorliegende Untersuchung damit vollstindig auf die In-
tentionalitdt als phidnomenologischem Ausgangspunkt fir die ge-
nauere Explikation des Engagementbegriffs zuriick geworfen? Wenn
dem so ist, so sollte doch immerhin bedacht werden, dass »Intentio-
nalitdt« nun mehr besagt als das Wort bisher explizit sagen konnte.
Als Bewegungsintentionalitit und durch die Symbolfunktion abs-
trakter Bewegungen erdffnet sich durch Merleau-Ponty eine neue
Dimension. Bewegung und Wahrnehmung haben den gleichen Ur-
sprung. Sie beziehen sich in gleicher Weise auf weltliche Objekte
und sind demnach wesentlich grundsitzlich zur Welt. Diese Bewe-
gung der Intentionalitat ist »Entwirklichung« in dem Sinne, als darin
das Bewusstsein sowie die (vor allem abstrakte) Bewegung ganz in
der Beziehung aufgeht, die sie selbst stiftet.® Ein Zeigen ist ein Et-
was-Zeigen, wie ein Bewusstsein immer Bewusstsein von etwas ist,

24 PhW, 164f. Vgl. auch ebd., 163: »Spielen heifit, fiir einen Augenblick sich in eine
imaginire Situation versetzen, sich darin gefallen, das >Milieu« zu wechseln. Der Kranke
aber kann in keine fiktive Situation eintreten, ohne sie in eine wirkliche zu verwandeln:
er unterscheidet ein Ritsel nicht von einem Problem.« — Vgl. in diesem Sinne trans-
zendentalphidnomenologisch gewendet das Zitat aus Schillers Briefen Uber die dstheti-
sche Erziehung des Menschen: »[D]er Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des
Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.« (Schiller, Friedrich,
Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen., Stuttgart,
Reclam, 1965, 63.) Der Schritt einer phanomenologischen Philosophie des Engagements
zur Anthropologie des homo ludens sei damit nur angedeutet.

25 Vgl. PhW, 148.

256

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

jedes Verhalten ist Verhalten im Milieu — schliefSlich: Das Engage-
ment ist immer Engagement in die Welt. Auflerhalb dieses Seins als
Beziehung erstarrt Bewusstsein bzw. Bewegung selbst in ein an-sich-
seiendes Etwas, das in Raum und Zeit als Phinomen erscheint und
sich somit der Beobachtung vollstindig preisgibt.

All dies findet sich paradigmatisch zusammengefasst im §19 des
ersten Teils der Phdnomenologie der Wahrnehmung. Der Punkt, der
fiir die Diskussion des Engagementbegriffs und damit ebenso eines
Begriffs der Freiheit besondere Bedeutung erlangt, ist der Ausgangs-
punkt der intentionalen Bewegung selbst. Denn Intentionalitdt, wie
sie hier herausgearbeitet wurde, findet immer auf dem Boden eines
»Milieus« bzw. einer Welt selbst statt. Als »ein aktives Entwerfen,
das um sich her die Gegenstinde gleich Spuren seiner eigenen Akte
sein 1aft, gleichwohl aber auf diese Gegenstinde sich stiitzt, um zu
anderen Akten der Spontaneitit iiberzugehen«?*, ist das Bewusst-
sein gewissermaflen der Prototyp des menschlichen freiheitlichen
Engagements. Aus der Welt selbst, aus dem Milieu, aus der Situation
erst kann sich die Beziehung iiberhaupt vollziehen und damit zur
Existenz kommen. Dabei nimmt es das Notige mit, um das Neue
aus thm entstehen zu lassen.??” Und in dieser Mitnahme liegt die
Freiheit selbst begriindet, die das Engagement erst zu einem existen-
tiellen Engagement macht. So wie das Bewusstsein sich auf die Be-
deutungen verldsst, um auf ihnen sich und seine Welt aufbauen zu
konnen, kann der Leib auf diese Bedeutungen in Form von Habitua-
litaten aufbauen.

»Sehen und Bewegung sind spezifische Weisen unseres Gegenstandsbezuges,
und wenn in all diesen Erfahrungen eine einzige Funktion sich ausdriickt, so
die Bewegung der Existenz, die nicht die radikale Verschiedenartigkeit der In-
halte einebnet, da sie sie nicht verkniipft durch ihre Unterordnung unter die
Herrschaft eines >Ich denke¢, sondern durch die Orientierung auf die intersen-
sorische Einheit einer >Welt«.«23

Das bedeutet nicht weniger als dass die Intentionalitit des Leibes die
der Motorik ist, die sich im Bewusstsein als das »Ich kann ...« auf die
Welt hin spannt und es dadurch zum »Sein beim Ding durch das

26 PhW, 165.
27 Auf die visuelle Wahrnehmung bezogen vgl. ebd.: »Frei entfaltet das Bewuf3tsein die
visuellen Gegebenheiten tiber ihren eigenen Sinn hinaus und bedient es sich ihrer zum

Ausdruck seiner spontanen Akte [...].«
28 PhW, 166.

257

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Mittel des Leibes«2? werden lisst. Es gibt eine Welt fiir den Leib, wie
das Bewusstsein ein Fiir-sich ist und wie »die Gegenstinde wie auch
der Raum unserer Erkenntnis nicht gegenwirtig zu sein vermogen,
ohne es fiir unseren Leib zu sein«.24 In der Weise also, wie ich mei-
nen Arm ausstrecke, erstreckt sich mir meine Welt.24! Der Radius
meines Leibes bildet demnach den Horizont meiner Intentionalitit
in der Welt, so wie ich die Linge meines Arms kenne ohne sie je im
Sinne eines Existenzradius gemessen zu haben.?*2 Trotzdem gehe ich
mit ihr ganz sicher um, immer in der Gewissheit, mich mit meinem
ganzen Korper weiter strecken zu konnen aber immer auch in der
Gewissheit, dass dieser Radius sein unweigerliches Ende in genau
diesem Leib hat. Mein leibliches Engagement ist, so ist es hier bei
Merleau-Ponty zu sehen, die Grundlage meines Engagements in die
Welt iiberhaupt, durch ihn bin ich immer schon engagiert.

Das, was als Existenzradius bezeichnet wurde, hat aber ebenso
eine nicht-rdumliche Dimension, die sich fiir unser leibliches Enga-
gement in die Welt als Situation ergibt. Der Leib ist in seiner Moto-
rik, in seiner Haltung gegeniiber der Welt, so meint Merleau-Ponty,
unsere primare Ausdrucksmoglichkeit.?® Dies liegt in der schon oft
erwahnten Charakteristik des existential-phdnomenologischen Exis-
tenzbegriffs begriindet, in dem das Verstindnis des Engagements des
Menschen durchweg sein Fundament hatte: Der Mensch ist stetige
Stellungnahme zur Welt, d.h. auch, dass jegliches Verhalten inten-
tional auf das ihn umgebende Milieu gerichtet ist und gleichzeitig

29 PhW, 167f.

240 PhW, 169.

21 Das driickt Merleau-Ponty aus, wenn er schreibt: »Nicht also diirfen wir sagen, un-
ser Leib sei im Raume, wie iibrigens ebensowenig, er sei in der Zeit. Er wohnt Raum und
Zeit ein« (PhW, 169). Vgl. auch ebd. 139ff. oder auch 240: »Im Raume selbst und ohne
die Gegenwart eines psychophysischen Subjekts gibt es keine Richtung, kein Innen,
kein AufSen.«

22 Vgl. dazu auch PhW, 291, wo vom Leib als »System moglicher Aktionen« die Rede
ist.

3 S0 wie der Leib selbst als »allgemeine Symbolik der Welt« (PhW, 275) gilt. Eine der
wenigen Untersuchungen dariiber, inwiefern diese Ausdrucksleistungen des Leibes ganz
fundamental fiir das Spielen eines Musikinstruments sind, gibt z.B. Elizabeth Behnke
andeutungsweise in ihrem Aufsatz »At the Service of the Sonata: Music Lessons with
Merleau-Ponty«, in: Henry Pietersma (Hrsg.), Merleau-Ponty: Critical Essays. Wa-
shington, D.C.: The Center for Advanced Research in Phenomenology, Inc./University
Press of America, Inc., 1989, 23-29 — eine Untersuchungsrichtung, die sicherlich noch
weitere Einblicke in die Phinomenologie und die Bedeutung der Musik fiir den Leib zu
bringen vermag.

258

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

auch, dass es jederzeit auch Ausdruck dieser Existenz als eingenom-
mener Stellung der Welt gegeniiber ist. Mit der Verbindung von
Ausdruck (auch im Sinne von Sprache) und Leib durch den Begriff
des Engagements eroffnet sich der vorliegenden Untersuchung damit
ein neues Feld. Es soll im Weiteren darum gehen, inwiefern sich das
Verhalten als Ausdruck verstehen lasst und inwiefern dieser als frei-
heitliches Engagement bezeichnet werden kann.

»Der Versuch einer Deskription der Sprache und des ausdriick-
lichen Bedeutungsvollzuges« soll nach Merleau-Ponty »nunmehr
zur endgiiltigen Uberwindung der klassischen Entgegensetzung von
Subjekt und Objekt fithren«.2# Der »ausdriickliche Bedeutungsvoll-
zug« wurde in seinem Bezug zur Sprache noch nicht eigens themati-
siert. Und auf den ersten Blick mag man sich auch fragen: Wie soll
eine Deskription der Sprache sich auf den Leib beziehen kénnen?
Was ist die Beziehung zwischen Leib und Sprache? Inwiefern ist das
leibliche Engagement mit der Sprache in Zusammenhang zu sehen?

Wenn das Verhalten des Menschen als Ausdruck seines Engage-
ments verstanden wird, so lasst sich dieses zunichst einmal an seiner
Motorik, wie zu sehen war, festmachen. Die Art und Weise der Be-
wegung hat als Ausdruck des Engagements in die Welt ihre je eigene
Bedeutung. Nicht nur das: sie trigt Bedeutung in die Welt hinein.
Meine Bewegungen sind die Meinigen, da sie ich sind, sowohl in
dem Sinne, als »man« mich durch sie charakterisieren kann, als auch,
dass ich mich durch sie zur Welt verhalten und dadurch in der Welt
verorten kann. Die Bewegungen allerdings, die selbst Bedeutung in
die Welt bringen, werden im Allgemeinen als Gesten oder Gebirden
bezeichnet.?> Durch die Geste schaffe ich einen neuen Bedeutungs-
horizont, wenn ich z.B. jemandem etwas zeige, auf etwas hindeute,
bzw. ihn auf etwas hinweise.?6 Eben dadurch entsteht in meinem
gegeniiber dieser Gegenstand neu. Das heif3t, dasjenige, welches ich
mit einer Geste in den Horizont hole, erlangt seine Bedeutung in
dem von mir geschaffenen Kontext. Die Grundlage dieses Kontextes
ist die in der Erfahrung gegebene Welt.

Es gibt allerdings eine ausgezeichnete Form der Geste, die sich

24 PhW, 207.

#5 Die Ubersetzung von PhW fiihrt die Begriffe Geste und Gebirde anscheinend paral-
lel, wihrend im Original nur von »geste« die Rede ist.

26 Man konnte diese Verben in heideggerischer Manier auch mit Bindestrichen ver-
sehen und ihre Bedeutung in diesem Kontext damit vielleicht noch stirken: hin-deuten,
hin-weisen.

259

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

zwar auf die erfahrene Welt stiitzt, die allerdings selbst Teil einer
neuen Welt ist und diese auch stetig neu entwickelt. Dies ist die Spra-
che. Die Sprache ist Geste und Ausdruck in ganz spezifischer Form,
und zwar, indem sie das Verhiltnis zwischen dem, was sie ausdriickt
und dem, was der Ausdruck selbst ist, jeweils neu setzt. Der Gedanke
wird durch das Wort ausgedriickt, doch gleichzeitig ist das Wort erst
das, »was den Gedanken vollbringt«.2#” Was das fiir die Sprachphi-
losophie bedeutet, kann hier nicht im Einzelnen dargestellt werden.
Was hier allerdings interessieren muss, ist, inwiefern die Sprache als
Geste zu verstehen ist, und inwiefern sich durch sie das Engagement
des Menschen in der Welt ausgedriickt findet. Daraus ergibt sich die
Bedeutung der Sprache und ihrer Verbindung zum Leib fiir unser
Verstiandnis eines freiheitlichen Engagements auf der Ebene der
Leiblichkeit.

Merleau-Pontys Charakterisierungen des Wortes lauten folgen-
dermaflen:Zum einen, das wurde schon benannt, vollbringt das Wort
den Gedanken. Des Weiteren ist es »die duflere Existenz des Sinnes«
und somit in Verbindung mit dem Erstgenannten Aus-druck eines
Inneren in die Welt hinein, »die Weise der Gegenwart des Gedankens
selbst in der sinnlichen Welt«, »Wahrzeichen oder Leib des Den-
kens«2#8 In diesem Sinne kommt der Gedanke durch das Wort zur
Welt und zwar nicht allein zur Welt, indem er sich als ein Gegen-
stand in der Welt der Erfahrung akustisch konstituiert, sondern viel-
mehr so, dass er als sprachliches Dasein erst zu einem Gedanken
wird, mit dem sich in der Welt umgehen lisst, der als eine Stellung-
nahme zu ihr zur Existenz kommt. Und diese Stellungnahme eroff-
net einen weiten Horizont an sprachlich Mitgemeintem, das sich in
gegenseitiger Referenz zu einer eigenen Struktur entwickelt. »Die
Sprache ist Geste, ihre Bedeutung ist eine Welt«2¥, schreibt Mer-
leau-Ponty, und bezeichnet dadurch genau den Punkt, an dem sich
die Sprache als Geste zur Grundlage einer eigenen objektiven und
somit intersubjektiven Welt macht. »Der Sinn der also >verstande-
nen< Geste eines Anderen ist nicht hinter ihr gelegen, sondern fillt
zusammen mit der Struktur der von der Gebirde entworfenen Welt,
die ich verstehend mir zu eigen mache [...].«2%°

247 Phw, 211.
28 Hier wie bei den Zitaten zuvor PhW, 216.
249 PhW, 218.
250 PhW, 220.

260

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Was hier allerdings noch nicht ganz klar erscheint, ist, inwiefern
man tiberhaupt von der Sprache bzw. dem Wort als Gebérde sprechen
darf. Merleau-Pontys Ansatz verweist in Bezug hierauf auf eine ganz
fundamentale Phinomenologie der Sprache, indem er den Zusam-
menhang von »zischendem Entgleitenlassen der Luft«?" durch unse-
ren phonetischen Apparat (d.h. unsere Stimmbéander und den Ra-
chen-, Mund- und Nasenraum) und das damit in Verbindung
tretende Vermogen des Bedeutens als Uberkreuzungspunkt von Mo-
torik und Intelligenz festlegt. Genau in diesem Sinne griindet sich
das denkende Subjekt durch die Sprache im inkarnierten Subjekt232,
und nur so stellt sich die entscheidend fundamentale Bedeutung der
Sprache fiir die Philosophie Merleau-Pontys heraus. Denn in der
Sprache liegt auf dem Grunde jeglicher objektiver Bedeutung die
Stellungnahme zur Welt und die damit verbundene Transzendenz
vorhandener weltlicher Bedeutung das Engagement selbst aufgeho-
ben.?8 Indem das Wort zur Gebarde wird, d.h. indem Motorik und
Intelligenz sich in der Sprache iiberkreuzen, wird die Sprache zum
Zur-Welt-sein selbst, da sie nichts anderes ist als Stellungnahme
und Transzendenz. Genau wie die Gebirde in ihrer Bedeutungshaf-
tigkeit und Bedeutungsschopfung den Korper als blofs biologisch Sei-
endes transzendiert, tut das Wort es ihr gleich, indem es die Welt der
Bedeutungen, d.h. die Welt der (schon) gesprochenen Sprache tiber-

nimmt und im Sprechen selbst neu formt:

»Die Sprache ist so der Uberschwang unserer Existenz iiber alles natiirliche
Sein. Insofern aber der vollbrachte Ausdruck eine Sprachwelt und eine Kultur-
welt schafft, lafit er ins Sein zuriickfallen, was iiber das Sein hinausreichen
wollte. So entspringt die gesprochene Sprache, die im Genusse des erworbenen
Besitzes verfiigbarer Bedeutungen steht. [...] Dies ist jene Funktion, die wir
durch die Sprache hindurch erahnen: eine stets sich erneuernde, auf sich selber
sich stiitzende, der Welle gleich, die immer aufs neue sich sammelt, um sich
neuerlich iiber sich selbst hinaus zu werfen.«25

251 PhW, 229.

22 Vgl. ebd., 229, sowie zum Leib als Subjekt der Wahrnehmung ebd., 263.

23 Vgl. dazu PhW, 229.

54 PhW, 232 f. Zur Unterscheidung von gesprochener Sprache und sprechender Sprache
vgl. PhW, 231 ff. Vgl. ebenfalls aus dem Aufsatz »Der Mensch und die Widersetzlichkeit
der Dinge«, in: AG, a.a. 0., 71-98, hier 87: »Der Geist steht nicht mehr abseits, er keimt
am Rande der Gebirden, am Rande der Wérter, wie durch eine spontane Zeugung«.

)

261

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Die Sprache gehort zur Bewegung der Existenz, sie ist eine »Modu-
lation der Existenz«2%, insofern sie wie jedes menschliche Verhalten
ihren eigentlichen Ankerpunkt, so Merleau-Ponty, im leiblichen En-
gagement des Menschen hat. So spricht er, wie gezeigt wurde, im
Zusammenhang mit dem Phdnomen des Phantomgliedes von »Re-
gionen des Schweigens«?*, die sich ausgrenzen, weil der Leib die
Forderungen bzw. Fragen der Situation nicht beantworten kann. Ge-
nau in dem Sinne, wie der Leib in der Geste, die der amputierte Arm
nicht mehr zu vollbringen vermag, diese Regionen des Schweigens
mit »Rede« ausfiillen kann, ist die Sprache eine ebensolche Geste, die
der Situation begegnet.””” Vom Ausgangspunkt einer Philosophie
leiblichen Engagements ist sie nicht mehr und auch nicht weniger.
Und da sie Ausdruck der leiblichen Existenz ist, ist sie Ausdruck sei-
ner Wesensbestimmung, und zwar »in offen endlosen Folgen diskon-
tinuierlicher Akte immer neue Bedeutungskerne sich einzuverleiben,
die sein [bzw. ihr, M. G.] natiirliches Vermogen tiberschreiten und
iiberhohen«.2 Die Leiblichkeit bzw. der Leib ist fiir Merleau-Ponty
genau dieser Umschlagpunkt von Geist und Materie, der sich im Ver-
halten selbst dufSert. »Er ist es, der zeigt, er ist es, der spricht [...].«*°

Damit ist der Leib selbst Sprache, und zwar so, dass er direkt und
ohne Verlust Ausdruck der »Modalititen der Existenz«2® ist. Es han-
delt damit sich insofern um eine Existentialphinomenologie, als das
Thema ein Phanomen sich durchgingig dufSernder Bewegung ist, die
durch den Leib stattfindet. Von da her darf das Fundament der Phi-
nomenologie Merleau-Pontys nicht im Bewusstsein gesucht werden,
denn Letzteres kann selbst nicht Stellungnahme in dem Sinne sein,
in dem das Engagement in die Welt hier bisher begegnet ist. Das
Zur-Welt-sein ist ein Verhiltnis, das sich auf dem Boden eines exis-
tentialen Engagements ausdriickt. Wiederum ist das, was sich aus-
driickt, nichts anderes als das Engagement selbst. Denn in dem, wie
wir uns in der Welt verorten, wie wir uns im »Dialog« mit ihr ver-
halten, zeigt sich nichts anderes als unsere Verankerung in ihr. Der

255 PhW, 229.

256 PhW, 106.

257 So spricht Merleau-Ponty auch von der »stummen Kommunikation der Gebirdec,
wie z.B. der Mimik als Ausdruck. Vgl. PhW, 229.

28 PhW, 229. Es handelt sich um diese Bedeutungskerne, die die Analyse der Krankhei-
ten aufdecken sollte. Vgl. PhW, 177.

259 PhW, 233.

260 PhW, 193.

262

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Leib ist dabei zentral: »[Er] vermag die Existenz zu symbolisieren,
weil er selbst sie erst realisiert und selbst ihre aktuelle Wirklichkeit
ist.«2! Die Aktualitit des Leibes ist das »Jetzt« der Bewegung der
Existenz. So wie der Leib stindig in Bewegung ist, ist die Existenz
die stindige Auseinandersetzung mit der Welt. Er ist ihre Realisie-
rung und ist deshalb niemals statisch zu finden. Und da jede Bewe-
gung der Existenz auf einem fundamentalen Engagement fuft, kann
ein Leib, dem keine Bewegung innewohnt, nur ein toter Leib sein.262
Leben ist in diesem Sinne selbst Engagement, das durch den Leib
ausgedriickt ist263 und das es dadurch schafft, Leib und Geist in sich
zu vereinen.2¢*

Ganz grundlegend anders allerdings als die Form der Bewegung,
die Thema der Ausfiihrungen zur Philosophie Bergsons war, ist diese
Bewegung eine sinnhafte. Der Ausdruck, von dem hier die Rede ist,
ist Ausdruck der existentiellen Bedeutung — und damit des Engage-
ments, das sich in die Welt bringt und dort tragt. Die genaue Struktur
beschreibt Merleau-Ponty folgendermaflen:

»Die Existenz ist in sich unbestimmt auf Grund ihrer fundamentalen Struktur,
insofern sie selbst der Vollzug ist, durch den, was keinen Sinn hatte, einen Sinn
gewinnt, was nur einen sexuellen Sinn hatte, eine umfassendere Bedeutung
annimmt, was Zufall war, Vernunft wird: insofern sie Ubernahme einer fak-
tischen Situation ist. Diese Bewegung, in der die Existenz eine faktische Situa-
tion sich zu eigen macht und verwandelt, nennen wir die Transzendenz. Eben
weil sie diese Bewegung der Transzendenz ist, iibersteigt die Existenz nichts je
endgiiltig; vermdochte sie es, so schwinde die Spannung hin, die zu ihrem Wesen
gehort.«26°

261 PhW, 197.

262 Hier ist eine grundsitzliche Affinitit zur bergsonschen Philosophie zu erkennen.
Existenz ist Bewegung. Vgl. PhW, 198: »Insofern sie >Sinnesorgane« trigt, ruht die leib-
liche Existenz nie in sich selbst, ist sie von einem aktiven Nichts durchwirkt, fordert sie
unaufhorlich mich zu leben auf, und in jedem neu ankommenden Augenblick zeichnet
die natiirliche Zeit von neuem die Leerform eines wirklichen Geschehnisses vor.« Hier
wird ein Bewegungsbegriff veranschlagt, der schon beim bewegten Organismus selbst
einsetzt. Auf der Grundlage der Ergebnisse aus Die Struktur des Verhaltens wird das
Wesen des Organismus als Stellungnahme zu seinem Milieu verstanden.

263 Vgl. PhW, 198: »Dieser inkarnierte, >verkorperte« Sinn ist das zentrale Phdanomen,
dessen abstrakte Momente Leib und Geist, Zeichen und Bedeutung sind.«

264 Vgl. PhW, 114: »Die Einheit von Leib und Seele ist nicht eine willkiirlich angeord-
nete duflerliche Verbindung zwischen >Subjekt« und >Objekt«. Sie vollzieht sich vielmehr
von Augenblick zu Augenblick in der Bewegung der Existenz selbst.«

265 PhW, 202.

263

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Es wird sofort ersichtlich, dass die Existenz veridndert. Sie nimmt die
Situation auf, transzendiert sie und macht sie zu einer neuen Situa-
tion. Eben dies steht im Mittelpunkt dessen, was hier genauer diffe-
renziert werden soll. Das Engagement des Menschen ist Ubernahme
und Transzendenz; Situation wird zur Situation-fiir-mich dadurch,
dass ich sie iibernehme und ihren Sinn fiir mich aufnehme und sein
lasse. Insofern ist kaum zu unterscheiden zwischen der Ubernahme
und der Transzendenz, da die Ubernahme schon Transzendenz in sich
ist, oder, wie Merleau-Ponty an anderer Stelle und im Zusammen-
hang mit der Intentionalitit schreibt: »Im Zentrum des Bewuf3tseins
liegt die Struktur Welt mit ihrer doppelten Charakteristik als Sedi-
mentation und Spontaneitit [...]«.2%6 Aus einer Phinomenologie der
Sinnhorizonte heraus betrachtet ist nimlich die Bewegung Ubernah-
me/Transzendenz nichts anderes als die fortwiahrende — d.h. auch
sinngenetische — Ablagerung des schon Erfahrenen und die Sponta-
neitit der Bildung neuer Sinnhorizonte. Letztere bilden den Hinter-
grund jeglicher Setzungen, der z.B. in der Kantischen Philosophie
nicht bedacht wird. »Das Kantische Subjekt setzt eine Welt, doch
um tberhaupt eine Welt setzen zu konnen, muf8 das wirkliche Sub-
jekt allererst eine Welt haben und zur Welt sein [...].«27

Auf dem Grunde unserer bewusstseinsmifligen Auseinander-
setzung mit der Welt, d. h. auch auf dem Grunde aller unserer Sinn-
erfahrungen, liegt eine »primordiale Welt«, die sich aus den Sedi-
mentationen der Erfahrungen unserer Existenz aufgebaut hat und
fortwihrend aufbaut bzw. verindert und neu strukturiert. Der Er-
werb einer neuen Welt ist in diesem Sinne die Transzendenz des Ge-
gebenen, die stattfindet, wenn wir dieses in unsere »Gedankenwelt«
einbinden.? Jede dieser »Welten« darf allerdings, und das wird auf
dem Hintergrund des schon Gesagten umso klarer, nie als feste un-
wandelbare Ansammlung einzelner Eindriicke und Gedanken ver-
standen werden, sondern als strukturierte Ganzheit bzw. als Gestalt.

Um diese Gestalt auf ein konkretes Engagement beziehen zu
konnen, fehlt allerdings noch eine entscheidende Komponente, die
im Zusammenhang des Engagements fundamental ist. Die Bewegun-

266 PhW, 158. In Zusammenhang mit der Wahrnehmung vgl. auch PhW, 252.

267 PhW, 157.

268 Vgl. hierzu PhW, 158. Die »Gedankenwelt« wird hier als »geistiges Panorama« be-
zeichnet, als »[...] Sedimentation unserer geistigen Leistungen, die uns gestattet, mit
unseren erworbenen Begriffen und Urteilen zu rechnenc.

264

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

gen Ubernahme/Transzendenz und Sedimentation/Spontaneitit er-
fordern in konkreter Situation zum Einen die Bindung an die Welt,
das vertrauensvolle Sich-Einlassen auf das zu Erfahrende (Ubernah-
me) als auch zum Anderen die dazu gehorige Gewissheit des schon
Erfahrenen (Sedimentation). Darin erfahrt die Freiheit die sich aus
dieser Situation heraus fiir das konkrete Verhalten ergibt (Transzen-
denz, Spontaneitit) ihren Ausdruck. Wie kann ich mich in der Welt
anders verhalten, wie kann ich anders zu ihr Stellung nehmen, als
dass ich mich auf der Grundlage dessen, was ist, stetig neu setze?
Mein Engagement kann nur freiheitliches sein, und darin ist es der
Ausgangspunkt meines Zur-Welt-seins und diese Bewegung der
Existenz zugleich.

Die Existenz des Menschen ist wesentlich engagierte und zwar
dadurch, dass sie die »Verwandlung von Kontingenz in Notwendig-
keit durch den Vollzug der Ubernahme«2® ist, bzw. »die bestindige
Ubernahme von Faktum und Zufall in eine Vernunft, die beiden zu-
vor und ohne beide selbst nicht existiert«.?0 Und was fiir Merleau-
Ponty das Wesentliche ist: diese Existenz ist nicht nur nicht ohne
Leib zu denken, sondern sie ist selbst nichts anderes als Leiblichkeit.
Denn worauf die Darstellung von Merleau-Pontys Leiblichkeitsphi-
losophie hinauslduft, ist, dass das Engagement durch das unpersonli-
che Dasein des Leibs und durch nichts anderes getragen wird. Wir
miissen der Welt erst einmal angehoren — und das tun wir durch
unseren Leib — bevor wir existieren. Diese Angehorigkeit, das »vor-
personliche Zugehoren zu einer Form von Welt«?7L, ist nichts anderes
als das vorpersonliche Engagement des Menschen in die Welt, so wie
die »personliche Existenz« nicht auflerhalb von Situation gedacht
werden kann. Allem personlichen Existieren zugrunde liegend findet
sich ein »anonymes Wesen, das sich in der Leiblichkeit selbst aus-
driickt. Und darin taucht die fundamentale Widerspriichlichkeit des
Engagements wieder auf: »[...] das anonyme Wesen unseres Leibes
ist unaufloslich in eins Freiheit und Knechtschaft«.272

Damit ist die Gleichung an ihr ebenso unauflésliches Ende ge-
kommen: In vielfacher Ausfithrung findet sich das wieder, was durch
samtliche Verdstelungen der Existentialphinomenologie hindurch zu

269 PhW, 204.
270 PhW, 155.
271 Vgl. PhW, 108.
272 PhW, 110.

265

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

erkennen war. Die menschliche Existenz ist Zur-Welt-sein, ist Ver-
halten, ist Engagement. Das Engagement ist Ubernahme und Trans-
zendenz, Sedimentation und Spontaneitit. Diesen Aspekten liegt fiir
Merleau-Ponty zugrunde, dass der Mensch durch den Leib weder
vollstindig der Kausalitit der Natur unterworfen ist, noch sich je
ganzlich in Spontaneitit von ihr zu trennen vermag. Das Entschei-
dende ist hierbei jedoch nicht die Faktizitit dieser » Ausgangslage«,
sondern wichtig und fiir Merleau-Ponty zentral ist, dass die Leiblich-
keit die grundlegende unpersonliche, pri-reflexive und unhintergeh-
bare Instanz ist. Sie ist unser »anonymes Wesen«, das Engagement
und Freiheit zugleich ermoglicht:

»Auch im normalen Zustand, selbst engagiert in mitmenschliche Situationen,
behilt das Subjekt, sofern es einen Leib hat, stets das Vermggen, sich ihnen zu
entziehen. [...] [E]ben weil er sich der Welt verschliefSen kann, ist mein Leib
auch das, was mich auf die Welt hin 6ffnet und mich in Situation setzt. [...] Die
ohne meine Teilnahme mich durchstrémende leibliche Existenz zeichnet eine
wahrhaftige Gegenwart bei der Welt nur vor. Sie begriindet aber doch zum
wenigsten deren Moglichkeit, sie stiftet unseren ersten Bund mit der Welt.
Wohl kann ich mich aus der menschlichen Welt zuriickziehen und die personli-
che Existenz aufgeben, doch nur, um in meinem Leib, aber nunmehr als ein
namenloses, das gleiche Vermogen wiederzufinden, durch das ich zum Sein ver-
urteilt bin.«273

Das Entscheidende ist demnach die Tatsache, dass der Leib uns iiber-
haupt in die Lage versetzt, zur Welt zu sein, so wie er uns die Mog-
lichkeit gibt, uns der Welt-als-Situation zu entziehen. Diese Freiheit
griindet in eins damit die Moglichkeit der Welt tiberhaupt fiir uns.
Der »erste Bund mit der Welt«, von dem im Zitierten die Rede ist, ist
nichts anderes als unser leibliches Sein selbst, und es ist wesentlich
dieses Sein, das die Welt fiir uns ausmacht. Die Aufdeckung dieses
Verhaltnisses ist, so erkennt Merleau-Ponty am Ende des zweiten
Teils der Phanomenologie der Wahrnehmung?*, die Grundlage der
Phénomenologie, die sich der Welt widmen soll, um eine Grund-
legung des Zur-Welt-seins geben zu konnen. Im gleichen Schritt, so
zeigt sich im Kontext der vorliegenden Untersuchung, verweist das
phidnomenologische Fundament, das aus der Bedeutung der Leiblich-

275 PhW, 197 f. Wir bedienen uns hier und im Weiteren zunichst ebenfalls des Subjekt-
begriffs, wie Merleau-Ponty ihn gebraucht. Dieser Begriff muss allerdings in seiner
Bedeutung fiir die Phinomenologie der Wahrnehmung gesehen werden. Vgl. S. 282.
74 Vgl. ebd., 242f.

266

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

keit heraus entstanden ist, auf die tiefere Struktur des Engagements
des Menschen in die Welt. Die Rede vom leiblich-existentiellen En-
gagement als eines Engagements des Verhaltens zur und in der Welt
hat im Vorherigen ihre Berechtigung bekommen. Die Leiblichkeit ist
damit als ontisch-ontologischer Ausgangspunkt fiir die Frage nach
dem, was das Engagement des Menschen in die Welt weiter aufzude-
cken vermag, zu verstehen: ontisch, denn der Ausgangspunkt ist
nicht der eines transzendentalen Ich im Sinne eines weltlosen Pols,
sondern die weltliche Verankerung selbst; ontologisch, weil jene Ver-
ankerung nicht Eigenschaft des Menschen ist, sondern er selbst
nichts anderes als dieser Ursprung des Zur-Welt-seins ist und zwar
durch sein Verhalten.

Leib und Welt bilden so ein ganz eigenartiges System, dessen
Gestaltcharakter sich schon aus den Analysen zu Die Struktur des
Verhaltens erkennen lief3. »Der eigene Leib ist in der Welt wie das
Herz im Organismus [...]«¥5, und genau in diesem Maf3e ist er das
Ausschlag- und Anschlaggebende, ohne das die Bewegung der sinn-
haften Welt und das Entstehen von Sinn iiberhaupt nicht méglich
sind. Die strukturelle Verkniipfung von Leib und Welt ist Ausdruck
des Engagements, insofern sich nur in dieser Verkniipfung die Off-
nung der Welt fiir Freiheit ereignet, und zwar auf dem Boden ihrer
Eingebundenheit in schon gegebene Strukturen.

Einen Leib zu haben bedeutet also nicht nur die Teilnahme an
diesem System, sondern es bedeutet zugleich, dass man dieses Sys-
tem mitfiihrt. Ein (wahrgenommenes) Ding kann uns nur innerhalb
dieser allgemeinen weltlichen Typik begegnen, die wir selbst tragen.
Und damit ist dieses Ding durch unseren Leib verinnerlicht. Wir
skennen« es schon, weil wir die Welt »kennen«, und »insofern es
einer Welt zugehort, deren Grundstrukturen wir in uns selbst tragen
und von der es nur eine der moglichen Konkretionen darstellt«.276 In
gleichem Mafle also, wie meine Leiblichkeit sich intentional exzen-
trisch verhilt — sich auf die Welt hin bewegt und »zu ihr ist« —, ist
dies die eigentliche Riickkehr zu ihrem »Stiitzpunkt«?7, in den sie
unweigerlich engagiert ist. Dieses Engagement ist die Leiblichkeit

275 PhW, 239. Vgl. auch 241: »Ding und Welt sind mir gegeben mit den Teilen meines
Leibes, nicht dank einer >natiirlichen Geometrie¢, sondern in lebendiger Verkniipfung,
vergleichbar oder vielmehr identisch mit der, die zwischen den Teilen meines Leibes
herrscht.«

276 PhW, 377.

277 Vgl. PhW, 401.

267

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

selbst, deren Konkretion der aktuelle Leib und das aktuelle Subjekt-
in-Situation darstellen. Diese Darstellung ist selbst nichts anderes als
Engagement in die Situation qua aktueller Welt- und Sinnstruktur,
die die Bewegung der Existenz in Sedimentation und Spontaneitit
vollfithrt. Dem Engagement in die Situation als konkretem Verhalten
auf der Grundlage bedingter Freiheit liegt aber eine engagierte Leib-
lichkeit zugrunde, die fiir die Moglichkeit dieser Konkretion verant-
wortlich ist.28 Wenn das Zur-Welt-sein als Stellungnahme zur Welt
verstanden wird und in diesem Sinne auch als Engagement in die
Situation, das in der Bewegung der Existenz vonstatten geht, so liegt
diesem noch ein tieferes (ontologisches) Engagement zugrunde, und
zwar in der Struktur der Leiblichkeit:

»Es gibt also, mir zugrunde liegend, ein anderes Subjekt, fiir das eine Welt
schon existiert, ehe ich da bin, und das in ihr meinen Platz schon markiert hat.
Dieser gefangene oder natiirliche Geist ist mein Leib, nicht allerdings der au-
genblickliche Leib, der das Werkzeug meiner personlichen Wahl ist und auf
diese oder jene Welt sich fixiert, sondern das System der anonymen »Funktio-
nen, in dem jede Sonderfixierung schon eingefafit ist in einen allgemeinen
Entwurf. [...] Der Raum wie die Wahrnehmung tiberhaupt markieren im In-
nersten des Subjekts das Faktum seiner Geburt, den bestindigen Beitrag seiner
Leiblichkeit, eine Kommunikation mit der Welt, die ilter ist als alles Den-
ken.«27

Um das Fundament des menschlichen Engagements aufzudecken,
soll das Folgende auf die in der zitierten Textpassage zentralen
Aspekte naher eingehen. Wie lasst sich die Ur-Welt naher spezifizie-
ren? In welchem Verhiltnis steht sie zur wahrgenommenen Welt
und zur Wahrnehmung selbst? Schliefllich: Was ist das fiir eine
Kommunikation, in der wir durch unsere Leiblichkeit stehen? Ist sie
letztlich das »dialogische Verhiltnis«, das wir in den bisher dar-
gestellten Philosophien vermissten?20 Wie ist ihr Verhiltnis zu dem,
was bisher herausgearbeitet wurde?

78 In diesem Sinne ist der Leib auch »mein fundamentales Vermdogen, jedes Milieu der
Welt zu bewohnen« (PhW, 360f.).

279 PhW, 296.

20 Vgl. z.B. S. 67 zu Bergson, S. 124 zu Husserl und S. 182 zu Sartre.

268

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

c.  Das Engagement als Dialog mit der Welt und der contrat
primordial

Um die Frage nach dem Wesen des Engagements weiter zu vertiefen,
soll im Folgenden zunichst die Funktion des Raumes fiir die Wahr-
nehmung untersucht werden, um von da aus auf das zu kommen,
was Merleau-Ponty als »Kommunikation mit der Welt« bezeichnet.

Der Kontakt des Menschen mit der Welt findet in der Wahrneh-
mung statt. Der Philosoph des »objektiven Denkens«, desjenigen al-
50, das die Welt als Objekt der Wahrnehmung dem Subjekt dufSerlich
gegeniiberstellt, beriicksichtigt allerdings nicht, dass er selbst zur-
Welt ist, dass sich also das Verhiltnis von Subjekt und Objekt nicht
einer eindimensionalen Relation unterordnen ldsst.2%!

Auf der Grundlage einer Phinomenologie der Wahrnehmung
bzw. eines Primats der Wahrnehmung darf die Welt aber nicht anders
verstanden werden denn als eine Gestalt, der gewisse Strukturen zu
ihrer Realitit verhelfen. Oder mit anderen Worten: Die Welt ist ein
»Erfahrungssystem, in dem mein Leib und die Phinomene aufs
strengste miteinander verbunden sind«?? und ihre Realitdt ist das
»Gerlist der Beziehungen, denen jede Erscheinung gehorcht«.28 Die
Wahrnehmung eréffnet uns den Zugang zur Welt genau in dem Ma-
e, in dem wir uns durch sie als urspriingliches Zur-Welt-sein in den
Strukturen der Gestalt »Welt« einfinden.

Als Teil des Ganzen umgrenzt unsere Leiblichkeit die wahr-
genommene Welt zunichst durch unser Gesichtsfeld. Die Grenzen
dieses grundlegenden Feldes sind durch unseren faktischen Leib zwar
objektiv bestimmt, aber dennoch stellen sie keine objektiven Ein-
schriankungen unseres Weltzugangs dar, sondern bezeichnen viel-
mehr das von unserer Leiblichkeit her »notwendige Moment der
Weltorganisation«.2%* Doch genau hier ist Vorsicht geboten, will
man nicht hinter das zurtickgehen, was schon zur »transzendental-
philosophischen Konsequenz« gesagt wurde, die Merleau-Pontys
Phinomenologie zieht. Den Standpunkt des »uninteressierten Zu-
schauers« zu verlassen, bedeutet, dem Feld der Wahrnehmung selbst

21 Vgl. das entsprechende zum Primat der Wahrnehmung auf den Seiten 231 £f.
282 PhW, 352.
28 PhW, 348.
284 PhW, 323.

269

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

seine Berechtigung und seine Rolle zuzugestehen, hinter der Philo-
soph nicht zuriick kommt:

»Die Wahrnehmung selbst ist nicht zu beschreiben als eines unter den Fakten,
die in der Welt vorkommen, da wir im Bilde der Welt nie jene leere Stelle zu
unterdriicken vermdogen, die wir selber sind, und in der sie erst dazu gelangt, fiir
jemand dazusein, da die Wahrnehmung der >Fehler< in diesem >grofSen Edel-
steinc ist.«2%

Innerhalb des Wahrnehmungsfeldes konstituiert sich die Gestalt der
Welt fiir uns, d. h. das Wahrnehmungsfeld griindet unser Verhiltnis
zur Welt in dem Sinne, dass wir uns ihr gegeniiber verorten und sie
innerhalb dieses Feldes »sein lassen«. Die Relationen der wahr-
genommenen Gegenstidnde zueinander spiegeln innerhalb dieses Fel-
des ihre Relation zu mir wieder. Grundlage fiir relationale Beziige ist
meine Leiblichkeit im Sinne meiner Verankerung in der Welt. Mein
Engagement in die Situation zeigt mir, was innerhalb meines Ge-
sichtsfeldes Hinter- und was Vordergrund ist. Ein sich bewegendes
Ding zum Beispiel ist ein Strukturphinomen. »Was uns den einen
Teil des Feldes als Bewegliches, den anderen als Hintergrund gelten
la83t, ist die Art und Weise, in der wir durch den Akt des Blickens
unser Verhiltnis zu ihnen begriinden.«2¢ Und dieses Verhiltnis ist
das einer strukturellen Teilhabe oder, in anderer Terminologie: Unser
Engagement in die Welt, die Weise, wie wir durch unsere Leiblichkeit
wahrnehmend der Welt gedffnet sind, begriindet wiederum diese
Wahrnehmung bzw. die Realitit des Gesehenen. So erscheint die
Welt als Gestalt von Vorder- und Hintergrund, deren Wechsel nicht
etwa durch kognitive Leistungen und Erfahrungswerte begriindet
wird, sondern allein durch die Stelle, die wir in der Welt einnehmen
— durch unser Engagement. »Die Relativitit der Bewegung reduziert
sich auf das uns eigene Vermdogen, innerhalb der groflen Welt den
Bereich zu wechseln. Einmal in einer bestimmten Umwelt engagiert,
sehen wir die Bewegung vor uns erscheinen als ein Absolutes.«27

25 PhW, 244

26 PhW, 323.

287 PhW, 326. Die zitierte Passage bezieht sich auf das Phinomen, dass man nicht ent-
scheiden kann, ob es der eigene oder der Zug nebenan ist, der sich bewegt. Merleau-
Ponty liefert gerade beziiglich der Bewegung einige sehr anschauliche Beispiele, die sich
auf den »engagierten« Blick beziehen, so z.B.: »Die Kiiste gleitet vor unseren Augen
dahin, wenn wir den Blick auf die Reling fixiert halten, und das Schiff ist es, das sich
bewegt, wenn wir auf die Kiiste hinblicken« (PhW, 323). Zur Absetzung des Phinomens
der Bewegung gegeniiber Bergsons Philosophie vgl. die Fufinote 46, PhW 321.

270

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Dieser Aspekt verweist auf die Bedeutung des Raumes und un-
seres Engagements in ihm. Dabei muss unterschieden werden zwi-
schen Hohe und Breite, Vertikale, Horizontale und Tiefe. Wihrend
Hohe und Breite Beziehungen zwischen einzelnen Gegenstidnden be-
zeichnen, sind die Vertikale, Horizontale und Tiefe die »existentiel-
len« Dimensionen.?® Die Tiefe als die »existentiellste Dimension«
bzw. als »das Band zwischen Raum und Subjekt« spielt fiir die Cha-
rakterisierung engagierten Verhaltens eine besondere Bedeutung.

Phidnomenologisch gesehen kann man sicherlich davon spre-
chen, dass Vertikale, Horizontale und Tiefe allesamt nur vom enga-
gierten »Subjekt« aus verstanden werden konnen, ihnen also allen
eine grundlegende existentielle Bedeutung als engagierter Wahrneh-
mung zuzubilligen ist. Wenn allerdings die Wahrnehmung die »Off-
nung zur Wahrheit« ist, d.h. wenn sie es uns moglich macht, die
Welt aufzunehmen und uns zu ihr zu verhalten, dann ist die Tiefe
letztlich doch die hervorragende Dimension, aus der heraus das Ding
innerhalb unserer Welt uns iiberhaupt erst entgegen stehen kann.
Die Abhebung des Vordergrundes vor dem Hintergrund, die die
Strukturganzheit der Welt sich auf mich beziehen lisst, die also das
Ding als Ding erst moglich macht, findet in der Dimension der Tiefe
statt. Das Fixieren von Gegenstinden in der Welt ist ohne die Dimen-
sion der Tiefe nicht moglich. Das Fixieren selbst ist gleichzeitig aber
das Engagement, wie gleich gezeigt werden soll. Wie jede Dimension
gehort die Tiefe nicht den Dingen sondern meiner Perspektive auf sie
an. Sie ist allerdings die Dimension, durch die Raum fiir mich zum
Aktionsraum wird, denn sie impliziert mein Engagement in die Si-
tuation genauso wie sie die Wahrnehmung selbst beinhaltet.

Zwar zentriert Merleau-Ponty die Welt auf die leibliche Subjek-
tivitat, wenn er schreibt: » Vertikale und Horizontale, Nihe und Fer-
ne sind nur abstrakte Bezeichnungen fiir ein einziges Sein-in-Situa-
tion und griinden sich auf ein und dasselbe »Vis-a-visc von Subjekt
und Welt.«2 Und sicherlich ist das leibliche Wahrnehmungssubjekt
das Zentrum dieses Seins-in-Situation. Trotzdem aber spielt die Tiefe
eine herausragende Rolle dadurch, dass sie erst entsteht, wenn der
Blick stattfindet bzw. wenn das Auge gedffnet wird, und ich mich in
der Welt raumlich situiere. Erst die Tiefe schafft meinen »Existenz-

28 Vgl. PhW, 311. Vgl. zur Tiefe im zweiten Teil die §§18-23, PhW, 297-311. Zu den
folgenden Ausfithrungen zur Fixierung vgl. auch oben, S. 233.
289 PhW, 311.

271

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

radius«, d.h. auch, dass mein Engagement durch diese Dimension
erst vollkommen wird, denn der Blick macht das » Vor-mir« zu einem
»Da-vorne« fiir den Spielraum meines Verhaltens.

Wie kann diese Diskussion fiir die Untersuchung des Engage-
mentgedankens fruchtbar gemacht werden? Der Grund dafiir, dass
die vorliegende Untersuchung sich der Phanomenalitit der Tiefendi-
mension unter den Aspekten der Raumlichkeit hier besonders wid-
met, ist, dass sie im Zusammenhang mit dem Blick einen entschei-
denden Aspekt liefert: Mit dem Blick gehen wir auf das Wirkliche
zu2%, wir 6ffnen uns der Welt und treten in sie ein. Sobald wir einen
Gegenstand mit dem Blick erfassen, »hingt unser Auge dem Gegen-
stand an«?! und findet schliefllich einen Ankerpunkt in ihm durch
das Fixieren. Dabei bleibt der Gegenstand nie passiv bzw. jeder Ge-
genstand, der der Wahrnehmung begegnet, verlangt nach einer ganz
gewissen Blickweise, die es der Wahrnehmung erlaubt, ihn als diesen
Gegenstand in dieser Situation zu sehen: »[D]er Blick selbst ist jenes
dem denkenden Subjekt noch zugrunde liegende Genie der Wahr-
nehmung, das den Dingen die rechte Antwort gibt, die sie erwarten,
um vor uns existieren zu konnen.«2%2

Was dies auszusagen vermag, geht an das Fundament dessen,
was hier untersucht wird. Das Engagement der Leiblichkeit, jenes
mir zugrunde liegenden anonymen Subjekts, ist schon durch die
Wahrnehmung gegriindet. Wahrnehmung und Engagement sind
eins, denn Wahrnehmung findet auf dem »Boden« der Welt statt,
und diese Welt wire fiir das Engagement nutzlos, wiirde die Wahr-
nehmung nicht darin bestehen, Beziehungen zum Konkreten herzu-
stellen. Letztlich ist das Zur-Welt-sein die Beziehung zu einem struk-
turell Ganzen durch die Fixierung eines Teils, das die Ganzheit in sich
tragt:

»[...] wenn wir auch mit einer jeweiligen menschlichen Welt zu brechen ver-
mégen, so konnen wir doch nicht umhin, unseren Blick iiberhaupt zu fixieren —
was nichts anderes besagt, als daf3 wir, solange wir leben, engagiert bleiben, und
wenn nicht in einer menschlichen, so doch in einer physischen Umwelt; fiir eine
gegebene Fixierung des Blickes aber ist die Wahrnehmung keine beliebige.

2% Vgl. PhW, 325.

21 Vgl. PhW, 324.

292 PhW, 307. Vgl. auch PhW, 350: »Wie fiir jedes Bild in einer Gemildegalerie gibt es
fiir einen jeden Gegenstand eine optimale Entfernung, aus der er gesehen werden will,
und eine Orientierung, in der er mehr von sich sehen it als in jeder anderen [...].«

272

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Noch weniger ist sie es, wofern das Leben des Leibes unserer konkreten Existenz
integriert ist.«2%

Die Wahrnehmung ist deshalb keine beliebige, weil das Wahrneh-
mungssubjekt sich aus der Wahrnehmung selbst erst zu einem sol-
chen macht. Das heiflt, dass die Wahrnehmung der Welt ein Aus-
tausch von Sinn ist. Der Sinn dieses Austausches wiederum macht
den Sinn der Welt fiir uns aus, denn sie wiederum ist unser jeweiliges
Zur-Welt-sein, unsere Stellungnahme zur Welt selbst.

Die Sinne und das sinnhafte Ding sind nicht zwei getrennte Be-
reiche eines Fiir-sich und eines An-sich, wie Sartre es gesehen hatte.
Es gibt keine uniiberbriickbare Differenz zwischen den beiden Seins-
sphiren, sie kommen in der Empfindung selbst zusammen: »Empfin-
dung ist buchstiblich eine Kommunion«.2?* Und diese Kommunion,
diese Zusammenkunft, ist das Ereignis, das Welt stetig fiir mich ent-
stehen ldsst und in das ich dadurch unweigerlich immer schon enga-
giert bin. Der Ort dieses Ereignisses ist auch ebendiese Welt, genauer
gesagt, die Welt, der ich mich durch die Wahrnehmung 6ffne. Denn
das weltliche Ding ist nur durch dieses Ereignis tiberhaupt das, was es
ist — »all seine Artikulationen sind eben die unserer eigenen Exis-
tenz«.2%

»Insofern ist jede Wahrnehmung Kommunikation oder Kommunion, Aufnah-
me und Vollendung einer fremden Intention in uns, oder umgekehrt dufSere
Vollendung unserer Wahrnehmungsvermogen, und also gleich einer Paarung
unseres Leibes mit den Dingen.«2%

Die freiheitliche Ubernahme faktisch-situativer Gegebenheiten im
Sinne einer Ubernahme der Situation in Schaffung einer neuen Si-
tuation-fiirmich ist auf fundamentaler Ebene durch nichts anderes
grundgelegt als durch diese Kommunion meines leiblichen Selbst mit
der Welt in der Wahrnehmung. Dementsprechend kann Merleau-
Ponty von einer »Aufnahme und Vollendung einer fremden Intenti-
on in uns sprechen, die durch die Offnung gegeniiber der Welt mog-
lich gemacht wird.

Bei genauerer Betrachtung des Begriffs der Offnung zeigt sich
in diesem Zusammenhang, dass seine Bedeutung innerhalb einer

2% PhW, 325.
24 PhW, 249.
25 PhW, 370.
2% Ebd.

273

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Philosophie des Engagements besonders wichtig ist. Was heifdt es,
von einer Offnung zur Welt zu sprechen? Zum einen bedeutet ja die
Offnung eine gewisse Bereitschaft des Empfangens von »Auflerem«
— ich 6ffne mich, um etwas herein zu lassen. Dies kann auch bedeu-
ten, dass ich mich der Moglichkeit gegeniiber 6ffne, »beeindruckt«
und im schlimmsten Falle sogar »verletzt« zu werden. Doch so weit
kommt es nicht, denn andererseits bedeutet die Offnung ebenfalls,
dass ich zum Geoffneten eine Stellung beziehe.?%7

Dass Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang von »Paarung«
spricht, ist umso interessanter, als dieser Begriff in einem anderen
Kontext — und zwar bei Husserl — bereits zentral war.2® Husserls
Begriff der »Paarung« tritt im Kontext der Konstitution von Inter-
subjektivitit auf. Dort findet Paarung statt als Sinniiberschiebung
meiner primordial urspriinglichen Leiblichkeit auf den phinomenal
erscheinenden Leib des Anderen. Neben dem Aspekt der primordia-
len Leiblichkeit, der bei Husserl eine andere Rolle — und zwar eine
»unengagierte« — spielt, ist »Paarung« deshalb von Merleau-Ponty in
dem Sinne sicherlich ein gut gewihlter Ausdruck. Denn mit der
Kommunion, die sich in der Wahrnehmung ereignet, »paart« sich
der Leib — sozusagen als »Vermittler« — mit den Dingen, auf der
Grundlage der durch die Leiblichkeit iiberhaupt erst ermoglichten
Wahrnehmung. In dieser Paarung entsteht Wahrnehmung als

27 Vgl. auch, was schon oben im Zusammenhang mit der Struktur des Verhaltens ge-
sagt wurde, S. 209{. Sehr interessant ist in diesem Kontext die Verbindung, die von der
Philosophie des Engagements zum Denken Heideggers gekniipft werden kann. Gerade
die »Offnung« spielt in »Vom Wesen der Wahrheit« (in: Wegmarken. 3. durchgesehene
Auflage. Frankfurt/M.: Klostermann, 1996, 177-202) eine ganz entscheidende Rolle,
deren Affinitit zum hier Gesagten — wenn auch aus verschiedenen philosophischen
Ansatzpunkten stammend — ins Auge fallen muss. Beispielhaft sei hier nur an eine
kurze Passage erinnert (ebd., 188f.): »Das Sicheinlassen auf die Entborgenheit des Sei-
enden verliert sich nicht in dieser, sondern entfaltet sich zu einem Zuriicktreten vor dem
Seienden, damit dieses in dem, was es ist und wie es ist, sich offenbare und die vorstel-
lende Angleichung aus ihm das Richtmafs nehme. Als dieses Sein-lassen setzt es sich
dem Seienden als einem solchen aus und versetzt alles Verhalten ins Offene. Das Sein-
lassen, d.h. die Freiheit ist in sich aus-setzend, ek-sistent. Das auf das Wesen der Wahr-
heit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die Aussetzung in die Entborgenheit
des Seienden.«

2% Vgl. in der vorliegenden Arbeit S. 106 bzw. CM, 114 ff. Im franzdsischen Original
wird das Wort »Paarung« nicht im Deutschen gebraucht, wie es mit anderen Termini
Husserls oftmals geschieht. Dort steht dafiir »accouplemetc, das sicherlich mit Paarung
richtig iibersetzt ist. Dieser Zusammenhang zu Husserl soll hier nicht iiberstrapaziert
werden. Es scheint allein eine sinnvolle Weise der Erlduterung zu sein.

274

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

gleichberechtigter Austausch, weil — von Husserl auf Merleau-Ponty
tibertragen — Leib und Welt dhnlich sind, d. h. so beschaffen, dass sie
eine phinomenale Paarung eingehen miissen.?® Die Sinnesiiber-
schiebung im Falle der Wahrnehmung lautet demgemaf3: Mein Leib
ist weltlich, wie die Welt leiblich ist.300

Kommunion und Kommunikation, diese beiden Beschreibungen
unseres Weltumgangs verweisen auf die Struktur des Engagements:
den Dialog mit der Welt. Der Subjekt/Objekt-Dualismus wird in die-
sem Dialog aufgehoben, indem hier das Verhiltnis selbst — das Enga-
gement — zum Ereignis wird und keinem Konstitutionsakt zugeord-
net werden kann.

»Dieser Dialog des Subjekts mit dem Objekt, in dem das Subjekt den im Objekt
ausgebreiteten Sinn iibernimmt und das Objekt die Intention des Subjekts, um-
gibt das Subjekt mit einer Welt, die von sich aus zu ihm spricht, und verlegt
seine eigenen Gedanken in die Welt selbst.«3!

Die Wahrnehmung selbst ist damit die Antwort auf »ein verworrenes
Problem«3%, »eine schlecht formulierte Frage«3%, die von der Welt
her an mich gestellt wird. Ebenso, wie die Welt in der Situation als
eine Aufforderung an mich herantritt**, der ich durch mein Verhal-
ten gerecht werde und die ich selbst damit zu einer neuen Situation-
fiirmich mache, bleibt das Ereignis der Wahrnehmung kein gerich-
teter Akt, sondern ist dialogisches Geschehen. Jeder Versuch, den
Anfang dieses Geschehens aufzufinden — das muss immer bedacht
werden —, kann aber nur scheitern. Denn es findet innerhalb einer
ganzheitlichen Gestalt statt, deren Teile nicht ohne das Ganze zu

29 Vgl. CM, 116: »Tritt nun ein Korper in meiner primordialen Sphire abgehoben auf,
der dem meinen >ahnlich<ist, d. h. so beschaffen ist, dafd er mit dem meinen eine phéno-
menale Paarung eingehen muf3, so scheint nun ohne weiteres klar, daf§ er in der Sinnes-
tiberschiebung alsbald den Sinn Leiblichkeit von dem meinen her iibernehmen muf.«
30 Das Phanomen der Wahrnehmung ist in sich ebenso vielschichtig. Denn es kommt
selbst nur als Kommunikation der Sinne — in den Synisthesien — vor, die uns die gesam-
te Gestalt der Welt in ihrer Erscheinung fiir uns erst erdffnet. Vgl. PhW, 273: »Das
Sehen von Tonen, das Horen von Farben kommt zustande wie die Einheit des Blicks
durch beide Augen: dadurch, daf8 der Leib nicht eine Summe ist, dessen simtliche Funk-
tionen iibernommen und verbunden sind in der umfassenden Bewegung des Zur-Welt-
seins, dadurch, dafl er die geronnene Gestalt der Existenz selbst ist.« Vgl. auch ebd., 268.
301 PhW, 1601.

302 PhW, 251.

303 PhW, 252.

304 Vel. S. 196.

275

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

denken sind. »Das Sinnliche gibt mir nur wieder, was ich ihm leihe,
doch habe ich noch dies selbst nur von ihm.«3%

Was Merleau-Ponty vornehmlich am Beispiel der visuellen
Wahrnehmung festmacht, soll hier allerdings dazu dienen, das We-
sen des Engagements selbst zu verdeutlichen. Engagiert-sein bedeu-
tet, sich der Welt zu 6ffnen, aber nicht ohne selbst weltlich zu sein.
So wie unsere Sinne die Dinge befragen®®, befragen wir die Welt
nach uns selbst, so wie die Dinge sich an uns richten und damit den
Kern der Realitit selbst schaffen3?, ist dieser Kern der Realitit nur
durch unser ginzliches Engagement in die Welt zu verstehen. Wenn
Merleau-Ponty iiber Cézanne schreibt, dass dieser erst allmahlich
lernte, »dafd der Ausdruck die Sprache des Dinges selbst ist und aus
seiner Konfiguration selbst hervorgeht«3%, so beschreibt er genau
damit die Uberkreuzung von kreativem Ausdruck und sinnlicher Er-
fahrung, und jene Uberkreuzung ist kein Schnittpunkt konstruierter
Linien, sondern die eigenstindige Gestalt der Welt selbst, die durch
das Engagement getragen ist. Damit ist der Blick fiir Merleau-Ponty
nichts anderes als »die natiirliche Korrelation zwischen Erscheinung
und kinasthetischen Abldufen, die uns nicht bekannt ist in Form von
Gesetzen, die wir jedoch erleben als Engagement unseres Leibes in
den typischen Strukturen der Welt.«3% Vergleicht man dies mit dem,
was schon zur Bedeutung der Fixierung des Blicks gesagt wurde3,
dann wird klar, dass das Fixieren in diesem Sinne nur die Antwort auf
eine rhetorische Frage ist, die von den Dingen gestellt wird, und der
Dialog, in dem wir unaufthérlich stehen, nichts anderes als unser En-
gagement ist, das selbst die Gestalt unserer Existenz darstellt. Denn
der Dialog ist eine eigene Grofle, deren Konstitutionsgewicht nicht
auf einen der beiden »Dialogpartner« verteilt werden kann. Er ist
selbstindig in dem Sinne, als er ein Gewebe lebensweltlicher Zusam-
mengehorigkeit ist, das sich lebendig weiterstrickt:

305 PhW, 252.

306 Vgl. PhW, 369.

307 Vgl. PhW, 373.

308 Ebd.

309 PhW, 359. Vgl. auch PhW, 307: »[...] der Blick ist jenes dem denkenden Subjekt
noch zugrunde liegende Genie der Wahrnehmung, das den Dingen die rechte Antwort
gibt, die sie erwarten, um vor uns existieren zu konnen.«

310 Vgl. S. 271 und PhW, 305: » Auch am Stereoskop ist die Bewegung des Fixierens die
Antwort auf eine von den Gegebenheiten gestellte Frage, und eine Antwort, die in der
Frage schon vorweggenommen ist.«

276

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

»In der Erfahrung des Dialogs konstituiert sich zwischen mir und dem Anderen
ein gemeinsamer Boden, mein Denken und seines bilden ein einziges Geflecht,
meine Worte wie die meines Gesprichspartners sind hervorgerufen je durch
den Stand der Diskussion und zeichnen sich in ein gemeinsames Tun ein, dessen
Schopfer keiner von uns beiden ist.«3!!

Riickbezogen auf die Struktur des Engagements bleibt jedoch folgen-
des noch zu kliren: Was ist der gemeinsame Boden, auf dem unser
Verhalten zur Welt stattfindet und der durch uns selbst geschaffen
wird? Was gewihrleistet, dass wir — Welt und Ich — uns iiberhaupt
verstehen?

Diese Gewihr liegt fiir Merleau-Ponty schon der Wahrneh-
mung zugrunde. Sie ist das, was er in Anlehnung an Husserl als den
»Urglauben« bezeichnet, als die »tiefere Funktion, ohne deren Voll-
zug den wahrgenommenen Gegenstinden der Index der Realitat
selbst fehlte«3'2, ohne die wir also die Welt niemals iiberhaupt zu
uns in Beziehung setzen konnten. Der Mensch kann weder bezie-
hungslos gedacht werden,noch kann er beziehungslos denken, denn
er ist wesentlich engagiert in eine Welt, deren Gewifheit ihm die
nétige Faktizitit liefert, um Ubernahme und Transzendenz zu er-
maoglichen. Genau dies meint Merleau-Ponty, wenn er an anderer
Stelle von einer »urspriinglichen Ubereinkunft«* spricht, die er im
franzosischen Original viel treffender als »contrat primordial «3¢ be-
zeichnet. Dieser »primordiale Vertrag« ist eine Verabredung zwi-
schen mir und der Welt, die beiderseits ein Aufeinanderzugehen ab-
verlangt, das »dank einer Gabe der Natur«3'5 nie abbricht. Er ist der
Grund fiir die »GewifSheit der Welt selbst«316, die »primordiale Ge-
wiflheit, ans Sein selbst zu riithren«.31

311 PhW, 406. Vgl. dazu auch weiter ebd. sowie PhW, 157f. und 376: »Wahrnehmend
muf das Subjekt, ohne seinen Ort und seinen Gesichtspunkt zu verlassen, sich in der
Verschlossenheit des Empfindens Dingen zuwenden, zu denen es nicht im voraus den
Schliissel besitzt, deren Entwurf es aber gleichwohl in sich trigt; es muf also einem
absolut Anderen sich eréffnen, fiir welches es doch in seinem tiefsten Inneren bereit
ist«. Vgl. auch Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 299 ff.

312 PhW, 394£.Vgl. auch PhW, 345: »Wahrnehmen, das heif3t: [...] glauben an eine
Welt.«

313 PhW, 254. Vgl. auch Waldenfels, B., Das leibliche Selbst, a.a.O., 87.

314 PP, 251.

315 PhW, 254.

316 PhW, 362.

317 PhW, 407.

277

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Der contrat primordial ist der Ursprung unseres Engagements,
denn in ihm liegt der Wahrnehmungsglaube, den Merleau-Ponty an
spiterer Stelle selbst einer Kritik unterzieht, begriindet. Nur aus die-
ser Verbindung heraus ldsst sich im Kontext der Phinomenololgie
der Wahrnehmung tberhaupt von Engagement sprechen. Mit die-
sem Ergebnis fallt mehr Licht auf die »Kommunikation mit der Welt,
die ilter ist als alles Denken«38, die am Ende des Abschnittes zur
Leiblichkeit zum Thema wurde. Auflerdem zeigt sich im Begriff des
»primordialen Vertrags« die grundlegende Bedeutung des Engage-
ments selbst, die in der Einleitung dargestellt wurde. Engagieren ver-
standen als »s’engager« — also als »sich zu etwas verpflichten« — wird
in der Philosophie Merleau-Pontys in seinem ontologischen Kern
aufgezeigt. Der Engagierte geht eine stindige Obligation mit der
Welt ein. Damit zeigt sich, was in der Einleitung allein durch die
Wortbedeutung vermutet wurde: Das Engagement des Menschen ist
viel mehr als ein einseitiger Akt. Es ist die beide Seiten — Welt und
Mensch — verpflichtende Ubereinkunft, zu sein. Inwiefern dieses sich
am Ende auf noch fundamentalerer Ebene zu zeigen vermag, soll im
weiteren Gang der Untersuchung noch gezeigt werden.?"

Denn, wenn der contrat primordial als Ursprungsort des Enga-
gements begriffen werden soll, so muss mitbedacht werden, dass
Merleau-Ponty sich hier auf dem Feld einer Phinomenologie der
Wahrnehmung befindet. Das heif3t: die Rede ist hier von einem Ur-
glauben, der uns unser Zur-Welt-sein, mithin unser Engagement,
vom Primat der Wahrnehmung her aufzuschliisseln erlaubt. Von die-
sem Primat her muss das Engagement verstanden werden. Die Situa-
tion ist wahrgenommene Situation, so wie das Feld der Freiheit sich
in der Wahrnehmungswelt ausbreitet.

Auf diesem Hintergrund wird das Folgende sich zwei zentralen
und zum Verstandnis der phianomenologischen Grundproblematik
unverzichtbaren Themen widmen — der Zeit und der Intersubjektivi-
tit —, um von da aus die ontologische Dimension des Engagements
weiter in den Blick zu bekommen.

318 PhW, 296.
319 Vgl. S. 309 ff.

278

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt
d. Die Welt als Kern der Zeit

Fiir das Verstindnis des Engagementbegriffs ist das Phinomen der
Zeit weniger in seiner eigentlichen Phinomenalitit wichtig, als da-
durch, dass die Zeit die Phianomenalitit selbst ist. Um dies zu erliu-
tern, soll zunachst ein kurzer Riickgriff auf Husserls Vorlesungen zur
Phinomenologie des inneren ZeitbewufStseins gemacht werden:

»Der Flufl des immanenten zeitkonstituierenden BewufStseins ist nicht nur,
sondern so merkwiirdig und doch verstindlich geartet ist er, daf3 in ihm not-
wendig eine Selbsterscheinung des Flusses bestehen und daher der Flufi selbst
notwendig im Flieflen erfassbar sein mufi. Die Selbsterscheinung des Flusses
fordert nicht einen zweiten Fluf3, sondern als Phanomen konstituiert er sich
selbst.«32

Als diese Passage in den Ausfithrungen zu Husserl betrachtet wurde,
stellte sich heraus, dass fiir Husserl der Flusscharakter der Zeit darauf
verweist, dass jegliche Art von Reflexion selbst nur innerhalb dieses
Flusses stattfindet und deshalb eine solche auch immer nur Selbst-
bezug eines FlieSenden sein kann. Eben darin liegt auch fiir Merleau-
Ponty der entscheidende Punkt der Zeitlichkeit. Er spricht dies-
beziiglich (und in Riickgriff auf Kant und Heidegger?') von der
Zeitlichkeit als einer Selbstaffektion. Die Zeit treibt sich in ihrem
Wesen als Bewegung selbst an, und das ist der Grund dafiir, dass wir
sie phinomenal als eine Einheit und nicht als eine Aneinander-
reihung von Punkten erfahren.

»[...] die >Synthesisc der Zeit ist eine Ubergangssynthese, die Bewegung eines
sich entfaltenden Lebens, und sie ist auf keine Weise zu vollziehen denn durch
das Leben dieses Lebens, es gibt keinen Ort der Zeit, die Zeit ist es selbst, die
sich selber trigt und immer neu hervorbringt. Allein die Zeit als ungeteilter
Andrang und Ubergang vermag die Zeit als Mannigfaltigkeit des Nacheinander
zu ermdglichen, am Ursprung aller Zeitlichkeit liegt eine konstituierende
Zeit.«32?

Auf den ersten Blick mag es scheinen, als ob dies mit dem eigentli-
chen Thema der vorliegenden Arbeit nicht in direktem Zusammen-
hang steht. Die Zeit ist allerdings die ontologische Grundlage fiir
Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmung. Sie ist das

320 Vorles., 70. Zur Phinomenologie der Zeit bei Husserl vgl. S. 99ff.
321 Vgl. PhW, 484.
322 PhW, 481.

279

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Fundament, auf dem sich alles aufzubauen scheint3??, und insofern
wird sich im Folgenden herausstellen, dass die Zeit der Bedeutung
des Engagements zugrunde liegt.

Ausgangspunkt des Zusammenhangs zwischen Zeit und Enga-
gement ist einmal mehr die Situation.?”* Wie zu sehen war, ist Enga-
gement wesentlich Engagement in die Situation. Situation aber ist
die Gegenwart der Welt fiir das Subjekt, bzw. fiir die Wahrneh-
mungserfahrung. Letztere, so Merleau-Ponty, findet nicht in der Zeit
statt, sondern ist selbst zeitlich, »scheidet Zeit gleichsam aus«.?® Das
bedeutet, dass die Gegenwart der Wahrnehmung selbst nur entsteht
als Verknotung von retro- und prospektiver Horizontalitit. Ich fixie-
re ein Ding, indem ich auf es zugehe und sein Vorhandensein als
gegeben nehme:

»In jeder Fixierungsbewegung verschlingt mein Leib eine Gegenwart, eine Ver-
gangenheit und eine Zukunft zu einem einzigen Knoten, scheidet Zeit gleich-
sam aus, oder vielmehr wird zu dem Ort der Natur, an dem Geschehnisse erst,
statt nur einander ins Sein zu stoflen, die Gegenwart mit dem doppelten Hori-
zont von Vergangenheit und Zukunft umgeben und selber geschichtliche Ori-
entierung gewinnen.«32

Ausgangspunkt muss die Gegenwart sein, ihr eignet unter den Zeit-
lichkeitshorizonten ein Privileg.3?” Der Grund hierfiir ist, dass Wahr-
nehmung fiir Merleau-Ponty zunichst einmal an die Gegenwart ge-
bunden ist, diese Gegenwart allerdings, wie angedeutet, sich selbst
auf die anderen Ek-stasen der Zeit transzendiert. So tibernimmt sie
Vergangenheit in gleicher Weise, wie sie Zukunft im Visier hat. Es
gibt — genau wie sich schon fiir Bergson herausstellte — keine Abfolge

33 Vgl. PhW, 418.

324 Vgl. PhW, 383: »Die Zeit im weitesten Sinne, als die Ordnung der Koexistenz eben-
sosehr wie der Sukzession, ist ein Bereich, zu dem es keinen Zugang und von dem es
kein Verstindnis gibt denn durch die Einnahme einer Situation in ihr und durch die
Erfassung ihrer als ganzer durch die Horizonte dieser Situation.«

325 PhW, 280.

326 Ebd.

327 Vgl. PhW, 482: »Zeit ist fiir mich da, weil ich Gegenwart habe.« Vgl. Fulinote 142.
Interessant in diesem Zusammenhang ist auch die Tatsache, dass fiir Bergson die Ver-
gangenheit das Privileg hat, weil sie in die Zukunft dringt und die Gegenwart nur als
Spur hinterlasst, vgl. S. 42 und dazu S. 234. Dagegen steht wiederum das Privileg der
Zukiinftigkeit bei Heidegger im Sich-vorweg-sein als Entwurf (Sein und Zeit, a.a.O.,,
329: »Das primire Phanomen der urspriinglichen und eigentlichen Zeitlichkeit ist die
Zukunft.<). Je nach philosophischem Ausgangspunkt verschiebt sich also offensichtlich
die Bedeutung der einzelnen Ek-stasen der Zeit.

280

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

von Jetztpunkten, die sich in ihrer Summe zu einer Zeitlinie vereinen
konnten. Vielmehr ist — mit Merleau-Pontys Hintergrund — die Zeit
eine Strukturgestalt, deren Einheit unteilbar ist. Sie ist unteilbar,
weil sie geschlossen im Phidnomen der Wahrnehmungsgegenwart
und als Ubergangssynthese entsteht und durch sie getragen wird:

»Es gibt nur eine einzige, sich selbst bestitigende Zeit, die nichts zur Existenz zu
bringen vermag, ohne es schon als kiinftig gegenwirtig und vergangen begriin-
det zu haben, und die mit einem Schlage sich selber griindet.«32

Zeit ist genau deshalb »Dimension unseres Seins«3?, denn in ihr
breitet sich unsere Existenz — d.i. unser Verhalten, unser Zur-Welt-
sein und letztlich unser Engagement — aus. Wir handeln nicht inner-
halb einer objektiven Zeit, der wir unterworfen sind und die wir
beobachten konnen. Dies widerspriche ja dem Ansatz der Transzen-
dentalphédnomenologie bei Merleau-Ponty, nicht mehr den »uninte-
ressierten Zuschauer« als Ausgangspunkt zu nehmen, sondern den
Sinn in statu nascendi in den Mittelpunkt der Untersuchung stellen
zu wollen. Meine Existenz ist eingeschlossen in einem jeweiligen
Prasenzfeld, das sich iiber mein Engagement in die Welt spannt und
das ich selbst in ihm zur Existenz bringe. »In meinem >Préasenzfeld«
[...] trete ich in Berithrung mit der Zeit, lerne ich den Lauf der Zeit
kennen.«3% Dies geschieht, ohne dass ich die Zeit verobjektiviere. Ich
bin dieses Prisenzfeld, genauso wie ich die Zeit bin, deren Ausdruck
es ist. Sie kommt aus mir, genau wie ich durch sie bin. Eben an die-
sem Punkt kann Merleau-Ponty wieder an den contrat primordial
und unsere Kommunikation mit der Welt ankniipfen:

»In der Gegenwart und in der Wahrnehmung sind mein Sein und mein Be-
wufStsein géinzlich eins, [...] weil sein BewufStsein haben« hier nichts anderes
mehr ist als ein »Sein zu ...< und mein Bewuf3tsein zu existieren zusammenfillt
mit der faktischen Geste der >Ek-sistenz¢«. Unzweifelbar kommunizieren wir mit
uns selbst nur in der Kommunikation mit der Welt. Wir halten die Zeit im

328 PhW, 478. Beziiglich der Absetzung von Bergson vgl. die Fuinote PhW, 322 f. Hier
stellt Merleau-Ponty klar, dass er die Verschmelzung der einzelnen Zeitekstasen in einer
Qualitdt des Bewusstseins — wie Bergson vorschldgt — nicht akzeptieren kann, denn
einer solchen Qualitdt fehle dasjenige, das die Verschmelzung vornehme, und die Mog-
lichkeit, von dieser Verschmelzung selbst wissen zu kénnen. Beides kann nur durch ein
objektivierendes Bewusstsein geschehen, das fiir Bergson jedoch sekundar ist.

329 PhW, 472.

330 Ebd.

281

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Ganzen im Griff und sind selber uns selbst gegenwirtig, weil wir bei der Welt
gegenwirtig sind.«3!

Das Engagement ist demnach nicht nur wesentlich zeitlich, sondern
es ist zudem zeitigend, da das Sein bei der Welt — bzw. das Zur-Welt-
sein — selbst Zeit sein ldsst. Was dabei allerdings ebenso heraustritt,
ist, dass nur die Gegenwart der Wahrnehmung mich mit mir eins
werden lasst. Nehme ich wahr, so denke ich nicht wahrzunehmen,
sondern bin der Wahrnehmende. Wahrnehmung ist Engagement in
die Welt — und zwar Engagement meines ganzen Seins. Verobjekti-
viere ich mich selbst — denke ich daran, wahrzunehmen - so ge-
schieht dies nur tiber die Verbindung und Vermittlung mit der Welt,
mit der ich im Vorhinein schon kommuniziere. Das Wahrnehmungs-
subjekt als solches entsteht also erst in der Wahrnehmung. Genau in
diesem Sinne muss man verstehen, dass Merleau-Ponty sagt: »Wir
miissen die Zeit als Subjekt, das Subjekt als Zeit begreifen.«*? Denn
ein Subjekt ist Wahrnehmungssubjekt. Es ist nur im Préisenzfeld der
Wahrnehmung. Es bringt die Zeit hervor in genau dem Uberkreu-
zungsverhiltnis, in dem es durch die Zeit hervorgebracht wird. Alles,
was als Ubergang oder Bewegung der Zeit bezeichnet wird, kann nur
aus dem Subjekt und aus seiner Kommunikation mit der Welt ver-
standen werden. Merleau-Ponty schreibt: Die Zeit »entspringt mei-
nem Verhiltnis zu den Dingen«.%** Was ist dieses Verhaltnis anderes

331 PhW, 482. Vergleicht man die Teleologie des Bewusstseins bei Husserl mit derjeni-
gen, die sich aus der Philosophie Merleau-Pontys ergibt, so siecht man — nach Bern-
hard P. Dauenhauer —, dass der Unterschied in den Ansitzen der eidetischen Phianome-
nologie (Husserl) gegeniiber der Existentialphinomenologie liegt. Zunichst steht fiir
den Autor fest, dass Husserls Philosophie sich an »eidetic intuitions, universality, and
the transcending of all contingency« orientiert, wihrend Merleau-Ponty sich dem ent-
gegen an »historicity, finitude, and contingency of all conscious life« orientiert. Diese
eigentlich entgegengesetzten Philosophien wiren, so Dauenhauer, in einer neuen Onto-
logie vereinbar. Der Ansatzpunkt wire der folgende: »[...] Husserl’s position accounts
for the sensefulness of the ideal of science in the Platonic sense. Merleau-Ponty’s posi-
tion accounts for the historicity of all sense, including that of the idea of science.« Der
Autor hat allerdings die Ausfithrungen aus Das Sichtbare und das Unsichtbare noch
nicht mit einbezogen, was das Verstindnis dieser neuen Ontologie, die er vorschligt,
vielleicht erleichtern konnte. Vgl. v.a. 316-328 und zu dem hier Zitierten Bernhard P.
Dauenhauer, »The teleology of consciousness: Husser] and Merleau-Ponty«, in: Tymie-
niecka Anna-Teresa (Hrsg.), The Teleologies in Husserlian Phenomenology. The Irredu-
cible Element in Man. Part III. Analecta Husserliana B. IX. Dordrecht [et. al.]: Reidel
Publishing Company, 1979, 149168, hier 166f.

32 PhW, 480.

333 PhW, 468.

282

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

als mein Zur-Welt-sein, meine Existenz? Ich selbst bin doch dieses
Verhiltnis und ich lasse Zeit sein. In genau diesem Sinne ist Mer-
leau-Pontys Philosophie auch eine Philosophie der Endlichkeit?3,
denn »es gibt kein Geschehen ohne jemanden, dem es geschieht,
und dessen endliche Perspektive die Individualitit des Geschehens
begriindet«.3% Nur ich als endliches Individuum kann tiberhaupt
von Zeit sprechen, denn ich habe durch diese Endlichkeit {iberhaupt
erst die Moglichkeit von Vergangenheit und Zukunft (fiir mich) zu
sprechen.3%

Meine Geburt und mein Tod umgrenzen ein Feld, das meine
Existenz darstellt und innerhalb dessen iiberhaupt nur von Subjekti-
vitdt zu sprechen ist. Diese Umgrenzung macht aus meinem Feld der
Subjektivitit ein Verhiltnis zu einem Anonymen, das ich niemals zu
umfassen vermag.3¥ Jede Geburt eréffnet ein Feld an Subjektivitit,
d. h. neue Moglichkeiten von Situationen.33® Dem Feld der Wahrneh-
mung und demjenigen der Freiheit liegt ein Feld der Subjektivitdt
zugrunde, das selbst als Eroffnung der zeitlichen Welt zu verstehen
ist. »Die Welt ist unabtrennbar vom Subjekt, von einem Subjekt je-
doch, das selbst nichts anderes ist als Entwurf der Welt, und das Sub-
jekt ist untrennbar von der Welt, doch von einer Welt, die es selbst
entwirft.«* Hierin liegt das Engagement aufgehoben als Transzen-
denzbewegung: allerdings als eine Passivitit, die sich der Welt ein-
fiigt und einer Aktivitdt, in der sie durch meine Endlichkeit zeitlich

334 Dies ist nur ein Anhaltspunkt fiir das, was der Ubersetzer R. Boehm in seiner Vor-
rede zur deutschen Ubersetzung der PhW schreibt, vgl. VIL.

335 PhW, 467.

36 Vgl. natiirlich auch Heideggers Ausfiihrungen zum Sein-zum-Tode in Sein und
Zeit, a.a.0., §546-53.

37 Vgl. PhW, 253: »So kann ich mich denn stets nur erfassen als >schon geboren< und
>noch lebend, meine Geburt und meinen Tod immer nur als vorpersonale Horizonte: ich
weif3, daf8 man geboren wird und stirbt, doch meine Geburt und meinen Tod vermag ich
nicht zu erkennen.« Vgl. zum Wechselverhaltnis zwischen Vorpersonalem und Persona-
lem in Zusammenhang mit der Leib-Seele-Problematik und damit auch in Zusammen-
hang mit dem Weltverhiltnis des Menschen auch Walter Schweidler, »Die ontologische
Bedeutung des Leibes nach Merleau-Ponty«, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie
XL (1995), 35-62.

38 Vgl. PhW, 463: »Eines Tages ist etwas ein fiir allemal in Gang gesetzt worden, das
selbst im Schlafe noch nicht aufhéren kann, zu sehen oder nicht zu sehen, zu fiihlen
oder nicht zu fiihlen, zu leiden oder gliicklich zu sein, zu denken oder zu ruhen, kurz,
sich mit der Welt >auseinanderzusetzen«.«

339 PhW, 489. Vgl. auch Heideggers zentrale These in Sein und Zeit, a.a.O., §69¢, 365:
»Wenn kein Dasein existiert, ist auch keine Welt >da«.«

283

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

wird. Die Welt ist der »Kern der Zeit«** aber nur weil ich zu ihr bin.
Denn durch mich ist die Welt umgeben von dem, was nicht mehr und
dem, was noch nicht ist.

In genau demselben Mafle kann von Aktivitit und Passivitit
gesprochen werden, wenn das Engagement des Menschen in die Welt
zum Thema wird. Das Engagement findet ja nur in Situation statt.
Die Situation ist die Gegenwart der Welt und ihrer Bedeutungshori-
zonte fiir mich, der gegentiber ich passiv bin im Sinne einer Faktizitdt
bzw. Kontingenz. Wir existieren erst durch dieses Sein in Situation,
denn wir konstituieren es mit unserer Existenz. Die Grundlage hier-
fiir ist aber nicht die reine Subjektivitit, sondern die Fihigkeit zur
Transzendenz, die im Ubersteigen und stetigem Nichten selbst Zeit
ist und zwar prinzipiell immanent — als Vergangenheit und Welt —
und faktisch transzendent — als Bewegung meines Engagements. In
diesem Sinne sind auch wir »ginzlich aktiv und ginzlich passiv, da
wir selber nichts anderes sind als das Entspringen der Zeit«.3# Offne
ich die Augen, sehe ich mehr als das Gegebene. Ich sehe, was da ist,
immer im Horizont dessen, was ich selbst erfahre und erfahren habe
sowie im Horizont dessen, was nicht ist, was wird und was ich inten-
diere. Dies alles ist Ausdruck einer Spontaneitit, die mir eignet und
auf deren Grundlage ich in der Welt immer umgehe.

So liegt die Zeit dem Subjekt zugrunde, und dies ist fiir eine
Phinomenologie der Wahrnehmung das letzte Fundament, denn in
der Zeit liegen die gesamten Ambiguititen, die sich in den bisherigen
Ausfiihrungen zeigten, aufgehoben. Merleau-Ponty kommt damit
an eine Grenze seiner (bzw. der) Philosophie, an der erkennbar wird,
das alles weitere Denken nur durch dieses begrenzte Subjekt tiber-
haupt gedacht werden kann. Er schreibt selbst: Wenn die Zeit erst
einmal als ebendiese Grundlage aufgedeckt worden ist, »so werden
wir verstehen, dafl es dariiber hinaus nichts mehr zu verstehen
gibt«®2, denn alles findet im Kreislauf engagierten und damit we-
sentlich zeitlichen Existierens statt. In Absetzung zu Husserl, bei
dem der Kern der Zeit in einem nicht-zeitlichen transzendentalen
Ich gesetzt wurde, ist das Subjekt fiir Merleau-Ponty nicht — und
das ist das Ergebnis der Zeitanalyse fiir die vorliegende Unter-
suchung — in einer idealistischen Transzendentalitit zu finden, son-

30 PhW, 381.
31 PhW, 486.
32 PhW, 418.

284

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

dern nur und ausnahmslos engagiert. Daraus entsteht das Paradox
eines engagierten Wesens, das das Nicht-Engagiertsein zu denken
versucht, in der Hoffnung, auf seine eigenen Fundamente zu stofSen.
Dies trifft sowohl auf den Wissenschaftler als auch auf den Philoso-
phen zu. Ein solcher Versuch ist aber notwendig engagierter Versuch,
so wie die Philosophie des Engagements ebenso engagierte Philoso-
phie sein muss, um Philosophie des Engagements sein zu kénnen. In
diesem Sinne fillt aber auch Licht auf das, was Welt tiberhaupt be-
deuten kann. Nur durch das Engagement ldsst sich von Welt spre-
chen, denn was die Welt unabhdingig von meinem Engagement in sie
ist, kann ich nur aus dem sagen, was sie fiir mich ist. Diese Welt
meines Engagements ist sozusagen exemplarisch oder paradigma-
tisch fiir das, was je als mogliche objektive Welt wahrgenommen
werden kann. Der Grund dafiir liegt aber nicht etwa in einer reinen
Individualitit oder einer Idealitit der Welt, sondern darin, dass ich
als endliches Wesen in der Welt die Zeit aufkeimen lasse und diese
dann zeitliche Welt zur Grundlage ihrer selbst wird.

e. Im Milieu der Koexistenz

Das Feld der Subjektivitit, von dem die Betrachtungen zur Zeit aus-
gegangen waren, ist dasjenige Feld, innerhalb dessen die Wahrneh-
mung stattfindet. Die Wahrnehmung innerhalb der Welt ist aller-
dings auch, und zwar nicht unwesentlich, Wahrnehmung einer
Kulturwelt, die sich in den Verweisungszusammenhingen widerspie-
gelt, die wiederum auf das verweisen, was jeglichem Weltumgang
zugrunde liegt: die Intersubjektivitit.

»Die Zivilisation, an der ich teilhabe, hat ihr evidentes Dasein fiir mich in den
Werkzeugen, die sie sich selbst gegeben hat. [...] Im Kulturgegenstand erfahre
ich die duflere Gegenwart von Anderen unter dem Schleier der Anonymitit.
Man bedient sich der Pfeife zum Rauchen, des Loffels zum Essen, der Klingel
zum Rufen: die Wahrnehmung der Kulturwelt wire zu bewahrheiten in der
Wahrnehmung menschlichen Tuns und anderer Menschen.«3%

Die Rede vom Feld der Subjektivitit umfasst also neben dem »Ich«
grundsitzlich ebenso ein »Wir«, d.h. innerhalb dieses Feldes der
Subjektivitit ist eine Intersubjektivitit angelegt, durch die das Sub-

3 PhW, 399.

285

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

jekt auf sich selbst zuriick verweisen kann. »[W]ie vermag Bewuf3t-
sein, das als Selbsterkenntnis grundsitzlich stets in der Weise des Ich
ist, im Modus des Du und sodann in der Welt zur Erfassung kom-
men?«3* Ich verstehe mich selbst, so wurde gesagt, iiber die Vermitt-
lung der Welt, bin mir also immer nur vermittelt und deshalb nicht
vollig gegeben. Die Selbsterkenntnis ist auf Grund dieser Vermitt-
lung derjenigen des Anderen gegeniiber nicht privilegiert, »der An-
dere ist mir nicht undurchdringlicher, als ich selbst es bin«.3%5 Er be-
gegnet mir vielmehr in der Welt, in der ich umgehe und die mit
Bedeutungen auf mich zugeht: der Kulturwelt.

Diese Begegnung findet fiir die Untersuchung Merleau-Pontys
zunichst in der Wahrnehmung des Anderen statt. Durch diesen An-
satzpunkt umgeht er das Problem, den Anderen aus dem Ich heraus
konstituieren zu miissen. In den betreffenden Textstellen findet man
dementsprechend eine Ablehnung der sartreschen Position: Denn
wenn man von zwei Seinssphiren, dem Fiir-sich-sein und dem An-
sich-sein, ausgeht, so muss man den Anderen vom Fiir-sich her kon-
stituieren, um ihn sein lassen zu konnen. Sartres Bemiihungen, den
Anderen im Fiir-Andere-sein zu verorten, bleibt damit ein zentrifu-
galer Konstitutionsakt. Dieser ist — so Merleau-Ponty — nichts ande-
res als ein kontradiktorischer Akt, der den Anderen

»[...] einerseits von mir selbst unterscheiden und somit ihn in die Welt der
Objekte versetzen, andererseits aber als Bewufltsein, somit als jene Seinsweise
ohne AufSerlichkeit und Teile denken miifSte, zu der ich nur Zugang habe, weil
ich sie selber bin und in ihr Denkendes und Gedachtes zusammenfallen.«3#

Merleau-Pontys Alternative der Wahrnehmung des Anderen ist auf
der Grundlage seiner schon ausgefiihrten Leiblichkeitsphilosophie zu
verstehen. Es geht ihm nicht darum, den Anderen denken zu kon-
nen— dies wire kein Aufweis des Anderen in der Welt —, sondern es
geht ihm darum, zu zeigen, dass der Andere in dieser Welt selbst ist,
dass wir sie uns mit ihm notwendig teilen, da er auch leiblich ist. Die
Schaltstelle ist ein weiteres Mal die Leiblichkeit. Gemeint ist wohl-
gemerkt nicht der objektive Leib des Anderen, sondern sein Leib als
dasjenige, was seine Welt zu einer Welt macht, zu der er sich verhal-

34 PhW, 399f.
3 PhW, 389.
346 PhW, 401.

286

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

ten kann. Da mein Verhalten in eben der gleichen Weise in der Welt
existiert, bildet sich dasjenige »Welt-Individuum« zur letztlichen
Gestalt aus, deren Strukturen durch unser gemeinsames Verhalten
gestiftet werden. Es geht darum, zu zeigen, dass ich gemeinsam mit
dem Anderen bzw. den Anderen die Welt erst durch unser bedeut-
sames Verhalten entstehen lasse, dass also die Welt nichts anderes ist
als die Komplexitit unserer Koexistenz.

»Perspektiven und Gesichtspunkte sind vielmehr als unser In-sein im Welt-In-
dividuum zu begreifen, und die Wahrnehmung nicht als Konstitution des wah-
ren Gegenstandes, sondern als unser Sein-unter-den-Dingen.«3¥

Es gibt demnach zwei Forderungen Merleau-Pontys, auf deren
Grundlage die Frage nach dem Anderen neu gestellt und beantwortet
werden kann:

1. Der Leib, von dem hier die Rede ist, muss vom objektiven Leib
unterschieden werden, damit die Kluft zwischen objektivem
Korper des Anderen und vernunftbegabtem Geist tiberbriickt
wird.

2. Das Bewusstsein muss als perzeptives Bewusstsein, nicht als
konstituierendes begriffen werden, d.h. es handelt sich bei mir
sowie beim Anderen als Subjekt nicht um reine Erkennntissub-
jekte, sondern um Subjekte des Verhaltens, um das Sein-zur-
Welt im Sinne fungierender Intentionalitdt selbst — als enga-
gierte Existenz.

Folgt die Phinomenologie diesen Forderungen, stellt sich das Pro-
blem der Intersubjektivitit gegeniiber den Ausfiihrungen bei Hus-
serl und Sartre neu: Das Phianomen des Fremdleibes wird aus dem
Bewusstsein in die Welt entlassen. Das Denken des Anderen ist der
Wahrnehmung seiner gegeniiber sekundir, denn die Tatsache, dass er
ist, erfahre ich durch die Welt, in die ich engagiert bin:

»Wende ich mich meiner Wahrnehmung zu, gehe ich von der direkten Wahr-
nehmung zum Gedanken der Wahrnehmung iiber, so vollziehe ich sie nach und
finde in meinen Wahrnehmungsorganen ein Denken bereits am Werke, das
dlter ist als ich selbst und dessen blofle Spuren die Organe sind. Auf gleiche
Weise verstehe ich den Anderen. Auch hier finde ich nur die Spur eines Be-
wufltseins, dessen Aktualitit sich mir entzieht, und indem mein Blick sich mit
dem des Anderen kreuzt, vollziehe ich die fremde Existenz in einer Art Refle-

37 PhW, 402.

287

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

xion nach. Mit einem >Analogieschluf3< hat das nichts zu tun. Der Analogie-
schluBs setzt, wie Scheler schon gesehen hat, voraus, was er erkliren soll.«34

Es kommt nicht mehr darauf an, die » Aktualitit« des Bewusstseins
beweisen zu konnen — wenn das Subjekt Zeit ist und umgekehrt,
dann gibt es Bewusstsein nur als Aktualitit —, sondern das Verhalten
des Anderen ermoglicht, dass er wahrgenommen wird. Der Andere
ist wesentlich meine Erfahrung von ihm. Die Analogie, die zwischen
mir und dem Anderen herrscht, ist kein eigentlicher Schluss, sondern
eine Korrespondenz von Systemen und Feldern.

»Zwischen meinem Bewuf3tsein und meinem Leib, so wie ich ihn erlebe, zwi-
schen diesem meinem phénomenalen Leib und dem des Anderen, so wie ich ihn
von aufen sehe, herrscht ein inneres Verhiltnis, welches den Anderen als die
Vollendung des Systems erscheinen lifst. Moglich ist die Evidenz des Anderen
dadurch, daf8 ich mir selbst nicht transparent bin und auch meine Subjektivitit
stets ihren Leib nach sich zieht.«3%

Das Soziale ist ein System menschlichen Verhaltens. Dieses System
ist zum einen die Welt selbst und zum anderen sein Konstituens,
denn als System des Verhaltens ist es das Zur-Welt-sein tiberhaupt.
Im phinomenalen und bedeutungshaften Leib des Anderen wie in
dem meinen bildet sich ein Gesamtphdnomen von Strukturen unse-
res Verhaltens. Erst das Cogito vollbringt den eigentlichen Akt des
Setzens, so wie durch das Cogito tiberhaupt das Problem eines még-
lichen Anderen erst in die Welt kommt. »Nur fiir den Erwachsenen
bilden die Wahrnehmung des Anderen und die intersubjektive Welt
tiberhaupt ein Problem.«*® Denn fiir das Kind gibt es diese »willent-
liche Stellungnahme« gegeniiber dem Anderen gar nicht, weil es
wiederum kein Bewusstsein von privaten Subjektivitdten hat.3
Dagegen spricht aber doch, dass die Welt, die wir auf der Grund-
lage unserer Wahrnehmung entwerfen, notwendig aus einer subjek-
tiven Einstellung zu ihr entstehen muss. Denn wie will ich die Welt
des Anderen begreifen konnen, selbst wenn wir zur selben Welt sind?
Es bedarf, so Merleau-Ponty, eines Paktes mit dem Anderen, damit
die einzelnen Subjektivitdten in ihrem Verhalten diese eine Welt tei-
len. Das bedeutet aber auch, dass dem Bewusstsein eine grundlegen-

348 PhW, 403. Man beachte hier die explizite Absetzung von Husserl, vgl. S. 105 ff. und
vor allem 107.

349 PhW, 403 1.

3% PhW, 406.

351 Vgl. PhW, 406 {.

288

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

de Akzeptanz abverlangt wird, diese Welt nicht allein teilen zu miis-
sen, sondern dieser Welt nur als Kooperation begegnen zu konnen.
Der »erlebte Solipsismus«352 ist uniiberwindlich, aber nicht deshalb,
weil die einzelnen Subjektivititen nicht zusammenzubringen wiren,
sondern weil die Sphire der Subjektivitit selbst verantwortlich dafiir
ist, dass der Andere als Anderer tiberhaupt mir entgegen steht. In der
Welt des Verhaltens, zu der wir primir sind, sind wir urspriinglich
intersubjektiv.

»Die Bewufstsein fithren die Komédie eines Solipsismus zu vie-
len auf; diese Situation ist es, die es zu verstehen gilt.«353 Es gilt zu
verstehen, das diese Auffithrung in einer Welt stattfindet, die selbst
diesen Solipsismus nicht verlangt, die die Intersubjektivitit selbst
noch nicht zum Problem hat. Solipsismus kann selbst nur auf der
Grundlage dieser primordialen Intersubjektivitit gedacht werden,
denn das solus ipse zu denken, bedeutet, es von den Anderen abzu-
grenzen. %4

Auf dieser Grundlage kann Merleau-Ponty auch gegen Sartres
Blick argumentieren.355 Denn dieser Blick, der den Anderen zum Ob-
jekt macht, ist ein Blick des Bewusstseins auf ein Bewusstsein. Dem
liegt allerdings zugrunde und dem muss zugrunde liegen, dass der
Blickende wie der Angeblickte als Zuriickgezogene Bewusstseins-
kerne begriffen werden. Diese Zuriickgezogenheit ist aber eine Be-
wegung weg von der eigentlich intersubjektiven Welt hin zu einer
Philosophie der Distanz, wie derjenigen Sartres. Diese Distanz »sus-
pendiert die Kommunikation, aber vernichtet sie nicht«**, denn sie
kann nicht vernichten, worauf sie fufit. Eine Intersubjektivititsphi-
losophie muss dieses mitbedenken:

»Wie unser Bezug zur Welt iiberhaupt, ist unser Bezug zum Sozialen tiefer als
jede ausdriickliche Wahrnehmung und jedes Wort. [...] Es gilt auf das Soziale
zuriickzugehen, so wie wir mit ihm durch unser blofes Existieren schon in
Beriihrung sind und ihm verbunden sind vor aller Objektivierung.«37

352 PhW, 409.

353 PhW, 411.

34 Vgl. PhW, 413: »Strenge Wahrheit konnte dem Solipsismus nur eignen, wenn es
jemand gelinge, stillschweigend seine eigene Existenz zu konstatieren, ohne irgend et-
was zu sein oder irgend etwas zu tun; doch das ist unméglich, denn Existieren heifSt
Zur-Welt-sein.«

355 Vgl. die diesbeziiglichen Ausfithrungen, S. 158 f.

3% PhW, 413.

37 PhW, 414.

289

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Das Soziale ist »Dimension meines Seins«, ein »Milieu der Koexis-
tenz«. Das war letztlich auch der Ausgang der Darstellung zur Inter-
subjektivitit. Denn dieses Milieu der Koexistenz ist als Kulturwelt
wahrnehmbar. Mein Verhalten wie das des Anderen, durch das wir
als interubjektive Existenz zur Welt sind, sedimentiert sich in Form
einer Kultur des Man — wie Merleau-Ponty sicherlich in Anlehnung
an Heidegger schreibt. Der »Schleier der Anonymitiit«, von dem in
der oben zitierten Passage die Rede ist, ist ein zweideutiger Schleier.
Im Man gehe ich auf, weil sich mein Verhalten nicht anders als inter-
subjektiv verstehen ldsst: Es entsteht eine Allgemeinheit derjenigen
Welt, zu der ich bin. Auf der anderen Seite ist aber, wie sich heraus-
stellte und wie sich in der Gleichung von Subjekt und Zeit zeigt, diese
Welt zunichst meine Welt, weil ich nur von meiner Welt ausgehen
kann. Beides wird allerdings im Verhalten vermittelt.

»Mein Leben muf} einen Sinn haben, den ich nicht konstituiere, es muf3 im
strengen Sinne Intersubjektivitit sein, ein jeder von uns muf in eins anonym
im Sinne absoluter Individualitit und anonym im Sinne absoluter Generalitit
sein. Konkreter Tréiger dieser doppelten Anonymitit ist unser Sein-zur-Welt. «3%

Das Phinomen der Intersubjektivitit ist ein Phinomen des Engage-
ments in die Welt. Denn die immer wiederkehrende Frage, »wie ich
Phidnomenen eriffnet zu sein vermag, die mich iibersteigen und
gleichwohl nur existieren, sofern ich sie fasse und erlebe«3¥, hat zur
Antwort, dass dies nur auf dem Grunde unseres existentiellen Enga-
gements in die Welt stattfinden kann, das einerseits Sein-zur-Situa-
tion ist und das andererseits diese Situation in der Bedeutung ihrer
fiir mich tbersteigt und sich damit erst selbst griindet. Ein wahrer
Solipsismus miisste als unengagierte Existenz gedacht werden und
kann deshalb niemals als Alternative zur Intersubjektivitit sondern
immer nur als alternatives Engagement verstanden werden.

f. »Freiheit gibt es nicht ohne ein Feld«

Vom Begriff des Feldes war schon an mehreren Stellen, insbesondere
bei den bisherigen Ausfiihrungen zu Merleau-Ponty, aber auch schon
frither, die Rede. Er trat auf als Feld der Phinomene oder der Wahr-

38 PhW, 509.

359 PhW, 416.

290

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

nehmung, als Prisenzfeld, als Feld der Subjektivitit und schlief3lich
ebenso als Feld der Freiheit. Bevor das Folgende sich dem Feld der
Freiheit ndher widmet, sollte zunichst geklirt werden, was mit
einem Feld iiberhaupt gemeint ist.

Ein Feld ist, so wiirde man doch zunichst sagen, ein umrissener
Bereich, innerhalb dessen sich etwas auffinden lisst, bzw. innerhalb
dessen etwas geschieht, was sich beobachten lisst. Beziiglich des Fel-
des der Wahrnehmung zeigt sich aber, dass der Bereich dessen, was
uns zuganglich ist, genauso wenig zu umgrenzen ist, wie er ein star-
res Gebilde darstellt. Der Wahrnehmung eignet doch jene Horizon-
talitit, deren Wesen es ist, sich stetig zu erweitern, je neu zu formie-
ren und schliefSlich vollig »aulerhalb« des Feldes einen Bereich des
»immer-schon« und »noch-nicht« Wahrgenommenen zu bezeich-
nen. Das Feld ist dasjenige, innerhalb dessen Wahrnehmung stattfin-
det, das notwendig »da« ist, um Wahrnehmung zu erméoglichen und
das trotzdem wesentlich seine Transzendenz selbst in sich tragt. Im
gleichen Sinne ist das Feld der Phinomene dasjenige, auf dem das
Wahrnehmungsfeld aufbaut, das jedoch nicht erschépfend den Sinn
eben dieser Phanomene umfassen kann. Kurzum, der Begriff des Fel-
des soll einen Bereich bezeichnen, der die Grundlage fiir die Bewe-
gung aus ihm heraus ist. So bedarf es eines Feldes der Wahrneh-
mung, damit die Wahrnehmung zur Bewegung der Subjektivitit
wird, zu einer Bewegung, die sich nicht anders als zeitlich denken
ldsst.

Im gleichem Maf3e gibt es ein Feld der Freiheit, und im Folgen-
den soll erldutert werden, inwiefern dieses Feld die Voraussetzung
der Freiheit tiberhaupt ist, inwiefern die Existenz die angesprochene
Bewegung ist, die dieses Feld verfestigt, und wie dies im existentiel-
len Engagement als das alles Umschlieende und ihr fundamental
zugrunde Liegende zusammenlduft. Der Zusammenhang von Frei-
heit und Engagement, so wird zu zeigen sein, ist ein reziproker Zu-
sammenhang, in demselben Sinne wie zwei Seiten einer Medaille
nicht ohne die jeweils andere sein konnen.

Das Thema der Freiheit will Merleau-Ponty ganz in der Traditi-
on Bergsons von dem der Entscheidung durch den Willen getrennt
wissen. Es gibt keine Freiheit, die sich in der Entscheidung zeigt, d. h.
die Freiheit taucht nicht einfach im Falle der Entscheidungsnotwen-
digkeit auf und zeigt sich als Aufhebung von Zwingen. Es ist nicht
50, dass ich mir selbst zugestehen kann: in dieser Wahl bin ich véllig
frei, noch kann mir jemand eine solche Freiheit zugestehen. Frei bin

291

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

ich nicht dadurch, dass mein Wille mehrere Moglichkeiten hat, sich
zu manifestieren. Die Auswahl selbst ist keine Freiheit, und sie ist es
erst recht nicht, wenn der Verstand nach der »besseren Losung« sucht
in dem Bewusstsein, diese Auswahl sei frei. Bevor wir namlich von
dieser alltdglichen »Freiheit« sprechen konnen, ist uns unsere Frei-
heit schon urspriinglich gegeben. »In Wahrheit [...] folgt die Erwa-
gung erst dem Entschlusse nach, es ist mein geheimer Entschluf3, der
die Motive erst zur Entscheidung bringt [...]«.?® Und was dieser
»geheime Entschluss« sein soll, kann auf dem Hintergrund der sar-
treschen Philosophie beantwortet werden: Es gibt einen Entwurf
meiner selbst, der mir das Spektrum meiner fiir mich moglichen
Handlungen vorgibt. Merleau-Ponty schlieft in diesem Punkt an
die Philosophie Sartres an:

»So ist letztlich nichts erdenklich, was die Freiheit einzuschrinken vermochte,
es sei denn, was sie sich selbst durch ihre Initiativen zur Grenze bestimmt hat:
das Subjekt hat nur das AufSere, das es sich selber gibt. Da es selbst durch sein
Erstehen Sinn und Geltung der Dinge erst zur Erscheinung bringt und kein
Ding es zu beriihren vermag, das nicht von ihm erst Sinn und Geltung emp-
finge, so gibt es keinerlei Wirkung der Dinge auf das Subjekt, sondern allein
Sinngebung im aktiven Sinne des Ausdrucks, zentrifugale Sinngebung. «3¢!

Diese Passage erinnert tatsichlich stark an Sartres Rede vom Ent-
wurf, der die Freiheit in ihrem Aufkommen mitbestimmt. Und auch
bei Sartre stellte sich heraus, dass er von einer engagierten Freiheit
spricht, einer Freiheit also, die selbst nur aus dem Engagement ver-
standen werden kann. Allerdings zeigt sich bei genauerer Betrach-
tung ein ganz entscheidender Unterschied zwischen diesen beiden
Positionen. Wihrend Sartre sich auf den Initialentwurf stiitzt und
von diesem aus alles Engagement und jegliche Freiheit griinden will,
ist diese Idee einer ersten Wahl fiir Merleau-Ponty nicht standhaft,
»weil die Wahl ein vorgangiges Engagement erfordert und die Idee
einer allerersten Wahl sich selbst widerspricht«.362

In einer ldngeren Passage, die nun im Mittelpunkt stehen soll,
stellt Merleau-Ponty seinen Freiheitsbegriff sozusagen ex negativo
dar. Diese Textstelle ist deshalb so wichtig, gerade weil sich an ihr
sehr genau zeigen lisst, was der genaue Gewinn des Freiheitsbegriffs

360 PhW, 495.
31 PhW, 496.
362 PhW, 497.

292

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

bei Merleau-Ponty im Kontext der Explikation des Engagement-
begriffs ist:

»[...] die eigentliche Wahl ist eine solche unseres ganzen Charakters und unse-
rer Weise zur Welt zu sein. Doch entweder duflert sich eine solche totale Wahl
nie, bleibt sie das schweigende Entspringen unseres Seins-zur-Welt; dann ist
nicht einzusehen, in welchem Sinne sie noch die unsrige heiflen soll; eine solche
Freiheit gleitet iiber sich hin, gleichbedeutend einem Schicksal.«363

Dieser Anfang der im Blickfeld stehenden Passage widmet sich zu-
nichst einer Abgrenzung gegen Bergsons Freiheitsdenken. Fiir Berg-
son, so zeigte sich am Anfang der vorliegenden Untersuchung, sind
Handlungen frei, wenn sie »aus unserer ganzen Personlichkeit her-
vorgehen, wenn sie sie ausdriicken«.?* Grundsitzlich lasst sich hier
sehen, inwiefern Bergsons Freiheitsbegriff denjenigen Sartres wie
auch Merleau-Pontys grundgelegt hat, denn dass jegliche Erwigung
erst in der Retrospektive eine Freiheit »konstituiert« und dass das
Motiv schon vor dieser Erwigung durch die Personlichkeit getragen
ist, sind Einsichten, die sich durch beide philosophische Ansitze zie-
hen. Dennoch gibt es fiir Merleau-Ponty gegen diesen Begriff einen
Einwand, dessen Essenz im Vorangegangenen schon begegnete:
Bergsons Freiheitsbegriff ist personell ungebunden. Eine solche Frei-
heit ist niemandes Freiheit, denn Bergson lisst sie nicht nach Auflen
gelangen. Jegliches konkrete Denken verlisst schon den Bereich die-
ser Freiheit, weil es sich nicht mehr in der Sphire der Dauer aufhiilt.
Was dabei verloren geht, ist die Sinngebung der Welt, also dasjenige,
auf dem das Engagement in die Situation aufbaut.

Konzentriert man sich nun auf den Freiheitsbegriff und konsta-
tiert man seine Entwicklung durch die hier im Mittelpunkt stehen-
den Philosophen, so ldsst sich zeigen, inwiefern Sartres Freiheits-
begriff durch die existentielle Wahl die Existenz als (distanziertes
und distanzierendes) Verhalten zur Welt zum Ursprung der Freiheit
macht und sie so aus der bergsonschen Innerlichkeit in die Welt
bringt. Dem folgend fiihrt Merleau-Ponty die Textstelle fort:

»Oder aber die Wahl, die wir von uns aus treffen, ist wahrhaft eine Wahl, eine
Umwendung unserer Existenz; dann jedoch setzt sie einen vorgéingigen Erwerb
voraus, den sie zu wandeln sucht, und sie stiftet eine neue Tradition, so dafd wir
fragen miissen, ob das bestindige Sich-losreifSen, als das wir zuvor die Freiheit

363 Dieses und das folgende Zitat: PhW, 418.
364 ZF 129. Vgl. im Bergson-Kapitel S. 59f.

293

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

definierten, nicht lediglich der negative Ausdruck unseres universalen Engage-
ments in der Welt, und ob unsere Indifferenz gegen jedes bestimmte Etwas
nicht lediglich Ausdruck unseres Eingeschlossenseins in ein jedes ist, ob die
fertige Freiheit, von der wir ausgingen, sich nicht auf ein Vermogen zur Initia-
tive reduziert, das sich nicht in ein Tun zu iibersetzen verméchte, ohne irgend-
einen Vorschlag der Welt zu iibernehmen, kurz, ob nicht die konkrete und wirk-
liche Freiheit gerade in diesem Austausch selber ihren Bestand hat?«

Obwohl diese Absetzung auf den ersten Blick punktuell zu sein
scheint, setzt Merleau-Ponty sich hier von der gesamten Negativi-
tatsphilosophie ab. Im Folgenden soll es darum gehen, diesen Unter-
schied zunéchst einmal grob zu umreiflen, bevor das ihm zugrunde
Liegenden angegangen wird: Fiir Sartre gibt es eine erste Wahl der
Existenz, den Initialentwurf, dem verschiedene freie Entwiirfe fol-
gen, auf deren Grundlage wiederum Situation und Welt ihren Sinn
erhalten und dahingehend ontologisch frei aus diesem Entwurf he-
raus Gestalt annehmen. Merleau-Ponty hingegen geht von einem
»universalen« oder »vorgingigen« Engagement aus. Das Vorgingige
dieses Engagements liegt darin begriindet, dass der Mensch zunichst
einmal zur Welt ist. Damit Freiheit sein kann, muss sie in der Welt
vorkommen konnen, muss sich aus der Welt heraus die Situation
zunidchst einmal ergeben konnen, damit wir aus diesem unserem ei-
genen Engagement heraus ihren Forderungen begegnen konnen.365
Wihrend fiir Sartre das Fiir-sich frei ist, weil es sich von den Dingen
als an-sich-seiende abstoflen kann (interne sowie externe Nega-
tion?6) und ihnen seinen Sinn gibt, ist die Welt fiir Merleau-Ponty
nicht das uns Entgegenstehende, sondern wir sind zu ihr, wie sie
durch unsere Leiblichkeit erst sein kann. In dieser Unterscheidung
zwischen den Freiheitsbegriffen tritt also genau das wieder auf, was
im Laufe der vorliegenden Untersuchung als Dialogizitit aufzuwei-
sen war: der contrat primordial ist die Basis der Welt wie unseres
Selbst und auch unserer Freiheit. Und diese Vereinbarung beruht
bei Merleau-Ponty auf einer Gegenseitigkeit, wahrend sie fiir Sartre
doch in der AbstoSungsbewegung vom Fiir-sich auf die Welt zu geht:

365 Vgl. zur Diskussion der Kritik Merleau-Pontys an Sartres Freiheitsbegriff die Auf-
sitze aus dem schon erwiahnten Band von Jon Stewart, The Debate Between Sartre and
Merleau-Ponty, a.a.O., v.a.: John]. Compton, »Sartre, Merleau-Ponty and Human
Freedome, 175-186; Ronald L. Hall, »Freedom: Merleau-Ponty’s Critique of Sartre,
187-196; Jon Stewart, »Merleau-Ponty’s Criticism of Sartre’s Theory of Freedomg,
197-214.

366 Vgl. S. 151.

294

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Die Freiheit — so Sartre — »verinnert sich als interne Negation des
Gegebenen. Es ist einfach die blofSe Kontingenz, die zu negieren die
Freiheit trachtet [...]«.3 Die Situation ist damit zwar kontingent,
aber ihre Qualifikation durch mich ist durch den Initialentwurf schon
vorentschieden:

»Ich stehe am Fuf3 dieses Felsens, der mir als >nicht besteigbar«< erscheint. Das
bedeutet, dafd mir der Fels im Licht einer geplanten Besteigung erscheint — eines
sekundiren Entwurfs, der seinen Sinn von einem Initialentwurf aus erhilt, der
mein In-der-Welt-sein ist. So hebt sich der Fels durch die Wirkung der initialen
Wahl meiner Freiheit vom Welthintergrund ab. [...] Das Gegebene an sich als
Widerstand oder als Hilfe enthiillt sich nur im Licht der ent-werfenden Frei-
heit.«368

Aber wie kann ein Entwurf ein In-der-Welt-sein sein, wenn er doch
immer auf dem Fundament meiner Leiblichkeit stattfinden muss?
Fiir Merleau-Ponty stellt es sich so dar: Wir geben den Dingen ihre
Widerstindigkeit nicht vollig frei durch uns selbst, die Uniiberwind-
barkeit des hohen Berges ist keine Folge meines Initialentwurfes.
Vielmehr liegt dieser Uniiberwindbarkeit des Berges ein Engagement
zugrunde, dass keiner initialen Wahl meiner selbst entstammt, son-
dern sich aus meinem leiblichen Engagement her erklart. Ich in mei-
ner Leiblichkeit, die mein Ursprung in der Welt selbst ist, kann die-
sen Berg als uniiberwindbar einschitzen, weil ich durch diese
Leiblichkeit — und nicht durch einen rationalen Denkakt — seine Ho-
he, seine Steigungen, den Weg der sich mir in der Ferne zeigt, zu mir
ins Verhiltnis setze — sie mit mir und dem Ziel des Besteigens in
Verbindung zu bringen trachte.

»So ist es denn wohl wahr, daf es keinerlei Hindernisse an sich gibt; doch das
diese als solche qualifizierende Ich ist kein weltloses Subjekt, es ist sich selbst
schon vorweg bei den Dingen, um ihnen die Gestalt von Dingen zu geben. Es
gibt einen autochthonen Sinn der Welt, der sich im Umgange unseres inkarnier-
ten Daseins mit ihr konstituiert und fiir jegliche Sinngebung vom Charakter
einer Entscheidung erst den Boden hergibt.«3¢

Zusammenfassend bedeutet dies, dass die Freiheit des Menschen fiir
Merleau-Ponty aus der Situation heraus entsteht, sie aber nicht neu

37 SN, 842.

368 SN, 843f.

369 PhW, 501. Vgl. zur Unterscheidung der beiden Freiheitsphilosophien auch Werner
Miiller, Etre-au-monde. Grundlinien einer philosophischen Anthropologie bei Mer-
leau-Ponty, a.a.O., z.B. 227.

295

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

gesetzt werden kann, wie fiir Sartre. Denn bei Sartre schafft die Frei-
heit durch die Transzendenz der Situation eine vollig neue Situation,
die es auf der Grundlage meines Initialentwurfs weiterzufiihren gilt,
der meinen mir personlichen Stil darstellt. Fiir Merleau-Ponty ist die
Freiheit nicht fahig, die Situation vollig neu zu gestalten. Die Situa-
tion stellt ihre Forderungen an mich, und diese Forderungen sind es,
zu denen ich mich freiheitlich ins Verhiltnis setze, um ihnen der
Situation »gebiihrend« zu begegnen.°

Hier sicht man ganz klar, inwiefern das Erstlingswerk Merleau-
Pontys, Die Strukturen des Verhaltens, auf diese Wahrnehmungs-
phinomenologie ausstrahlt. Denn den Strukturen des Verhaltens
liegt das Streben zugrunde, der Gestalt der Welt als einer ihnen selbst
obliegenden »inneren Norm«*! zu gehorchen. Was an der entspre-
chenden Stelle durch Merleau-Pontys Begriff der »flexiblen Regula-
tion«372 dargestellt wurde, ist letztlich nichts anderes als die Tatsache,
dass die Welt selbst es ist, die uns den Spielraum durch uns selbst
vorgibt.

Das gestalttheoretische und auch strukturale Denken, das in der
Phinomenologie der Wahrnehmung an verschiedenen Stellen wie-
der thematisiert wird, wenn es um Wahrnehmungsphinomene geht,
hat seinen philosophischen Sinn durchweg in dieser Figur der Hand-
lung und der Situation. Oben hief es, dass im Sinne der Figur/
Grund-Relation, die Handlung selbst als Figur verstanden werden
kann, deren Hintergrund die Situation ist.?”> Beides ist nicht von-
einander getrennt zu verstehen. »[U]nsere Situation ist, solange wir
leben, eine offene, was zugleich besagt, dafs sie privilegierte Weisen
ihrer Auflosung fordert, von sich aus dabei aber ohnmichtig ist, eine
solche herbeizufiihren.«37* Hierin ist Merleau-Ponty dem sartre-
schen Freiheitsdenken gegentiber — auch phinomenologisch gesehen

370 Vgl. Tilliette/Métraux, »Maurice Merleau-Ponty: Das Problem des Sinnes«, (in:
Speck, Josef (Hrsg.), Grundprobleme der grofien Philosophen. Philosophie der Gegen-
wart [I. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1991, 181-230; hier 212), wo die Philoso-
phie Merleau-Pontys von der Seite der Sinngenese her erschlossen wird: »Gewifs: die
Situation ruft einen Sinn hervor und skizziert seine Konturen. Da aber kein Absolutes
irgendwelchem Dasein innewohnt oder iiber ihm steht, wimmelt die Welt und die Ge-
schichte von Sinn; hier vollzieht sich die >Sinngenesis¢, die letztlich auf der Freiheit
fult.«

71 Vgl. SV, 183 bzw. S. 199 oben.

372 Vgl. SV, 52 bzw. S. 194 oben und die dortige Fuf3note.

73 Vgl. S. 200.

374+ PhW, 502.

296

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

— fundamentaler: Die Freiheit kann nicht allein als eine Freiheit des
Entwurfs einer AbstofSungsinstanz gesehen werden, die ohne diese
Negation nicht ist und also stets in sie engagiert zu sein hat. Nein,
ein solcher Entwurf benotigt selbst einen Ausgangspunkt, und dieser
Ausgangspunkt ist das Zur-Welt-sein, d.h. die Tatsache, dass eine
solche Abstoflung nur auf dem Grunde einer vereinten Lebenswelt
moglich ist. Oder wie Merleau-Ponty prignant sagt: »Freiheit gibt es
nicht ohne ein Feld«.37

Welche Rolle kann aber nun der existentielle Entwurf noch spie-
len, wenn die Situation sich als Feld der Freiheit er6ffnet? Kann man
von Freiheit sprechen und gleichzeitig diese Freiheit auf etwas fuflen
lassen, dessen Auswirkungen auf mich selbst nicht beeinflusst wer-
den konnen?

Der Versuch, diese Fragen aus dem Zusammenspiel von Hand-
lung und Situation zu beantworten, bleibt unbefriedigend, denn er
kann nicht konkret zeigen, inwiefern es der Freiheit moglich ist, et-
was zu bewerkstelligen, wenn wir erst einmal in die Situation gewor-
fen sind, wenn sich also der Spielraum meines Verhaltens vielleicht
so stark einengt, dass mir nur eine einzige Handlung zu tun bleibt.
Fiir Sartre ist die Losung der freiheitliche Entwurf meiner selbst in
der Situation: ich bin derjenige, der die Situation »frei zu iiberneh-
men hat«. Gibt es nur eine einzige Moglichkeit des Handelns, so
kann ich mich nach Sartre zumindest noch gegen sie entscheiden
und die Situation als fiir mich nicht relevant iibernehmen. Auch bei
Merleau-Ponty spielt der existentielle Entwurf eine entscheidende
Rolle. Aber hier ist dieser Entwurf in einen allgemeinen geschicht-
lichen Rahmen eingebettet. Die Existenz ist geschichtlich. Das be-
deutet, dass ich vor aller existentiellen Freiheit in ein Geschehen ein-
gebunden bin, das mir einen Spielraum nahelegt, innerhalb dessen
ich mich entwerfe.

»Ich bin es, der meinem Leben einen Sinn und eine Zukunft gibt, doch das will
nicht sagen, daf$ dieser Sinn und diese Zukunft begriffen sind; beide entsprin-
gen vielmehr aus meiner Gegenwart und Vergangenheit und insbesondere aus
meiner gegenwirtigen und vergangenen Weise der Koexistenz. «376

Die Intersubjektivitit als Dimension meines Seins trigt den ent-
scheidenden Teil zur Entstehung von Sinn bei, weil sie eine Sphire

375 PhW, 499.
376 PhW, 507.

297

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

allgemeinen — und so geschichtlichen — Sinns trigt, auf dessen Boden
ich mich bewege. Auf diesem Boden kann meine Freiheit — anders als
bei Sartre — sich nicht von dem abtrennen, was ich vorfinde. Genauso,
wie ich in die Situation geworfen bin, ist diese Situation nicht ohne
ihren geschichtlichen Rahmen zu verstehen, in dessen Sinn sie sich
eroffnet, und ich wiederum bin zwar frei, diese Situation im Rahmen
meines existentiellen Entwurfs zu beantworten, doch kann ich die
Forderungen dieser Situation nur auf der Grundlage dessen verste-
hen, was mich in einen Gesamtzusammenhang einordnet. »Mein
Entschluf8 iibernimmt einen spontanen Sinn meines Lebens, den er
bekriftigen oder entkriftigen, nicht aber annullieren kann«%7, weil
er und damit ich geschichtlich ist bzw. bin:

»[...] ich bin all das, was ich sehe, ich bin ein intersubjektives Feld, nicht trotz
meiner Leiblichkeit und geschichtlichen Situation, sondern durch mein leibli-
ches Sein und meine Situation und dadurch, daf8 ich durch sie auch alles andere
erst bin.«%8

Dieses »ich bin« bezieht sich auf ein Sein, das weder das Bewusstsein
bestimmen kann, noch es selbst bestimmt. Die Frage, ob das Sein das
Bewusstsein bestimmt, ist eine Frage, die nur von idealistischer wie
von objektiver Philosophie gestellt werden kann. Die Losung muss
fiir Merleau-Ponty notwendig von dem abweichen, was diese Frage
eigentlich aufzudecken versucht. Es wird zwar nach dem Verhiltnis
zwischen Welt und mir selbst gesucht, aber in Form einer Rationali-
tit des Begriindungszusammenhangs. Sowohl Idealismus als auch
Objektivismus suchen in diesem Verhiltnis einen Ursache-Wir-
kungs-Zusammenhang, der den Arbeiter zum Proletarier macht, d. h.
ihn in ein Klassenbewusstsein setzt. Weder die eine noch die andere
Philosophie setzt auf der existentiellen Ebene an, so dass sie die ent-
scheidende Einbettung in die Geschichte sowie die aus ihr entstehen-
de Freiheit iibersehen miissen. So gesehen miisste die Frage doch
eigentlich lauten: »Bestimmt das Sein die Existenz?«, denn sie ist
das Ausschlaggebende anstelle des Bewusstseins. Doch damit wiirde
die Frage sich selbst auflgsen. » Ausgebeutete gab es lange, ehe es
Revolutionire gab«3?, aber das Dasein als Revolutionir war in der

377 PhW, 508.
78 PhW, 513.
379 PhW, 503.

298

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrnehmung als Offnung zur Welt

Situation des Ausgebeuteten angelegt, ohne zu einem intellektuellen
Entschluss zu drangen.

»In Wahrheit sind intellektueller Entwurf und die Setzung von Zielen nur die
Vollendung eines existentiellen Entwurfs«38,

»[...] und wenn meiner Freiheit auch das Vermogen eignet, mich auf andere
Weise zu engagieren, so doch nicht die Macht, mich auf der Stelle zu dem zu
machen, was ich zu sein beschlossen habe«.381

Sartres Philosophie des existentiellen Entwurfs wird von dieser Kri-
tik an Idealismus und Objektivismus genauso getroffen, denn fiir ihn
setzt sich das Fiir-sich mit jedem Entwurf neu, ohne seiner selbst als
Teil eines allgemeinen Individuums der Geschichte zu gedenken. Aus
dem Zusammenhang der Welt ldsst sich der Entwurf nicht heraus-
trennen. Es gibt nicht die Moglichkeit, sich nicht zu entwerfen, weil
wir immer schon zur Welt sind, und nicht, weil wir Negation sind.
Dass wir zur Freiheit verurteilt sind, ist demnach von Sartre gar nicht
bis zum letzten Punkt durchdacht: Denn die Notwendigkeit des Ent-
wurfs zeigt doch weniger die ontologische Negativitdt des Fiir-sich als
das universale Engagement des Menschen in die Welt an. Von Seiten
der Subjektivitit her gedacht ist das Verbindende die Zeit, denn sie ist
ihr Feld. Auf dem Boden ontologischer Griindung kann Merleau-
Ponty deshalb durch seinen Zeitbegriff Sartres Negativitdtsphiloso-
hie in eins mit dessen Freiheitsbegriff ablehnen:

»Solange man Fiir-sich-sein und Fiir-Andere-sein ohne Vermittlung einander
gegentiber setzt, solange man zwischen uns und der Welt nicht jenen natiirli-
chen Vorentwurf einer Subjektivitit, jene in sich selbst gegriindete vorpersona-
le Zeit erblickt, bedarf es zur Hervorbringung der Zeit des Vollzugs von Akten,
und alles erscheint gleichermaflen als Wahl: der Atemreflex so gut wie der mo-
ralische Entschlufs, Erhaltung so gut wie Schopfung. «382

Aber den fiir diese Philosophie des Initialentwurfs notwendigen Be-
ginn der Subjektivitit als Ursprungsnegation zu verstehen, verzerrt
fiir Merleau-Ponty phidnomenologisch gerade das eigentlich ur
spriingliche, und zwar die Leiblichkeit in ihrer Unmittelbarkeit und
ihrem direkten »positiven« Sein als Weltlichem. Wo bei Sartre der
Ursprung fehlt und fehlen muss, kann Merleau-Ponty ganz phéno-
menologisch da ansetzen, wo menschliches Leben beginnt, wo Zeit

380 PhW, 507.
381 PhW, 508.
382 PhW, 514.

299

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

gestiftet wird durch das Zur-Welt-sein: bei der Geburt. Schon die
Geburt ist ein Engagement in die Zukunft, in die intersubjektive wie
subjektive Welt:

»Ein Bewuf3tsein, fiir das die Welt >sich von selbst versteht, das sie als sschon
konstituiert« und gegenwirtig bis in sich selbst hinein vorfindet, wahlt nie
schlechthin sein Sein und seine Weise zu sein.

Was also ist die Freiheit? Geboren werden heif3t in eins, aus der Welt
geboren werden und zur Welt geboren werden. Die Welt ist schon konstitu-
iert, aber nie ist sie auch vollstindig konstituiert.«3%

Weder ganz der Situation ausgeliefert, noch fihig, sie vollig zu tiber-
nehmen und zu modifizieren, sind fiir Merleau-Ponty »der >Anteil
der Situation< und der >Anteil der Freiheit unméglich voneinander
abzugrenzen«.3® Bei Sartre hingegen ist genau dies noch zu sehr auf
das Bewusstsein — sprich: das Fiir-sich — bezogen, denn er schreibt
»daf3 die Situation, als gemeinsames Produkt der Kontingenz des An-
sich und der Freiheit, ein doppeldeutiges Phinomen ist, in dem das
Fiir-sich [Hervorhebung, M. G.] unmdglich den Beitrag der Freiheit
und des rohen Existierenden unterscheiden kann«.’® Der Unter-
schied liegt im Engagementbegriff: wihrend fiir Sartre das Engage-
ment ein Engagement durch den Entwurf ist, und das Fiir-sich »vom
Sein umschlossen, vom Sein bedroht«3% ist, meint das Engagement
bei Merleau-Ponty die Leiblichkeit als universales Engagement, in
dem sich die Trennung von Fiir-sich und An-sich schon vor ihrer
Entstehung aufhebt, weil es die beiden Seinssphiren als solche nicht
zulésst.

Das Engagement in die Situation ist demnach gleich diesem uni-
versalen Engagement eine Verwobenheit mit der Welt, die eine Tren-
nung von positiver und negativer Freiheit genauso wenig erméglicht,
wie sie es erlaubt, innerhalb dieser Situation einen Aktpol festzuma-
chen, von dem aus die Bewegung vollzogen wird.?” Die Existenz

383 PhW, 514. In der deutschen Ubersetzung werden diese beiden Textstellen durch den
Beginn eines neuen Paragraphens getrennt. Im franzésischen Original gibt es diese Ein-
teilung so nicht.

384 PhW, 515.

35 SN, 843.

386 Ebd.

387 Und genau in diesem Sinne ldsst sich auch eine weitere Kritik Merleau-Pontys an
Bergson, die den Gang der Untersuchungen erneut widerzuspiegeln vermag, lesen:
»Wenn die Intuition uns wirklich iiber die Welt hinausfiihrt, dann ist sich Bergson
seiner eigenen Voraussetzungen und der schlichten Tatsache nicht voll bewusst gewe-

300

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Phanomenologie des Engagements

selbst ist die Bewegung und sie ist eine reine Bewegung im Sinne
eines Verhiltnissses, dass ihr eigenes Sein als strukturelle Ganzheit
hat.?® Das Problem der Freiheit des Menschen kann also zum Bei-
spiel {iberhaupt nicht in einem Diskurs tiber negative und positive
Freiheit gelost werden, und es muss auch nicht gelst werden, denn
spositivec wie auch >negative« Freiheit sind Pole, die es im Engage-
mentverhiltnis, mithin fiir die Existenz, gar nicht gibt. Dieser
Diskurs setzt gar nicht an der ontologischen Freiheit an. Aus der Phi-
losophie der »bedingten Freiheit«38? andererseits folgt die Uberwin-
dung von Bipolarititen. Wenn tiberhaupt von einer freiheitlichen
Wahl gesprochen werden kann, dann nur so: »Wir wihlen die Welt,
und die Welt wahlt uns.«3%

3. Die Phinomenologie des Engagements

In der »Schrift fiir die Kandidatur am College de France« beschreibt
Merleau-Ponty das Vorgehen seiner Denkbemiihungen, indem er
Die Struktur des Verhaltens von der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung dahingehend unterscheidet, dass das erste Werk zeigen sollte,
dass sich die Beziige zwischen dem wahrnehmenden Organismus
und seiner Umwelt entgegen den allgemeinen Annahmen nicht in
ein Ursache-/Wirkungsgefiige einspannen lassen, sondern dass sich
das Verhalten — »unter den Bedingungen des Lebens« — nur durch die
Einbettung des Organismus in eine Gesamtheit an Strukturen ver-
stehen ldsst. Das Verhalten zur Umwelt und die Umwelt selbst, so
wie sie sich in der Situation als Sinnganzheit dem Organismus gibt,
bilden dabei eine Ganzheit, die als Gestalt wahrgenommen wird. Ein
Ergebnis, das seine weiteren Bemiihungen initiiert hat, lautet des-
halb: »Wahrnehmendes Verhalten taucht aus jenem Sich-beziehen

sen, dass alles Erlebte auf dem Boden der Welt erlebt wird. [...] [E]s fehlt seinem Werk
eine Darstellung der menschlichen Geschichte, die diesen Intuitionen die paradoxerwei-
se sehr allgemein bleiben, einen Inhalt gibt.« Vgl. »Das Metaphysische im Menschen,
in: AG, a.a.0., 47-69, hier, 68.

38 Dies war unter anderem schon Ergebnis im Kapitel zur Struktur des Verhaltens. Vgl.
S.231.

389 PhW, 515. Merleau-Ponty leiht sich diesen Terminus von Eugen Fink, wie er selbst
in der dazugehorigen Fufinote schreibt. Zur »bedingten Freiheit« vgl. auch Werner
Miiller, Etre-au-monde. Grundlinien einer philosophischen Anthropologie bei Mer-
leau-Ponty, a.a.O., vor allem 220f.

3% PhW, 515.

301

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

auf eine Situation und eine Umwelt auf; diese letzteren sind nicht die
Tatsachen eines reinen Erkenntnissubjekts.«*! Um dieses wahrneh-
mende Verhalten und sein Auftauchen durch eine Phinomenologie
der Wahrnehmung genauer in den Blick zu bekommen — so schreibt
Merleau-Ponty in der besagten Kandidaturschrift — »wohnen wir
nicht mehr dem Auftreten wahrnehmender Verhaltensweisen bei,
sondern richten uns in ihnen ein, um damit das einzigartige Verhilt-
nis von Subjekt, Leib und Welt griindlicher zu analysiseren«.3%2

Das Ergebnis dieses zweiten Schrittes ist, dass sich der Leib als
das fundamentale Subjekt herausstellt, dass also in der Leiblichkeit
die grundlegende Verbindung des Menschen zur Welt zu suchen und
auch zu finden ist. Die Gestalt bleibt dabei das leitende Mittel zur
Beschreibung der Ganzheit, die sich durch Leiblichkeit und leibliches
Verhalten, d. h. Bewegungen bzw. Motorik, ergibt. Der Leib ist »un-
sere Weltansicht, d.h. der Ort wo der Geist sich in einer bestimmten
physischen und historischen Situation engagiert«.3%

Methodisch gesehen stellt Die Struktur des Verhaltens zunichst
den Zusammenhang zwischen Bewusstsein und Natur im sichtbaren
Verhalten dar, das in diesem Sinne objektiv untersucht wird, wih-
rend dann aus der sich verhaltenden Existenz heraus dasjenige auf-
gedeckt werden soll, was sich durch dieses und in diesem Verhiltnis
als Gestalt zeigt. Dieser methodische Unterschied der beiden Werke
ist, genauer besehen, ein entscheidender Hinweis auf zwei verschie-
dene Sichtweisen auf das Engagement des Menschen in die Welt, die
in ihrer Gesamtheit einen genaueren Blick auf seine eigentliche phi-
losophische Bedeutung gewihren.

Es soll im Folgenden darum gehen, zu zeigen, wie sich die bei-
den zentralen Punkte, also Verhalten und Leiblichkeit, in der anvi-
sierten Philosophie des Engagements zuspitzen. Dass es sich dabei
ganz klar auch um eine resiimierende Betrachtung der bisherigen
Ergebnisse handelt, die es zu erweitern und zu vertiefen gilt, ist
selbstverstindlich. Zunichst soll die Leitfrage allerdings sein: Worin
bestand der Anspruch an Merleau-Pontys Denken? Wie lautete ei-
gentlich die Forderung an seine Philosophie?

Von Anfang an war das Leitmotiv der Untersuchung, die Bezie-
hung zwischen dem Menschen und der Welt weder vollstindig auf

391 Kandidaturschrift, 101.
392 Ebd.
393 Ebd.

302

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Phanomenologie des Engagements

den Intellektualismus noch auf den Empirismus griinden zu wollen,
sondern unter dem Stichwort einer Dialogizitit ein Verhaltnis auf-
zufinden, das eine Gegenseitigkeit auszudriicken vermag, die dieses
Verhiltnis selbst in den Mittelpunkt stellt. Die Dynamik des é¢lan
vital bei Bergson diente anfangs dazu, davon zu sprechen, dass das
bewusste Leben an einer Bewegung teilhat, die es selbst mitgestaltet.
Der Riickgang auf die unmittelbaren Bewusstseinsgegebenheiten
war somit ein Riickgang auf die Gewissheit unserer Erfahrung als
des Ausgangspunktes, von dem aus wir tiberhaupt von Welt sprechen
konnen. Uber die Phinomenologie ergab sich fiir die vorliegende Un-
tersuchung der Schritt hin zu einer Verbindung unserer selbst mit
der Welt: die Intentionalitét stellt den fundamentalen Zusammen-
hang einer sich als horizontales Gewebe stetig erweiternden Lebens-
welt dar — eine Dynamik, die ebenso die des Lebens selbst ist. Als
entscheidender Fortschritt stellte sich der Bezug zur Bedeutung der
Welt fiir das Bewusstsein heraus. Der daraus sich ergebende Begriff
lebensweltlichen Umgangs diente sozusagen als Ausgangspunkt fiir
einen rudimentiren Engagementbegriff: Das Engagement des Men-
schen in die Welt ist wesentlich das Engagement in eine Lebenswelt,
die ihn angeht im dem Sinne, dass sie Bedeutung fiir ihn hat. Aber
inwiefern diese Bedeutung den Menschen tatsichlich angeht, was die
Lebenswelt so wichtig fiir den Menschen macht und inwiefern die
Theorie Husserls fiir die konkrete Existenz fruchtbar zu machen ist,
lief3 sich nur dadurch zeigen, dass mit der Philosophie Sartres danach
gefragt wurde, wie sich die Bedeutung bedeutsam macht fiir ein Sein,
dem es um sein Sein geht: fiir die Existenz. Das Engagement der
Existenz, so zeigte Sartres phinomenologische Ontologie, ist ein En-
gagement in die Dialektik von Sein und Nichts, dessen nie fertiges
Produkt der ewig existierende und damit sich selbst entwerfende
Mensch ist. Obwohl das Engagement des Menschen und die damit
zusammenhangende Freiheit durch die Philosophie Sartres explizit
verhandelt wird, obwohl sich herausstellte, dass der Begriff der Si-
tuation in diesem Zusammenhang zentral ist und dass die Lokalisie-
rung des Urpsrungs der Bedeutung fiir das engagierte Fiir-sich-sein
weder bei ihm selbst noch im genichteten An-sich-sein zu finden ist,
gab es dennoch neben den Ausdifferenzierungen der notwendigen
Begrifflichkeiten fiir die Philosophie des Engagements ein Problem,
das es notwendig machte, Sartres Philosophie mit Merleau-Ponty
neu zu iiberdenken.

Die Situation stellt bei Sartre den Rahmen unseres Entwurfs

303

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

her, d.h. sie zeigt sich uns in unserer Geworfenheit, wie sie uns die
Moglichkeiten ihrer eigenen Transzendenz aufzeigt. Das Engage-
ment steht damit in genau dem Wechselverhiltnis zur Freiheit des
Engagierten, das von Anfang an gesucht wurde. Doch zwei Probleme
blieben: zum einen der uniiberwindbare Graben zwischen den beiden
Seinssphiaren und zum anderen ganz zentral die Tatsache, dass es
doch um eine Bewegung vom Fiir-sich zum An-sich geht. Die Nich-
tung des An-sich ist der Entwurf des Fiirsich — zwar in ununter-
scheidbarer Teilnahme der Situation als konkreter Faktizitit, aber
gleichzeitig doch als Bewegung vom Fiir-sich auf das An-sich.

Der Begriff des Verhaltens, den Merleau-Ponty zur genaueren
Klarung der Beziehung zwischen dem Bewusstsein und den duSeren
Ereignissen heranzieht, verwies auf einen Existenzbegriff, der genau
dadurch ausgezeichnet war, dass er die schon vorher bei Husserl und
Sartre vermutete Beziehung darzustellen vermochte, nimlich das
Engagement als einen Dialog zwischen Existenz und Welt zu verste-
hen, der sein eigenes Sein behauptet. Schon der Verweis auf das
Gleichgewicht und die »innere Normg, die das Verhalten nach Mer-
leau-Ponty einzuhalten bestrebt ist, ist ein ganz pragnanter Hinweis
auf dasjenige Verhaltnis, das als Engagement bezeichnet werden soll.
Anders als bei Husserl geht es hier zunichst einmal nicht um reine
Bewusstseinsleistungen, anders als bei Sartre geht es hier nicht um
die Selbstkonstitution des Bewusstseins im Umweg iiber die Absto-
Bung von der Welt der Dinge. Im Mittelpunkt steht vielmehr ein
vereinendes Element, das sich als Gestalt in das Wesen des Organis-
mus einschreibt. Der Mensch ist nun nicht mehr durch sein »Be-
wusstsein von etwas« reprasentiert, sondern die Intentionalitits-
struktur ist nun Teil seiner Existenz, die wiederum anders als bei
Sartre nicht reiner Entwurf auf die Welt, sondern weltlicher Entwurf
ist. Der Mensch ist Verhiltnis, weil er sich verhdlt, nicht notwendig,
sondern faktisch.

Schon bei der Thematisierung der Strukturen des Verhaltens
zeigt sich, dass es hier nicht mehr allein um Akte geht, sondern dass
die Verflochtenheit des Menschen als »Organismus mit seinem Mi-
lieu« vielmehr ein stindiges Sich-Bereitstellen des Menschen fiir den
Austausch mit der Umwelt bedeutet. Situation und Bedeutung sind
die entscheidenden Impulsfaktoren, die dieses Verhaltnis tragen. Die
Situation hat Bedeutung fiir mich, und nur deshalb kann sich mein
Verhalten in das Ganze iiberhaupt einflechten. Die Gestalt stellt diese
bedeutsame Ganzheit unseres Verhaltens dar. Sie fordert uns auf, zu

304

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Phanomenologie des Engagements

existieren, wihrend sie selbst nur aus unserer Existenz heraus Be-
deutung erlangt. Jedes Verhalten in der Situation wird damit zur
Manifestation eines urspriinglichen Verhiltnisses, das als Engage-
ment in die Welt zu bezeichnen ist. Die Freiheit, die mit dem spezi-
fisch menschlichen Verhalten verbunden ist, ist diejenige der Trans-
zendenz der Situation, und die Tatsache, dass sich unser Verhalten
nicht durch die Gestalt einengen lisst, sondern bereit und fihig ist,
diese Gestalt selbst weiter zu vernetzen — sie selbst zu sein.

Der Grund dafiir, dass der Leib im Mittelpunkt steht, ist nicht
nur, dass er diese engagierte Perspektive darstellt, sondern auch, dass
er der Ausgangspunkt desjenigen Verhaltens ist, das sich im Friih-
werk Merleau-Pontys als so zentral herausstellte. Der Leib ist das
Verhiltnis des Verhaltens. Die Dialogizitit, die Vernetzung des Men-
schen mit der Welt, die hier als Engagement bezeichnet wird, findet
im sich verhaltenden Leib statt. Weil Verhalten als Verhiltnis ge-
dacht wird und weil dieses Verhiltnis selbst Existenz ist, weil der
Mensch nichts anderes als dieses Verhiltnis ist, das sich »Engage-
ment« nennt, kann das leibliche Engagement als fundamentaler Bo-
den innerhalb einer Phinomenologie der Wahrnehmung bezeichnet
werden.

Der Leib ist unser Ankerpunkt in der Welt, weil wir ganz we-
sentlich in der Ambiguitit leben, nicht »nur« Kérper, aber auch nicht
»nur« Geist zu sein. Aus dieser Ambiguitit erkldrt sich auch, dass
Merleau-Ponty den Leib als unsere Schnittstelle mit der Welt an-
sieht. Und diese Ambiguitit ist es auch, die nichts anderes als das
Sein des Verhiltnisses ausdriicken soll. Indem wir unser leibliches
Verhalten sind, sind wir auch ganz wesentlich Verhiltnis zur Welt —
also Engagement. Wodurch zeichnet sich aber dieses Engagement,
auf dessen Suche die vorliegende Untersuchung sich bis jetzt befand,
eigentlich positiv aus?

Das Engagement des Menschen, wenn man es als das Sein des
Verhiltnisses zur Welt selbst versteht, ist zunichst objektiv gesehen
das Verhalten, mit dem wir in der Welt umgehen. Dieses Verhiltnis
vollzieht sich, wie sich herausstellte, als »gelebte Dialektik«3*, deren
Wesen die Reziprozitit von Umwelt und sich organisierendem Orga-
nismus ist. Eben diese Dialektik erlaubt es, in Verbindung mit der
Gestalttheorie, davon zu sprechen, dass das Engagement im Wesent-
lichen eine Bewegung ist, die sich auf eine Ganzheit bezieht, dass sie

394 Vgl. dazu S. 196 ff.

305

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

diese Beziehung aber dadurch herstellt, dass sie Verhiltnis zum Ein-
zelnen ist, und damit wiederum die Ganzheit erst stiftet. Anders for-
muliert: Das Engagement in die Welt ist in seinem Wesen das Enga-
gement in die Situation als das, was sich dem Verhalten zundichst
darbietet und das eine » Antwort« verlangt. Das heifSt aber auch, dass
die Situation eine Frage oder Aufforderung stellt. Diese Aufforde-
rung ist im eigentlichen Sinne der Bezug, der das Engagement zu
einem Engagement zur und in der Welt als ganzer macht. Die Auf-
forderung ist das, was die Situation zur weltlichen Situation macht.
Wenn gestalttheoretisch gesehen davon die Rede sein kann, dass die
Reaktion als Figur sich in der Situation als Grund organisiert, heifst
das, dass die Situation in gleicher Betrachtungsweise wiederum die
Figur vor dem Grund des Ganzen, d. h. der Welt iiberhaupt, darstellt.
Das eigentiimliche am menschlichen Engagement in dieses Gefiige
ist nun, dass es dieses Gefiige transzendierend tiberschreiten und da-
mit in seiner spezifischen Form mitgestalten kann. Das ist die we-
sentliche Freiheit des Menschen: In der Ubernahme der Situation
steckt nicht nur ihre Annahme sondern ganz entscheidend auch die
Gestaltung ihrer durch das Verhalten. Indem ich Stellung nehme,
verdandert sich mein Stand, d. h. ich situiere mich neu auf die Welt
hin und stelle andererseits einen neuen Stand in der Welt dar und
her, der nur durch mich sein kann.

Die Stellungnahme ist also in keiner Weise ein reines Sich-Po-
sitionieren, sondern eine stetige Bewegung des Austausches. Das ist
der Grund dafiir, dass der hier zu erkennende Bewegungsbegriff
demjenigen Bergsons so nah ist: gerade weil sich wie in der »Dauer«
das Verhalten nicht auf eine einzige Tatigkeit beschranken lasst, son-
dern in seiner Vielfiltigkeit eine Bewegung des Lebens (bzw. des le-
bendigen Organismus) ist, und weil die Faktizitit der Stellungnahme
sich damit deckt, dass der Organismus bzw. der Mensch, immer in
Bewegung bleibt und sich, solange er lebt, in dieser freiheitlichen
Bewegung befindet.

Dasjenige, was sich mir als Welt gibt, gibt sich mir in Form einer
Gestalt, deren Teil ich bin. Was ist aber der Grund dafiir, dass sich
diese Gestalt auf mich als Wahrnehmenden bzw. als denjenigen in
Situation hin 6ffnet? Es ist meine Leiblichkeit, weil der Leib der
Punkt ist, der mich ontologisch gesehen mit dieser Gestalt verbindet,
d.h. mein Sein mit ihrem Sein verschmelzen lasst. Durch meinen
Leib eroffnet sich die Raumlichkeit der Welt und damit mein Ak-
tionsradius in ihr. Und ganz wesentlich: der Leib ist nicht mein Leib,

306

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Phanomenologie des Engagements

sondern er ist ich, und ich bin er, insofern ich iiber ihn nicht wie iiber
einen Gegenstand verfiige, und er sich mir niemals als Objekt ent-
gegenstellt:

»Der Leib ist fiir uns viel mehr als ein Instrument oder ein Hilfsmittel: Er ist
unser Ausdruck in der Welt, die sichtbare Gestalt unserer Intentionen. Selbst
die unscheinbarsten affektiven, d.h. die fest an die Infrastruktur der Stimmun-
gen gebundenen Bewegungen tragen dazu bei, unsere Wahrnehmung der Dinge
zu gestalten.«3%

Dadurch, dass unser Leib »die sichtbare Gestalt unserer Intentionen«
ist, geht die Bewegung, von der die Rede ist, durch ihn hindurch. Er
ist der Ausgangspunkt der Ubernahme/Transzendenz-Bewegung —
die gestalterische Auseinandersetzung mit der Welt. Der Leib ver-
setzt uns iiberhaupt in die Lage zur Welt zu sein, denn »eben weil er
sich der Welt verschliefen kann, ist mein Leib auch das, was mich auf
die Welt hin 6ffnet und mich in Situation setzt«.’% Diese Freiheit
griindet in eins damit die Moglichkeit der Welt iiberhaupt fiir uns.
Das leibliche Engagement ist der ontisch-ontologische Ausgangs-
punkt unserer Existenz, weil es das fundamentale Engagement des
Menschen in die Welt, d. h. die Verwebung unserer selbst mit demje-
nigen, was wir als Lebenswelt erfahren, und der Ausgangspunkt un-
seres Verhiltnisses zu dieser Lebenswelt, ist.

Als leibliches Subjekt ist der Mensch stets zur Welt. In diesem
Sinne kommt man auch darauf zuriick, dass das Verhalten als Ver-
halten-in-Situation sich einem Feld der Freiheit stellt, das das kon-
krete Verhalten in dieser Situation ermoglicht. Dieses Feld der Frei-
heit ist fiir Merleau-Ponty, wie sich zeigte, ein umfassendes Feld von
Geschichtlichkeit, Intersubjektivitit und Entwurf.

»Ich bin als eine psychologische und geschichtliche Struktur. Mit meiner Exis-
tenz habe ich schon eine Weise zu existieren, einen Stil empfangen. All meine
Taten und Gedanken haben Bezug zu dieser Struktur, und selbst das Denken des
Philosophen ist nur eine Weise der Auslegung seines Anhalts an der Welt — das,
was er ist. Und doch, ich bin frei, nicht trotz diesen Motivationen oder ihnen
zuvor, sondern vermittels ihrer. [...] Abgehen kann mir die Freiheit nur, wenn
ich meine natiirliche und soziale Situation zu iibersteigen suche, mich wei-
gernd, diese zuvor mir anzueignen, durch sie hindurch den Zugang zur Natur-
und Menschenwelt zu finden. Nichts bestimmt mich von auflen, doch nicht,

3% Kandidaturschrift, 102.
3% PhW, 197.

307

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

weil nichts mich in Anspruch nihme, sondern im Gegenteil, weil ich je schon
aufSer mir und der Welt erschlossen bin.«3%

Es ist kein Wunder, dass diese Passage am Ende der Phianomenologie
der Wahrnehmung steht, denn sie stellt das dar, worauf sich das ge-
samte leibliche Verhalten sowie die Struktur des Verhalten tiber-
haupt zuspitzt: Zur-Welt-sein heifit Engagiert-sein und Frei-sein: Es
gibt Freiheit, weil es Engagement gibt — es muss Freiheit geben, weil
Engagement Freiheit bedeutet, und deshalb spricht Merleau-Ponty
auch von einer »bedingten« Freiheit. Denn durch unser Engagement,
d.h. dadurch dass wir notwendig Stellung nehmen und nicht anders
konnen als zu sein, kommt unsere Freiheit erst zustande: » Wir miis-
sen nicht fiirchten, unsere Wahl oder unser Handeln kénnte unsere
Freiheit beschrinken, da vielmehr Wahl und Handeln allein uns von
unseren Ankern [5sen.«3%

Doch was unterscheidet diese Philosophie dann von derjenigen
Sartres? Sind wir also fiir Merleau-Ponty ebenfalls zur Freiheit ver-
urteilt? Es ldsst sich durchaus sagen, dass wir unser Engagement in
die Welt zu einem gewissen Grad dazu verurteilt sind, frei zu sein.
Doch Merleau-Ponty sagt ganz klar: »Meine Freiheit vermag mein
Leben von einem spontanen Sinn abzulenken, doch immer nur in
einer Reihe gleitender Phasen, im Ausgang von seiner anfinglichen
Ubernahme, nie durch eine absolute Schopfung neuen Sinnes.«3%
Das »Verurteilt-sein« bedeutet ja im sartreschen Zusammenhang,
dass der Mensch nicht anders kann als frei zu sein. Das impliziert
aber das, was als die »Passion des Menschen«, das »endlose Sich-
griinden«, bezeichnet wurde*® — also dass die menschliche Existenz
sich dadurch auszeichnet, dass sie Sinn stiften will, dies aber niemals
schaffen kann, weil — in Sartres Terminologie — eine vollstindige
Koinzidenz von Fir-sich und An-sich zur Nichtung der Existenz
selbst fithren wiirde. Diese Absurditdt der menschlichen Existenz
wird in der Philosophie Merleau-Pontys abgelehnt, und das macht
ihre Rolle bei der Auffindung des Verhiltnisses von Freiheit und En-
gagement so zentral. Durch die Leiblichkeit, d. h. durch das Engage-
ment als leibliches Engagement, ist es dem Menschen von Anfang an
nicht »aufgegeben« sich zu verhalten, sondern er ist selbst schon

37 PhW, 517.

39 Ebd.

399 Ebd.

00 Vgl S.173-177.

308

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

Sinn, allein indem er sich bewegt und sich im Raum orientiert. »Sein
heif3t Orientiertsein«*! und also innerhalb eines bedeutsamen Gan-
zen zu sein. In diesem Sinne spricht Merleau-Ponty seinerseits auch
davon, durch die Leiblichkeit »zum Sein verurteilt« zu sein?, und
nur in diesem Sinne kann er im Vorwort schreiben: »Zur Welt-sei-
end, sind wir verurteilt zum Sinn, und nichts konnen wir tun oder
sagen, was in der Geschichte nicht seinen Namen finde«.40

Das Entscheidende ist: Das Verhiltnis von Engagement und
Freiheit bei Merleau-Ponty ist der Spiegel fiir das Verhalten des
Menschen in der Welt und damit fiir seine Existenz. Doch diese Exis-
tenz ist eine solche, die wesentlich weltlich ist, weil sie aus einem
leiblichen Engagement zu denken ist. Die Freiheit wire in diesem
Sinne nicht Freiheit, »schliige sie nicht in der Welt Wurzel«**, d. h.
gibe es kein Feld, innerhalb dessen und gleichzeitig als das sie sich als
Freiheit zeigen konnte. Vor dem Hintergrund dieser Phinomenolo-
gie des Engagements und seines Verhiltnisses zur Freiheit stellen
sich im weiteren Gang zwangsweise folgende Fragen: Wenn es Enga-
gement phinomenal nur als freiheitliches gibt, verweist dies nicht
auf ein ontologisch fundamentales Verhiltnis, das Aufschluss geben
kann tiber das Sein dieses Engagiert-seins?

4. Die Philosophie des Engagements

Wie sich schon an anderer Stelle herausstellte, ist das Fundamentale,
von dem hier die Rede ist, dasjenige, was fiir den »Urglauben« bzw.
die »Urgewissheit« des Menschen verantwortlich ist, was uns also
direkt an die Welt zu binden scheint. Als dieser Ursprung des Enga-
gements wurde oben der contrat primordial®> genannt, der auf die
urspriingliche Kommunikation des Menschen mit der Welt verwies.
In diesem Sinne ist auch das universale Engagement zu verstehen,

1 Vgl PhW, 294.

402 PhW, 198.

403 PhW, 16. Dass dieses Verurteilt-sein den entscheidenden Unterschied in den Frei-
heitsbegriffen der beiden Philosophen ausmacht zeigen auch die oben schon erwihnten
Aufsidtze von Jon Stewart, »Merleau-Ponty’s Criticism of Sartre’s Theory of Freedom«,
in: ders.: The Debate between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O., 197-214, und Ro-
nald L. Hall, »Freedom: Merleau-Ponty’s Critique of Sartre, ebd., 187-196.

404 PhW, 5171.

405 Vgl. oben, S. 269-278

309

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

denn Stellungnahme ist Antwort auf eine Rhetorik der Welt, die uns
fordert, um zu dieser einen Welt werden zu konnen. Auf die Wahr-
nehmung bezogen sagt Merleau-Ponty deshalb:

»Das Subjekt der Wahrnehmung ist kein absolutes Denken; es fungiert in der
Ausfiihrung eines seit unserer Geburt zwischen dem Leib und der Welt, zwi-
schen uns selbst und unserem Leib geschlossenen Paktes. Dieses Subjekt ist
gleichsam eine fotwihrende [sic] Geburt; es ist dasjenige Subjekt, dem eine
korperliche und geschichtliche Situation zur Bewiltigung aufgegeben wurde —
und es muf sie jederzeit bewiltigen konnen. «#0

Die Geburt ist der Beginn der leiblichen Existenz und damit die Er-
offnung eines neuen transzendentalen Feldes — einer »Sicht der
Welt«*7, die ich durch meinen Leib bin.#® Und diese »Sicht der
Welt« hat ihren Ausgangspunkt in dem Pakt mit der Welt, der durch
die Geburt als leibliches Wesen geschlossen wurde. Durch diesen Ver-
trag findet mein Zur-Welt-sein auf der Basis einer Gewissheit statt,
die es mir iiberhaupt erlaubt, in ihr zu existieren. Jeder Erkenntnis
der Welt, jeder Wahrnehmung und damit jedem Zur-Welt-sein
selbst, liegt ein »urspriingliches und vorgingiges Wissen«*® zugrun-
de, das mich die Dinge als Dinge der Welt erkennen lisst. Im contrat
primordial liegt auf fundamentaler Ebene eine Kommunion meiner
selbst mit der Welt begriindet, namlich eine Gewissheit, dass das, was
ich wahrnehme, die Welt, zu der ich bin, sich mir — in welcher Weise
auch immer — in einer Bedeutungsstruktur darbietet, deren Ursprung
meine Offnung, meine Bereitschaft zur Existenz ist. Dass ich genau
wie die Welt immer in Situation bin, dass sich also die Situation um-
gekehrt niemals aus dem Zur-Welt-sein losen kann, um sich als von
mir getrenntes Etwas zu prisentieren, dass ich also genau wie die
Welt »zum Sinn verurteilt« bin, liegt daran, dass diese urspriingliche
Ubereinkunft mit der Welt beide »Vertragspartner« gleichermaflen
bindet: »Eine Welt vermdgen wir nur wahrzunehmen, wenn Welt
wie Wahrnehmung, ehe sie konstatierte Tatsachen sind, schon unsere
eigenen Gedanken sind. «*!

406 Kandidaturschrift, 103.

407 PhW, 462.

408 Vgl. PhW, 463: »Ich bin ein Feld, ich bin eine Erfahrung. Eines Tages ist etwas ein fiir
allemal in Gang gesetzt worden, das selbst im Schlafe noch nicht aufhéren kann, zu
sehen oder nicht zu sehen, zu fiihlen, oder nicht zu fiihlen, zu leiden oder gliicklich zu
sein, zu denken oder zu ruhen, kurz, sich mit der Welt >auseinanderzusetzen«.«

409 PhW, 422.

410 PhW, 426.

310

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

Und hierin besteht ein entscheidender Punkt: Der Wahrneh-
mung liegt eine prareflexive Sicherheit zugrunde, die dem Cogito
vorgelagert ist. Das Denken der Welt kann nur auf der Grundlage
einer Urspriinglichkeit des Seins selbst stattfinden. Die Reflexion
zeigt mir mein Cogito als wahrgenommenes Denken, doch was ich
dort entdecke, ist die »urspriingliche Bewegung der Transzendenz,
die mein Sein selbst ist, die gleichurspriingliche Beriihrung mit mei-
nem Sein und mit dem Sein der Welt.«*! Diese Bewegung — das
Existieren — zeigt sich mir nur als sie selbst und niemals als Gegen-
stand. Diese Bewegung bin ich, bevor ich auf sie und damit auf mich
reflektiere — so wie fiir Bergson jedem objektivierenden Denken ein
Lebensfluss zugrunde liegt. Das Engagement des Menschen in die
Welt ist das Verankertsein in die Situation im gleichen Sinne, wie es
das ewige Uberschreiten, das nicht enden wollende In-Beziehung-
setzen ist, das ihn zu dem macht, der er ist. Das Cogito ist Bewegung
— und zwar Transzendenz. Zundchst bin ich zur Welt durch dieses
universale und fundamentale Engagement meines Seins, dann erst
und auf dieser Basis vollzieht sich diese Transzendenz als Cogito:
Ich bin, also denke ich.

»Nicht enthilt das Ich-denke auf eminente Weise das Ich-bin, nicht reduziert
sich mein Dasein auf das Bewuf3tsein, das ich von ihm besitze; vielmehr findet
umgekehrt das Ich-denke, das Bewuftsein, sich der Bewegung der Transzen-
denz des Ich-bin, seiner Existenz integriert.«*2

Das Cogito, von dem in der Bewusstseinsphilosophie die Rede ist, ist
selbst Ausdruck eines Zur-Welt-seins, d. h. es ist selbst nicht anders
zu denken denn als ein iiber die Existenz vermitteltes und sich durch
sie aussprechendes Denken. Das Zur-Welt-sein bzw. das fundamen-
tale Engagement, ist aber das, was die Gewissheit der Welt selbst
spendet. Aus ihm entsteht, was Merleau-Ponty als die »urspriing-
liche Meinung« bezeichnet, die »iiberhaupt etwas vor uns erstehen
[lasst], worauf alsdann ein thetisches Denken — zweifelnd oder be-
weisend — sich beziehen kann, um es zu behaupten oder zu vernei-
nen«.*? Und genau auf diesem Grunde, dieser fundamentalen Si-
cherheit, auf der unser Engagement fuflt, kommt Merleau-Ponty zu
der zentralen Aussage: »Es gibt Sinn, es gibt etwas und nicht viel-

41 PhW, 430.
412 PhW, 437.
43 PhW, 451 1.

311

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

mehr nichts [...]«, mit der er — auf den hiesigen Kontext bezogen —
zeigt, dass die Existenz als situierte ihr Sein einer urspriinglichen
ontologischen Verbundenheit verdankt, die der Ausgangspunkt der-
jenigen Bewegung ist, die wir oben im Feld von Engagement und
Freiheit vorfanden.

Die Freiheit des Dialogs mit der Welt liegt in dieser Gewissheit
begriindet. Sie ist die Gewissheit, dass es Sinn gibt und dass dieser
Sinn durch unser Engagement, durch unsere Existenz, unseren Leib
und unser Verhalten getragen bzw. fortgetragen wird. Das Engage-
ment des Zur-Welt-seins ist namlich in gleicher Weise ein Engage-
ment des Sinns. Die Situation als Situation fiir mich wird als enga-
gierte Situation von mir zu dem gemacht, was sie ist, ohne ihre
Faktizitit zu beriihren.

Engagement ist wesentlich Ausdruck und zwar wesentlich
schopferischer Ausdruck des Zur-Welt-seins. »Die Produktivitdt oder
Freiheit des menschlichen Lebens selbst — weit davon entfernt, unse-
re Situation zu leugnen — nutzt diese Situation und wandelt sie in ein
Ausdrucksmittel um.«** Diese Umwandlung ist engagierte Existenz
in dem Sinne, als sie als Ubernahme/Transzendenz-Bewegung die
Welt iiberhaupt erst sein ldsst, so wie »[d]as Bild des Malers, das
Wort des sprechenden Subjekts nicht lediglich Illustrationen des
schon fertigen Gedankens [sind], sondern die Aneignung dieses Ge-
dankens selbst«.415

Hier zeigt sich, dass das, worauf der Begriff des Engagements
verweist, nicht mehr allein aus der Phinomenologie heraus weiter
aufgedeckt werden kann. Die »urspriingliche Ubereinkunft« — der
»contrat primordial« — ist der Punkt, an dem — in Bezug auf den
Begriff des Engagements — die Ontologie Merleau-Pontys in den
Mittelpunkt riickt. War die Untersuchung bis zu diesem Punkt ent-
lang der Phinomenologie der Wahrnehmung auf der Suche nach
dem freiheitlichen Engagement des Menschen in die Welt gewesen,
so zeigt sich, dass das, worauf dieses Verhiltnis selbst fufdt, im Sein
des Zur-Welt-seins und damit auf ontologischer Ebene zu suchen ist.
Auch wenn sich die Ontologie, die dieser Phinomenologie zugrunde
liegt, immer wieder zeigte, so hilt sie sich doch in dem auf, was Mer-
leau-Ponty selbstkritisch als eine »schlechte Ambiguitit¢, eine Mi-

44 Kandidaturschrift, 103. Man beachte hier, dass im Begriff der »Produktivitit des
Lebens« sicherlich ein weiteres Mal die Erbschaft Bergsons zu erkennen ist.
415 PhW, 443

312

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

schung von Endlichkeit und Universalitit, von Innerlichkeit und Au-
Berlichkeit« bezeichnet.#16

Der Begriff der Ambiguitit war schon am Ende der Ausfithrun-
gen zu den Strukturen des Verhaltens zum Thema gemacht worden.
Das »Weder ... noch ...«, das sich als der Zwischenbereich artiku-
liert, der dort gesucht und im Verhalten gefunden wurde, kehrt
grundsitzlich in den Untersuchungen zur Phénomenologie der
Wahrnehmung zuriick. 4’

Die so genannte dritte Dimension, die sich als ontologische er-
weisen soll, bleibt innerhalb dieser »schlechten Ambiguitit« genau
deshalb, weil der phinomenologische Ansatz ihr keine andere Mog-
lichkeit gibt, sich entdecken zu lassen. Die Phdnomenologie der
Wahrnehmung ist doch, auch entgegen ihrer Motivation, eine Phi-
losophie, die sich auf ein Subjekt oder zumindest ein Cogito zuriick-
ziehen muss, wenn sie zu ihren Grundlagen gelangen will. Auch ein
»schweigendes Cogito« kann diese Tatsache nicht aufheben. Wahr-
nehmung ist wesentlich Wahrnehmung fiir »jemandenc, so wie das
Zur-Welt-sein streng genommen eine »Richtung« hat. Auch wenn
sich Merleau-Ponty von jeglicher Zentrierung losen will, indem er
sich auf die Strukturen der Leiblichkeit und auf die Gestalthaftigkeit
des Engagements bezieht und indem er auf das Unreflektierte rekur-
riert, das dem Umgang in der Welt zugrunde liegt, so ist dieses Zu-
grundeliegen ein Hinweis darauf, dass das Unreflektierte nur als
Hintergrund fiir ein Reflektiertes Sinn macht.*® Will man aus dieser
Zentrierung und aus der aus ihr folgenden verbleibenden intellek-
tualistischen Philosophie heraustreten, darf man das, was das Unre-
flektierte zum Unreflektierten macht, die Negativitit, die damit aus-
gedriickt wird, nicht als die Absetzung vom Reflektierten verstehen,
sondern als dessen eigentliche Wurzel. Letzteres kann aber aus einer
Phidnomenologie der Wahrnehmung heraus nicht geschehen. Sie
bleibt notwendig auf der Ebene der Deskription von zentrierten
Strukturen. Die »Notwendigkeit, sie einer ontologischen Auslegung
zu unterziehen«, erkennt Merleau-Ponty selber erst spiter, wie eine
Arbeitsnotiz in seinem posthum verdffentlichten Fragment Das

416 Kandidaturschrift, 110.

417 Vgl. S. 230. Vgl. auch wie oben schon vermerkt Waldenfels, B., Phanomenologie in
Frankreich, a.a.O., 174 ff.

418 Vgl. dazu Barbaras, R., The being of the phenomenon: Merleau-Ponty’s ontology,
a.a.0., 5ff.

313

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Sichtbare und das Unsichtbare verrit.*? Er bezeichnet sogar in einer
anderen Notiz dieses Problem aus genau diesem Grund als unlosbar:
»Die Probleme, die ich in der Ph. P. gestellt habe, sind unlgsbar, weil
ich dort von der Unterscheidung >Bewufltsein< — >Objekt< aus-
gehe [...].«*20

Die Untersuchung zum Verhiltnis von Freiheit und Engage-
ment steht also vor einer Grenze, die es nicht erlaubt, weiter vor-
zugehen, ohne riickblickend das einzuschétzen, was wir schon he-
rausgefunden haben. Es ldsst sich natiirlich im gleichen Sinne, wie
die Phinomenologie ein Wahrnehmungsbewusstsein zum Thema
hat, auf die vorliegende Untersuchung hin gesehen sagen, dass es
ein Engagement nur fiir ein Engagiertes gibt. Denn wenn an ver-
schiedenen Stellen die Rede vom Engagement des Menschen in die
Situation war, so doch nur, weil es Situation nur als Situation fiir
»jemanden« geben kann, da der Begriff sonst seine Bedeutung ver-
liert. Die Untersuchung ist also, obwohl sie sich an das grundlegende
Verhiltnis wagen wollten, nicht weiter gekommen als bis zu dem
Punkt, an dem sich die Intentionalititsstruktur in die Gestalt selbst
auflost und das Engagement zur Struktur wird, deren Fixpunkt aller-
dings immer noch der sich verhaltende Mensch ist. Die Frage, die sich
nun stellt, ist, wie sich die vorliegende Untersuchung dem Vorwurf
der Zentrierung eines dialogischen Geschehens auf »den Engagier-
ten« stellen kann, d. h. ob sie sich als Projekt — eine reine Dialogizitdt
zu finden — etwas vornahm, das sie in ihrer Vorgehensweise — aus-

419 S, 237. Die Arbeitsnotiz ist auf den Februar 1959 datiert.

420 SU, 257. Diese Notiz stammt vom Juli 1959. Man sieht daran deutlich, wie detailliert
Merleau-Ponty sich mit seinem eigenen Standpunkt auseinander gesetzt hat. Renaud
Barbaras zeigt in seinem Buch zur Ontologie Merleau-Pontys auf, dass es vor allem die
Erfahrung des Anderen ist, an der sich sehen lisst, wie sehr Merleau-Pontys Phinome-
nologie in allerletzter Konsequenz noch in einer dualistischen Philosophie verbleibt. So
schreibt Barbaras, dass die Offenheit fiir den Anderen doch immer eine Méglichkeit des
Bewusstseins bleibt, und dass der Solipsismus nicht iiberwunden werden kann, sondern
von Merleau-Ponty einer Welt insulirer Bewusstseine untergeordnet wird, die das An-
derssein des Anderen absorbieren. »Insofar as it proceeds from an anonymous corpo-
reality, consciousness overcomes itself toward the other, but it is still consciouness that
overcomes itself in the other, with the result that it is not the other that is attained. In
reality, only a reflection that manages to grasp the radical unity of consciousness and
sits< body is capable of giving an account of the openness to the other.« (The being of the
phenomenon, a.a.0., 38.) Vgl. auch zur weiteren Diskussion iiber die Ontologie Mer-
leau-Ponty’s Martin C. Dillon mit seinem Buch Merleau-Ponty’s Ontology, Blooming-
ton/Ind.: Indiana University Press, 1988.

314

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

gehend vom Engagement des Menschen — nicht einzulsen ver-
mochte.

Von Anfang an wurde die Philosophie Merleau-Pontys als Pha-
nomenologie gelesen. Dadurch war es moglich, auf das Grundver-
héltnis von Freiheit und Engagement zu stofen, das sich in der Ge-
stalt der Situation vereint und auflost. Die Ergebnisse blieben stets
Zwischenergebnisse, die sich durch weitere Aspekte zu neuen solchen
Zwischenergebnissen wandelten. Die ontologische Bedeutung dieser
»Ergebnisse« war jeweils ein Zeichen dafiir, dass sich durch den En-
gagementgedanken ein fundamentales Verhaltnis aufzeigen ldsst. An
diesem Verhiltnis hat das Sein des Menschen teil, es geht durch ihn
hindurch, weil es der Ausdruck seines Zur-Welt-seins ist. Die Freiheit
wird in diesem Verhiltnis nicht dadurch zum Thema, dass man sie
sucht, sondern sie ldsst sich im phinomenalen Feld der Untersuchung
zum Engagement »blicken«. Dabei spitzt sich die Untersuchung die-
ses phdanomenalen Feldes allerdings auf einen Ursprung zu, von dem
aus das Zusammenspiel von Freiheit und Engagement sich als solches
Feld erst ausbreitet. Der contrat primordial ist, wie sich herausstellte,
der Ursprung unserer selbst als Verhiltnis.! Genau an diesem Ur-
sprung wird — und das ist die erstaunliche Folge — die Phdnomeno-
logie des Engagements, wie sie bis jetzt betrieben wurde, zu einer
ontologischen Philosophie des Engagements, die sich immer im Hin-
tergrund der Untersuchung authielt. Denn die primordiale Uberein-
kunft ist der Umschlagspunkt zur ontologischen Dimension des En-
gagements, deren Bedeutung fiir das Engagement des Menschen
Interpretation der Phinomenologie bleibt. Engagement ist dann
nicht mehr die Bezeichnung eines Verhéltnisses, das den Menschen
auszeichnet und das im Wechselverhaltnis stattfindet, sondern es be-
zeichnet eine Struktur, deren Ontologie den Menschen tatsichlich
zum weltlichen und die Welt zur menschlichen macht, weil sie beide
gleicherweise und gleichermafSen sind.

Es soll sich im Folgenden zeigen — wenngleich es in diesem Rah-
men nur angedeutet werden kann —, wie in der Spatphilosophie Mer-
leau-Pontys das, was unter Engagement verstanden wird, durch eine

#1 Es sei noch einmal ins Geddchtnis gerufen, dass dieses Verhiltnis ein Sich-Verhalten
ist, das das Seiende, dem es um sich selbst geht, als Zur-Welt-seiendes bezeichnet. Indem
es sich zu sich selbst verhilt, verhilt es sich zur Welt. Welt und Selbst — wenn diese
Begriffe hier einmal undifferenziert gebraucht werden diirfen — kénnen von hier her
nicht unterschieden werden.

315

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Neuorientierung ohne Perspektive ersetzt wird. Dort wird von einem
Engagement zwar nicht mehr gesprochen, doch bleibt es der zentrale
Punkt.

Das unter dem Namen Das Sichtbare und das Unsichtbare*?
posthum verdffentlichte Fragment stellt den Hohepunkt der Bemii-
hungen Merleau-Pontys dar, die Beziehung zwischen Welt und
Mensch bzw. Bewusstsein in ihrem Grund aufzudecken. Obwohl die-
ses Werk ganz offensichtlich und erklartermaflen Fragment ist, er-
kennt man in ihm den unstillbaren Drang Merleau-Pontys durch
ein weiteres Werk nicht nur sein eigenes methodisches Vorgehen
erneut zu iiberdenken, sondern die Methode der Philosophie selbst
zu hinterfragen und nach der einzig moglichen Herangehensweise an
die Kldrung des fundamentalen Weltbezugs zu suchen. In einer ganz
grundlegenden Absetzung zur Negativititsontologie Sartres und in
seinen Uberlegungen zur Rolle und Moglichkeit der Reflexionsphi-
losophie deckt Merleau-Ponty in diesem Text auf, inwiefern sich die
Philosophie schon durch ihren Ansatz, d.h. durch ihr Wesen als Re-
flexionsphilosophie, den Zugang zum Ursprung unseres Verhiltnis-
ses zur Welt verbaut. 2

Beides, die Philosophie Sartres als auch jede andere Reflexions-
philosophie, muss auf ihren Ausgangspunkt hin befragt werden: d.i.
die Tatsache, dass sie von einem Punkt des Denkens bzw. des Nich-
tens auf die Welt hin ausgehen, dass also der Weltbezug zunichst
philosophisch als solcher entdeckt werden muss, bevor er in seiner
Bedeutung erkannt werden kann. Fiir Merleau-Ponty ist dem nicht
so, denn die Welt ist die Offenheit selbst, innerhalb derer das Denken
keine vorrangige Stellung einzunehmen vermag, sondern selbst Er-
scheinung dieser Welt ist:

»Nach unserer Meinung bestiinde die Aufgabe darin, unseren Weltbezug genau
zu beschreiben, und zwar nicht als Offenheit des Nichts fiir das Sein [so wie er
als Aufforderungscharakter bei Sartre Thema ist, M. G.] sondern schlicht als

42 Im Franzosischen 1964 von Claude Lefort als Le Visible et I'Invisible herausgegeben,
erschien die deutsche Fassung 1986 von Regula Giuliani und Bernhard Waldenfels iiber-
setzt: Merleau-Ponty, M, Das Sichtbare und das Unsichtbare gefolgt von Arbeitsnoti-
zen [SU], a.a. 0.

43 Das Folgende soll im Anschluss an das oben Erarbeitete aufzeigen, dass und wie das
Engagement als strukturelle Beziehung im Mittelpunkt auch der Spdtphilosophie Mer-
leau-Pontys steht. Zu diesem Zweck konnen die einzelnen Kritiken in Das Sichtbare
und das Unsichtbare — unter anderem auch diejenige an Sartre — hier nur gestreift
werden, um nicht zu weit vom eigentlichen Thema abzulenken.

316

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

Offenheit: durch diese Offenheit werden wir das Nichts und das Sein verstehen
konnen und nicht durch das Sein und das Nichts die Offenheit.«#24

Die Offenheit soll als Ursprung, nicht als Ergebnis der philosophi-
schen Betrachtung in den Blick kommen. Ziel ist es, zu zeigen, dass
das Zur-Welt-sein der Phidnomenologie der Wahrnehmung trotz all
der dialogischen Strukturen, die sich herausarbeiten liefSen, als zen-
trifugale Intentionalitdt verstanden werden muss. Dass also das
Wahrnehmungssubjekt ein Subjekt bleibt, dass der Phanomenologe
demnach selbst die Welt bei aller Horizontalitét nicht in sein Sein zu
holen vermag, ist der Knackpunkt der Phinomenologie, dasjenige,
was ihre Methode selbst ihr abverlangt. Dagegen will Merleau-Ponty
einen neuen Ansatz stellen:

»Die Offenheit fiir die Welt setzt voraus, dafy die Welt Horizont ist und bleibt,
und zwar nicht weil mein Sehen sie in ein Jenseits ihrer selbst entriickt, sondern
weil der Sehende in gewisser Weise von der Welt und in ihr ist.«*?

Es geht also darum, die Horizontalitdt der Welt nicht als Hinter-
grund, sondern als Urgrund zu sehen, d.h. es geht darum, den Din-
gen die Moglichkeit zu geben, sich zu zeigen, ohne Bewusst-sein zu
werden. Dies ist allerdings nicht jene transzendentale Bedingung der
Maoglichkeit sondern vielmehr die Bedingung der Wirklichkeit tiber-
haupt.*26 Eben dies aber konnen sie nur, wenn nicht mehr das Wahr-
nehmungsbewusstsein im Mittelpunkt steht, sondern das Bewusst-
sein der Wahrnehmung nur eine Erscheinung innerhalb der Welt
selbst ist. Die Dialogizitdt, von der oben an verschiedener Stelle die
Rede war, tritt nun ganz in den Mittelpunkt, um zu beschreiben, wie
der Wahrnehmende, anstatt das Sein des Dinges mit Macht zu setzen
oder zu nehmen, »sich darauf beschrinkt, ihm den Hohlraum und
Spielraum zu gewihren, den es erfordert, und den Widerklang, den
es verlangt, der seiner Eigenbewegung folgt, der somit kein Nichts
ist, welches das volle Sein zustopfen wiirde, sondern eine Frage, abge-
stimmt auf das pordse Sein, das er befragt, von dem er aber keine
Antwort erhilt, sondern lediglich eine Bewiltigung seines Stau-
nens.« Weiter heifdt es:

424 SU, 134£.

425 SU, 136.

46 Vgl. dazu auch Good, Paul, Maurice Merleau-Ponty: eine Einfiihrung. Diisseldorf;
Bonn: Parerga, 1998, 253.

317

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

»Die Wahrnehmung mu£3 als dieses fragende Denken begriffen werden, das die
Wahrnehmungswelt eher sein lif3t, als daf3 es sie setzen wiirde, und vor dem die
Dinge werden und entwerden in einer Art gleitender Uberginge diesseits von
Bejahung und Verneinung.«*’

Man sieht hier ganz deutlich, wie das Thema der Phdnomenologie
der Wahrnehmung auf andere Weise wieder aufgenommen wird.
Die Welt wird als Geschehen verstanden, dessen Ausdruck in der
Wahrnehmung seine Artikulation findet. Die Welt ist vor jeder
Wahrnehmung da — nicht nur als Horizont der Intentionalitit, son-
dern als »Universum des Wahren und des Denkens, das sich durch
»Anleihen bei der Struktur der Welt« bildet.#2® Die Gedanken ruhen
auf Strukturen des Sinnlichen, die sich in der Welt schon aufhalten.

Wihrend allerdings die Reflexion das »Geheimnis der Welt [...]
mit aller Notwendigkeit in meinem Kontakt zu ihr« sucht*?® und
nichts anderes tut, als ihr »nachtréglich ihr eigenes Licht [zurtick-
zuwerfen]«*?, will Merleau-Ponty die »rohe vorgingige Existenz
der Welt«*#! zum Gegenstand seiner Spitphilosophie machen. Das
heifst, dass er sich insofern von seiner Phinomenologie der Wahr-
nehmung entfernt als er nicht mehr allein das Sichtbare sondern
ebenso das Unsichtbare dieser Welt denken will. Wenn man wie die
Reflexionsphilosophie das Geheimnis der Welt in unserem Kontakt
zu ihr sucht, wenn man also z.B. wie Merleau-Ponty zunichst von
der Wahrnehmung ausgeht, setzt man immer dort an, wo die Tatsa-
che der Welt selbst schon vorausgesetzt ist. Diese Voraussetzung ist
das Unsichtbare, d. h. es ist das, was sich der Reflexion auf die Wahr-
nehmung dadurch entzieht, dass es vor ihr liegt, aber nicht fokussiert
wird. Es ist nicht das Un-sichtbare, sondern dasjenige, das das Sicht-
bare stets begleitet, seine Kehrseite.#2 Dieses Unsichtbare kann nur
im Kontext dessen verstanden werden, was Merleau-Ponty vorher
als contrat primordial bezeichnete und das nun dadurch in den Vor-
dergrund seiner Betrachtungen gestellt werden soll, indem es im
Hintergrund belassen wird. Unser Abkommen mit der Welt stiftet

427 §U, 1371.

8 SU, 29.

429 SU, 521,

40 SU, 56.

1 S0, 50.

42 Vgl. die Arbeitsnotiz vom Januar 1960: »Das Unsichtbare ist da, ohne Objekt zu sein,
es ist die reine Transzendenz ohne ontische Maske. Und die >sichtbaren Dinge« selbst
sind schlief8lich ebenfalls nur um einen abwesenden Kern herum zentriert —«.

318

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

die Sicherheit des Engagements in sie als die Sicherheit, dass Welt
iiberhaupt ist.

»Wir stehen damit vor der Aufgabe zu verstehen, ob und in welchem Sinne das,
was nicht Natur ist, eine >Welt« bildet, und zuvor, was eine Welt ist, und wenn es
schliefSlich eine Welt gibt, welche Beziehungen zwischen der sichtbaren und der
unsichtbaren Welt bestehen.«#33

Diese Aufgabe verlangt der Philosophie ein Denken ab, das sich vom
Paradigma reflexiver Betrachtungen ganz trennt, zwar um die Unzu-
langlichkeit zu markieren, nicht aber, um ihr ihre philosophische Le-
gitimation véllig abzusprechen. Die Reflexion ist eine Ausprigung
der Gestalt »Welt, die jene Offnung zur Welt ohne sie zu denken
auftauchen lidsst und dadurch aufzeigt »welche Griinde ihr Gelingen
verhindern und welcher Weg uns zum Erfolg verhelfen wird«.#* Um
die Offnung selbst in den Blick zu bekommen, bedarf es allerdings
einer Uberreflexion — wie Merleau-Ponty sagt —, die die Verbindun-
gen zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, zwischen
Wahrnehmendem und Wahrgenommenen nicht suchen will, son-
dern sie von sich her aufscheinen lassen kann. Dies bedeutet vor al-
lem, dass die Sprache, die fiir dieses Denken genutzt wird, notwendig
ein ganz besonderes Mafy an Ausdruckskraft besitzen muss, um in
ihren Bedeutungen das zu tragen, was sie nicht in eins mit dem Wort
auszudriicken vermag. Sie kann dies, weil sie von der Welt ist, deren
Sinn sie stiftet. Diese Art von Denken, die Uberreflexion,

»[...] muf3 das Geheimnis unserer wahrnehmungsmifligen Bindung an die
Welt in ihr selbst aufsuchen, sie muf3 die Worte dazu benutzen, um diese vor-
logische Bindung auszusprechen, und zwar nicht in Anlehnung an deren vor-
geprigte Bedeutung, sie muf3 sich in die Welt versenken, statt sie zu beherr-
schen, sie muf3 sich zur Welt, so wie sie ist, herablassen, statt sie zu einer
vorgingigen Moglichkeit, sie zu denken, zu versteigen [...], sie muf$ die Welt

#3 SU, 47. Vgl. auch die Arbeitsnotiz vom November 1959 (SU, 275): »Der Sinn ist
unsichtbar, doch das Unsichtbare ist nicht das Gegenteil des Sichtbaren: das Sichtbare
selbst hat eine Gliederung aus Unsichtbarem, und das Un-sichtbare ist das geheime
Gegenstiick zum Sichtbaren, es erscheint nur in ihm, es ist das Nichturprisentierbare,
das mir als solches in der Welt gegeben ist — man kann es dort nicht sehen, und jeder
Versuch, es dort zu sehen, bringt es zum Verschwinden, aber es liegt auf der Linie des
Sichtbaren, es ist dessen virtueller Brennpunkt, es schreibt sich darin ein (zwischen den
Zeilen) —«.

#4 G, 57. Der Begriff der Gestalt erlangt in dieser Spatphilosophie erneut Bedeutung
und zwar auf ontologischer Ebene. In der Gestalt finden sich die Strukturen, die das
Sichtbare und das Unsichtbare verbinden.

319

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

befragen und eintreten in den Wald von Beziigen, den unser Fragen in ihr ent-
stehen ldf3t, sie muf3 die Welt schliefflich sagen lassen, was sie in ihrer Ver-
schwiegenheit sagen will ...«*5

Das Engagement ist der Ausdruck des »Geheimnisses unserer Bin-
dung an die Welt«, und diese Bindung ist eine Deckung mit der Welt.
Die Strukturen der Welt sind die unsrigen, weil es nur eine einzige
Struktur gibt, durch die die sichtbare Welt als bewusste und die un-
sichtbare Welt verbunden sind.#** Deshalb ist der frithere Ansatz
Merleau-Pontys, also der Ausgang von der Wahrnehmung her — ge-
nau wie der Ausgang jeder Reflexionsphilosophie — selbst eine Er-
scheinung dieser Bindung und kann nur in einer Transzendentalphi-
losophie enden:

»Die Reflexionsphilosophie verwandelt die tatsichliche Welt mit einem Schlage
in ein transzendentales Feld, sie beschrinkt sich darauf, mich in den Ursprung
eines Schauspiels zuriickzuversetzen, dessen Betrachter ich nur deshalb sein
konnte, weil ich es, ohne es zu wissen, selbst organisierte. Sie bewirkt nur, daf3
ich mit vollem Bewuf3tsein das bin, was ich im Zustand der Unaufmerksamkeit
immer schon war, daf3 ich einer Dimension hinter mir, einer Tiefe, von wo aus
mein Sehen sich faktisch immer schon vollzog, einen Namen gebe.«*7

Um das klarer zu machen: Fiir Merleau-Ponty hat die Reflexion
selbst Teil an den Strukturen, die die — bzw. unsere — Welt durch-
ziehen. Bildlich gesprochen konnte man vielleicht daran denken, dass

45 SU, 61. Beziiglich der Sprache und deren Ausdruck in der Literatur vgl. auch, was
Merleau-Ponty in seinem Aufsatz »Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge«
(in: AG, a.a.0O., 71-98, hier 87) schreibt: »[...] wenn ich zuhore, oder wenn ich lese,
lassen die Woérter in mir nicht immer schon vorhandene Bedeutungen anklingen. Sie
besitzen die aulergewshnliche Fihigkeit, mich von meinen Gedanken wegzuziehen, sie
bringen Risse in meine private Welt hinein, durch die andere Gedanken einbrechen.«
46 Wir sind dahingehend — schon vom friitheren Denken Merleau-Pontys — durch un-
sere Leiblichkeit im Sinne einer »exemplarischen Generalitit« diejenigen, die »in uns
das finden, was in den Gegenstinden die Generalitdt erzeugt, die sie untereinander
ebenso wie uns mit ihnen und uns auch noch einmal untereinander verbindet«. Vgl.
Walter Schweidler, »Hinter dem Horizont. Uberlegungen im Anschluss an Merleau-
Ponty, in: Elm, R. (Hrsg.), Horizonte des Horizontbegriffs, a.a.O., 205-226, hier 217.
Hier wird aufbauend auf Merleau-Pontys Wahrnehmungsphinomenologie der Schritt
zu derjenigen Philosophie gemacht, die sich in Das Sichtbare und das Unsichtbare fin-
det. Es zeigt sich ein weiteres Mal wie eng die Gedanken Merleau-Pontys an den ihnen
wesentlichen Punkten zusammenlaufen. Insbesondere der dort vorgebrachte Schritt hin
zu einer Philosophie der Person nach Scheler und Spaemann (ebd., 224 f£.) ist in unse-
rem Kontext interessant, da sich, wie sich oben im Zusammenhang mit Bergson und
auch Sartre zeigte, die Personlichkeit gerade im Engagement zu zeigen vermag.

#7 SU, 671.

320

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

die Strukturen sich verzweigen. Eine Verzweigung ist die Reflexion.
Die Reflexionsphilosophie will nun an den Ast reichen, von dem aus
diese Reflexion und ihr Gegenstand, d.i. die Welt, moglich wird. Die
Uberreflexion soll allerdings nicht der einen Verzweigung folgen,
sondern sie im Kontext des gesamten »Geists« der Welt sehen. Nur
so wird gewihrleistet, dass nicht allein das im Vordergrund steht, was
sich vom Hintergrund abhebt, sondern dass das Gesamtbild als Er-
fahrung der Welt inklusive dem Erfahrenden gedacht wird. Die Uber-
reflexion steht der Reflexion genau darin entgegen, dass sie aus dem
»tatsdchlichen Fluf unserer Wahrnehmungen und der Wahrneh-
mung der Welt«## und dem »konkreten Ablauf unseres Lebens« ent-
springt.

Im »Fluf} der Wahrnehmungen« und im »konkreten Ablauf un-
seres Lebens« — man beachte die Orientierung an der Unmittelbar-
keit des Lebens, die sicherlich auf Bergson verweist*? — findet sich die
»verschwiegene Beziehung zur Welt«*, die es aufzudecken gilt.

Diese Beziehung als das Engagement des Menschen bezeichnet
jene Verflochtenheit, die ontologisch gesehen Mensch und Welt zu
Teilen einer Ganzheit macht Der Reflexion ist es nicht moglich sie
aufzudecken, weil ihr Fehler derjenige ist, »die Offnung zur Welt in
eine Ubereinstimmung mit sich selbst, die Stiftung der Welt in eine
Idealitit der Welt und den Wahrnehmungsglauben in Akte oder Hal-
tungen eines Subjektes zu verwandeln, das an der Welt nicht teil-
hat« 441

#8 Dies und das Folgende: SU, 69: »[J]ede Bestrebung, das Schauspiel der Welt von
innen her und ausgehend von seinen Quellen zu begreifen, verlangt, dafy wir uns vom
tatsichlichen Fluf unserer Wahrnehmungen und unserer Wahrnehmung der Welt frei-
machen, dafl wir uns mit ihrem Wesen begniigen und aufhéren, uns auf den konkreten
Ablauf unseres Lebens einzulassen, um den durchgingigen Stil und die wesentlichen
Gliederungen der Welt nachzuzeichnen, fiir die unsere Wahrnehmung sich 6ffnet.«

49 Vgl. dahingehend auch oben, S. 29, mit SU, 73: »Weit davon entfernt, das zu ent-
hiillen, was ich seit jeher gewesen bin, erklrt sich mein reflexiver Zugang zu einem
universellen Geist aus der Verflochtenheit meines Lebens mit den anderen Leben, mei-
nes Leibes mit den sichtbaren Dingen, aus der Uberschneidung meines Wahrnehmungs-
feldes mit dem der Anderen, aus der Verquickung meiner eigenen Dauer mit der Dauer
der Anderen.«

#0 SU, 57.

#1 SU, 76. Dies erinnert an die zentrale Bedeutung der »Offnung zur Welt« in den
fritheren Werken Merleau-Pontys, vgl. S. 209f. und S. 273. Dass hier ein ganz grund-
legender Zusammenhang besteht, zeigt sich, wenn man die Ausfiihrungen von Walter
Schweidler in seinem Aufsatz »Die ontologische Bedeutung des Leibes nach Merleau-
Ponty, a.a.O., insbes. 41 ff. hinzuzieht.

321

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

Die reflexive Philosophie ist von ihrem Grundsatz her eine Phi-
losophie der Spaltungen — Subjekt/Objekt, Innen/Auflen. Was Mer-
leau-Ponty diesen Spaltungen entgegen setzen will, ist die Einheit
des »Es gibt etwas«, die den Kreuzungspunkt der gespalteten Berei-
che darstellt. Ahnlich, wie es Bergsons Bemiihen ist, die Erfahrung
»oberhalb jener entscheidenden Biegung [aufzusuchen], wo sie von
ihrem urspriinglichen Wege in der Richtung auf unseren Nutzen hin
abweicht und im eigentlichen Sinne die menschliche Erfahrung
wird«*2, will Merleau-Ponty eine Definition des Seins formulieren,
»die das Sein vor seiner reflexiven Gespaltenheit«* fassen kann.
Eine solche Definition muss die Bewegungen des Bewusstseins auf
einen Nenner mit denjenigen der Welt bringen konnen. Sie muss
das fundamental Gemeinsame zwischen dem existierenden Men-
schen und der seienden Welt zu artikulieren vermégen und dabei
den ontologischen Grund des Engagements freilegen: Die Dialogizi-
tat ist selbst nur Ausdruck einer urspriinglichen Seins-Teilhabe, die
dem Menschen wie der Welt in der Struktur gemeinsam ist.*

Jedoch muss beachtet werden, dass es nicht Merleau-Pontys Ab-
sicht sein kann, in diesem Denken einen Riickgang auf das Unmittel-
bare, auf die Koinzidenz zu sehen. Denn zu dieser Ontologie gehort
es, dass der Verlust der Unmittelbarkeit — also die Spaltung — ihre
Notwendigkeit gerade aus dem urspriinglichen Sein legitimiert. Dass
die Reflexion also notwendig Spaltungen vornimmt, ist nichts ande-
res als Ausdruck der fundamentalen Strukturen der Welt, so wie der
falsche Losungsversuch Teil der Losung ist — dazu gehort —, solange
er aus dem gleichen Problem wie die Losung selbst stammt und inso-
fern ein Ausdruck dieses Problems ist.*4

An die Stelle der Unmittelbarkeit tritt das Fleisch, das sich durch
die Welt und uns hindurch erstreckt, da es die ontologische Struktur
des Seins tiberhaupt ist. Innerhalb dieser Strukturen sind Werden

2 MG, 180, vgl. auch oben, S. 50.

3 8U, 130.

44 Claude Lévi-Strauss weist darauf hin, dass Merleau-Pontys Strukturbegriff hier in
einem ganz anderen Sinne als derjenige des Strukturalismus zu deuten ist, namlich »im
Sinne eines Weges zur Uberwindung des faktischen Gegensatzes von Subjekt und Ob-
jekt, an deren wirklichen Artikulation die Struktur zu finden ist.« Vgl. Claude Lévi-
Strauss, »Begegnungen mit Merleau-Ponty«, in: Métraux, Alexandre, Waldenfels,
Bernhard (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft, a.a.O., 29-36, hier 35.

45 Vgl. SU, 162: »Wenn die Koinzidenz verloren gegangen ist, so nicht aus Zufall, wenn
das Sein verborgen ist, so gehort gerade dies zum Sein, und es wird uns durch keinerlei
Enthiillung verstindlich werden.«

322

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

und Sein eins, und der Mensch existiert aus diesem Fleisch des Seins
heraus:

»Tatsache und Wesen sind nicht mehr unterscheidbar, [...] weil das Sein nun
nicht mehr vor mir liegt, sondern mich umgibt und mich in gewissem Sinne
durchdringt, weil eine Sicht auf das Sein nicht anderswo entsteht, sondern aus
der Mitte des Seins selbst, weil die vorgeblichen Tatsachen, die raum-zeitlichen
Individuen von vornherein in den Achsen, den Angeln, den Dimensionen und
der Generalitit meines Leibes angebracht und die Ideen folglich immer schon in
das Gefiige meines Leibes eingebaut wurden. «*6

Der Gedanke Merleau-Pontys wirkt auf den ersten Blick etwas be-
fremdlich, aber im Kontext des Engagements findet es Fuf$ in der
urspriinglichen Verwobenheit, innerhalb der iiberhaupt Welt, Sinn
und Mensch sind. Es geht nun nicht mehr darum, eine Situation als
Ausgangspunkt fiir das verhaltende Verhiltnis des Menschen zu se-
hen, sondern es geht darum, die Tatsache, dass es Situation gibt, dass
also die Welt iiberhaupt ist mit dem gleichen Maf$ wie das Sein des
Sinnes iiberhaupt zu sehen. Es geht nun darum, dass das Engagement
nicht mehr das Engagement des Menschen in die Welt sein kann,
denn das wire nichts anderes als ein weiterer Schritt auf dem Weg
der Reflexionsphilosophie. Vielmehr muss das Engagement dort ge-
sucht werden, wo das Sein der Welt und dasjenige des Sinns sich
treffen, und zwar in der Uberkreuzung (Chiasmus), die uns mit-der-
Welt sein lisst.

»Wir miissen uns an den Gedanken gewdhnen, daf3 jedes Sichtbare aus dem
Beriihrbaren geschnitzt ist, daf3 jedes taktile Sein gewissermaflen der Sichtbar-
keit zugedacht ist und daf es Ubergreifen und Uberschreiten nicht nur zwischen
dem Bertihrten und dem Beriihrenden gibt, sondern auch zwischen dem Be-
rithrbaren und dem Sichtbaren, das in das Beriihrbare eingebettet ist, ebenso
wie umgekehrt dieses selbst kein Nichts an Sichtbarkeit, nicht ohne visuelle
Existenz ist. Derselbe Leib sieht und beriihrt, und deshalb gehdren Sichtbares
und Beriihrbares derselben Welt an. [...] Es gibt eine doppelte und iiberkreuzte
Eintragung des Sichtbaren in das Beriihrbare und des Beriihrbaren in das Sicht-
bare, beide Karten sind vollstindig und vermengen sich dennoch nicht. Beide
Teile sind Teilganze, aber dennoch nicht deckungsgleich.«*7

Diese »iiberkreuzte Eintragung« erinnert an die Beispiele zur Synas-
thesie, die Merleau-Ponty schon in der Phinomenologie der Wahr-
nehmung vorlegte, um auf die Kommunikation der Sinne unter-

#e SU, 162.
7 SU, 177.

323

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

einander als Hinweis auf die existentielle Gestalt des Leibes aufmerk-
sam zu machen.*8 Und tatsichlich, zeigt sich hier in Das Sichtbare
und das Unsichtbare erst, welche philosophische Bedeutung dem zu-
grunde liegt. Denn zwischen Sichtbarkeit, Beriihrbarkeit und Sehen-
dem und Beriihrendem gibt es ein sie verbindendes » Kommunikati-
onsmittel« und zwar die »Dichte des Fleisches«.*4

»Aus ein und demselben Grund bin ich inmitten des Sichtbaren und fern von
ihm: weil das Sichtbare namlich eine Dichte hat und deshalb natiirlicherweise
dazu bestimmt ist, von einem Leib gesehen zu werden. [...] Die Dichte des
Leibes wetteifert nicht mit der Dichte der Welt, sondern ist im Gegenteil das
einzige Mittel, das ich habe, um mitten unter die Dinge zu gelangen, indem ich
mich Welt und sie Fleisch werden lasse.«*5°

Auf den ersten Blick ldsst sich sehen, dass die Interpretation dieser
Stellen nur einen Bruchteil ihrer Tragweite abzudecken vermag. Von
Engagement ist nicht mehr explizit die Rede. Dennoch lésst es sich
als Ausdruck dieser Dichte des Fleisches finden, als Bezeichnung fiir
das, was »inmitten« und doch »fern« alles Sichtbaren stattfindet. Da-
mit gelangt die Suche nach dem Engagementbegriff tatsachlich auf
eine Ebene auflerhalb jeglicher Konzentration auf das Engagement
des Menschen. In genau diesem Sinne aber wehrt Merleau-Ponty
sich ebenso gegen die Moglichkeit, seine Philosophie als Anthropolo-
gie zu lesen. Davon ist sie weit entfernt, denn dieses fleischliche Sein
ist das »Anwesen einer gewissen Abwesenheit, ist ein Prototyp des
Seins, von dem unser empfindend-empfindbarer Leib eine bemer-
kenswerte Spielart darstellt, dessen konstitutives Paradox jedoch
schon in allem Sichtbaren zu finden ist [...]«*!, und damit ist der
Mensch nicht mehr Mittelpunkt, sondern das Feld, auf dem der Lo-
gos dieser Uberkreuzungen und Verwebungen fiir ihn stattfindet,
wihrend diese den Menschen »stattfinden lassen«.?

48 Gjehe S. 275, Fn. 300.

9 SU, 178.

450 Ebd. Vgl. hierzu auch die reichhaltige Darstellung und Ausfiihrung von Xavier Til-
liette und Alexandre Métraux in: »Maurice Merleau-Ponty: Das Problem des Sinnes«,
a.a.O., hier vor allem 189 ff.

#1680, 179.

42 Vgl. dazu die Arbeitsnotiz vom Mirz 1960 (SU, 303): »Die auf den Geist wie auf die
Dinge (Husserl) angewandte cartesianische Idealisierung hat uns eingeredet, daf8 wir ein
FluB individueller Erlebnisse sind, aber wir sind ein Feld des Seins.« Vgl. dazu auch die
Darstellung in Waldenfels, B.: Phinomenologie in Frankreich, a.a.O., 203: »Von einer
Anthropozentrik im Stile Sartres sind wir weiter entfernt als je: das Sichtbare realisiert

324

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

Die Anschlussstelle des Menschen mit diesem Fleisch, der Punkt
also, an dem die Uberkreuzungen mit dem Sein zu finden sind, ist
einmal mehr der Leib des Menschen. Er ist die menschliche Erfah-
rung des » Auflen-seins«, denn durch ihn iiberkreuzt sich die Sicht-
barkeit menschlicher Kontexte mit deren Unsichtbarkeit. »Er ist
nicht einfach de facto gesehenes Ding (ich sehe nicht meinen Rii-
cken), er ist de iure sichtbar, er unterliegt einer Sicht, die unaus-
weichlich und zugleich aufgehoben ist«*3, und dies ist »ein Paradox
des Seins und nicht [...] ein Paradox des Menschen«.** Der Leib als
sichtbarer und zugleich sehender Leib ist durch diese Sichtbarkeit
gleichsam Welt, denn — wie Merleau-Ponty an einer diesbeziiglich
ganz zentralen Stelle schreibt — »[a]ls Teilhabe und als Verwandt-
schaft mit dem Sichtbaren umfaf3t das Sehen dieses nicht, noch wird
es von diesem endgiiltig umfaf3t.«*5

Dieses Engagement des Sichtbaren in das Unsichtbare — bzw.
umgekehrt — ist jeglicher Konkretion enthoben und kann bzw. muss
dies auch sein, weil es sich um das fundamentale Engagement als
Verwobenheit des Bedeutungshaften mit der Bedeutung selbst han-
delt. War vorher der Mensch als Dialogpartner der Angelpunkt des
Engagements, so ist es nun eine Einheit des Fleisches, an der der
Mensch durch Logos und Leiblichkeit teilhat und das sich mit sich
selbst einldsst. Die Grenze zwischen sehendem Leib und dem Schau-
spiel der Sichtbarkeit ist Produkt dieses Logos.

sich durch den Menschen hindurch; die Natur ist die andere Seite des Menschen, als
Leib, nicht blof8 zu bearbeitende Materie, und der Logos, der sich im Menschen voll-
zieht, ist keineswegs sein Eigentum.«

#3 SU, 181. In diesem Sinne kommt ihm auch im Spétwerk eine vorrangige Bedeutung
zu. Vgl. z.B. SU, 202: »Wiirde man die Architektonik des menschlichen Leibes, seinen
ontologischen Aufbau und seine ihm eigene Art, zu sehen und zu horen, vollstindig
darlegen, so wiirde man gewissermaflen erkennen, dafi seine stumme Welt eine Struk-
tur hat, in der alle Moglichkeiten der Sprache schon angelegt sind.« Vgl. dazu auch
Tilliette/Métraux in ihrem Aufsatz »Maurice Merleau-Ponty: Das Problem des Sinnes«,
a.a.0., 226: »Gerade diese stumme Erfahrung ist ein Reichtum, der nicht ausgebeutet
werden darf. Man mufl die Anonymitit, die Verschwiegenheit, die Dimension der
Stummbeit als ganze aufrechterhalten und bewahren. Merleau-Ponty insistiert beson-
ders auf der philosophischen Sprache, genauer: auf der stummen Erfahrung des Philoso-
phen, die eine authentische Quelle des Wortes darstellt. Doch ist es selbstverstiandlich,
daf3 dieses Wort zum schweigenden Menschen gehort.«

44 SU, 180.

45 SU, 182.

325

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

»Es gibt ein wechselseitiges Eingelassensein und Verflochtensein des einen ins
andere [d.i. des sehenden Leibs in den sichtbaren Leib bzw. ins Schauspiel der
Sichtbarkeit, M. G.]. Oder vielmehr, wenn man auch hier wieder auf das Den-
ken in Ebenen und Perspektiven verzichtet, so gibt es zwei Kreise, zwei Wirbel
oder Sphiren, die konzentrisch sind, solange ich naiv dahinlebe, und leicht ge-
geneinander verschoben, sobald mein Fragen beginnt [...].«*%

Eingelassensein und Verflochtensein — das sind Bezeichnungen fiir
Verhiltnisse, mit denen versucht wurde, das Engagement an ver-
schiedenen Stellen zu umschreiben. Die Wechselseitigkeit verliert
allerdings hier ihre Polarititen, denn es gibt keine Seiten mehr, die
sich zueinander verhalten, sondern spricht man von Polarititen, so
spricht man von etwas, das sich erst aus diesem Sprechen heraus ge-
bildet hat. Hier, in Das Sichtbare und das Unsichtbare, finden sich
die Anhaltspunkte dafiir, was eigentlich mit Verwobenheit gemeint
sein kann. Das verbindende »Element< des Seins«#7 ist das Fleisch,
die »Textur, die zu sich selbst kommt und mit sich selbst iiberein-
kommt«.## Paul Good schreibt diesbeziiglich in seiner Darstellung
dieser Philosophie:

»Nicht ist es ein reiner Geist, der die Dinge sieht, vielmehr gibt es ein aus-
gezeichnetes Seiendes, der menschliche Leib, dem die Fihigkeit der Sicht eigen
ist. Selber ein Sichtbares vollzieht es in sich die Geburt, die Metamorphose des
Sehens. Dem Akt des Sehens zugrunde liegt schon eine geheime Ubereinkunft
zwischen dem sichtbaren Ding und dem sehend-sichtbaren Leib, eine universel-
le Sichtigkeit, die es moglich macht, daf3 iiberhaupt etwas gesehen werden kann.
Der Akt des Sehens ist so keine reine Spontaneitit, sondern Aktivitit und Pas-
sivitit ineins, Ubernahme einer zwischen Sichtbarem (Ding) und Sichtbarem
(Leib) bestehenden Fihigkeit der gegenseitigen Sichtigkeit. Diese geheime Sich-
tigkeit und Allgemeinheit des Sinnlichen nennt Merleau-Ponty >Fleisch<.«*?

456 Ebd. Im Bereich der Erkenntnistheorie bedeutet das: »Certitude exists only because
there are certain questions which we in fact do not ask«, wie Henry Pietersma in seinem
Aufsatz »Merleau-Ponty’s Theory of Knowledge« (in: ders. (Hrsg.), Merleau-Ponty:
Critical Essays, a.a.O., 101-131, hier 125) treffend darstellt. Dagegen stellt sich aller-
dings zugegebenermafSen seine Kritik, dass (von Pietersmas Standpunkt des Realismus),
was wahr und was falsch ist, nicht aus dieser »monistischen Metaphysik« heraus unter-
schieden werden kann. Vgl. ebd., 127: »For this [monistic metaphysics, M. G.] introdu-
ces a being that is on the scene everywhere and always, in a perception subsequently said
to be erroneous as well as in the perception supposedly confuting it, in claims to certain-
ty as well as in claims that, for whatever reason, challenge that certainty.«

47 SU, 184.

48 SU, 192.

49 Good, Paul, Maurice Merleau-Ponty: eine Einfiihrung, a.a.O., 252., Hervorhebung,
M. G.

326

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Philosophie des Engagements

Das Engagement ist — es kann nur wiederholt werden — diese »gehei-
me Ubereinkunft«. Es ist ebenso der Ort des logos in statu nascendsi,
also derjenigen »reinen und noch stummen Erfahrungs, die Mer-
leau-Ponty von Anfang an aufsuchen wollte.#60 Auf gleiche Weise
findet diese Ubereinkunft allerdings als Bewegung statt: »Der Geist
und der Mensch sind niemals, sie lassen sich nur in der Bewegung
erkennen, durch die der Kérper zur Geste, die Sprache zum Werk, ihr
Miteinander Wahrheit wird«.#! Das Schweigen tritt mit dem Logos
auf, wie das Sichtbare durch Unsichtbares begleitet ist. Die Reflexion
trigt in sich das Unreflektierte, Reden ist Schweigen, Sehen ist Ge-
sehenwerden: Die Wechselseitigkeit (bzw. Reversibilitit) zwischen
der Anwesenheit dessen, was sich mit dem zeigt, das es nicht eigens
zu zeigen vermag und dem Gezeigten, findet dadurch statt, dass bei-
des im Sein der Welt — d.h im Fleisch als »Element des Seins« — ver-
bunden ist. Diese Verbindung, deren Wesen die Reversibilitit ist, ist
genau jene, die das Engagement, so wie es durch die gesamte vor-
liegende Arbeit hindurch immer wieder thematisiert wurde, mit der
Freiheit verbindet.*2

Auf phinomenologischer (also transzendentalphilosophischer)
Ebene ist diese Reversibilitit aus genau dem Grunde nicht einzu-
holen, weil diese Philosophie zuletzt an ihr grundlegendes Thema
stoflen muss, von dem her sie nicht weiterzukommen vermag: das
engagierte Zur-Welt-sein.#> So gesehen ist das, was phanomenolo-
gisch als Engagement aufgezeigt wurde, nicht nur auf ontologischer
Ebene genau der Ausdruck dieser » Textur, die zu sich kommt und mit

40 Vel. oben, S. 239.

#1 So schreibt Merleau-Ponty schon 1951 in seinem Aufsatz »Der Mensch und die
Widersetzlichkeit der Dinge, in AG, a.a.O., 71-98, hier 95.

42 In diesem Sinne konnte am Ende des Husserl-Kapitels auch das Vorgehen dort ge-
rechtfertigt werden. Vgl. S. 128, wo auch auf die &hnlich indirekte Phanomenologie
Michel Henrys aufmerksam gemacht wurde: »Es gibt keine Intentionalitit, sondern
nur ein intentionales Leben. Die solchem Leben eigene Phianomenalitit anzuerkennen,
mit anderen Worten die pathische Selbstaffektion, die letztere genau als Leben méglich
macht, und zwar in dessen radikaler Heterogenitit zum Leben der Intentionalitit, dies
ist die Aufgabe einer nicht-intentionalen oder auch gegen-reduktiven Phinomenolo-
gie.« Vgl. Henry, Michel, »Nicht-intentionale Phinomenologie und Gegen-Reduktion«,
a.a.0., 78. Auch hier spielt dasjenige, was sich nicht zeigt, die entscheidende Rolle.
Dabei muss allerdings beriicksichtigt werden, dass das Unsichtbare bei Merleau-Ponty
nicht ein Nicht-sichtbares ist, sondern sich mitzeigt. Reflexion ist, wie gesagt, selbst
eine Ausformung der Welt fiir Merleau-Ponty, wihrend sie fiir Henry etwas verdeckt.
463 Vgl. die Ergebnisse der Phinomenologie des Engagements, S. 301 ff.

327

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maurice Merleau-Ponty — Die Wurzel in der Welt

sich selbst tibereinkommt«**, sondern das Engagement ist das letzt-
endliche und einzige Thema der Phinomenologie. Wenn das Engage-
ment zum lebensweltlichen Phinomen wird, muss es sein Umkehr-
stiick, die Freiheit, mit sich bringen, eben weil beides Ausdruck eines
fundamentaleren Engagements ist, d.h. der Uberkreuzung des Seins.
Im Riickblick zeigt dies, inwiefern das Engagement alle Moglichkei-
ten der Freiheit immer schon angelegt hat, genau wie die Freiheit das
Engagement je schon ermdglicht. In diesem Sinne gilt genau das, was
Merleau-Ponty am Ende der fragmentarischen Kapitel aus Das Sicht-
bare uns das Unsichtbare schreibt: »[M]an muf$ begreifen, daf3 es
von der einen Sichtweise zur anderen keine dialektische Umkehrung
gibt, wir haben nicht beide in einer einzigen Synthese zu vereinigen:
sie sind zwei Aspekte der Reversibilitit, die letzte Wahrheit ist.«*

464 SU, 192.
5 SU, 203.

328

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Schluss

In der Phdnomenologie der Wahrnehmung schreibt Merleau-Ponty
an einer Stelle: »Es gibt keine iibergeordneten und keine untergeord-
neten Probleme: alle Probleme sind konzentrische«.!

Die Untersuchung grundlegender Positionen und Probleme der
Phidnomenologie zeigte, inwiefern sie sich im Konzept des Engage-
ments verbinden lassen. An verschiedener Stelle wurde schon expli-
zit der gedankliche Gang der Untersuchung zusammengefasst. Am
Ende soll es nun darum gehen, das Wesen dieses Engagementgedan-
kens herauszustellen, um damit die Ausgangsfrage dieser Arbeit,
d.h. die Suche nach der philosophischen Klarung der Eingebunden-
heit des Menschen in die weltlichen Zusammenhinge, aufzugreifen
und abschlieflend zu betrachten.

Am Anfang der Untersuchung wurde das Wort »Engagement«
als »Verpflichtung« tibersetzt. Unklar war, inwiefern sich die Welt
uns gegeniiber verpflichtet. Im Laufe der Arbeit aber zeigte sich, dass
mit » Verpflichtung« weniger die Bindung zweier Parteien aneinan-
der gemeint ist, als dasjenige, was den lebensweltlichen Umgang des
Menschen zugrunde liegt. Es handelt sich um eine Bindung, die we-
niger eine » Verbindung« im Sinne eines Aneinanderhaftens, als viel-
mehr eine Bindung im Sinne einer gegenseitigen Inanspruchnahme
ist. Das heifst, Mensch und Welt geben sich ihr Sein in einer dyna-
mischen — lebendigen — Reziprozitit.

Das Engagement findet auf mehreren Ebenen statt. Geht man —
wie alle hier diskutierten Philosophen — zunichst einmal von der
Erfahrung bzw. der Wahrnehmung als der ersten Quelle zur Klarung
dieses Begriffs aus, so zeigt sich das Engagement zum einen in der
konkreten Situation als das, was mich dazu veranlasst, zur Welt Stel-
lung zu nehmen. Dabei spielt die Situation die zentrale Rolle. Denn
sie bezeichnet vieles: das »Jetzt« der Wahrnehmung, das »Jetzt« des

1 PhW, 466.

329

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

Sinns-fiir-mich und damit schliefllich das »Jetzt«, in dem ich in di-
rektem Kontakt mit der Welt stehe. Diese Welt heif3t aber nur aus
genau diesem Grunde »Welt«, weil sie auch in aller intersubjektiv
konstituierten Objektivitit erst durch genau diesen Kontakt entsteht.
Das Engagement bezeichnet demnach das, was uns mit der Welt ver-
webt — das, was sie zu unserer Welt macht. Eben darin liegt die Dia-
logizitit begriindet. Der Mensch ist weltlich, wie die Welt mensch-
lich ist. Es kann phénomenologisch gesehen keinen weltlosen
Menschen oder eine unmenschliche Welt geben, denn die Dimension
des Sinns vereint beides im besagten Dialog.

Die Situation lasst sich nicht véllig ablehnen — sie verlangt eine
Orientierung in ihr. Eben durch diese Orientierung verlasst die Phi-
losophie des Engagements schon in ihren Ansitzen die Bewusstseins-
philosophie und wird zu einer Philosophie des Verhaltens. Denn
durch sein Engagement eroffnet sich dem Menschen die jeweilige
Freiheit der Situation.

Auf der anderen Seite — und das ist das entscheidend Reziproke
—stellt die Welt, in die wir uns stetig engagieren, uns das Feld, in dem
wir uns engagieren, tiberhaupt erst zur Verfiigung. Die Situation
muss zunichst da sein, um unser Engagement sein zu lassen, genau
wie sich durch unser Engagement dieses »Feld der Freiheit« erst er-
offnet. Das zentrale Phinomen, an dem dies — durch die Philosophie
Merleau-Pontys — aufgezeigt werden konnte ist die Leiblichkeit.
Denn durch sie sind wir iiberhaupt zur Welt: zugleich sichtbar und
sehend.

Das Engagement beschreibt aber viel mehr als den Ausgangs-
punkt situativen Handelns. Das Feld der Freiheit ist ebenso das Feld
meiner Horizontalitit. Die Rede vom Umgang in der Welt meint
damit das reflektierte sowie das unreflektierte Verhalten des Men-
schen. Und dieses Verhalten ist letztlich nichts anderes als die Exis-
tenz, die den Menschen zu einer einzigen Stellungnahme zu dem
ihm sich eréffnenden Horizont des Verstehens, des Umgangs mit
den Anderen und den Dingen macht. Existenz ist immer engagierte
Existenz, denn nur als solche kann sie Verhiltnis zu sich und Verhal-
ten als Bewegung des Lebens sein. Das statische Denken muss einer
Dynamik weichen, deren Opfer es ist, seine Erkliarungen zu erschwe-
ren und sie in die Nihe einer Intuition zu bringen, deren Gewinn es
aber ist, dem Wesen des Zur-Welt-seins damit gerecht zu werden.

Ist dieser Engagementbegriff erst einmal phdanomenologisch he-
rausgearbeitet, dann zeigt sich von da aus ein universelles — mithin

330

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

ontologisches — Engagement. Fiir Merleau-Ponty findet die Kom-
munion von Mensch und Welt ihren Ausgangspunkt in einem pri-
mordialen Vertrag (contrat primordial). Das Metaphorische dieses
» Vertrags« ist das Phinomen des universellen Engagements: Engage-
ment als reziproke »Bindung« — d.h. hier, dass der Mensch und die
Welt in ihrer Struktur eins sind. Und nicht nur das: ihre Struktur ist
die Struktur des Seins. Wir sind, genau wie die Welt ist. Hier kann
nicht mehr von einem Dialog gesprochen werden. Auf seinem Grun-
de liegt die Verwobenheit — der Chiasmus — der uns zu Weltlichen
macht.

Der Gang der vorliegenden Untersuchung zeigte deshalb am
Ende, dass schon die Ausgangsfrage nach der Beziehung zwischen
Mensch und Welt im Grunde falsch ansetzt. Denn diese Frage setzt
voraus, was sie hinterfragen will: die Beziehung zwischen zwei von-
einander getrennten Entititen. Diese Trennung ist aber — und das
zeigte sich durch die gesamte Arbeit hindurch — eine kiinstliche. Sie
ist das Produkt eines Verstandes, zu dessen Wesen es gehort zu tren-
nen, was nur als Getrenntes verstanden werden kann. Aller Tren-
nung zugrunde liegt allerdings das Engagement.

Wie sich zeigte, ist gerade die Philosophie Merleau-Pontys eine
Philosophie des Engagements. Nicht nur, dass sie es versteht die
Grenzen der Phinomenologie durch eine Phinomenologie der Phi-
nomenologie mit einzubeziehen und fruchtbar zu machen, sondern
durch sie miindet das, was sich von Bergson iiber Husserl und Sartre
als wegweisend fiir den Gedanken des Engagements herausstellte, in
einer Ontologie, die — so siecht man nun im Nachhinein — den gesam-
ten Gedankengang in neuem Licht erscheinen lasst. Ist erst einmal
die Phinomenologie des Engagements durch dessen ontologische
Philosophie grundgelegt, dann sind der engagierende Sinn des élan
vital Bergsons und ohne Frage die husserlsche Intentionalitit Phino-
mene dieser Philosophie. Das heif3t, dass durch den Gang der vorlie-
genden Untersuchung nicht nur ein Gedanke von einem willkiirli-
chen Ausgangspunkt heraus beginnend fortgedacht wurde, sondern,
dass sich nun herausstellt, in welchem Zusammenhang die Philoso-
phien iiberhaupt zu sehen sind. Der rote Faden, der hier durch den
Gedanken des Engagements nachvollzogen wurde, deckt ideen-
geschichtliche Verbindungen auf, die klar machen, dass das Engage-
ment alles andere als ein Randphianomen, sondern vielmehr das zen-
trale Thema einer ganzen Denkbewegung ist. Der logos in statu
nascendi ist ein engagierter Logos, denn er selbst ist nichts anderes

331

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

als die Bewegung des Lebens, deren Ort das Engagement als Be-
schreibung der Strukturganzheit ist.

In diesem Sinne spielt das Engagement weder eine unwesentli-
che Rolle im Denken Merleau-Pontys, noch ist es zu reduzieren auf
das, was die Interpreten des Existentialismus aus ihm machen woll-
ten: ein pathetisches Konzept freiheitlichen Geworfenseins.2 Das En-
gagement zeigt sich vielmehr als das Paradigma zum Verstindnis der
phanomenologischen und insbesondere der existentialphanomenolo-
gischen Bewegung. Seine Besonderheit liegt darin, dass es sich selbst
in der Erfahrung zu offenbaren vermag und sich damit der reflexiven
Philosophie entzieht.

Das Ende des roten Fadens ist also noch nicht in Sicht. Auf der
Grundlage des hier Herausgearbeiteten lassen sich die diskutierten
Philosophien und ihre ideengeschichtlichen Verbindungen neu den-
ken. Insbesondere der Einfluss Bergsons auf Merleau-Ponty, der sich
gerade am Ende im Bezug auf die Uberreflexion zeigte, bedarf wei-
terer Untersuchungen.? In gleicher Weise ldsst sich die Philosophie
Sartres auf dieser Grundlage aus ihrem engen Korsett der Ideologie-
kritik am Existentialismus heraustrennen und in ihrer Bedeutung fiir
weite Teile der franzdsischen Phanomenologie erneut lesen.

Nachdem nun die Grundlagen fiir das Verstindnis des Engage-
mentgedankens gelegt sind, wird es aber letztlich umso dringlicher
sein, die Philosophie Merleau-Pontys in ihrer Gesamtheit zu be-
trachten. Die vorliegende Arbeit hat nur die grundlegenden »Weg-
marken« der Philosophie Merleau-Pontys behandeln konnen. Der
nichste Schritt muss sein, die Philosophie des Engagements weiter
zu denken. Wenn das Engagement sich in der Erfahrung offenbart,
dann lassen sich vor diesem Hintergrund diejenigen Schriften Mer-
leau-Pontys neu lesen, die sich dem Ausdruck selbst widmen, denn
dieser Ausdruck ist Ausdruck des Engagements.*

Aus der Philosophie des Engagements wird letztlich das Engage-

2 Vgl. die Absetzungen zum Verstindnis des Engagements in der Einleitung. Vgl. auch
noch einmal PhW, 11: »Doch deutlich ist hiermit, daf3 der Riickgang aufs Wesen nicht
Ziel, sondern Mittel ist, daf} unser tatsdchliches Engagement in der Welt es bleibt, was es
zu verstehen und zu begreifen gilt, was alle unsere begrifflichen Fixierungen polarisie-
ren muf.«

> Vgl. z.B. oben, S. 320f.

4 So bietet sich vor diesem Hintergrund die Lektiire von Die Prosa der Welt (hrsg. v.
C. Lefort. Miinchen: Fink, 1993.) und schliellich auch der Vorlesungen zur Natur am
College de France, veroffentlicht als Die Natur. a.a.O., an.

332

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schluss

ment der Philosophie. »Rationalitdt bemif3t sich [...] genau an der
Erfahrung, in der sie sich enthiillt.«<> Wenn die Philosophie sich als
engagierte zu verstehen weif und sich in diesem Sinne der Dynamik
des Zur-Welt-seins tiberlésst, dann ist sie Phinomenologie im eigent-
lichen Sinne. Engagiert in die Welt bietet sich demjenigen, der tiber
sie nachdenkt, immer nur das, was er selbst zu sehen vermag. Aber
weit entfernt davon, dies als Schwiche und Quelle der Ungenauigkeit
zu verstehen, liegt in der Erfahrung der Welt der Ursprung des Ver-
standnisses. »Die Erfahrung antizipiert die Philosophie, wie Philoso-
phie erhellte Erfahrung ist.«¢

5 PhW, 17.
6 Phw, 88.

333

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

1. Zitierte Werke von Henri Bergson

[ZF]

[MGI]

[DSW]

[SchE]

Zeit und Freiheit. Mit einem Nachwort von Konstantinos P.
Romanés. Hamburg: Europaische Verlagsanstalt, 1994.

Materie und Gedichtnis. Eine Abhandlung iiber die Beziehung
zwischen Korper und Geist. Ubers. v. Julius Frankenberger. Frank-
furt/M.; Berlin; Wien: Ullstein, 1982.

Denken und schopferisches Werden. Aufsitze und Vortrige. Mit
einem Nachwort von Konstantinos Romands. Hamburg: Europdische
Verlagsanstalt, 1993.

Schopferische Entwicklung. Ausgabe fiir den Kreis der Nobelpreis-
freunde, Reihe der literarischen Nobelpreise Nr.27, iibers. von
Gertrud Kantorowicz. Ziirich: Coron-Verlag, 1967.

2. Zitierte Werke von Edmund Husserl

[Vorles.]

[Ideen I]

[HuaIV]

[CM]

[Hua VI]

334

Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufStseins.
Hrsg. v. Martin Heidegger. — 3. Aufl.,, unverind. Nachdr. [d.] 1. Aufl.
1928 — Tiibingen: Niemeyer, 2000.

Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phinomenologischen
Philosophie: allgemeine Einfiihrung in die reine Phanomenologie. —
6. Aufl.,, unverind. Nachdr. der 2. Aufl. 1922. - Tiibingen: Niemeyer,
2002.

Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phinomenologischen
Philosophie. Zweites Buch: Phinomenologische Untersuchungen
zur Konstitution. Husserliana IV, hrsg. v. Marly Biemel. Haag:
Nijhoff, 1952.

Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phinomenolo-
gie. Herausgegeben, eingeleitet und mit Registern versehen von
Elisabeth Stroker. 3. Aufl. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1995.

Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie. Eine Einleitung in die phinomenologische Phi-
losophie. Husserliana VI, hrsg. v. Walter Biemel, 2. Auflage. Den
Haag: Nijhoff, 1962.

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

3. Zitierte Werke von Jean-Paul Sartre

[Im]
[DI]

[TE]

[Ekel]

[SN]

[GGI

[ExHum]

[Lit]

»Die Imagination«, in: Die Transzendenz des Ego. Philosophische
Essays 1931-1939. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1997, 97-254.
Das Imagindre. Phanomenologische Psychologie der Einbildungs-
kraft. Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt, 1980.

»Die Transzendenz des Ego«, in: Die Transzendenz des Ego.
Philosophische Essays 1931-1939. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt,
1997, 39-96.

Der Ekel. Ubers. v. Uli Aumiiller. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt,
1981.

Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen
Ontologie. Hrsg. v. Traugott Konig, tibers. v. Hans Schoneberg und
Traugott Konig. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2003.
Geschlossene Gesellschaft. Stiick in einem Akt. Ubers. v. Traugott
Konig. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1986.

»Der Existentialismus ist ein Humanismus, in: Der Existentialis-
mus ist ein Humanismus und andere philosophische Essays
1943-1948. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2000, 145-192.

Was ist Literatur? Hrsg. u. iibers. und mit Nachwort v. Traugott
Kénig. Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt, 1981.

4. Zitierte Werke von Maurice Merleau-Ponty

[sV]

[PhW]

[Caus.]

[Primat]

[SUI]

Die Struktur des Verhaltens. Aus dem Franzosischen iibersetzt und
eingefiihrt durch ein Vorwort von Bernhard Waldenfels. Phanome-
nologisch-Psychologische Forschungen Band 13, hrsg. v. C. F. Grau-
mann und A. Métraux. Berlin, New York: Walter de Gruyter & Co,
1976. Im Original: La structure du comportement. [SC] Paris: Press
Universitaire de France, ¢1967.

Phinomenologie der Wahrnehmung. Ubers. und mit einer Vorrede
v. R.Boehm. Phédnomenologisch-Psychologische Forschungen
Band 7, hrsg. v. C. E. Graumann und J. Linschoten. Berlin: Walter de
Gruyter & Co, 1965. Im Original: Phénoménologie de la perception
[PP]. Paris: Gallimard, 1945.

Causerien 1948. Radiovortriige. Hrsg. v. Ignaz Knips und mit einem
Vorwort von Bernhard Waldenfels. Aus dem Franzosischen von J.-C.
Ritter, I. Knips und E. Alloa. Kéln: Salon Verlag, 2006.

Das Primat der Wahrnehmung. Hrsg. u. mit einem Nachwort von
Lambert Wiesing. Ubers. v. Jiirgen Schroder. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, 2003.

Das Sichtbare und das Unsichtbare gefolgt von Arbeitsnotizen.
Hrsg. u. mit einem Vor- und Nachwort versehen von Claude Lefort.
Aus dem Franz. v. R. Giuliani u. B. Waldenfels. Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag, 1994.

335

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

[Prosa] Die Prosa der Welt. Hrsg. v. Claude Lefort, aus dem Franz. v. Regula
Guiliani, mit einer Einleitung zur dt. Ausgabe von B. Waldenfels.
Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1993.

[Natur] Die Natur. Vorlesungen am Collége de France 1956-1960. Hrsg. v.
D. Séglard, iibers. v. M. Kéller. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag,
2000.

[AG] Das Auge und der Geist. Philosophische Essays. Hrsg. v. Christian
Bermes, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2003.

Aufsdtze:

— »Das Metaphysische im Menschen (1947)«, in: [AG], a.a.O., 47-69.

— »Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge (1951)«, in: [AG], a.a.O.,
71-98.

— »Schrift fiir die Kandidatur am »>Collége de Francec (1951/52)« [Kandidatur-
schrift], in: [AG], a.a.O., 99-110.

— »Der Philosoph und sein Schattenc, in: [AG], a.a.O., 243-274.

5. Sonstige Literatur

Barbaras, Renaud, The being of the phenomenon: Merleau-Ponty’s ontology. Aus
dem Franzosischen iibersetzt v. Ted Toadvine und Leonard Lawlor. Studies in
Continental Thought. Bloomington: Indiana University Press, 2004.

Behnke, Elizabeth, »At the Service of the Sonata: Music Lessons with Merleau-
Pontys, in: Henry Pietersma (Hrsg.), Merleau-Ponty: Critical Essays, a.a.O.,
23-29.

Bernhard, Thomas, »Nie und mit nichts fertig werden« [Rede anisslich der Ver-
leihung des Biichner-Preises 1970, in: Jahrbuch der Deutschen Akademie fiir
Sprache und Dichtung. Darmstadt 1970, 83f.

Boer, Klaus, Merleau-Ponty: Die Entwicklung seines Strukturdenkens. Bonn: Bou-
vier, 1978.

Biirger, Peter, Sartre. Eine Philosophie des Als-ob. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2007.

Claesges, Ulrich und Held, Klaus (Hrsg.), Perspektiven transzendentalphinome-
nologischer Forschung. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1972.

Claesges, Ulrich, »Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff«, in: Claesges,
Ulrich und Held, Klaus (Hrsg.), Perspektiven transzendentalphinomenologi-
scher Forschung. a.a. 0., 85-101.

Compton, John J., »Sartre, Merleau-Ponty, and Human Freedom, in: Stewart, J.
(Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O., 175-186.

Cremonini, Andreas, Die Durchquerung des Cogito. Lacan contra Sartre. Miin-
chen: Wilhelm Fink Verlag, 2003.

Danto, Arthur C., Sartre. Géttingen: Steidl Verlag, 1987.

Dauenhauer, Bernhard P, »The teleology of consciousness: Husserl and Merleau-
Ponty«, in: Tymieniecka Anna-Teresa (Hrsg.), The Teleologies in Husserlian

336

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

Phenomenology. The Irreducible Element in Man. Part III. Analecta Husserlia-
na B. IX. Dordrecht [et. al.]: Reidel Publishing Company, 1979, 149-168.

Deleuze, Gilles, Bergson zur Einfiihrung. Hrsg. und iibers. v. Martin Weinmann.
Hamburg: Junius, 2001.

Descartes, Réne, Meditationes de prima philosophia / Meditationen iiber die
Grundlagen der Philosophie. Lateinisch-Deutsch. Hrsg. v. L. Gibe. Hamburg:
Felix Meiner Verlag, 1959.

Descombes, Vincent, Das Selbe und das Andere. Fiinfundvierzig Jahre Philosophie
in Frankreich 1933-1978. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1981.

de Waelhens, Alphonse, »Une philosophie de I'ambiguité«, Vorwort zu: Maurice
Merleau-Ponty, La structure du comportement. Paris: Press Universitaire de
France, 61967, v-xxvii.

Dillon, Martin C., Merleau-Ponty’s Ontology. Bloomington/Ind.: Indiana Univer-
sity Press, 1988.

Dillon, Martin C., »Sartre on the Phenomenal Body and Merleau-Ponty’s Criti-
que, in: Stewart, Jon (Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty,
a.a.0., 121-143.

Edie, James M., »Was Merleau-Ponty a Structuralist?«, in: Semiotica IV, 1971,
298-323.

Edie, James M., »The Meaning And Development Of Merleau-Ponty’s Concept of
Structurec, in: Research in Phenomenology. Volume X, 1980, 39-57.

Elm, Ralf (Hrsg.), Horizonte des Horizontbegriffs. Hermeneutische, phinomeno-
logische und interkulturelle Studien. Sankt Augustin: Academia Verlag, 2004.
Embree, Lester, »Merleau-Ponty’s Examination of Gestalt Psychology«, in Sallis,
John (Hrsg.), Merleau-Ponty. Perception, Structure, Language. A Collection of

Essays. Atlantic Highlands/N.J.: Humanities Press, 1981, 89-121.

Gillissen, Matthias, Einleitung zu »Henri Bergson: Freiheit und Determinationg,
in: Spaemann, R. u. Schweidler, W. (Hrsg.): Ethik. Lehr- und Lesebuch. Stutt-
gart: Klett-Cotta, 2006, 213-218.

Gillissen, Matthias, Einleitung zu »Jean-Paul Sartre: Freiheit und Existenz, in:
Spaemann, R. u. Schweidler, W. (Hrsg.): Ethik. Lehr- und Lesebuch. Stuttgart:
Klett-Cotta, 2006, 226—231.

Good, Paul, Maurice Merleau-Ponty: eine Einfiihrung. Diisseldorf; Bonn: Parerga,
1998.

Hall, Ronald L., »Freedom: Merleau-Ponty’s Critique of Sartre«, in: Stewart J.
(Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O., 187-196.

Heidegger, Martin, Sein und Zeit. 17. Aufl. Tiibingen: Niemeyer, 1993.

Heidegger, Martin, »Was ist Metaphysik?«, in: Wegmarken. 3. durchgesehene
Auflage. Frankfurt/M.: Klostermann, 1996, 103-122.

Heidegger, Martin, » Vom Wesen der Wahrheit«, in: Wegmarken. 3. durchgesehe-
ne Auflage. Frankfurt/M.: Klostermann, 1996, 177-202.

Heinédmaa, Sara, »From Decisions to Passions: Merleau-Ponty’s Interpretation of
Husserl’s Reduction«, in: Toadvine, T. (Hrsg.), Merleau-Ponty’s Reading of
Husserl, a.a. 0., 127-156.

Held, Klaus, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinweise des transzen-

337

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

dentalen Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik.
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.

Held, Klaus, »Einleitung«, in: Edmund Husserl, Phinomenologie der Lebenswelt.
Ausgewdihlte Texte II. Hrsg. v. Klaus Held, Stuttgart: Reclam, 1986.

Henry, Michel, »Nicht-intentionale Phinomenologie und Gegen-Reduktion« in:
Kiihn/ Staudigl (Hrsg.), Epoché und Reduktion, a.a.O., 65-78.

Jaspers, Karl, Philosophie, Bd. 2. Existenzerhellung. Berlin [et al.]: Springer, 1956.

Kampits, Peter, Sartre und die Frage nach dem Anderen. Eine sozialontologische
Untersuchung. Wien, Miinchen: Oldenbourg Verlag, 1975.

Kampits, Peter, »Grundlose Freiheit (833-949) und (950-955)«, in: Schuhmacher,
B. N. (Hrsg.), Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, a.a.O., 211-225.

Kemp, Peter, Théorie de l'engagement. Bd. 1, Pathétique de l'engagement und
Bd. 2, Poétique de I'engagement. Paris: Edition Du Seuil, 1973.

Kierkegaard, Seren, Die Krankheit zum Tode. 4. Aufl. Miinchen: Eugen Diederichs
Verlag, 1992.

Kochy, Kristian, »Im Ozean des Lebens. Bergsons Philosophie des Lebens auf der
Suche nach der natiirlichen Ordnungg, in: R. Elm, K. Kéchy, M. Meyer (Hrsg.):
Hermeneutik des Lebens. Potentiale des Lebensbegriffs in der Krise der Moder-
ne. Freiburg; Miinchen: Verlag Karl Alber, 1999, 117-154.

Kochy, Kristian, »Leben — Wissenschaft — Philosophie. Der prozessuale Ansatz bei
Bergson, in: A. Bucher, D. Peters (Hrsg.): Evolutionen im Diskurs. Grenzginge
zwischen Naturwissenschaft, Philosophie und Theologie. Regensburg, 1998,
127-153.

Koutroufinis, Spyridon, »Uber die Affinitit der Zeitphilosophie Henri Bergsons
zum Ammonschen Verstindnis von Zeiterleben«, in: Dynamische Psychiatrie,
33.7Jg., 1.-2. Heft 2000, Heft 180/180, 137-158.

Kiihn, Rolf, Husserls Begriff der Passivitit: zur Kritik der passiven Synthesis in
der Genetischen Phanomenologie. Freiburg [u.a.]: Alber, 1998.

Kiihn, Rolf u. Staudigl, Michael (Hrsg.), Epoché und Reduktion. Formen und Pra-
xis der Reduktion in der Phinomenologie. Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann, 2003.

Kujundzic, Nebojsa und Burschert William, »Instrument and the Body: Sartre and
Merleau-Ponty«, in: Research in Phenomenology, XXIV, 1994, 206-215.

Lacan, Jacques, »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion wie sie uns in der
psychoanalytischen Erfahrung erscheint. Bericht fiir den 16. Internationalen
Kongrefs fiir Psychoanalyse in Ziirich am 17. Juli 1949, in: Ders., Schriften I.
Ausgewihlt und herausgegeben von Norbert Haas. Often u. Freiburg i. Br.: Wal-
ter-Verlag, 1973, 63-70.

Lévi-Strauss, Claude, »Begegnungen mit Merleau-Ponty«, in: Métraux, Alexan-
dre, Waldenfels, Bernhard (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft, a.a.O., 29-36.

Lévy, Bernard-Henri, Sartre. Der Philosoph des 20. Jahrhunderts. Miinchen,
Wien: Carl Hanser Verlag, 2002.

Luft, Sebastian, »Die Konkretion des Ich und das Problem der Ichspaltung in Hus-
serls phinomenologischer Reduktion, in: Kiithn/Staudigl (Hrsg.), Epoché und
Reduktion, a.a.O., 31-50.

338

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

Maier, Willi, Das Problem der Leiblichkeit bei Jean-Paul Sartre und Maurice Mer-
leau-Ponty. Tiibingen: Niemeyer, 1964.

Meétraux, Alexandre, Waldenfels, Bernhard (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft. Spuren
von Merleau-Pontys Denken. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1986.

Meétraux, Alexandre, »Zur Wahrnehmungstheorie Merleau-Pontys«, in: Métraux,
Alexandre, Waldenfels, Bernhard (Hrsg.), Leibhaftige Vernunft, a.a.O.,
218-235.

Meyer-Drawe, Kite, »Welt-Ritsel. Merleau-Pontys Kritik an Husserls Konzepti-
on des Bewusstseins«, in: Phanomenologische Forschung (1996), Band 30,
194-221.

Miiller, Werner, Etre-au-monde. Grundlinien einer philosophischen Anthropolo-
gie bei Merleau-Ponty. Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1975.

Orth, Ernst Wolfgang, Edmund Husserls >Krisis der Europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phinomenologie«. Vernunft und Kultur. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1999.

Plessner, Helmut, »Immer noch Philosophische Anthropologie?«, in: Ders., Dies-
seits der Utopie. Ausgewdhlte Beitrige zur Kultursoziologie. Diisseldorf/Kéln:
Eugen Diederichs Verlag, 1966.

Pflug, Giinther, Henri Bergson — Quellen und Konsequenzen einer induktiven
Metaphysik. Berlin: Walter de Gruyter & Co, 1959.

Pieper, Annemarie, »Freiheit als Selbstinitiation (753-833)«, in: Schuhmacher,
B. N. (Hrsg.), Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, a.a.O., 195-210.

Pietersma, Henry, »Merleau-Ponty’s Theory of Knowledge«, in: Ders. (Hrsg.),
Merleau-Ponty: Critical Essays, a.a.O., 101-131.

Pietersma, Henry (Hrsg.), Merleau-Ponty: Critical Essays. Washington, D.C.: The
Center for Advanced Research in Phenomenology, Inc./University Press of
America, Inc., 1989.

Pontalis, J.-B., »Das Problem des Unbewufiten bei Merleau-Ponty«, in: Ders.,
Nach Freud. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1968, 66-84.

Renaut, Alain, »Von der Subjektivitit. Bemerkungen zur Transformation des
Subjekts bei Jean-Paul Sartre (163-215)«, in: Schuhmacher, B. N. (Hrsg.), Jean-
Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, a.a.O., 85-99.

Ricceur, Paul, »Phénoménologie existentielle«, in: Encyclopédie Francaise XIX.
1957, 19.10.8-19.10.12.

Ricceur, Paul, Das Selbst als ein Anderer. Ubers. v. Jean Greisch. Miinchen: Wil-
helm Fink Verlag, 1996.

Sapontzis, S. E, »Merleau-Ponty’s Arguments for the Primacy of Perceptiong, in:
Kant-Studien 65, 1974, 152-176.

Schiller, Friedrich, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe
von Briefen. Stuttgart, Reclam, 1965.

Schnédelbach, Herbert, Philosophie in Deutschland 1831-1933. 6. Aufl. Frank-
furt/M.: Suhrkamp, 1999.

Schuhmacher, Bernard N. (Hrsg.), Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts.
Klassiker Auslegen 22. Berlin: Akademie Verlag, 2003.

Schuhmacher, Bernhard N., »Phanomenologie des menschlichen Korpers

339

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

(539-632)«, in: Ders. (Hrsg.), Jean-Paul Sartre. Das Sein und das Nichts, a.a.O.,
159-176.

Schweidler, Walter, »Die ontologische Bedeutung des Leibes nach Merleau-Pon-
ty, in: Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie XL (1995), 35-62.

Schweidler, Walter, »Hinter dem Horizont. Uberlegungen im Anschluss an Mer-
leau-Ponty«, in: Elm, R. (Hrsg.), Horizonte des Horizontbegriffs, a.a.O.,
205-226.

Seel, Gerhard, Sartres Dialektik. Zur Methode und Begriindung seiner Philoso-
phie unter besonderer Beriicksichtigung der Subjekts-, Zeit- und Werttheorie.
Bonn: Bouvier Verlag, 1971.

Steinbock, Anthony J., »Generativity and the Scope of Generative Phenomenolo-
gy«, in: D. Weldon (Hrsg.), The new Husserl: A Critical Reader, Bloomington,
Ind.: Indiana University Press, 2003, 289-325.

Stewart, Jon (Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty. Evanston,
1ll.: Northwestern University Press, 1998.

Stewart, Jon, »Merleau-Ponty’s Criticism of Sartre’s Theory of Freedomg, in:
Ders. (Hrsg.), The Debate Between Sartre and Merleau-Ponty, a.a.O., 197-214.

Stoller, Silvia, Wahrnehmung bei Merleau-Ponty. Studie zur Phinomenologie der
Wahrnehmung. Frankfurt/M. [et al.]: Peter Lang, 1995.

Stroker, Elisabeth (Hrsg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der Philosophie Ed-
mund Husserls. Frankfurt a. M.: Klostermann, 1979.

Stroker, Elisabeth, Husserls transzendentale Phinomenologie. Frankfurt/M.:
Klostermann, 1987.

Taminiaux, Jacques, »Uber Erfahrung, Ausdruck und Struktur: Thre Entwicklung
in der Phanomenologie Merleau-Pontys«, in: Richard Grathoff und Walter
Sprondel (Hrsg.), Maurice Merleau-Ponty und das Problem der Struktur in
den Sozialwissenschaften. Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag, 1976, 95-107.

Tengelyi, Lazl6, »Husserls Begriff des Horizontes«, in: Elm, R. (Hrsg.), Horizonte
des Horizontbegriffs, a.a.O., 137-162.

Theunissen, Michael, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart.
Berlin, New York: de Gruyter 1977.

Tilliette, Xavier u. Métraux, Alexandre, »Maurice Merleau-Ponty: Das Problem
des Sinnes«, in: Speck, Josef (Hrsg.), Grundprobleme der grofien Philosophen.
Philosophie der Gegenwart II. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1991,
181-230.

Tymieniecka Anna-Teresa (Hrsg.), The Teleologies in Husserlian Phenomenology.
The Irreducible Element in Man. Part I1I. Analecta Husserliana B. IX. Dordrecht
[et. al.]: Reidel Publishing Company, 1979.

Toadvine, Ted [et al.] (Hrsg.), Merleau-Pontys Reading of Husserl. Dordrecht:
Kluwer Academic Publishers, 2002.

Toadvine, Ted, »Merleau-Ponty’s Reading of Husserl: A Chronological Over-
views, in: Ders. [et al.] (Hrsg.), Merleau-Pontys Reading of Husserl, a.a.O.,
228-286.

Vetter, Helmuth (Hrsg.), Waorterbuch der phinomenologischen Begriffe. Ham-
burg: Felix Meiner Verlag, 2004.

340

https://dol.org/10.5771/9783495097338 - am 16.01.2026, 09:59:23. https://Mwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - IR


https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografie

Vrhunc, Mirjana, Bild und Wirklichkeit. Zur Philosophie Henri Bergsons. Miin-
chen: Wilhelm Fink Verlag, 2002.

Waldenfels, Bernhard, » Vorwort des Ubersetzers«, in: [SV], a.a.O., V-XXI.

Waldenfels, Bernhard, »Die Abgriindigkeit des Sinnes. Kritik an Husserls Idee der
Grundlegungg, erstmalig in: Stroker, Elisabeth (Hrsg.), Lebenswelt und Wissen-
schaft in der Philosophie Edmund Husserls, a.a. 0., 124-142.

Waldenfels, Bernhard, »Phianomen und Struktur bei Merleau-Ponty«, in: Neuere
Entwicklungen des Phianomenbegriffs. Phanomenologische Forschungen Bd. 9.
Hrsg. von der Deutschen Gesellschaft fiir phanomenologische Forschung. Re-
daktion: Ernst Wolfgang Orth. Freiburg i. Br,, Miinchen: Alber, 1980, 184-211.

Waldenfels, Bernhard, Der Spielraum des Verhaltens. Frankfurt/M.: Suhrkamp,
1980.

Waldenfels, Bernhard, »Das Problem der Leiblichkeit bei Maurice Merleau-Pon-
ty«, in: Ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 29-54.

Waldenfels, Bernhard, »Die Verschrinkung von Innen und Auflen im Verhalten.
Phénomenologische Ansatzpunkte zu einer nicht-behavioristischen Verhaltens-
theorie«, in: Ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 55-78.

Waldenfels, Bernhard, »Moglichkeiten einer offenen Dialektiks, in: Ders., Der
Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 126-141.

Waldenfels, Bernhard, »Die Offenheit sprachlicher Strukturen bei Merleau-Pon-
ty«, in: Ders., Der Spielraum des Verhaltens, a.a.O., 145-162.

Waldenfels, Bernhard, Phinomenologie in Frankreich. 2. Aufl. Frankfurt/M.:
Suhrkamp, 1983.

Waldenfels, Bernhard, Das leibliche Selbst. Vorlesungen zur Phinomenologie des
Leibes. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2000.

Wiesing, Lambert, »Merleau-Pontys Entdeckung der Wahrnehmung«, Nachwort
zu [Primat], a.a. O., 85-124.

Whitford, Margaret, Merleau-Ponty's Critique of Sartres Philosophy, Lexington:
French Forum Publishers, 1982.

Wroblewski, Thorsten, Der Andere und die Reflexion: Untersuchungen zur exis-
tenzphilosophischen Phianomenologie. Freiburg: Alber, 2008.

Zahavi, Dan, »Inner Time-Consciousness and Pre-reflective Self-awareness, in:
D. Weldon (Hrsg.), The new Husserl: A Critical Reader, Bloomington, Ind.: In-
diana University Press, 2003, 157-180.

341

https://dol.org/10.5771/8783495997338 - am 16.01.2026, 08:59:23. =



https://doi.org/10.5771/9783495997338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Eine Einführung in die Philosophie des Engagements
	I.  Henri Bergson – Die Rehabilitation der Bewegung
	1.  Zeit und Dauer
	2.  Zum Verhältnis von Materie und Geist
	3.  Die Intuition
	4.  Der praktische Geist
	5.  Persönlichkeit und Freiheit
	6.  Die Bewegung
	7.  Die Spaltung des Weltverhältnisses und das Engagement

	II.  Edmund Husserl – Die Intentionalität als Engagement des Bewusstseins
	1.  Der Ausgangspunkt der Phänomenologie
	a.  Die Epoché als die phänomenologische Einstellung zur Welt
	b.  Der Ichpol als Ausgangspunkt der Konstitution

	2.  Die Bedeutung transzendentaler Genesis
	a.  Der Horizont in transzendentaler Genesis
	b.  Immanente Transzendenz – die Bedeutung der Zeit
	c.  Transzendentale Intersubjektivität als Transzendenz in der Immanenz

	3.  Die Lebenswelt
	4.  Die »lebendige« Intentionalität und das Engagement

	III.  Jean-Paul Sartre – Die Existenz als Engagement in die Situation
	1.  Der Ausgangspunkt der Philosophie Sartres
	a.  Phänomenologischer Ausgangspunkt
	b.  Ontologische Fortsetzung
	c.  Der Mensch als abständige Anwesenheit
	d.  Die Situation als phänomenologischer Angelpunkt des Engagementgedankens

	2.  Die Anwesenheit des Für-sich als phänomenologisch-ontologische Explikation der Geworfenheit in die Situation
	a.  Die Anwesenheit bei sich
	b.  Die Anwesenheit bei der Welt
	c.  Die Anwesenheit bei Anderen

	3.  Die Freiheit des Menschen
	4.  Der Mensch als Passion
	5.  Die konkrete Situation
	6.  Freiheit und Engagement in der Phänomenologie Jean-Paul Sartres

	IV.  Maurice Merleau-Ponty – DieWurzel in derWelt
	1.  Die Strukturen des Verhaltens
	a.  Die Existenz als Verhältnis und Verhalten
	b.  Das Engagement in die Strukturen
	c.  Engagement und Bedeutung – Rekurs zu Henri Bergson
	d.  Der Leib als Verhaltenstyp
	e.  Die gelebte Wahrnehmung
	f.  Von der Struktur zum Universalmilieu

	2.  Wahrnehmung als Öffnung zur Welt
	a.  Phänomenologie undWahrnehmung im Spiegel von Inhalt und Methode
	b.  Leiblich-existentielles Engagement als ontischontologischer Ursprung
	c.  Das Engagement als Dialog mit der Welt und der contrat primordial
	d.  Die Welt als Kern der Zeit
	e.  Im Milieu der Koexistenz
	f.  »Freiheit gibt es nicht ohne ein Feld«

	3.  Die Phänomenologie des Engagements
	4.  Die Philosophie des Engagements

	V.  Schluss
	Bibliografie

