
Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des

Pluralismus1

In Als Andere unter Anderen habe ich geschrieben, dass füreinander immer An-

dere zu sein die Bedingung unserer Wirklichkeit ist. Aber es ist nicht eine

einfache Setzung einer unumgänglichen Form, eines menschlichen Wesens

in der Gestalt eines »so ist der Mensch«, sondern in der Form »so können

wir füreinander stehen« – und um dies zu betonen, schreibe ich diesen und

die nachstehenden Essays: Wir sind gefragt durch Andere, d.h., es geht eine

Forderung von uns Anderen an uns als Andere aus; nämlich sich so zu ver-

halten, dass die Alterität Anderer nicht unterdrückt, ausgeschlossen, generell

abgesprochen oder gar eliminiert wird. Die Alterität meint dabei eine alle so-

zialen Bereiche (bspw. das Kulturelle, Private, Politische und Ökonomische)

durchziehende Struktur, die nicht verstellt werden sollte, da sie es ist, die

uns miteinander verbindet und trennt. Dies bedeutet für die Form der For-

derung konkret, jedes Verhalten auszuschließen, das auf die Abschaffung der

Vielfalt der Lebensweisen abzielt, die es mit sich vereinbaren können, dass es

neben ihnen Andere gibt.

Das Ziel dieser Forderung könntemensch in Anlehnung an Chantal Mouf-

fe und Ernesto Laclau als widerständige Pluralität bezeichnen, eine Pluralität

also, die sich gegen rassistische, antisemitische, sexistische, klassistische, ab-

leistische, LGBTQI*-feindliche (und es wirkt wie eine Farce, hier ein etc. zu

setzen, doch die Reihe ließe sich bekanntermaßen fortführen und zudem in-

tersektional verschränken) Verhaltensweisen und Strukturen richtet; sie im

1 Einige Teile dieses Textes und die Beispiele stammen ausmeinemDisputationsvortrag

vom 13.6.2020 an der Friedrich-Schiller-Universität Jena. Für Anregungen bei der Über-

arbeitung danke ich Dr. Mariana Schütt, Cindy Salzwedel, Jörg Müller Hipper, meinen

Prüfern PD Dr. Jens Bonnemann und Prof. Dr. Andreas Schmidt sowie dem Kommissi-

onsvorsitzenden Prof. Dr. Dirk von Petersdorff.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Gefragt durch Andere

eigenen Verhalten reflektiert und Anderen spiegelt. Durch alle Personen, die

diese Unterdrückungen bis hin zur Gefährdung des eigenen Lebens erleben,

sind wir gefragt, stärker noch: gefordert, die sozialen Strukturen und Verhal-

tensweisen zu benennen und zu bekämpfen, die zu diesen Formen der Unter-

drückung führen. Gefragt sein durch Andere kann – was aus nachstehendem

Zitat deutlich wird – als eine ethische Formulierung der Responsivitätsthese

von Bernhard Waldenfels gelesen werden. Im Antwortregister beginnt er aus-

zuführen, was unter Responsivität verstanden werden kann, und den Fokus

dabei auf das Einsetzen der Frage zu legen, um dem Fragen und Antworten

eine gemeinsame, aber verschiedene Gestalt zu geben:

Die Frage setzt ein, indem sie auf etwas setzt, das sie befragt, und etwas er-

wartet, das sie erfragt – nämlich eine Antwort, die sich ergibt oder gegeben

wird, die also ebenfalls geschieht. Die Frage, so scheint es, bringt sich selbst

und etwas ins Spiel, indem sie anderes anderswoher erwartet. Steht also am

Anfang die Frage? Diese Frage stellen heißt, sie auf gewisse Weise beantwor-

ten. Ein Anfang, nach dem ich frage, wird selbst fraglich.Mit demmöglichen

Ende steht es nicht anders.2

Der Fokus auf das Zuerst oder den Beginn wird von Waldenfels aufgehoben,

wodurch sich eine Verwerfung ergibt,3 eineDifferenz oder –wie er sagt – eine

Diastase; »[ein] vielfältige[s] Auseinandertreten, das nicht bloßGrenzlinien in

eine Fläche einzeichnet, sondern in die Tiefe führt und Klüfte aufreißt.«4 Die-

se Differenz oder Diastase stellt sich als die Wirklichkeit dar, in der sowohl

die Frage als Forderung an eine Antwort wirkt als auch die Antwort als Begeg-

nung mit Anderen durch eine Forderung (sei es direkt oder indirekt, seien sie

anwesend oder abwesend). Die Antwort ist deshalb eine Begegnung, weil sie

immer auf Andere trifft; sie wirkt sich aus, indem sie sich in unterschiedlichs-

ten Formen darstellt, sie ist eine Response auf das, was ist. So begegnen wir

uns im Schreiben, im Hören, im Hinsehen, durch eine Geste; wir begegnen

2 Bernhard Waldenfels: Antwortregister, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 22.

3 Vgl. Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2001, S. 131: Ich schreibe »Verwerfung« in dem Sinn, den Judith Butler verwen-

det: »Ich sage ›verworfen‹, um darauf hinzuweisen, daß es sich um einen vorgängigen

Verlust handelt[.]« Es ist der Verlust, dass die Antwort schon bestand, bevor die Frage

aufkam, dass die Antwort eine Sicherheit wäre, die bestehen bleibt, ganz gleich was

sich zuträgt.

4 Ebd., S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 19

uns, weil wir uns zu dem verhalten, was auf uns wirkt, weil wir darauf ant-

worten. So bestimmt, wird aber auch die Frage in Formen einer Forderung

bzw. Aufforderung nach etwas anderem zu einer Antwort auf die gegebene

Wirklichkeit. Die Asymmetrie,5 die dabei entsteht, liegt also aufseiten der

Response bzw. Antwort, als Verhalten zur Wirklichkeit, und so kann das Fra-

gen der Anderen als Forderung an Andere verstanden werden, die selbst eine

Antwort auf das Bestehende ist, weil auf alle eine Wirkung durch das in viel-

fältigen Formen Bestehende eingefordert wird und so von diesem die Fragen

ausgehen, die eine Änderung des Bestehenden fordern, sei es in Form einer

Erklärung, um das Bestehende anders zu verstehen, in Form einer ästheti-

schen Bezugnahme, um das Bestehende zu verformen, oder in Form einer

ethisch-politischen Veränderung, um die Strukturen des Bestehenden zu et-

was nicht Ungerechtem zu transformieren. So zeigt sich jedoch das Gefragt-

Sein nicht nur in einer direkten Frage, sondern auch in anderen Antworten

auf das Bestehende. Dies offenbart beispielhaft der Instagram Auftritt von

»wasihrnichtseht«. Unter dem gleichnamigen Hashtag versammeln People of

Colour alltägliche Geschichten von Rassismus, die auf die strukturelle Wei-

te rassistischer Probleme aufmerksam machen und damit einen Anspruch,

eine Forderung an uns Andere stellen, speziell an uns als weiße Personen,

nämlich hinsehen und hinhören wollen zu müssen, um das Problem in seiner

strukturellen Tragweite, oder zumindest ansatzweise, zu erfassen, die auf der

anderen Seite von Diskriminierung Privilegien entstehen lassen.

Damit erinnert die Form des »Durch-Andere-gefragt-Seins« stark an die

ethische Forderung, die Emmanuel Lévinas dem Antlitz des Anderen zu-

spricht – was nicht verwunderlich ist, da Waldenfels sowie auch die, von mir

oft zitierte Judith Butler, von ihm beeinflusst sind: »Die ethische Beziehung

stellt das Ich in Frage. Diese Infragestellung geht vom Anderen aus.«6 Die

Nähe dieses Satzes zu dem, was ich in diesem Essay und in Als Andere unter

Anderen darlege, ist offensichtlich, doch so ergibt sich gleichwohl eine Ferne,

wenn das Widerfahrnis der Anderen sich in eine Unendlichkeit verwandelt.7

So übersteigen die Anderen die jeweils eigene Endlichkeit beim Aufeinan-

dertreffen, doch stellt sich damit noch keine Unendlichkeit ein, wir werden

mehr, dadurch dass wir auf Andere treffen und von Anderen unter Anderen

5 Vgl. ebd., S. 80.

6 Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Frei-

burg/München: Karl Alber 2014, S. 280.

7 Ebd., S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Gefragt durch Andere

getroffen werden, aber werden wir damit auch einer Unendlichkeit gewahr?

Darauf vermag ich weder phänomenal noch auf einem anderen Weg der

Beschreibung eine Antwort zu geben, weshalb die Nähe und Ferne zu Lévinas

sich wohl implizit durch die Sätze dieser wie durch die der letzten Arbeit

ziehen werden.8 Woran sich jedoch nicht vorübergehen lässt, ist der Charak-

ter der Forderung, der sich im Erleben als das Durch-Andere-gefragt-Sein

zeigt, genauso wenig, wie sich daran rütteln lässt, dass diese Forderungen

bestehen: Sie treffen uns alle, nicht nur im Angesicht der konkret Betroffe-

nen, sondern in Form von Strukturen, die unser Miteinander gestalten. Sie

erscheinen uns als Fragen, die unser alltägliches Verhalten regulieren und

stören, uns zeigen, dass es anders geht, als es unser momentanes Verhalten

suggeriert.

Warum stellen wir also Fragen nach der Geschichte, der Gesellschaft, der

Familie, dem Erkennen der Wirklichkeit, danach, wie wir handeln sollen, was

moralisch, ethisch oder leiderzeugend ist? Warum erscheint uns nicht alles

immer schon sinnfrei bzw.,warum tunwir überhaupt etwas und nicht nichts?

Zum Aufschlüsseln dieser Aufzählung und mit Blick auf die Responsivität

möchte ich ebendiese Aufzählung von Fragen durch eine allgemeinere Frage

ersetzen: »Was tun wir, wenn wir diese Fragen stellen? Oder – noch allgemei-

ner –,was tunwir,wennwir fragen?« Bleibtmensch beschreibend amFragen,

dann kann die Antwort folgendermaßen lauten:Wir lassen das, was ist, durch

das Fragen nicht einfach stehen, sondern wir vermuten eine Veränderbarkeit.

Wir hinterfragen also den Status dessen, was ist. Woher aber kommt die Ver-

mutung, dass es anders sein könnte? Haben wir Teil an der übergeordneten

Struktur der Veränderung oder an der Idee der Veränderbarkeit selbst? Wohl

eher nicht.9Meine Antwort ist eine andere: ZumHinterfragen dessen, was ist

8 Ich kann diesen Faktor der Unendlichkeit nicht aus der Arbeit und der Theorie Lévinas´

heraustrennen, ohne ihr das Wesentlichste, nämlich die Unverletzlichkeitsforderung

durch die Anderen zu nehmen, deshalb bleibt mir beim momentanen Stand meiner

Überlegungen und Diskussionen mit Anderen nur, diese Verweise aufzuzeigen, ohne

Lévinas damit gerecht werden zu können.

9 Bernhard Waldenfels macht in seinem Buch Sozialität und Alterität deutlich, dass er

Alterität nicht mit bloßer Verschiedenheit gleichsetzen will. Was genau das heißen

soll, bleibt jedoch unklar, da sich nicht erschließt, wo der Unterschied der Verschie-

denheit bzw. Andersheit, die andere Umgangsformen mit der Welt offenbart, zu der

Alterität liegen soll, die laut ihm bedeutet, dass »[als] fremdes Selbst Andere schließ-

lich eine Vielfalt von Bezügen [entfalten], die über den gezielten Apell hinaus weite-

re mitweltliche und weltliche Bezüge einschließen«, (Bernhard Waldenfels: Sozialität

und Alterität.Modi sozialer Erfahrung, Berlin: Suhrkamp 2015, S. 59f.). Natürlich kann der

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 21

– also zum Explizieren der Andersheit – kommen wir durch das Erleben der

anderen Menschen; durch diejenigen, die ähnlich und zugleich fremd sind,

durch die Anderen, unter denen wir leben.

Wir stellen also Fragen, weil wir nicht allein sind, nicht völlig individu-

iert und von Anderen abgeschnitten; wir fragen, weil die Anderen uns immer

angehen, weil wir beständig als Andere unter Anderen leben; weil wir von ih-

ren alterierenden Verhaltensweisen getroffen werden. Wieso liegt der Fokus

meiner Seiten also auf der Betonung der Bedeutung der Anderen (vor allem,

da es völlig klar zu sein scheint, dass Andere eine Bedeutung für unser je-

weiliges Leben haben)? Der Fokus meiner Seiten liegt auf den Anderen, nicht

nur, weil sie immer da sind, sondern weil sie sowohl Ausgangspunkt jedes

Hinterfragens als auch Ziel jeder Frage sind; sie sind es, auf, für und durch die

wir antworten. Was ich damit genau meine, ist Folgendes: Die großen kriti-

schen Fragen nach dem Sinn des Lebens, danach, was wir erkennen können,

ob und wie wir gut handeln können, wer wir sind und in welcher Gesellschaft

wir leben wollen, stellen sich nur deshalb, weil es andere Menschen gibt, die

das Erkannte, unsere Handlungsweisen, unsere Moralvorstellungen, das, was

wir für sinnvoll halten – im Allgemeinen also alles, was wir sind und wie wir

es darstellen – in Frage stellen. Oder pathetisch formuliert: Am Anfang sind

die Anderen. Was heißt: An jedem Anfang treffen uns Andere und wir treffen

immer auf sie. Ihre Anwesenheit lässt uns selbst noch in ihrer Abwesenheit

nicht allein! Sie sind als Sedimente Teil jeder Verhaltensweise, sie haben sich

schon in unser Verhalten und Erleben eingeschlichen, noch bevor wir darauf

reflektieren, und sie sind selbst bei der Reflexion noch bei uns. Wir erleben

nichts ohne Andere.

Diese Passage soll zur Hinleitung genügen, da klar geworden sein soll-

te, warum das Thema »das Erleben der Anderen« es verdient, untersucht und

explizit hervorgehoben zu werden – zumindest, wenn mensch meiner Dar-

stellung in Als Andere unter Anderen folgt; in diesem Buch verteidige ich die

nachstehende These:Weil wir als Andere unter Anderen leben, sind wir für-

einander Andere, sind wir füreinander die Bedingung unserer Wirklichkeit;

was bedeuten soll, dass die Anderen unsere Wirklichkeit ins Leben rufen; oh-

ne sie ist keine Wirklichkeit vorstellbar. Nochmals also: Die Anderen sind die

Bedingung unserer Wirklichkeit. Deshalb liegt der Fokus meiner Texte auf der

Begriff Alterität benutzt werden, um eine mächtigere, weiterreichende Andersheit zu

behaupten, aber dabei verliert der Begriff seine Schattierung und wird anthropologi-

siert, zu der wahren Alterität des Menschen.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Gefragt durch Andere

Beschreibung der sozialen Beziehungen zueinander; nur, wenn wir den Fo-

kus auf die Anderen richten, können wir die Wirkungen unserer jeweiligen

Verhaltensweisen und damit unsere Wirklichkeit verstehen.

Um dies aufzuklären,möchte ich in diesem ersten Essay des vorliegenden

Bandes anders vorgehen als bspw. in meiner Dissertationsschrift Als Andere

unter Anderen: Ich werde in einem ersten Punkt einen Begriff der Wirklichkeit

darlegen, der besagt, dass dasjenige, was wirkt, wirklich ist. Explizit bedeutet

dies, und das ist schon Teil des zweiten Punktes, die Auswirkungen von sozia-

len Strukturen darzustellen und zu bestimmen, wie wir sie erleben und wie

sie gleichzeitig unser Erleben bestimmen; denn dies ist die Transformation

meiner These, dass die Anderen die Bedingung unserer Wirklichkeit darstel-

len, in folgende Form: Soziale Strukturen werden wahrgenommen, gefühlt,

gedacht, imHandeln fortgeführt und sind Teil unserer Vorstellungen; sie wer-

den von uns erlebt und wirken in diesem Erleben auf Andere. Um diese Struk-

turen nicht nur positivistisch zu setzen, also ausschließlich das Bestehende zu

verfestigen, sondern es zu erläutern und zu hinterfragen, werde ich drittens

meinmethodisches Vorgehen explizieren; was heißt, aufzuzeigen, was »post-

moderne« bzw. »poststrukturalistische« Theoriebildung mit einer phänome-

nologischen Beschreibung gemeinsam zur Kritik des Bestehenden, besser zu

dessen Veränderung beitragen kann.10 In einem weiteren Schritt möchte ich

viertens ein mögliches Argument gegen diese methodische Verknüpfung und

die daraus resultierende Beschreibung aufzeigen und entkräften. Es ist dies

der Vorwurf des Relativismus. Im fünften Punkt werde ich aufzeigen, was die

Möglichkeit zur Solidarität begründet; denn mit der Bestimmung möglicher

10 In ihren Beiträgen zu Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-

wart bestimmt Judith Butler, was nach ihrem Verständnis Poststrukturalismus aus-

macht und warum »Postmoderne« für sie ein Sammelbegriff ist, der vor allem dazu

genutzt wird, diejenigen abzuwerten, die damit benannt werden, um die Lektüre ih-

rer Texte nicht sorgfältig und kritisch führen zu müssen (vgl. Judith Butler: »Kontin-

gente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der ›Postmoderne‹« in Seyla Benha-

bib, Judith Butler, Drucilla Cornell & Nancy Fraser: Der Streit um Differenz. Feminismus

und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a.M.: Zeitschriften Fischer 1993, S. 31.). Die

poststrukturalistische Praxis der Dekonstruktion versteht sie, um allen Abwertungen

eine explizite Form zum Angriff zu bieten, wie folgt: »Dekonstruieren meint nicht ver-

neinen oder abtun, sondern in Frage stellen und […] einen Begriff wie ›das Subjekt‹ für

eine Wieder-Verwendung oder einen Wieder-Einsatz öffnen, die bislang noch nicht

autorisiert waren« (ebd., S. 48.).

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 23

Solidarität endet meine Dissertation. Die letzten für die Publikation überar-

beiteten Sätze der Dissertation lauten wie folgt und bereiten den Raum für

meine theoretische Praxis: »Wozu das alles? Damit sich das, was Susan Son-

tag in ihrer Beschreibung, wie wir das Leid Anderer betrachten, sagt, verän-

dert; damit nicht ›der andere, selbst wenn er kein Feind ist, uns nur als je-

mand [gilt], den man sehen kann, nicht aber als jemand, der (wie wir) selbst

sieht.‹«11

Beginnen bei der Wirklichkeit

Die Wirklichkeit wird hier bestimmt als das, was wirkt. Diese Bestimmung

hat mich dazu bewogen, den Begriff »Wirklichkeit« an den Beginn meiner

Beschreibung zu rücken. Einige der verwendeten Beispiele verweisen dabei

deutlich auf die Situation des Disputationsvortrages.Was an der Feststellung

– die Wirklichkeit ist das, was wirkt – interessiert, ist nicht die bloße Fest-

stellung, sondern die Art undWeise,wiewir aufeinander wirken, oder anders

formuliert: wie wir unsere Leben gestalten. Aber was ist die Wirklichkeit kon-

kret, wenn sie alles umfasst, was auf eine bestimmte Art undWeise wirkt? Sie

ist dann eine Mischung aus Realem, also allem, was Materie ist, und aus Vir-

tuellem, also allem, was vorgestellt wird. Dies bedeutet, dass zur Wirklichkeit

nicht nur alles zählt, was gerade materiell anwesend ist, so wie bspw. die-

se Tische und Stühle und Sie als Zuhörer*innen und Prüfer*innen, sondern

auch das nicht Anwesende, die Zeit meiner Vorbereitung auf diesen Vortrag,

meine Erwartungen an die Bewertung – generell Ihre und meine Erwartun-

gen an den Vortrag selbst –, der Druck, den ich verspüre, und die Nervosität,

also Dinge, die wirken, ohne direkt fassbar zu sein. Damit verlassen wir das

materiell An- oder Abwesende und sind im Bereich des Virtuellen, dessen,

was wirkt, aber nicht berührt werden kann, was also nicht im gleichen Sinne

materiell anwesend ist. Die Wirklichkeit wird somit, gemessen an der Dar-

stellung (bspw. bei der Darstellung des Vortragens), eine Relation zwischen

Virtuellem und Materiellem, zwischen dem, was vorgestellt wird und wirkt,

und dem, was ist und wirkt. Daran anschließend stelle ich die These auf, dass

diese Wirklichkeit und mein Verhalten von Ihnen, die Sie es erleben, verstan-

den wird, weil ich mich nicht verhalten kann, ohne es für Sie darzustellen.12

11 Paul Helfritzsch: Als Andere unter Anderen. Darstellungen des Füreinander als Weg zur So-

lidarität, Bielefeld: transcript 2020, S. 249.

12 Vgl. ebd., S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Gefragt durch Andere

In anderen Worten bedeutet dies etwas so banal klingendes wie Folgendes:

Ohne die Anderen gäbe es unsere Wirklichkeit nicht. Warum ist das aber so?

Der Grund dafür liegt darin, dass das,was wir erleben –dieWirklichkeit – ein

Gemisch aus Materie und Virtuellem ist und wir das Virtuelle vorstellen. Das

Virtuelle ist ein Bereich der Wirklichkeit, den wir hervorbringen, der nicht

wäre, gäbe es keine Menschen. Welche Bedeutung etwas für mich hat, er-

schließt sich demnach nicht aus dem bloßen »Was ist« oder daraus, dass ich

es erlebe: Es erschließt sich als eine sozialisierte Vorstellung dessen, was es

ist, was es sein soll und wie es mir deshalb erscheint. Was etwas ist (wichtig,

irrelevant, schön, unverzichtbar etc.), ist nicht nur von sich selbst abhängig,

denn sonst wäre es einfach nur da. Es ist von der Art undWeise abhängig, wie

wir erleben, und wenn mensch nun noch fragt, was es sein soll, wenn es al-

so etwas Spezifischen entsprechen soll, dann kann dieses »Sollen« nur durch

die virtuellen Bedeutungen hervorgerufen werden, die es durch jemanden er-

hält, der*die die Vorstellung davon als soziale Struktur verkörpert, bzw. einer

Sache, die soziale Bedeutung verleiht.

Doch hier klingt es so an, als könnte eine vorstellende Person ausreichen,

um Bedeutung undWerte zu konstituieren; als wäre dies zudem beliebig und

einfach zu verändern.Weit gefehlt, denn dabei würdemensch vergessen, dass

die Wirklichkeit nicht nur in einem Status quo besteht, in dem eine Person

einen Bezug zu etwas hat, sondern eine Person, die in einer Gesellschaft auf-

gewachsen ist und sich permanent zu Anderen verhalten muss, sich unter

sozialen Strukturen zu Anderen und Gegenständen verhalten muss; nichts

daran ist leicht zu »spielen«. Kurz, mensch würde die Sozialisierung und da-

mit auch die Historizität der erlebten Wirklichkeit vergessen, wenn mensch

sie bei der Beschreibung, dessen was ist, ausklammerte.

Mensch blendet also nicht nur die eigenen Doxa aus, sondern mensch

verliert auch den Grund für die eigenen Doxa aus dem Blick und damit auch

den Grund für die phänomenologische Reduktion auf das Wesen dessen, was

mensch erlebt. Diese Bedingung – die Doxa – für unser Erleben zu redu-

zieren oder auszuklammern, führt aber nicht zum Wesen der Sachen, son-

dern zum Verkennen der Bedingung unserer Wirklichkeit, nämlich, dass wir

nicht nicht erleben können, ohne dabei auch die Werte und Vorstellungen zu

wiederholen, die sich an der Materie und im eigenen und anderen Verhalten

sedimentiert haben. – In einem E-Mail-Dialog mit Käte Meyer-Drawe über

die »Nicht-nicht-Phänomene« merkt sie zu diesen kritisch an, dass sie sehr

abstrakte Strukturen bezeichneten, die im konkreten Erleben, oder wie sie

sagen würde, in der konkreten Erfahrung, nicht nachvollzogen werden könn-

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 25

te.13 In Bezug auf das Nicht-nicht-antworten-Können merkt sie ganz zurecht

an, dass es Situationen wie »Isolation, Sprachlosigkeit und Schreckstarre«

gibt. Daran lässt sich nicht rütteln. Diese Phänomene bestehen im eigenen

Erleben, und sie hat Recht, wenn sie schreibt, dass der »Gedanke an die Ubi-

quität des Sozialen« dort nicht auftaucht. All dem kann ich nicht widerspre-

chen. Was ich aber versuche, ist durch die Betonung und permanente Fo-

kussierung auf die Anderen das eigene Erleben soweit zu öffnen, dass selbst

noch in der »Isolation, Sprachlosigkeit und Schreckstarre« das Verhalten auf

Andere trifft und für sie auch, ohne dass ich Anspruch auf eine Reaktion ha-

be, eine Antwort bedeutet, die nicht nicht dargestellt, nicht nicht erlebt und

nicht nicht wiederholt wird. So soll aus der wiederholten Beschreibung eine

performative Einbindung der Anderen im eigenen Erleben werden, wodurch

das »Nicht-nicht« nicht mehr als Abstraktum in Erscheinung tritt, sondern

zum Sediment unseres Erlebens wird. – Sediment steht hier also als Begriff

dafür, was ich die historisch gewachsenen Bedeutungen der Materie nenne,

die durch die Sozialisierung immer wiederholt werden und sich dabei sowohl

verändern als auch bestehen bleiben; sich performativ verdichten, bis sie als

Wesen dieser oder jener Sache gelten. Die Sedimente sind somit die verkör-

perten Ablagerungen der sozialen Strukturen in der Materie, die wirkende

Verknüpfung von Materie und Virtuellem.

Fragt mensch also nochmals, was die Wirklichkeit ist, und mensch ant-

wortet darauf: »Das, was wirkt«; so kann mensch diese Wirkung nur verste-

hen, weil sie immer schon mehr ist als ein bloßes unbestimmtes »Das«: Es ist

nicht bloß anwesend, sondern irgendwie, auf eine bestimmte Art und Wei-

se, anwesend und diese Form, in der es sich darstellt, konstituiert sich durch

Andere, sowohl durch aktuelle und vergangene als auch durch zukünftige An-

dere. Und wenn wir einander wirklich verstehen können, dann nur deshalb,

weil da nicht nur ein »Das« ist, sondern weil alles auf eine bestimmte Art und

Weise ist, die zwar, weil sie historisch bedingt ist, auch kontingent ist, sich

aber so verdichtet hat, dass wir darauf aus verschiedenen Perspektiven Bezug

nehmen können.14 Oder anders: Nur, weil da etwas ist, was auch auf andere

Art und Weise sein könnte, weil die Wirklichkeit anders sein könnte, müssen

und können wir verstehen, welche Sedimente abgelagert sind. Dies ist wich-

tig, weil wir dadurch verstehen und ggf. kritisieren können, was anders sein

13 Ich zitiere hiermit ihrer Zustimmung aus einemBrief von KäteMeyer-Drawe und einer

E-Mail-Konversation zwischen uns.

14 Vgl. Helfritzsch: Als Andere unter Anderen, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Gefragt durch Andere

könnte oder anders wäre, wenn mensch bestimmte soziale Strukturen nicht

kennen würde oder durch bestimmte Privilegien nicht in vergleichbarer Form

das erlebte, was auch Andere erleben. So werfen also die Sedimente und das

Verstehen das Schlaglicht auf die sozialen Strukturen, unter denen wir mit-

einander leben. Sie zeigen, was ich im nächsten Teil ausführen werde, dass

wir aneinander ausgeliefert und aufeinander angewiesen sind.

Strukturzwänge

Diesen letzten Satz möchte ich hier nun weiter aufgreifen: Wir sind aneinan-

der ausgeliefert und aufeinander angewiesen.Was soll das heißen? Es heißt, dass

uns die Beschreibung derWirklichkeit die starke Bedeutung der Anderen und

ihrer Alterität zeigt: Wir können nicht ohne Andere und das auf zweifache

Weise. Erstens bestimmt sich durch sie die Gesellschaft, in der wir leben, be-

stimmt sich, wie wir Andere und uns selbst erleben: Wir sind ihren Urteilen

ausgeliefert. Zweitens sind sie es aber auch, mit denen wir gemeinsam leben

müssen, die uns helfen, uns Wege und Umstände bereiten, auf die wir ange-

wiesen sind, wollen wir das Bestehende verstehen und aktiv verändern. Diese

Bestimmung will ich nun an einem Beispiel erläutern, um zu verdeutlichen,

wie das Erleben der Wirklichkeit auch die sozialen Strukturen offenbart, die

sich aus dem Ausgeliefert-angewiesen-Sein ergeben.

Gehen wir dazu wieder in die Beschreibung der Prüfungssituation. Ich

bin den Prüfer*innen, ihren Blicken, ihren Gesten in einem sozialen Raum

ausgeliefert, der – gleichgültig, wie sehr die einzelnen Anwesenden dies auch

versuchen abzubauen – eine deutliche Hierarchie hat. Ich erlebe mich hier

vorne den Blicken ausgesetzt, durch die Prüfer*innen und durch die ande-

ren Anwesenden. Ich erlebe die Prüfer*innen somit anders als die Anderen,

da sie über die Qualität dessen entscheiden werden, was ich hier vortrage.

Sie verkörpern Sedimente der Struktur des universitären Systems: Sie sind

in diesem Moment die Bewertung, aber eben nicht nur; so wie auch das Pu-

blikum nicht nur einheitliche Zuhörerschaft ist. Ich blicke in das Gesicht von

Freund*innen und Familie, und bei einigen weiß ich, dass sie im Anschluss

Fragen stellen könnten und werde nervös, ob sie dies auch tun. Diese Hier-

archie des sozialen Raumes kann von uns als Anderen wahrgenommen und

gefühlt werden, Andere können über diese Hierarchien und über mich nach-

denken, meine Handlungen mit dem Erwartetem abgleichen und sich vor-

stellen, wie es ist, sich so zu verhalten. Es zeigt sich darin bspw. die soziale

Strukturiertheit der Universität, ihre Ablaufgesetze, die bestimmen, wie wir

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 27

hier als Prüfling, Prüfer*innen und Zuhörer*innen zueinanderstehen. Doch

ich bin nicht nur ihnen ausgeliefert, sie sind auch auf mich angewiesen, um

die Situation so zu erhalten, wie sie gerade abläuft, genauso, wie ich auf sie

angewiesen bin, und sie an mich ausgeliefert, weil sie mich erleben müssen,

wenn sie nicht den Raum verlassen. Sie sind sedimentierter Teil unser aller

Verhaltensweisen und zeigen sich in dieser Situation als Darstellung meiner

selbst unter Anderen.

Wenn ich also behaupte, dass wir uns nur verstehen können, weil die er-

lebte Wirklichkeit immer schon mehr ist als eine einfache Einheit – näm-

lich plural – und immer schon mehr ist als bloße Gegenwart – nämlich ei-

ne Anhäufung von vergangenen Verhaltensweisen, die sich wiederholen und

damit auf ihre Veränderbarkeit verweisen, auf eine andere Zukunft – dann

behaupte ich also, dass wir uns nur verstehen können, weil wir uns auch

missverstehen können, denn das folgt aus der Pluralität und der Unklarheit

der Wirklichkeit. Warum? Weil die Wirklichkeit keine Einheit ist, sondern

in unterschiedliche Richtungen verweist und ausfranst, die sich gleichzeitig

widersprechen können. Wir können moralisch monogame Beziehungen be-

fürworten und Versprechen an die Ewigkeit in Form von Ehegelübden geben

und trotzdem von einem Gefühl existenzieller Sinnlosigkeit erfüllt werden,

weil mensch nicht ergründen kann, wofür mensch sich einsetzen soll. Wir

können in konservativen Elternhäusern und der Schule immer wieder auf

Homosexuellenfeindlichkeit treffen und diese als Beleidigung erfahren und

dennoch gerade dadurch die eigene Sexualität hinterfragen; gerade erst da-

durch bemerken, dass mensch sich auch von Personen angezogen fühlt, die

männlich gelesen werden, und sich weiterhin scheuen, vor der eigenen Fa-

milie über Bisexualität bzw. queere Sexualität zusprechen, obwohl mensch

dies mittlerweile mit Freund*innen und Partner*innen relativ ungeniert an-

sprechen kann.Kurz: Jedes Erleben und jedes damit einhergehende Verstehen

und Missverstehen von Anderen beruht darauf, dass die Wirklichkeit selbst

immer schon sozial strukturiert und überdeterminiert ist.

Um diese Bestimmung anschaulicher zumachen,möchte ich ein weiteres

Beispiel dafür geben, was es heißt, soziale Strukturen durch ihre verkörper-

ten Sedimente zu erleben: Meine Arbeitsweise bspw. wird von einem meiner

besten Freunde bewertet als »hochfunktional aus dysfunktionalen Gründen«.

Woher stammt diese Bewertung? Sie stammt aus seinem Erleben meiner Ar-

beitsweise; sie bezieht sich auf die sozialen Strukturen der momentanen Ge-

sellschaft und der Einsicht, dass die Gründe für meine Produktivität (das un-

beirrliche Arbeiten an unterschiedlichen Projekten und unter hohem selbst

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Gefragt durch Andere

auferlegten Druck) selbst nicht funktional sind, obwohl diese Produktivität

innerhalb der Gesellschaft funktioniert. Was ist das aber für ein Verhalten,

das ihn diese Beurteilung erleben lässt? Es ist nicht nur ein Verhalten, son-

dern die gesamte Art und Weise, wie es sich ihm darstellt: Seite, um Seite zu

schreiben und zu lesen ist für mich nicht nur Arbeit, sondern eine Bewälti-

gungsstrategie, ummit Unwägbarkeiten, Problemen und Krisen umzugehen.

Es ist eine Form von Stabilität, dieWiederholung von Schreiben, Lesen,Nach-

denken und Überarbeiten ist eine Sicherheitsform, ein Schutzmechanismus,

der sich als mein Verhalten darstellt, wenn ich nicht weine, obwohl eine na-

hestehende Person gestorben ist, nicht an meiner Situation oder an meinem

Lebensentwurf verzweifle, obwohl sie dazu einladen, zu verzweifeln. Und ge-

nau das wird als nicht das erlebt, was mensch in dieser Situation erwarten

würde. In einer bestimmten Situation Trauer zu zeigen, ist sozial anerkannt

und wird sogar erwartet, es gibt also bestimmte Verhaltensweisen die abge-

rufen und durchgeführt werden könnten und durchgeführt werden sollen. Sie

geben Sicherheit im Umgang mit der Situation, mir jedoch nicht. Ich schrei-

be und lese weiter. Dabei ist diese Aufzählung zwar eine Zergliederung, aber

erlebt wird dies alles zusammen durch mein Verhalten: Es ist die Darstel-

lung meiner selbst unter Anderen, als Verkörperung der sozialen Strukturen,

unter denen ich lebe, und die durch die Einflüsse Anderer Brüche mit dem

Erwartetem erzeugen: Dass Arbeiten (Schreiben und Lesen) eine Sicherheit

erzeugt, statt die Situationen direkt anzunehmen, lässt sich wiederum nicht

bestimmen, ohne Andere zu nennen, deren Verhalten dies bestärkt hat. Oder

imGegenteil bedeutet es, dass dieses Verhalten aus der Ablehnung des Verhal-

tens Anderer als alternative Reaktion hervorgerufen wurde, die sich bei mir

selbst als Schreiben und Lesen darstellt, obwohl ich beständig mit der Ver-

wendung der Grammatik und Orthografie kämpfe. Soziale Strukturen wer-

den demnach wahrgenommen, gefühlt, gedacht, imHandeln fortgeführt und

sind Teil unserer Vorstellungen; sie werden erlebt und vernetzen uns mitein-

ander.

Und genau,weil soziale Strukturen erlebt werden, könnenwir unsere Ver-

haltensweisen zueinander nur in Bezug auf sie verstehen, weshalb auch die

Modi unseres Miteinanders, gegeneinander, nebeneinander und füreinander

zu sein, durch sie bedingt sind und mensch dies in der Beschreibung dieser

Modi beachten muss. So ist das Gegeneinander nicht nur irgendein feindli-

ches Verhalten, sondern ein feindliches Verhalten, wie es sich im Rassismus,

Antisemitismus oder Sexismus zeigt, das als solches eben in einer bestimm-

ten Art und Weise auftritt, die oft durch Privilegien verdeckt wird, die eine

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 29

bestimmte Form von Gesellschaft hervorbringt, die auf diesen strukturellen

Formen des Gegeneinanders aufgebaut ist. Genauso wie ein Nebeneinander

– eine Serialisierung15 wie Sartre es nennt – nicht nur die Unterbindung des

direkten Kontaktes zueinander ist, sondern bspw. durch eine institutionelle

Vermittlung eines Bürokratieapparats dargestellt wird, wie in Deutschland

die Agentur für Arbeit: Stellt mensch dort einen Antrag, fühlt mensch sich

zumeist nicht mehr als Andere*r unter Anderen, nicht nur in Bezug auf die

Mitarbeiter*innen, sondern auch in Bezug auf andere Antragstellende, weil

das System einen zur maximalen Selbstauslieferung bringt und diese absolu-

te Öffnung der Verletzlichkeit es nochmals erschwert, auf Andere zuzugehen,

solltemenschHilfe benötigen,weilmensch von demBerg an Vorschriften und

geforderten Angaben über das eigene Leben auf sich selbst zurückgeworfen

wird. Die Verfahrensweise erschwert es also noch mehr, die Situation zu er-

tragen (um gar nicht davon anzufangen, dass es gesellschaftlich in Deutsch-

land geächteter ist, arbeitslos zu sein, als Steuern zu hinterziehen – denn

immerhin arbeiten diejenigen ja…).

Mensch wird im Nebeneinander, um dies zusammenzufassen,mit der ei-

genen Schwere und Situation belastet, ohne dass ein Bezug zu Anderen her-

gestellt werden könnte, da dies strukturell verhindert wird. Aufhalten möch-

te ich mich hier aber bei der Form des Miteinanders, die ich auch in meiner

Promotion fokussiert habe; es ist die des Füreinander: Denn gerade dort, wo

mensch für die Anderen einstehen will, zeigt sich deutlich, auf welche Art

und Weise die erlebten sozialen Strukturen eine differenzierte Beschreibung

dieses Erlebens und der problematischen Strukturen erfordert und gleich-

sam ermöglicht. Im Füreinander – im Gegensatz zum Neben- und Gegen-

einander – ist mensch affirmativ aufeinander bezogen, was heißen soll, dass

mensch sich gegenseitig als Andere versteht, die weder egal noch zu bekämp-

fen sind. Kurz: Mensch trägt Sorge füreinander. Doch auch in dieser Form des

Miteinanders lassen sich in unterschiedlichen Beschreibungen die Sedimente

problematischer sozialer Strukturen wiederfinden. Bspw. findet sich in Hei-

deggers Ausführung zur Sorge eine Logik des Besitzens, die in Sorgeformen

mündet, die als übergriffig und damit negativ bewertet werden können. Die

einspringende und vorausspringende Sorge, die er bestimmt, setzen voraus, dass

eine andere Person entweder – beim Einspringen – das übernimmt, worum

15 Vgl. Jean-Paul Sartre: Die Kritik der dialektischen Vernunft, Reinbek b.H.: Rowohlt 1967,

S. 273ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Gefragt durch Andere

sich gesorgt wird und damit die Aktivität der sich sorgenden Person über-

geht, oder – beim Vorausspringen – jemandem zur Aktivität auffordert, ohne

die Hürden zu bedenken, die dieser Aktivität Widerstand leisten.16 Diese bei-

den Formen stellen immer einen aktiven Part gegen einen passiven, ohne ih-

rer Gleichzeitigkeit im Erleben gerecht zu werden. Mensch blickt so weniger

auf das Problem als auf die Ausübung der Aktivität. Dem habe ich in meiner

Dissertation versucht, eine Form zur Seite zu stellen, die nicht eine aktive

und eine passive Person erzeugt, sondern zu einer Darstellung führt, bei der

mensch gemeinsam von einem Problem getroffen wird und sich diesem auch

gemeinsam zuwendet, weil mensch gemeinsam darüber stolpert. Die Frage

ist dann nicht mehr, ob es dein oder mein Problem ist, was in der Besitzlogik

verhaftet bliebe, sondern wie das Problem uns trifft und wie mensch das aus

verschiedenen Perspektiven problematisch Erscheinende verändern könnte.

Das gemeinsame Stolpern ist also eine Unwägbarkeit, die allen Betroffenen

widerfährt, aber nicht allen auf die gleicheWeise, und die somit unterschied-

lichste Betroffene gemeinsam zur Aktivität bringen kann. Ich möchte es hier

nun im nächsten Abschnitt expliziter wagen, auf die gesellschaftskritischen

Aspekte und Möglichkeiten hinzuweisen, die das gemeinsame Stolpern hat.

Ziel des nächsten Abschnitts ist es, zu zeigen, dass beschreibende und kri-

tische Fragestellungen dadurch verbunden sind, dass ein »Wie es ist, diese

Wirklichkeit zu erleben« immer auch ein »Wie wäre es, diese Wirklichkeit an-

ders zu erleben« impliziert. Mit Adorno könnte mensch sagen: »Philosophie

schöpft, was irgend sie noch legitimiert, aus einem Negativen: daß jenes Un-

auflösliche, vor dem sie kapitulierte […], in seinem So-und-nicht-anders-Sein

doch wiederum auch ein Fetisch ist, der der Irrevokabilität des Seienden.«17

Eine Problemlösung bringt es also mit sich, ein Negatives – das nicht so ist,

wie es gerade ist – zu bestimmen, jedoch nicht einfach als Negatives, sondern

in einer konkreten Form als etwas Anderes, das durch eine andere kulturelle,

ökonomische, private oder sonstige Struktur geprägt wurde. Diese Form der

Alterierung bedeutet demnach, die Strukturen zu beschreiben, um sie zu ver-

ändern. Betrachten wir also die Art und Weise, das wiemensch sie verändert.

16 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 2006, S. 191ff.

17 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik Gesammelte Schriften Band 6, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1966, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 31

Fokussierung des Wie

In diesem Abschnitt möchte ich durch die Verbindung von phänomenolo-

gischer Methode und poststruktureller Theoriebildung zeigen, wie die Be-

schreibung eines Stolperns zur Kritik der Gesellschaft führen kann: dennwor-

über stolpern wir? Wir stolpern darüber, dass das, was ist, so sein soll, wie es

ist, dass diese Form, die eine gute Form darstellen soll. Wir irritieren uns

darüber, regen uns auf, verzweifeln daran und hinterfragen somit das Be-

stehende in der Art und Weise, wie es sich uns darstellt. Wir hinterfragen

die Form, das »Wie«, in der uns die Gesellschaft durch die sozialen Struk-

turen erscheint, und damit öffnet sich die Möglichkeit zur Kritik an dieser

Gesellschaft selbst: denn sie könnte anders sein, ihr Zustand ist nicht unwider-

ruflich, und wer dies behauptet, fetischisiert und präferiert das Bestehende

– zumeist, weil diese Person strukturell und individuell von der bestehen-

den Ordnung profitiert. Um zu verstehen, wie Phänomenologie und post-

struktureller Theoriebildung zur Kritik beitragen können, möchte ich die für

meine Beschreibung wichtigen Punkte dieser Methoden kurz aufführen: Die

Einsichten der Phänomenologie und des »Poststrukturalismus« butlerscher

Prägung kann mensch mit Silvia Stoller bestimmen, als »mensch kann nicht

nicht erleben« für die Phänomenologie und »mensch kann nicht nicht wie-

derholen« für poststrukturalistische Theoriebildung.18 Diesen Punkten stelle

ich durch die Verbindung von de Beauvoir, Waldenfels und Goffman meine

eigene These beiseite, dass mensch nicht nicht darstellen kann, wie mensch

erlebt. Wiederholung und Erleben kommen also in der Beschreibung der Art

und Weise, des »Wie« zusammen. Mensch muss erleben, mensch muss so-

ziale Strukturen wiederholen und mensch muss beides durch das eigene Ver-

halten darstellen, aber nur, weil mensch diese Art und Weise, auf die Welt

und die Anderen Bezug zu nehmen, nicht hintergehen kann, heißt es nicht,

dass die Wirklichkeit, auf die mensch damit Bezug nimmt, nicht veränder-

bar wäre. An einem Beispiel: »Du musst die Ringe nicht tragen. Das hast du

nicht nötig, dass mensch dich . . . na ja, dass mensch ›diese‹ Schublade auf-

macht, wenn mensch dich sieht. Also du hast so viel geschafft, dass muss

18 Vgl. Silvia Stoller: Existenz – Differenz – Konstruktion. Phänomenologie der Geschlechtlich-

keit bei Beauvoir, Irigaray und Butler,München: Wilhelm Fink 2010, S. 130. Stoller beruft

sich vorrangig auf Butler als Referenzautorin, ich habe jedoch in meiner Dissertation

versucht zu zeigen, dass diese exemplarische Position auch auf die Theoriebildung von

Deleuze & Guattari sowie derjenigen von Foucault zutrifft.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Gefragt durch Andere

einfach nicht sein.« Sätze aus einem Gespräch im Wohnzimmer der Familie,

die nicht verletzen sollen, die als Ratschlag gedacht waren, weil mensch sich

Sorgen macht. Aber Sorgen worum und warum? Weil die Ringe verwundern,

weil sie unpassend erscheinen und Interpretationsspielraum hinsichtlich der

sexuellen Orientierung eröffnen: Er könnte homosexuell sein, oder schlimmer

noch, Andere könnten ihn und damit implizit die Familie als abweichend be-

urteilen. Ist mensch davon allein betroffen, fällt es extrem schwer, in dieser

Situation für sich selbst einzustehen, wenn jedoch andere Familienmitglie-

der mit der betroffenen Person gemeinsam über diese Sätze stolpern, dann

steht mensch nicht allein; es wirdmöglich, füreinander einzustehen. Um dies

herbeizuführen, ist es sinnvoll, wahrhaftig darzustellen, was mensch erlebt;

bzw. den Mut zu haben, das Risiko einzugehen, anderen darzustellen, wie

es für eine*n ist, dieses oder jenes zu erleben. Mit Foucault habe ich diese

Darstellung des jeweiligen Erlebens parrhesia genannt: Sie ist die freimütige

Darstellung der erlebten Situation vor dem Risiko, dass das, was mensch dar-

stellt, von Anderen unterschiedlich erlebt wurde, sie ihre eigene Darstellung

nicht hinterfragen, sie die andere nicht akzeptieren und völlig hinterfragen,

sie diese lächerlich machen, mensch für die parrhesia angegriffen wird oder

mensch damit selbst jemand Anderen angreift.

Bleibt es jedoch bei diesem einzelnen Einstehen füreinander, ist dies noch

nicht die Veränderung der Struktur; es ist die Veränderung der Situation –die

Struktur verändert sich nur durch die Wiederholung des Widerstandes: Stol-

pert mensch zusammen und will mensch die Struktur verändern, ist es nicht

nur das eigene Verhalten, das wiederholt widerstehenmuss, sondern mensch

muss den Widerstand, die Negation des problematischen Verhaltens im All-

tag und in allen anderen Situationen leben, in denen mensch gemeinsam die

Kraft dazu hat, und sich gegenseitig davor bewahren können, das eigene Le-

ben zu gefährden. Dieser permanente Widerstand ist deswegen notwendig,

weil mensch mit den Strukturen umgehen muss, die mensch durch Soziali-

sation verkörpert. Oder expliziter: Mensch reproduziert nicht deshalb keine

problematischen oder unterdrückenden Strukturen mehr, nur weil mensch

selbst von solchen betroffen ist oder es einem*r auffällt, dass mensch sich

selbst problematisch verhält. Mensch steht gegen die Wiederholung sozialer

Strukturen durch Andere und durch sich selbst, nur wenn mensch den Wi-

derstand wiederholt.

Wir können also – um die Bestimmungen, die aus doppelter Verneinung

gewonnen sind, zu verbinden – tatsächlich sagen, dass wir nicht nicht wie-

derholen können, dass wir nicht nicht erleben können, was sich wiederholt,

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 33

und dass wir diese Wiederholung nicht nicht darstellen können. Aber das,

was sich wiederholt, kannmensch eben deshalb auch verändern, weil mensch

nicht nur das eigene Erleben singulär und völlig einmalig erlebt, sondern auch

die Wiederholungen der Verhaltensweisen durch eine*n selbst und durch An-

dere.Dabei können sich die Verhaltensweisen der Anderen natürlich auch von

den eigenen unterscheiden, obwohl wir in derselben Gesellschaft sozialisiert

wurden, genauso wie wir Verhaltensweisen entdecken können, die unseren

entsprechen, obwohl die Anderen in einer anderen Gesellschaft sozialisiert

worden sind.

Was ist also der Ausweg – um auf Adornos Worte aus der Negativen Dia-

lektik zurückzukommen – aus dem »Fetisch der Irrevokabilität«? Die Antwort

ist die Beschreibung der Pluralität der Perspektiven auf die Wirklichkeit, die

sich dadurch ändern, weil diese Wirklichkeit nicht eindeutig sein kann, da

sie durch die Anderen unter Anderen konstituiert wird. Im nächsten Schritt

möchte ich bestimmen, warum dieser Perspektivismus nicht in einen Relati-

vismus führt und wie dabei ein pragmatistisches Kriterium ins Spiel kommt.

Wir können also – wendet mensch sich, wie im Poststrukturalismus und der

Phänomenologie, der Beschreibung der Art und Weise zu – sowohl persönli-

ches Erleben, als auch soziale Strukturen beschreiben, weil sie uns betreffen

und sich in der Art und Weise darstellen, in der wir erleben. Sie setzen sich

in den Verhaltensweisen ab und wirken dort als Sedimente, ein Gemisch aus

Persönlichem und Allgemeinem.

Für Veränderung

Eine Frage, die sich hier nun stellt, ist, wie mensch entscheiden kann, ob

das, worüber mensch stolpert, wiederholt oder aktiv verändert werden, ob

ihm widerstanden werden soll oder auch nicht. Diese Frage wird wichtig, da

aus einer Beschreibung, dass mensch über bestimmte Situationen und die

darin verkörperten sozialen Strukturen stolpert, noch kein eindeutiges und

beständig gültiges Urteil darüber getroffen werden kann, worüber mensch

gestolpert ist. Es ist die Frage nach einem Kriterium. So sind bspw. auch

die Personen in dem obigen Beispiel durch die Ringe irritiert, die von ei-

ner Person getragen werden, die sie als männlich lesen wollen. Beim Stol-

pern verhakt mensch sich somit an den bestehenden Normen. Aber ist das

eine pauschal als richtig und das andere pauschal als problematisch zu be-

stimmen? Die Antwort, die ich darauf geben will, ist »nein«: denn sowohl das

Stolpern, in einer sehr expliziten Form, als auch die Irritation und der Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Gefragt durch Andere

such, den Status quo wiederherzustellen, stellen die Widersprüchlichkeit des

Bestehenden dar. Diese Widersprüchlichkeit wird, wie in dem Beispiel gese-

hen, durch das Auftreten von Anderen ausgelöst, die mit dem Bestehenden

brechen.Und auch die Irritation derjenigen, die das Bestehende nicht als pro-

blematisch erleben, kann zur Veränderung des Verhaltens und zur Ablehnung

der bestehenden Struktur führen, genauso, wie das Stolpern nur ein kurzer

Moment bleiben kann, wenn mensch ihn nicht durch Wiederholung verste-

tigt. Mensch sollte dabei bedenken, dass in einer Gesellschaft, die aus einer

Menge problematischer Strukturen besteht (Sexismus, Antisemitismus, Ras-

sismus, Leistungsideologie, LGBTQI*-Feindlichkeit etc.), schon eine leichte

Veränderung der Strukturen eine Errungenschaft darstellen würde, um die-

se Veränderungen zu verstetigen und auszuweiten. Es wäre zumindest ein

Ansatzpunkt; aber zu entscheiden, was zu wiederholen ist und wem wider-

standen werden muss, bleibt eine beständige Frage, da die Antwort darauf

nicht als eindeutiges Ergebnis einer einfachen theoretischen Ableitung er-

scheint. Fragen wir also weiter danach, warum überhaupt verändert werden

soll, so liegt der Grund dafür daran, dass eine Verletzung, eine Ungerech-

tigkeit oder ein Unbehagen aufgrund der bestehenden sozialen Strukturen

erlebt wurde, ein erlebter Widerspruch also, die jemandem durch Andere wi-

derfahren ist, die Verhaltensweisen wiederholen, ohne diese zu reflektieren,

oder im klaren Bewusstsein diese Ungerechtigkeit absichtlich zu reproduzie-

ren. Dies wird umso absurder, da dieser Widerspruch als unnötig erscheint,

gerade weil das Verhalten nicht alternativlos ist. Mensch kann es sich anders

vorstellen, auch wenn mensch als Mensch unter Menschen wohl nicht jede

Verletzung, nicht jedes Unrecht und nicht jedes Unbehagen umgehen kann,

mensch sich vermutlich immer auf eine Weise gegenseitig ungewollt verlet-

zen wird – aber eben ungewollt, nicht weil mensch vorgibt, es ginge nicht

anders. Gäbe es nicht die Möglichkeit, sich anders zu verhalten, gäbe es auch

keinenGrund dafür,warum etwas als störend erlebt werden sollte:Weil es im-

mer auch anders geht, kann mich stören, was ist, kann ich darüber stolpern.

Zu verändern sind also die Wiederholungen von ungerechten, unbehaglichen

oder unterdrückenden Strukturen, die stören, weil sie nicht notwendig sind.

Diese Möglichkeit der Alterierbarkeit von wiederholten Strukturen, die unge-

recht sind, stellt sich im Stolpern explizit dar. Dass was ist, soll so nicht sein,

es soll anders sein, dadurch ist die Negation als eine bestimmte erlebbar.19

19 Somit bedeutet Alterierbarkeit eine Form von Kritik: »Kritik bedeutet immer gleichzei-

tig Dissoziation wie Assoziation. Sie unterscheidet, trennt und distanziert sich; und sie

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 35

Diese Formder Argumentation knüpft nun an die poststrukturalistischen und

phänomenologischen Methoden ein pragmatisches Kriterium an. Es ist die

Rede von derWahrhaftigkeit der Darstellung des Erlebten; was bedeutet, dass

die Wahrhaftigkeit des Erlebens der Verletzung oder des Unbehagens daran

geknüpft wird, dass mensch dies tatsächlich erlebt und somit für Andere er-

lebbar darstellt. Es kann somit darüber diskutiert und entschieden werden,

wiemit diesemErlebten umgegangenwerden kann.Dies lässt sich deutlich in

folgender Bestimmung der parrhesia durch Michel Foucault finden: Die parr-

hesia ist »der Mut, gegenüber allem die Wahrheit über sich selbst zu offen-

baren, sich so zu zeigen, wie man ist.«20 Und wenig später schreibt er, was

uns auch zurück zum Anfang dieser Seiten führt, in denen ich dargelegt ha-

be, dass mensch nur nach etwas fragt, weil es Andere gibt, auf die mensch

antwortet und die eine*n die Veränderbarkeit erleben lassen: »Es gibt keine

Einsetzung der Wahrheit ohne eine wesentliche Setzung der Andersheit; die

Wahrheit ist nie dasselbe; Wahrheit kann es nur in Form der anderen Welt

und des anderen Lebens geben.«21 Wenn also eine Verletzung auf uns wirkt,

präsentiert sich die andere Person offen, so wie sie diesen Moment erlebt,

nämlich als verletzt oder umgekehrt als verletzend. Diese Form, die Wahr-

heit an die Wirklichkeit Anderer zu binden, bedeutet für das hier Bestimmte,

dass der Verletzung immer die pragmatische Geltung der Veränderung zu-

kommt, weil sie durch Andere auf Andere wirkt und damit dem entspricht,

was William James als das Kriterium für Wahrheit angibt; nämlich, dass wir

durch das Erleben der Anderen »zu dieser Wirklichkeit oder in ihre Umge-

bung geradewegs hingeführt werden«.22 Und nichts anderes bedeutet dieses

Kriterium, als dass wir durch das Verhalten der Anderen näher an die verlet-

zenden, ungerechten oder unbehaglichen und deshalb zu verändernden so-

zialen Strukturen herangeführt werden, um ihrerWiederholung zu widerste-

hen. Dies sind die pluralen Perspektiven, die sich durch die Alterierung des

erlebten Bestehenden durch die Anderen eröffnen. Die Auflösung der Frage

verbindet, setzt in Beziehung, stellt Zusammenhänge her.«; Rahel Jaeggi & Tilo We-

sche: »Einführung: Was ist Kritik?«, in dies. (Hg.):Was ist Kritik?, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2009, S. 12.

20 Michel Foucault: DerMut zurWahrheit. Die Regierung des Selbst und der Anderen II, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2012, S. 436.

21 Ebd., S. 438.

22 William James: Der Pragmatismus. Ein neuer Name für alte Denkmethoden, Hamburg:

Meiner 1994, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Gefragt durch Andere

danach wessen Erleben das »richtige« wäre, zeigt also nicht in Richtung ir-

gendeines personalisierten Erlebens, sondern durch das gemeinsam erlebte

Stolpern oder eine Irritation in Richtung Veränderung; jedoch nicht zu jeder

Veränderung, sondern zu der Veränderung, die als Ergebnis kein feindliches

Gegeneinander oder selbstbezogenes bzw. vereinzelndes Nebeneinander hat,

sondern ein Füreinander.

Wie aber soll diese Veränderung vonstattengehen? Sie stellt offensichtlich

nur eine Möglichkeit unter anderen dar, und das Stolpern als Anstoß für die

Veränderung kann nicht als hinreichend für die Veränderung selbst bestimmt

werden. Anders gefragt: Wie umschifft diese Argumentation nun die Klippe

des Relativismus? Sie tut es, weil das Bestehende, worüber mensch stolpert,

immer eine Relation zwischen Anderen ist, und sich durch die unterschied-

lichen Umgangsformen von Anderen mit dem Bestehendem als ebendieses

sich durch das Stolpern als Zu-Veränderndes erweist. Die Veränderung ist al-

so nicht relativ, sondern das, was das Stolpern fordert. Auf welche Art und

Weise mensch das Bestehende verändert, soll sich im Anschluss an das Ge-

schriebene danach bestimmen, ob die Art und Weise der Veränderung die

Andersartigkeit selbst wiederum ausschließt.Da sich die Veränderbarkeit nur

durch die Andersartigkeit der Anderen offenbart,muss ein Verhalten, das die-

se Möglichkeit ausschließt, als problematisch bestimmt werden, da somit die

grundlegende Struktur der Veränderung ausgeschlossen werden soll. Tut ein

Verhalten oder eine in dem Verhalten sedimentierte soziale Struktur dies,

wie bspw. im Faschismus, Rassismus, Sexismus, Antiziganismus oder Anti-

semitismus, dann sind diese Umgangsformen nicht gleichwertig – wie es bei

einem Relativismus der Fall wäre –mit solchen, die versuchen, ein Füreinan-

der zu gestalten. Der Pluralismus der Andersartigkeit – wie mensch benen-

nen könnte, wofür ich hier eintrete – inkludiert nicht den Erhalt aller Um-

gangsformen, sondern ist wehrhaft gegen solche, die die Andersartigkeit der

Anderen auszuschließen versuchen, um sich als alternativlose Form des Mit-

der-Welt-und-den-Anderen-Umgehens totalitär zu positionieren. Der Plura-

lismus der Andersartigkeit ist kein universaler Konservatismus von Lebens-

weisen; er ist eine Verausgabung an Andere und damit versucht er einHinder-

nis für alle totalitären und autoritären Versuchungen zu sein. Es bleibt also

zu fragen, wie dieser Umgang, diese Verausgabung als Andere unter Anderen

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 37

aussehen soll, der der totalitären oder autoritären Versuchung nicht denWeg

bereitet.23 Auf diese Frage soll der nächste Abschnitt eine Antwort versuchen.

Solidarität trotz alledem?

Das Füreinander ist die Umgangsform, in der mensch sich direkt auf Andere

bezieht, aber nicht nur auf sie (wie in einer Zweck-Mittel-Relation), sondern

sich füreinander aufeinander bezieht. Die Anderen stehen somit im Mittel-

punkt des Erlebens der Anderen. Wenn aber die Anderen im Mittelpunkt ste-

hen, dann kann dies kein individueller Umgang sein, sondern dieser Umgang

funktioniert nur gemeinsam als Mehrere, die füreinander einstehen. Es ist

ein gemeinsames Verändern von Strukturen, die unterdrücken, ohne selbst

Strukturen aufzubauen, die wiederum unterdrücken. Deshalb ist das Fürein-

ander derWeg zur Solidarität, denn das Füreinander ist nur ein Moment, der

wieder vergeht, auch ohne das Problem zu lösen. Solidarität ist die Wieder-

holung dieses Moments des Füreinander, den das Stolpern ausgelöst hat.

Was ist Solidarität also? Es ist eine Haltung, die den schmalen Grat zwi-

schen dem Widerstand gegen Unterdrückung und der Vermeidung der Neu-

erschaffung anderer unterdrückender Strukturen entlangzugehen versucht.

Es ist ein graziler Umgang mit dem permanenten Risiko, Andere zu verlet-

zen, Anderen Unrecht zu tun und, was noch schwerer wiegen kann, einander

nicht genug beigestanden zu haben, gegen die Ungerechtigkeit der Struktu-

ren, über die mensch gemeinsam gestolpert ist. Was aber ist diese solida-

rische Haltung noch? Sie ist eine permanente Kritik am Bestehenden, eine

Kritik, die Kampf bedeuten kann und genau das macht sie so schwierig, so

selten längerfristig zu erleben, und genau deswegen muss sie grazil sein: Sie

muss gegen das, was behauptet, alternativlos das zu sein, was so sein muss,

wie es ist, wie etwas wirken, das genauso ist, wie es anders sein sollte, um die

Situation und die Struktur aufzulösen und zu zeigen, dass es wirklich anders

23 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Feuda-

lismus, totale Herrschaft, München: Piper 1986, S. 821f. & vgl. Wilhelm Heitmeyer: Au-

toritäre Versuchung. Signaturen der Bedrohung I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018, S. 10f.:

»Die Sehnsucht nach Sicherheit, die angesichts all dieser Bedrohungen vieleMenschen

hegen, findet in den bestehenden gesellschaftlichen oft einen regressiven, autoritä-

ren Ausdruck und macht die Menschen empfänglich für die entsprechenden autoritä-

ren Versuchungen. Wenn die Verhältnisse schon nicht ›zurückgedreht‹ werden können,

dannmuss – ›Rette sich, wer kann!‹ – die Sicherheit durch autoritäre Maßnahmen her-

gestellt werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Gefragt durch Andere

möglich ist. Sie wirkt also leicht und ist gleichzeitig das Schwierigste, da sie

jederzeit vor dem Risiko steht, den Grat zu verlassen, um selbst eine Struktur

zu beginnen, die nicht mehr für Andere einsteht, sondern gegen Andere, oder

die sie bloß nebeneinanderstellt.

Diese Schwierigkeiten möchte ich in den nachfolgenden Essays dieses

Bandes an unterschiedlichen Verhaltensweisen untersuchen, die zusammen

den Versuch darstellen, die Umgangsformen des Miteinanders mit aktuellen

Debatten über Kapitalismus, Pathologien, Digitalität und Identität zu ver-

knüpfen und durch sie das Verhältnis zu Anderen zu bestimmen: denn alle

diese vier Bereiche sind auf unterschiedliche Weise Teil unserer Gesellschaf-

ten und stellen somit Strukturen dar, die unser Miteinander formen. Der Un-

tertitel dieses Essaybandes suggeriert dabei mehreres, zum einen, dass ich

mich an bestehende Debatten anschließe – das wird auf jeden Fall so sein,

weil sich in ihnen die Sedimente unseres Denkens verkörpern –; zum ande-

ren suggeriert er darüber hinausgehend noch, dass ich mich mit Positionen

beschäftige, die ich zu gewissen Teilen zustimmungswürdig finde – auch dies

ist ohne Zweifel richtig –; was der Untertitel aber auch suggeriert – vorran-

gig implizit, da es generell als ein Ideal in der Wissenschaft gilt –, ist, dass

dieser Anschluss aus einer »neutralen« Perspektive geschehen wird, die das

Problemfeld überblickt und alles schon eingeordnet hat. Wer dies erwartet,

den werden die folgenden Seiten enttäuschen. Enttäuschen deshalb, weil es

mir nicht möglich ist, mich zu einemThema neutral zu äußern – auch nicht,

oder besser, besonders nicht im Rahmen einer Wissenschaft, die sich mit den

sozialen Strukturen befasst, die auch das Verhalten derjenigen bestimmen,

die sich mit ihnen beschäftigen. Es wäre demnach eine Täuschung, zu glau-

ben, dass ein solches Thema behandelt werden könnte und mensch nicht Teil

der Strukturen und Gesellschaft wäre, die mensch kritisiert oder affirmiert,

und dass dies nicht in irgendeiner zu bestimmenden Form in die Arbeit mit

einfließen würde, die mensch schreibt. Was hier vorliegt, ist also keine neu-

trale Beobachtung, sondern eine Beschreibung, die aus meiner Perspektive

geschrieben wurde, weil ich sie als Wert empfinde, darüber zu streiten. Diese

Seiten sind somit eine Aufforderung an Andere über die Perspektiven zu dis-

kutieren und zu streiten. Sie sind damit in gewissem Sinne eine Streitschrift;

eine Streitschrift gegen bestehendes Unrecht in sozialen Strukturen, welches

Anderen unter Anderen durch einander widerfährt, obwohl dieses Unrecht

nicht sein müsste: Das, was ich befürchte, ist einzig, dass alles so bleibt, wie

es ist, obwohl es anders sein könnte, weil es trotz aller Pluralität der Perspek-

tiven als alternativlos hingenommen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 39

Den Abschluss dieses Essays bildet nun ein Textabschnitt, der einen Ant-

wortversuch auf die Frage darstellt, warum mensch in einem alternativlos

und ausweglos erscheinenden Netz aus unterdrückenden, verletzenden, bis

zur Lebensbedrohlichkeit reichenden sozialen Strukturen, gegen dieses ste-

hen kann und sollte.

Das Prinzip Trotz

In den nachfolgenden Zeilen wird eine emotionale Widerstandsgeste zu ei-

nemPrinzip erhoben. Im trotzigen Verneinen, dem körperlichenWiderstand,

dem Sich-auf-den-Boden-Werfen, dem Sich-Abwenden, der öffentlichen Pro-

vokation verkörpert sich der Wunsch nach etwas anderem. Es ist der Wider-

stand gegen etwas übermächtig erscheinendes, seien es im Privatem die Fa-

milienmitglieder, im Politischen eine bestimmte Partei, die sich zur alleinigen

Macht erklärt, im Ökonomischen ein totalitärer Anspruch auf die Ausweitung

des Konsums und der Vergrößerung des eigenen Kapitalschatzes oder eine

kulturelle Hegemonie,wiemensch »richtig« zu leben habe.Der Trotz dagegen

ist sowohl eine symptomatische emotionale Verhaltensweise als Antwort auf

diese übermächtig erscheinenden Strukturen oder Personen als auch ein An-

trieb zur Veränderung. Zum ersten Punkt lässt sich sagen, dass die Antwort,

die Response Trotz erfolgt, nicht weil mensch darin einen Weg sieht, sondern

obwohl derWeg versperrt scheint.24 Obwohl mensch nicht aus den Netzen des

Bestehenden aussteigen kann, an ihnen haftet und ihnen nur schwerlich eine

Veränderung abringt, stellt mensch sich in den Weg, probt einen Aufstand

und verhält sich anders, als es die Struktur erwarten lässt oder als mensch

sich gezwungenermaßen verhalten soll. Mensch leistet Widerstand trotz der

schieren Ausweglosigkeit, die sich abzeichnet, wenn mensch das System da-

nach analysiert, welcheMittel mensch aufwendenmuss, um die Veränderung

zu erreichen. Mit Butler kann dieser Ausgangspunkt für den Trotz folgender-

maßen ins Politische übertragen werden: »[E]s [gibt] keine Opposition zur

24 Ein eindrückliches Plädoyer für »wehrhaften, kritischen Trotz« findet sich in dem Text

»Bilder trotz allem« von Käte Meyer-Drawe, in dem sie sehr deutlich beschreibt, was

Bilder trotz allem darstellen können und wie sie uns Zeugenschaft ermöglichen und

bspw. darstellen »vor welche Komplikationen die Erinnerungen an die Shoa oder den

Holocaust [ge]stelle[t] [sind], Verwicklungen, die in diskursiven Analysen verstellt

sind.« KäteMayer-Drawe: »›Bilder trotz allem‹. Fragilität und Verletzbarkeit vonWahr-

nehmungen«, in Ulas Aktas (Hg.): Vulnerabilität. Pädagogisch-ästhetische Beiträge zu Kor-

poralität, Sozialität und Politik, Bielefeld: transcript 2020, S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Gefragt durch Andere

Macht, die nicht selbst bereits Teil des Machtapparates wäre; daß die Hand-

lungsfähigkeit in das impliziert ist, dem sie sich widersetzt; daß ›Emanzi-

pation‹ niemals die Transzendenz der Macht an sich sein kann.«25 Mensch

trotzt also dem, dessen Teil mensch selbst ist, um es zu verändern, um es

zu transformieren, sich seiner zu entledigen, wobei mensch nicht gänzlich

von dem loskommt, wogegen sich aufgelehnt wird: denn Teile selbst der wi-

derständigen Praxis des Trotzes sind durch das bestimmt, wogegen getrotzt

wird.

Zum anderen steht mensch durch den Trotz immer schon auf einer Seite;

nämlich auf der anderen dessen, was übermächtig erscheint zusammen mit

Anderen, die ebenfalls trotzen. Mensch offenbart seine Tendenz, was bedeu-

tet, klar darzustellen, wofür und wogegen mensch steht. Alles andere wäre

in dieser Situation nicht der Beginn einer parrhesiastischen Veränderung; mit

Günther Anders gesprochen: »[E]s [gibt] nichts Lächerlicheres als das Ideal der

Tendenzlosigkeit«.26 Die Tendenz, bzw. die Seite, die die Trotzigen gewählt ha-

ben bzw. die ihnen entgegenstehen, ist damit als historische Grundlage zu

verstehen, die nicht die eine richtige Norm (die im Trotz ausgedrückte) gegen

die eine falsche Art und Weise zu leben (diejenige, die übermächtig erscheint)

stellt. Wer trotzig gegen etwas steht, beginnt eine Veränderung, deren Ende

nicht als universell besser gewertet werden kann, sondern als anders, was mit

Blick auf die historische Verortung bedeutet: Es ist allemal besser sich auf-

zulehnen, als so zu leben, wie wir jetzt leben. Das Prinzip Trotz ist ein Schritt

aus der passiven Verzweiflung zur reaktiven Antwort, die die Anderen trifft,

sie erreichen kann, um ihre Übermacht zu hinterfragen und sich denen zu

zeigen, die ebenfalls verzweifelt sind und trotzen wollen.27

Die Trotzigen wollen performativ wirken, und dazu müssen sie auf das

Bestehende verweisen und es umdeuten; aus den Übermächtigen müssen

bspw. Zu-Überwältigende werden. Somit lässt sich an die Form des Perfor-

mativs anschließen, die Butler 1993 als Antwort auf Seyla Benhabibs Vorwürfe

gibt:

25 Judith Butler: »Für ein sorgfältiges Lesen«, in Seyla Benhabib, Judith Butler, Drucilla

Cornell & Nancy Fraser: Der Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Ge-

genwart, Frankfurt a.M.: Zeitschriften Fischer 1993, S. 127.

26 Günther Anders: »Brecht konntemich nicht riechen«, in Fritz J. Raddatz: Zeit-Gespräche

3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986, S. 26.

27 Dies ist die Ausformulierung und Erweiterung des Schlusswortes von Günther Anders

für das Gespräch mit Fritz Raddatz (vgl. ebd., S. 30).

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Durchgefragt zu Anderen. Die Wehrhaftigkeit des Pluralismus 41

Damit ein Performativ funktionieren kann, muß es aus einem Satz sprachli-

cher Konventionen schöpfen und diese Konventionen, die traditionell funk-

tioniert haben, rezitieren, um eine gewisse Art von Effekten hervorzurufen.

Die Kraft oder Effektivität eines Performativs hängt von seiner Möglichkeit

ab, sich auf die Geschichtlichkeit dieser Konventionen in einer gegenwärti-

genHandlung zubeziehenund sie neu zu kodieren.DieseMacht des Rezitie-

rens ist nicht die Funktion der Intentiondes Einzelnen, sondern Effekt der his-

torisch abgelagerten sprachlichen Konventionen[…] Konventionen, die ihre

Kraft durch die sedimentierte Wiederholbarkeit gewonnen haben.28

Diese Überlegungen vom Sprachlichen in den generelleren Bereich der Dar-

stellung zu verlegen, erscheint mit Rückblick auf diesen vorliegenden Essay

nun nicht wie eine unlösbare oder unangemessene Erweiterung. Denn wir

stoßen nicht nur auf sprachliche Konventionen, die wiederholt werden; wir

stoßen auf dieses Verhalten generell im Umgang mit sozialen Strukturen,

eben jenen Netzen, in denen wir hängen und von denen ausgehend mensch

trotzt.

Zum Abschluss dieses Essays möchte ich nun noch auf einen weiteren in-

teressanten Punkt hinweisen, nämlich den, dass die »Macht des Rezitierens«,

also die Macht zur Wiederholung und Veränderung, nicht durch die Inten-

tionen, die eine einzelnen Person hat, ins Werk gesetzt wird, sondern durch

die Wiederholbarkeit selbst entsteht und somit kommt die Möglichkeit zur

Veränderung allen zu, die auch an der Wiederholung beteiligt sind. Der Trotz

überkommt eine*n also nicht, weil mensch sich dazu entscheidet, sondern

weil einem*r der übermächtige Druck widerfährt und so zur Veränderung

treibt; nicht nur »mich« treibt es, nein. Trotz allem gibt es viele Andere, die

die Wiederholung verändern wollen. Das bedeutet es also, das Prinzip Trotz:

Es ist eine wahrhafte Response gegen das Bestehende, die diejenigen trifft,

die sonst nicht oder nur selten in der bestehenden Situation getroffen wer-

den, weil sie übermächtig erscheinen. Es ist die Wiederholung des Wunsches

nach Veränderung, die sich aus keiner universellen Norm erschließt, immer

historisch verortet ist und uns durch die Verhältnisse hindurch überkommt

und trifft.

28 Butler: »Für ein sorgfältiges Lesen«, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454725-003 - am 14.02.2026, 07:37:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454725-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

