
Zusammengefasst 

Ich bin vielreich, 

Niemandwer kann mich pflücken; 

Oder meine Gaben tragen 

Heim.1  

In der Hamburgischen Dramaturgie zeichnet Lessing eine Dramenkonzeption, in 
deren Mittelpunkt mit Mitleid, Furcht und menschlichem Helden drei Begriffe 
stehen, die er anlehnt an die aristotelische Poetik, aber auf deren Basis eigen-
ständig entwickelt. Der menschliche Held, so zeigt Lessing am Beispiel des Phi-
loktets, soll dem Zuschauer ähnlich sein: er soll ebenbürtig erscheinen und eben 
deshalb vorbildlich. Durch seine Menschlichkeit beeindrucken seine moralische 
Größe, seine sittliche Standhaftigkeit mehr, als es die eines Gottes könnten.  
 Der Zuschauer bei Lessing soll jedoch nicht nur gebannt das Geschehen auf 
der Bühne verfolgen. Er soll dadurch geläutert, ja gebessert werden. Im Theater, 
sagt Lessing, können wir lernen, gute Menschen zu werden. Dieses Lernen er-
folgt nicht nur an der Vorbildlichkeit des Helden, die wir erkennen und ver-
stehen, sondern es beinhaltet gleichzeitig eine emotionale Schulung. Die Affekte 
Furcht und Mitleid werden in der Katharsis, die, wie ich gezeigt habe, keine 
überzeugende Interpretation des aristotelischen Begriffs bieten kann, gereinigt 
und auf ein, so Lessing, gesundes Maß gebracht. Der Zuschauer des Dramas 
lernt so nicht, wie Aristoteles wohl zu lesen wäre, heftig zu empfinden und diese 
Empfindungen in der Tragödie abzubauen, sondern er lernt, richtig, d.h. mora-
lisch und maßvoll zu empfinden. In der Lessingschen Katharsis arbeiten sich 

                                                             
1  Else Lasker-Schüler: Giselheer dem Heiden; in: dies.: Die Gedichte. – Frankfurt a.M.: 

Suhrkamp 1997.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


304 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Furcht und Mitleid aneinander selbst ab, sie regeln sich in der Unterschiedlich-
keit ihrer Empfindungen gegenseitig auf das richtige Maß runter oder rauf.  
 Dass der Zuschauer überhaupt solche Empfindungen bei der Betrachtung des 
Dramas hat, liegt an der Beschaffenheit des Dramas selbst. Hier kommt erneut 
Lessings Zeichentheorie ins Spiel. Während sie zum einen den Vorteil der Poe-
sie gegenüber der bildenden Kunst aufgrund der willkürlichen Zeichen, die nicht 
so ans Weltliche gebunden sind wie die natürlichen der Kunst, herausstreicht, 
beschreibt sie im nächsten Zug, wie diese willkürlichen Zeichen der Poesie um-
kippen in natürliche Zeichen, die den natürlichen der bildenden Kunst überlegen 
sind. Die willkürlichen Zeichen meinen dabei zunächst die Wörter, die durch ih-
re Abstraktheit weiter vom bezeichneten Gegenstand entfernt sind als die 
natürlichen Zeichen, die den zu bezeichnenden Gegenstand sinnlich abbilden. 
Diese Abstraktheit aber erlaubt der Einbildungskraft des Zuhörers eine größere 
Freiheit. Die Worte sind dabei so mächtig, dass sie sich selbst vergessen machen 
und gleichsam in der Poesie über sich hinauswachsen. Dieses Phänomen be-
zeichnet Lessing als das Umkippen der willkürlichen Zeichen in natürliche. Die 
natürlichen Zeichen der Poesie sind deswegen natürlicher als die der bildenden 
Kunst, da sie vollkommen befreit sind von der Sinnlichkeit der Welt. Das, was 
nun in diesem Prozess entdeckt wird, sind keine vorher feststehenden platoni-
schen Ideen, sondern situative Erkenntnisse: der Zuschauer erlebt Philoktets 
Schmerz mit, nicht den Schmerz an sich. Das wiederum erlaubt die Einfühlung: 
das Mitleiden für den anderen und die Furcht, die darin liegt, für einen selbst. 
Neben die vernünftige Erkenntnis dessen, was moralisch richtig ist, tritt so noch 
eine andere Erkenntnis: die gefühlsmäßige Erkenntnis, warum etwas richtig ist, 
die gleichberechtigt und ergänzend zur begrifflichen Erkenntnis gestellt ist. 
 Diese Erkenntnis nenne ich mit Wellbery intuitive Erkenntnis. In dem Kapi-
tel zeige ich, dass diese Figur, die bei Lessing unbenannt existiert, in einer 
begrifflichen Spannung angelegt ist, deren ganzes Potential Lessing zugunsten 
des moralischen Endzwecks des Dramas nicht ausnutzen möchte. Die Spannung 
des Begriffs besteht im Wesentlichen aus zwei Punkten:  
 Erstens: Bei Lessing ereignet sich die intuitive Erkenntnis nur in der Dich-
tung. Nur die Worte haben aufgrund ihrer großen Abstraktheit die Macht, das 
Weltliche, das die Phantasie zu sehr binden würde, hinter sich zu lassen. Gleich-
zeitig beschreibt Lessing aber das, was in der intuitiven Erkenntnis passiert mit 
den Empfindungen Furcht und Mitleid – Affekte, die Meyer-Kalkus nicht um-
sonst als »viszeral« bezeichnet. Der von Lessing beschriebene Prozess setzt sich 
also in einer entsinnlichten Welt in Gang, ist selbst aber wesentlich sinnlich. Die 
Kritik, die ich daran formuliert habe, lautet: die intuitive Erkenntnis geschieht 
nicht erst auf der Ebene der willkürlichen Zeichen, sondern bereits auf der Ebene 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 305

der bildenden Kunst, weil sie spezifisch für Kunst überhaupt ist. Denn auch die 
natürlichen Zeichen von Bildhauerei und Malerei, auch deren Sinnlichkeit, bein-
halten schon immer die Abstraktion der Nachahmung und machen damit immer 
möglich, was Lessing erst auf der Ebene der Poesie beschreibt: das freie Spiel 
der Einbildungskraft, das Erkennen dessen, was sich begrifflich nicht fassen 
lässt.  
 Zweitens: Lessings Theorie ist gerichtet auf einen moralischen Zweck der 
Kunst: der Zuschauer soll als besserer Mensch das Theater verlassen. Um Les-
sing kein Unrecht zu tun: Das ist bei Weitem nicht der einzige Sinn der Kunst, 
Lessing erkennt ihre ästhetische Kraft, ihr Vermögen, Lust und Unlust zu berei-
ten, ein Spiel von Distanz und Nähe aufzubauen. Aber all das stellt er unter den 
moralischen Endzweck. Doch Lessings Begriffe sind ambivalent. Denn er er-
kennt sehr wohl, dass das Drama nicht nur das Gute zeigt, sondern auch das 
Allgemeinmenschliche aufdeckt. Der Menschlichkeit räumt Lessing dabei einen 
besonderen Stellenwert ein. Sie ist es, die uns dem Helden ähnlich sein lässt und 
eine Einfühlung ermöglicht. Dieser Vorbildrolle des menschlichen Helden opfert 
Lessing eine andere Erkenntnis, die der Aufklärer in manchen Abschnitten den-
noch anklingen lässt: dass nämlich Einfühlung nicht nur an Ähnlichkeit und 
Nachvollziehbarkeit gebunden ist, sondern daran, dass wir mit jedem anderen 
Menschen mitfühlen und mitleiden können, weil wir alle Menschen sind. Mit je-
dem anderen Menschen, so wäre die Konsequenz, die Lessing nicht zu tragen 
bereit ist, heißt aber, auch mit dem Verbrecher, mit dem, der nichts mit dem Zu-
schauer gemeinsam hat, außer dass er ein Mensch ist. Ein solches Abgleiten des 
Mitleids, in dem ich eine Chance sehe, will Lessing verhindern. Deswegen sieht 
er in der Katharsis keine Aufladung von Affekten und deren Entleerung, sondern 
eine Einpegelung. Dass grenzenlose Mitleid für den anderen wird im katharti-
schen Prozess durch die Furcht für uns selbst ausgebremst und auf ein moralisch 
gutes Maß gebracht – gleichzeitig bremst auch das Mitleid für den anderen unse-
re egoistische Furcht für uns aus und pegelt sie ein. In der Lessingschen Kathar-
sis werden die Affekte Furcht und Mitleid selbst gereinigt, während bei Aristote-
les der Mensch vom Überschwang der Affekte gereinigt wird. Die auf ein ver-
nünftiges Maß gebrachten Affekte dienen bei Lessing dazu, ein moralisch sich-
eres Gefühl für das Gute und Richtige zu entwickeln. Er sieht durchaus die 
Fähigkeit sowohl des Zuschauers als auch die der Kunst, die Affekte aufzuladen, 
will dieser Aufladung, dieser überschüssigen Empfindung, aber vorbauen, weil 
sie nicht in moralischen Kategorien zu fassen ist. Und damit ist der Kernpunkt 
dieses zweiten Teils meiner Lessingkritik benannt: das, was in der ästhetischen 
Erfahrung passiert, erschöpft sich nicht in moralischen Kategorien.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


306 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Lessings Leistung besteht gerade in denselben beiden Punkten. Denn damit 
geht er über Hegel hinaus. Er deckt auf, dass es in der Kunst eine eigenständige 
Erkenntnisform gibt, die der vernünftigen Erkenntnis beigeordnet ist, und dass 
sich vermittels dieser Erkenntnis ein Verständnis von Begriffen entwickeln lässt, 
die sich durch ihre Begrifflichkeiten allein nicht erklären lassen. Lessing be-
schränkt diese Erkenntnis jedoch zu sehr, indem er sie zum einen an die Poesie 
bindet und zum anderen einbettet in einen festen Sinnzusammenhang. Für einen 
Perspektivenwechsel ist der allerdings nicht nötig: die Intensität einer einzigen 
Szene kann den Zuschauer genauso in den Bann ziehen und ihm ihren Blickwin-
kel zeigen wie ein langsam entwickelter Zusammenhang. Lessing verkennt das 
impulsive Moment der intuitiven Erkenntnis, das er wiederum in seiner eigenen 
Theorie anlegt, indem das Mitleid auf jeden Menschen abzielt, egal was für ein 
Mensch er ist. Die Ähnlichkeit, die das Mitleid transportiert, liegt vor allem dar-
in, dass sie aufzeigt, in wie vielen Facetten menschliches Leben möglich ist, 
ohne diese zu bewerten. Dass erlaubt einen wertfreien Perspektivenwechsel. Der 
wiederum macht etwas möglich, das Lessing aus gutem Grund verhindern will: 
die Einfühlung nicht nur in die moralisch vorbildliche Hauptfigur, sondern die 
Möglichkeit, auch die Perspektiven der anderen Figuren auf der Bühne einzu-
nehmen. Im Drama, das zeigt Menke, tritt nicht nur das Subjekt heraus, sondern 
das Subjekt als eines unter vielen. Nicht nur eine Perspektive kann der Zuschau-
er hier entdecken, sondern eine Vielzahl.  
 Das macht deutlich, dass das, was in der intuitiven Erkenntnis verstanden 
wird, weder moralisch gebunden sein kann, noch ein einfaches Abbild der 
Wahrheit ist. Was hier aufgedeckt wird, sind mögliche Sichtweisen auf eine Si-
tuation oder auf die Welt. Alle haben dabei eine Wahrheit, weil sie eine Wahr-
haftigkeit haben, keine zeigt jedoch eine objektive Wahrheit, weil sie bedin-
gungslos subjektiv sind. Mehr noch: man erfährt im Perspektivenwechsel auch 
nicht die Wahrheit über die Person, deren Blickwinkel man einnimmt, im Ge-
genteil, diese Person kann dem Zuschauer weiterhin vollkommen fremd und so-
gar unverständlich bleiben: was er erfährt, ist eine Weise zu sehen, zu trauern, zu 
leiden. Menschliche Möglichkeiten werden in diesem Blick aufgedeckt, der 
Reichtum des Menschen aufgefächert. Seine Unerklärlichkeit vorgeführt. Genau 
hier ist der Platz für den menschlichen Überschuss, der ewig individuell bleibt, 
einzigartig ist, mit dem Tod verschwindet und eine immer währende Lücke lässt. 
Oft ist hier der Platz für die überbordende Liebe, für die Skurrilität, für das, was 
den Einzelnen ausmacht. Die intuitive Erkenntnis zeigt, dass der Mensch sich 
nicht auf einen vernünftigen Begriff bringen lässt. Sie zeigt damit zugleich die 
ewige Entgrenzung des Menschen, und ebenso bietet sie in der Reflektion auf 
das von ihr Erkannte die Möglichkeit, es neu zu benennen oder anders in Begrif-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 307

fe zu fassen. Sie wird damit jedoch nicht zu einem Medium der Selbstverständi-
gung, weil sie selbst aufzeigt, wie unmöglich diese ist, sondern zu einem Medi-
um der Selbstbefragung.  
 Auch Martha Nussbaum spricht, wie ich im zweiten Kapitel gezeigt habe, 
von »intuitive perceptions«2, die sowohl im Leben als auch in der Kunst ange-
siedelt sind und die unverzichtbar sind, um zu verstehen, wie ein Leben gelingen 
kann. Nussbaum macht dabei in ihrem Text am Beispiel der Frage nach dem gu-
ten Leben sehr deutlich, wie schwierig es für einen philosophischen Text ist, den 
Facettenreichtum des Lebens einzufangen. Die Kunst hingegen kann Erfahrun-
gen von Leid, Trauer, Schmerz und Einsamkeit zeigen. Das heißt nicht, dass sie 
sie teilbar werden lässt, der Zuschauer kann sie nicht im gleichen Sinne erleben, 
wie er es im eigenen Leben täte, aber er wird ihrer aus der Distanz des Zuschau-
enden ansichtig. Damit wird das Leid selbst aufgewertet, denn der Zuschauer 
erkennt, dass es konstitutiv für das menschliche Leben ist, solche Erfahrungen zu 
machen und einen Umgang mit ihnen zu erlernen. Damit wird diese Seite des 
menschlichen Lebens nicht abgeschoben in einen unvernünftigen Teil, der nicht 
von Interesse ist, sondern gewürdigt.  
 Der Unterschied nun, ob ich etwas im Theater erlebe oder auf der Straße, be-
steht vor allem darin, dass Kunst die Erfahrung verallgemeinert an 
exemplarischen Figuren darstellt. Die dargestellten Erfahrungen bleiben dabei 
selbst unangetastet. Sie können nicht vom Zuschauer vereinnahmt werden, weil 
es eben nicht die eigenen sind, sondern sie aus der Distanz des Unbetroffenen 
heraus gesehen werden. Die Erfahrung des Leides wird so nicht leichter, weil sie 
nicht teilbar wird, aber sie wird, weil sie eine allgemeine Darstellung in der 
Kunst findet, mitteilbar. Damit berührt Kunst etwas, was von Sprache allein un-
berührt bleibt: den Bereich der Einsamkeit des in seiner Leiderfahrung 
Gefangenen. Diese Berührung erleichtert, weil sie die Einsamkeit für einen Mo-
ment durchbricht und anerkennt als etwas, das zu unserem menschlichen Leben 
dazu gehört, ja, wesentlich zu den Leistungen unseres Lebens gehört. Das Sub-
jekt als Verlorenes, als Desorientiertes bekommt hier Raum. Es wird nicht 
abgedrängt, sondern eingeladen. Insofern ist die Ästhetik bereichernd für die 
Subjekttheorie, denn in ihr zeigt sich etwas, das sich in der Theorie allein höchs-
tens postulieren ließe. 
  
Zeigt das Lessingkapitel, wie sich mit dem Begriff des menschlichen Helden der 
Subjektbegriff öffnet, führt das Heldenkapitel diesen an seine Grenzen. Von der 

                                                             
2  Martha C. Nussbaum: »Flawed Crystals: Jamesʼs The Golden Bowl and Literature as 

Moral Philosophy«, 141. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


308 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Krise des Helden handelt es, von einer Krise, die nicht außerhalb seiner liegt, 
sondern in ihm selbst. Die Eigenbefragung des Helden wird besonders deutlich 
in der Romantik, als Beispiel dient deshalb Kleists Prinz von Homburg. In mei-
nem Kapitel zeige ich, wie im Stück selbst permanent diskutiert wird, was ein 
Held ist und wie heldenhaftes Verhalten aussieht. Der mutige Krieger wird hier 
mit seiner anderen Seite, der des flehendlich am Leben-Hängenden, konfrontiert, 
beide Seiten zu vereinigen, gelingt Homburg, so scheint es, nicht. Er schwankt 
und pendelt zwischen beiden und entscheidet sich schließlich für das Heldentum, 
dem er sein Leben opfern will. Doch plötzlich darf er beides sein: Hoffender und 
Träumender, ja, er ist sogar der, dessen Träume in Erfüllung gehen. Seine Krise, 
der Zuschauer ahnt es, ist damit nicht beendet. Über sie wird ein traumhaftes Le-
ben gebreitet und mit diesem Traum wird der Zuschauer aus dem Theater ent-
lassen.  
 Zwei Dinge zeigen sich deutlich am Prinz von Homburg. Zum einen die Ver-
änderung, der der Begriff des Helden unterliegt. Verglichen mit Philoktet, der 
sein Heldentum wesentlich auch aus seiner Menschlichkeit schöpft, hat Hom-
burg Probleme, Menschsein und Heldsein zu vereinen. Das liegt vor allem daran, 
dass er sich, im Gegensatz zu Philoktet nicht bis ins Letzte mit der Heldenrolle 
identifizieren kann. Denn während Philoktets Weigerung, mit den Griechen in 
den Kampf zu ziehen, gerade zum Pfeiler (freilich nicht zum einzigen) seines 
Heldenruhmes wird, ist Homburgs Weigerung, das Todesurteil anzunehmen – 
zumindest für die Frauen – die Abkehr vom Heldentum, das Verlieren der letzten 
Schlacht. Philoktet ist mutig und Homburg ist feige. Doch Homburg ist feige, 
weil er in einem anspruchsvollen Sinn Subjekt genannt werden kann – im Ge-
gensatz zu Philoktet. Der griechische Held bleibt bei aller Individualität und bei 
allem Aufbegehren ein antiker Grieche, der verwurzelt ist in der Sittlichkeit sei-
ner Gemeinschaft. Zwar braucht es einen Gott, um ihn dazu zu bringen, sein 
Schicksal (und den Orakelspruch) zu erfüllen, doch ist sein Glück, seine Sehn-
sucht, das Aufgehen in der Gemeinschaft mit den Griechen, die Rückkehr in die 
Schlachtreihen.  
 Homburg hingegen sieht den Wert des Lebens – selbst ohne die anderen. Das 
macht ihn feige, denn er fürchtet um seiner selbst willen um sich. Mit dieser 
Feigheit lehnt er sich auf gegen das, was eigentlich von ihm erwartet würde: wie 
ein stolzer Idiot in den Tod zu gehen, nur um sich keine Blöße zu geben. Kein 
Vergehen rechtfertigt den Tod eines Menschen: das bekommt Homburg hier zu 
spüren. Zu Recht lehnt er sich mit allen Mitteln, mit all seiner Angst und Ver-
zweiflung dagegen auf. Dass der Kurfürst als einziger in dieser unheldischen 
Auflehnung das wahre Heldentum erkennt, ist eine Kleistsche Groteske. Denn 
der Held zeichnet sich nicht nur aus durch Kühnheit in der Schlacht, sondern 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 309

ebenso sehr durch ein moralisches Wissen um Gerechtigkeit und Angemessen-
heit. Zweifelt Homburg also am Urteil des Kurfürsten, tut er das, so der Kurfürst, 
weil das Urteil ungerecht ist, denn ein gerechtes Urteil könnte von einem Helden 
nicht angezweifelt werden. Der Kurfürst stellt so sein eigenes Heldentum hinter 
das Homburgs und überhöht diesen. Zumindest scheint es so. Denn eigentlich 
beginnt der Kurfürst mit einer Befragung des Helden, die die Meinung des Be-
fragten verändert und diesen dem ersten Urteil zustimmen lässt. Während die 
Verzweiflung Homburgs den Kurfürsten also in seinem Urteil wanken macht, 
somit etwas bewirkt, was kein einziges rationales Argument von Nichte, Gattin 
oder militärischen Ratgebern vorher bewirken konnte, erreicht der Kurfürst 
durch die Befragung eine Festigung seiner eigenen Position und damit die erneu-
te Bestimmung des Helden als dem, der die gerechte Strafe mutig erträgt. Damit 
hat er einen doppelten Gewinn: nicht nur sein Urteil wird bestätigt, sondern auch 
seine Begriffsbestimmung des Helden. Denn während Kurfürstin und Natalie 
sich fragen, warum ein Held sich scheinbar so unheldenhaft benimmt und damit 
eine Öffnung des Begriffs einleiten, beendet Homburg selbst diese Diskussion, 
indem er sich klar zur Definition des Kurfürsten bekennt. Dabei bleiben die Ent-
scheidungen des Kurfürsten und des Prinzen rätselhaft, weil keine einzige von 
ihnen rational erklärt wird. Was der Kurfürst mit seinem rätselhaften Gnadenan-
gebot nun wirklich bezwecken wollte, bleibt genauso unklar wie Homburgs 
plötzliche Abkehr von der Lebensliebe hin zum Todesmut. 
 Abgesehen von dem Ergebnis, das bei der Heldenbefragung im Stück her-
auskommt (schließlich einigen sich alle darauf, dass der Held tugendhaft und 
tapfer ist und den Tod nicht fürchtet), zeigt der Prinz von Homburg, wie sehr 
sich der Heldenbegriff gewandelt hat. Kleist präsentiert dem Zuschauer hier kei-
nen einheitlichen Charakter, der durch seine Argumentationen oder Taten für 
sich einnimmt. Vielmehr wird der Theaterbesucher konfrontiert mit einem völlig 
ungreifbaren Menschen, der sich eben in jenem, dann im völlig anderen Extrem 
verliert, ohne seine Wendungen plausibel zu machen. Das Fesselnde am Prinzen 
von Homburg ist damit nicht seine Standhaftigkeit, wie es bei Philoktet war, 
sondern seine Lebhaftigkeit, seine Gefühlswelt. Gerade die wird durch sein per-
manentes Schweigen, durch seine kopflosen Aktionen und unbegründeten Ent-
scheidungen ausgedrückt. Hier ist jemand, der wahnsinnig lebendig dem Augen-
blick verhaftet ist. Der sich selbst erlebt und fühlt und dieses Erleben liebt und 
wertschätzt. Jemand, der sich nicht in einfache Kategorien einordnen lässt und 
aufgrund einer unheldischen (in der Verzweiflung über das Urteil) und irrationa-
len (in der Ablehnung des Gnadenangebots) Sensibilität für sich einnimmt. 
 Homburg macht die Umdeutung seiner Verzweiflung, der der Kurfürst durch 
sein Gnadenangebot den Weg bereiten würde, nicht mit: Es ist nicht die Ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


310 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zweiflung des Helden, die ihn um sein Leben bitten lässt, sondern die des Men-
schen. Homburg gesteht seine Schwäche ein, indem er das Urteil anerkennt und 
wieder Held sein will. Dieser unvernünftige Zug hat eine frappierende und an-
rührende Ehrlichkeit und Authentizität. Mit dieser Bewegung trägt Homburg die 
Schwäche in den Begriff des Helden hinein und macht ihn damit – menschlich. 
Und »menschlich« beschränkt sich hier nicht darauf, einen Körper zu haben, der 
Einfluss hat auf uns, der uns anbindet an das Leben und verletzlich sein lässt. 
»Menschlich« heißt hier, verletzlich an der Seele, am Menschsein, am Leben. 
Menschlich sein heißt hier: unvernünftig reagieren, nicht nachvollziehbar han-
deln, undurchsichtig bleiben: schwach sein. Und diese Schwäche ist ein 
Wesenszug des Subjekts.  
 Laokoon, Antigone, Philoktet hatten überhaupt nicht die Fähigkeit, ihr eige-
nes Leben in dieser Form zu lieben. Diese Fähigkeit ist quasi die Entschädigung 
für den Wegfall der handlungsleitenden Sittlichkeit. Weil der Eigenwert des In-
dividuums in seinem Begriff angelegt ist, zerbricht die sittliche Gemeinschaft 
notwendig, weil sie als weltliche niemals allen Individuen gerecht zu werden 
vermag. Dieser Bruch hinterlässt das Individuum, auch in der künstlichen Sitt-
lichkeit des Staates, einsam, weil er durch die Unrechtserfahrung eine 
Individuierung mit sich bringt, die in keinem Gemeinschaftserlebnis dauerhaft 
aufgehoben werden kann. Das, was Antigone verliert, ist für immer verloren. 
Dafür taucht das Subjekt auf, das reicher ist, als die Gemeinschaft es auszuhalten 
vermochte und von diesem Reichtum gleichermaßen profitiert, weil es fähig ist, 
zu erkennen, zu verändern und zu träumen, und unter ihm leidet, weil er es ver-
letzlich macht und es sich niemals ganz ausschöpfen oder erklären kann. Seine 
Vielzahl an Möglichkeiten lässt es deswegen immer ungreifbar sein: für sich 
selbst und nicht zuletzt für den anderen.  
 Damit verlegt sich die Krise des Helden, wie Reinhardt es fordert, in den 
Helden selbst: Der Begriff der Krise muss dem Begriff des Helden eingeschrie-
ben werden. Dass passiert vor allem, auch das lässt sich an Reinhardt ablesen, 
indem der Held immer mehr zum Menschen wird und das eigentlich Heroische 
an der Heldenfigur immer weiter zurückgebaut wird. Zu Recht weist er jedoch 
darauf hin, dass schon in der Antike der Held nicht ausschließlich als Vorbild 
angelegt war, sondern sein Heldentum auch immer stark negative oder unmorali-
sche Züge trug. Der herausragende Held sticht nicht immer durch seine mora-
lische Haltung hervor. Diese von Beginn an angelegte Spannung vertieft sich in 
den verschiedenen Heldenfiguren immer weiter, zumal durch die fortschreitende 
Individuierung und Verselbstständigung der Helden ihre Motivationen immer 
ungreifbarer werden: Der Held in der Krise ist ein Held, der sich selbst befragt 
und hinterfragt. Er ist nicht statisch und zielorientiert, sondern beweglich, kreativ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZUSAMMENGEFASST   | 311

und offen. Wenn Reinhardt sagt, dass der Held schon immer eine Weise war, in 
der der Mensch sich selbst betrachtet hat und gefeiert, dann wird hier noch ein-
mal umso deutlicher, wie sehr der Held nun zu einem Ort wird, an dem der 
Mensch sein eigenes Subjekt-Sein betrachten, befragen und zelebrieren kann. 
Die Krise des Helden bezieht sich dabei wesentlich auf seine Individualisierung 
und die Fülle an Möglichkeiten, die durch den Wegfall der handlungsleitenden 
Sittlichkeit eröffnet wird. Für den Beginn der Krise war Homburg deswegen ein 
gutes Beispiel, weil sich an der romantischen Subjektivität das Überbordende 
zeigt. Und auch wenn unser Leiden an dieser Unbestimmtheit heute oft weniger 
romantisch ist, behält es häufig den kreativen Traum des Ichs, das als ganz ande-
res auch möglich wäre. Dadurch entsteht häufig nicht nur eine Unzufriedenheit, 
die lästig und nagend sein kann, sondern oft auch eine Ungewissheit, die läh-
mend wirkt, Angst macht und in Unfreiheit und Einsamkeit führen kann.  
 Ein Weg dieses Ungreifbare, diesen Überschuss zu zeigen und damit ein 
Stück weit zu einer geteilten Erfahrung zu machen, ist die Kunst. Das Miss-
trauen, das im Prinzen von Homburg der Sprache gegenüber wächst (wenn 
Natalie zu Recht die Worte ihres Onkels zweideutig findet oder anzweifelt, dass 
Homburg nun mit seiner Zustimmung tatsächlich das befördert, was er sich zu 
wünschen scheint), schlägt sich auch im Theater des 20. Jahrhunderts nieder. Ein 
Beispiel dafür ist Lehmanns These vom postdramatischen Theater, in dem nicht 
mehr der Text im Mittelpunkt steht, sondern das Theater als Ereignis. Körper 
und Stimme des Schauspielers rücken in den Vordergrund, da sie vielmehr als 
jeder Satz dazu geeignet sind, Schmerz und Leid Ausdruck zu verleihen. Die Er-
fahrung, die der Zuschauer dabei macht, ist eine vollkommen andere als die des 
klassischen Dramas. Er erkennt im Stöhnen, Seufzen, Schreien, in der körperli-
chen Präsenz, der Bewegung und nicht zuletzt in der technischen Verfremdung 
all dessen das, was nicht sagbar ist. Nicht nur seine Vernunft wird in diesem 
Theatererlebnis angesprochen, sondern sein ganzer Körper wird mit hineingezo-
gen.  
 Doch während der eigene Puls sich erhöht, die eigenen Magenwände zu 
schmerzen anfangen und die Ohren klingeln, weiß der Zuschauer doch, dass das, 
was er da am eigenen Leib erfährt, eine ästhetische Erfahrung ist. Die intuitive 
Erkenntnis geschieht aus der Distanz des Zuschauenden heraus. Gleichzeitig 
durchbricht das theatrale Spiel des postdramatischen Theaters die Grenze zum 
Zuschauerraum, weil es durch die Aufwertung der körperlichen und stimmlichen 
Präsenz des Schauspielers die Praxis in den Vordergrund rückt und so den Zu-
schauer unweigerlich in das Theaterereignis einschließt. Er wird nicht, wie im 
klassischen dramatischen Theater zur Reflexion und Selbstreflexion angeleitet, 
sondern durch seine Involvierung in die ästhetische Erfahrung werden die Be-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


312 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dingungen und Möglichkeiten von Reflexion und Selbstreflexion überhaupt in 
Frage gestellt. Das Selbst, das sich hier schaffen und gründen will, befindet sich 
in ständiger Selbstüberschreitung. Angesichts der Erfahrung dieser kontinuierli-
chen Selbstüberschreitung verlieren die herkömmlichen Begriffe, Denkweisen 
und Urteile ihren sicheren Boden. Das postdramatische Theater hat keine beru-
higende Wirkung, weil es kein Ort der Selbstverständigung ist, sondern ein Ort 
der Hinterfragung und gleichzeitig des Sich-Selbst-Feierns, weil diese erschüt-
ternde Selbstbefragung in einem wahnsinnigen und berührenden Spiel zwischen 
Theater und Leben, Spiel und Praxis stattfindet. Damit behält die ästhetische Er-
fahrung trotzdem etwas Bereicherndes, weil sie in ihrem überbordenden Sein 
eine Erkenntnis transportiert, die nicht integrierend, weil verstehensfördernd, ist, 
sondern vielmehr an sich selbst Vielheit und Nicht-Identität aufdeckt und diesen 
in der unendlichen Infragestellung einen wertvollen Raum zumisst.  
 Mit Phaedra’s Love von Sarah Kane möchte ich im letzten Kapitel dieser 
Arbeit ein Beispiel dafür untersuchen, wie eine radikale Suche nach authenti-
schem Sein im Theater wirklich werden kann. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303 - am 14.02.2026, 12:18:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

