Zusammengefasst

Ich bin vielreich,

Niemandwer kann mich pfliicken;

Oder meine Gaben tragen

. 1
Heim.

In der Hamburgischen Dramaturgie zeichnet Lessing eine Dramenkonzeption, in
deren Mittelpunkt mit Mitleid, Furcht und menschlichem Helden drei Begriffe
stehen, die er anlehnt an die aristotelische Poetik, aber auf deren Basis eigen-
standig entwickelt. Der menschliche Held, so zeigt Lessing am Beispiel des Phi-
loktets, soll dem Zuschauer dhnlich sein: er soll ebenbiirtig erscheinen und eben
deshalb vorbildlich. Durch seine Menschlichkeit beeindrucken seine moralische
GroBe, seine sittliche Standhaftigkeit mehr, als es die eines Gottes konnten.

Der Zuschauer bei Lessing soll jedoch nicht nur gebannt das Geschehen auf
der Biihne verfolgen. Er soll dadurch geldutert, ja gebessert werden. Im Theater,
sagt Lessing, konnen wir lernen, gute Menschen zu werden. Dieses Lernen er-
folgt nicht nur an der Vorbildlichkeit des Helden, die wir erkennen und ver-
stehen, sondern es beinhaltet gleichzeitig eine emotionale Schulung. Die Affekte
Furcht und Mitleid werden in der Katharsis, die, wie ich gezeigt habe, keine
iiberzeugende Interpretation des aristotelischen Begriffs bieten kann, gereinigt
und auf ein, so Lessing, gesundes Mal3 gebracht. Der Zuschauer des Dramas
lernt so nicht, wie Aristoteles wohl zu lesen wire, heftig zu empfinden und diese
Empfindungen in der Tragédie abzubauen, sondern er lernt, richtig, d.h. mora-
lisch und maBvoll zu empfinden. In der Lessingschen Katharsis arbeiten sich

1 Else Lasker-Schiiler: Giselheer dem Heiden; in: dies.: Die Gedichte. — Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1997.

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

304 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Furcht und Mitleid aneinander selbst ab, sie regeln sich in der Unterschiedlich-
keit ihrer Empfindungen gegenseitig auf das richtige Maf3 runter oder rauf.

Dass der Zuschauer tiberhaupt solche Empfindungen bei der Betrachtung des
Dramas hat, liegt an der Beschaffenheit des Dramas selbst. Hier kommt erneut
Lessings Zeichentheorie ins Spiel. Wihrend sie zum einen den Vorteil der Poe-
sie gegeniiber der bildenden Kunst aufgrund der willkiirlichen Zeichen, die nicht
so ans Weltliche gebunden sind wie die natiirlichen der Kunst, herausstreicht,
beschreibt sie im nédchsten Zug, wie diese willkiirlichen Zeichen der Poesie um-
kippen in natiirliche Zeichen, die den natiirlichen der bildenden Kunst iiberlegen
sind. Die willkiirlichen Zeichen meinen dabei zunédchst die Worter, die durch ih-
re Abstraktheit weiter vom bezeichneten Gegenstand entfernt sind als die
natiirlichen Zeichen, die den zu bezeichnenden Gegenstand sinnlich abbilden.
Diese Abstraktheit aber erlaubt der Einbildungskraft des Zuhorers eine groflere
Freiheit. Die Worte sind dabei so michtig, dass sie sich selbst vergessen machen
und gleichsam in der Poesie iiber sich hinauswachsen. Dieses Phinomen be-
zeichnet Lessing als das Umkippen der willkiirlichen Zeichen in natiirliche. Die
natiirlichen Zeichen der Poesie sind deswegen natiirlicher als die der bildenden
Kunst, da sie vollkommen befreit sind von der Sinnlichkeit der Welt. Das, was
nun in diesem Prozess entdeckt wird, sind keine vorher feststehenden platoni-
schen Ideen, sondern situative Erkenntnisse: der Zuschauer erlebt Philoktets
Schmerz mit, nicht den Schmerz an sich. Das wiederum erlaubt die Einfiihlung:
das Mitleiden fiir den anderen und die Furcht, die darin liegt, fiir einen selbst.
Neben die verniinftige Erkenntnis dessen, was moralisch richtig ist, tritt so noch
eine andere Erkenntnis: die gefiihlsmiBige Erkenntnis, warum etwas richtig ist,
die gleichberechtigt und erginzend zur begrifflichen Erkenntnis gestellt ist.

Diese Erkenntnis nenne ich mit Wellbery intuitive Erkenntnis. In dem Kapi-
tel zeige ich, dass diese Figur, die bei Lessing unbenannt existiert, in einer
begrifflichen Spannung angelegt ist, deren ganzes Potential Lessing zugunsten
des moralischen Endzwecks des Dramas nicht ausnutzen méchte. Die Spannung
des Begriffs besteht im Wesentlichen aus zwei Punkten:

Erstens: Bei Lessing ereignet sich die intuitive Erkenntnis nur in der Dich-
tung. Nur die Worte haben aufgrund ihrer groen Abstraktheit die Macht, das
Weltliche, das die Phantasie zu sehr binden wiirde, hinter sich zu lassen. Gleich-
zeitig beschreibt Lessing aber das, was in der intuitiven Erkenntnis passiert mit
den Empfindungen Furcht und Mitleid — Affekte, die Meyer-Kalkus nicht um-
sonst als »viszeral« bezeichnet. Der von Lessing beschriebene Prozess setzt sich
also in einer entsinnlichten Welt in Gang, ist selbst aber wesentlich sinnlich. Die
Kritik, die ich daran formuliert habe, lautet: die intuitive Erkenntnis geschieht
nicht erst auf der Ebene der willkiirlichen Zeichen, sondern bereits auf der Ebene

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 305

der bildenden Kunst, weil sie spezifisch fiir Kunst tiberhaupt ist. Denn auch die
natiirlichen Zeichen von Bildhauerei und Malerei, auch deren Sinnlichkeit, bein-
halten schon immer die Abstraktion der Nachahmung und machen damit immer
moglich, was Lessing erst auf der Ebene der Poesie beschreibt: das freie Spiel
der Einbildungskraft, das Erkennen dessen, was sich begrifflich nicht fassen
ldsst.

Zweitens: Lessings Theorie ist gerichtet auf einen moralischen Zweck der
Kunst: der Zuschauer soll als besserer Mensch das Theater verlassen. Um Les-
sing kein Unrecht zu tun: Das ist bei Weitem nicht der einzige Sinn der Kunst,
Lessing erkennt ihre dsthetische Kraft, ihr Vermogen, Lust und Unlust zu berei-
ten, ein Spiel von Distanz und Nihe aufzubauen. Aber all das stellt er unter den
moralischen Endzweck. Doch Lessings Begriffe sind ambivalent. Denn er er-
kennt sehr wohl, dass das Drama nicht nur das Gute zeigt, sondern auch das
Allgemeinmenschliche aufdeckt. Der Menschlichkeit raumt Lessing dabei einen
besonderen Stellenwert ein. Sie ist es, die uns dem Helden #dhnlich sein ldsst und
eine Einfiihlung ermoglicht. Dieser Vorbildrolle des menschlichen Helden opfert
Lessing eine andere Erkenntnis, die der Aufkldrer in manchen Abschnitten den-
noch anklingen ldsst: dass nidmlich Einfiihlung nicht nur an Ahnlichkeit und
Nachvollziehbarkeit gebunden ist, sondern daran, dass wir mit jedem anderen
Menschen mitfiihlen und mitleiden kdnnen, weil wir alle Menschen sind. Mit je-
dem anderen Menschen, so wire die Konsequenz, die Lessing nicht zu tragen
bereit ist, heit aber, auch mit dem Verbrecher, mit dem, der nichts mit dem Zu-
schauer gemeinsam hat, aufler dass er ein Mensch ist. Ein solches Abgleiten des
Mitleids, in dem ich eine Chance sehe, will Lessing verhindern. Deswegen sieht
er in der Katharsis keine Aufladung von Affekten und deren Entleerung, sondern
eine Einpegelung. Dass grenzenlose Mitleid fiir den anderen wird im katharti-
schen Prozess durch die Furcht fiir uns selbst ausgebremst und auf ein moralisch
gutes Mal3 gebracht — gleichzeitig bremst auch das Mitleid fiir den anderen unse-
re egoistische Furcht fiir uns aus und pegelt sie ein. In der Lessingschen Kathar-
sis werden die Affekte Furcht und Mitleid selbst gereinigt, wéihrend bei Aristote-
les der Mensch vom Uberschwang der Affekte gereinigt wird. Die auf ein ver-
niinftiges Mal} gebrachten Affekte dienen bei Lessing dazu, ein moralisch sich-
eres Gefiihl fiir das Gute und Richtige zu entwickeln. Er sieht durchaus die
Féhigkeit sowohl des Zuschauers als auch die der Kunst, die Affekte aufzuladen,
will dieser Aufladung, dieser iiberschiissigen Empfindung, aber vorbauen, weil
sie nicht in moralischen Kategorien zu fassen ist. Und damit ist der Kernpunkt
dieses zweiten Teils meiner Lessingkritik benannt: das, was in der dsthetischen
Erfahrung passiert, erschopft sich nicht in moralischen Kategorien.

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

306 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Lessings Leistung besteht gerade in denselben beiden Punkten. Denn damit
geht er iiber Hegel hinaus. Er deckt auf, dass es in der Kunst eine eigenstindige
Erkenntnisform gibt, die der verniinftigen Erkenntnis beigeordnet ist, und dass
sich vermittels dieser Erkenntnis ein Verstindnis von Begriffen entwickeln lasst,
die sich durch ihre Begrifflichkeiten allein nicht erkldren lassen. Lessing be-
schrinkt diese Erkenntnis jedoch zu sehr, indem er sie zum einen an die Poesie
bindet und zum anderen einbettet in einen festen Sinnzusammenhang. Fiir einen
Perspektivenwechsel ist der allerdings nicht nétig: die Intensitét einer einzigen
Szene kann den Zuschauer genauso in den Bann ziehen und ihm ihren Blickwin-
kel zeigen wie ein langsam entwickelter Zusammenhang. Lessing verkennt das
impulsive Moment der intuitiven Erkenntnis, das er wiederum in seiner eigenen
Theorie anlegt, indem das Mitleid auf jeden Menschen abzielt, egal was fiir ein
Mensch er ist. Die Ahnlichkeit, die das Mitleid transportiert, liegt vor allem dar-
in, dass sie aufzeigt, in wie vielen Facetten menschliches Leben moglich ist,
ohne diese zu bewerten. Dass erlaubt einen wertfreien Perspektivenwechsel. Der
wiederum macht etwas moglich, das Lessing aus gutem Grund verhindern will:
die Einfiihlung nicht nur in die moralisch vorbildliche Hauptfigur, sondern die
Moglichkeit, auch die Perspektiven der anderen Figuren auf der Biihne einzu-
nehmen. Im Drama, das zeigt Menke, tritt nicht nur das Subjekt heraus, sondern
das Subjekt als eines unter vielen. Nicht nur eine Perspektive kann der Zuschau-
er hier entdecken, sondern eine Vielzahl.

Das macht deutlich, dass das, was in der intuitiven Erkenntnis verstanden
wird, weder moralisch gebunden sein kann, noch ein einfaches Abbild der
Wahrheit ist. Was hier aufgedeckt wird, sind mogliche Sichtweisen auf eine Si-
tuation oder auf die Welt. Alle haben dabei eine Wahrheit, weil sie eine Wahr-
haftigkeit haben, keine zeigt jedoch eine objektive Wahrheit, weil sie bedin-
gungslos subjektiv sind. Mehr noch: man erfihrt im Perspektivenwechsel auch
nicht die Wabhrheit iiber die Person, deren Blickwinkel man einnimmt, im Ge-
genteil, diese Person kann dem Zuschauer weiterhin vollkommen fremd und so-
gar unverstindlich bleiben: was er erfihrt, ist eine Weise zu sehen, zu trauern, zu
leiden. Menschliche Moglichkeiten werden in diesem Blick aufgedeckt, der
Reichtum des Menschen aufgefichert. Seine Unerkldrlichkeit vorgefiihrt. Genau
hier ist der Platz fiir den menschlichen Uberschuss, der ewig individuell bleibt,
einzigartig ist, mit dem Tod verschwindet und eine immer wihrende Liicke ldsst.
Oft ist hier der Platz fiir die iiberbordende Liebe, fiir die Skurrilitit, fiir das, was
den Einzelnen ausmacht. Die intuitive Erkenntnis zeigt, dass der Mensch sich
nicht auf einen verniinftigen Begriff bringen lédsst. Sie zeigt damit zugleich die
ewige Entgrenzung des Menschen, und ebenso bietet sie in der Reflektion auf
das von ihr Erkannte die Moglichkeit, es neu zu benennen oder anders in Begrif-

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 307

fe zu fassen. Sie wird damit jedoch nicht zu einem Medium der Selbstverstindi-
gung, weil sie selbst aufzeigt, wie unmoglich diese ist, sondern zu einem Medi-
um der Selbstbefragung.

Auch Martha Nussbaum spricht, wie ich im zweiten Kapitel gezeigt habe,
von »intuitive perceptions«’, die sowohl im Leben als auch in der Kunst ange-
siedelt sind und die unverzichtbar sind, um zu verstehen, wie ein Leben gelingen
kann. Nussbaum macht dabei in ihrem Text am Beispiel der Frage nach dem gu-
ten Leben sehr deutlich, wie schwierig es fiir einen philosophischen Text ist, den
Facettenreichtum des Lebens einzufangen. Die Kunst hingegen kann Erfahrun-
gen von Leid, Trauer, Schmerz und Einsamkeit zeigen. Das heif3t nicht, dass sie
sie teilbar werden lédsst, der Zuschauer kann sie nicht im gleichen Sinne erleben,
wie er es im eigenen Leben tite, aber er wird ihrer aus der Distanz des Zuschau-
enden ansichtig. Damit wird das Leid selbst aufgewertet, denn der Zuschauer
erkennt, dass es konstitutiv fiir das menschliche Leben ist, solche Erfahrungen zu
machen und einen Umgang mit ihnen zu erlernen. Damit wird diese Seite des
menschlichen Lebens nicht abgeschoben in einen unverniinftigen Teil, der nicht
von Interesse ist, sondern gewiirdigt.

Der Unterschied nun, ob ich etwas im Theater erlebe oder auf der Strafle, be-
steht vor allem darin, dass Kunst die Erfahrung verallgemeinert an
exemplarischen Figuren darstellt. Die dargestellten Erfahrungen bleiben dabei
selbst unangetastet. Sie konnen nicht vom Zuschauer vereinnahmt werden, weil
es eben nicht die eigenen sind, sondern sie aus der Distanz des Unbetroffenen
heraus gesehen werden. Die Erfahrung des Leides wird so nicht leichter, weil sie
nicht teilbar wird, aber sie wird, weil sie eine allgemeine Darstellung in der
Kunst findet, mitteilbar. Damit beriihrt Kunst etwas, was von Sprache allein un-
beriihrt bleibt: den Bereich der Einsamkeit des in seiner Leiderfahrung
Gefangenen. Diese Beriihrung erleichtert, weil sie die Einsamkeit fiir einen Mo-
ment durchbricht und anerkennt als etwas, das zu unserem menschlichen Leben
dazu gehort, ja, wesentlich zu den Leistungen unseres Lebens gehort. Das Sub-
jekt als Verlorenes, als Desorientiertes bekommt hier Raum. Es wird nicht
abgedringt, sondern eingeladen. Insofern ist die Asthetik bereichernd fiir die
Subjekttheorie, denn in ihr zeigt sich etwas, das sich in der Theorie allein hochs-
tens postulieren lief3e.

Zeigt das Lessingkapitel, wie sich mit dem Begriff des menschlichen Helden der
Subjektbegriff 6ffnet, fiihrt das Heldenkapitel diesen an seine Grenzen. Von der

2 Martha C. Nussbaum: »Flawed Crystals: James’s The Golden Bowl and Literature as
Moral Philosophy«, 141.

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

308 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Krise des Helden handelt es, von einer Krise, die nicht auBlerhalb seiner liegt,
sondern in ihm selbst. Die Eigenbefragung des Helden wird besonders deutlich
in der Romantik, als Beispiel dient deshalb Kleists Prinz von Homburg. In mei-
nem Kapitel zeige ich, wie im Stiick selbst permanent diskutiert wird, was ein
Held ist und wie heldenhaftes Verhalten aussieht. Der mutige Krieger wird hier
mit seiner anderen Seite, der des flehendlich am Leben-Héngenden, konfrontiert,
beide Seiten zu vereinigen, gelingt Homburg, so scheint es, nicht. Er schwankt
und pendelt zwischen beiden und entscheidet sich schlieBlich fiir das Heldentum,
dem er sein Leben opfern will. Doch plétzlich darf er beides sein: Hoffender und
Traumender, ja, er ist sogar der, dessen Trdume in Erfiillung gehen. Seine Krise,
der Zuschauer ahnt es, ist damit nicht beendet. Uber sie wird ein traumhaftes Le-
ben gebreitet und mit diesem Traum wird der Zuschauer aus dem Theater ent-
lassen.

Zwei Dinge zeigen sich deutlich am Prinz von Homburg. Zum einen die Ver-
dnderung, der der Begriff des Helden unterliegt. Verglichen mit Philoktet, der
sein Heldentum wesentlich auch aus seiner Menschlichkeit schopft, hat Hom-
burg Probleme, Menschsein und Heldsein zu vereinen. Das liegt vor allem daran,
dass er sich, im Gegensatz zu Philoktet nicht bis ins Letzte mit der Heldenrolle
identifizieren kann. Denn wihrend Philoktets Weigerung, mit den Griechen in
den Kampf zu ziehen, gerade zum Pfeiler (freilich nicht zum einzigen) seines
Heldenruhmes wird, ist Homburgs Weigerung, das Todesurteil anzunehmen —
zumindest fiir die Frauen — die Abkehr vom Heldentum, das Verlieren der letzten
Schlacht. Philoktet ist mutig und Homburg ist feige. Doch Homburg ist feige,
weil er in einem anspruchsvollen Sinn Subjekt genannt werden kann — im Ge-
gensatz zu Philoktet. Der griechische Held bleibt bei aller Individualitidt und bei
allem Aufbegehren ein antiker Grieche, der verwurzelt ist in der Sittlichkeit sei-
ner Gemeinschaft. Zwar braucht es einen Gott, um ihn dazu zu bringen, sein
Schicksal (und den Orakelspruch) zu erfiillen, doch ist sein Gliick, seine Sehn-
sucht, das Aufgehen in der Gemeinschaft mit den Griechen, die Riickkehr in die
Schlachtreihen.

Homburg hingegen sieht den Wert des Lebens — selbst ohne die anderen. Das
macht ihn feige, denn er fiirchtet um seiner selbst willen um sich. Mit dieser
Feigheit lehnt er sich auf gegen das, was eigentlich von ihm erwartet wiirde: wie
ein stolzer Idiot in den Tod zu gehen, nur um sich keine BloBe zu geben. Kein
Vergehen rechtfertigt den Tod eines Menschen: das bekommt Homburg hier zu
spiiren. Zu Recht lehnt er sich mit allen Mitteln, mit all seiner Angst und Ver-
zweiflung dagegen auf. Dass der Kurfiirst als einziger in dieser unheldischen
Auflehnung das wahre Heldentum erkennt, ist eine Kleistsche Groteske. Denn
der Held zeichnet sich nicht nur aus durch Kiihnheit in der Schlacht, sondern

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 309

ebenso sehr durch ein moralisches Wissen um Gerechtigkeit und Angemessen-
heit. Zweifelt Homburg also am Urteil des Kurfiirsten, tut er das, so der Kurfiirst,
weil das Urteil ungerecht ist, denn ein gerechtes Urteil konnte von einem Helden
nicht angezweifelt werden. Der Kurfiirst stellt so sein eigenes Heldentum hinter
das Homburgs und tiberhoht diesen. Zumindest scheint es so. Denn eigentlich
beginnt der Kurfiirst mit einer Befragung des Helden, die die Meinung des Be-
fragten verdndert und diesen dem ersten Urteil zustimmen ldsst. Wihrend die
Verzweiflung Homburgs den Kurfiirsten also in seinem Urteil wanken macht,
somit etwas bewirkt, was kein einziges rationales Argument von Nichte, Gattin
oder militdrischen Ratgebern vorher bewirken konnte, erreicht der Kurfiirst
durch die Befragung eine Festigung seiner eigenen Position und damit die erneu-
te Bestimmung des Helden als dem, der die gerechte Strafe mutig ertrigt. Damit
hat er einen doppelten Gewinn: nicht nur sein Urteil wird bestitigt, sondern auch
seine Begriffsbestimmung des Helden. Denn wihrend Kurfiirstin und Natalie
sich fragen, warum ein Held sich scheinbar so unheldenhaft benimmt und damit
eine Offnung des Begriffs einleiten, beendet Homburg selbst diese Diskussion,
indem er sich klar zur Definition des Kurfiirsten bekennt. Dabei bleiben die Ent-
scheidungen des Kurfiirsten und des Prinzen rétselhaft, weil keine einzige von
ihnen rational erklért wird. Was der Kurfiirst mit seinem rétselhaften Gnadenan-
gebot nun wirklich bezwecken wollte, bleibt genauso unklar wie Homburgs
plotzliche Abkehr von der Lebensliebe hin zum Todesmut.

Abgesehen von dem Ergebnis, das bei der Heldenbefragung im Stiick her-
auskommt (schlieBlich einigen sich alle darauf, dass der Held tugendhaft und
tapfer ist und den Tod nicht fiirchtet), zeigt der Prinz von Homburg, wie sehr
sich der Heldenbegriff gewandelt hat. Kleist prisentiert dem Zuschauer hier kei-
nen einheitlichen Charakter, der durch seine Argumentationen oder Taten fiir
sich einnimmt. Vielmehr wird der Theaterbesucher konfrontiert mit einem vollig
ungreifbaren Menschen, der sich eben in jenem, dann im v6llig anderen Extrem
verliert, ohne seine Wendungen plausibel zu machen. Das Fesselnde am Prinzen
von Homburg ist damit nicht seine Standhaftigkeit, wie es bei Philoktet war,
sondern seine Lebhaftigkeit, seine Gefiihlswelt. Gerade die wird durch sein per-
manentes Schweigen, durch seine kopflosen Aktionen und unbegriindeten Ent-
scheidungen ausgedriickt. Hier ist jemand, der wahnsinnig lebendig dem Augen-
blick verhaftet ist. Der sich selbst erlebt und fiihlt und dieses Erleben liebt und
wertschitzt. Jemand, der sich nicht in einfache Kategorien einordnen ldsst und
aufgrund einer unheldischen (in der Verzweiflung iiber das Urteil) und irrationa-
len (in der Ablehnung des Gnadenangebots) Sensibilitit fiir sich einnimmt.

Homburg macht die Umdeutung seiner Verzweiflung, der der Kurfiirst durch
sein Gnadenangebot den Weg bereiten wiirde, nicht mit: Es ist nicht die Ver-

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

310 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

zweiflung des Helden, die ihn um sein Leben bitten ldsst, sondern die des Men-
schen. Homburg gesteht seine Schwéche ein, indem er das Urteil anerkennt und
wieder Held sein will. Dieser unverniinftige Zug hat eine frappierende und an-
rithrende Ehrlichkeit und Authentizitit. Mit dieser Bewegung trigt Homburg die
Schwiche in den Begriff des Helden hinein und macht ihn damit — menschlich.
Und »menschlich« beschrinkt sich hier nicht darauf, einen Korper zu haben, der
Einfluss hat auf uns, der uns anbindet an das Leben und verletzlich sein lisst.
»Menschlich« heifit hier, verletzlich an der Seele, am Menschsein, am Leben.
Menschlich sein heif3it hier: unverniinftig reagieren, nicht nachvollziehbar han-
deln, undurchsichtig bleiben: schwach sein. Und diese Schwiche ist ein
Wesenszug des Subjekts.

Laokoon, Antigone, Philoktet hatten iiberhaupt nicht die Fiahigkeit, ihr eige-
nes Leben in dieser Form zu lieben. Diese Fahigkeit ist quasi die Entschddigung
fiir den Wegfall der handlungsleitenden Sittlichkeit. Weil der Eigenwert des In-
dividuums in seinem Begriff angelegt ist, zerbricht die sittliche Gemeinschaft
notwendig, weil sie als weltliche niemals allen Individuen gerecht zu werden
vermag. Dieser Bruch hinterldsst das Individuum, auch in der kiinstlichen Sitt-
lichkeit des Staates, einsam, weil er durch die Unrechtserfahrung eine
Individuierung mit sich bringt, die in keinem Gemeinschaftserlebnis dauerhaft
aufgehoben werden kann. Das, was Antigone verliert, ist fiir immer verloren.
Dafiir taucht das Subjekt auf, das reicher ist, als die Gemeinschaft es auszuhalten
vermochte und von diesem Reichtum gleichermallen profitiert, weil es fihig ist,
zu erkennen, zu verdandern und zu triumen, und unter ihm leidet, weil er es ver-
letzlich macht und es sich niemals ganz ausschopfen oder erkldren kann. Seine
Vielzahl an Moglichkeiten ldsst es deswegen immer ungreifbar sein: fiir sich
selbst und nicht zuletzt fiir den anderen.

Damit verlegt sich die Krise des Helden, wie Reinhardt es fordert, in den
Helden selbst: Der Begriff der Krise muss dem Begriff des Helden eingeschrie-
ben werden. Dass passiert vor allem, auch das ldsst sich an Reinhardt ablesen,
indem der Held immer mehr zum Menschen wird und das eigentlich Heroische
an der Heldenfigur immer weiter zuriickgebaut wird. Zu Recht weist er jedoch
darauf hin, dass schon in der Antike der Held nicht ausschlieBlich als Vorbild
angelegt war, sondern sein Heldentum auch immer stark negative oder unmorali-
sche Ziige trug. Der herausragende Held sticht nicht immer durch seine mora-
lische Haltung hervor. Diese von Beginn an angelegte Spannung vertieft sich in
den verschiedenen Heldenfiguren immer weiter, zumal durch die fortschreitende
Individuierung und Verselbststindigung der Helden ihre Motivationen immer
ungreifbarer werden: Der Held in der Krise ist ein Held, der sich selbst befragt
und hinterfragt. Er ist nicht statisch und zielorientiert, sondern beweglich, kreativ

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZUSAMMENGEFASST | 311

und offen. Wenn Reinhardt sagt, dass der Held schon immer eine Weise war, in
der der Mensch sich selbst betrachtet hat und gefeiert, dann wird hier noch ein-
mal umso deutlicher, wie sehr der Held nun zu einem Ort wird, an dem der
Mensch sein eigenes Subjekt-Sein betrachten, befragen und zelebrieren kann.
Die Krise des Helden bezieht sich dabei wesentlich auf seine Individualisierung
und die Fiille an Moglichkeiten, die durch den Wegfall der handlungsleitenden
Sittlichkeit er6ffnet wird. Fiir den Beginn der Krise war Homburg deswegen ein
gutes Beispiel, weil sich an der romantischen Subjektivitit das Uberbordende
zeigt. Und auch wenn unser Leiden an dieser Unbestimmtheit heute oft weniger
romantisch ist, behilt es hdufig den kreativen Traum des Ichs, das als ganz ande-
res auch moglich wire. Dadurch entsteht hiufig nicht nur eine Unzufriedenheit,
die ldstig und nagend sein kann, sondern oft auch eine Ungewissheit, die lih-
mend wirkt, Angst macht und in Unfreiheit und Einsamkeit fiihren kann.

Ein Weg dieses Ungreifbare, diesen Uberschuss zu zeigen und damit ein
Stiick weit zu einer geteilten Erfahrung zu machen, ist die Kunst. Das Miss-
trauen, das im Prinzen von Homburg der Sprache gegeniiber wichst (wenn
Natalie zu Recht die Worte ihres Onkels zweideutig findet oder anzweifelt, dass
Homburg nun mit seiner Zustimmung tatséchlich das befordert, was er sich zu
wiinschen scheint), schligt sich auch im Theater des 20. Jahrhunderts nieder. Ein
Beispiel dafiir ist Lehmanns These vom postdramatischen Theater, in dem nicht
mehr der Text im Mittelpunkt steht, sondern das Theater als Ereignis. Korper
und Stimme des Schauspielers riicken in den Vordergrund, da sie vielmehr als
jeder Satz dazu geeignet sind, Schmerz und Leid Ausdruck zu verleihen. Die Er-
fahrung, die der Zuschauer dabei macht, ist eine vollkommen andere als die des
klassischen Dramas. Er erkennt im Stohnen, Seufzen, Schreien, in der korperli-
chen Prisenz, der Bewegung und nicht zuletzt in der technischen Verfremdung
all dessen das, was nicht sagbar ist. Nicht nur seine Vernunft wird in diesem
Theatererlebnis angesprochen, sondern sein ganzer Korper wird mit hineingezo-
gen.

Doch wihrend der eigene Puls sich erhoht, die eigenen Magenwinde zu
schmerzen anfangen und die Ohren klingeln, weil der Zuschauer doch, dass das,
was er da am eigenen Leib erféhrt, eine &dsthetische Erfahrung ist. Die intuitive
Erkenntnis geschieht aus der Distanz des Zuschauenden heraus. Gleichzeitig
durchbricht das theatrale Spiel des postdramatischen Theaters die Grenze zum
Zuschauerraum, weil es durch die Aufwertung der korperlichen und stimmlichen
Prisenz des Schauspielers die Praxis in den Vordergrund riickt und so den Zu-
schauer unweigerlich in das Theaterereignis einschlieBt. Er wird nicht, wie im
klassischen dramatischen Theater zur Reflexion und Selbstreflexion angeleitet,
sondern durch seine Involvierung in die &sthetische Erfahrung werden die Be-

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

312 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

dingungen und Moglichkeiten von Reflexion und Selbstreflexion iiberhaupt in
Frage gestellt. Das Selbst, das sich hier schaffen und griinden will, befindet sich
in stindiger Selbstiiberschreitung. Angesichts der Erfahrung dieser kontinuierli-
chen Selbstiiberschreitung verlieren die herkommlichen Begriffe, Denkweisen
und Urteile ihren sicheren Boden. Das postdramatische Theater hat keine beru-
higende Wirkung, weil es kein Ort der Selbstverstandigung ist, sondern ein Ort
der Hinterfragung und gleichzeitig des Sich-Selbst-Feierns, weil diese erschiit-
ternde Selbstbefragung in einem wahnsinnigen und beriithrenden Spiel zwischen
Theater und Leben, Spiel und Praxis stattfindet. Damit behilt die dsthetische Er-
fahrung trotzdem etwas Bereicherndes, weil sie in ihrem iiberbordenden Sein
eine Erkenntnis transportiert, die nicht integrierend, weil verstehensférdernd, ist,
sondern vielmehr an sich selbst Vielheit und Nicht-Identitit aufdeckt und diesen
in der unendlichen Infragestellung einen wertvollen Raum zumisst.

Mit Phaedra’s Love von Sarah Kane mochte ich im letzten Kapitel dieser
Arbeit ein Beispiel dafiir untersuchen, wie eine radikale Suche nach authenti-
schem Sein im Theater wirklich werden kann.

303 - am 14.02.2026, 12:18:23. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

