
6. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens 
und Körperwerdens: leibphilosophische und 
neurowissenschaftliche Perspektiven

Wenngleich die Frage der Widerständigkeit gegen die Vergesellschaftung des 
Körpers entlang sozialer Normierungen kein Mainstreamthema darstellt, wird 
diese innerhalb der Erziehungs-, Sozial- und Kulturwissenschaften in den letz-
ten zehn bis zwanzig Jahren vermehrt begangen. Beispielhaft ist die Ausei-
nandersetzung um die Möglichkeit der leiblicher Widerständigkeit bei Gesa 
Lindemann (1993; 1994; 1995; 1996a; 1996b), Ulle Jäger (2004) und Nachfol-
ger_innen wie zum Beispiel Riegler und Ruck (2011) (vgl. Kap. 5.5.2). Hier wird 
der Leib ob seiner Doppelaspektivität und einer damit verbundenen Eigenlogik 
zum möglichen – wenn auch antinomischen – Ausgangspunkt der Wehrhaf-
tigkeit gegen soziale Zumutungen.1 Theorien der Widerständigkeit des Leibes 
müssen – so meine ich – summa summarum davon ausgehen, dass Körperpro-
zesse sich nicht vollständig reglementieren lassen (vgl. dazu auch Liedtke 2014: 
6). Susanne Maurer und Lars Täuber bringen das wie folgt auf den Punkt:

„Gleichzeitig zeigt sich in diesem Zusammenhang die Funktion des Körpers als Grenze 

– der Leib lässt eben doch nicht alles mit sich machen, zeigt sich erschöpft, wehrt sich 

mit Krankheiten ‚gegen‘ die (Selbst-)Instrumentalisierung.“ (Maurer/Täuber 2010: 313)

Wie Maurer/Täuber formuliert auch Anke Abraham eine dezidierte Skepsis ge-
genüber und Kritik an der Vereinnahmung des Körpers durch kapitallogische, 
technologische Prozesse samt alltäglichen überzogenen Leistungsanforderun-
gen, und plädiert dafür, die natürliche Dimension des Körpers zu respektieren, 
und die Grenzen seiner Vereinnahmung anzuerkennen (vgl. Abraham 2010: 
381). Die Tanzwissenschaftlerin Gabriele Klein wiederum unterstellt Bewe-
gungen ein Potenzial, wenngleich diese durch kulturelle Praktiken konven-
tionalisiert sind, Konventionen, Traditionen und Ideologien zu durchbrechen 

1 | Zu einer ausführlichen Diskussion der im Anschluss an Gesa Lindemann postulier-

ten Theorien zu leiblicher Widerständigkeit vgl. Wuttig 2015b.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t288

(vgl. Klein 2010: 136).2 Andrea Zeus (2005) entwirft eine politisch-therapeuti-
sche Praxis unter anderem in der Dokumentation ihrer bewegungstherapeu-
tischen Erfahrungsangebote in Südafrika, und stellt gewinnbringend heraus, 
wie einverleibte gesellschaftliche Strukturen reflektierbar und somit veränder-
bar werden. Antje Reinhard (2007) beschreibt, wie durch postdramatische, 
theaterpädagogische Erfahrungsangebote verinnerlichte binäre Gendercodes 
einer Reflexion zugänglich gemacht und überschrieben werden können.

Im Folgenden soll die Frage der Widerständigkeit erneut begangen werden, 
und dabei Weiteres zutage gebracht werden. Widerständigkeit soll mit Michel 
Foucault als ein Zustandebringen neuer Subjektivitäten denkvorausgesetzt wer-
den (vgl. Foucault 1999: 171) (vgl. Kap. 6.1). Der Fokus soll auf der gesellschaft-
lichen Auferlegung der Identität Geschlecht liegen. Hier wird der theoretische 
Boden bereitet für die Frage: Wie lassen sich diese auferlegten Identitäten inner-
halb der Praktiken Somatic Experiencing® (vgl. Kap. 7) und in der Neuen Tanz 
Improvisation/Contact Improvisation zurückweisen (vgl. Kap. 8)? Welche Körper-
verständnisse braucht es dafür? Welche Aporien bereits bestehender Konzepte 
müssen dafür noch einmal aufgegriffen und umgearbeitet werden? Wie wird 
die somatische Dimension nach dieser Umarbeitung als Ort der Widerstän-
digkeit mit und gegen Vergesellschaftungen lesbar? Kurz gesprochen: Wenn 

2 | Ein weiteres Beispiel für die Theoretisierung des widerständigen Leibes stellt der 

Aufsatz von Annette Barkhaus zu Körper und Identität (2001) dar. Barkhaus konzipier t 

hier mit Bezug auf Helmuth Plessner (1975) eine Phänomenologie des eigensinnigen 

Körpers, der jenseits bewusster und intendier ter Handlungsziele die Regie überneh-

men kann (vgl. Barkhaus 2001: 46). In diesem Zusammenhang möchte ich auch auf die 

spannenden Haus- und Bachelorarbeiten hinweisen, die im Kontext meiner Seminare 

zu den Themenkomplexen „Geschlechterordnungen, Leiblichkeit und Widerständig-

keiten“ am Fachbreich Erziehungs- und Bildungswissenschaften und dem Zentrum für 

Gender Studies und feministische Zukunftsforschung der Philipps Universität Marburg 

entstanden sind. Hier besonders die Arbeiten von Franziska McDowall und die bereits 

genannte Marlene Liedtke. McDowall arbeitet in der Bachelorarbeit Der Bruch mit den 

Erwartungen. Ein Experiment im öffentlichen Raum mit geschlechtsuntypischer Körper-

sprache (2012) unter anderem mit Verweis auf die Ethnomethodologie Garfinkels über 

eigens durchgeführte Krisenexperimente eine widerständige, konflikthafte Dimension 

leiblicher Selbstverhältnisse heraus. Liedtke begeht in ihrer Hausarbeit Welche wider-

standspraktischen Elemente lassen sich in der Somatischen Resonanz und im Theater 

der Unterdrückten für eine politisch-pädagogische Körperarbeit finden und verbinden? 

(2014) die Frage der leiblichen Widerständigkeit entlang von Vergesellschaftungspro-

zessen mit Verweis auf die Einverleibungsthesen unter anderem von Gabriele Klein 

(2010), Susie Orbach (2012) und auf die Theorien politischer Aktivist*innen am Bei-

spiel von Augosto Boals Theater der Unterdrückten wie auch dem von Susanne Maurer 

im Anschluss an David Boadella entwickelten Konzept der somatischen Resonanz.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2896. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

Geschlecht eine traumatischer Subjektivierung darstellt (vgl. Kap. 5.8), welcher 
Form der ‚Heilung‘ bedarf es dann im Falle von SE (vgl. Kap. 7), beziehungs-
weise welcher Form der leiblich praktizierten Kritik bedarf es im Falle von NTI 
und CI (vgl. Kap. 8)? Während dieses Kapitel in theoretische Konzeptionen von 
Widerständigkeit einführt, wird in Kapitel 7 und Kapitel 8 empirisches Material 
– Falldiskussionen (Kap. 7) und Falldokumentationen (Kap. 8) – diskutiert. In 
diesem Kapitel erfolgt zunächst eine Erörterung Foucaults Konzept der Wider-
ständigkeit als eines der Zurückweisungen von Identitäten (Kap. 6.1). Dies weil 
Foucault in den aktuellen Diskursen um Widerständigkeit eine zentrale Rolle 
spielt, und darum eine Eingängigkeit gegeben ist, an die der/die Leser_in im 
Folgenden mit dem nicht so dermaßen eingängigen ‚Nietzsche‘ anschließen 
kann. In dem darauffolgenden Schritt wird eine physiologische beziehungswei-
se somatische, potenziell widerständige Dimension mit Verweis auf Nietzsches 
Konzept aktiver Vergesslichkeit, der Metapher des Wanderers sowie Überlegun-
gen zum leiblichen Originaltext (Grundtext Homo natura) theoretisch ausge-
arbeitet. Dabei spielt auch der Parameter Unbehagen eine entscheidende Rolle 
(Kap. 7.1). Anschließend wird Peter Levines Modell zur Traumaheilung Somatic 
Experiencing® (1998; 2006; 2011) als Selbsttechnik philosophisch verortet, und 
mit Lepeckis tanzwissenschaftlichen Überlegungen zum vibrierenden Körper 
(2001; 2006) verknüpft (Kap. 6.4). SE soll hier mit Schwerpunkt auf die Behand-
lungsmethodik skizziert und dabei als Erneuerung, nicht nur von Schocktrau-
mata-bedingten, sondern von alltäglichen traumatischen Erfahrungen begriffen 
werden. Daraus ergibt sich, dass sich Nietzsche und Levine abermals ‚an einen 
Tisch setzen müssen‘, um in einem Dialog zu präzisieren, worin genau die Dy-
namiken affektiv-somatischer Widerständigkeiten bestehen können. Hier wird 
auch der Unterschied von Empfindungen und Emotionen virulent beziehungs-
weise die soziale Durchdringung von Affekten als Gefühlspolitik interessant 
(Kap. 6.5.3). Im Anschluss werden die bereits angestellten philosophischen und 
lebenswissenschaftlichen Überlegungen mit Gilles Deleuzes und Félix Guatta-
ris Entwürfen zu organlosen Körpern, Tier-Werden und Re- und Deterritoriali-
sierungen (2002) weitergesponnen, da in diesen Konzepten in meinen Augen 
ein gegebener aber noch nicht politisch kartografierter Körper, und damit Wi-
derständigkeit als somatische Dimension plastisch wird (Kap. 6.6-6.6.3).

6.1 Widerständigkeit als Zurück weisen von Identitäten

Mit Foucault kann Widerständigkeit als lokale und „permanente Kritik des his-
torischen Seins“ perspektiviert werden (Bührmann 1995: 213ff; Maurer: 2005: 
382), um somit die Kontingenz und Variabilität des Seins denken zu können 
(vgl. Maurer 2005: 382). Kontingenz und Variabilität des historischen Seins 
bedeutet hier „gesellschaftlich produzierte Identitäten in Frage [zu stellen] und 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t290

neue plurale Formen der Subjektivität [zu kreieren]“ (ebd.). Dafür muss „jene 
Individualität zurückgewiesen [werden], die die Mechanismen der subjektivie-
renden Unterwerfung und der objektiven Vergegenständlichung den Individu-
en auferlegen“ (Bührman zit. nach ebd.). In Foucaults Worten:

„Wir müssen neue Formen der Subjektivität zustande bringen, indem wir die Ar t von 

Individualität, die man uns jahrhundertelang auferlegt hat, zurückweisen.“ (Foucault 

1999: 171)

Und an anderer Stelle, Aspekte eines möglichen strategischen Befreiungs-
kampfes kennzeichnend, und dabei den Identitätsbegriff kritisierend: „Es sind 
Kämpfe, die den Status des Individuums in Frage stellen [...] [sie] bekämpfen all 
das, was […] das Individuum auf sich selbst zurückwirft und zwanghaft an eine 
Identität fesselt.“ (Ebd.: 165) Der Vorgang der Kritik und des Zurückweisens von 
auferlegten Individualitäten und Identitäten als ein Projekt emanzipatorischer 
Praxis – mit Bührmann, Maurer und Foucault gelesen – soll in diesem Kapitel 
untersucht werden. Dabei wird die Rolle der somatischen Dimension bei der 
Zurückweisung von Identitäten genauer in den Blick genommen. Der Vorgang 
des Zurückweisens auferlegter ‚Geschlechtsidentität‘ steht dabei wie bereits in 
den vergangenen Kapiteln zentral, kreuzt sich jedoch mit anderen existentiel-
len Zumutungen und Anforderungen: race, class, health. Weiter davon ausge-
hend, dass auferlegte Identitäten ein insidious trauma (vgl. Kap. 5) darstellen, 
soll demgemäß mit Foucault (1999) gefragt werden, wie neue Formen der Sub-
jektivität zustande gebracht werden können. Dieser Frage soll äußerst, und für 
geisteswissenschaftliche Expertisen ungewohnt, konkret und körperbezogen 
nachgegangen werden. Die in den genannten theoretischen Bezügen anklin-
genden Möglichkeiten zur Subjekttransformation sollen, wie bereits angekün-
digt, in einem ersten Schritt am Beispiel von körpertraumatherapeutischen 
Prozessen, wie sie im Somatic Experiencing® stattfinden können (vgl. Kap. 7), 
und in einem zweiten Schritt am Beispiel der Tanzform Contact Improvisation 
beziehungsweise Tanzimprovisation (vgl. Kap. 8) illustriert, abgeglichen und 
überprüft werden. Sind subjekttransformative Vorgänge unter Einbeziehung 
des Körpers und der körperbezogenen Wahrnehmung überhaupt möglich? Kön-
nen körperwahrnehmungsbezogene Praktiken als Strategien verstanden wer-
den, die dem Subjekt ermöglichen, sich zu transformieren?3 Welche weiteren 
philosophischen, körpersoziologischen Prinzipien können Körperwahrneh-
mungspraktiken zugrunde gelegt werden?

3 | Ich spiele hier auf Foucaults Ausführungen zu antiken Selbstpraktiken an, demge-

mäß Subjekte in einem selbstreflexiven Prozess in der Lage sind, sich zu transformieren 

(vgl. Kap. 6.3).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2916. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

Die Frage der Widerständigkeit soll hier nicht vordergründig als Phänomen 
des Denkens, als kognitiv-reflektierende Haltung begriffen werden, sondern 
diese Studie möchte die Körperprozesse, die sich der Reglementierung mithin 
entziehen, sprachlich einfangen (s.o.). Wie kann sprachlich eingefangen wer-
den, dass der zuckende Körper sich gegen alltägliche Identitätszumutungen, 
die damit verbundenen Anrufungen und Sprechakte wehrt? Identitätsansprü-
che hinterlassen mnemotechnische Spuren in und an den Körpern, sie affizieren 
Körper, sie werden spürbar (Kap. 5.8). Unterwerfungs- wie Widerständigkeits-
möglichkeiten des Subjekts werden dabei und demnach zuallererst durch die 
leibliche Betroffenheit des Subjekts an seiner somatischen Dimension möglich.

6.1.1 Somatische Widerständigkeit und Soma Studies

Die Frage zumindest der leiblichen Widerständigkeit steht und fällt mit der 
philosophietektonischen Erlaubnis, auf natürliche Bedürfnisse des Körpers wie 
etwa Schmerzen, Hunger usw. als Kontrapunkt zu den Zumutungen und An-
forderungen der modernen Welt verweisen zu können.

Soma Studies bedeutet daher in einer philosophischen Erweiterung der Ha-
bitustheorie Pierre Bourdieus, der Ethnomethodologie (und philosophischen 
Anthropologie Lindemanns) wie der Performativitätstheorie Butlers und der 
Machttheorie Michel Foucaults einen physiologischen Körper mit Bezug auf 
lebenswissenschaftliche Wissensproduktionen zu reklamieren, und diesen sys-
tematisch in Konzepte von Widerständigkeit einzuführen.4 

Soma Studies gehen davon aus, dass es genau dem physiologischen Körper 
mit seiner Liminalität geschuldet ist, dass die Subjekte sich der totalen Ver-
gesellschaftung entziehen können – sich ihr qua Physis entziehen. Gesell-
schaftliche Anforderungen und Zumutungen vereinnahmen Körper, prallen 
aber genauso an ihnen ab, wenn Soma überfordert ist – die maximmale Über-
forderung ist der Tod, die minimale das traumatisierte Subjekt: Es lässt sich 
nicht beliebig einbinden, seine Schwächung, Dissoziationen, sein Unbehagen 
bilden einen Indikator für die identitätslogische Reduktion lebendiger somati-
scher Vielheit.

Schmerzen, Depressionen, Heimweh, Hungeranfälle, Muskelkater, Verspan-
nungen, zum Beispiel im Kontext von Reality Make Over Shows5, Zustände 
durch die die Kandidat_innen gehen müssen, um Weiblichkeit entlang norma-

4 | In Wuttig 2015b habe ich ausführlichst dargelegt, dass so ein Postulat weder mit 

Verweis auf Bourdieus Habituskonzept, noch der Plessner’schen philosophischen An-

throplogie zu machen ist.

5 | Hier werden Frauen vor laufender Kamera über einen längeren Zeitraum komplexen 

Schönheitsoperationen unterzogen, um zum Abschluss einen Schönheitspreis zu ge- 

winnen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t292

tiver Standards materiell zu erzeugen (vgl. Riegler/Ruck 2011: 43), sind Anzei-
chen einer sich wehrenden Physis, einer physiologischen/somatischen, liminalen 
Dimension des Subjekts, die wiederum auf die lebendige Intensität menschli-
cher Existenz verweist. Diese physiologische Dimension zeitigt ihre Eigenlogik 
genau innerhalb dieser Körpervorgänge, die in medizinischen Begriffen wie 
etwa „Muskelkater“ ausgedrückt werden können. In vielen körpersoziologi-
schen und leibphänomenologischen Schriften sind es allerdings genau jene 
somatischen Begriffe, die ‚hinter vorgehaltener Hand‘ genannt werden, ohne 
dass eine Brücke der Anschlussfähigkeit an die soziologischen Dimensionen 
gebaut wird. Das Ausblenden somatischer Vorgänge im Sinne einer systemati-
schen Einbindung lebenswissenschaftlicher Epistemologie in körpersoziologi-
sche Schriften führt zu einem verzerrten Bild von Widerständigkeit. Leibliche 
Widerständigkeit erscheint hier abermals als kognitive Distanzierung und Re-
flexion von sozialen (hegemonialen) Praxen (vgl. Wuttig 2015b). Soma Studies 
hingegen möchten Widerständigkeit mit Verweis auf beispielsweise neurowis-
senschaftliche Epistemologie als genuin somatisch verstehen. Der Körper und 
seine lebendigen Impulse sind somit selbst Ort von agency – Subjekt des Unbe-
hagens und Aufbegehrens.

Der in den allermeisten sozialwissenschaftlichen Wissensproduktionen ta-
buisierte Rekurs auf die somatische Dimension, fassbar in physiologischen 
Wissensbegriffen wie Muskeln, Organen, Faszien, Blut usw., verweist somit 
den Körper einmal mehr in eine Schmuddelecke und bekräftigt einen intellek-
tuellen Monismus, statt eine viel proklamierte Dekonstruktion des scheinbar 
althergebrachten Körper-Geist-Dualismus (vgl. ebd.). Deswegen sollen in die-
ser Studie, die sich als Auftakt der Soma Studies, eines neuen Denksystems 
versteht, Körperprozesse (auch) unter Rückgriff auf physiologische Termini be-
schreibbar gemacht werden, in dem Bewusstsein, dass es sich hierbei auch 
um Wissensproduktionen handelt, die aber dasjenige – vorerst und vorläufig 
– einfangen können, was sich den soziologischen oder auch den leibphäno-
menologischen Semantiken entzieht: Soma. Soma Studies fragen daher nach 
der sozialen Einbindung des physiologischen Körpers in soziale Prozesse und 
nach der Widerständigkeit, die sich aus der lebendigen somatischen Dimensi-
on – der somatischen Existenz der Subjekte – selbst speist.

6.1.2 Erneuerungen: Doing Physiology –  
Interpretation of Physiology

Im Folgenden soll Widerständigkeit also genau an diesem Punkt ansetzen. Es 
werden physiologische Wissensbezüge im Weiteren nicht als neue normative 
Setzungen, aber als „Denkmöglichkeiten im Übergang“, als „Hilfskonstruktio-
nen“, die als „Grundlage der weiteren Beweisführung (Argumentation)“ (Mau-
rer 2011a: 3) dienen, eingesetzt. Widerständige Denk- und Körperprozesse, das 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2936. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

darin Erfahrbare, soll dabei gleichzeitig eine subversive Strategie im Sinne ei-
ner Ermöglichung dessen sein, was für viele noch unbekannt ist, und (noch) 
keine gelebte Erfahrung darstellt (vgl. Maurer 2012: 82 u. 84). KörperWider-
ständigkeit ist dabei eingebettet in einen heterotopischen Raum (Foucault 1999) 
(der Therapie- und der Tanzraum) Dieser ermöglicht ein Er-Leben von etwas in 
eben diesem lokalisierten begrenzten gesellschaftlichen Raum, der neben dem 
gängigen kulturellen Raum existiert, und innerhalb des letzteren dieses spe-
zifische Erleben nicht ohne weiteres möglich ist. Denken wie Erleben erweist 
sich dabei, mit Maurer perspektiviert, als stetige Grenzüberschreitung in das 
noch nicht Bekannte, als „permanentes Experiment“ (Maurer 2012: 82), und 
kann das Infragestellen der eigenen (momentanen) Existenz bedeuten.

Ausgangspunkt für diese heterotopischen Spekulationen der Widerstän-
digkeit bildet der nietzscheanische (und der deleuzianische/guattarianische) 
Materialismus mit seiner (impliziten) Postulierung eines plastizierbaren wie 
liminalen Körpers, der in ähnlicher Weise Gegenstand heutiger neurophysio-
logischer Forschungen ist. Dieser Körper wird, in den heterotopischen Raum 
platziert, zum widerständigen Körper. Der Körper ist hier als empfundener 
Leib, der er ist, gekennzeichnet, als Ort eigener Kraft und Intensität, der die 
Annahme sozialer Ordnungen ermöglicht und begrenzt. Er bildet so ein zu-
mindest denkbares Gegenüber zur sozialen Ordnung – denn nur so kann er die 
Scharnierfunktion zwischen Individuum und Gesellschaft ausfüllen. Ein Po-
tenzial der Widerständigkeit mit und gegen soziale Ordnungen und geschlecht-
liche Zuweisungen wird im Folgenden darum im Spannungsfeld von Doing 
Physiology und Interpretation of Physiology innerhalb des heterotopischen The-
rapie- oder Tanzraumes angesiedelt. Damit meine ich: In einer Hinwendung 
zu physiologischen Konzepten kann nach widerständigen Körperbildern über-
haupt erst gesucht werden. Körperbilder, die zu den gängigen Körperpolitiken 
samt Affekten mithin eine querlaufende Rationalität bilden können.6 Körper-
bilder, die es mithin ermöglichen, den eigenen Körper anders als gemäß den 
alltäglichen Anrufungen wahrzunehmen. Kann eine identitätsdekonstruieren-
de Strategie in der Beobachtung der Körperempfindungen des Hier und Jetzt 
(sensations) (vgl. Levine 2006) – im Zusammenspiel mit den auf der Folie ge-
sellschaftlicher Codierung vorgenommenen Interpretationen der jeweiligen 
Körperempfindung – gefunden werden? Ergeben sich widerständige Praktiken 
nicht zuletzt aus einem Decodieren der in den Leib hineingenommenen und 
zu Affekten gewordenen Bedeutungen, kurz: Körpergedächtniseffekte, inner-
halb eines „anderen Raumes“ (Foucault 1999)?

6 | Vgl. auch Wuttig 2013a: Hier habe ich versucht zu zeigen, dass die Körperbilder, die in 

der Praxis Alexandertechnik erzeugt werden, zu den Bildern einer hegemonialen Schön-

heitsrationalität querliegen können.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t294

Praxen der Widerständigkeit sollen hier als Erneuerungen7 von Seinsweisen 
begriffen werden, die als partielle Ausleibungen im Spannungsfeld von (leib-
lichem) Erinnern und Vergessen lokalisiert sind. Mit einem erneuten Rekurs 
auf die Leibphilosophie Nietzsches in Verbindung mit neurophysiologischem 
Wissen ist die Hoffnung verbunden, Formen möglicher körperlich-leiblicher 
Widerständigkeit zu artikulieren. Praktizierende des Somatic Experiencing® und 
der Neue Tanz Improvisation/Contact Improvisation (vgl. Kap. 8) sollen zudem 
mit Nietzsches Figur des Wanderers bedacht werden. Der Wanderer steht für 
einen radikalen leiblichen Vielperspektivismus, in dem das Subjekt aus der 
Perspektive der ins Unendliche gehenden neuen Erfahrung Einsicht in – und 
Distanz zum – gewohnten Habitus erlangen kann. Über das Wandern erzeugt 
sich sozusagen beständig aufs Neue eine Heterotopie, das Wandern ist das infi-
nite Überschreiten des gängigen kulturellen Raumes in einen sich immer aufs 
Neue lokalisierenden anderen Raum.

Können, und wenn ja, wie können durch das Eintreten in einen unbekann-
ten Raum emergente Wahrnehmungs-, Bewegungs-, Fühl- und Handlungswei-
sen – kurz: Habitusaktualisierungen8 – entstehen? Der Begriff der Habitusaktu-
alisierung, und der Erneuerung, ist mit dem Begriff des Vergessens (Nietzsche) 
insofern kompatibel, als es sich bei Erneuerungen um Transformationen han-
delt, die das Alte zwar nicht total überwinden, aber es vergessen lassen im Sinne 
von in den Hintergrund treten lassen. Erneuerung meint wie Vergessen auch, 
eine empfundene Transformation – eine Veränderung von leiblichen und so-
matischen Seinsweisen, also der Ebene der Empfindung des Selbst und der 
Ebene sichtbarer objektivierbarer Variablen (zum Beispiel der Ausrichtung der 
Wirbelkette9). Das Alte ist als leibliche Gedächtnisspur aufgelöst, die Einzel-
teile können sich mithin zu Neuem zusammensetzen. Vor dem Hintergrund 
des nun im Leib des ‚Wanderers‘ aktualisierten Neuen kann das Alte als ein 
Gedanke an einem fernen, bereits verlassenen Horizont zurücklassen werden, 
der den Leib nicht mehr zu erreichen vermag: nach dem Motto: „So habe ‚ich‘ 
damals gefühlt, wahrgenommen, gedacht.“ Es handelt sich dabei um ein Ent-
zerren von Vergangenem und Gegenwärtigem, innerhalb dessen das Subjekt 

7 | Den Begrif f übernehme ich von Friederike Lampert. Lampert spricht im Anschluss 

an Pierre Bourdieu von Erneuerung als Habitusaktualisierung und meint damit eine Er-

neuerung, nicht eine totale Auslöschung des Alten (Lampert 2007: 141) (vgl. Kap. 8.3).

8 | Auch diesen Begrif f übernehme ich von Lampert. Sie verweist sowohl im Anschluss 

an Boudieu als auch im Anschluss an subjekttransformative Tanztechniken des CI (Pax-

ton) darauf, dass der Habitus nicht überwunden, sondern nur aktualisier t werden kann 

(vgl. ebd.) (vgl. Kap. 8.3).

9 | Ich nutze lieber das Wor t Wirbelkette statt Wirbelsäule. Bei der Vorstellung einer 

Säule in der Mitte meines Körpers bekomme ich Rückenschmerzen. Kette verweist auf 

die Beweglichkeit der einzelnen Wirbel.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2956. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

sich stets aufs Neue aktualisiert, und so sich asymptotisch den Identitätszwän-
gen entzieht. Ein neues Erleben, welches das Subjekt von seinem Ausflug in 
den heterotopischen Raum an die gängigen kulturellen Orte mitnimmt, und 
dort mitunter für produktive Irritationen sorgt.

6.1.3 Der unidentische Leib

Gemäß einer neumaterialistisch inspirierten Theorie der Widerständigkeit, 
wie sie hier vorgelegt werden soll, muss der Einheitsmythos von Seele und 
Leib vermieden werden (vgl. auch Iwawaki-Riebel 2004: 81). Mit Nietzsche über-
einstimmend10 geht Merleau-Ponty (1966) davon aus, dass „sowohl die völlige 
Übereinstimmung, als auch die totale Trennung zwischen dem Leiblichen 
und dem Seelischen, zwischen dem Natürlichen und dem Kulturellen, [zu] 
Phänomenen der Krankheit, zum Delirium und zur Verrücktheit [führen]“ 
(Iwawaki-Riebel 2004: 81). Das bedeutet, die „Leib-Geist-Einheit“ und die „Zei-
chen-Sinn-Einheit“ dürfen „keine totale Einheit“ bilden (Merleau-Ponty zit. 
nach ebd.: 80). Der Leib ist in dieser Perspektive in sich eine Vielheit, nicht 
identisch mit dem, was denkbar ist, wie auch mit dem, was an gesellschaftli-
chen Zumutungen und Anforderungen sich in ihm realisiert. Zwar realisiert 
sich nach Merleau-Ponty (1966) wie auch nach Nietzsche beispielsweise Ge-
schlechtlichkeit als leiblich-fleischliche Existenz, sie ist „inkarnierte[r], ‚ver-
körperte[r]‘ Sinn [...] dessen abstrakte Momente Leib und Geist, Zeichen und 
Bedeutung sind“ (ebd., Herv. B.W.). Die Einheit von Leib und Geist, Zeichen 
und Bedeutung zu postulieren, käme sowohl Nietzsche als auch Merleau-Ponty 
(1966) nicht in den Sinn. Geschlechtlichkeit etwa ist hier zwar eine phäno-
menale Größe, aber niemals eine ontologische. Dies wäre sie nur im Fall ei-
ner völligen Übereinstimmung von Kultur/Natur beziehungsweise Geist/Leib. 
Das Spannungsfeld zwischen den Entitäten, aus denen sich Widerständigkei-
ten ergeben können, würde an eine falsch verstandene Überwindung des Kör-
per-Geist-Dualismus beziehungsweise Kultur-Natur-Dualismus, der häufig als 
totale Überwindung verstanden wird, verschenkt.

Denn: Emergenz (Erneuerung) ergibt sich in den Praktiken des Wanderers 
nicht zuletzt aus dem produktiven Spannungsfeld zwischen der physischen Land-
karte des Körpers (Knochen, Skelett, Faszien, Nerven, Organe usw.) und der in 
den Körper eingeschriebenen politischen Landkarte als soziale Markierung(-en) 
– um dies in den aktuellen sozialwissenschaftlichen Duktus zu transponieren 
– gender, age, class, (dis-)ability, whiteness, colourness usw.

Wie können aber die politischen Körperkartografien überhaupt wahrgenommen 
werden, wenn sie dermaßen auf und in die eigene Haut geschrieben sind? Womög-

10 | Den Gedanken der Übereinstimmung von Nietzsches Denkvoraussetzungen mit 

jenen Merleau-Pontys (1966) in diesem Punkt entlehne ich Iwawaki-Riebel (2004: 80).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t296

lich am Schnittpunkt von doing body cartography11 und doing physiology12; da-
durch, dass die Begrenzungen, die etwa ein doing gender den physiologischen 
Möglichkeiten setzt, durch eine Praxis achtsamer, reflexiver Leibbeobachtung 
als Unbehagen bemerkt werden. Dabei geht das Bemerken über einen kogniti-
ven Prozess hinaus. Es handelt sich um ein Merken des Leibes, der dafür auf 
dem Limbus von Erinnern und Vergessen, von Wissen und Nicht-Wissen, von 
Altem und Neuem ‚tanzt‘.

6.1.4 Der vergessliche Leib

„Wir f dein Schweres in die Tiefe!

Mensch, vergiss! Mensch vergiss!

[…]

Wir f dein Schwerstes in das Meer!

Hier ist das Meer, wir f Dich ins Meer!

Göttlich ist des Vergessens Kunst!“

(Nietzsche 2010: 144)

Die verobjektivierende Vergegenständlichung des Individuums, die Foucault 
als Subjektiviert-Werden denkt, findet sich ebenso bei Nietzsche (vgl. Kap. 3); 
doch bei Nietzsche ist Subjektivierung anders als bei Foucault mit Prozessen 
des Erinnerns und Vergessen und daher mit leiblichen Prozessen verbunden. 
Nietzsche traut dem Leib gleichermaßen zu, soziale Ordnungen zu erinnern 
wie auch zu vergessen. Subjektivierung ist so die leitende These im Anschluss 
an Nietzsche eine Frage der Ver(er)innerlichung sozialer Ordnungen (vgl. Kap. 3, 
4 u. 5). In Bezug auf die Frage nach der Widerständigkeit gegenüber der Ver(er)- 
innerlichung sozialer Ordnungen lässt sich bei Nietzsche der Topos des Verges-
sens herauslesen. In der Schrift Zur Genealogie der Moral (1988) thematisiert 
Nietzsche, ähnlich wie in dem oben zitierten Gedicht, die Vergesslichkeit als 
Kunst oder auch als „Kraft“ (Nietzsche 1988: 46). Die Vergesslichkeit stellt ein 
„positives Hemmungsvermögen“ (ebd.) dar, einen Counterpart für das, was 
Nietzsche „Gedächtnis“ (ebd.) nennt (vgl. Kap. 3.5). Die „Kraft der Vergesslich-
keit“ (ebd.) tritt dem Gedächtnis des Willens, welches nach Nietzsche die Selb-
stidentität des Subjekts gewaltsam erzeugt (vgl. Kap. 3.5), und das er sich wie 
eine künstlich geschaffene Malaise vorstellt, dabei als quasi-ontologische Grö-
ße gegenüber. In der Genealogie der Moral heißt es:

11 | Damit bezeichne ich im Anschluss an Deleuze/Guattari (2002) das Inszenieren, 

Interagieren, Tun und Leben der körperpolitischen Landkarte (vgl. Kap. 6.6-6.7).

12 | Damit bezeichne ich das Fokussieren, das Praktizieren und Erfahren anatomischen 

Wissens.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2976. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

„Eben dieses nothwendig vergessliche Thier, an dem das Vergessen eine Kraft, eine 

Form der starken Gesundheit darstellt, hat sich nun ein Gegenvermögen angezüchtet, 

ein Gedächtnis, mit Hülfe dessen für gewisse Fälle die Vergesslichkeit ausgehängt wird, 

– für die Fälle nämlich, dass versprochen werden soll.“ (Ebd.: 47)

Für Nietzsche stellt das Vergessen eine Kraft des Menschen dar, etwas quasi 
Natürliches, ein Potenzial, das ausgehängt und eingehängt werden kann, und 
an dessen Stelle die Erinnerung zu treten vermag. Während Erinnerung der 
eigentliche, subjektivierende Vorgang ist, ist das Vergessen ein nahezu ‚tieri-
scher‘ – menschenmöglicher Zustand.

Kann der Mensch den mnemotechnischen Ereignissen entkommen, so ver-
mag er eine Form der ‚Stärke und Gesundheit‘ zu erreichen. Ein Zustand, den 
Nietzsche mit zumindest relativer Herrschafts- und Selbstidentitätsfreiheit ver-
knüpft. Anders: Aktives Vergessen ist für Nietzsche eine praktizierbare Form 
der Entsubjektivierung.

6.1.5 Der vielperspektivische Leib

Nietzsches Fluchtpunkt aus der Identitätsfalle ist die Vielheit des Subjekts, die 
Vielheit des Leibes (vgl. Nietzsche 1993: 39). Iwawaki-Riebel (2004) beschreibt 
eine Fluchtlinie in Nietzsches Subjekttheorie, die des „originalen Text des Lei-
bes“ (ebd.: 82). Die Kraft der Vergesslichkeit mündet in diesen. Der „originale 
Text des Leibes“ (ebd.) ist bei Nietzsche gleichsam „vergessene Natur“ (ebd.: 
84). Als Flucht- und Widerständigkeitstopos ist das Vergessen eine Rücküber-
setzung ver(er)innerlichter sozialer Ordnungen in einen „Grundtext homo na-
tura“ (ebd.: 82, Herv. B.W.). Diese Übersetzung in den Grundtext homo natura 
bedeutet aber nicht, ein „gemäß der Natur“ zu postulieren oder gar ein Rous-
seau’sches „Zurück zur Natur“ zu verteidigen (ebd.: 84): alles Projektionen, 
die ‚der Natur‘ etwas hinzudichten. Rückübersetzung in den leiblichen Origi-
naltext (Grundtext homo natura) bedeutet wegzunehmen, Viel-Perspektivieren 
bedeutet das Umgehen der Interpretationen, „die via Geist schon ein Urteil 
über den Leib gefällt haben“ (ebd.: 82). Wenn Nietzsche von der „vergessenen 
Natur“ spricht, meint er einen gleichsam radikal unbekannten Topos; einen Ort, 
der „ganz anders als das [ist], was wir beim Nennen ihres Namens empfinden“ 
(Nietzsche zit. nach ebd.: 84). Nietzsche ist sich wohl bewusst, dass der Re-
kurs auf Natur ein mächtiges Instrument ist, um moralische oder idealistische 
Prinzipien durchzusetzen. Nietzsche vermeidet deswegen die damit verbun-
denen Wahrheitspostulate, nicht, indem er Natur desavouiert, sondern indem 
er ihr einen wenn auch radikal unbekannten Platz lässt (vgl. ebd.) (vgl. Kap. 1: 
Exkurs).

Der Grundtext homo natura ist ein nicht-erkennbarer Ort, ein Ort nie ver-
siegender Neugier, ein Ort, dem man sich bestenfalls annähern, aber nicht an-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t298

kommen kann. Gleichzeitig ist der Grundtext homo natura ein Ort des „Gesun-
den, des Unverfälschten, des Ursprünglichen“ (ebd.: 85). Gesund, ursprünglich 
und unverfälscht heißt dabei nicht statisch, stoisch und immer gleich, sondern 
meint einen radikalen Rückbezug auf die Zeichen des Leibes und Lebens, wel-
che stets Zeichen des Werdens und Vergehens – der Veränderung sind (vgl. 
ebd.: 82). Wenn Nietzsche in dem oben zitierten Gedicht aufruft, sich ins Meer 
zu werfen, und das Sich-ins-Meer-Werfen mit der Göttlichkeit des Vergessens 
als Kunstform verknüpft, ist dies eine Aufforderung, sich dem Grundtext homo 
natura, mit dem Nietzsche das offene Meer gleichsetzt (vgl. ebd.: 84f.), anheim 
zugeben. Es geht Nietzsche darum, die „Krankheit der Leibesmissachtung“ zu 
überwinden (ebd.: 84), und einen Zustand zu suchen, in dem die Leibesregung 
noch nicht interpretiert ist. Der Rückbezug auf den Leib gilt hier aber nicht au-
tomatisch als Heilmittel. Vielmehr kommt es darauf an, wie der Leib benutzt 
und interpretiert wird (vgl. ebd.: 85). In diesem Zuge macht Nietzsche sich für 
eine „radikale Vorurteilslosigkeit des Leibes“ stark (Nietzsche zit. nach ebd.: 
67). Diese sei durch einen beständigen Perspektivenwechsel zu erreichen, 
durch eine Nicht-Fixierung der alten gewohnheitsmäßigen Interpretationen 
von Nervenerregungen (vgl. Kap. 3.3.2).

Eine Möglichkeit zur Entzerrung der immer gleichen, auf Gewohnheit ba-
sierenden Interpretation von Leibesregungen, von Welt, samt ihrer habitu-
alisierten Übersetzungen in Gefühle, Gedanken und Handlungen, die das 
kohärente Subjekt markieren – darüber, dass diese im Bewusstsein bereits eine 
Einheit gebildet haben (vgl. Kap. 3.3.2) – sieht Nietzsche in der radikalen Hin-
wendung zum Leib als dem Ort, an dem sich die perspektivische Interpretati-
on ermöglicht. Der Leib ist bei Nietzsche unter den Bedingungen einer radikal 
vielperspektivistischen Selbstbeobachtung (Interpretation) ein heterotopischer 
Ort.

6.2 Unge wisse R äume: Wandern

Die vielperspektivische Interpretation des Leibes ist dann möglich, wenn Men-
schen sich auf die Wanderschaft begeben. Wander_in13 werden. Das ist Nietz-
sches Vorschlag, der in der Figur des Zarathustras realisiert ist.14 Es ist der 
Leib, der wandern soll. Iwawaki-Riebel gibt Nietzsches Philosophie den Namen 
einer „Philosophie des Wanderers“ (2004). Damit ist auch gesagt, worauf sich 
Nietzsches Fluchtpunkt, Hoffnung und Lebensbejahung richtet. Wandern be-

13 | Meine geschlechtergerechte Schreibweise.

14 | „Der Wanderer als Zarathustra spricht, ‚was mir nun auch noch als Schicksal und 

Erlebnis komme, – ein Wandern wird darin sein und Bergsteigen: man erlebt endlich nur 

noch sich selber!‘“ (Nietzsche zit. nach ebd.: 89)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2996. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

deutet nichts anderes als einverleibter Vielperspektivismus. Damit das Sub-
jekt nicht in seinen alten Weltsichten und Interpretationen steckenbleibt, und 
sich neue Perspektiven aneignen kann, muss es einen leiblichen Perspektivismus 
einnehmen (vgl. Iwawaki-Riebel 2004: 88). Wandert nur der Geist, läuft der 
Mensch Gefahr, potenziell neue Erfahrungen wieder nur den bereits Gemach-
ten unterzuordnen, und statt eines Perspektivwechsels Gedächtniseffekte zu 
produzieren. Kognitiven Prozessen allein traut Nietzsche in Sachen Erneue-
rung nicht viel zu:

„Die Kraft des Geistes, Fremdes sich anzueignen, offenbart sich in einem starken Han-

ge, das Neue dem Alten anzuähnlichen, das Mannigfaltige zu vereinfachen, das gänzlich 

Widersprechende zu übersehen oder wegzustossen.“ (Nietzsche zit. nach ebd.: 81)

Nietzsche ist es um die Einverleibung neuer Erfahrungen zu tun, um die Aktu-
alisierung des habituellen Leibes: Wenn der Wanderer sich in ‚fremde Kultur-
landschaften‘ begibt, so verleiben sich diese Erfahrungen ebenso ein, wie zu-
vor die gewohnten, vertrauten Erfahrungen. Es ist notwendig, sich die fremde 
Landschaft einzuverleiben, um nun aus der Perspektive des neuen Leibes auf 
die ‚eigene‘ Landschaft schauen zu können. Das meint Nietzsche mit leibli-
chem Perspektivenwechsel. Indem der Wanderer sich den ‚fremden‘ Habitus 
aneignet, gewinnt er zuallererst Perspektive auf den als ‚eigen‘ geglaubten, ge-
wohnten Habitus. Iwawaki-Riebel stellt fest:

„Die Er fahrungen, die der Wanderer in den fremden Kulturlandschaften betrieben hat, 

und die Empfindungen, Wahrnehmungen und deren psychophysiologische Überlegun-

gen, die er in den Fremderfahrungen gewonnen hat, bleiben ‚endlich‘ als das einverleib-

te Gedächtnis.“ (Ebd.: 89)

Die selbstreflexive Intention wird hier unter dezidiertem Einbezug der soma-
tischen Dimension denkbar. Die Involviertheit der psychophysiologischen Pro-
zesse in den Erkenntnisvorgang treten zutage. Es sind die Empfindungen, die 
Wahrnehmungen, die in ihrer mnemotechnischen Qualität Reflexionkraft 
haben. Die Reflexionskraft ergibt sich aus der Kontingenz der Interpretatio-
nen der Leibesregungen – den unendlichen Perspektiven (vgl. ebd.: 88). Damit 
stellt Nietzsche einen Fluchtpunkt der Reflexion des eigenen Geworden-Seins be-
reit, ein theoretisches Modell psychophysiologischer Widerständigkeit als eine mög-
liche Praxis reflexiver Leibbeobachtung. Vor dem Hintergrund der gemachten 
Erfahrung kann das Alte betrachtet und erneuert werden. Damit Erfahrungen 
sich nicht zu Identitäten verdichten, muss gewandert werden. Wie kann aus 
Nietzsches „philosophischen Spekulationen“ (Brinkmann 2013: 27) ein prakti-
zierbares Modell der Widerständigkeit als Zurückweisung von in den Körper 
eingeschriebenen Identitäten werden? Konkret: Können am Beispiel der auf 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t300

neurophysiologischen Wissensproduktionen basierenden Körperarbeit für Men-
schen mit Traumatisierungen, Somatic Experiencing® (Kap. 7) wie auch der in 
Kapitel 8 diskutierten zeitgenössischen Tanzformen Neuer Tanz und Contact 
Improvisation15 Möglichkeiten und Wege zur Rückübersetzung rigidisierter fi-
xer Interpretationen in den Originaltext des Leibes möglich werden? In Bezug 
auf Somatic Experiencing®: Können subjektivierende Traumatisierungen über 
diese Praxis entzerrt werden, im Sinne der Rückverfolgung und Transformation 
gewohnter Interpretationen von Leibregungen (Körperimpulsen)? Eignet sich 
somit die Körperwahrnehmungspraxis Somatic Experiencing®, als praktizierba-
res Modell reflexiver Leibbeobachtung, nicht nur zur Heilung scheinbar indivi-
dueller außergewöhnlicher Traumata, sondern zur Zurückweisung alltäglicher 
‚normaler‘ Gewalten in Form von Zuschreibungen und Platzanweisungen – 
insidious trauma? Somatic Experiencing® wie auch die Neue Tanz Improvisation/
Contact Improvisation) sollen als potenzielle Praktiken der Erneuerung, des 
Vergessens oder der Rückübersetzung von einverleibten, potenziell traumati-
schen Identitäten verstanden werden. Identitäten wurden bereits als am Leib 
verdichtete, (wieder-)erinnerte stabile Bedeutungen dechiffriert (vgl. Kap. 5.8). 
Die Wahl fällt auf diese beiden Praktiken, weil ihnen jeweils Konzepte zugrunde 
liegen, die den Körper in seiner Physiologie, seiner Intensität und Kraft, in einer 
nicht symbolisch aufgeladenen Weise ernst nehmen, und, wenn auch mit Ein-
schränkungen – im Falle von Somatic Experiencing® – von der Arbitrarität der 
Verknüpfungen von Emotionen mit physiologischen Erregungen ausgehen. 
Zudem sind Körperhaltungen und Bewegungen in beiden Konzepten nicht auf 
eine schließende Weise mit Affekten und Bedeutungen verknüpft, sondern, 
im Falle von Somatic Experiencing®, als offene Interpretation16 angelegt, bezie-
hungsweise als ein programmatisches Absehen von Interpretationen im Falle 
der NTI und der CI Wie Somatic Experiencing® begleitet den Neuen Tanz be-
ziehungsweise die CI die Idee der Möglichkeit zur Transformation einmal ge-
bahnter Körpergedächtnisspuren; im Somatic Experiencing®, um ein traumati-
sches Erlebnis, welches sich ins Körpergedächtnis eingeschrieben hat, „neu zu 
verhandeln“ (Levine 2006), und im Neuen Tanz/in der Contact Improvisation, 
um emergente Bewegungsformen und -muster als ästhetische Form zu finden 
(vgl. Lampert 2007: 122ff.).

15 | Ich nehme hier bereits Bezug auf die in Kapitel 8 zu thematisierenden Körperbewe-

gungspraxen Neuer Tanz und Contact Improvisationen, insofern sich Gemeinsamkeiten 

in den theoretischen Einbettungen ergeben.

16 | Eine schließende Interpretation wäre etwa, eine Körperhaltung konzeptionell mit 

einem Affekt in Zusammenhang zu bringen. Eine bestimmte Beugung des Rückens lässt 

auf Charakter X schließen, oder wenn sich die Arme öffnen, deutet das auf Gefühl Y hin. 

Gängig ist das etwa in der mit tlerweile wegen ihres kathar tischen Ausagierens etwas 

aus der Mode gekommene Therapieform Bioenergetik nach Alexander Lowen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3016. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

In beiden Praktiken wird davon ausgegangen, dass gebahnte Gedächtnisspu-
ren durch neue Körpererfahrungen und -prozesse überschrieben werden können 
(vgl. ebd.: 131; Brinkmann 2013: 295ff.). Mit dieser Überschreibung oder Kraft der 
Vergesslichkeit ist eine kritische Kraft gegenüber gesellschaftlichen Normen und 
der sozialen Ordnung deswegen assoziiert, weil, und das soll die Analyse der 
Körperpraxen nicht zuletzt herausarbeiten, das ‚Individuum‘ über diese starren 
Affektqualitäten mit der sozialen Ordnung (in stärkerem Maße) verknüpft ist. 
Affekte für sich sind physikalisch gesprochen ‚dichter‘ und deswegen nicht so 
sehr individuellen wie sozialen Veränderungen zugänglich, wie wenn dieselben 
Affekte in einer physischen Basis geerdet werden und einem somato-affektiven 
Selbstaktualisierungsprozess folgen können. Dabei spielt auch eine Rolle, dass 
es in beiden Praktiken darum geht, in einen Raum der Ungewissheit einzutre-
ten (ausführlicher dazu in Kap. 7 u. 8).17 Somatic Experiencing® wie auch der 
Neuer Tanz/Contact Improvisation können mit Foucault (2004) darüber hinaus 
als Selbsttechniken oder Selbstpraktiken philosophisch gerahmt werden.

6.3 Somatische Dimension und Selbstt echnik(-en)

Gemäß Foucault ist das Subjekt in der Lage, sich selbst zu erkennen und zu 
transformieren (Foucault 2004: 81 u. 544). Widerständigkeit gegen die Zumu-
tungen gesellschaftlicher Existenz ist mit Verweis auf antike Philosophien, 
auch als lokale Praktik, als eine „verändernde Erprobung seiner selber“ mög-
lich (Foucault 1986: 16). Dafür muss das Subjekt sich einem „Set von Selbst-
praktiken oder Selbsttechniken“ (techne tou biou) unterziehen (ebd.). Mit Blick 
auf die Leiblichkeit des Subjekts fasst Anja Pennemann Foucaults Konzept 
der Selbsttechniken wie folgt zusammen: „Selbsttechniken sind regelgelei-
tete und methodische Haltungen in Beziehung auf sich selbst, konkret: auf 
Leiblichkeit, Gefühle/Affekte/Leidenschaften, Bewusstsein.“ (Pennemann 
2000: 36) Foucault führt eine Differenzierung zwischen „gegeben“ und „un-
hintergehbar“ ein, die klar macht, dass Selbst-Transformationen nicht über 
den Rückgriff auf eine den sozialen Bedingungen vorgängige Dimension zu 
machen sind.

17 | Es sei hier angemerkt, dass das Eintreten in einen transformativen Raum der Un-

gewissheit nur vor dem Hintergrund relativer Sicherheit der Existenz, der politischen wie 

persönlichen Bedingungen gegeben sein kann. Es handelt sich nicht darum, eine Unge-

wissheit auszuhalten, wie sie etwa in Kriegssituationen oder in Willkürsituationen von 

Terrorregimen verlangt wird. Auch nicht um das Aushalten von Ungewissheit in Situati-

onen von Folter, Gefangenschaft oder anderen Repressionsmaßnahmen. Ungewissheit 

kann hier nur vor dem Hintergrund relativer (Gewalt-)Freiheit verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t302

Selbsttechniken können „das Subjekt in seiner Unhintergehbarkeit – nicht 
aber: Gegebenheit – hervortreten“ lassen (Foucault 2004: 81; Sarasin 2005: 196). 
Wie Nietzsche formuliert Foucault subjekttransformative Praktiken als Pro-
zesse des Sich-Entledigens von Gewohnheiten. Anders als Nietzsche (1988) 
spricht Foucault nicht von einer Praxis des Vergessens, sondern von einer Pra-
xis des Verlernens. Verlernt werden können gemäß Foucault, der hierfür auf 
Seneca verweist, störende Gewohnheiten, Milieu-bedingte Unterweisungen der 
frühen Kindheit:

„Diese Vorstellung vom Verlernen, das auf jeden Fall notwendig ist, selbst wenn die 

Selbstpraxis bereits in der Jugend eingesetzt hat, diese kritische Umbildung, diese Re-

form des Selbst, deren Kriterium eine Natur ist – allerdings eine Natur, die nie gegeben 

war, die nie als solche im Individuum in welchem Alter auch immer aufgetreten ist. All 

das nimmt ganz selbstverständlich den Charakter der Entkrustung von störenden Abla-

gerungen an, den Charakter einer Befreiung in Bezug auf die erhaltene Unterweisung, 

in Bezug auf die Gewohnheiten, die sich festgesetzt haben, in Bezug auf das Milieu.“ 

(Foucault 2004: 128)

Das Konzept der subjekttransformativen Selbstpraktiken als regelgeleitete 
Haltung in Beziehung zu sich selbst wirkt bei Foucault, wenngleich Körper
übungen wie meditative Praktiken hier etwa mit eingeschlossen sind (vgl. 
Penneman 2000: 36), dem Duktus nach eher kognitiv ausgerichtet. Befrei-
ung und Entkrustung entlang des Begriffes Verlernen verweist in meinen Au-
gen auf eine eher ‚lerntheoretische‘ Ausdeutung von Senecas Schriften. Um 
aber die Bedeutung der vorkognitiven Dimension – der somatischen Dimensi-
on – im Sinne Nietzsches für Subjekt-transformative Prozesse stark zu ma-
chen, sollen Foucaults Selbstpraktiken zwar insofern aufgegriffen werden, 
als sie eine Praxis der Selbstbeziehung philosophisch zu flankieren vermö-
gen. Verlernen als Prozess der Befreiung (s.o.) soll aber eher im Sinne Nietz-
sches als aktives leibliches Vergessen im Rahmen von Selbstpraktiken fassbar 
werden. Dafür spricht auch, dass das Verlernen beziehungsweise Vergessen 
an weitere Aspekte gebunden zu sein scheinen, die in Zusammenhang mit 
den Techniken des Erinnerns und Vergessens eine Rolle spielen, und die nur 
unter theoriesystematischem Rückgriff auf folgende psychophysiologische Di-
mension einzuholen sind: Ruhe beziehungsweise Beruhigung und Verlang-
samung.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3036. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

6.4 Vibrierende Körper in Ruhe

„Wenn man sich neu entscheidet, sich auf diese Ruhe einzulassen, f indet man sich bald 

inmitten einer Neuverteilung der Repräsentation wieder – vorgenommen von dem vibrie-

renden Körper, der die Macht ergreif t und den Staub der Geschichte von den betäubten 

Sinnen bläst.“ (Lepecki 2000: 362, Herv. B.W.)

André Lepecki verweist in seinem Essay Am ruhenden Punkt der kreisenden 
Welt. Die Mikroskopie der Ruhe (2000) darauf, dass der Körper in gewisser Wei-
se als Subjekt auftreten kann, und sich der in ihn eingeschriebenen histo-
risch sedimentierten Bilder entledigen kann, vorausgesetzt, der ‚Inhaber‘ die-
ses Körpers ließe sich auf „diese Ruhe“ ein. Lepecki nimmt damit Bezug auf 
den von Steve Paxton konzipierten Small Dance, eine Stehmeditation, die im 
Rahmen der Praktik Contact Improvisation durchgeführt wird (vgl. Kap. 8.3 u. 
8.5). Hierbei werden Tanzende eingeladen im Stillstehen die Gelenke sich auf-
richten zu lassen, die Anspannungen loszulassen und den Atem fließen zu 
lassen. Somit können im günstigen Fall Mikrobewegungen wahrgenommen 
werden, die den Körper durchziehen, weil der Körper atmet, und der Atem 
den Körper bewegt, ohne dass durch die Tanzenden willkürliche Bewegun-
gen initiiert würden.18 In der Praktik des Small Dance treten häufig unwill-
kürliche, vom autonomen Nervensystem gesteuerte Vibrationen im Körper 
auf. Lepecki sieht in diesen Vibrationen nicht nur eine Metapher, sondern ein 
praktizierbares Modell (sonst würde er nicht auf eine konkrete Tanzpraktik 
verweisen), sich durch das Hingeben an die ruhende Vibration (vibrierende 
Ruhe) sich des repressiv-produktiven Inhalts, der dem Subjekt unter Stress 
eingeschrieben wurde19 und der die Sinne betäubt hat (Dissoziation), zu ent-
ledigen, und auf eine Weise wieder lebendiger zu werden. Lepecki verweist 
hier ebenso wie Nietzsche auf die Existenz eines körperlichen transrationa-
len widerständigen Potenzials, das gedacht als Energie, Kraft oder Intensität, 
als Atem, als Nerven womöglich ebenso mächtig ist, wie dasjenige, was an 
„staubiger Geschichte“, an historischen, biografischen wie auch alltäglichen 
Zumutungen und Anforderungen auf das Subjekt einstürzt. Damit verweist 
Lepecki wie Nietzsche auf eine dritte Dimension als Es. Nietzsche macht sei-
ne vernunftkritische Perspektive deutlich, indem er sagt, dass „ein Gedanke 

18 | Dies er fordert allerdings eine gewisse propriozeptive Durchlässigkeit. Deswegen: 

im günstigen Fall (vgl. Kap. 8.6).

19 | An anderer Stelle schreibt Lepecki: „Stress sicker t in den Körper ein und formt 

das Fleisch, die Träume, Bilder, Begierden, Strategien, Produkte, Lebensformen, Wer-

tebegrif fe und die Gewalt.“ (Lepecki 2000: 1) Lepecki sieht einverleibten Stress im An-

schluss an Deleuze und Sloterdijk stets in Zusammenhang mit der produktiven Unter-

werfung des Subjekts (vgl. ebd.: 1ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t304

kommt, wenn ‚er‘ will, und nicht wenn ‚ich‘ es will“ (Nietzsche 1988a: 22). 
Das Subjekt ist somit nicht die Bedingung des Prädikats von ‚ich denke‘. Viel-
mehr: „Es denkt.“ (Ebd.) (vgl. Kap. 1.1) Das Es verweist bei Nietzsche auf eine 
autonome Dimension leiblicher Prozesse, die sich der kognitiven Steuerung 
entzieht. Mit Lepecki kann, in meinen Augen, die Dimension des Es als Vi-
bration durch den Atem – als Leben – sichtbar werden. Ließe man also, so 
folgert Lepecki, den Körper in einer „vibrierenden Ruhe“ (Lepecki 2000: 358), 
die keine „statuenhafte Starrheit“ ist, so ist der Körper in der Lage, „diese[n] 
Staub, der die Trennung zwischen dem Sinnlichen und dem Sozialen immer 
wieder neu aufmischt“ und der „tief in die inneren Schichten des Körpers 
ein[dringt], wo er seine abschließende Arbeit verrichtet: Er versteift die Ge-
lenke und Gelenkverbindungen und behindert ihre reibungslose Rotation.“ 
(Ebd.) So ist dieser „vibirerende Körper“ (ebd.: 362) in der Lage, „den Staub der 
Geschichte von den betäubten Sinnen [zu blasen]“ (ebd.). Lepecki thematisiert 
hier einen möglichen Hiatus von einer Potenzialität des Körpers, die sich aus 
der Materialität und Bewegungsmöglichkeit ergibt, etwa den Gelenkverbin-
dungen, und einer die Funktions- und Gebrauchsweise betreffenden Beein-
trächtigung durch den in den Körper eingeschriebenen Stress. Hier gehen 
gesellschaftliche Zuschreibungen mit der jeweiligen Physiologie des Körpers 
und ihrer Potenzialität, Intensität, Kraft keine untrennbare Liaison ein. Das 
Sich-Aussetzen den Situationen von gelassener oder wohliger Ruhe, wie sie 
die Praktik des Small Dance ermöglichen kann, dient dabei als Katalysator 
dafür, dass der Körper sich von Belastendem trennen kann, dass er vergessen 
kann, sowie auf der anderen Seite der Stress, der Schmerz und das damit 
meist verbundene hohe Tempo ein Katalysator für das Erinnern darstellt. Kön-
nen über das Praktizieren einer vibrierenden Ruhe somit womöglich die iden-
titätskonstituierenden Erinnerungsspuren, die als leiblich gewordene „ange-
wöhnte rasche Verbindungen von Gefühlen und Gedanken“ (Kalb 2000: 105) 
(vgl. Kap. 3.3.2) demaskiert worden sind, erneuert werden? Können sich in Zu-
ständen vibrierender Ruhe womöglich emergente Verknüpfungen von Affek-
ten, Bildern, Gedanken und leiblichen Impulsen ereignen? Dabei würde sich 
mithin nicht nur das subjektive leibliche Erleben, sondern würden sich auch 
Auf- und Ausrichtungen, Muskelfasern, Wirbelstellungen, Hautbeschaffen-
heiten usw. ändern. Das würde bedeuten, Transformationspraktiken berüh-
ren nicht nur leibliches Erleben, sondern somatische Dimensionen. Diesen 
Fragen und Thesen soll am Beispiel von Somatic Experiencing® nachgegan-
gen werden. Somatic Experiencing® soll dabei als eine Selbsttechnik im Sinne 
Foucaults (2004), verstanden werden, die eine regelgeleitete und methodische 
Haltung auf sich selbst eröffnet (s.o.). Im Somatic Experiencing® kommt das 
von Lepecki (2000) postulierte Prinzip der vibrierenden Ruhe als Katalysator 
für ‚individuelle‘ Transformation besonders zum Tragen. Meine eigenen Er-
fahrungen als Praktizierende der Methode Somatic Experiencing® dienen mir 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3056. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

hierbei als illustrative Grundlage (s.o.). Der Schwerpunkt liegt dabei auf der 
mnemotechnischen, der subjektivierenden Erinnerungsspur von Geschlecht 
(vgl. Kap. 5.8), die aber stets umgeben ist von weiteren produktiven Repressi-
onsformen. Sichtbar sollen nicht nur die Möglichkeiten der Erneuerung wer-
den, sondern auch das Unbehagen in Zusammenhang mit den in den Körper 
eingeschriebenen Identitätsentwürfen. Unbehagen, das letztlich auf die trau-
matische Dimension von Subjektivierungen, nicht nur entlang der sozialen 
Kategorie Geschlecht verweist.

6.5 Leibliches Vergessen und Erneuerung(-en) im 
Somatic Experiencing®

Somatic Experiencing® ist ein von dem US-amerikanischen Psychologen und 
Biologen Peter Levine entwickeltes naturalistisches Modell zur Arbeit mit 
traumatischen Erfahrungen. Levine (1998) entwickelt seinen körpertherapeu-
tischen Traumaansatz auf der Basis neurophysiologischen wie ethologischen 
Wissens. Dabei geht Levine (1998; 2006; 2011) davon aus, dass Traumatisie-
rungen sich in das autonome Nervensystem eingeschreiben (vgl. Kap. 5.4.2).

Theoretisch wie praktisch ist es mit Einschränkungen möglich, mit den „de-
fensiven Überlebensmechanismen“, den Fight-, Flight- und Freeze-Reaktionen, 
mit Bedrohungen und dem damit einhergehenden Stress so umzugehen, dass 
man kein Trauma davonträgt (Levine 2006: B1.3; 2011: 43ff.). Erst das Nicht-„Ent-
laden“20 der „traumatischen Energie im Nervensystem“ (vgl. Kap. 4.6.1-4.6.3) 
führt nach Levine zu habituellen Dissoziationen – einer Art chronifiziertem Tot-
stellreflex. An die Inhibierung der Neutralisierungsmechanismen von trauma-
tischem Stress, wie auch die Inhibierung der motorisch sinnvollen Reaktionen 
auf einen Angriff21, ist potenziell die Bildung von traumatischen Körpererinne-
rungen gekoppelt – häufig als Eindrücke (images) (vgl. Kap. 5.4.1). Der Neocortex 
und die ihm innewohnende Fähigkeit, Körperprozesse zu rationalisieren und 
Impulse des autonomen Nervensystems zu hemmen, sind in dieser Perspekti-
ve Ursache der Traumatisierbarkeit des Menschen.22 Oft befinden sich mehrere 

20 | Hiermit sind unwillkürliche Körperprozesse gemeint, wie Zittern, Schaudern, Frös-

teln, Kiefer-Klappern, Weinen, Lachen, Gänsehaut usw., die mit der titrier ten Beendi-

gung der unterbrochenen Flucht- oder Kampfreaktion assoziier t sind.

21 | Wie etwa: weglaufen, zubeißen, zupacken, sich festkrallen, spucken, kratzen, bre-

chen, schaudern, weinen, schreien, treten, schlagen, wegstoßen, schieben usw.

22 | Gemäß Levine gelangen in der ‚Wildnis‘ lebende Tiere beispielsweise aus einer 

Freeze-Situation (Totstellreflex) wieder hinaus, indem sie die hohe nervliche Erregung, 

die während des Totstellreflexes im Nervensystem wirksam ist, durch eine Art neuroge-

nes Zittern „entladen“ (vgl. Funke-Kaiser 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t306

Impulse miteinander im Widerstreit, zum Beispiel der Impuls wegzulaufen und 
dazubleiben, zu beißen und in sich zusammenzufallen (vgl. Kap. 4.6.2).

In therapeutischen Prozessen soll eine Sensibilität für diesbezügliche 
Körperprozesse geschaffen werden. Durch eine wache, achtsame, möglichst 
Wertungs-ungebundene (Selbst-)Beobachtung der oft leisen und feinen Kör-
perprozesse sollen diese spürbar, transformierbar und einer Reflexion und 
Neukontextualisierung zugänglich gemacht werden. Daher rührt der Begriff 
Somatic Experiencing®. Die mit dem bedrohlichen Ereignis verknüpften, un-
vollendeten Verteidigungsimpulse und Neutralisierungsprozesse sollen im 
günstigsten Fall in den sogenannten „SE-Sitzungen“, wie die Therapiestunden 
genannt werden, extrem verlangsamt, dosiert („titriert“) und damit in vieler-
lei Hinsicht gefahrlos zu Ende geführt beziehungsweise nachgeholt werden  
(Funke-Kaiser 2006). Konkret: Motorische Impulse, die dissoziiert sind und 
‚wie eingefroren‘ waren, können zu Ende gebracht werden, und in der Regel 
setzt dann eine tiefe Entspannung und mentale Friedfertigkeit ein.

Wichtig ist hierbei, dass die Bewegung nicht willkürlich gesteuert wird, 
sondern unwillkürlich geschieht. Auf der affektiv-sensomotorischen Ebene be-
deutet das: Die Bewegung nicht zu machen, sondern sie sollte eher geschehen 
und beobachtet werden. Also: Eher es bewegt sich als ich bewege es. Das bedeutet 
etwa, nicht den Arm intentional in eine Richtung zu bewegen, sondern zu be-
obachten, dass der Arm zuckt, sich leicht anhebt usw. Die Langsamkeit ist dabei 
deswegen wichtig, weil die im autonomen Nervensystem ‚konservierte trauma-
tische Energie‘ bei einer schnellen motorischen Reaktion nicht aufgelöst würde. 
Da in einem Trauma die Ereignisse zu schnell und plötzlich passieren, wird die 
Erfahrung des Ereignisses quasi verpasst (vgl. Kap. 4.6.2). Dissoziationen sind 
in dieser Hinsicht Effekte des Verpassens von Erfahrung. Nur das psychophy-
sische Ausdehnen des Ereignisses in der Zeit, in kleinen behutsamen Schrit-
ten, kann es für alle Wahrnehmungsebenen nachvollziehbar machen. Auf diese 
Weise können sich die voneinander dissoziierten SIBAM-Elemente: sensations, 
images, behaviours, affects, meanings assoziieren, beziehungsweise die in rigider 
Weise miteinander verknüpften „überkoppelten“ Elemente flexibilisieren.23 Die 
mit den Dissoziationen der Elemente beziehungsweise rigiden Verknüpfungen 
verbundenen Einschreibungen von traumatischen Ereignissen in das Körperge-
dächtnis können in der Sprache Levines somit „neu verhandelt“ werden (Levine 
2006: B1.29). Wenn sich die Erstarrung, als das physiologische Pendant der Dis-
soziation, lösen kann, dann können sich auch potenziell rigide Glaubenssätze 

23 | Zur Erinnerung: „Jeder einzelne SIBAM-Effekt kann überkoppelt werden, so dass 

immer das gleiche Reaktionsmuster abläuft, unabhängig von äußeren Umständen. Die-

se Empfindung (sensation) wird immer mit diesem Bild (image) verbunden, immer mit 

diesem Verhalten (behaviour), immer mit diesem Gefühl (affect), immer mit dieser Be-

deutung (meaning).“ (Levine 2006: B1.29)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3076. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

(meanings), festgefahrene Gefühle (affects) verändern, wie auch die Präsenz gan-
zer Körperteile beziehungsweise der eigene Körper wahrnehmungspraktisch 
deutlicher hervortritt. Unbehagen, das mit zum Teil chronischen dissoziativen 
Zuständen einhergeht, kann sich verändern (vgl. ebd.).

Während also dauerhafte physiologische Erregungszustände zu rigiden 
Interpretationen von Körperprozessen (sensations) führen können, und nicht 
viel Spielraum für Neues lassen (vgl. Kap. 4.6.1-4.8), können Entladungsreakti-
onen und das physiologische Neuverhandeln des traumatischen Ereignisses zu 
einer Neu-Organisation des Verhältnisses der einzelnen SIBAM-Items führen 
(vgl. Kap. 5.4.1). Peter Levine beschreibt die Arbeit mit Traumata, an dessen 
Ziel die Neuverhandlung traumatischer Erfahrungen steht, wie folgt:

„In SE arbeiten wir daran, die überkoppelten Elemente des SIBAM auseinander zu neh-

men und zu individuieren. Wir bemühen uns, unterkoppelte Aspekte zusammenzubrin-

gen, neue Verbindungen herzustellen und alle Er fahrungen miteinander zu integrieren.“ 

(Ebd.: B1.29)

Das könnte bedeuteten, eine Empfindung kann aufhören, auf rigide und dis-
soziativ automatisierte Weise an immer dasselbe Gefühl, dieselbe Vorstellung, 
denselben Gedanken, und dieselben daraus folgenden Handlungsweisen gekop-
pelt zu sein. Das Sich-Aussetzen den Situationen der Ruhe, in der die eige-
nen In-situ-Körperprozesse beobachtet werden können, der Körper Regie führen 
kann und nicht das intentionale und instrumentelle Verhältnis zum Körper, 
kann also mithin ermöglichen, dass, nun wieder an Nietzsches mnemotechnische 
Subjektphilosophie angeschlossen, die subjektivierenden Erinnerungsspuren 
erneuert werden können. Das bedeutet, dass Erinnerungsspuren, die ja nichts 
weiter sind als „rasche Verbindungen von Gefühlen und Gedanken“ (Nietzsche 
zit. nach Kalb 2000: 105), die wegen ihrer traumatisch-mnemotechnischen Wucht 
„blitzschnell hintereinander erfolgen“ (ebd.) und darum „nicht einmal mehr 
als Komplexe, sondern als Einheiten empfunden werden“ (ebd., Herv.i.O.), in 
einem Prozess der verlangsamten Leibgewährung und Leibbeobachtung ver-
gessen werden, oder, wie Levine sagt, „neu verhandelt“ werden können (Levine 
2006: B3.3.ff.). Das geschieht darüber, dass in der Ruhe und Langsamkeit ei-
nerseits genau dieser Komplexcharakter erstmals zu Bewusstsein geraten kann, 
und andererseits die ‚Bausteine‘ der Subjektkonstitution neu erfasst und neu 
zusammengesetzt werden können – ein Prozess, der sich dem Bewusstsein 
momentan durchaus zu entziehen vermag. Kurz: Das Selbst kann sich bestän-
dig aktualisieren, statt die Illusion einer Einheit zu bilden oder bilden zu müs-
sen.24 Wenn diese mnemotechnische Übersetzungsleistung leiblicher Impulse 

24 | Zur beständigen Selbstaktualisierung in einer Politik der Berührung vgl. auch Man-

ning 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t308

in Bilder, Gefühle, Gedanken mit Nietzsche gedacht (vgl. Kap. 5.4.2) dasjenige 
ausmacht, was die Wahrnehmung von mir selbst und anderen bildet, wie ich 
hier annehme, dann ist die Art und Weise, wie die SIBAM-Elemente (Levine) 
miteinander verknüpft sind, ebenfalls wahrnehmungskonstitutiv.25 Wenn Wahr-
nehmungsprozesse ihrerseits das Subjekt konstituieren,26 dann könnte die 
Veränderung der Wahrnehmung entlang ihrer einzelnen Bausteine womög-
lich ein Schlüssel zur Selbsttransformation sein. Dies wird im Folgenden wei-
ter ausgeführt.

6.5.1 Die Neuverhandlung des Subjekts: 
Nietzsche und Levine an einem Tisch II

Insofern man die Theorie der SIBAM-Elemente weiter mit Nietzsches trauma-
tischer Subjektivierungsvorstellung verknüpft, hernach frische Erfahrungen 
dadurch so verunmöglicht werden, dass ‚aus ihnen‘ Gedächtniseffekte ‚werden‘ 
(vgl. Kap. 5.4), kann die Neuverhandlung der Elemente unter- und mitein-
ander im günstigen Falle zu frischen Erfahrungen verhelfen, und damit zu 
einer potenziellen Befreiung des Subjekts aus den in ihn eingeschriebenen 
traumatischen Bezügen. Das dürfte nicht nur für die Effekte der physischen 
Gewalt gelten, die zu den leiblichen unmakings führen können, der Vereinnah-
mung des Körpergefühls und der Welt durch Gewalt, sondern auch für die in 
den Körper eingeschriebenen symbolischen Gewalten. Zumindest soll dieser 
These im Folgenden nachgegangen werden. Verkürzt gesprochen: Kann das 
Subjekt remade werden, wo es unmade wurde? (vgl. Kap. 5.1.3) Kann es sich 
durch Somatic Experiencing® als Selbstpraktik erneuern? Es scheint, dass hier-
bei besonders die Unterscheidung zwischen Gefühlen und Empfindungen von 
Bedeutung ist.

6.5.2 Vom Unterschied zwischen Affekten und Empfindungen und 
dem Aufspüren einer dritten Dimension

Damit Neu-Verhandlungen beziehungsweise Erneuerungen (s.o.) von Wahrneh-
mungsweisen stattfinden können, wird der Betreffende, wie bereits erwähnt, zu 
einer mikroskopischen Tiefenwahrnehmung der eigenen In-situ-Körperimpulse 
eingeladen, das bedeutet, nicht den Körperkonfigurationen in Bezug auf das 
potenziell traumatische Ereignis nachzugehen, sondern den Körperkonfigu-

25 | Levine konzeptionalisier t dies nicht mit Bezug auf ausgewiesene Wahrnehmungs-

theorien, aber er legt dies implizit nahe, wenn er in seiner therapeutischen Praxis über 

die Frage „Was nehmen Sie wahr?“ auf die Zusammensetzung der SIBAM-Elemente an- 

spielt.

26 | Ausführlicher dazu Wuttig 2015b. 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3096. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

rationen des „Hier und Jetzt“. Entsprechend fragt der/die Begleiter_in den/die 
Klient_in danach, was er/sie jetzt wahrnimmt (vgl. Dinkel-Pfrommer 2006) 
Durch den Bezug auf die Gegenwart und das sich selbst Halten, und durch 
den/die Begleiter_in in der Gegenwart gehalten werden, kann, neben anderen 
Prozessen, eine zeitliche Dimension geschaffen werden, die es der/dem Be-
treffenden im günstigen Falle erlaubt, frische Empfindungen zu erleben, sol-
che, die nicht dermaßen mit traumatisierenden Images (vergangenen Bilder, 
Gefühlen, Gedanken) vermengt sind. Die Neuverknüpfung der SIBAM-Items 
erfolgt dabei in situ und wird durch die Aufmerksamkeit auf Körperprozesse 
im Hier und Jetzt flankiert. Der Job des/der Begleiter_in ist es dabei, maxima-
le Präsenz für den Augenblick zu halten – Gegenwart zu vergegenwärtigen. 
Während die Verknüpfung der Aufmerksamkeit mit Vergangenem häufig zu 
einer Bindung an traumatisches Material führt, und stärker in dissoziatives Er-
leben hinein, kann die Aufmerksamkeit auf die als angenehm wahrgenomme-
nen Körperkonfigurationen zu einer belebenden, neuen Erfahrung führen.27 
Vergangenheit und Gegenwart scheinen dabei besonders durch einen Aspekt 
aneinander gebunden zu sein: Emotionen.

In der Neuverknüpfung der Items kommt es deswegen besonders auf die 
Differenzierung zwischen Empfindungen (sensations) und Emotionen (Gefüh-
len) (affects) an. Gemäß Levine (2006) zeichnen sich posttraumatische Zu-
stände dadurch aus, dass besonders Emotionen im Erleben des ‚Individuums‘ 
‚feststecken‘.28

Zu Emotionen an sich zählt Levine: „Angst, Traurigkeit, Ärger, Wut, Freude, 
Ekel, Scham, Schuld, Neid, Eifersucht, Hilflosigkeit“ (Levine 2006: B3.13). Es 
sind häufig jene auch als kategorische Emotionen bezeichneten Formen des Erle-
bens, die eine Tendenz zur traumatischen Verfestigung haben (vgl. Kap. 5.4.1). 
Emotionen, die traumatisch verfestigt sind, benennt Levine als „sekundäre 
Emotionen“, eine flexible emotionale Qualität als „primäre Emotionen“ (ebd.). 
Deswegen gilt es in der Begleitung von Klient_innen, sich nicht zuvorderst 
auf die traumatischen Gefühle zu fokussieren, sondern einzuladen, die Auf-
merksamkeit auf die das Gefühl begleitende Körperempfindung zu richten. In 
Bezug auf die Arbeit mit dem Affekt Scham hält er in seinem Weiterbildungs-
manual aus dem Jahr 2006 fest: „Anstatt Scham konkret zu verfolgen, [...] 
versuchen Sie indirekt zu sein, indem Sie ihr Augenmerk auf die Körperkonfi-
guration29 richten und weniger auf Bedeutung und Affekt.“ (Ebd.)

27 | Je nach Schwere der posttraumatischen Belastung ist dies auf unterschiedliche 

Weise möglich.

28 | Levine spricht von sogenannten „feststeckenden Emotionssequenzen“ (Levine 

2006: B3.13).

29 | „Körperkonfiguration“ verwendet Levine nicht in einem machttheoretischen Sinne, 

sondern es geht ihm um aktuelle Körperprozesse. Ich werde den Begrif f von Levine im 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t310

Interessant ist, dass Levine davon ausgeht, dass die Fokussierung auf das 
Gefühl die traumatische Spur vertieft (vgl. Funke-Kaiser 2007), während das 
tracking der Körperkonfiguration im Sinne der empfindenden Ausrichtung 
und Bewegung des Körpers (wie der Körper sich im Einzelfall organisiert, 
wenn etwa Scham am Werk ist), aus der traumatischen Spur hinausführt.30 
Anders gesprochen: Die Transformation des Traumas scheint dann am we-
nigsten möglich, wenn Emotionen fokussiert werden, es scheint ‚wie von selbst‘ 
zu gehen, wenn die eigenen Körperkonfigurationen achtsam wahrgenommen 
werden.

Am Beispiel der Scham erläutert, schreibt Levine an die Adresse einer 
möglichen Klient_in gerichtet Folgendes: „Wenn Sie die Scham durch Empfin-
dungen und Körperhaltung verfolgen, so werden Sie merken, wie sie sich von 
selbst zu verändern beginnt.“ (Levine 2006: B3.13) Bei Levine taucht die bereits 
besprochene dritte Dimension ebenso wie bei Nietzsche und Lepecki auf. Was 
bei Levine das „Verändern von selbst ist“, ist bei Lepecki die „Neuverteilung 
der Repräsentation“ im Zustand „mikroskopischer Ruhe“ (Lepecki 2000: 362), 
und bei Nietzsche das Es31 (denkt) (s.o.) (vgl. Kap. 1.1). Es handelt sich hier 
scheinbar ebenfalls um eine dritte Dimension, die zwischen dualistischen 
Subjekt-Objekt-Relationen angesiedelt ist, in denen ein Handelnder einem Ge-
genstand gegenübersteht. Im Raum zwischen dem Es scheint es ein Tun aus 
sich heraus zu geben. Eine transformative, etwas rätselhafte, nicht-absichtsvol-
le Größe, die sich letztlich mal als autonomes Nervensystem, mal als Atmen 
entpuppt. Wenn Körperkonfigurationen in Ruhe, möglichst ohne Inhibierun-
gen und Additionen beobachtet werden können, so kann, in diesen Perspekti-
ven, eine Neuverhandlung traumatischer Installierungen erfolgen. Dafür ist es 
notwendig, dem Leib – neurophysiologisch gesprochen: dem autonomes Ner-
vensystem – die Dramaturgie zu überlassen. Es ist letztliches jenes „Vibrieren 
des Körpers“ (ebd.), das sich auch in SE-Sitzungen zeigt. Entlang von Vibration 
können, wie Levine es ausdrückt, „Primäre Emotionen auftauchen“ (Levine 
2006: B3.13) als „neue Reaktionen auf etwas. [...] [Primäre Emotionen haben, 
B.W.] eine frische, neue spontane Beschaffenheit“ (ebd.). Das Fokussieren auf 
die aktuellen Empfindungen im Unterschied zu den traumatischen images ist 

Folgenden verstärkt aufgreifen, als er die Ebene der sensations (Körperempfindungen) 

meint, die beobachtet werden können.

30 | Eine detaillier te Schilderung der Behandlungsmethode kann hier nicht er folgen. 

Dies würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Hier soll die Methode nur insoweit dar-

gestellt werden, als es für die Beantwortung der Fragestellung, inwieweit Subjektkons-

tituierungen vergleichbar einer Traumatisierung denkbar und ‚behandelbar‘ sind, nötig 

ist.

31 | Es handelt sich um einen kurz gesprochenen Vokal, nicht mit dem freudianischen 

„Es“ zu verwechseln.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3116. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

genau dasjenige, was die Entzerrung von Vergangenem und Aktuellem ermög-
licht. Während Emotionen eher an Vergangenes anschließen, kann über die 
Fokussierung auf die aktuellen Körperkonfigurationen Traumatisches als an 
die Vergangenheit Bindendes transformiert werden.

Damit die Betreffenden es leichter haben, ihre eigenen Körperkonfigurati-
onen zu beobachten, hat Levine eine „Sprache der Empfindungen“ (ebd.: B.31f.) 
entwickelt, die entlang einer bestimmten Fragetechnik32 auf die ‚Subjekthaf-
tigkeit‘ dieser dritten Dimension verweist. Zu diesem „Vokabular der Körper-
empfindungen“ gehören zum Beispiel Worte wie: „bebend, flatternd, schau-
dernd, schwirrend, drehend, wackelig“ usw. (vgl. ebd.: B1.32). Es sind Worte, 
die helfen, die propriozeptive, die vestibuläre, die kinästhetische Empfindung 
zu beschreiben.33 Es handelt sich nach der Meinung Levines hierbei zumindest 
in westlichen Gesellschaften um eine verkümmerte Sprache. Während Gedan-
ken oder Gefühle eher häufig benannt werden, wird über Empfindungen meist 
im Krankheitsfall gesprochen. Dementsprechend fern ist den allermeisten die 
Wahrnehmung der ständig stattfinden Körperkonfiguration (vgl. ebd.).

6.5.3 Emotionen und Macht: volatile Körperkonfigurationen

Emotionen spielen auch bei der Reproduktion sozialer Machtverhältnisse 
eine entscheidende Rolle. Hilge Landweer (1999) hat herausgearbeitet, dass 
Scham-Gefühle auf das Stärkste mit dem Status innerhalb einer sozialen Ord-
nung verknüpft sind (vgl. Kap. 7.2.2).34 Während Emotionen das Subjekt eher 
wie einen Kitt an seine Vergangenheit binden (s.o.), und damit die Trägheit des 
Habitus (Bourdieu) befördern, kann die Fokussierung auf die aktuellen Kör-
perkonfigurationen (Empfindungen), diese womöglich eher transformieren. 
Emotionen scheinen das Individuum somit in einem stärkeren Maße an die so-
ziale Ordnung zu binden, und die Selbst-Identität des Subjekts zu befördern, 
als Körperkonfigurationen. Körperkonfigurationen als beispielsweise heiß, 
schillernd, fließend usw. stehen zwar nicht abseits gesellschaftlicher Blicke und 
Bewertungen, sie sind aber ob ihrer schnelleren Beweglichkeit als Emotionen 
– sie kommen und gehen – weniger geeignet, sich dauerhaft und stabil in binä-
re Verweisungszusammenhänge einordnen zu lassen, beziehungsweise damit 
etwa „heiß“, „vibrierend“, „schaudernd“, „prickelnd“, „fließend“, „hell“, „dunkel“ 
in einen binären Zusammenhang eingeordnet werden kann, müssen körper-
nahe volatile Erfahrungen (sensations) mit relativ stabilen Gefühlen (affects) und 

32 | Beispielsweise: „Wo fängt es an?“, „Was geschieht als nächstes?“, „Wohin oder 

wie bewegt es sich?“ (Dinkel-Pfrommer 2006).

33 | Wie auch Worte diese Dimensionen hervorbringen – das meint Nietzsche mit: „die 

Sprache stets verleiblicht, Physis semiotisier t“ (Kalb 2000: 105) (vgl. Kap. 3.2.1).

34 | Zur sozialen Codierung von Gefühlen siehe auch Eva Illouz (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t312

Bedeutungen (meanings) belegt werden. Gefühle und Bedeutungen, die jeweils 
an gesellschaftliche Kontexte geknüpft sind, und die sich mit sensations verknüp-
fen, bilden letztlich die eigentlichen Affizierungen des Subjekts. Erst etwa in der 
Überkoppelung von der Empfindung (hell) und den gesellschaftlich gemachten 
Gefühlen und Bedeutungen, die mit „hell“ einhergehen, wird gesellschaftliche 
Realität zu einer Realität des Subjekts. Auf diese Weise fungiert der Körper als 
Scharnier zwischen Individuum und sozialer Ordnung.35 Lässt sich also durch 
die Differenzierung zwischen Emotionen und Körperkonfigurationen (Emp-
findungen) eine (widerständige) Kraft der Erneuerung ausmachen? (Dadurch, 
dass über die Differenzierung, die Entscheidung getroffen werden kann, den 
Körperkonfigurationen zu folgen?) Gar ein praktizierbares Modell für die Aus-
leibung von traumatisierenden Identitätsentwürfen? Wie Levines Körperkonfigu-
rationen geraten Nietzsches somatische Impulse erst durch ihre Verknüpfung 
mit den im stärkeren Maße sozial bewerteten Gefühlen und Bedeutungen in 
einen machtbesetzten Zusammenhang (s.o.). Wenn Levine von der Individuie-
rung der überkoppelten Elemente des SIBAM spricht, kann das mit Nietzsche 
auch als „die Rückübersetzung des [gesellschaftlichen Subjekts, B.W.] in den 
Originaltext des Leibes“ diskutiert werden? (Iwawaki-Riebel 2004: 82)36 Wäre 
die Anerkennung der mithin widersprüchlichen, dauerhaften Beweglichkeit 
von Wahrnehmungselementen und der unendlichen möglichen Bedeutungen 
der Körperkonfigurationen dasjenige, was Nietzsche mit der Vielheit des Leibes 
meint? Im Folgenden soll der Versuch gewagt werden, die Fallbeispiele aus dieser 
Perspektive zu betrachten. Die philosophischen Betrachtungen der Erfahrungen 
der Klient_innen sind nicht zuletzt deswegen bedeutsam, um die Deutung von 
Erfahrungsräumen nicht einem Naturalismus, wie Levine und andere Neuro-
wissenschaftler_innen ihn vertreten, zu überlassen. In der Verknüpfung der 
lebenswissenschaftlichen mit den sozialwissenschaftlichen Blicken auf Körpe-
rerfahrungen kann ein umfassenderes Verständnis von Subjektivierungen, als 

35 | In einer ähnlichen Weise argumentier t Teresa Brennan in ihrer Schrif t The Trans-

mission of the Affect (2004). Affekte sind für Brennan zuvorderst eine politische Ange-

legenheit kultureller Codierungen, keine universellen Gegebenheiten. Die Aufmerksam-

keit der Körperprozesse – living attention – ist es, was dem Individuum erlaubt, sich von 

den politischen Affekten zu befreien, und Kontakt aufzunehmen mit einer Dimension 

originellen Körperwissens (vgl. Brennan 2004: 139). Brennan stellt fest: „The harden-

ing of the affects is a social affair, so their transformation requires political as well as 

personal attention.“ (Ebd.)

36 | Bei Iwawaki-Riebel heißt es an dieser Stelle statt Subjekt Mensch. Ich ersetze hier 

„Mensch“ durch Subjekt, weil es mir im Anschluss an Nietzsche plausibler erscheint, 

von Subjekt zu sprechen. Der Mensch wäre für mich immer auch Originaltext des Leibes, 

während das Subjekt sich aus den bereits übersetzten historisch varianten und kulturell 

konstruier ten Bedeutungen in den Leib hinein konstituier t.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3136. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

Durchdringungsmechanismen von Körpern entlang diskursiver und politischer 
Bedingungen, sichtbar werden. Wenn Subjektivierungen als Durchdringungsme-
chanismen der somatischen Dimension dechiffriert werden, und nicht als untrennbar 
mit den Körpern verknüpfte Gegebenheiten gedacht werden (und hierin sind sich der 
Naturalismus und der diskurstheoretische Monismus manchmal sehr ähnlich), kann 
Widerständigkeit als Kritik und Entledigung der Zuweisungen – als Ausleibungen von 
Zuschreibungen, von selbstverständlichen Seinsweisen konzipiert werden. Genau dies 
findet sich bei Félix Guattaris und Gilles Deleuzes Ideen zum „organlosen Kör-
per“ beziehungsweise zum „Tier werden“ (2002). Auch hier scheint es, dass die 
emotionale wie semantische Besetzung des Körpers entlang sozialer Kategorien 
gleichzeitig einen Schlüssel zur Widerständigkeit bietet. Bevor also diesen Fra-
gen und Spekulation am Beispiel der Erfahrungen der Klient_innen im nächs-
ten Kapitel weiter nachgegangen wird, soll Widerständigkeit mit Deleuzes und 
Guattaris Überlegungen zu einem refigurierbaren Körper theoretisch eingeholt 
werden, und damit auch die neumaterialistische These abgesichert werden, dass 
der Körper zwar als Intensität gegeben ist, aber nicht notwendigerweise als das, 
was ‚wir‘ meinen.

6.6 Organloser Körper (Deleuze/Guatta ri)

„Unmenschlichkeit, die am Körper selbst erlebt wird“ (Deleuze/Guattari 2002: 372)

 
Gilles Deleuze und Félix Guattari stellen in ihrer Schrift Tausend Plateaus (2002) 
die menschliche Körperorganisation als eine Gegebenheit radikal in Frage. Der 
Organismus ist dabei dasjenige, was den Körper in seiner potenziellen Freiheit 
unterwirft, und dem es sich zu entledigen gilt. Organismus steht für das, was „in 
Form eines Sinns, einer Funktion, und sozialen Ordnung auf den Körper ein-
wirkt“ (Pawe 2011: 34). Widerständigkeit gegen die Durchdringung des Körpers 
– der körperpolitischen Dimension – sehen Deleuze und Guattari darin, „sich 
einen organlosen Körper (o.K.) zu machen“ (Deleuze/Guattari 2002: 772).

Sich einen o.K. zu machen, stellt dabei eine Auseinandersetzung mit den 
subjektivierten, unterworfenen, mit sozialem Sinn bestückten Organen dar. 
Der o.K. ist ein „Grenzbereich der Freiheit“ (Pawe 2011: 34), ein Rückbezug auf 
die noch nicht gedeutete Physikalität.

Der Organismus ist weiter eine molare Entität, ausgestattet mit einer ge-
schlechtlich oder anders codierten Subjekthaftigkeit, er ist reterritorialisiert:

„Was wir hier als molare Entität bezeichnen, ist zum Beispiel die Frau innerhalb einer 

dualen Maschine, in der sie dem Mann entgegengesetzt ist, insofern sie durch ihre Form 

bestimmt mit Organen und Funktionen ausgestattet und als Subjekt bezeichnet ist.“ 

(Deleuze/Guattari 2002: 375)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t314

Molekular werden hingegen bedeutet, sich des lockeren Gefüges, der Partikel-
haftigkeit eines möglichen Werdens anheimzugeben, sich mit den Partikeln, 
die zum Beispiel ein Hund aussendet, zu verbinden: Hund werden. Partikel 
stehen hier einem zusammengesetzten Gefüge entgegen. Sich selbst als zu-
sammengesetztes Gefüge, bestehend aus Partikeln, zu verstehen, die sich 
durchaus mit anderen über die gesellschaftlich produzierten, territorialen 
Grenzen (Mann, Frau, Kind, Tier usw.) hinaus verbinden können, und die 
Partikel miteinander in ein Verhältnis von Ruhe und Bewegung eingehen 
zu lassen, und über das Verhältnis von Ruhe und Bewegung die Partikel ihre 
Qualitäten bekommen zu lassen, sind Wege der Deterritorialisierung (ebd.: 372, 
374f.).

6.6.1 De- und Reterritorialisierung

Während Reterritorialisierung das Abstecken von binär codierten Bereichen 
darstellt, von Körpern, die symbolisch überzogen gegeneinandergesetzt wer-
den, bedeutet Deterritorialisierung eine Art Rückeroberung des „gestohlenen 
Körpers“ (ebd.: 376). Des noch nicht geschlechtlich codierten Körpers. Für 
Deleuze und Guattari gilt der deterritorialisierte Körper gegenüber dem ge-
schlechtlich oder anders codierten reterritorialisierten Organismus als Punkt 
der Widerständigkeit:

„Denn es ist nicht, oder nicht ausschließlich, eine Frage des Organismus, der Geschich-

te und des Aussagesubjekts, durch die weiblich und männlich in den großen dualen 

Maschinen einander entgegengesetzt werden. Es ist zunächst eine Frage des Körpers 

– des Körpers, den man uns stiehlt, um daraus Organismen zu bilden, die man einander 

entgegensetzen kann.“ (Ebd., Herv.i.O.)

Deterritorialisierung bedeutet Dualismen zu überwinden, im Finden von 
Fluchtlinien, die zwischen den Vektoren der Macht innerhalb der dualen Ma-
schine hindurchgehen (vgl. ebd.: 377). Deleuze und Guattari entwerfen ein 
baumartiges Anordnungsbild, welches die duale Maschine veranschaulicht. 
Innerhalb der dualen Maschine laufen alle Vektoren auf den (männlichen) 
Menschen als Zentralpunkt zu – das heißt alle anderen (nicht-weiße Männer, 
Frauen, Tiere) sind diesem zentralen Punkt binär untergeordnet und mime-
tisch auf ihn bezogen. Sie bilden Minoritäten, der Mann eine Majorität. Deleu-
ze und Guattari halten fest:

 
„Es gibt kein Mann-Werden, weil der Mann die molare Entität par excellence ist, wäh-

rend die Ar ten des Werdens molekular sind. Die Funktion der Gesichthaftigkeit hat 

uns gezeigt, in welcher Form der Mann die Mehrheit gebildet hat, oder vielmehr den 

Standard, auf dem diese Mehrheit beruht: weiß, männlich, erwachsen, ‚vernünftig‘ etc., 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3156. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

kurz gesagt, der Durchschnittseuropäer, das Subjekt der Äußerung. Nach dem Gesetz 

der baumartigen Ordnung ist es dieser zentrale Punkt, der [...] jedesmal einen deut-

lichen Gegensatz hervorbringt [...]: männlich – (weiblich), Erwachsener – (Kind), weiß 

– (schwarz, gelb oder rot), vernünftig – (Tier).“ (Ebd.: 398, Herv.i.O.)

Die Architektur von dualistischer Repression hat ihre repressiven Elemente 
in der Reterritorialisierung. Reterritorrialisierung bedeutet, nicht werden zu 
können, weil man bereits ist, bedeutet an einem Punkt festzukleben, bezie-
hungsweise fest auf einen Punkt bezogen zu sein (den man imitieren muss). 
Deterritorialisierungen treten in ihrer Denkarchitektur als mögliche Wider-
ständigkeit auf.

6.6.2 Werden und Gedächtnis

Deterritorialisierungen bestehen im unaufhörlichen Werden. Nur im Werden 
sehen Deleuze und Guattari eine Möglichkeit, Dualismen zu überwinden:

„Das Werden ist die Bewegung, durch die die Linie sich vom Punkt befreit und die Punkte 

ununterscheidbar macht: das Rhizom, der Gegensatz zur baumartigen Ordnung; man 

muss sich von der baumartigen Ordnung frei machen. Das Werden ist ein Anti-Gedächt-

nis.“ (Ebd.: 400, Herv.i.O.)37

Die baumartige Ordnung ist an die Gedächtnisbildung gebunden, sie funktio-
niert über das Sich-Erinnern an punktuelle Ereignisse. Die Gedächtnisbildung 
ist wie bei Nietzsche und mit Bezug auf Nietzsche der Antipode zum Werden. 
Die Gedächtnisbildung stellt also auch hier den Enteignungsfall, die Koloniali-
sierung, die Reterritorialisung, den Fall des Traumas durch und durch dar. Bei 
Deleuze und Guattari heißt es weiter:

„Natürlich haben auch Kinder, Frauen und schwarze Erinnerungen; aber das Gedächt-

nis, das diese Erinnerungen aufnimmt, ist dennoch die majoritäre, männliche Instanz, 

die sie als ‚Kindheitserinnerungen‘, als Eheerinnerungen oder Kolonialerinnerungen be-

handelt.“ (Ebd.: 399, Herv.i.O.)

Die Erinnerung aktualisiert in ihrem Vorgang stets die kolonialisiernde assym-
etrisierende Dynamik der dualen Maschine. Somit hat Erinnerung schnell eine 
Funktion der Reterritorialisierung, während die Chance für Widerständigkeit 
der Dualismen in der Praxis der Erinnerungsverweigerung zu sehen ist.

37 | Frau-Werden, Kind-Werden, Tier-Werden sind in dieser Perspektive schöpferische 

Deterritorialisierungen (vgl. Deleuze/Guattari 2002: 408).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t316

6.6.3 (Tier-)Werden

Deleuze und Guattari konkretisieren dies am Beispiel der Deterritorialisie-
rungsform Tier-Werden.38 Tier-Werden ist die Antipode zur Imitation, werden 
heißt nicht mimetisch zu sein: „Werden ist nie imitieren.“ (Ebd.: 416) Den Ge-
danken des Tier-Werdens präzisierend, halten Deleuze und Guattari am Bei-
spiel der Ratte von Hofmannsthal fest: „Man sollte [...] nicht die Ähnlichkeit 
oder Analogie mit dem Tier suchen, denn es ist das Tier-Werden in actu [...], 
das Tier in uns bleckt die Zähne.“ (Ebd.: 374) Dabei ziehen Deleuze und Gu-
attari in Erwägung, dass Prozesse des Tier-Werdens eine „Unmenschlichkeit, 
die am Körper selbst erlebt wird“, erzeugen können (ebd.: 372), aber auch eine 
schöpferische Involution darstellen können, die „außerhalb des programmier-
ten Körpers“ stattfindet (ebd.). Tier-Werden ist hier aber lediglich exemplarisch 
gemeint für das Auflösen der menschlichen Körperorganisation als zugewie-
sene und einverleibte Subjektpositionen. Es handelt sich um ein endloses Wer-
den, ohne jemals geworden zu sein (vgl. ebd.). Kann Deleuzes und Guattaris 
Idee des Werdens als Deterritorialisierung für ein praktizierbares Modell für 
Widerständigkeiten taugen?

6.7 Zusammenfassung

Widerständigkeit ist koextensiv mit einem somatisch-leiblichen Potenzial, es 
ist geknüpft an eine Möglichkeit eines nicht-identischen Leibes, der in der Lage 
ist – versetzt man ihn (sich selbst) in einen heterotopischen Raum – sich den 
identitären Zumutungen zu entziehen. Der potenzielle Leib der Vielheit, ist 
Energie, Intensität, als solcher kann er sich im Zwischenraum der dualisti-
schen Optionen (männlich-weiblich) und anderer binärer Codierungen bewe-
gen. Heterotopische Räume und subversive soziale Praxen sind immer auch 
Ver- und Entkörperungsräume sozialer Ordnungen. Wenn auch soziale Ord-
nungen samt ihrer dualistischen Optionen in eine somatische Dimension im-
mer wieder traumatisch einbrechen können, so ist es gerade die Verletzbarkeit 
der Körper, die es möglich macht, dass Körper widerständig sind, dass Erneu-
erungen möglich sind. KörperWiderständigkeit ergibt sich (auch) aus den der 
Physis eigenen Prozessen, den Körpervorgängen, die zwar mit sozialen Bedeu-
tungen überzogen werden (Anrufungen, Zuschreibungen), die sich dennoch 
ob ihrer Lebendigkeit immer wieder Normalisierungen entziehen (können). 

38 | Tier-Werden verweist hierbei genau nicht auf sexuelles Triebhaft-Werden. Tier-Wer-

den wäre das Eintreten in eine anti-ödipale Situation. Sexualität, und ‚Triebhaftigkeit‘, 

so wie wir sie kennen, sind in der Perspektive Deleuzes und Guattaris, ähnlich wie bei 

Foucault, Dispositive eines psychoanalytischen Theorems (vgl. ebd.: 328).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3176. Widerständigkeit als Praxis des Vergessens und Körper werdens

Diese philosophischen und lebenswissenschaftlichen Spekulationen sollen im 
Weiteren einer empirischen Überprüfung unterzogen werden. Zunächst wird 
dafür auf die Kraft der Irritation und des Unbehagens in ihrer Unterschied-
lichkeit mit Blick auf das Trauma und die somatische Dimension von Wider-
ständigkeit eingegangen. Dabei wird ein Bogen von einem politischen Diskurs 
des Unbehagens zu einem physiologischen geschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431542-010 - am 15.02.2026, 00:20:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

