Epilog
Zwischen »existierendem« Leben,
phanomenologischer und hermeneutischer Philosophie

Die Idee ist es gewesen, der Existenz auf die Spur zu kommen,
[...] solange wir existieren.

Wir sind alle diese Existenzen und Existierenden zusammen |[...],
und sind auf der Suche nach uns und finden uns doch nicht!

Falschmiinzer des Existierens.?

Leben ohne zu wissen, was Leben ist, ist das leben? — diese drama-
tische Frage wirft Fernando Pessoa (wie viele vor und nach ihm)
in seiner kleinen Schrift Der See des Besitzens I auf.> Wer so fragt,
lebt zwar, weif$ aber aus dem bloflen Am-Leben-sein nicht schon
abzuleiten, was Leben als Leben eigentlich ausmacht. Darauf hin
namlich befragt sich, wer wissen will, was Leben ist oder bedeutet.
Haben aber nicht zahlreiche Philosophien (nicht erst sogenannte
Lebensphilosophen) lingst konkrete Antworten auf diese Frage zu
geben versucht? Und ergibt sich nicht daraus ganz von selbst, war-
um es sich lohnen konnte, sich mit Philosophie abzugeben? Nach
Antworten muss man nicht lange suchen. Die Philosophiegeschichte
liefert sie reichlich, in verwirrend grofier Zahl und so, dass kaum
Aussicht darauf besteht, sie gewissermaflen auf einen Nenner zu
bringen. Es wimmelt von Philosophien und Philosophemen, von
»Grundlegungen« irgendwelcher philosophischer Systeme, die sich
im Riickblick fast simtlich wie verlassene Baustellen ausnehmen,
von gelehrten Abhandlungen, aber auch Essays, Aphorismen und
Gedankensplittern, die vielfach wie die der Vorsokratiker gerade
wegen ihres fragmentarischen Charakters am meisten zu denken

1 T. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, Berlin, Darmstadt, Wien 1978,
229, 239.

2 G.-A. Goldschmidt, Uber die Fliisse. Autobiographie, Frankfurt/M. 22012, 283.

3 F Pessoa, Der See des Besitzens I, in: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters
Bernardo Soares, Frankfurt/M. 2006, 474.

651

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

geben — als Bruchstiicke, die auf kein Ganzes verweisen* und kein
Wissen in Aussicht stellen, das uns dessen versichern konnte, wie wir
>wirklich< leben oder >existieren< konnten (statt bloff zu leben®) —
und wer >wir« ist.

Eine der scheinbar einfachsten und unverfanglichsten Antworten
auf jene Frage gibt Seneca in seiner Abhandlung iiber die Kiirze des
Lebens (De brevitate vitae): nur der Philosophie gehe es vorrangig
oder sogar ausschliellich um das Lebens-Wissen. IThr allein sei zu
entnehmen, wie zu leben ist. Aus dem blofien Am-Leben-sein erge-
be sich das ndmlich keineswegs wie von selbst. Die entscheidende,
in ihm selbst schon virulente Frage, wie man leben soll, lasse es
offen. Die Antwort findet Seneca freilich nicht in einem ausgefeilten
theoretischen Gedankengebdaude, sondern wiederum in einer Art zu
leben, in einer Lebensform, in der Lebensform der Mufle (otium)
namlich.®

So kommt Senecas Antwort scheinbar véllig ohne ein System
oder das >Ganze« (der Welt, des Kosmos oder des Seins ...) aus und
beschrankt sich auf den Autor selbst, um sich mit Empfehlungen
zu begniigen, aus denen Leser:innen machen konnen, was sie wol-
len. Schliellich ist es ihr Leben.. Und ihm kommt es gar nicht
in den Sinn, buchstéblich vorschreiben zu wollen, was sich fiir An-
dere als niitzlich, gut, richtig oder fruchtbar erweisen miisste. Das
mag jede(r) als interessierte(r) Leser:in mit Blick auf andere, eigene
Lebensformen selbst beurteilen. Wer nicht lesen und schriftlichen
Rat nicht beherzigen will, muss gegebenenfalls fiihlen, d. h. durch
ein unbelehrtes Leben eventuell schmerzlich erfahren, was er hitten
lernen koénnen. Doch das ist jedes Einzelnen eigene Angelegenheit.
Und fiir erwiesen hélt es auch Seneca nicht, dass man aus Lesen
(oder mindlicher Lehre) »fiir das Leben« iiberhaupt irgendetwas
slernen< kann. Leben (einschliefSlich des Sterbens) selbst ist nicht zu

4 Vgl. K. Lowith, Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von Descartes bis
Nietzsche, Gottingen 1967; L. Dillenbach, C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Fragment
und Totalitdt, Frankfurt/M. 1984.

5 Zuletzt hat Francois Jullien diese Frage energisch wieder aufgeworfen und auf
der Irreduzibilitit des Existenzbegriffs auf die Rede von >bloflem« Am-Leben-
sein bestanden. F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022.

6 Seneca, De brevitate vitae. Von der Kiirze des Lebens (lat./dt.), Stuttgart 1977.

652

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

lernen.” Abgesehen davon, dass es sich niemals als direkt traktierba-
res Objekt darbietet: jeden Tag wird es doch gleichsam aufgefiihrt,
ohne dass man eine Probe machen konnte. Jeder Versuch ist schon
der unwiederholbare >Ernstfall<. Das schiere Am-Leben-sein verur-
teilt sozusagen dazu, da es unvermeidlich, von Anfang an und bis
zum Ende, die Form eines irreversiblen Ablaufs annimmt.

Genau hier setzt Seneca an mit seiner Antwort auf die Frage,
warum man sich iiberhaupt mit Philosophie abgeben sollte, namlich
um zu leben — wozu es demnach keineswegs wie von allein kommt.
Im Gegenteil: ganz allein die haben Mufie, die ihre Zeit der Philoso-
phie widmen. Und »sie allein leben«.® Alle Anderen wiirden sich
demnach nur dariiber tiuschen, dass ihr Leben gar nicht >Leben¢
genannt zu werden verdient. Es muss jedem darum gehen, >wirklich«
zu leben, nicht nur lange auf der Welt >vorhanden< oder nur »da« zu
sein, wie Seneca in der erwédhnten Schrift fast zynisch anmerkt.

Seneca ist beileibe nicht der einzige, der es sich angemafit hat,
das allgemein vorherrschende Verhiltnis von Tod und Leben derart
auf den Kopf zu stellen. »Wer weif3, ob nicht das Leben nur ein Ster-
ben ist, das Sterben aber Leben. [...] Vielleicht sind wir in der Tat
tot« und unsere Korper nur Graber der Seele, wie man es dhnlich
bedacht findet bei Heraklit, Euripides und Sokrates, hier zitiert nach
Platons Gesprach mit Kallikles®, und noch bei Pessoa.l®

Wie auch immer man solche Fragen beantworten will, ohne An-
dere anmafliend dartiber zu belehren, wie sie ihr Leben >leben« soll-
ten, sie setzen allemal voraus, dass in menschlichem Leben selbst
schon eine irritierende Unstimmigkeit liegt, die danach fragen lasst,
ob wir >wirklich« leben (kénnen, sollen, missen...). Im Begriff des

7 Vgl. B. H. E. Taureck zum alten Topos: Philosophieren: sterben lernen? Versuch
einer ikonologischen Modernisierung unserer Kommunikation iiber Tod und
Sterben, Frankfurt/M. 2004, sowie R. Alewyn, Uber Hugo von Hofmannsthal,
Gottingen 1958, 71.

8 Seneca, De brevitate vitae, 44 f.

9 Folgen wir Platons Gorgias-Dialog, so »lebt< nur ein Leben, das sich der Mafi-
gabe unterwirft, wie es im Sinne des Guten bzw. des Gerechten zu fithren
ist. Menschliches Leben diirfte sich demnach niemals in schierem Uberleben
erschopfen; es findet tiberhaupt nur statt, wo es vom Verlangen nach gutem
bzw. gerechtem Leben inspiriert ist. Wer von einer derartigen Inspiration nichts
weif3, dessen Leben ist womdglich bereits tot oder hat nie gelebt. Vgl. Platon,
Gorgias oder Uber die Beredsamkeit (Hg. K. Hildebrandt), Stuttgart 1961, 117.

10 Pessoa, Das Buch der Unruhe, 183.

653

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Lebens, der hier intuitiv einfliefft, hat man es so gesehen mit einer
merkwiirdigen Ambiguitit zu tun. Kann man leben, ohne wirklich
zu leben? Wiirde das womdglich bedeuten, zu leben und doch (in
einem spezielleren Sinne) nicht zu leben bzw. sogar gleichsam tot zu
sein? Leben im einfachen Sinne des Vorhandenseins als ein mensch-
liches Lebewesen wiirde so gesehen in keiner Weise von sich aus ein-
schlieflen oder garantieren, dass man auch wirklich lebt in der zwei-
ten Bedeutung. Aber auf >menschliche« Art am Leben zu sein wire
immanent und vermeidlich schon von der Frage danach beunruhigt,
was wirkliches Leben eigentlich ausmacht. Allerdings kann man sich
ohne Weiteres ein Leben vorstellen, das nur >verlebt« — und auf diese
Weise durch sich selbst als >wirkliches< Leben geradezu ruiniert —
wird, ohne dass je diese Frage dringlich und unabweisbar wiirde. Ein
solches Leben wire, philosophisch gesehen - in den Augen Anderer,
die es scheinbar besser wissen -, gleichsam tot, oder es wiirde in
einer fatalen, wenn auch vielleicht bequemen Normalitdt geradezu
»versanden, wie es Francois Jullien ausdriickt.!

Die gleichen Schwierigkeiten haben sich diejenigen zugezogen,
die mit Seren Kierkegaard dazu neigen, den Begriff des Lebens
durch den der Existenz wenn nicht geradewegs zu ersetzen, so doch
zu spezifizieren. >Existieren< wir aber tiberhaupt (iiber blofles Vor-
handensein hinaus)?'? Wenn ja, unter welchen Voraussetzungen und
in welchem Sinne? »Im Grunde ist immer noch nicht erhellt, ob
wir existieren«, schrieb Imre Kertész noch vor wenigen Jahren, wohl
wissend um die Phalanx »existenzphilosophischer< Autoren, die von
Karl Jaspers und Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre und Albert Camus
an auf von Kierkegaard gebahnten Denkwegen unterwegs waren'3,
die noch heute weit bis in sozialontologisches Terrain hineinfiih-
ren.!4

11 Jullien, Existierend leben, Kap. III. So klingen alte Motive einer diesseits des
Rheins seinerzeit >jugendbewegtens, teils auch reaktionaren Kulturkritik an, mit
denen Jullien als Sinologe allerdings nichts gemeinsam hat.

12 Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 152.

13 1. Kertész, Dossier K. Eine Ermittlung, Reinbek 2006, 232; J. Judaken, R. Bernas-
coni (eds.), Situating Existentialism, New York 2012.

14 E. Fink, Grundphdnomene des menschlichen Daseins, Freiburg i. Br., Miinchen
1979, 431; J.-L. Nancy, singuldr plural sein, Berlin 2004, 31; Die herausgeforderte
Gemeinschaft, Berlin 2007, 32 £.

654

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Was fiir eine AnmafSung des Philosophen, wird man einwenden,
Urteile dariiber, was Existenz und zusammen Existieren in Wahrheit
ausmachen miisste, so féllen zu wollen, dass sie auch fiir Andere
gelten miissten! Doch zumindest Seneca fithrt scheinbar nur eine
Art Monolog mit sich selbst und gewdhrt seinen Lesern Einblick in
ein Selbstgesprich, aus dem sie fiir sich selbst ihren Nutzen ziehen
mogen — oder auch nicht. Allerdings spekuliert er mit einer allgemei-
nen Bedeutung seiner Besinnung auf philosophisches Leben, weil er
offenbar glaubt, dass im Leben die Frage unabweislich auftaucht,
wie es wirkliches Leben sein kann. Als ein in die Differenz dieser
Lebensbegrifte verstricktes Leben, konnte man zugespitzt sagen, ist
das menschliche Leben, auch das im Sinne Merleau-Pontys und
Ricceurs zunichst >nicht-philosophisch« zugebrachte, unvermeidlich
einer philosophischen Fraglichkeit iiberantwortet. Selbst wer noch
nie von Philosophie etwas gehort hat oder alles uninspiriert, schlicht
langweilig, erfahrungsarm, auf schlechte Weise abstrakt usw. findet,
was er unter diesem Namen kennenlernt, wird eine philosophische
Fraglichkeit mit sich herumtragen, die aus der Unstimmigkeit des
Lebens mit sich selbst keimt.!®

Wenigstens eine gewisse Beunruhigung durch diese Fraglichkeit
setzt Seneca als allgemein, jeden Menschen zutiefst irritierend, vor-
aus. Die Frage, ob eigenes, wie auch immer zu Anderen ins Ver-
héltnis gesetztes Leben iiberhaupt gelebt wird, kann lange latent
bleiben, aber jederzeit virulent werden und unvermutet jegliche
Lebenssicherheit unterminieren. Uberraschend taucht sie wie ein
ungebetener Gast bei den ungiinstigsten Anldssen auf - inmitten
scheinbar erfiillten Gliicks wie auch auf dem Gipfel des Erfolgs, wo
alles Erreichte wie auch alle vorherige Miihe augenblicklich zu nichts
zerfallen kann.

Seneca hielt auch dagegen ein probates Rezept bereit. Miihe,
schreibt er, ist von vornherein verschwendete Energie, da es ja allein
darauf ankommt, jetzt, sofort zu leben und unter allen Umstinden
jeglichen Aufschub zu vermeiden. Die Meinung, spiter, in naherer
oder fernerer Zukunft immer noch Zeit zu haben, irrt sich nicht
etwa nur im Einzelfall, sondern grundsitzlich. Vertagte, aufgescho-

15 Bei Jullien ist von Verstimmung die Rede, die menschliches Leben dazu zwingt,
»auferhalb« »des< Lebens zu ex-sistieren (so i. Orig.; Existierend leben, 9) bzw.
sich von ihm loszul6sen (ebd., Kap. I) - in einem >verlassenen« Exil, das gleich-
wohl kein verzweifeltes sein muss, wie Jullien glaubt (ebd., 18, 27).

655

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

bene Zeit ist von vornherein verlorene Zeit. Sollte es sich so verhal-
ten, dass in jedem Augenblick ein Moment des Aufschubs steckt
(weil man selbst den einfachsten Ton, der zeitlich dauert, in gewisser
Weise abwarten muss, um ihn ganz erklingen zu hdoren), sollte es
also gar keine gleichsam punktuelle Zeiterfahrung geben, so wire
der Zeit-Verlust allerdings allgegenwirtig und es wére um Senecas
Ansinnen schlecht bestellt, das eigene Leben augenblicklich, ohne
den geringsten Aufschub auszuschopfen.

Uberlegungen dieser Art: ob in jedem Augenblick, der dauert, ein
Moment des Aufschubs, der diastasis oder der différance steckt, sind
freilich erst in der Zeitphilosophie des 20. Jahrhunderts en détail
entwickelt worden, vor allem ausgehend von William James, Henri
Bergson und Edmund Husserl, spater dann besonders bei Jacques
Derrida und anderen Autoren.!® Seneca dagegen plagen noch keine
radikalen Zweifel, was die Erfiillbarkeit des Lebens im Augenblick
angeht. Er hilt den Ratschlag, nichts auf spéter zu verschieben
und zu vertagen, tatsdchlich fiir einlosbar; und zwar gerade im
philosophischen Leben, das somit mdglichst uneingeschrinkte Ge-
genwidrtigkeit in Aussicht stellt; eine Gegenwirtigkeit, die das Leben
wirklich zu leben verspricht - im Gegensatz zum blofien Dahinleben
derer, die die Differenz zwischen >bloflem« Am-Leben-sein und
wirklichem Leben gar nicht begriffen haben. Demnach gibt es zwei
Formen der Gegenwirtigkeit: eine ungelebte und eine gelebte, die
bedeutet, dass das Verb »lebenc« transitiv zu verwenden ist.

So gerdt man in einen Taumel von Zweideutigkeiten, wenn man
den Philosophen beim Wort nimmt. Handelt es sich am Ende aber
um blofle Sophistereien mit Worten, in deren eingespielte Bedeu-
tung man unter der Hand neue Momente einschmuggelt, um schein-
bar raffinierte Thesen zu entwickeln, die schliefSlich doch nur ratlos
machen? (Miisste eine reine, uneingeschriankt gelebte Gegenwirtig-
keit nicht ganz und gar leer bleiben, insofern sie keinen Bezug auf
Vorheriges oder Spiteres mehr aufweisen diirfte?) Oder offenbart
der Philosoph tiefgreifende Ambiguititen von Worten wie Leben
oder auch Tod, um anhand ihrer bis zur Austauschbarkeit getriebe-

16 Vgl. VI, Leben und Uberleben zwischen Hypervitalitit und dsthetischer Negati-
vitdt. Elias Canetti — Fernando Pessoa — Karl Heinz Bohrer, in: Zeit-Gewalt
und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phédnomenologischen,
politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017, Kap. I, 39-70.

656

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

nen Subversion vor Augen zu fithren, auf wie schwankendem begriff-
lichen Grund wir uns alltaglich tatsachlich bewegen?

Léngst hat sich herumgesprochen, dass weder die Erde noch auch
die Welt, die man auf ihr verldsslich einzurichten versucht, einen
unverbriichlichen Boden abgeben konnen, wie es der von Husserl
beschriebene »phédnomenologische Ursprung der Réumlichkeit der
Natur« zundchst nahelegt.” Und die Dinge sind nicht starr und
absolut verldsslich den Worten zugeordnet, die ihrerseits, vermittelt
tiber die Dinge, fest gegriindet zu denken wiren.!® Die Bedeutungen
der Worte spielen vielmehr derart ineinander, dass selbst so zentrale
und auf den ersten Blick einander ausschliefiende Begriffe wie Leben
und Tod austauschbar oder ununterscheidbar zu werden drohen.

Wird dies etwa vom Philosophen verursacht, der wie schon Pla-
ton fragt!®, ob beispielsweise das (ungerechte) Leben eine Art Tod sei
und ob nach dem Tod ein wahres Leben, ndmlich das der gerechten
Seelen, zu erwarten ist? Oder liegt diese Konfusion »in der Natur der
Sachens, die wir alltdglich bedenkenlos Leben und Sprache nennen,
wobei wir zugleich gedankenlos voraussetzen, letztere fasse gerade
das Leben in Worte - verbiirgt durch eine womdglich vor gar nichts
haltmachende Sagbarkeit (speakability, dicibilité?), an die auch Ri-
ceeur die lingste Zeit geglaubt hat?

Nimmt man den zitierten Satz Senecas beim Wort, so kann nichts
dergleichen mehr klar oder selbstverstandlich sein. An die Stelle

17 E. Husserl, Grundlegende Untersuchungen zum phdnomenologischen Ursprung
der Riumlichkeit der Natur, in: M. Farber (ed.), Philosophical Essays in Memory
of Edmund Husserl, New York 1975, 307-325.

18 Genau das nimmt im 20. Jahrhundert noch die Theorie der sogenannten starren
Designatoren (S. Kripke) wenigstens bzgl. der Namen an. Vgl. I. Kaplow, Analy-
tik und Ethik der Namen, Wiirzburg 2002.

19 Vgl. Vi, Um Leben und Tod — Gewalt in Sprache und Gerechtigkeit: Platon, in:
Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger
Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015,
Kap. II.

20 P. Ricoeur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phdanomenologische Forschun-
gen 1 (1975), 31-75, hier: 52, 57 ff.; Phenomenology and the Social Sciences, in:
The Annals of Phenomenological Sociology II (1977), 145-159, hier: 147; History
and Hermeneutics, in: Yovel (ed.), Philosophy of History and Action, Dordrecht
1978, 3-20, hier: 15; Le discours de laction. Premiére partie. La sémantique de
l'action [Recueil sous la direction de D. Tiffeneau], Paris 1977; zit. n. der vom
Fonds Ricceur auf dessen Webseite verdffentlichten Fassung (2014), hier: 7, 67 f.

657

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

des Selbstverstindlichen tritt eine bis auf Weiteres durch nichts zu
besdnftigende Unruhe, wenn die Bedeutungen der Worte ineinan-
der flieflen, wenn sie von ihren Gegenteilen ununterscheidbar zu
werden drohen, wenn sie nicht mehr ein-eindeutig Sachverhalten
bzw. Dingen zuzuordnen sind - und wenn all das nicht etwa der So-
phisterei eines Philosophen zu verdanken ist, die man besser gleich
wieder vergisst, sondern wenn wir auf diese subversive Art und
Weise entdecken, wie es um menschliches Leben tatsdchlich steht.?!
Seneca freilich weif so wenig von solcher Unruhe, dass er keine
Bedenken dagegen hegt, die Mufle der philosophischen Lebensform
als generelles Heilmittel zu empfehlen, das zu einer vom Andrang
der Ereignisse nicht mehr bewegten »Meeresstille des Gemiits« fith-
ren soll. Kann die Aussicht auf eine solche Flaute heute tiberhaupt
noch iiberzeugen? Setzt sie nicht reale Riickzugsméglichkeiten in
ein Leben abgeschiedener Mufle ebenso voraus wie eine anfechtbare
Geringschitzung leidenschaftlicher Bewegtheit des Lebens? Warum
sollte es sich in der Abgeschiedenheit einer Eremitage, Rekluse oder
Montaignade um Autarkie sorgen, statt sich der Welt auszusetzen
und sich dabei moglichst zu verausgaben? Empfiehlt nicht Seneca
selbst, nicht auf die schiere Linge des Lebens zu achten, sondern
auf dessen gegenwirtige Intensitdt? Zumal in der drangvollen Enge
einer vielerorts {iberbevilkerten Erbe wird eine Lebensform abge-
schiedener MufSe kaum als allgemeines Vorbild tiberzeugen, sondern
bestenfalls als Modell fiir Privilegierte gelten konnen, die tiberdies
riskieren, im Luxus eines von jeglicher Unruhe befreiten Lebens

21 Nochmals sei, in lediglich exemplarischer Absicht, auf Thomas Bernhard ver-
wiesen, der nicht umsonst schreibt: »Ich lebte, jahrelang war ich schon tot
gewesen« (Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 133). »Auf einmal existierte ich
intensiv, naturgemdfs, niitzlich.« Das soll gerade »Abkehr gewesen [sein] von
meiner bisherigen Existenz« (ebd., 135). Doch ein Leben in der »intensity of
existence«, die anscheinend ein zuvor »tot« anmutendes Dahinleben beendet,
bleibt vom Tod iiberschattet, zumal in Zeiten des Krieges, die alle sprachlichen
Ausdrucksmoglichkeiten zu erschopfen drohen, wie es Joseph Conrad wihrend
des Ersten Weltkriegs bezeugte. Nach Jahren »voller Abenteuer« miindet sein
Leben schliefilich in den »Sklavenhandel« eines literarischen Betriebs und »ein-
tonig grauer Existenz«, gegen die auch eine Riickkehr in die wilde Freiheit
der Meere nichts mehr ausrichtet. Auch dort zeichnet sich eine so oder so un-
tiberwindliche shadow-line ab. So lasst sich Conrads einschlagige Erzahlung im
Sinne einer existenzialen Metaphorik deuten. Vgl. J. Conrad, Die Schattenlinie.
Ein Bekenntnis (ibers. v. D. Goske), Miinchen 2017, 265, 280, 294, 325, 323, 374.

658

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

vor Langweile umzukommen.?? Sich von der Welt fern zu halten,
bedeutet nicht, sich zu retten?: weder vor der inneren Gewalt einer
nur noch vergehenden, aber sich nicht mehr in Ereignissen verdich-
tenden Zeit noch vor dem Andrang duflerer Gewalt, wie sie Seneca
in seinem eigenen Schiiler Nero vor Augen haben musste.

Als Seneca als alter Mann seinen zum Kaiser aufgestiegenen Schii-
ler darum bat, unter Verzicht auf alle Reichtiimer in den Ruhestand
entlassen zu werden, soll ihm Nero das mit den von Tacitus iiberlie-
ferten Worten quittiert haben: »Nicht deine Mafligung, wenn du
dein Vermégen zuriickgibst, noch dein Wunsch nach Ruhe, wenn
du den Princeps verldf3t, sondern meine Habsucht, deine Furcht vor
meiner Grausamkeit werden in aller Munde sein.«?* So verspricht
die Gewalt des tyrannischen Herrschers auch die abgeschiedene
Lebensform des Philosophen zu iiberschatten, um ihr letztlich einen
volligen Riickzug aus politischem Leben zu verbauen.

In unruhigen Zeiten wie den unsrigen erst, wo sich das Leben der
Néchsten als mit dem der Fernsten in mannigfaltiger Art und Weise
verflochten erweist, kann die Lebensform der Mufle kaum mehr als
Rezept autarker Sicherung eigenen Gliicks tiberzeugen. Innere und
duflere Gewalt reichen potenziell iiberall hin. Gliick kann zudem
nicht nur im Riickzug aus der Welt der Gewalt, sondern auch in
der entgegengesetzten Richtung gesucht werden: in der Auslieferung
an die Welt, im Exzess, in der Verausgabung, aber auch in einer
gleichsam experimentellen Lebensform, die sich immer wieder aufs
Spiel setzt.?

Auch an dieser Stelle erscheinen allerdings Verallgemeinerungen
als fragwiirdig. Wenn das Leben der Einen mit dem Leben Anderer
verflochten ist, was berechtigt dann dazu, das eigene aufs Spiel zu
setzen, wenn dadurch die Existenz Anderer in Mitleidenschaft gezo-
gen wird? Ist nicht auch das Interesse an Intensitit oder die Bereit-
willigkeit, sich selbst generds zu verschwenden, ein blof} egoistisches
bzw. individuelles? Ist nicht die Empfehlung genau einer philosophi-

22 Vgl. P. Hadot, Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der
Weisheit, Frankfurt/M. 2002.

23 Seneca, De tranquilitate animi. Uber die Ausgeglichenheit der Seele (lat./dt.),
Stuttgart 1989, 32 f.; Alewyn, Uber Hugo von Hofmannsthal, 68, 158.

24 Vgl. D. Griinbein, Im Namen der Extreme, in: ders., An Seneca. Postscriptum,
Seneca, Die Kiirze des Lebens, Frankfurt/M. 2004, 59-84, hier: 72.

25 Vgl. Pessoa, Das Buch der Unruhe, 131, Nr. 124.

659

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

schen Lebensform, die lediglich auf einen Menschen zugeschnitten
scheint, der auch ganz fiir sich leben konnte, geradezu hoffnungslos
unterkomplex? Muss die Philosophie mit Blick auf die anscheinend
irreduzible Pluralitat sozialer und politischer Lebensformen unver-
meidlich ihren Anspruch aufgeben, das Leben im Ganzen (und in
seiner Alltaglichkeit) zu prigen? Zwar erfreuen sich Riickbesinnun-
gen auf eine »Kunst« gelebter Philosophie zunehmender Beliebtheit,
die geradezu als Lebensform definiert werden konnte, aber sie sind
kaum geeignet, in sozialer und politischer Hinsicht zu tiberzeugen.
In die Pluralitit sozialer und politischer Lebensformen kann Philo-
sophie allenfalls als ein Momentum eingehen. Sie kann aber nicht
mehr eine Identitit von Philosophie und >wirklich< gelebtem Leben?®
in Aussicht stellen, wie es Seneca getan hat. Infolgedessen ist die
eingangs aufgeworfene Frage ganz neu zu bedenken. Philosophie
stellt sich jetzt als Teil eines kaum je nur fiir sich gelebten Lebens
dar, aus dem sie stammt, das sie aufgreift, gegebenenfalls umgestaltet
und auf das sie insofern zuriickwirkt. Sie mag weiterhin die uralte
Frage artikulieren helfen, wie »wirklich< zu leben sei, aber sie kann
unmoglich versprechen, sie auch selbst, in gelebter Form erschop-
fend zu beantworten.?’

Das mag man einerseits als Verlust empfinden. Doch kann darin
auch ein Zugewinn an Freiheit liegen: So wird ndmlich Philosophie
vom Anspruch, unmittelbar lebbar zu sein, entlastet; und sie gewinnt
zusatzlichen Spielraum fiir eine Differenzierung der Frage selbst, wie
zu leben sei, nicht nur wie intensiv?8, sondern womoglich fruchtbar,

26 Vgl. demgegeniiber M. Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen. Vor-
lesung am Collége de France 1982/83, Frankfurt/M. 2009, 9. und 10. Vorlesung.

27 Was keineswegs ganz von dem Anspruch entbindet, das, was philosophisch
bedacht wird, sei auch zu leben bzw. durch das eigene Leben einzuldsen. Zumal
sozialphilosophisches Denken ldsst sich ohne diesen Anspruch nicht iiberzeu-
gend vorstellen.

28 Nur am Rande sei darauf hingewiesen, wie verfanglich und dehnbar ein reiner
Intensitatsbegrift des Lebens ist. Was man sich unter Intensitét vorstellt, reicht
vom jeden Tag gesuchten »kleinen Abenteuer um die Ecke« bis hin zur politi-
schen Verfeindung, die Carl Schmitt fiir notwendig gehalten hat, »um nicht
im Leeren zu stehen«, d. h. um nicht jegliches Wissen darum einzubiifien,
wer er (bzw. eine fragliche politische, souverdne Einheit) in Wahrheit ist. Noch
heute wird - angeblich mangels politischer Feinde — an diese Rhetorik vielfach
suggestiv angekniipft, um wenigstens der Saturiertheit des eigenen Lebens zu
entkommen, das an sich selbst zu ersticken droht, blasiert, indifferent und

660

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

sozial und dabei doch getrennt von Anderen, und wie gut oder
richtig zu leben sei; nicht nur solitar, abgeschieden von der Welt und
sogar von der Abgeschiedenheit selbst?’, oder auf andere Weise nur
>fur sich¢, sondern (bzw. auch) mit und unter Anderen, im Rahmen
von Institutionen, die das eigene Leben iiberdauern, und in weit ver-
zweigten Kontexten mit Anderen doppelsinnig geteilten Lebens, mit
Anderen, deren Namen wir vielfach nicht einmal kennen, ohne dass
sie uns deswegen vollkommen gleichgiiltig sein konnten.3* Vor allem
Paul Ricceur hat sich zeit seines Lebens in diese Richtung bewegt,
ohne je mit einem stoischen Riickzug aus einer ihm oft genug fatal
anmutenden Geschichtlichkeit liebdugeln zu wollen. Zwar nahrt sich
die Geschichte vom Schrecklichen, befand er.3! Aber als protestanti-
scher Christ, als der er sich verstand, ohne daraus ein Geheimnis
oder eine fragwiirdige Grundlage seines philosophischen Werkes
machen zu wollen, setzte er doch riickhaltlos auf einen eschatologi-
schen »Erfiillungshorizont« seines und unseres Lebens, von dem in
seinem grofen Spatwerk Geddchtnis, Geschichte, Vergessen die Rede
ist.32 Ob das zur Folge hat, dass er ganz und gar im Rahmen >west-
lichers, sich iiberwiegend von >Athen und Jerusalem« herleitender
Philosophie befangen blieb®, ohne recht zu ahnen, wie weitgehend

gleichgiiltig gegeniiber fast allem, was Andere angeht. Nicht einmal mehr welt-
weite Ubel stellen sich einem solchen Leben noch als Leiden dar. Es droht
zu verkiimmern, weil es nichts mehr >angeht< und >interessiert<. Selbst zum
Interesse sieht es sich gendtigt wie zu einer Krankheit: man muss sich standig
fiir alles Mogliche interessieren, erfahrt sich aber nicht als interessiert. Vgl. H.
Winkels, Wege der Feindschaft, in: H. Malchow, H. Winkels (Hg.), Feindschaft.
Neue deutsche Literatur, Kéln 1989, 280-298; U. Beck, Die entfeindete Demo-
kratie, Stuttgart 1995; zu Schmitts Intensitdtsbegriff vgl. Vf., Gastlichkeit und
Freiheit. Polemische Konturen europdischer Kultur, Weilerswist 2005, Kap. IV, 4,
184 ff.

29 Siehe Anm. 2 zu Kap. VII in diesem Bd.

30 Vgl. P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer [1990], Miinchen 1996, Siebte Abhand-
lung.

31 P. Riceeur, L ‘homme non violent et sa présence a [ histoire, in: Esprit 17 (1949),
224-234, hier: 229.

32 P Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen [2000], Miinchen 2004, 760.

33 Vgl. P. Ricceur, Vers la gréce antique. De la nostalgie au deuil, in: Esprit, no. 399
(11) (2013), 22-41.

661

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

andere Kulturen ohne einen solchen Horizont auskommen, bleibe
dahingestellt.>*

So oder so fachert sich die zunichst so tiberaus schlicht daher-
kommende Frage, wie zu leben sei, in vielerlei Hinsichten auf.
Sie erschopft sich nicht in der Suche nach einem ohne Weiteres
anwendbaren Lebens-Wissen® oder StiP6, der durch eine Manier,
einen asthetischen Habitus oder durch blofle Gewohnheit (hexis)
einzulosen wire. Vielmehr erstreckt sie sich in der vorgeschlagenen
Reformulierung auch darauf, mit wem, unter welchen Umstinden
wir etwas leben — >etwas«< d. h. das, worum es im Leben geht, nim-
lich den Gehalt der mit ihm verbundenen Anliegen. Fiir Aristoteles
war die Gerechtigkeit ein solcher Gehalt, wo er sagte, es gehe (in
dem, was wir heute Praktische Philosophie nennen) nicht darum,
die Gerechtigkeit raffiniert zu denken, sondern darum, gerecht zu
sein.” Und wenn das eine soziale oder politische Angelegenheit ist,
so miisste sich in institutioneller Form eine Analogie zu diesem
»Gerecht-sein« finden lassen — gemaf$ der Frage: wie konnen soziale
und politische Lebensformen tatsdchlich gelebte Gerechtigkeit ein-
16sen? Wie konnen sie dies >versprechen< — in Anbetracht all jener
notorisch gebrochenen Versprechen und leeren Versprechungen, mit
denen >die Politik« tagtdglich aufwartet, so dass sie sich durch sie
formlich zu ruinieren droht? Kénnen politische Lebensformen den-
noch als praktisch einzulésende Versprechen begriffen werden?

34 Zahlreiche Anregungen in dieser Richtung sind dem bislang noch kaum aus-
reichend gewiirdigten philosophisch-sinologischen Werk Francois Julliens zu
entnehmen; u.a. Les transformations silencieuses. Chantiers 1, Paris 2009, 26 ff.,
zum Begriff der Passage.

35 Ist doch das Epistemische als solches gerade mit Blick auf die nachfolgend
genannte Herausforderung mit Nachdruck infragegestellt und pathischem Affi-
ziertwerden von der >Existenz< Anderer nachgeordnet worden; besonders, aber
keineswegs allein, von Levinas (wie in: Uber die Intersubjektivitit. Anmerkungen
zu Merleau-Ponty, in: A. Métraux u. B. Waldenfels [Hg.], Leibhaftige Vernunft.
Spuren von Merleau-Pontys Denken, Miinchen 1986, 48-55, hier: 53). S. dazu
Kap. I, 4 in diesem Bd.

36 Wie ein Gottfried Benn noch glauben machen konnte, wo er schrieb: »Stil tragt
in sich den Beweis der Existenz« — wenigstens der eigenen, wie der Autor gewiss
meinte, der sich scheinbar ganz und gar selbst gentigenden und selbstgerechten
(zit. n. Vgl. D. Wellershoff, Gottfried Benn. Phénotyp dieser Stunde [1958], Miin-
chen 1976, 7).

37 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Stuttgart 1969, Buch II, 34 ff.

662

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Das sind nach wie vor virulente Grundfragen, die auch Philoso-
phen wie John Rawls, Michael Walzer und Paul Ricceur bis zum
Schluss beschiftigt haben; letzteren vor allem mit Blick auf ein
Zusammenleben-wollen (vouloir vivre ensemble) im Verhaltnis zu-
einander unaufthebbar Anderer, die sich geradezu >auf Gedeih und
Verderb« auch dazu gendtigt sehen, sind sie doch nolens volens »zum
Besten und zum Schlimmsten versammelt«38, ohne je um ihre vor-
herige Einwilligung dazu gebeten worden zu sein.

Unsere heutige philosophische »Gerechtigkeitsindustrie« (wie
Thomas Pogge sie genannt hat) lasst von dieser Herausforderung
vielfach nicht mehr viel ahnen. Sie lduft Gefahr, sich auf ein theo-
retisches Unterfangen ohne praktische Bedeutung zu reduzieren.
Das mag auch daran liegen, dass sie iiber weite Strecken aus dem
Auge verliert, wo die Herausforderung zur Gerechtigkeit ihren Sitz
hat: in der dringenden Erfahrung der eklatanten oder subtilen Un-
gerechtigkeit namlich, worauf auch Ricceur mehrfach hingewiesen
hat.3*

An ihr muss man leiden (oder mit leiden), um das Verlangen nach
Gerechtigkeit (bzw. nach gerechtem Leben) tiberhaupt verstehen
zu kénnen. Am Anfang steht auch hier nicht eine Philosophie, die
sich selbst gentigen konnte, sondern ein fiir Ungerechtigkeit sensibi-
lisiertes, gleichsam pathologisch in sie verstricktes Leben oder die
Negativitit des Falschen, das die Hoffnung auf Besseres weckt —
wenn auch letzteres vielfach nicht versprechen kann, diese Negativi-
tat aufzuheben. Eine noch so ausgefeilte Philosophie, die nicht mehr
erkennen lésst, wie sie aus solchem nicht- oder vor-philosophischen,
»naiven< Quellgrund entsteht, wird frither oder spiter ihrerseits zu
einer hoffnungslosen Angelegenheit. Keineswegs absolut, aber doch
ein wenig besser ist davor mdglicherweise die Bewegung eines philo-
sophischen Denkens geschiitzt, das nicht in sich kreist, sondern als

38 Vgl. Anm. 78 zu Kap. IV in diesem Bd., sowie ]. Derrida, Politik der Freundschaft
[1994], Frankfurt/M. 2002, 492; J.-L. Nancy, singuldr plural sein, Berlin 2004,
65; M. Blanchot, Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin 2007, 87.

39 P. Riceeur, Tolérance, intolérance, intolérable (1988), in: Bulletin de la Société
de I'Histoire du Protestantisme Frangais (1903-2015) 134 (1988), 435-452; repr.
in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999, 295-312 [dort mit der
Jahreszahl 1990]; vgl. dazu ausfiihrlich: I. Kaplow, C. Lienkamp (Hg.), Sinn fiir
Ungerechtigkeit. Ethische Argumentationen im globalen Kontext. Interdisziplindre
Studien zu Recht und Staat, Bd. 38, Baden-Baden 2005.

663

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Disziplin der Aufmerksamkeit auf all das anhebt, was zu ihr heraus-
fordert und sie insofern durch ein pdthos und durch eine compassion
inspiriert, die sie nicht sich selbst verdankt.*?

Mit dem Begrift des pdthos ist hier natiirlich nicht eine anma-
fende Rhetorik, sondern ein leidenschaftliches Affiziertwerden von
Anderem gemeint, das uns immer schon zuvor gekommen ist, wenn
wir wahrnehmend, denkend oder anders auf es Bezug nehmen, stets
nachtréglich, verspatet, aber vielleicht doch nicht immer zu spdt. Da-
bei versichert uns a priori nichts der Moglichkeit, die Herausforder-
ungen philosophischen Fragens denkend autheben zu kénnen. An-
fechtbar ist dieses (hegelianische) Modell eines authebenden Den-
kens nicht etwa nur deshalb, weil es auf eine niemals zu verifizie-
rende Finalitdt hinauslduft, sondern schon deshalb, weil es nicht
einmal angemessen verstehen ldsst, wie das Denken (auf nicht-arbi-
trire Weise) einsetzt und warum es immer wieder gewissermafien
auch aussetzen muss, um sich zu erneuern.*! Dazu bemerkte Paul
Valéry einmal, die Philosophen verheimlichten uns die Philosophie
im Entstehen, das aber sei das einzige, was ihn interessiere: d. h.
ein Denken, das seine >Kindheit< nie ganz hinter sich ldsst und dem
anzumerken ist, woher es rithrt.42 Es sucht zunichst nicht nach der
Losung von theoretischen Problemen, die man dann im Gedachten
aufheben, anschlieflend hinter sich lassen und vergessen kénnte. Es
handelt sich nicht blof§ um das Denken, Lehren, Schreiben und For-
schen iiber etwas, sondern zunédchst um gelebtes, riickhaltlos der Welt
ausgesetztes Denken, das sich gerade in seinem Herausgefordertsein

40 Auf eine »culture of compassion« hat sich Ricceur nach seinem eigenen Bekun-
den schliefilich mehr und mehr zubewegt, um zugleich Abstand zu gewinnen
von seiner fritheren Fixierung auf Fragen der Schuld; vgl. das Interview, das G.
Martini mit Ricoeur gefiihrt hat; posthum veréffentlicht unter dem Titel Psycho-
analysis and Interpretation. A Critical Review, in: Ftudes Riceeuriennes/Ricceur
Studies 7, no. 1 (2016), 31-41, hier: 31, 34.

41 Dessen bediirfte es gar nicht, wenn philosophisches Denken uneingeschrankte
Authebbarkeit des zu Denkenden in Aussicht stellen konnte. In gewisser Weise
wire es im Vorhinein, namlich im Ausblick auf eine letzte Authebung, dann
schon gealtert. Es wiirde ja vorweg erwarten lassen, dass das Denken am Ende
wie eine Pyramide des Geistes alle Vergangenheit, die es hinter sich hat, in
seiner Tiefe aufbewahren wiirde. Es wire nur vorlaufig offen und immer schon
abgeschlossen in der Erwartung eines letzten Zu-sich-selbst-kommens.

42 P.Valéry, Cahiers/Hefte, Bd. 2, Frankfurt/M. 1988, 82.

664

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

durch andrangende Erfahrung inspiriert weifi. Eine Philosophie, die
je ganz dartiber hinweg kidme, hitte nur noch ihr Ende vor sich.

Dieser Aussicht widerspricht Jean-Francois Lyotard, indem er die
(niemals ganz zu tiberwindende) >Philosophie im Entstehen« gerade-
zu als Kindheit des Denkens beschreibt: »Unter Kindheit verstehe
ich nicht nur, wie die Rationalisten, ein Alter bar der Vernunft,
vielmehr den Umstand, betroffen zu sein, ohne tiber die Mittel zu
verfiigen [...], das nennen, identifizieren, wiedergeben und (wieder-)
erkennen zu konnen, was uns betrifft. Ich verstehe unter Kindheit,
dafy wir schon geboren sind, bevor wir fiir uns selbst geboren sind.
Somit von anderen geboren sind und, obzwar die anderen auch ent-
deckend, den anderen wehrlos ausgeliefert sind. Threm mancipium
ausgeliefert, das sie selbst nicht ermessen. Denn sie sind selbst, wenn
auch Vater oder Mutter, doch Kinder. Sie sind von ihrer Kindheit
nicht emanzipiert, weder von ihrer Kindheit als Wunde noch vom
Anruf, der daraus entstammt.«*3

Offensichtlich ist hier mit dem Begrift der Kindheit nicht einfach
gemeint, dass man einer gewissen Lebensphase niemals ganz ent-
wachst (was auch nicht falsch ist), sondern dass zeitlebens eine in
der ontogenetischen Phase der Kindheit tatsdchlich vorherrschende
bzw. weitgehend ungebédndigte Dimension der Affizierbarkeit eines
sensiblen, leibhaftigen Lebens im Spiel bleibt, an die das Denken
ankniipft, ohne sie sich je vollig verstindlich machen zu kénnen.*
Gerade das, was ihm die Authebbarkeit des zu Denkenden verwehrt,
sichert ihm womdglich auch neue Inspiration, Heraus- und Uberfor-
derung durch Anderes, Fremdes, dessen es nie machtig wird. So
gesehen liegt in der Ohn-Macht eines Denkens, das aussetzt und
Anderem Gehor schenkt, gerade das, was es daran hindert, sich
wie in einer splendid isolation allein zu wahnen, um sich selbst zu
gentigen.

43 J.-F. Lyotard, Die Beschlagnahme (la mainmise), in: ders., E. Gruber, Ein Binde-
strich — Zwischen >Jiidischem< und >Christlichem«, Dusseldorf, Bonn 1995, 7-25,
hier: 9f.

44 In diesem Sinne ist vor allem Merleau-Ponty ein Denker >unaufhebbarer< Kind-
heit; vgl. dessen Phdnomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, Zweiter
Teil, Kap. IV, sowie ders., Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne
1949-1952, Miinchen 1994.

665

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Zweifellos wirft eine solche Deutung radikale Fragen auf, die
kaum als gelost bezeichnet werden konnen*>: Wie kann das Denken
sich ins Wort fallen, sich unterbrechen, um auszusetzen, aber so,
dass es das nicht wiederum nur aus eigener Machtvollkommenheit
tut, sondern sich tatsdchlich Anderem und Fremdem aussetzt? Wie
kann von diesem Anderen und Fremden die Rede sein, ohne es
im Verstandnis, das man von ihm gewinnen mag, wiederum aufzu-
heben? Stellt das - fiir Lyotard »inkommensurable«* — Unautheb-
bare nicht bloff Gewalt gegen das Denken dar, an der es scheitert?
Kann dem Unauthebbaren eine nicht nur privative Bedeutung bei-
gelegt werden? Erfiillt es das Denken so mit Leben, dass es sich
nicht mit schierer >Irrationalitit< wie mit einer Krankheit ansteckt?
Wie kann gerade die Unaufhebbarkeit dessen, was zu denken gibt,
aber nicht im Gedachten aufgehen wird, dem Denken Leben ver-
sprechen?

In dieser Perspektive ist das, wofiir bei Valéry das Entstehen, bei
Lyotard die Kindheit des Denkens steht, am schwersten zur Sprache
zu bringen. SchliefSlich riithren wir hier an etwas, was originér erst
zur Sprache kommt, aber nicht immer schon sprachlich verfasst
ist und niemals ganz in ihr aufgeht. Auch fiir die Vernunft mag
gelten, was Georges-Arthur Goldschmidt von der Sprache sagte: ihr
Versagen rettet mich; nur weil sie nicht durchgingig Erfolg hat,
bleibt etwas zu sagen.*” Ihr >restloser< Erfolg wire das Ende jegli-
chen Neuanfangs, die Vergreisung derer, die als Epigonen nur noch
Vorgedachtes nachzudenken hitten. Die — offene — Frage ist, ob
Philosophie von ihrem Entstehen her so gedacht werden kann, dass
diese diistere Aussicht von Anfang an verbaut erscheint. Nur wenn es
sich so verhalt, verspricht eine Philosophie, nach der menschliches
Leben in der besagten Zweideutigkeit selbst verlangt, auf dieses auch
wieder zuriickzukommen. Und nur in diesem Fall kénnen sich die
weit verzweigten Wege, die vom Leben zur Philosophie fiihren, nicht

45 Vgl. bes. den nicht-chronologischen Begriff der Kindheit bei J. Derrida, der auch
die folgenden Fragen im Blick hat, die bis heute, etwa in der von der bei Derrida
eindringlich eréffneten Auseinandersetzung mit der Philosophie von Levinas,
speziell mit Blick auf Hegel, aktuell geblieben sind (vgl. Die Schrift und die
Differenz, Frankfurt/M. 1976, 164).

46 J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien 2006, 223.

47 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narzifs, Ziirich 1994, 110; ders., Freud wartet
auf das Wort. Freud und die deutsche Sprache II, Frankfurt/M. 2008.

666

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

nur als Sackgassen, sondern als in verschiedenen Richtungen begeh-
bar erweisen.

Mit Blick auf das so verstandene Verhiltnis philosophischer Ar-
beit zu dem, was Ricceur dhnlich wie schon Merleau-Ponty non-phi-
losophie nannte®3, ist hier auch vergegenwirtigt worden, wie die
Phinomenologie und Hermeneutik des 20. Jahrhunderts mehr und
mehr eine sozialphilosophische Ausrichtung erfdhrt. Ricceur war
gewiss zu keiner Zeit je >lupenreiner< Phinomenologe. Aber hat
sich eindeutig dazu bekannt, in die »Schule der Phinomenologie«
gegangen zu sein und von ihr gelernt zu haben, wie es denn auch
der Buchtitel A Iécole de la phénoménologie von 1986 besagt. Dabei
sparen die in dieser Monografie versammelten Schriften wie auch
Ricceurs spitere Auseinandersetzungen mit der Phdnomenologie
nicht mit Kritik: an der >Weltfremdheit< von Husserls Krisis-Schrift,
an unzureichend bedachten Begriffen der Erfahrung und des Er-
scheinens, an einer hermeneutisch unterbelichteten Phdnomenolo-
gie, an einem transzendentalen Ich, das von der Negativitit eines
der Welt riickhaltlos ausgesetzten, leibhaftigen Selbst nichts ahnen
lasst, am Ansinnen einer (unmoglichen) »direkten Ontologie«, an
der Vernachlissigung der aporetisch sich darstellenden Verhaltnisse
zwischen Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, an einer Vernachléssi-
gung textuell und epistemologisch vermittelter Weltbeziige, die sich
im Rahmen einer dissensuellen politischen Kultur nur in vielfachem,
letztlich uniiberwindlichen Widerstreit darstellen konnen, wie Ri-
cceur mit Nicole Loraux und Lyotard annimmt, etc. So legte er,
was die Phdnomenologie und die Hermeneutik betrifft, weite Wege
zuriick, die es im Riickblick als aufSerordentlich reizvoll erscheinen
lassen, ihre Anfdnge von der Aufmerksamkeit und von der fiir An-
dere aufgeschlossenen, ihnen aber auch riickhaltlos ausgesetzten,
durch sie radikal zu beschdmenden Existenz des Einzelnen her, die
um praktische Selbstbestimmung ringt, neu zu bedenken.

Dabei wird man allerdings weder auf die >klassische< Phdanomeno-
logie Husserls noch auch etwa auf Heideggers hermeneutische Onto-
logie oder gar auf eine der seinerzeit populdren Existenzphilosophi-
en weiterhin unproblematisch zuriickgreifen konnen. SchlieSlich ist

48 M. Merleau-Ponty, Philosophie et non-philosophie depuis Hegel (I), in: Notes de
cours 1959-61, Paris 1996, 296-352; P. Ricceur, Histoire et vérité [1955], Paris
31967, 22.

667

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

nicht umsonst ein gewisses »Gerede« von Existenz schon frith in
Verruf geraten.* Wihrend es fiir einen Philosophen wie Giorgio
Agamben bereits ausgemachte Sache ist, dass »die Sinnlosigkeit der
individuellen Existenz [...] jegliches Pathos verloren hat«*°, beklagen
jedoch Autoren wie Imre Kertész, unser Leben bzw. unsere Existenz
- zwei Begriffe, die inzwischen weitgehend durcheinandergehen®
- sei paradoxerweise geradezu »existenzlos« geworden.>? Andere
schlagen wie Botho Strauss scheinbar in die gleiche Kerbe und ver-
langen nach einer »Reexistenzialisierug«> unseres Lebens; und zwar
offenbar deshalb, weil trotz eines ganzen, inzwischen von Autoren
wie Hans Blumenberg scheinbar der >Vergangenheit« iiberantworte-
ten »Jahrhunderts der Phinomenologie« und der Hermeneutik we-
niger denn je klar ist, in welchem Sinne wir >leben«< bzw. gemeinsam
und getrennt >existierens, setzen sich doch mit Macht technizisti-
sche, biologistische, bio-politische, 6konomistische, kybernetische
und sonstige artifizielle Lebens-Modelle durch, die vielfach nicht
einmal verraten, dass es sich bei ihnen allemal um Formen des Auf-
fassens, des Deutens und Interpretierens menschlichen Lebens als
eines Informationen verarbeitenden, algorithmisch erfassbaren, ver-
meintlich restlos 6konomischen >Gesetzlichkeiten< unterworfenen
Geschehens handelt. Schon mit der allenthalben festzustellenden
Unterschlagung dieses winzigen sprachlichen Partikels (dieses »als<)
hebt eine Repressionsgeschichte an, die dahin fithren kann, dass
man sich in nicht allzu ferner Zukunft kaum mehr wird vorstellen
kénnen, inwiefern bislang noch >analoges< Leben>* bzw. Existieren
nicht in dem aufgeht, was die jeweiligen Modelle selektiv abbilden.
So kénnten die urspriinglichen Modellbildner ihren eigenen Model-

49 E. Fink, Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg,
Miinchen 1977, 134; M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005, 42.

50 G.Agamben, Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003, 60.

51 Vgl. bspw. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 14, 24; Goldschmidt,
Uber die Fliisse, 231, 401,

52 1. Kertész, Der Betrachter. Aufzeichnungen 1991-2001, Reinbek 2018, 145.

53 B. Strauss, Die Fehler des Kopisten, Miinchen, Wien 1997, 116.

54 Vgl. VL, Riickbesinnung auf >analoges« soziales Dasein?, in: J. Drerup, G. Schwei-
ger (Hg.), Bildung und Erziehung im Ausnahmezustand. Philosophische Reflexi-
onsangebote zur COVID-19-Pandemie, Darmstadt 2020, 14-26; M. W. Schnell,
L. Nehlsen (Hg.), Begegnungen mit kiinstlicher Intelligenz. Intersubjektivitit,
Technik, Lebenswelt, Weilerswist 2022.

668

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

len im Zuge eines Modellismus® zum Opfer fallen, der die Differenz
zu dem, was er so oder so >abbildet<, gar nicht mehr zu erkennen
gibt. Wiirde dagegen kein Einspruch mehr erhoben, wire das auch
das Ende der Phinomenologie und der Hermeneutik. Ob es dahin
kommt, wird sich nur zeigen kénnen, wenn man beide Disziplinen
der Gegenprobe im Lichte unserer Gegenwart aussetzt, in der sich
bereits ankiindigt, dass man ganz ohne sie wird auskommen kon-
nen.

55 Zu diesem Begriff vgl. B. Waldenfels, Grenzen der Normalisierung. Studien zur
Phénomenologie des Fremden 2, Frankfurt/M. 1998, 27.

669

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495082180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - [ Iz


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

