
Epilog
Zwischen ›existierendem‹ Leben,
phänomenologischer und hermeneutischer Philosophie

Die Idee ist es gewesen, der Existenz auf die Spur zu kommen,
[…] solange wir existieren.

Wir sind alle diese Existenzen und Existierenden zusammen […],
und sind auf der Suche nach uns und finden uns doch nicht.1

 
Falschmünzer des Existierens.2

 
Leben ohne zu wissen, was Leben ist, ist das leben? – diese drama‐
tische Frage wirft Fernando Pessoa (wie viele vor und nach ihm)
in seiner kleinen Schrift Der See des Besitzens I auf.3 Wer so fragt,
lebt zwar, weiß aber aus dem bloßen Am-Leben-sein nicht schon
abzuleiten, was Leben als Leben eigentlich ausmacht. Darauf hin
nämlich befragt sich, wer wissen will, was Leben ist oder bedeutet.
Haben aber nicht zahlreiche Philosophien (nicht erst sogenannte
Lebensphilosophen) längst konkrete Antworten auf diese Frage zu
geben versucht? Und ergibt sich nicht daraus ganz von selbst, war‐
um es sich lohnen könnte, sich mit Philosophie abzugeben? Nach
Antworten muss man nicht lange suchen. Die Philosophiegeschichte
liefert sie reichlich, in verwirrend großer Zahl und so, dass kaum
Aussicht darauf besteht, sie gewissermaßen auf einen Nenner zu
bringen. Es wimmelt von Philosophien und Philosophemen, von
»Grundlegungen« irgendwelcher philosophischer Systeme, die sich
im Rückblick fast sämtlich wie verlassene Baustellen ausnehmen,
von gelehrten Abhandlungen, aber auch Essays, Aphorismen und
Gedankensplittern, die vielfach wie die der Vorsokratiker gerade
wegen ihres fragmentarischen Charakters am meisten zu denken

1 T. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, Berlin, Darmstadt, Wien 1978,
229, 239.

2 G.-A. Goldschmidt, Über die Flüsse. Autobiographie, Frankfurt/M. 22012, 283.
3 F. Pessoa, Der See des Besitzens I, in: Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters

Bernardo Soares, Frankfurt/M. 2006, 474.

651

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben − als Bruchstücke, die auf kein Ganzes verweisen4 und kein
Wissen in Aussicht stellen, das uns dessen versichern könnte, wie wir
›wirklich‹ leben oder ›existieren‹ könnten (statt bloß zu leben5) –
und wer ›wir‹ ist.

Eine der scheinbar einfachsten und unverfänglichsten Antworten
auf jene Frage gibt Seneca in seiner Abhandlung über die Kürze des
Lebens (De brevitate vitae): nur der Philosophie gehe es vorrangig
oder sogar ausschließlich um das Lebens-Wissen. Ihr allein sei zu
entnehmen, wie zu leben ist. Aus dem bloßen Am-Leben-sein erge‐
be sich das nämlich keineswegs wie von selbst. Die entscheidende,
in ihm selbst schon virulente Frage, wie man leben soll, lasse es
offen. Die Antwort findet Seneca freilich nicht in einem ausgefeilten
theoretischen Gedankengebäude, sondern wiederum in einer Art zu
leben, in einer Lebensform, in der Lebensform der Muße (otium)
nämlich.6

So kommt Senecas Antwort scheinbar völlig ohne ein System
oder das ›Ganze‹ (der Welt, des Kosmos oder des Seins ...) aus und
beschränkt sich auf den Autor selbst, um sich mit Empfehlungen
zu begnügen, aus denen Leser:innen machen können, was sie wol‐
len. Schließlich ist es ihr Leben... Und ihm kommt es gar nicht
in den Sinn, buchstäblich vorschreiben zu wollen, was sich für An‐
dere als nützlich, gut, richtig oder fruchtbar erweisen müsste. Das
mag jede(r) als interessierte(r) Leser:in mit Blick auf andere, eigene
Lebensformen selbst beurteilen. Wer nicht lesen und schriftlichen
Rat nicht beherzigen will, muss gegebenenfalls fühlen, d. h. durch
ein unbelehrtes Leben eventuell schmerzlich erfahren, was er hätten
lernen können. Doch das ist jedes Einzelnen eigene Angelegenheit.
Und für erwiesen hält es auch Seneca nicht, dass man aus Lesen
(oder mündlicher Lehre) ›für das Leben‹ überhaupt irgendetwas
›lernen‹ kann. Leben (einschließlich des Sterbens) selbst ist nicht zu

4 Vgl. K. Löwith, Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von Descartes bis
Nietzsche, Göttingen 1967;  L. Dällenbach, C. L. Hart Nibbrig (Hg.), Fragment
und Totalität, Frankfurt/M. 1984.

5 Zuletzt hat François Jullien diese Frage energisch wieder aufgeworfen und auf
der Irreduzibilität des Existenzbegriffs auf die Rede von ›bloßem‹ Am-Leben-
sein bestanden. F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022.

6 Seneca, De brevitate vitae. Von der Kürze des Lebens (lat./dt.), Stuttgart 1977.

Epilog

652

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lernen.7 Abgesehen davon, dass es sich niemals als direkt traktierba‐
res Objekt darbietet: jeden Tag wird es doch gleichsam aufgeführt,
ohne dass man eine Probe machen könnte. Jeder Versuch ist schon
der unwiederholbare ›Ernstfall‹. Das schiere Am-Leben-sein verur‐
teilt sozusagen dazu, da es unvermeidlich, von Anfang an und bis
zum Ende, die Form eines irreversiblen Ablaufs annimmt.

Genau hier setzt Seneca an mit seiner Antwort auf die Frage,
warum man sich überhaupt mit Philosophie abgeben sollte, nämlich
um zu leben – wozu es demnach keineswegs wie von allein kommt.
Im Gegenteil: ganz allein die haben Muße, die ihre Zeit der Philoso‐
phie widmen. Und »sie allein leben«.8 Alle Anderen würden sich
demnach nur darüber täuschen, dass ihr Leben gar nicht ›Leben‹
genannt zu werden verdient. Es muss jedem darum gehen, ›wirklich‹
zu leben, nicht nur lange auf der Welt ›vorhanden‹ oder nur ›da‹ zu
sein, wie Seneca in der erwähnten Schrift fast zynisch anmerkt.

Seneca ist beileibe nicht der einzige, der es sich angemaßt hat,
das allgemein vorherrschende Verhältnis von Tod und Leben derart
auf den Kopf zu stellen. »Wer weiß, ob nicht das Leben nur ein Ster‐
ben ist, das Sterben aber Leben. […] Vielleicht sind wir in der Tat
tot« und unsere Körper nur Gräber der Seele, wie man es ähnlich
bedacht findet bei Heraklit, Euripides und Sokrates, hier zitiert nach
Platons Gespräch mit Kallikles9, und noch bei Pessoa.10

Wie auch immer man solche Fragen beantworten will, ohne An‐
dere anmaßend darüber zu belehren, wie sie ihr Leben ›leben‹ soll‐
ten, sie setzen allemal voraus, dass in menschlichem Leben selbst
schon eine irritierende Unstimmigkeit liegt, die danach fragen lässt,
ob wir ›wirklich‹ leben (können, sollen, müssen...). Im Begriff des

7 Vgl. B. H. F. Taureck zum alten Topos: Philosophieren: sterben lernen? Versuch
einer ikonologischen Modernisierung unserer Kommunikation über Tod und
Sterben, Frankfurt/M. 2004, sowie R. Alewyn, Über Hugo von Hofmannsthal,
Göttingen 1958, 71.

8 Seneca, De brevitate vitae, 44 f.
9 Folgen wir Platons Gorgias-Dialog, so ›lebt‹ nur ein Leben, das sich der Maß‐

gabe unterwirft, wie es im Sinne des Guten bzw. des Gerechten zu führen
ist. Menschliches Leben dürfte sich demnach niemals in schierem Überleben
erschöpfen; es findet überhaupt nur statt, wo es vom Verlangen nach gutem
bzw. gerechtem Leben inspiriert ist. Wer von einer derartigen Inspiration nichts
weiß, dessen Leben ist womöglich bereits tot oder hat nie gelebt. Vgl. Platon,
Gorgias oder Über die Beredsamkeit (Hg. K. Hildebrandt), Stuttgart 1961, 117.

10 Pessoa, Das Buch der Unruhe, 183.

Epilog

653

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens, der hier intuitiv einfließt, hat man es so gesehen mit einer
merkwürdigen Ambiguität zu tun. Kann man leben, ohne wirklich
zu leben? Würde das womöglich bedeuten, zu leben und doch (in
einem spezielleren Sinne) nicht zu leben bzw. sogar gleichsam tot zu
sein? Leben im einfachen Sinne des Vorhandenseins als ein mensch‐
liches Lebewesen würde so gesehen in keiner Weise von sich aus ein‐
schließen oder garantieren, dass man auch wirklich lebt in der zwei‐
ten Bedeutung. Aber auf ›menschliche‹ Art am Leben zu sein wäre
immanent und vermeidlich schon von der Frage danach beunruhigt,
was wirkliches Leben eigentlich ausmacht. Allerdings kann man sich
ohne Weiteres ein Leben vorstellen, das nur ›verlebt‹ − und auf diese
Weise durch sich selbst als ›wirkliches‹ Leben geradezu ruiniert −
wird, ohne dass je diese Frage dringlich und unabweisbar würde. Ein
solches Leben wäre, philosophisch gesehen – in den Augen Anderer,
die es scheinbar besser wissen –, gleichsam tot, oder es würde in
einer fatalen, wenn auch vielleicht bequemen Normalität geradezu
»versanden«, wie es François Jullien ausdrückt.11

Die gleichen Schwierigkeiten haben sich diejenigen zugezogen,
die mit Søren Kierkegaard dazu neigen, den Begriff des Lebens
durch den der Existenz wenn nicht geradewegs zu ersetzen, so doch
zu spezifizieren. ›Existieren‹ wir aber überhaupt (über bloßes Vor‐
handensein hinaus)?12 Wenn ja, unter welchen Voraussetzungen und
in welchem Sinne? »Im Grunde ist immer noch nicht erhellt, ob
wir existieren«, schrieb Imre Kertész noch vor wenigen Jahren, wohl
wissend um die Phalanx ›existenzphilosophischer‹ Autoren, die von
Karl Jaspers und Gabriel Marcel, Jean-Paul Sartre und Albert Camus
an auf von Kierkegaard gebahnten Denkwegen unterwegs waren13,
die noch heute weit bis in sozialontologisches Terrain hineinfüh‐
ren.14

11 Jullien, Existierend leben, Kap. III. So klingen alte Motive einer diesseits des
Rheins seinerzeit ›jugendbewegten‹, teils auch reaktionären Kulturkritik an, mit
denen Jullien als Sinologe allerdings nichts gemeinsam hat.

12 Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 152.
13 I. Kertész, Dossier K. Eine Ermittlung, Reinbek 2006, 232; J. Judaken, R. Bernas‐

coni (eds.), Situating Existentialism, New York 2012.
14 E. Fink, Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg i. Br., München

1979, 431; J.-L. Nancy, singulär plural sein, Berlin 2004, 31; Die herausgeforderte
Gemeinschaft, Berlin 2007, 32 f.

Epilog

654

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was für eine Anmaßung des Philosophen, wird man einwenden,
Urteile darüber, was Existenz und zusammen Existieren in Wahrheit
ausmachen müsste, so fällen zu wollen, dass sie auch für Andere
gelten müssten! Doch zumindest Seneca führt scheinbar nur eine
Art Monolog mit sich selbst und gewährt seinen Lesern Einblick in
ein Selbstgespräch, aus dem sie für sich selbst ihren Nutzen ziehen
mögen − oder auch nicht. Allerdings spekuliert er mit einer allgemei‐
nen Bedeutung seiner Besinnung auf philosophisches Leben, weil er
offenbar glaubt, dass im Leben die Frage unabweislich auftaucht,
wie es wirkliches Leben sein kann. Als ein in die Differenz dieser
Lebensbegriffe verstricktes Leben, könnte man zugespitzt sagen, ist
das menschliche Leben, auch das im Sinne Merleau-Pontys und
Ricœurs zunächst ›nicht-philosophisch‹ zugebrachte, unvermeidlich
einer philosophischen Fraglichkeit überantwortet. Selbst wer noch
nie von Philosophie etwas gehört hat oder alles uninspiriert, schlicht
langweilig, erfahrungsarm, auf schlechte Weise abstrakt usw. findet,
was er unter diesem Namen kennenlernt, wird eine philosophische
Fraglichkeit mit sich herumtragen, die aus der Unstimmigkeit des
Lebens mit sich selbst keimt.15

Wenigstens eine gewisse Beunruhigung durch diese Fraglichkeit
setzt Seneca als allgemein, jeden Menschen zutiefst irritierend, vor‐
aus. Die Frage, ob eigenes, wie auch immer zu Anderen ins Ver‐
hältnis gesetztes Leben überhaupt gelebt wird, kann lange latent
bleiben, aber jederzeit virulent werden und unvermutet jegliche
Lebenssicherheit unterminieren. Überraschend taucht sie wie ein
ungebetener Gast bei den ungünstigsten Anlässen auf – inmitten
scheinbar erfüllten Glücks wie auch auf dem Gipfel des Erfolgs, wo
alles Erreichte wie auch alle vorherige Mühe augenblicklich zu nichts
zerfallen kann.

Seneca hielt auch dagegen ein probates Rezept bereit. Mühe,
schreibt er, ist von vornherein verschwendete Energie, da es ja allein
darauf ankommt, jetzt, sofort zu leben und unter allen Umständen
jeglichen Aufschub zu vermeiden. Die Meinung, später, in näherer
oder fernerer Zukunft immer noch Zeit zu haben, irrt sich nicht
etwa nur im Einzelfall, sondern grundsätzlich. Vertagte, aufgescho‐

15 Bei Jullien ist von Verstimmung die Rede, die menschliches Leben dazu zwingt,
»außerhalb« ›des‹ Lebens zu ex-sistieren (so i. Orig.; Existierend leben, 9) bzw.
sich von ihm loszulösen (ebd., Kap. I) – in einem ›verlassenen‹ Exil, das gleich‐
wohl kein verzweifeltes sein muss, wie Jullien glaubt (ebd., 18, 27).

Epilog

655

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bene Zeit ist von vornherein verlorene Zeit. Sollte es sich so verhal‐
ten, dass in jedem Augenblick ein Moment des Aufschubs steckt
(weil man selbst den einfachsten Ton, der zeitlich dauert, in gewisser
Weise abwarten muss, um ihn ganz erklingen zu hören), sollte es
also gar keine gleichsam punktuelle Zeiterfahrung geben, so wäre
der Zeit-Verlust allerdings allgegenwärtig und es wäre um Senecas
Ansinnen schlecht bestellt, das eigene Leben augenblicklich, ohne
den geringsten Aufschub auszuschöpfen.

Überlegungen dieser Art: ob in jedem Augenblick, der dauert, ein
Moment des Aufschubs, der diastasis oder der différance steckt, sind
freilich erst in der Zeitphilosophie des 20. Jahrhunderts en détail
entwickelt worden, vor allem ausgehend von William James, Henri
Bergson und Edmund Husserl, später dann besonders bei Jacques
Derrida und anderen Autoren.16 Seneca dagegen plagen noch keine
radikalen Zweifel, was die Erfüllbarkeit des Lebens im Augenblick
angeht. Er hält den Ratschlag, nichts auf später zu verschieben
und zu vertagen, tatsächlich für einlösbar; und zwar gerade im
philosophischen Leben, das somit möglichst uneingeschränkte Ge‐
genwärtigkeit in Aussicht stellt; eine Gegenwärtigkeit, die das Leben
wirklich zu leben verspricht – im Gegensatz zum bloßen Dahinleben
derer, die die Differenz zwischen ›bloßem‹ Am-Leben-sein und
wirklichem Leben gar nicht begriffen haben. Demnach gibt es zwei
Formen der Gegenwärtigkeit: eine ungelebte und eine gelebte, die
bedeutet, dass das Verb ›leben‹ transitiv zu verwenden ist.

So gerät man in einen Taumel von Zweideutigkeiten, wenn man
den Philosophen beim Wort nimmt. Handelt es sich am Ende aber
um bloße Sophistereien mit Worten, in deren eingespielte Bedeu‐
tung man unter der Hand neue Momente einschmuggelt, um schein‐
bar raffinierte Thesen zu entwickeln, die schließlich doch nur ratlos
machen? (Müsste eine reine, uneingeschränkt gelebte Gegenwärtig‐
keit nicht ganz und gar leer bleiben, insofern sie keinen Bezug auf
Vorheriges oder Späteres mehr aufweisen dürfte?) Oder offenbart
der Philosoph tiefgreifende Ambiguitäten von Worten wie Leben
oder auch Tod, um anhand ihrer bis zur Austauschbarkeit getriebe‐

16 Vgl. Vf., Leben und Überleben zwischen Hypervitalität und ästhetischer Negati‐
vität. Elias Canetti − Fernando Pessoa − Karl Heinz Bohrer, in: Zeit-Gewalt
und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phänomenologischen,
politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017, Kap. I, 39–70.

Epilog

656

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen Subversion vor Augen zu führen, auf wie schwankendem begriff‐
lichen Grund wir uns alltäglich tatsächlich bewegen?

Längst hat sich herumgesprochen, dass weder die Erde noch auch
die Welt, die man auf ihr verlässlich einzurichten versucht, einen
unverbrüchlichen Boden abgeben können, wie es der von Husserl
beschriebene »phänomenologische Ursprung der Räumlichkeit der
Natur« zunächst nahelegt.17 Und die Dinge sind nicht starr und
absolut verlässlich den Worten zugeordnet, die ihrerseits, vermittelt
über die Dinge, fest gegründet zu denken wären.18 Die Bedeutungen
der Worte spielen vielmehr derart ineinander, dass selbst so zentrale
und auf den ersten Blick einander ausschließende Begriffe wie Leben
und Tod austauschbar oder ununterscheidbar zu werden drohen.

Wird dies etwa vom Philosophen verursacht, der wie schon Pla‐
ton fragt19, ob beispielsweise das (ungerechte) Leben eine Art Tod sei
und ob nach dem Tod ein wahres Leben, nämlich das der gerechten
Seelen, zu erwarten ist? Oder liegt diese Konfusion ›in der Natur der
Sachen‹, die wir alltäglich bedenkenlos Leben und Sprache nennen,
wobei wir zugleich gedankenlos voraussetzen, letztere fasse gerade
das Leben in Worte – verbürgt durch eine womöglich vor gar nichts
haltmachende Sagbarkeit (speakability, dicibilité20), an die auch Ri‐
cœur die längste Zeit geglaubt hat?

Nimmt man den zitierten Satz Senecas beim Wort, so kann nichts
dergleichen mehr klar oder selbstverständlich sein. An die Stelle

17 E. Husserl, Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung
der Räumlichkeit der Natur, in: M. Farber (ed.), Philosophical Essays in Memory
of Edmund Husserl, New York 1975, 307–325.

18 Genau das nimmt im 20. Jahrhundert noch die Theorie der sogenannten starren
Designatoren (S. Kripke) wenigstens bzgl. der Namen an. Vgl. I. Kaplow, Analy‐
tik und Ethik der Namen, Würzburg 2002.

19 Vgl. Vf., Um Leben und Tod − Gewalt in Sprache und Gerechtigkeit: Platon, in:
Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer Anti-Geschichte des Politischen. Leipziger
Vorlesungen zur Politischen Theorie und Sozialphilosophie, Weilerswist 2015,
Kap. II.

20 P. Ricœur, Phénoménologie et herméneutique, in: Phänomenologische Forschun‐
gen 1 (1975), 31–75, hier: 52, 57 ff.; Phenomenology and the Social Sciences, in:
The Annals of Phenomenological Sociology II (1977), 145–159, hier: 147; History
and Hermeneutics, in: Yovel (ed.), Philosophy of History and Action, Dordrecht
1978, 3–20, hier: 15; Le discours de l’action. Première partie. La sémantique de
l‘action [Recueil sous la direction de D. Tiffeneau], Paris 1977; zit. n. der vom
Fonds Ricœur auf dessen Webseite veröffentlichten Fassung (2014), hier: 7, 67 f.

Epilog

657

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Selbstverständlichen tritt eine bis auf Weiteres durch nichts zu
besänftigende Unruhe, wenn die Bedeutungen der Worte ineinan‐
der fließen, wenn sie von ihren Gegenteilen ununterscheidbar zu
werden drohen, wenn sie nicht mehr ein-eindeutig Sachverhalten
bzw. Dingen zuzuordnen sind – und wenn all das nicht etwa der So‐
phisterei eines Philosophen zu verdanken ist, die man besser gleich
wieder vergisst, sondern wenn wir auf diese subversive Art und
Weise entdecken, wie es um menschliches Leben tatsächlich steht.21

Seneca freilich weiß so wenig von solcher Unruhe, dass er keine
Bedenken dagegen hegt, die Muße der philosophischen Lebensform
als generelles Heilmittel zu empfehlen, das zu einer vom Andrang
der Ereignisse nicht mehr bewegten »Meeresstille des Gemüts« füh‐
ren soll. Kann die Aussicht auf eine solche Flaute heute überhaupt
noch überzeugen? Setzt sie nicht reale Rückzugsmöglichkeiten in
ein Leben abgeschiedener Muße ebenso voraus wie eine anfechtbare
Geringschätzung leidenschaftlicher Bewegtheit des Lebens? Warum
sollte es sich in der Abgeschiedenheit einer Eremitage, Rekluse oder
Montaignade um Autarkie sorgen, statt sich der Welt auszusetzen
und sich dabei möglichst zu verausgaben? Empfiehlt nicht Seneca
selbst, nicht auf die schiere Länge des Lebens zu achten, sondern
auf dessen gegenwärtige Intensität? Zumal in der drangvollen Enge
einer vielerorts überbevölkerten Erbe wird eine Lebensform abge‐
schiedener Muße kaum als allgemeines Vorbild überzeugen, sondern
bestenfalls als Modell für Privilegierte gelten können, die überdies
riskieren, im Luxus eines von jeglicher Unruhe befreiten Lebens

21 Nochmals sei, in lediglich exemplarischer Absicht, auf Thomas Bernhard ver‐
wiesen, der nicht umsonst schreibt: »Ich lebte, jahrelang war ich schon tot
gewesen« (Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 133). »Auf einmal existierte ich
intensiv, naturgemäß, nützlich.« Das soll gerade »Abkehr gewesen [sein] von
meiner bisherigen Existenz« (ebd., 135). Doch ein Leben in der »intensity of
existence«, die anscheinend ein zuvor »tot« anmutendes Dahinleben beendet,
bleibt vom Tod überschattet, zumal in Zeiten des Krieges, die alle sprachlichen
Ausdrucksmöglichkeiten zu erschöpfen drohen, wie es Joseph Conrad während
des Ersten Weltkriegs bezeugte. Nach Jahren »voller Abenteuer« mündet sein
Leben schließlich in den »Sklavenhandel« eines literarischen Betriebs und »ein‐
tönig grauer Existenz«, gegen die auch eine Rückkehr in die wilde Freiheit
der Meere nichts mehr ausrichtet. Auch dort zeichnet sich eine so oder so un‐
überwindliche shadow-line ab. So lässt sich Conrads einschlägige Erzählung im
Sinne einer existenzialen Metaphorik deuten. Vgl. J. Conrad, Die Schattenlinie.
Ein Bekenntnis (übers. v. D. Göske), München 2017, 265, 280, 294, 325, 323, 374.

Epilog

658

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor Langweile umzukommen.22 Sich von der Welt fern zu halten,
bedeutet nicht, sich zu retten23: weder vor der inneren Gewalt einer
nur noch vergehenden, aber sich nicht mehr in Ereignissen verdich‐
tenden Zeit noch vor dem Andrang äußerer Gewalt, wie sie Seneca
in seinem eigenen Schüler Nero vor Augen haben musste.

Als Seneca als alter Mann seinen zum Kaiser aufgestiegenen Schü‐
ler darum bat, unter Verzicht auf alle Reichtümer in den Ruhestand
entlassen zu werden, soll ihm Nero das mit den von Tacitus überlie‐
ferten Worten quittiert haben: »Nicht deine Mäßigung, wenn du
dein Vermögen zurückgibst, noch dein Wunsch nach Ruhe, wenn
du den Princeps verläßt, sondern meine Habsucht, deine Furcht vor
meiner Grausamkeit werden in aller Munde sein.«24 So verspricht
die Gewalt des tyrannischen Herrschers auch die abgeschiedene
Lebensform des Philosophen zu überschatten, um ihr letztlich einen
völligen Rückzug aus politischem Leben zu verbauen.

In unruhigen Zeiten wie den unsrigen erst, wo sich das Leben der
Nächsten als mit dem der Fernsten in mannigfaltiger Art und Weise
verflochten erweist, kann die Lebensform der Muße kaum mehr als
Rezept autarker Sicherung eigenen Glücks überzeugen. Innere und
äußere Gewalt reichen potenziell überall hin. Glück kann zudem
nicht nur im Rückzug aus der Welt der Gewalt, sondern auch in
der entgegengesetzten Richtung gesucht werden: in der Auslieferung
an die Welt, im Exzess, in der Verausgabung, aber auch in einer
gleichsam experimentellen Lebensform, die sich immer wieder aufs
Spiel setzt.25

Auch an dieser Stelle erscheinen allerdings Verallgemeinerungen
als fragwürdig. Wenn das Leben der Einen mit dem Leben Anderer
verflochten ist, was berechtigt dann dazu, das eigene aufs Spiel zu
setzen, wenn dadurch die Existenz Anderer in Mitleidenschaft gezo‐
gen wird? Ist nicht auch das Interesse an Intensität oder die Bereit‐
willigkeit, sich selbst generös zu verschwenden, ein bloß egoistisches
bzw. individuelles? Ist nicht die Empfehlung genau einer philosophi‐

22 Vgl. P. Hadot, Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exerzitien der
Weisheit, Frankfurt/M. 2002.

23 Seneca, De tranquilitate animi. Über die Ausgeglichenheit der Seele (lat./dt.),
Stuttgart 1989, 32 f.; Alewyn, Über Hugo von Hofmannsthal, 68, 158.

24 Vgl. D. Grünbein, Im Namen der Extreme, in: ders., An Seneca. Postscriptum,
Seneca, Die Kürze des Lebens, Frankfurt/M. 2004, 59–84, hier: 72.

25 Vgl. Pessoa, Das Buch der Unruhe, 131, Nr. 124.

Epilog

659

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Lebensform, die lediglich auf einen Menschen zugeschnitten
scheint, der auch ganz für sich leben könnte, geradezu hoffnungslos
unterkomplex? Muss die Philosophie mit Blick auf die anscheinend
irreduzible Pluralität sozialer und politischer Lebensformen unver‐
meidlich ihren Anspruch aufgeben, das Leben im Ganzen (und in
seiner Alltäglichkeit) zu prägen? Zwar erfreuen sich Rückbesinnun‐
gen auf eine »Kunst« gelebter Philosophie zunehmender Beliebtheit,
die geradezu als Lebensform definiert werden könnte, aber sie sind
kaum geeignet, in sozialer und politischer Hinsicht zu überzeugen.
In die Pluralität sozialer und politischer Lebensformen kann Philo‐
sophie allenfalls als ein Momentum eingehen. Sie kann aber nicht
mehr eine Identität von Philosophie und ›wirklich‹ gelebtem Leben26

in Aussicht stellen, wie es Seneca getan hat. Infolgedessen ist die
eingangs aufgeworfene Frage ganz neu zu bedenken. Philosophie
stellt sich jetzt als Teil eines kaum je nur für sich gelebten Lebens
dar, aus dem sie stammt, das sie aufgreift, gegebenenfalls umgestaltet
und auf das sie insofern zurückwirkt. Sie mag weiterhin die uralte
Frage artikulieren helfen, wie ›wirklich‹ zu leben sei, aber sie kann
unmöglich versprechen, sie auch selbst, in gelebter Form erschöp‐
fend zu beantworten.27

Das mag man einerseits als Verlust empfinden. Doch kann darin
auch ein Zugewinn an Freiheit liegen: So wird nämlich Philosophie
vom Anspruch, unmittelbar lebbar zu sein, entlastet; und sie gewinnt
zusätzlichen Spielraum für eine Differenzierung der Frage selbst, wie
zu leben sei, nicht nur wie intensiv28, sondern womöglich fruchtbar,

26 Vgl. demgegenüber M. Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen. Vor‐
lesung am Collège de France 1982/83, Frankfurt/M. 2009, 9. und 10. Vorlesung.

27 Was keineswegs ganz von dem Anspruch entbindet, das, was philosophisch
bedacht wird, sei auch zu leben bzw. durch das eigene Leben einzulösen. Zumal
sozialphilosophisches Denken lässt sich ohne diesen Anspruch nicht überzeu‐
gend vorstellen.

28 Nur am Rande sei darauf hingewiesen, wie verfänglich und dehnbar ein reiner
Intensitätsbegriff des Lebens ist. Was man sich unter Intensität vorstellt, reicht
vom jeden Tag gesuchten »kleinen Abenteuer um die Ecke« bis hin zur politi‐
schen Verfeindung, die Carl Schmitt für notwendig gehalten hat, »um nicht
im Leeren zu stehen«, d. h. um nicht jegliches Wissen darum einzubüßen,
wer er (bzw. eine fragliche politische, souveräne Einheit) in Wahrheit ist. Noch
heute wird – angeblich mangels politischer Feinde − an diese Rhetorik vielfach
suggestiv angeknüpft, um wenigstens der Saturiertheit des eigenen Lebens zu
entkommen, das an sich selbst zu ersticken droht, blasiert, indifferent und

Epilog

660

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozial und dabei doch getrennt von Anderen, und wie gut oder
richtig zu leben sei; nicht nur solitär, abgeschieden von der Welt und
sogar von der Abgeschiedenheit selbst29, oder auf andere Weise nur
›für sich‹, sondern (bzw. auch) mit und unter Anderen, im Rahmen
von Institutionen, die das eigene Leben überdauern, und in weit ver‐
zweigten Kontexten mit Anderen doppelsinnig geteilten Lebens, mit
Anderen, deren Namen wir vielfach nicht einmal kennen, ohne dass
sie uns deswegen vollkommen gleichgültig sein könnten.30 Vor allem
Paul Ricœur hat sich zeit seines Lebens in diese Richtung bewegt,
ohne je mit einem stoischen Rückzug aus einer ihm oft genug fatal
anmutenden Geschichtlichkeit liebäugeln zu wollen. Zwar nährt sich
die Geschichte vom Schrecklichen, befand er.31 Aber als protestanti‐
scher Christ, als der er sich verstand, ohne daraus ein Geheimnis
oder eine fragwürdige Grundlage seines philosophischen Werkes
machen zu wollen, setzte er doch rückhaltlos auf einen eschatologi‐
schen »Erfüllungshorizont« seines und unseres Lebens, von dem in
seinem großen Spätwerk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen die Rede
ist.32 Ob das zur Folge hat, dass er ganz und gar im Rahmen ›west‐
licher‹, sich überwiegend von ›Athen und Jerusalem‹ herleitender
Philosophie befangen blieb33, ohne recht zu ahnen, wie weitgehend

gleichgültig gegenüber fast allem, was Andere angeht. Nicht einmal mehr welt‐
weite Übel stellen sich einem solchen Leben noch als Leiden dar. Es droht
zu verkümmern, weil es nichts mehr ›angeht‹ und ›interessiert‹. Selbst zum
Interesse sieht es sich genötigt wie zu einer Krankheit: man muss sich ständig
für alles Mögliche interessieren, erfährt sich aber nicht als interessiert. Vgl. H.
Winkels, Wege der Feindschaft, in: H. Malchow, H. Winkels (Hg.), Feindschaft.
Neue deutsche Literatur, Köln 1989, 280–298; U. Beck, Die entfeindete Demo‐
kratie, Stuttgart 1995;  zu Schmitts Intensitätsbegriff vgl. Vf., Gastlichkeit und
Freiheit. Polemische Konturen europäischer Kultur, Weilerswist 2005, Kap. IV, 4,
184 ff.

29 Siehe Anm. 2 zu Kap. VII in diesem Bd.
30 Vgl. P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer [1990], München 1996, Siebte Abhand‐

lung.
31 P. Ricœur, L῾homme non violent et sa présence à l῾histoire, in: Esprit 17 (1949),

224−234, hier: 229.
32 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen [2000], München 2004, 760.
33 Vgl. P. Ricœur, Vers la grèce antique. De la nostalgie au deuil, in: Esprit, no. 399

(11) (2013), 22–41.

Epilog

661

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Kulturen ohne einen solchen Horizont auskommen, bleibe
dahingestellt.34

So oder so fächert sich die zunächst so überaus schlicht daher‐
kommende Frage, wie zu leben sei, in vielerlei Hinsichten auf.
Sie erschöpft sich nicht in der Suche nach einem ohne Weiteres
anwendbaren Lebens-Wissen35 oder Stil36, der durch eine Manier,
einen ästhetischen Habitus oder durch bloße Gewohnheit (hexis)
einzulösen wäre. Vielmehr erstreckt sie sich in der vorgeschlagenen
Reformulierung auch darauf, mit wem, unter welchen Umständen
wir etwas leben − ›etwas‹ d. h. das, worum es im Leben geht, näm‐
lich den Gehalt der mit ihm verbundenen Anliegen. Für Aristoteles
war die Gerechtigkeit ein solcher Gehalt, wo er sagte, es gehe (in
dem, was wir heute Praktische Philosophie nennen) nicht darum,
die Gerechtigkeit raffiniert zu denken, sondern darum, gerecht zu
sein.37 Und wenn das eine soziale oder politische Angelegenheit ist,
so müsste sich in institutioneller Form eine Analogie zu diesem
›Gerecht-sein‹ finden lassen – gemäß der Frage: wie können soziale
und politische Lebensformen tatsächlich gelebte Gerechtigkeit ein‐
lösen? Wie können sie dies ›versprechen‹ – in Anbetracht all jener
notorisch gebrochenen Versprechen und leeren Versprechungen, mit
denen ›die Politik‹ tagtäglich aufwartet, so dass sie sich durch sie
förmlich zu ruinieren droht? Können politische Lebensformen den‐
noch als praktisch einzulösende Versprechen begriffen werden?

34 Zahlreiche Anregungen in dieser Richtung sind dem bislang noch kaum aus‐
reichend gewürdigten philosophisch-sinologischen Werk François Julliens zu
entnehmen; u.a. Les transformations silencieuses. Chantiers 1, Paris 2009, 26 ff.,
zum Begriff der Passage.

35 Ist doch das Epistemische als solches gerade mit Blick auf die nachfolgend
genannte Herausforderung mit Nachdruck infragegestellt und pathischem Affi‐
ziertwerden von der ›Existenz‹ Anderer nachgeordnet worden; besonders, aber
keineswegs allein, von Levinas (wie in: Über die Intersubjektivität. Anmerkungen
zu Merleau-Ponty, in: A. Métraux u. B. Waldenfels [Hg.], Leibhaftige Vernunft.
Spuren von Merleau-Pontys Denken, München 1986, 48–55, hier: 53). S. dazu
Kap. I, 4 in diesem Bd.

36 Wie ein Gottfried Benn noch glauben machen konnte, wo er schrieb: »Stil trägt
in sich den Beweis der Existenz« – wenigstens der eigenen, wie der Autor gewiss
meinte, der sich scheinbar ganz und gar selbst genügenden und selbstgerechten
(zit. n. Vgl. D. Wellershoff, Gottfried Benn. Phänotyp dieser Stunde [1958], Mün‐
chen 1976, 7).

37 Aristoteles, Nikomachische Ethik, Stuttgart 1969, Buch II, 34 ff.

Epilog

662

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das sind nach wie vor virulente Grundfragen, die auch Philoso‐
phen wie John Rawls, Michael Walzer und Paul Ricœur bis zum
Schluss beschäftigt haben; letzteren vor allem mit Blick auf ein
Zusammenleben-wollen (vouloir vivre ensemble) im Verhältnis zu‐
einander unaufhebbar Anderer, die sich geradezu ›auf Gedeih und
Verderb‹ auch dazu genötigt sehen, sind sie doch nolens volens »zum
Besten und zum Schlimmsten versammelt«38, ohne je um ihre vor‐
herige Einwilligung dazu gebeten worden zu sein.

Unsere heutige philosophische »Gerechtigkeitsindustrie« (wie
Thomas Pogge sie genannt hat) lässt von dieser Herausforderung
vielfach nicht mehr viel ahnen. Sie läuft Gefahr, sich auf ein theo‐
retisches Unterfangen ohne praktische Bedeutung zu reduzieren.
Das mag auch daran liegen, dass sie über weite Strecken aus dem
Auge verliert, wo die Herausforderung zur Gerechtigkeit ihren Sitz
hat: in der drängenden Erfahrung der eklatanten oder subtilen Un‐
gerechtigkeit nämlich, worauf auch Ricœur mehrfach hingewiesen
hat.39

An ihr muss man leiden (oder mit leiden), um das Verlangen nach
Gerechtigkeit (bzw. nach gerechtem Leben) überhaupt verstehen
zu können. Am Anfang steht auch hier nicht eine Philosophie, die
sich selbst genügen könnte, sondern ein für Ungerechtigkeit sensibi‐
lisiertes, gleichsam pathologisch in sie verstricktes Leben oder die
Negativität des Falschen, das die Hoffnung auf Besseres weckt −
wenn auch letzteres vielfach nicht versprechen kann, diese Negativi‐
tät aufzuheben. Eine noch so ausgefeilte Philosophie, die nicht mehr
erkennen lässt, wie sie aus solchem nicht- oder vor-philosophischen,
›naiven‹ Quellgrund entsteht, wird früher oder später ihrerseits zu
einer hoffnungslosen Angelegenheit. Keineswegs absolut, aber doch
ein wenig besser ist davor möglicherweise die Bewegung eines philo‐
sophischen Denkens geschützt, das nicht in sich kreist, sondern als

38 Vgl. Anm. 78 zu Kap. IV in diesem Bd., sowie J. Derrida, Politik der Freundschaft
[1994], Frankfurt/M. 2002, 492; J.-L. Nancy, singulär plural sein, Berlin 2004,
65; M. Blanchot, Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin 2007, 87.

39 P. Ricœur, Tolérance, intolérance, intolérable (1988), in: Bulletin de la Société
de l'Histoire du Protestantisme Français (1903–2015) 134 (1988), 435–452; repr.
in: Lectures 1. Autour du politique [1991], Paris 1999, 295–312 [dort mit der
Jahreszahl 1990]; vgl. dazu ausführlich: I. Kaplow, C. Lienkamp (Hg.), Sinn für
Ungerechtigkeit. Ethische Argumentationen im globalen Kontext. Interdisziplinäre
Studien zu Recht und Staat, Bd. 38, Baden-Baden 2005.

Epilog

663

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Disziplin der Aufmerksamkeit auf all das anhebt, was zu ihr heraus‐
fordert und sie insofern durch ein páthos und durch eine compassion
inspiriert, die sie nicht sich selbst verdankt.40

Mit dem Begriff des páthos ist hier natürlich nicht eine anma‐
ßende Rhetorik, sondern ein leidenschaftliches Affiziertwerden von
Anderem gemeint, das uns immer schon zuvor gekommen ist, wenn
wir wahrnehmend, denkend oder anders auf es Bezug nehmen, stets
nachträglich, verspätet, aber vielleicht doch nicht immer zu spät. Da‐
bei versichert uns a priori nichts der Möglichkeit, die Herausforder‐
ungen philosophischen Fragens denkend aufheben zu können. An‐
fechtbar ist dieses (hegelianische) Modell eines aufhebenden Den‐
kens nicht etwa nur deshalb, weil es auf eine niemals zu verifizie‐
rende Finalität hinausläuft, sondern schon deshalb, weil es nicht
einmal angemessen verstehen lässt, wie das Denken (auf nicht-arbi‐
träre Weise) einsetzt und warum es immer wieder gewissermaßen
auch aussetzen muss, um sich zu erneuern.41 Dazu bemerkte Paul
Valéry einmal, die Philosophen verheimlichten uns die Philosophie
im Entstehen, das aber sei das einzige, was ihn interessiere: d. h.
ein Denken, das seine ›Kindheit‹ nie ganz hinter sich lässt und dem
anzumerken ist, woher es rührt.42 Es sucht zunächst nicht nach der
Lösung von theoretischen Problemen, die man dann im Gedachten
aufheben, anschließend hinter sich lassen und vergessen könnte. Es
handelt sich nicht bloß um das Denken, Lehren, Schreiben und For‐
schen über etwas, sondern zunächst um gelebtes, rückhaltlos der Welt
ausgesetztes Denken, das sich gerade in seinem Herausgefordertsein

40 Auf eine »culture of compassion« hat sich Ricœur nach seinem eigenen Bekun‐
den schließlich mehr und mehr zubewegt, um zugleich Abstand zu gewinnen
von seiner früheren Fixierung auf Fragen der Schuld; vgl. das Interview, das G.
Martini mit Ricœur geführt hat; posthum veröffentlicht unter dem Titel Psycho‐
analysis and Interpretation. A Critical Review, in: Études Ricœuriennes/Ricœur
Studies 7, no. 1 (2016), 31–41, hier: 31, 34.

41 Dessen bedürfte es gar nicht, wenn philosophisches Denken uneingeschränkte
Aufhebbarkeit des zu Denkenden in Aussicht stellen könnte. In gewisser Weise
wäre es im Vorhinein, nämlich im Ausblick auf eine letzte Aufhebung, dann
schon gealtert. Es würde ja vorweg erwarten lassen, dass das Denken am Ende
wie eine Pyramide des Geistes alle Vergangenheit, die es hinter sich hat, in
seiner Tiefe aufbewahren würde. Es wäre nur vorläufig offen und immer schon
abgeschlossen in der Erwartung eines letzten Zu-sich-selbst-kommens.

42 P. Valéry, Cahiers/Hefte, Bd. 2, Frankfurt/M. 1988, 82.

Epilog

664

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch andrängende Erfahrung inspiriert weiß. Eine Philosophie, die
je ganz darüber hinweg käme, hätte nur noch ihr Ende vor sich.

Dieser Aussicht widerspricht Jean-François Lyotard, indem er die
(niemals ganz zu überwindende) ›Philosophie im Entstehen‹ gerade‐
zu als Kindheit des Denkens beschreibt: »Unter Kindheit verstehe
ich nicht nur, wie die Rationalisten, ein Alter bar der Vernunft,
vielmehr den Umstand, betroffen zu sein, ohne über die Mittel zu
verfügen [...], das nennen, identifizieren, wiedergeben und (wieder-)
erkennen zu können, was uns betrifft. Ich verstehe unter Kindheit,
daß wir schon geboren sind, bevor wir für uns selbst geboren sind.
Somit von anderen geboren sind und, obzwar die anderen auch ent‐
deckend, den anderen wehrlos ausgeliefert sind. Ihrem mancipium
ausgeliefert, das sie selbst nicht ermessen. Denn sie sind selbst, wenn
auch Vater oder Mutter, doch Kinder. Sie sind von ihrer Kindheit
nicht emanzipiert, weder von ihrer Kindheit als Wunde noch vom
Anruf, der daraus entstammt.«43

Offensichtlich ist hier mit dem Begriff der Kindheit nicht einfach
gemeint, dass man einer gewissen Lebensphase niemals ganz ent‐
wächst (was auch nicht falsch ist), sondern dass zeitlebens eine in
der ontogenetischen Phase der Kindheit tatsächlich vorherrschende
bzw. weitgehend ungebändigte Dimension der Affizierbarkeit eines
sensiblen, leibhaftigen Lebens im Spiel bleibt, an die das Denken
anknüpft, ohne sie sich je völlig verständlich machen zu können.44

Gerade das, was ihm die Aufhebbarkeit des zu Denkenden verwehrt,
sichert ihm womöglich auch neue Inspiration, Heraus- und Überfor‐
derung durch Anderes, Fremdes, dessen es nie mächtig wird. So
gesehen liegt in der Ohn-Macht eines Denkens, das aussetzt und
Anderem Gehör schenkt, gerade das, was es daran hindert, sich
wie in einer splendid isolation allein zu wähnen, um sich selbst zu
genügen.

43 J.-F. Lyotard, Die Beschlagnahme (la mainmise), in: ders., E. Gruber, Ein Binde‐
strich − Zwischen ›Jüdischem‹ und ›Christlichem‹, Düsseldorf, Bonn 1995, 7–25,
hier: 9 f.

44 In diesem Sinne ist vor allem Merleau-Ponty ein Denker ›unaufhebbarer‹ Kind‐
heit; vgl. dessen Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, Zweiter
Teil, Kap. IV, sowie ders., Keime der Vernunft. Vorlesungen an der Sorbonne
1949–1952, München 1994.

Epilog

665

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweifellos wirft eine solche Deutung radikale Fragen auf, die
kaum als gelöst bezeichnet werden können45: Wie kann das Denken
sich ins Wort fallen, sich unterbrechen, um auszusetzen, aber so,
dass es das nicht wiederum nur aus eigener Machtvollkommenheit
tut, sondern sich tatsächlich Anderem und Fremdem aussetzt? Wie
kann von diesem Anderen und Fremden die Rede sein, ohne es
im Verständnis, das man von ihm gewinnen mag, wiederum aufzu‐
heben? Stellt das – für Lyotard »inkommensurable«46 – Unaufheb‐
bare nicht bloß Gewalt gegen das Denken dar, an der es scheitert?
Kann dem Unaufhebbaren eine nicht nur privative Bedeutung bei‐
gelegt werden? Erfüllt es das Denken so mit Leben, dass es sich
nicht mit schierer ›Irrationalität‹ wie mit einer Krankheit ansteckt?
Wie kann gerade die Unaufhebbarkeit dessen, was zu denken gibt,
aber nicht im Gedachten aufgehen wird, dem Denken Leben ver‐
sprechen?

In dieser Perspektive ist das, wofür bei Valéry das Entstehen, bei
Lyotard die Kindheit des Denkens steht, am schwersten zur Sprache
zu bringen. Schließlich rühren wir hier an etwas, was originär erst
zur Sprache kommt, aber nicht immer schon sprachlich verfasst
ist und niemals ganz in ihr aufgeht. Auch für die Vernunft mag
gelten, was Georges-Arthur Goldschmidt von der Sprache sagte: ihr
Versagen rettet mich; nur weil sie nicht durchgängig Erfolg hat,
bleibt etwas zu sagen.47 Ihr ›restloser‹ Erfolg wäre das Ende jegli‐
chen Neuanfangs, die Vergreisung derer, die als Epigonen nur noch
Vorgedachtes nachzudenken hätten. Die − offene − Frage ist, ob
Philosophie von ihrem Entstehen her so gedacht werden kann, dass
diese düstere Aussicht von Anfang an verbaut erscheint. Nur wenn es
sich so verhält, verspricht eine Philosophie, nach der menschliches
Leben in der besagten Zweideutigkeit selbst verlangt, auf dieses auch
wieder zurückzukommen. Und nur in diesem Fall können sich die
weit verzweigten Wege, die vom Leben zur Philosophie führen, nicht

45 Vgl. bes. den nicht-chronologischen Begriff der Kindheit bei J. Derrida, der auch
die folgenden Fragen im Blick hat, die bis heute, etwa in der von der bei Derrida
eindringlich eröffneten Auseinandersetzung mit der Philosophie von Levinas,
speziell mit Blick auf Hegel, aktuell geblieben sind (vgl. Die Schrift und die
Differenz, Frankfurt/M. 1976, 164).

46 J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien 32006, 223.
47 G.-A. Goldschmidt, Der bestrafte Narziß, Zürich 1994, 110; ders., Freud wartet

auf das Wort. Freud und die deutsche Sprache II, Frankfurt/M. 2008.

Epilog

666

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur als Sackgassen, sondern als in verschiedenen Richtungen begeh‐
bar erweisen.

Mit Blick auf das so verstandene Verhältnis philosophischer Ar‐
beit zu dem, was Ricœur ähnlich wie schon Merleau-Ponty non-phi‐
losophie nannte48, ist hier auch vergegenwärtigt worden, wie die
Phänomenologie und Hermeneutik des 20. Jahrhunderts mehr und
mehr eine sozialphilosophische Ausrichtung erfährt. Ricœur war
gewiss zu keiner Zeit je ›lupenreiner‹ Phänomenologe. Aber hat
sich eindeutig dazu bekannt, in die »Schule der Phänomenologie«
gegangen zu sein und von ihr gelernt zu haben, wie es denn auch
der Buchtitel A l‘école de la phénoménologie von 1986 besagt. Dabei
sparen die in dieser Monografie versammelten Schriften wie auch
Ricœurs spätere Auseinandersetzungen mit der Phänomenologie
nicht mit Kritik: an der ›Weltfremdheit‹ von Husserls Krisis-Schrift,
an unzureichend bedachten Begriffen der Erfahrung und des Er‐
scheinens, an einer hermeneutisch unterbelichteten Phänomenolo‐
gie, an einem transzendentalen Ich, das von der Negativität eines
der Welt rückhaltlos ausgesetzten, leibhaftigen Selbst nichts ahnen
lässt, am Ansinnen einer (unmöglichen) »direkten Ontologie«, an
der Vernachlässigung der aporetisch sich darstellenden Verhältnisse
zwischen Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit, an einer Vernachlässi‐
gung textuell und epistemologisch vermittelter Weltbezüge, die sich
im Rahmen einer dissensuellen politischen Kultur nur in vielfachem,
letztlich unüberwindlichen Widerstreit darstellen können, wie Ri‐
cœur mit Nicole Loraux und Lyotard annimmt, etc. So legte er,
was die Phänomenologie und die Hermeneutik betrifft, weite Wege
zurück, die es im Rückblick als außerordentlich reizvoll erscheinen
lassen, ihre Anfänge von der Aufmerksamkeit und von der für An‐
dere aufgeschlossenen, ihnen aber auch rückhaltlos ausgesetzten,
durch sie radikal zu beschämenden Existenz des Einzelnen her, die
um praktische Selbstbestimmung ringt, neu zu bedenken.

Dabei wird man allerdings weder auf die ›klassische‹ Phänomeno‐
logie Husserls noch auch etwa auf Heideggers hermeneutische Onto‐
logie oder gar auf eine der seinerzeit populären Existenzphilosophi‐
en weiterhin unproblematisch zurückgreifen können. Schließlich ist

48 M. Merleau-Ponty, Philosophie et non-philosophie depuis Hegel (I), in: Notes de
cours 1959‒61, Paris 1996, 296‒352; P. Ricœur, Histoire et vérité [1955], Paris
31967, 22.

Epilog

667

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht umsonst ein gewisses »Gerede« von Existenz schon früh in
Verruf geraten.49 Während es für einen Philosophen wie Giorgio
Agamben bereits ausgemachte Sache ist, dass »die Sinnlosigkeit der
individuellen Existenz […] jegliches Pathos verloren hat«50, beklagen
jedoch Autoren wie Imre Kertész, unser Leben bzw. unsere Existenz
– zwei Begriffe, die inzwischen weitgehend durcheinandergehen51

– sei paradoxerweise geradezu »existenzlos« geworden.52 Andere
schlagen wie Botho Strauss scheinbar in die gleiche Kerbe und ver‐
langen nach einer »Reexistenzialisierug«53 unseres Lebens; und zwar
offenbar deshalb, weil trotz eines ganzen, inzwischen von Autoren
wie Hans Blumenberg scheinbar der ›Vergangenheit‹ überantworte‐
ten »Jahrhunderts der Phänomenologie« und der Hermeneutik we‐
niger denn je klar ist, in welchem Sinne wir ›leben‹ bzw. gemeinsam
und getrennt ›existieren‹, setzen sich doch mit Macht technizisti‐
sche, biologistische, bio-politische, ökonomistische, kybernetische
und sonstige artifizielle Lebens-Modelle durch, die vielfach nicht
einmal verraten, dass es sich bei ihnen allemal um Formen des Auf‐
fassens, des Deutens und Interpretierens menschlichen Lebens als
eines Informationen verarbeitenden, algorithmisch erfassbaren, ver‐
meintlich restlos ökonomischen ›Gesetzlichkeiten‹ unterworfenen
Geschehens handelt. Schon mit der allenthalben festzustellenden
Unterschlagung dieses winzigen sprachlichen Partikels (dieses ›als‹)
hebt eine Repressionsgeschichte an, die dahin führen kann, dass
man sich in nicht allzu ferner Zukunft kaum mehr wird vorstellen
können, inwiefern bislang noch ›analoges‹ Leben54 bzw. Existieren
nicht in dem aufgeht, was die jeweiligen Modelle selektiv abbilden.
So könnten die ursprünglichen Modellbildner ihren eigenen Model‐

49 E. Fink, Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg,
München 1977, 134; M. Blanchot, Die Schrift des Desasters, München 2005, 42.

50 G. Agamben, Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003, 60.
51 Vgl. bspw. Bernhard, Die Ursache. Der Keller. Der Atem, 14, 24; Goldschmidt,

Über die Flüsse, 231, 401,
52 I. Kertész, Der Betrachter. Aufzeichnungen 1991–2001, Reinbek 2018, 145.
53 B. Strauss, Die Fehler des Kopisten, München, Wien 1997, 116.
54 Vgl. Vf., Rückbesinnung auf ›analoges‹ soziales Dasein?, in: J. Drerup, G. Schwei‐

ger (Hg.), Bildung und Erziehung im Ausnahmezustand. Philosophische Reflexi‐
onsangebote zur COVID-19-Pandemie, Darmstadt 2020, 14–26; M. W. Schnell,
L. Nehlsen (Hg.), Begegnungen mit künstlicher Intelligenz. Intersubjektivität,
Technik, Lebenswelt, Weilerswist 2022.

Epilog

668

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len im Zuge eines Modellismus55 zum Opfer fallen, der die Differenz
zu dem, was er so oder so ›abbildet‹, gar nicht mehr zu erkennen
gibt. Würde dagegen kein Einspruch mehr erhoben, wäre das auch
das Ende der Phänomenologie und der Hermeneutik. Ob es dahin
kommt, wird sich nur zeigen können, wenn man beide Disziplinen
der Gegenprobe im Lichte unserer Gegenwart aussetzt, in der sich
bereits ankündigt, dass man ganz ohne sie wird auskommen kön‐
nen.

55 Zu diesem Begriff vgl. B. Waldenfels, Grenzen der Normalisierung. Studien zur
Phänomenologie des Fremden 2, Frankfurt/M. 1998, 27.

Epilog

669

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992180-651 - am 19.01.2026, 20:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992180-651
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

