
Schuld und Unfreiheit 
Gedanken zu Strafjustiz 
und Psychoanalyse in 
Leonhard Franks 
»Die Ursache«

Nomos Verlag
https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Hasso Hofmann,
Edgar Michael Wenz und Dietmar Willoweit

Mitbegründet von Ulrich Weber

Heft 19

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prof. Dr. Wolfgang Schild

Schuld und Unfreiheit

Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in 
Leonhard Franks »Die Ursache«

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vortrag gehalten am 9.2.1995

STAATS- 
ßißllOTHEK 
ZU BERLIN

H »2.A ■?
Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Schild, Wolfgang:
Schuld und Unfreiheit : Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in 
Leonhard Franks »Die Ursache« / Wolfgang Schild. - 1. Aufl. - Baden-Baden : 
Nomos Verl.-Ges., 1996

(Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie; H. 19) 
ISBN 3-7890-4389-3

NE: GT

1. Auflage 1996
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1996. Printed in Germany. Alle 
Rechte, auch die des Nachdrucks von Auszügen, der photomechanischen 
Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Gerade angesichts unserer reich blühenden Dogmatik des po­
sitiven Rechts und im Hinblick auf eine gewisse Tendenz, 
Rechtspraxis auf Rechtstechnik zu reduzieren, ist es wichtig, ja 
notwendig, über den kleinen Kreis derjenigen hinaus, die sich 
mit Rechtsphilosophie, Normentheorie oder Rechtssoziologie 
besonders befassen, Anstöße für die Beschäftigung mit den 
Grund- und Grenzfragen des Rechts zu geben. Wenigstens ab 
und an sollte auch der vorwiegend dogmatisch arbeitende Jurist 
- Student wie Praktiker - jene heilsame Unruhe verspüren, die 
aus der Begegnung mit den Frag-Würdigkeiten der Grundlagen 
und Methoden unseres Faches entspringt. Eine lockere Folge 
von Einzelvorträgen scheint uns hierfür aus mehreren Gründen 
das geeignete Mittel. So kann auf diese Weise am ehesten ein 
lebendiger Eindruck von Reichtum, Vielfalt und Spannweite der 
nichtdogmatischen Beschäftigung mit dem Recht entstehen. 
Reichen die Grund- und Grenzprobleme unseres Faches doch 
von der alten und unabweisbar immer neu sich stellenden Frage 
der Gerechtigkeit, der Frage des Rechts als Ausdruck menschli­
chen Selbstverständnisses über die moderne Normanalytik bis 
zur Bedeutung der sozialen Verhältnisse für Entstehung, An­
wendung und Wirksamkeit der Gesetze wie für die Bildung von 
Rechtsbewußtsein.

Durch die Veröffentlichung dieser an der Universität Würz­
burg gehaltenen Vorträge möchten die Herausgeber darüber hin­
aus Texte zur Verfügung stellen, die über bestimmte Aspekte 
überschaubare Zugänge zur Theorie eröffnen, aber auch als 
Arbeitsmittel in Seminaren und Übungen dienen können.

Würzburg, im Juli 1984

Hasso Hofmann Ulrich Weber Edgar Michael Wenz

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schuld und Unfreiheit

Gedanken zu Straf justiz und Psychoanalyse in Leonhard Franks 
»Die Ursache«

»Nach vierzehn unter der ständigen Beobachtung verbrach­
ten Jahren, daß er eine entlarvte Illusion nach der andern für eine 
Portion Seelenschmutz hatte hingeben müssen, verspürte der 
vermögenslose Dichter Anton Seiler im Winter 1907, ohne die 
Ursache zu kennen, unvermittelt und heftig den Drang, von Ber­
lin in die kleine Stadt zu reisen, wo er als Sohn eines Wagnerge­
sellen auf die Welt gekommen war«1. Mit diesen Worten be­
ginnt die Erzählung »Die Ursache«, die der 33jährige Leonhard 
Frank im Jahre 1915 veröffentlichte2. Zwar hatte Seiler - so die 
Erzählung weiter! - in der Nacht vor dem Reiseentschluß einen 
Traum von einem Schulausflug durch den heimatlichen Laub­
wald gehabt, in dem der gefürchtete Lehrer Mager eine zentrale 
Rolle gespielt hatte. Doch wußte er nach dem Erwachen nicht, 
was er geträumt hatte, war vergebens bemüht, sich an seinen 

1 L. Frank, Die Ursache (1915; hier zitiert nach der leichter greif- und beschaffbaren
Ausgabe im Verlag Büchse der Pandora 1978), S. 7. Im folgenden werden Zitate 
aus diesem Werk nur mit Seitenhinweis angegeben.

2 In seiner Autobiographie »Links wo das Herz ist« (1952, hier zitiert nach der Werk­
ausgabe in vier Bänden 1991, Bd.3) bezeichnet Frank diese Erzählung als »Novelle« 
(S. 524); so wird sie auch z.B. von M. Glaubrecht, Studien zum Frühwerk Leonhard 
Franks, 1965, S. 163 ff., aufgefaßt. - Im folgenden wird nur diese Erzählung in der 
Druckfassung als Buch zugrunde gelegt. Offensichtlich hat Frank zuvor auch einen 
Zeitschriftenvorabdruck veranstaltet (in der Zeitschrift »Die weißen Blätter«, 1915), 
der zum Teil Textveränderungen enthält (ein Beispiel bei Glaubrecht, Studien, S. 
68 f.). Daneben hat Frank aus seiner Erzählung auch ein Drama (»Die Ursache«, 
1929, auch abgedruckt in dem Sammelband seiner »Schauspiele«, 1959) und ein 
Funkhörspiel für den staatlichen Rundfunk der DDR (um 1955) gestaltet, die aber in 
dem Tiefgang der Argumentation deutlich hinter der Erzählung Zurückbleiben. Un­
ter der Regie von M. Verhoeven wurde auch ein Film gedreht.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Traum zu erinnern. In seiner Heimatstadt angekommen, über­
fallt ihn plötzlich die Erinnerung an sein Leben hier: Armut, 
Prügel, Demütigungen, Schulqualen durch den Lehrer Mager.

»Und dem Dichter, der auf der ganzen Reise vergebens darüber nachgegrü­
belt hatte, was ihn zwang, die Heimatstadt zu besuchen, war von dem 
unvermittelten gierigen Haß auf seinen Lehrer die Denkfähigkeit vollkom­
men niedergeschlagen worden« (S. 9).

Fetzen von Erinnerungen an erlittene Demütigungen steigen 
auf, können sich aber nicht zu einem zusammenhängenden Bild 
formen, können ihm nicht die Ursache seines Hasses gegen den 
Lehrer offenbaren. Ein Aufenthalt in seinem armseligen Eltern­
haus, als die Mutter die nichtbezahlte Milchrechnung erwähnt, 
macht ihm plötzlich seinen Traum bewußt und die ihn darin 
verfolgende Szene:

»Weil ich bei dem Schulausflug die zehn Pfennige nicht hatte, um das Glas 
Milch zu bezahlen, [.. .] ließ mich der Lehrer nicht mit ins Wirtshaus ge­
hen. Ich mußte vor dem Zaune stehen ... vor allen Schulkameraden« 
(S. 12).

Wie hatte er noch geträumt? daß der Lehrer in der einen 
Hand ein kirchturmgroßes Milchglas halte und mit der anderen 
Hand das heiße Herz des Kindes, dieses ihm dann ins Gehirn 
stopfe und den Kopf wieder schließe (S. 7). Er will den Lehrer 
besuchen: doch schafft er es nicht, die Treppe von dessen Haus 
hochzusteigen. »Als Schulknabe schlich der Dichter angstbe­
hangen aus der dunklen Lochgasse« (S. 16). Anton Seiler fahrt 
zurück nach Berlin: in sein Elendsquartier. Selbst von einer 
Dime muß er sich Geld geben lassen.

»Verurteilt und verkauft ging er mit dem Geld aus dem Zimmer - Ohne 
Widerstand zu leisten, ließ er sich direkt zum Bahnhof gehen, um wieder in 
die Heimatstadt zu fahren, wo im dunklen Erlebnisknäuel seiner Jugend 
die Ursachen seiner Haltlosigkeit, seines untergrabenen Selbstbewußt­
seins, seines ruinierten Lebens zu finden sein müßten« (S. 27).

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Morgens angekommen, geht er geradewegs zum Haus des 
Lehrers, mit dem Gedanken im Herzen:

»Lehrer Mager müsse sein Unrecht einsehen und ihn um Entschuldigung 
bitten. Das würde ihm die Kraft zur Reinigung geben, zu einem neuen, 
rückgratvollen Leben«,

denn der Lehrer werde nun ein weißhaariger, gebeugter Mann 
mit der Einsicht und Güte des Alters sein, mit dem sich auszu­
söhnen leicht fallen müsse (S. 28). Doch hat sich Lehrer Mager 
nicht verändert. Mit Wut und hämischer Freude an den Fehlem 
in den Aufsätzen korrigiert er Schülerhefte; er erinnert sich an 
Anton: »Haben Sie gestottert in der Schule?«, und mit schreck­
lichem Lächeln erinnert er sich an die spöttischen Aktionen, mit 
denen er den Schüler der belustigten Klasse ausgeliefert hat. 
Zwei Schüler holen die korrigierten Hefte ab. Während der grö­
ßere und offensichtlich bessere einen Himbeerapfel erhält, wird 
der kleinere und in der Deutschschreibung schlechtere nicht nur 
beschimpft, sondern auch gezüchtigt. Dem schluchzenden Kna­
ben reibt der Lehrer mit seinem Siegelring an der Stirn und brüllt 
ihn an, was er denn da drinnen habe.

»Der Dichter saß wie eine Leiche und starrte in kaltem Entsetzen auf das 
rote Malzeichen, das auf der schneeweißen Kinderstime leuchtend hervor­
trat. >Das Mal, das Mal auf seiner Stirne wird nie mehr vergehen. Sie haben 
ihn gezeichnet« sagte der Dichter tonlos und laut. >Und wenn es ver­
schwindet, äußerlich, dann ist es ihm ins Gehirn getreten .. . und der 
Gezeichnete trägt das Mal in der Seele, sein Leben lang<« (S. 31).

Der Lehrer weist - nachdem die beiden Kinder den Raum 
verlassen haben - diese Kritik zurück: er habe viele, viele Schü­
ler auf ihr Leben vorbereitet! Wieder erinnert sich der Dichter an 
seinen Traum und an das in ihm offenbar gewordene Erlebnis: er 
- Anton - sei bei dem Schulausflug so fröhlich gewesen, habe 
gesungen und getanzt, sei auf Bäume geklettert; und dann diese 
Demütigung vor den Kameraden. Der Lehrer sieht verständnis­
los und abweisend dem Dichter in die Augen. Dieser wird laut: 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


>»Ich war vorher so fröhlich gewesen ... Und trage vielleicht seitdem das 
Mal... das Mal!! < erhob sich die Stimme des Dichters, und langsam erhob 
sich auch der Körper vom Stuhle, >das glühende Mal in ... meiner ... 
Seele!< Die ganze Kraft seines Körpers ging in des Dichters würgge­
spreizte Hände über, die dem zur Wand zurückweichenden Lehrer folg­
ten«.

Anton Seiler erwürgt seinen ehemaligen Lehrer (S. 32). Dann 
geht er in die Wohnung seiner Eltern, wo er »mit biblisch furcht­
barem Entsetzen« der Mutter zuschreit, daß er den Lehrer umge­
bracht habe, was er gegenüber der entsetzten Frau mit mühsamer 
Beherrschung dann noch als Scherzbemerkung zurücknehmen 
kann. Wiederum auf der Straße, bemerkt er auf einmal:

»Die Welt hatte sich für ihn vollkommen verändert. Sein bisheriges Leben 
war scheinbar von ihm fortgezogen. Es war ihm, als stünde er plötzlich auf 
der anderen Seite des Planeten. Schwere, ganz neuartige Gefühlsklumpen 
waren in ihm entstanden, mit denen er sich auseinanderzusetzen hatte« 
(S. 34).

Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung wird der angeklagte 
Anton Seiler dann vor Gericht vortragen. Diese Tat sei ein 
Unglücksfall gewesen:

»man könnte ihn mit dem Bergrutsch vergleichen, den ich zufällig einmal 
mit angesehen habe [.. .] Das Erdinnere hat eine notwendige Bewegung 
gemacht... Bewegung gemacht, wie aus Schlaf erwachend, und vom nie­
derstürzenden Geröll sind einige Menschen erschlagen worden... Bei mir 
verursachte die Summe aller qualvollen Erlebnisse, von denen das eine 
zweiundzwanzig Jahre lang in mir geschlafen hat, einen plötzlichen, unab­
wendbaren Haßausbruch ... und dabei ist der Lehrer umgekommen. Wie 
bei einem Erdbeben, das die Stadt einreißt und die Bewohner begräbt [...] 
Meine Hände wurden nur als Mordwerkzeuge gebraucht [...] Deshalb 
geht mich mein Mord nicht viel mehr an, als jeden anderen Menschen.« 
Denn: »Mein Mord wurde von solchen Erlebnissen [in der Schulzeit] ver­
ursacht« (S. 46).

Anton Seiler hat die Ursache für den Tod des Lehrers gefun­
den.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Soweit die ungefähr erste Hälfte dieser Erzählung, die Frank 
selbst eine »Novelle« nennt3. Die Geschichte des Anton Seiler 
insgesamt enthält eine interessante und diskussionswürdige 
Stellungnahme zur Psychoanalyse überhaupt und ihrer Theorie 
des Verbrechens im besonderen, die es aufzuarbeiten (im Haupt­
teil unter I.) und für die Diskussion über das Verhältnis von 
Strafjustiz und Psychoanalyse (in einem weniger umfangreichen 
Teil unter II.) fruchtbar zu machen lohnt.

I. Zur Theorie der Psychoanalyse

Zunächst soll die Theorie der Psychoanalyse, wie sie in die­
ser Erzählung von Leonhard Frank entwickelt wird4, in Grund­
zügen dargestellt und mit der klassischen Konzeption der Psy­
choanalyse verglichen werden5.

1.

Frank hat nach meinem Wissen Sigmund Freud, den damals 
in Wien lebenden Begründer der Psychoanalyse, nicht persön­
lich gekannt. Sein Wissen von dieser »modernsten Seelenana­
lyse« - wie sie einer der Geschworenen im Prozeß gegen Anton 
Seiler (umschrieben mit: kahler Psychologieprofessor) nennt 

3 Vgl. Frank, Links, S. 524. Vgl. auch Fn. 2.
4 Unter dem Einfluß der Psychoanalyse stehen - neben der »Ursache« (1915) - erst 

wieder einige nach 1933 geschriebene Arbeiten Franks, auf die hier nicht einzuge­
hen ist; vgl. dazu G. Schröder, Zwischen Resignation und Hoffnung - Zur mittleren 
Schaffensperiode von Leonhard Frank, in: Der Aufbau 13 (1957), S. 242-256 (hier: 
S. 252 ff.).

5 Dabei kann selbstverständlich in diesem Rahmen keine ausgearbeitete Darstellung 
bzw. Kritik der Psychoanalyse erwartet werden; ich hoffe eine diesbezügliche Ar­
beit bald vorlegen zu können. Einstweilen darf ich auf meine hinweisenden Ausfüh­
rungen in der Kommentierung der §§ 20,21 StGB verweisen (Altemativ-Kommen- 
tarBd.l, 1990, §§20,21 Rn.l34ff).

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(S. 84)! - bezog er von dem Arzt Dr. Otto Groß6. Dieser 1877 als 
Sohn des berühmten Kriminalisten und Kriminologieprofessors 
Hans Groß in Graz geborene Mediziner hatte zuerst Psychiatrie 
studiert, war dann in Berührung mit dem Freud-Schüler Carl 
Gustav Jung gekommen und so für die Sache der Psychoanalyse 
gewonnen worden. 1906 war er nach München übersiedelt und 
führte einige Jahre dort ein wildes Leben in der Künstler- und 
Anarchistenszene. Im Cafe Stephanie lernte ihn der am 
4. 9. 1882 in Würzburg als viertes Kind eines Schreinergesellens 
geborene (also fünf Jahre jüngere) Frank7 kennen, der der Dü­
sternis, Armut und Enge seines Vaterhauses, seiner Heimatstadt 
und seines Lehrherren (eines Schlossermeisters) entflohen war, 
um in München Kunstmaler zu werden. In seiner Autobiogra­
phie »Links wo das Herz ist« (1952) führt Frank den Psychoana­
lytiker als »Doktor Otto Kreuz«8 ein: »dreißig Jahre und verhei­
ratet [...] Doktor Kreuz kannte die Philosophie Nietzsches mit 
dem Herzen und war einer der frühesten Anhänger Freuds«; er 

6 Vgl. J. E. Michaels, Anarchy and Eros. Otto Gross’ Impact on German Expressio­
nist Writers, 1983, S. 81 ff. - Unhaltbar dagegen E. Aulhorn, Dichtung und Psycho­
analyse, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 1922, S. 219-292, die einen 
Einfluß von Alfred Adler vermutete (S. 281).

7 Zu Leonhard Frank vgl. Glaubrecht, Studien; K. Kim, Leonhard Franks Werke, 
1967; T.C. Mathey, Das Sozialkritische in den Werken Leonhard Franks, Diss. 
Univ. Southern California 1968; M. Reich-Ranicki, Ein exemplarischer Novellist. 
Bemerkungen zur Epik Leonhard Franks, in: Neue deutsche Literatur 1957, H.l, S. 
119-126; J. de Rouck, Leonhard Frank - Liebe zur Menschheit in seinem Leben und 
Werk, 1961; G. Schröder, Die Darstellung der bürgerlichen Gesellschaft im Werk 
Leonhard Franks, Diss. Potsdam 1957; ders.. Aufbau 13, S. 242 ff. Vgl. auch die 
Autobiographie seiner Ehefrau Charlotte Frank, Sagen, was noch zu sagen ist. Mein 
Leben mit Leonhard Frank, 1982, und die Arbeiten in der Schriftenreihe der Leon­
hard-Frank-Gesellschaft Würzburg. - Zur Erzählung »Die Ursache« vgl. neben den 
oben Genannten auch Aulhorn, Germanisch-Romanische Monatsschrift 1922, S. 
279 ff.; H. Fehr, Das Recht in der Dichtung, 1931, S. 511; F. Lehrer, Die Ursache, 
in: Schöne Literatur 30 (1929); 1K Mahrholz, Leonhard Frank, in: Das literarische 
Echo 21 (1918/19), Sp.775-778; E. Marsch, Die Kriminalerzählung, 2. Aufl. 1983, 
S. 232 ff. (unter der Überschrift: »Die Motivfrage und die Unentscheidbarkeit der 
Schuld«); K. Pinthus, Leonhard Frank, Die Räuberbande - Die Ursache, in: Zeit- 
schr.f. Bücherfreunde 8(1916/17), Sp.410-412.

8 Nach Schröder, Darstellung, S. 24 f, setzte Frank ihm auch ein literarisches Denk­
mal in der Figur des Martin in seinem Roman »Die Jünger Jesu« (1949).

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»[verehrte] die Frauen, das Prinzip des Weiblichen, wie er sich 
auszudrücken pflegte, und [war] der Ansicht, daß ihre Sexual­
komplexe nicht nur analysiert, sondern auch tapfer im Bett ab­
reagiert werden müßten«; er »war ein kühn und original denken­
der Theoretiker und im Leben der Wirklichkeit der denkbar 
schlechteste Menschenkenner, kindlich gutgläubig bis zur 
Blindheit«9 10 11. Auf das tragische Schicksal dieses von Freud ein­
mal für den - neben Jung'” - einzigen »wirklich originellen 
Denker« unter seinen Schülern" gehaltenen Theoretiker und 
Praktiker der Psychoanalyse ist hier nicht näher einzugehen12; 
bekannt ist sein Konflikt mit dem Vater, der ihn 1913 nach sei­
ner Verhaftung als Anarchist in Berlin nach Österreich zurück­
holen und in der Privat-Irrenanstalt Tulln internieren ließ, was 
zu einer internationalen Pressekampagne führte; er wurde Juli 
1914 entlassen, blieb aber wegen seiner immer wieder durchbre­
chenden Drogensucht durch Jahre hindurch weiter unter Kura­
tel; schließlich wurde er 1920 halb verhungert und frierend in 
einem Durchgang zu einem Berliner Lagerhaus gefunden, zwei 

9 So Frank, Links, S. 449, 453, 475.
10 Im übrigen soll zwischen Groß und Jung eine für letzteren nicht gerade schmeichel­

hafte Beziehung bestanden haben. Frank selbst deutet in seiner Autobiographie 
(Frank, Links, S. 475 f.) an, daß Groß im Kokainrausch eine 32seitige Broschüre 
über seine neue Theorie der Psychoanalyse verfaßt und davon 100 Exemplare im 
Privatdruck habe herstellen lassen; ein Exemplar sei einem jungen Psychoanalytiker 
geschickt worden, der eine sehr kritische Arbeit über Groß geschrieben hatte; die 
restlichen Exemplare seien verloren gegangen. »Fünfundvierzig Jahre später, in der 
Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, galt der Psychoanalytiker, dem Frau Doktor 
Kreuz als einzigem im Jahre 1906 ein Exemplar der Broschüre geschickt hatte, in 
Europa unbestritten als der genialste lebende Repräsentant und Forscher der psycho­
analytischen Wissenschaft. Niemand wußte, daß er seine Lehre ... auf den frühen 
Erkenntnissen und entscheidenden Hinweisen des einstigen Gegners Doktor Otto 
Kreuz aufgebaut hatte«. Dieser Psychoanalytiker soll C.G. Jung gewesen sein (so 
E. Hurwitz, Otto Gross - Paradies-Sucher zwischen Freud und Jung, 1979, S. 122; 
Schröder, Darstellung, S. 23a, der den Plagiatsvorwurf freilich im wesentlichen ent- 
kräftigt).

11 So Hurwitz, Gross, S. 85.
12 Vgl. Hurwitz, Gross; Michaels, Anarchy; F. Lamott, Prof. Dr. Hans Gross gegen sei­

nen Sohn, in: J. Clair/ u.a. (Hg.), Wunderblock (Ausstellungskatalog Wien), 1989, 
S. 611-619. - Vgl. auch G. Bose/E. BrinkmannJP. Ludewig (Hg.), Grosz/Jung/ 
Grosz, 1980.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tage später verstarb er 42jährig in einem Krankenhaus. Aus den 
offiziellen Darstellungen und dem »Zitationskartell« der Psy­
choanalytiker wurde sein Name wegen seiner anarchischen Ten­
denzen und seiner Rauschgiftsucht getilgt; anzumerken ist viel­
leicht, daß er Ernest Jones zur Psychoanalyse gebracht hat. Auch 
im Leben von Leonhard Frank spielte Otto Groß eine zwie­
lichtige Rolle. Auf der einen Seite verkuppelte er ihn mit der da­
mals 20jährigen Malerin Sophie Benz, die dessen erste Liebe 
wurde13. Andererseits begann er mit ihr nach Aufnahme einer 
Therapie bei ihm wegen auftretender psychotischer Störungen 
ein Verhältnis und zog mit ihr nach Ascona, wo sie im März 
1911 Suizid beging14. Frank war über dieses Verhalten des Ana­
lytikers so empört, daß - wie er schrieb - »Qual und die Zwil­
lingsschwestern Machtlosigkeit und Haß [ihn] erfüllten und be­
herrschten. Sein Haß richtete sich gegen den Doktor, der tren­
nend in sein und Sophies Leben eingegriffen habe. Der Ent­
schluß, den Doktor niederzuschießen, entstand von selbst, und 
von der Sekunde an existierte nichts anderes mehr. Auf dem 
Heimweg war Michael15 nur noch das Werkzeug, den Doktor zu 
töten«16; doch traf er Otto Groß nicht mehr in seiner Wohnung 
an. Den Suizid der ehemals geliebten Frau kommentierte Frank 
1952: »Sophie war eines der ersten Opfer der angewandten Er­
kenntnisse Sigmund Freuds, der das Gesicht der Welt verändert 
hat«17. Offensichtlich hatte er diese These bereits 1915 vertre­
ten, denn der bereits erwähnte kahle Psychologieprofessor als 
Geschworener im Prozeß gegen Anton Seiler charakterisierte 
die Psychoanalyse weiter mit den Worten:

»Ungreifbar wie Luft, verstehen Sie, nach allen Seiten hin zu drehen. Wir 
Psychologen der alten Schule wissen wenigstens das eine, daß wir nicht 
viel wissen, aber diese Neuen glauben auf einmal, alles zu wissen. Und das 

13 Vgl. Frank, Links, S. 453 ff.
14 Zu dieser Affäre vgl. Hurwitz, Gross, S. 120 ff.
15 So das Pseudonym für Frank selbst.
16 Frank, Links, S. 491.
17 Frank, Links, S. 496.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die große Gefahr. Große Gefahr. Wo diese Theorie mit der Praxis zu­
sammentrifft ... gibt's immer ein Unglück« (S. 84).

Daß deshalb die Stellungnahme Franks zur Psychoanalyse 
ebenso ambivalent ausfallen wird, liegt auf der Hand.

Und dieser wollen wir uns nun zuwenden; interessiert hier 
doch mehr als die Person des Otto Groß seine Auffassung von 
der Psychoanalyse, die er sicherlich in Gesprächen auch Leon­
hard Frank vermittelt hat. An der analytischen Methode Sig­
mund Freuds hielt Groß konsequent fest, auch wenn sie in den 
späteren Jahren zugunsten sozialrevolutionärer Forderungen in 
den Hintergrund seines Interesses rückte18. Doch interpretierte 
er die Befunde der analytischen Praxis kritisch zu und damit an­
ders als Freud: er stellte die ausschließlich sexuelle Grundlage 
der emotionalen Störungen in Frage. Für ihn lag der tiefere 
Grund für die pathogenen Konflikte in den gesellschaftlichen 
Verhältnissen, wodurch die Psychoanalyse nicht Natur-, son­
dern Sozialwissenschaft zu sein hatte. Damit erkannte Groß als 
erster - und lange vor Otto Fenichel, Wilhelm Reich, Erich 
Fromm, Herbert Marcuse, Jürgen Habermas, Alfred Lorenzer 
und anderen - die soziale Bedingtheit der psychoanalytischen 
Befunde19. Bezeichnend ist eine Stelle aus einer 1907 veröffent­
lichten Arbeit über »Das Freudsche Ideogenitätsmoment und 
seine Bedeutung im manisch-depressiven Irresein Kraepelins«, 
wonach nicht das sexuelle Moment als solches, sondern der psy­
chische Konflikt maßgebend sei und letzterer »ein Produkt des 
Milieus ist, ein Ausdruck der Zeitverhältnisse und ihrer Rück­
wirkung auf den Einzelnen«20. Noch deutlicher wird die Dif­
ferenz zu Freud in einer 1920 veröffentlichten Arbeit über den 
inneren Konflikt, wonach »jede seelische Störung . .. auf un­
günstige Einwirkung von außen her, auf eine den angeborenen 
Anlagen, dem angeborenen Charakter und der Individualität ent­

18 Vgl. Hurwitz, Gross, S. 84.
19 So Hurwitz, Gross, S. 78 f.
20 Zitiert nach: Hurwitz, Gross, S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenstehende Fremdeinwirkung zurückgeht. Die Summe der 
[seelischen Erkrankungen], die . . . in der Seele des Kindes, und 
zwar ausnahmslos jedes Kindes, und ebenso im Unbewußten je­
des Menschen überhaupt sich haben nachweisen lassen, ist mei­
ner Meinung nach die Folge der auf jedes Kind und jeden Men­
schen einwirkenden, im großen ganzen gleichgerichteten Schäd­
lichkeiten, der universell umgehenden, naturwidrigen Familien- 
und Milieusuggestion«; Groß verlangte deshalb einen neuen lie­
bevollen und autoritätsfreien Umgang mit Kindern21, aber auch 
grundlegend eine völlige Veränderung der gesellschaftlichen 
Verhältnisse. Er hatte den Plan, in Ascona eine freie Hochschule 
zu gründen, von der aus er die westliche Zivilisation anzugreifen 
gedachte22.

Von daher liegt der Einfluß, den Otto Groß auf Leonhard 
Frank ausgeübt haben muß, auf der Hand, selbst wenn man be­
rücksichtigt, daß der Dichter sicherlich auch durch eigene Erfah­
rungen zu diesen Erkenntnissen gekommen sein mag. Dies be­
trifft vor allem das Erleben der Volksschulzeit. In seiner Auto­
biographie23 stellt Frank den Lehrer Dürr - das Vorbild des Leh­
rers Mager in der Erzählung - als wahres Scheusal dar. Schläge 
ins Gesicht, Hiebe mit dem Rohrstock, aber vor allem die Erzeu­
gung von Angst seien dessen »Erziehungsmethoden« gewesen, 
die die Kinder in »Angstbesessene« verwandelt hätten, bis hin­
ein in Träume selbst noch im Erwachsenenalter. »Er benutzte 
seine überwältigende Autorität dazu, die Persönlichkeit des 
Schülers auszurotten, und beging den Seelenmord gründlich 
[...] Als Michael24 nach sieben Jahren die Schule verließ, war er 
ein schwerverwundeter Junge, der nur deshalb nicht Selbstmord 
beging, weil er im Gefühl noch nicht wußte, daß der Mensch, 

21 Vgl. Schröder, Darstellung, S. 23.
22 So Glaubrecht, Studien, S. 26 (nach einem Hinweis von Franz Jung).
23 Vgl. Frank, Links, S. 441 ff., 699. - Zum Ganzen vgl. J. Kosa, Zum Bild der Schule 

und des Lehrers bei Leonhard Frank, in: Schriftenreihe der Leonhard-Frank-Gesell­
schaft H.2 (1986), S. 5-14.

24 Das Pseudonym für Frank selbst.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn er nicht mehr weiterkann, Selbstmord begeht«. Und erst 
mit dem Roman »Die Räuberbande« und der Erzählung »Die 
Ursache« habe er - so heißt es im Gesamtüberblick über sein Le­
ben weiter! - »sich freigeschrieben von den psychischen Unge­
heuern, die ihm von diesem Erzieher mitgegeben worden waren 
auf den Weg ins Leben«. Nicht ohne Grund umschrieb Frank 
1952 seine Erzählung »Die Ursache« als »eine Novelle, deren 
Hauptperson den Lehrer Dürr erwürgt«25.

Jedenfalls in der Aufdeckung der Ursache für den Tod d£s
Lehrers Mager gehen Leonhard Frank und Otto Groß paralfa^^^ 
Ursache sind die qualvoll erlebten, demütigenden Kindheitser w 
lebnisse, vor allem in der Schulzeit; in den flammenden Worten 
des angeklagten Dichters Anton Seiler:

»Fast alle Verbrechen werden von der falschen Erziehung, der verlogenen 
Moral, den unsittlichen sozialen Verhältnissen verursacht. Alle Seelen sind 
verwundet. Die ganze Welt riecht nach Karbol!« (S. 77);

wobei dies freilich nur gilt, soweit diese Erlebnisse vergessen 
sind. Nur deshalb sind sie auch psychoanalytisch interessant, ist 
diese modernste Richtung doch - in den Worten des uns schon 
bekannten kahlen Psychologieprofessors - die »Theorie der ver­
gessenen Kindheitserlebnisse« (S. 84).

Anton Seiler stellt sich bei dem unvermittelten gierigen Haß 
auf den Lehrer, der ihn während des ersten Besuchs seiner Hei­
matstadt überfällt, schon diese Frage:

»Ist es denn möglich, daß ein Mensch als Kind qualvolle Erlebnisse hatte 
... von denen er nichts mehr weiß, die aber in seinem Gefühlsleben ein 
dunkles Dasein weiterfuhren und plötzlich einen Haßausbruch verursa­
chen?« (S. 9).

25 Frank, Links, S. 524.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und Seiler gibt in der gegen ihn wegen Mordes geführten 
Hauptverhandlung die bejahende Antwort:

»Erst nachdem ich schon da war, bei meiner Mutter im Zimmer war, erin­
nerte ich mich an das Schulerlebnis. Ganz plötzlich. Es hat also volle 
zweiundzwanzig Jahre lang heimlich in mir gesteckt und mich, wie ich 
jetzt ganz bestimmt weiß, aus seinem dunklen Versteck heraus gezwungen, 
in die Heimatstadt zu fahren« (S. 48). »Schon ein einziges vergessenes 
Jugenderlebnis hat also die Macht, mich eines Morgens von Berlin in die 
Heimatstadt zu schicken. Ich muß gehorchen. Weiß absolut nicht weshalb. 
Hab vierzehn Jahre lang bis zu diesem Morgen gar nicht daran gedacht zu 
reisen. Hatte keine Lust. Kostet Geld ... Wenn nun schon das Eine so 
eigenmächtig mit mir umspringen kann, dann muß ich mir sagen - und das 
ist der glühende tragische Punkt -, daß die ohne Zweifel zahllosen schänd­
lichen Kindheitserlebnisse zusammen, die vergessen und verdeckt in 
einem Menschen sitzen, ihn gegebenenfalls zu ihrem Werkzeug für jede 
Tat, welche es auch sei, machen können.«

Seiler umschreibt die Tötungstat:

»Ich saß beim Lehrer, der mich jahrelang gequält hatte und jetzt vor 
meinen Augen den Kleinen schändete, da wirkten plötzlich alle diese 
vergessenen Erlebnisse eigenmächtig zusammen und erwürgten ihn« 
(S. 49).

Für Seiler ist damit klar, daß das demütigende Schulerlebnis 
- das er geträumt hatte - nicht die Ursache für den Tod des Leh­
rers Mager war: denn daran konnte er sich im Elternhaus wieder 
erinnern.

»Ein demütigendes oder sonst qualvolles Jugenderlebnis ist nicht mehr ge­
fährlich, nachdem man sich daran erinnert hat. Zuerst war ich sehr erregt, 
sehr erregt. Dann wurde ich nur recht traurig und wollte mich mit dem Leh­
rer aussöhnen. Er sollte sich ein bißchen entschuldigen bei mir, und alles 
wäre gut gewesen« (S. 49).

Aber dann wirkten - wie bereits erwähnt! - alle anderen ver­
gessenen zahllosen Kindheitserlebnisse als Ursache zusammen. 
Deshalb sei - so meint Seiler weiter! - der Lehrer auch nicht 
allein an seinem Unglück »schuld« (S. 65); denn

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»viele andere haben mich gedemütigt, gepeinigt und dadurch schwach und 
böse gemacht. Deshalb stehe ich hier. Aber ich glaube, daß vor allem der 
Lehrer mich für spätere Demütigungen so sehr empfänglich gemacht hat« 
(S.57).

Der Lehrer habe ihm die Seele zerstört (S. 56).
Gegenüber dem unverständigen Vorsitzenden Richter wird 

Anton Seiler theoretisch.

»Ich sage, daß allen Menschen die Ursachen des Verbrechens ins Gehirn 
geschleudert werden, in einem Alter, in dem sie sich noch nicht dagegen 
wehren können, solange sie Kinder und einer eigenen gedanklichen Kritik 
noch nicht fähig sind [.. .] Die Erlebnisse - die ersten Ursachen zu späte­
ren Verbrechen - erscheinen nur den Erwachsenen klein. Das Kind emp­
findet sie riesenhaft groß, wird furchtbar getroffen und erschüttert. Denn 
sein ihm angeborener, unbedingter Glaube an das Leben .. ., seine Naivität 
bekommt die erste Wunde. Das macht das Kind unsicher und empfänglich 
für neue Verbrechensursachen, an denen es, noch unverwundet, vielleicht 
vorbeigegangen wäre [...] Die falsch und böse behandelten Kinder erle­
ben große Qualen, plötzliche Schrecken ... und werden doch nicht irrsin­
nig, wie mancher erwachsene Mensch, wenn ihn ein Unglück unvermittelt 
trifft... Die Natur pariert hier den Stoß ... sie läßt das Kind vergessen. 
Sonst gäbe es mehr irrsinnige Kinder als irrsinnige Erwachsene [.. .] Aber 
nichts bleibt ohne Wirkung. Furchtbar ist das Vergessen. Denn alle bösen 
Erlebnisse leben, ohne daß es das Kind weiß, in ihm weiter, werden mit 
ihm groß, bestimmen alle seine Handlungen [.. .] Diese den Menschen 
klein scheinenden Ursachen wachsen mit den Menschen, werden eigen­
mächtig ... werden eigenmächtig, und zu der Zeit, da das von ihnen beses­
sene Kind anfängt, kritisch zu erleben, ist es schon vollkommen den Ursa­
chen [...] ausgeliefert... Das gilt für jeden. Daher kommt es auch, daß 
gütige Menschen im Traume die schwersten Verbrechen begehen. Was je­
der einzelne - Christus, ein junges, unschuldiges Mädchen, die großen 
Dichter, meine Richter, der Staatsanwalt - schon an sich erfahren haben. 
Diese Menschen begehen Verbrechen deshalb nur im Traume, weil gün­
stige Erlebnisse, welche die Kraft der Reinigung besaßen, sich ihnen zufäl­
lig in den Weg gestellt haben« (S. 74-76).

Der Dichter Anton Seiler entpuppt sich in dieser Rede als 
höchst interessanter Theoretiker der Psychoanalyse, der dem er­
staunten Publikum im Gerichtssaal die Lehre von der Verdrän- 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung - also einem Abwehrmechanismus des Ich26 - in das 
Unbewußte entwickelt. Erlebnisse, die das noch schwache Ich 
des Kindes zerstören würden, es unfähig machen oder zu sehr 
schwächen würden in seiner Funktion des Umgangs mit der 
Realität der Welt: solche Erlebnisse werden abgefangen - »pa­
riert« sagt Frank! - und vergessen gemacht; durch den »angebo­
renen, unbedingten Glauben [des Kindes] an das Leben«. Welch 
interessante Formulierung für die Ich-Instanz und die Ich- 
Triebe, wie sie in der Psychoanalyse vor allem der Nachfolger 
Sigmund Freuds als zunehmend wichtig thematisiert wurden27; 
so als gäbe es im Menschen ein Zentrum, das ihn zu wirklichem 
Leben auffordem und ihm zugleich die Kraft dazu geben würde. 
Frank erweist sich in dieser These als der große Humanist, der 
ihn Zeit seines Lebens für das Gute im Menschen eintreten ließ 
und der ihn zum Kritiker an den sozialen Umständen der bürger­
lichen Gesellschaft und am Krieg werden und sein ließ, was mit 
Marxismus oder Kommunismus nicht gleichgesetzt werden 
kann, auch wenn die DDR versucht hat, ihn in ihr Lager zu zie­
hen; schade, daß Leonhard Frank im Westen nicht so bekannt 
geworden und anerkannt ist, wie er es verdienen würde! Die 
psychoanalytische Theorie der Ich-Instanz jedenfalls ist durch­
aus vereinbar mit diesem Frank’sehen Ansatz beim Glauben an 
das Leben, man kann auch sagen: bei dieser unmittelbaren Über­
zeugung von einem aufgegebenen und auch zu erreichenden 
Sinn des Lebens, weshalb das Sinnzerstörende so qualvoll erlebt 
werden kann und muß; oder weshalb manch Sinngefahrliches 
verdrängt werden muß.

Frank läßt seinen zum Meta-Psychoanalytiker gewordenen 
Dichter nicht sagen, wohin diese furchtbaren Erlebnisse ver­
drängt werden; er spricht nur von einem Vergessen. Und er 

26 Vgl. Anna Freud, Das Ich und die Abwehrmechanismen, 1936. - Dazu sehr instruk­
tiv J. Sandler/ Anna Freud, Die Analyse der Abwehr, 1989 (dazu vgl. N. Elrod, 
Anna Freud setzt sich der Kritik aus, in: Psyche 45, 1991, S. 1101-1115).

27 Vgl. vor allem die berühmte Arbeit von Anna Freud (Fn. 46) oder der Schule der 
Ich-Psychologie (H. Hartmann).

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meint, daß diese vergessenen Erlebnisse »ins Gehirn« geschleu­
dert oder gestopft würden oder daß sie dem Betroffenen »ins Ge­
hirn treten« (S. 7, 31, 74). Hier wirkt sicherlich der Einfluß des 
Otto Groß nach, der ja ursprünglich Psychiatrie studiert und den 
somatischen Krankheitsbegriff stets auch für die Psychoanalyse 
vertreten hatte2*. Doch soll auf diese materielle (oder gar mate­
rialistische) Theorie der Psyche nicht näher eingegangen wer­
den; ein Fehler sollte jedem zugestanden werden. Jedenfalls 
zeigt der Hinweis Franks auf die lebenszerstörende Funktion 
dieses Vergessenen, vor allem auch in bezug auf die möglichen 
Angstausbrüche, daß er damit alles Ich-Instanz-Fremde meint; 
in der Terminologie Freuds somit sowohl das Es als auch das 
Über-Ich bzw. den umfassenderen Bereich des Unbewußten, das 
ja auch Inhalte des Über-Ich umfaßt.

Auf die beiden unterschiedlichen metapsychologischen Mo­
delle Freuds - das topographische (Bewußt - Vorbewußt - Un­
bewußt) und das Instanzenmodell (Über-Ich - Ich - Es) - ist hier 
nicht näher einzugehen; ich möchte aber hier nur als Behauptung 
anmerken, daß das Verhältnis der drei Instanzen gerade in ihrem 
jeweiligen Bezug zum Unbewußten mir nicht ausreichend ge­
klärt zu sein scheint. Jedenfalls wäre es unhaltbar, das Über-Ich 
Freuds mit dem gleichzusetzen, was herkömmlich »Gewissen« 
genannt wird. Freud wollte mit diesem Terminus ein krankhaftes 
(und daher größtenteils als Unbewußtes wirkendes) Be­
herrschtsein von angsterregenden Normzwängen (von einem 
von äußeren Autoritäten - Eltern, Kirche, Gesellschaft, Staat - 
vorgesetzten fremden und fremdgebliebenen Sollen) erfassen, 
von dem der Mensch zu befreien sei28 29; das sich vernünftig (und 
in »auto-nomer« und somit: selbst-gesetzlicher Freiheit) bestim­
mende Gewissen etwa in Nachfolge der Terminologie Kants 

28 Vgl. Hurwitz, Gross, S. 61 ff.
29 Vgl. Sigmund Freud, Studienausgabe, Bd.l: Vorlesungen zur Einführung in die Psy­

choanalyse. Und Neue Folge, 1969, S. 499 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müßte im Instanzenmodell die Ich-Instanz darstellen30 (und von 
daher im übrigen gut mit der Umschreibung Franks vereinbar 
sein). Darauf ist noch später kurz einzugehen.

Aber zunächst zurück zu der Theorie des Dichters: danach 
bleiben aber die in das Vergessen verdrängten Erlebnisse an 
einem von diesem Glauben an Sinn ausgeschlossenen Leben 
und wachsen mit dem Menschen mit: im Dunklen, Irrationalen, 
Unlogisch-Irrealen, in dem sie sich verformen, Wildwuchs bil­
den, Monstren werden, die bald die Kraft erlangen, als Ursache 
nach außen zu wirken, zunächst in Traumerlebnissen31, dann in 
Taten des sozialen Lebens des Erwachsenen. Doch gibt es nach 
Frank auch Erlebnisse, die die Kraft der Reinigung haben, die 
das Vergessene/ Verdrängte wirklich Vergangenheit sein lassen, 
aufräumen im Unrat des Unbewußten und wenigstens zum Teil 
Ordnung machen in der Unterwelt. Manch Vergessenes/ Ver­
drängtes wird auch bewußt und kann dann bearbeitet werden, 
wie das Beispiel des Anton Seilers bezüglich des Schulausfluges 
zeigt.

Das zuletzt Gesagte läßt sich zu einer kritischen Anfrage an 
die Theorie Freuds, insbesondere des Instanzenmodells, wie er 
es zusammenfassend in den »Vorlesungen zur Einführung in die 
Psychoanalyse« (Neue Folge 1932) entwickelt hat, erweitern. 
Die Terminologie Es - Ich - Über-Ich ist so selbstverständliches 
Allgemeingut der gebildeten Alltagssprache geworden, daß man 
sie nicht mehr bedenkt. Für Bruno Bettelheim freilich entstand 
ein Problem, als er die Übersetzung ins Englische/ Amerikani­
sche näher betrachtete32. Sollte Überich z.B. als zusammenge­
setztes Wort oder als Über-Ich mit Bindestrich (wie Freud 
schrieb) gemeint sein? Dies scheint zunächst belanglos. Doch 

30 Vgl. z.B. J. R. Silber, Die Analyse des Pflicht- und Schulderlebnisses bei Kant und 
Freud, Kant-Studien 52, 1960/61, S. 295 ff.; H. Strauch, Das Ichproblem bei Freud 
im Lichte Kants, Diss. Erlangen 1934.

31 Zum Unterschied der Traumauffassung Franks und der Traumtheorie Freuds vgl. 
Glaubrecht, Studien, S. 95 ff.

32 Vgl. B. Bettelheim, Freud und die Seele des Menschen, 1984, S. 62 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


enthält das Wort »Über-Ich« (mit Bindestrich) eine Spannung in 
sich: es ist viel mehr vom Ich her gedacht (als wenn es ohne die­
sen Bindestrich einfach zusammengesetzt als »Überich« ge­
schrieben wäre) und wohl auch auf das Ich hin bezogen: Wo 
Über-Ich war und ist, soll Ich werden; wo krankhaft verzerrte, 
fremdgesetzte und daher ent- und verfremdende normative 
Zwänge herrschen, soll vernünftige freie (selbst-gesetzliche) 
Gewissensbestimmung sein! was deshalb möglich ist, weil das 
Über-Ich immer schon von diesem Ich - das es von Oben 
(»Über«) her niederdrückt und quält - her gedacht und bestimmt 
ist. Es ist immer das Über dieses Ichs, das deshalb einerseits von 
ihm (also seinem Über) gequält und vergewaltigt wird, anderer­
seits aber die Aufgabe (und an sich, eigentlich, auch die Kraft in 
sich) hat, dieses Über-Ich abzuarbeiten, in die vernünftige 
Selbstbestimmung zu überführen, das Sollen zur eigenen Ge­
setzlichkeit zu verinnerlichen (»internalisieren«) und zum Ich 
umzugestalten. Vergleichbares gilt für die Terminologie »Unbe­
wußtes« ohne Bindestrich bzw. »Un-Bewußtes« mit Binde­
strich! Letzteres weist einen starken Bezug zum Bewußten auf, 
ist das Andere dieses Bewußten, das sich sperrt dem Bewußt- 
werden, aber gerade deshalb bewußt zu machen ist. So wäre der 
Zentralbegriff das Ich bzw. das Bewußte! Und wie steht es da 
mit dem »Es«? Vor einigen Jahren gab es einen wilden Streit in 
der Zeitschrift »Psyche« um die Herkunft dieses Wortes bei 
Freud. Dieser selbst nannte als seine Vorgänger Nietzsche und 
Georg Groddeck33. Nicht gefragt wurde aber, ob dieses Wort 
denn dem angemessen ist, was es eigentlich erfassen, begreifen, 
soll; ob es wirklich »Begriff« ist? Freud schrieb dazu: »Dies un­
persönliche Fürwort scheint besonders geeignet, den Hauptcha­
rakter dieser Seelenprovinz, ihre Ichfremdheit, auszudrücken«34. 
Doch bestimmte er im weiteren den Bereich dieses Es im we­
sentlichen negativ: es habe keine Organisation, bringe keinen 

33 Freud, Studienausgabe I, S. 509.
34 Freud, Studienausgabe I, S. 510.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesamtwillen auf, es würden die logischen Gesetze nicht gelten 
(vor allem nicht der Satz des Widerspruchs), es würde auch die 
Kategorie der Zeit nicht konstitutiv sein, es kenne keine Wertun­
gen, kein Gut oder Böse, keine Moral, folge deshalb auch nicht 
dem Realitätsprinzip, zusammen: »das meiste davon hat negati­
ven Charakter [und] läßt sich nur als Gegensatz zum Ich be­
schreiben«35. Dadurch ist dieser Bereich zwar negativ, aber ge­
rade deshalb eindeutig auf das Ich bezogen und nur von ihm her 
begreifbar. Warum griff Freud nicht auf das Wort »Gegen-Ich« 
oder zur Abgrenzung vom Über-Ich auf die Bezeichnung 
»Unter-Ich« zurück, und zwar jeweils mit Bindestrich, da doch 
zwischen Ich und diesem Bereich eine Spannung besteht und be­
stehen muß: als das Nicht-Ich, das dem Ich zur Aufarbeitung 
und zum Bewußtwerden aufgegeben ist, aber nicht von Oben her 
zwingt und quält, sondern das Ich von unten her (leiblich) treibt 
und fuhrt zu Ängsten, Wünschen, Handlungen? und diese Span­
nung ließe sich weiter differenzieren in ein Unter-Ich, das seine 
Existenz dem Ich und dessen Abwehrmechanismen verdankt 
(und deshalb im Ansatz bereits negativ bestimmt ist als gefähr­
lich, bedrohlich, zerstörend, zersetzend, also insgesamt als töd­
lich), und einem Unter-Ich, das von vornherein dem Menschen 
als leiblich-lebendiges Wesen - d.h. in herkömmlicher Termino­
logie: den lebensbejahenden, positiven Trieben - zukommt und 
vom Ich nur angenommen, geformt, gelenkt und geordnet wer­
den muß. Noch mehr: das Ich und dieses in sich spannungsgela­
dene (weil widersprüchlich in Negatives und Positives entfalte­
tes) Unter-Ich könnten auf diese Weise in ein Verhältnis inner­
halb des eigentlichen alltagsprachlichen »Ich« (oder »Selbst« 
oder »Persönlichkeit«) gebracht werden, wie es Freud gerade 
zum Ausgang seiner Metapsychologie genommen hat; wenn es 
dort heißt: »Wir wollen das Ich zum Gegenstand machen, unser 
eigenstes Ich«36. Betrachtet man nämlich die Ausführungen 

35 Freud, Studienausgabe I, S. 511.
36 Freud, Studienausgabe I, S. 497.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freuds in dieser 31. Vorlesung unter dem Titel »Die Zerlegung 
der psychischen Persönlichkeit« näher, so wird deutlich, wie 
dialektisch hier argumentiert werden muß, da diese drei Instan­
zen oder Bereiche - je nach Modell - untrennbar miteinander 
verbunden sind, die bzw. der teilweise nur als innerer Wider­
spruch zu einer anderen Instanz bzw. einem anderen Bereich be­
stimmt werden kann, weshalb die Überschrift nicht stimmt: es 
geht nicht um eine »Zerlegung«, sondern um die Herausarbei­
tung eines dynamischen Verhältnisses zwischen drei Instanzen/ 
Bereichen dieses Ich, das dadurch in sich selbst widersprüchlich 
wird. Wie leicht ließe sich daraus eine Philosophie der Endlich­
keit des menschlichen Individuums ableiten?!37 38 Aber Freud 
stellt dem Ich ein völlig fremdes Es gegenüber und schiebt die­
ses dem Ich unter wie das wilde Pferd dem Reiter. Auf diese 
Weise beraubt er sich selbst der Dynamik zugunsten einer stati­
schen Ordnung dreier voneinander absolut getrennter Instanzen/ 
Bereiche. Da führt dann kein Weg von einer/ einem zur bzw. 
zum anderen! Was für Freud dann etwa zur Konsequenz hat, daß 
Ich-Triebe genauso schwer zu erfassen und zu begründen sind 
wie z.B. diese von Frank dem theoretisierenden Dichter Anton 
Seiler in den Mund gelegten Rettungserlebnisse des Ich, die in 
das Es hinunter reichen und es zu ordnen vermögen (was viel­
leicht mit dem Abwehrmechanismus der »Sublimierung« erfaßt 
werden könnte ). Für Freud steht die Ich-Instanz eigentlich 
nicht im Zentrum, sondern das Es; in seinen Worten: »Das Ich 
ist doch nur ein Stück vom Es«39; weshalb man sich fragen muß, 
warum er dieses Ich dann nicht Ober-Es genannt hat. Jedenfalls 
nennt er es »das arme Ich«, weil es drei Zwingherren - der 
Außenwelt (Realität), dem Über-Ich und dem Es - zu folgen 

37 Vgl. in diesem Sinne z.B. Gerhard Gotz, Die Selbsterkenntnis der Endlichkeit, Diss. 
Wien 1971.

38 Vgl. T. Koch, Freuds Entdeckung und ihre Bedeutung für eine gegenwärtige Theo­
logie, in: A. R. Bodenheimer (Hg.), Freuds Gegenwärtigkeit, 1989, S. 284-310 (hier 
S. 294).

39 Freud, Studienausgabe I, S. 513.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe, deren Ansprüche völlig unterschieden, ja widersprechend 
sind; »kein Wunder, wenn das Ich so oft an seiner Aufgabe 
scheitert«40 - wo es doch selbst kein Energiezentrum darstellt 
oder auch nur hat - und (in der Terminologie Freuds) in Real­
angst (vor der Außenwelt) oder Gewissensangst (vor dem Über- 
Ich) oder neurotische Angst (vor der Stärke der Leidenschaften 
im Es) ausbricht41. Die Meta-Psychologie Freuds ist und bleibt 
primär eine Theorie des Es (im Zusammenhang mit dem Unbe­
wußten) und an ihm theoretisch fixiert; von daher erweist sie 
sich notwendig als eine Wissenschaft von der Unfreiheit, die 
sich auch einer mechanistischen Sprache bedienen kann. Frei­
lich ist sie als Therapie dazu gegensätzlich an der Freiheit des 
Ich als Ziel ausgerichtet: »Ihre Absicht ist ja, das Ich zu stärken, 
es vom Über-Ich unabhängiger zu machen, sein Wahmeh- 
mungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so 
daß es [nämlich: das Ich] sich neue Stücke des Es aneignen 
kann. Wo Es war, soll Ich werden. Es ist Kulturarbeit wie etwa 
die Trockenlegung der Zuydersee.«42 Hierin erweist sich die 
Psychotherapie als Kind der Aufklärung und der Philosophie des 
subjektiven Geistes. Von daher ist die Bemerkung Freuds folge­
richtig: »Der Eigenart des Psychischen können wir nicht durch 
lineare Konturen gerecht werden . .., eher durch verschwim- 
mende Farbenfelder ... Nachdem wir gesondert haben, müssen 
wir das Gesonderte wieder zusammenfließen lassen«43; was zu­
gleich bedeutet: müssen wir die Analyse der Psyche aufgeben 
zugunsten einer Auffassung des Psychischen als eines dynami­
schen Verhältnisses. Die Kluft zwischen Theorie und Praxis bei 
Freud ist nicht zu übersehen. Der Streit zwischen seinen Schü­
lern - je nachdem ob sie die Theorie der Unfreiheit vertiefen 
oder die Praxis angemessener als an Freiheit orientiert begreifen 
wollten - war und ist vorprogrammiert.

40 Freud, Studienausgabe I, S. 514.
41 Freud, Studienausgabe I, S. 515.
42 Freud, Studienausgabe I, S. 516.
43 Freud, Studienausgabe I, S. 516.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Dichter Anton Seiler läßt Frank eindeutig mehr an der 
Freiheit orientiert sein: an diesem unmittelbar vorauszusetzen­
den Glauben an den Sinn des Lebens. In der Terminologie 
Freuds gesagt: Frank glaubt deshalb auch mehr an die Kraft der 
Ich-Instanz, ohne allerdings deren Verletzlichkeit zu vernachläs­
sigen. Doch fuhrt er die Wunden, die dem Ich zugefugt werden, 
mehr auf die Einflüsse von außen - also auf Erziehung und auf 
die sozialen Umstände der Gesellschaft, in der Terminologie 
Freuds wohl: auf das unbewußte Über-Ich - zurück.

Auch daraus ergeben sich kritische Fragen an die Psychoana­
lyse Freuds, von denen wenigstens zwei genannt werden sollen. 
Zunächst (und erstens) liegt es nahe, diese Verwundbarkeit von 
außen in Beziehung zu setzen mit der Offenheit des Ich gerade 
für diese sozialen Verhältnisse, wodurch das Du und - allgemei­
ner- das Verhältnis von Anerkennung, vielleicht sogar von Ver­
trauen oder Liebe in einen Bezug zum Sinn des Lebens gestellt 
werden. Seit Johann Gottlieb Fichte und dem Jenaer Hegel weiß 
die Philosophie um diese für das Selbstbewußtsein so notwen­
dige Beziehung zu einem anderen Selbstbewußtsein44, um diese 
Notwendigkeit von - wie man zu sagen pflegt - »Intersubjekti­
vität«45. Freud dagegen geht von einem allein aus sich seienden, 
monadischen Ich aus, das zwar von sich aus nach Triebbefriedi­
gung beim Anderen begehrt. Aber dieser Andere kommt eben 

44 Dazu vgl. z.B. E. Düsing, Intersubjektivität und Selbstbewußtsein, 1986; E. Heller, 
Die Theorie der Interpersonalität im Spätwerk J.G. Fichtes, Diss. München 1974; 
A. Honneth, Kampf um Anerkennung, 1992; W. Janke, Anerkennung, Kant-Studien 
82, 1991, S. 197 IT.; H. Joas, Praktische Intersubjektivität, 1980; M. Kahlo/ E.A. 
Wolff/ R. Zaczyk (Hg.), Fichtes Lehre vom Rechtsverhältnis, 1992; R. Lauth, Das 
Problem der Interpersonalität bei J.G. Fichte, in: ders., Transzendentale Entwick­
lungslinien von Descartes zu Marx und Dostojewski, 1989, S. 180 ff.; G. Luf, Zum 
Problem der Anerkennung in der Rechtsphilosophie von Kant und Hegel, Wiener 
Jb.f. Philosophie 24, 1992, S. 145 ff; Werner Marx, Das Selbstbewußtsein in He­
gels Phänomenologie des Geistes, 1986; L. Siep, Anerkennung als Prinzip der prak­
tischen Philosophie, 1979; A. Wildt, Autonomie und Anerkennung, 1982; Byoeng- 
Tae Yoon, Studien zu Hegels Theorie des Selbstbewußtseins in der Jenaer Zeit, Diss. 
Göttingen 1992.

45 Kritisch dazu J. Simon, Intersubjektivität bei Kant und Hegel? in: L. Eley (Hg.), 
Hegels Theorie des subjektiven Geistes, 1990, S. 313 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur so - nur vom Ich aus gesehen und nur bezogen auf dessen 
Triebbefriedigung - in den Blick. In Freudscher Sprache: Das 
Ich, getrieben vom Es, besetzt mit seiner Libido »Objekte« und 
zieht sie gegebenenfalls (etwa in der Trauerarbeit) wieder zu­
rück. Der Andere ist für Freud entweder nur Objekt der Einwir­
kung oder als Agent des kulturellen Verbots ein Jemand, der in 
das Innere dieses Menschen (auch über das Über-Ich) eingreift. 
Das Miteinander in Gemeinsamkeit zu denken, ist ausgeschlos­
sen; der Andere kann niemals als ein Anderer und doch als mei­
nesgleichen begriffen werden46; was im übrigen auch für das 
theoretische Verständnis der therapeutischen Situation gelten 
muß, die nämlich dann nicht begriffen ist, wenn das sich hier 
entfaltende Wir der beiden Menschen nicht in Sicht kommt: 
zumindest beruhend auf einer gemeinsamen Sprachbeziehung, 
von der her überhaupt die neurotische Sprachstörung des Kran­
ken - die »Privatheit« seiner Sprachlichkeit - anerkannt werden 
kann. Zweitens kann sich aus dieser vorausgesetzten Bezogen- 
heit auf »Intersubjektivität« ein anderes Verständnis auch des Es 
(in der Terminologie Freuds, die hier zugunsten eines in sich dif­
ferenzierten und spannungsreichen Unter-Ich in Frage gestellt 
wurde) ergeben. Freud nimmt an, daß dieser unbewußte Bereich 
des Es aus irrealen, ungeordneten (auch widersprüchlichen) 
Trieben nach eigener Befriedigung besteht, die zugleich - im 
Zusammenhang mit den entstehenden Konflikten zum Über-Ich, 
das ebenfalls zum größten Teil unbewußt ist und bleibt - zur 
Vernichtung des Betroffenen führen müßten, wenn das Ich nicht 
zähmend und lenkend eingreifen würde. Aber ist dies nicht zu 
einseitig von den wirklichen Krankheitsfällen her gedacht? kann 
es für das alltägliche Leben der Menschen nicht auch anders, ja 
vielleicht sogar fast umgekehrt gedacht werden? daß nämlich 

46 Koch, Entdeckung, S. 294 f. Vgl. auch J. Ringleben, Der Mitmensch bei Hegel und 
Freud, in: Der Mit-Mensch in der Psychotherapie. Bethel-Beiträge Nr.37, 1988, S. 
7-27. - Interessant die feministische Kritik an den modernen Theorien der »Objekt­
beziehungen« bzw. diesem Sprachgebrauch von »Objekten« bei E. F. Keller, Liebe, 
Macht und Erkenntnis, 1986, S. 73 ff.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Ich zur Konstituierung des Selbstbewußtseins und der Iden­
tität die fortwährende Reflexion auf dieses sein Es (als seines in 
sich spannungsreichen, dynamischen Unter-Ichs) benötigt, wie 
es auch der Ansprache (des sprachlichen Angenommenseins) 
und dem an-erkennenden Blick eines anderen Ichs bedarf?! Der 
Psychoanalytiker Donald W. Winnicott47 48 einerseits, der Philo­
soph Axel Honneth andererseits vertreten etwa eine solche 
Theorie, wonach das Es (oder allgemein: das Unbewußte) nicht 
als Grenze oder gar Gegner des (bewußten) Ich aufgefaßt wer­
den dürften, sondern als Konstitutionsbedingung der Individuie­
rung des Menschen. In den Worten des letzteren: »Zwischen 
[. . .] dem Bewußtsein und dem Unbewußtsein besteht in der 
einzelnen Persönlichkeit eine spannungsreiche Beziehung, die 
dem Verhältnis zwischen ungleichen Dialogpartnem gleicht: 
Die unbewußten Handlungsimpulse begleiten alle unsere be­
wußten Lebensvollzüge unartikuliert mit, indem sie in Form von 
Mißfallenserlebnissen oder Zustimmungsgefühlen die aktuellen 
Verhaltensweisen gewissermaßen affektiv kommentieren. Aus 
diesem Wechselspiel von unbewußtem Andrang und bewußtem, 
sprachlich vermitteltem Erlebnisvollzug erwächst nun in jedem 
Subjekt die Spannung, die es in einen Prozeß der Individuierung 
treibt; um nämlich den affektiv repräsentierten Forderungen sei­
nes Unbewußten gerecht zu werden, muß es mit den Kräften des 
Bewußtseins seinen sozialen Handlungsspielraum so zu erwei­
tern suchen, daß es sich als einzigartige Persönlichkeit intersub­
jektiv zur Darstellung bringen kann« . Oder mit anderen (eige­
nen) Worten gesagt bzw. gefragt: Das Es (oder besser: Unter- 
Ich) könnte doch auch in einer positiven Beziehung zum Ich ge­
dacht werden, die als begehrende, auf Anerkennung gerichtete, 

47 Vgl. D. W. Winnicott, Reifimgsprozesse und schöpferische Umwelt, 1984; ders., 
Vom Spiel zur Kreativität, 1989.

48 A. Honneth, Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen aus der 
modernen Subjektkritik, in: Ch. Menke/ M. Seel (Hg.), Zur Verteidigung der Ver­
nunft gegen ihre Liebhaber und Verächter, 1993, S. 149-163 (hier S. 156); ders., 
Kampf, S. 154 ff., 223.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vielleicht auf sie angewiesene Kraft dieses Ich in ein Verhältnis 
zum begehrten und anerkannten Anderen treibt; in ein Verhält­
nis von Anerkennung und Anerkanntsein, in dem dieses Ich sich 
dann überhaupt erst entfalten kann als Moment eines Wir-Ver- 
hältnisses, in dem der Andere zunächst sein »Spiegel« ist, in 
dem das Ich seine erste und unmittelbare Bestimmung als Spie­
gelbild erfahren kann; also eine Bestimmung erfährt, die es in 
der so (weil anerkannt-gespiegelt) gewonnenen Ich-Stärke und 
im Selbstbewußtsein dann in sein eigenes Selbst (als »Refle­
xion« in sich selbst, als eigenes Selbst-Bild) übernehmen (und in 
der dadurch bewährten reifen Kraft des Ich auch nach eigener 
Gesetzlichkeit - Autonomie - verändern) kann, wodurch das 
Selbst überhaupt erst zu einer bestimmten Existenz als Indivi­
duum kommt49. In diesem Es (oder Unter-Ich) könnte doch eine 
Potenz liegen, die an-sich das Selbst in ein Verhältnis treibt, in 
dem es zum Für-Sich des Selbstbewußtseins (und der Selbstbe­
stimmung) kommen kann (um Hegelsche Formulierungen zu 
verwenden); freilich verbunden stets mit der Gefahr, daß dieser 
dynamische Prozeß der Ich-Findung als Ich-Bestimmung in dem 
autonome Freiheit schaffenden und stärkenden Verhältnis des 
Wir scheitert und zu einer krankhaften Verzerrung eines den be­
gehrten Anderen nur als äußerlich tyrannisch befehlenden und 
erdrückenden Herrn phantasierenden Über-Ichs oder eines vom 
auf Anerkennung hin ersehnten Anderen zurückgewiesenen, 
vernichteten, beschämten und insgesamt gedemütigten und da­
her in seinem Lebensdrang und -trieb zertretenen (sich deshalb 
aufbegehrend wehrenden und zurücktretenden) Unter-Ichs fuhrt. 
Dann findet die Psychoanalyse tatsächlich eine zertrennte (ana­
lytische) Persönlichkeit, in der das schwache Ich von fremden 
Instanzen und Bereichen zum bloßen Objekt unfreier Zwänge 
gemacht ist, somit einen kranken Menschen vor. Die Krankheit

49 Hier wäre der Ort, in eine Diskussion der Theorie von Jacques Lacan zu treten; vgl. 
Fn. 5.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann aber nur der erkennen, der weiß, wie dieser Prozeß beim 
Gesunden gelingen kann, zumindest soll.

3.

Aber zurück zu unserer Erzählung und zu Leonhard Frank! 
Er läßt Anton Seiler im Gerichtssaal die Sprache auch auf das 
Problem des Willens bringen. Seinen Vergleich der Tat mit 
einem Erdbeben haben wir schon gehört, auch den Hinweis auf 
die vielen vergessenen Kindheitserlebnisse, die sich plötzlich als 
Ursachen durchsetzen und verwirklichen. Seiler fugt dann an:

»Plötzlich begeht man das Schrecklichste, denn der eigene Wille ist fortge­
zogen« (S. 50).

Entsprechend beschreibt er einen Traum, in dem er den Leh­
rer Mager erneut tötete:

»Plötzlich geschah das Schrecklichste - mein Wille ging von mir weg, 
ohne mich zu grüßen. Ich hatte kein Empfinden [...] mehr; es war mir, als 
hätte ich Nebel im Gehirn - da packte mich so eine besinnungslose Kinder­
wut und ich erwürgte im Traum meinen Lehrer« (S. 87).

Im Rahmen seiner großen theoretischen Rede verwendet der 
Dichter eine Formulierung, über die näher nachzudenken lohnt, 
nämlich:

»Alle die Unglücklichen, welche infolge ihrer größeren Empfänglichkeit 
tiefer infiziert sind und vom Schicksal keine heilenden Erlebnisse ge­
schenkt bekommen haben, werden als willenlose Werkzeuge der eigenwil­
ligen Ursachen zum Bösen... dem Leben ausgeliefert. Da müssen sie nun 
für Handlungen einstehen, die sie gar nicht selbst tun« (S. 77).

Welch seltsamer Hinweis auf einen eigenen Willen der Ursa­
chen zum Bösen!

Nach Freud kennt das Es weder Gut noch Böse, interessiert 
das Es auch nicht die Wertungen in der realen Welt: es folge ein­
zig dem Lustprinzip; Triebbesetzungen verlangten nach Abfuhr, 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in einem blinden Streben nach Befriedigung; es [nämlich: das 
Es] bringe - so Freud ausdrücklich50 - keinen Gesamtwillen auf 
(wohl auch deshalb, weil die Kategorie der Zeit und die Gesetze 
der Logik nicht gelten würden). Maßgebend sei »nur das Bestre­
ben, den Triebbedürfnissen unter Einhaltung des Lustprinzips 
Befriedigung zu schaffen«51. Freud könnte damit den Satz des 
Anton Seiler nicht verstehen! Die vergessenen/ verdrängten In­
halte als Ursachen können - so würde Freud sagen müssen! - 
nach Befriedigung drängen und so Wirkungen auch in der Au­
ßenwelt herbeiführen: in einem Geschehen, in dem der Betrof­
fene willenloses Werkzeug ist, durch den der Ursache-Wirkung- 
Zusammenhang einfach hindurchgeht (wie das Erdbeben). Auch 
die Rede von irgendwelchen »unbewußten Motiven« läßt sich 
von daher nicht halten: es geht nur um Ursachen. - Und dann 
müßte wohl der qualitative Sprung in die Dimension des Ich 
bzw. des Bewußten kommen: hier könnte von bewußter Zielset­
zung und willentlichem Entschluß gesprochen werden und von 
einem freien Willen als der Selbstbestimmung dieses bewußten 
Ich. Aber wer weiß schon, ob dies nicht alles Illusion ist!

Doch so getrennt können nach dem oben Gesagten die psy­
chischen Bereiche nicht gedacht werden. Das Ich faßt seine Ent­
schlüsse nicht aus einer unbestimmten Beliebigkeit heraus, ver­
gleichbar der Augenzahl des spielerisch geworfenen Würfels; 
sondern es [nämlich: das Ich] antwortet mit der Willensbildung 
auf Triebwünsche und -begehren - die lebensgeschichtlich zu 
Bedürfnissen oder Interessen gebündelt und kulturell verfeinert 
sind -, die es [das Ich] so lenken und zu den Motiven seines Wil­
lens machen kann. In den Worten von Freud selbst: »[Das Ich 
übernimmt] die Aufgabe, [die Außenwelt] bei dem Es zu vertre­
ten, zum Heil des Es, das ohne Rücksicht auf diese übergewal­
tige Außenmacht im blinden Streben nach Triebbefriedigung der 
Vernichtung nicht entgehen würde. In der Erfüllung dieser 

50 Freud, Studienausgabe I, S. 511.
51 Freud, Studienausgabe I, S. 511.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion [schaltet das Ich] den Aufschub der Denkarbeit ein, 
während dessen es die Erinnerungsreste der Erfahrung verwer­
tet. Auf solche Weise hat es [d.h.: das Ich] das Lustprinzip ent­
thront«; Freud stellt auf die populäre Redensweise von »Ver­
nunft und Besonnenheit« ab, die an die Stelle der ungezähmten 
Leidenschaften des Es treten würden52. Dies bedeutet doch, daß 
der Wille des Individuums selbst nur als ein dynamisches Ver­
hältnis von Ich und Es (und u.U. auch von zu überwindendem 
Über-Ich) begriffen werden kann (weshalb es [nämlich: das Es] 
oben als Unter-Ich angesprochen wurde). Die Freiheit des Ich ist 
nicht die Willkür des Würfelspieles, sondern immer von der 
Triebenergie des Es abhängig und darauf bezogen, daher eine 
Unfreiheit; zugleich aber ist das unfreie Getriebenwerden durch 
das Es ausgerichtet auf das Aufgenommenwerden und Be­
stimmtwerden (zu Motiven) durch das Ich und somit eine von 
dieser Freiheit abhängige Unfreiheit. Von daher kann man 
durchaus von dem »Willen des Es« sprechen: nämlich als dem 
Willen, kein Es mehr zu bleiben, sondern Ich zu werden (wes­
halb es [nämlich: das Es] auch zum Bewußtwerden und zur Mo­
tivbildung drängt)! Von daher ist das Es immer schon sprachlich 
- was im übrigen erneut auf die intersubjektive Dimension (oder 
altmodisch: auf die Dimension des »Geistes«53) hindeutet! -, 
immer schon angelegt, sprachlich erfaßt und bestimmt zu wer­
den; was die psychoanalytische Tätigkeit in die Nähe einer her- 
meutischen Disziplin bringen muß54. Nur in dem Krankheitsfall 
läßt das Verdrängte/ Vergessene (oft im Zusammenwirken mit 
dem zwanghaften Über-Ich - für das im übrigen das Ausgerich- 

52 Freud, Studienausgabe I, S. 513.
53 Als des Verhältnisses von »subjektivem« und »objektivem« Geist, das letztlich in 

dem »absoluten« Geist gründet, um die Hegelsche Terminologie (und Differenzie­
rung) zu verwenden.

54 Vgl. grundlegend dazu nur P. Ricoeur, Die Interpretation, 1969. - Dazu vgl. P. Wel­
sen, Philosophie und Psychoanalyse. Zum Begriff der Hermeneutik in der Freud- 
Deutung Paul Ricoeurs, 1986; ders., »Freudlektüre« und »philosophische Freudin­
terpretation« - ein Versuch über Paul Ricoeur, Psyche 41, 1987, S. 699-716.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tetsein auf das Ich in gleicher Weise gelten muß, da die freiheit­
liche Selbstbestimmung nicht Willkür, sondern als »Autono­
mie« und damit als selbst-gesetzgebende Bestimmung des Ich 
zu begreifen ist, weshalb eine zur Vernunft und zum Ich-starken 
Gewissen werdende bzw. gewordene Umgestaltung des Über- 
Ich vorausgesetzt ist -) diese Bearbeitung und Bestimmung 
durch das Ich nicht zu, sperrt sich der Freiheit und setzt sich hin­
ter dem Bewußtsein des Ich durch, wodurch dieses in der Tat 
Illusion, Fassade, Schein werden kann. In entsprechender Weise 
kann man hier dann von einem Willen des Verdrängten/ Verges­
senen zur Ursachenwirkung sprechen und auch von »unbewuß­
ten Motiven«; beides sind widersprüchliche Formulierungen, 
die freilich gerade auf diese Weise ein Verständnis der zugrunde 
liegenden Krankheit als eines tiefgehenden Selbstwiderspruches 
des Betroffenen - einer Fremdbestimmung durch das Subjekt 
selbst, das sich dadurch selbstbestimmt (oder bestimmen muß) 
als ein Fremdbestimmtes - oder als seiner »Sprach(zer)stö- 
rung«55 ermöglichen.

Die Redeweise von Frank bzw. seines Dichters Anton Seiler 
von den »eigenwilligen Ursachen« ist deshalb durchaus vertret­
bar, wenn man die dynamischen Beziehungen mitbedenkt. Noch 
mehr: die Formulierung für das Traumerlebnis - »mein Wille 
ging von mir weg« - gewinnt von dem gesagten Hintergründe 
her einen guten Sinn: das Verdrängte/ Vergessene zieht den Wil­
len an sich und ins Unbewußte des Es hinein. Doch spricht Seiler 
von einem Eigenwillen der Ursachen zum Bösen. Um dies ver­
stehen und dann kritisch würdigen zu können, sind weitere 
Überlegungen zu den Ausführungen Franks in seiner Erzählung 
erforderlich, die bereits zur Theorie von Verbrechen und Strafe 
hinüberführen.

55 So die bekannte Formulierung von A. Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruk­
tion, 1970.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Zum strafrechtsphilosophischen Problem der Schuld

Betrachten wir deshalb diese Ursachen, von denen der Dich­
ter spricht und die er mit einem Erdbeben vergleicht, etwas 
genauer!

4.

Seiler verweist im Gerichtssaal auf »die Summe aller qual­
vollen Erlebnisse« (S. 46), von denen ihm eines - die Demüti­
gung auf dem Schulausflug - bewußt geworden sei, weshalb er 
mit ihm hätte fertigwerden können: der Lehrer Mager hätte sich 
nur zu entschuldigen brauchen, und ihr Verhältnis wäre wieder 
gut gewesen. Er weiß nun auch, warum er plötzlich in seine Hei­
matstadt fahren mußte, d.h. er versteht jetzt plötzlich dieses 
Stück seiner Vergangenheit als Wirkung der - damals noch nicht 
bewußten und daher im Vergessen wirkenden - Ursache (S. 49). 
Aber warum ist er denn dann ein zweites Mal in die Stadt seines 
Lehrers gefahren? warum hat er ihn dann erwürgt? Seiler kann 
das Vergessene bei aller Anstrengung nicht bewußt machen. 
Deshalb kann er darin auch nicht seine Tat sehen: sondern einen 
Unglücksfall; mit der Konsequenz: »Deshalb geht mich mein 
Mord nicht viel mehr an, als jeden anderen Menschen« (S. 46). 
In diesem Sinne gibt Seiler auch für die unmittelbare Situation 
im Zimmer des Lehrers an:

»Da empfand ich [angesichts der oben erwähnten Mißhandlung des klei­
nen Schülers], daß der Lehrer ein Repräsentant der Seelenzerstörer war... 
und mein Haß erwürgte ihn« (S. 39).

Wieder ist das tötende Subjekt »mein Haß«, und nicht Anton 
Seiler selbst; seine Hände wurden nur als Mordwerkzeuge ge­
bracht (S. 46, 77). Wie sehr ähnelt Anton Seiler hier seinem 
Schöpfer Leonhard Frank, der in seiner Autobiographie über den 
Haß Michaels gegen Otto Groß schreibt: »Sein Haß richtete sich 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen den Doktor, der trennend in sein und Sophies Leben ein­
gegriffen habe. Der Entschluß, den Doktor niederzuschießen, 
entstand von selbst, und von der Sekunde an existierte nichts an­
deres mehr. Auf dem Heimweg war Michael nur noch das Werk­
zeug, den Doktor zu töten«56, also ein Werkzeug seines Hasses. 
Aber: ist es nicht trotzdem »sein« bzw. »mein« Haß, der einem 
anderen Menschen das Leben nimmt?

Der Dichter sieht darin nur eine Betrachtung, die auf der 
Oberfläche bleibt; es müsse tiefer gegangen werden, hin zu den 
vergessenen Erlebnissen, die nun die eigentlichen Ursachen 
auch des Hasses sind. Aber so sehr sich Seiler auch anstrengt, er 
findet diese nicht. Zwar erinnert er sich an zahlreiche qualvolle 
Situationen im Unterricht (S. 38,52,59); er erwähnt den Suizid 
seiner 13jährigen Schwester, die vom Lehrer vor den Augen der 
Mitschüler mit der bloßen Hand auf den nackten Körper ge­
schlagen worden sei (S. 41); ihm fallen demütigende Szenen im 
Elternhaus ein (S. 51 ff), auch ein nun als Schande empfunde­
nes Hinnehmen von Mißhandlungen durch Soldaten (S. 57). 
Aber dies alles reicht ihm selbst nicht aus als Ursache, die die 
Tötung des Lehrers erklären könnte. So bleibt ihm ein Größen­
schluß, den wir schon gehört haben: wenn das eine vergessene 
Erlebnis - die Szene am Schulausflug - schon die Macht hatte, 
ihn zur Bahnreise zu bringen:

»dann muß ich mir sagen [...], daß die ohne Zweifel zahllosen schändli­
chen Kindheitserlebnisse zusammen, die vergessen und verdeckt in einem 
Menschen sitzen, ihn gegebenenfalls zu ihrem Werkzeug für [diese] Tat 
[...] machen können«, so wie in seinem eigenen Fall: »Da wirkten plötz­
lich alle diese vergessenen Erlebnisse eigenmächtig zusammen und er­
würgten [den Lehrer]« (S. 49 f).

Dieser Größenschluß ist verführerisch: denn er wirkt auf den 
ersten Blick überzeugend. Aber bei näherer Betrachtung sagt er 
eigentlich nichts Bestimmtes, nämlich nur: daß es Ursachen für 

56 Frank, Links, S. 491.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Tod des Lehrers Mager gibt, die auch mit seiner Behandlung 
des Anton Seiler Zusammenhängen, aber auch darüber hinausge­
hen. Der Dichter nennt selbst:

»[den] Dunst der Schulen, der falschen Erziehung, der Eltern, Frömmelei, 
des ganzen stinkenden europäischen Moralgeschwürs«; dies alles »bildet 
furchtbar drohend das Wort Ursache weithin sichtbar am Himmel« (S. 65).

Seiler wütet im Gerichtssaal gegen die moderne Welt selbst 
und überhaupt, die alle Seelen verwunde und zerstöre (S. 77). 
Seiler greift zu mystischen Formulierungen. Die verwundenden 
und seelenzerstörenden Erlebnisse seien böse und lebten als die­
ses Böse in dem Getroffenen weiter; bis sie selbst - ihn zum 
Werkzeug nehmend - die eigenwilligen Ursachen zum Bösen 
würden und neues Böse in die Welt setzten;

»so ist der Mensch geworden, weil sein Vater so war, seine ganze Umge­
bung ... verwirrt, arm, verwundet und deshalb böse. Schuld ist das ganze 
Menschengeschlecht. Am Einzelnen bricht die Schuld aller nur aus!«

und schließlich schreit der Dichter in den Gerichtssaal (wir 
schreiben das Jahr 1915):

»Der europäische Mensch ist zum kranken, tückischen, reißenden Tier 
geworden. Gott, die Menschenliebe, die Güte, zogen sich entsetzt zurück 
vor dem vom Wahnsinn gezeichneten europäischen Gesicht« (S. 76, 79, 
65).

Diese umfassenden, die gesamte Menschheit einbeziehenden 
Äußerungen können verständlich machen, warum Menschen so 
handeln, wie es auch Anton Seiler getan hat. Sie alle stehen in 
einer Geschichte von Bösem, in einer Umwelt von Bösem; sie 
wurden selbst verwundet und so böse gemacht. Aber erklärt dies 
die Tötung des Lehrers Mager durch den Dichter Anton Seiler? 
erklärt dieser Hinweis auf die allgemeinen Ursachen des Welt­
geschickes dieses individuelle Geschehen zwischen zwei Men­
schen im Zimmer einer Kleinstadt, wo einer einen anderen 
erwürgt?

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist einer der Geschworenen, der das Problem erkennt und 
anspricht. Frank bezeichnet ihn als Einäugigen, weil er - von 
Beruf Arzt und Forscher - durch ein Experiment ein Auge ver­
loren hat. Dieser Mann folgt während des gesamten Prozesses 
mit lebhaftem Interesse auch den theoretischen Ausführungen 
des Angeklagten. Stets ist er es, der durch diese Zuwendung dem 
Dichter die Kraft gibt zu seinen rhetorischen Kraftakten57 58; Seiler 
sieht in ihm sogar »das wahrhaftige Auge des Gerichts« und 
seine Hoffnung (S. 48). Doch im Beratungszimmer offenbart der 
Einäugige seine Kritik an der Theorie des angeklagten Dichters 
(und es ist zu fragen, ob in ihm nicht Leonhard Frank spricht):

»Diese Ursachen bestehen ja ... im Groben. Nur hat seine Theorie einen 
Riß: ein Vater hat zwei Söhne, beide haben eine vollkommen gleiche Er­
ziehung. Und doch wird der eine ein gütiger Mensch - Landpfarrer etwa - 
der andere ein bösartiger Verbrecher« (S. 83).

Damit wird klargestellt (und ich meine: völlig zu recht): die 
Theorie des Anton Seiler kann zwar die Ursachen des Bösen im 
Lauf der Welt und in der Gesellschaft überhaupt erfassen; aber 
die böse Tat des Individuums läßt sich damit nicht erklären, 
außer mit dem allgemeinen Hinweis, daß auch sie böse sei und 
daher wie alles andere Böse verursacht von Bösem59. Im Grunde 
hat dies der Dichter in seiner Rede vor Gericht auch selbst ge­
sagt: wenn er von den »zufällig« widerfahrenen Reinigungser­
lebnissen gesprochen oder auf das »Schicksal« hingewiesen hat, 
die dem Individuum böse oder heilende Erlebnisse zukommen 
läßt (S. 76,77). Mit einem solchen Hinweis auf Zufall oder 
Schicksal kann man aber nichts wirklich erklären!

57 Vgl. S. 48, 51,57 f„ 65.
58 Selbstverständlich in kritischer Distanzierung des Gerichts als der Personifizierung 

der »blinden« Justitia (mit der Augenbinde) gemeint: vgl. Marsch, Kriminalerzäh­
lung, S. 236.

59 Auch Glaubrecht, Studien, S. 39, sieht in der Argumentation des Dichters einen 
»logischen Widerspruch«.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Einäugige greift deshalb zu einer Erklärung, die über die 
allgemeine Theorie der Ursachen (»im Groben«) hinausgeht. Er 
meint:

»Der Urquell des Bösen ist nicht in Erlebnissen zu suchen sondern in der 
Natur. Die Natur selbst ist bös und gut. Und die Quelle, die Urquelle des 
Bösen und Guten - des Moralischen - liegt hinter dem Kreise des vom 
Menschen Erkennbaren ... Kain und Abel [...] Weshalb die Quelle des 
Bösen - dieses unerforschbar Mystischen im Leben - diesen und diesen 
und jenen Menschen schuldig werden läßt, werden wir nie wissen« 
(S. 83 f).

Die Konsequenz formuliert der Einäugige als Traumgestalt 
des Dichters, indem er auf dessen Klage - sein Wille sei von ihm 
weggegangen - antwortet:

»Ihr Wille mochte wahrscheinlich nichts mehr mit Ihnen zu schaffen ha­
ben, weil sie ihm zu bös sind [...] Gegen das Böse können Sie gar nichts 
tun« (S. 87).

Und Anton Seiler übernimmt offensichtlich im Gespräch mit 
dem Einäugigen in der Todeszelle diese mystische Sicht, wenn 
er sagt:

»Auch damals habe nicht ich es getan. Der Dämon führte die Hände« 
(S. 88).

Frank weiß, daß mit diesen Ausführungen das theoretische 
Ende der Psychoanalyse verbunden sein muß. Will er damit 
vielleicht seine Skepsis zum Ausdruck bringen gegen ihren 
Anspruch, nicht nur die Ursache als Gesamtheit, sondern alle 
einzelnen Ursachen herauszubringen und zu bestimmen? will er 
vielleicht damit gar behaupten, daß in letztem Ende die Psy­
choanalyse selbst zu einem Mythos werden muß, zu einem 
Mythos eines Es, das dem fremden Ich absolut unerreichbar 
bleiben will und wird, zu einem Mythos, der so zur Begründung 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines jeden beliebigen Argumentes dienen kann?60 Erinnern wir 
uns an seinen letzten Gruß an die erste Geliebte Sophie in seiner 
Autobiographie: »Sophie war eines der ersten Opfer der ange­
wandten Erkenntnisse Sigmund Freuds, der das Gesicht der 
Welt verändert hat. Sie wurde in Locarno beerdigt. Niemand 
stand am Grabe. Der Doktor ging bald danach am Kokain zu­
grund.«61

Doch bleibt Franks Stellungnahme ambivalent. Denn sein 
Anton Seiler bietet dem Gericht nicht nur eine allgemeine Theo­
rie der Ursache des bösen Geschehens in der Welt und ihrer Ge­
schichte an, greift nicht nur auf einen »Dämon« zurück, der ihn 
geführt hat. Er will ein ganz bestimmtes Erlebnis erzählen, das 
letztlich - bei allem allgemeinen Ursache-Wirkung-Zusammen­
hang - doch maßgebend sein mußte für den Tod des Lehrers; er 
weiß, daß dies die eigentliche Ursache - ein individuelles Erleb­
nis - war62; aber er kann es nicht erzählen.

»Des Dichters Mund blieb offen stehen. >Nun?< [fragt der Vorsitzende.] 
>Die ganze Stadt ist mir eingefallen ... Und da ist auch ein unheimlicher 
Hohlweg, ein Mensch verschwindet ... In dem Hohlweg muß mir etwas 
Furchtbares geschehen sein. Aber ich weiß nicht was. Weiß nicht was. 
Glauben Sie mir doch. Um Gottes willen«« (S. 52). »Trotz aller Anstren­
gung konnte ich mich nie erinnern, was mir in dem Hohlweg widerfahren 
ist .. . Ich träumte öfters von einer Leiche, die in dem Hohlweg lag. Sie 
war schon ganz verwest. Ameisen krabbelten ihr in Augen und Ohren 
hinein, aus Mund und Nase heraus. Die Leiche lachte fürchterlich, weil 
die Ameisen sie kitzelten ... Aber ich weiß bestimmt, daß keine Leiche 
im Hohlweg lag ... Etwas Grauenhaftes muß mir da geschehen sein« 
(S. 65).

60 U.U. auch in die Richtung, wie es der kahle Psychologieprofessor für möglich hält: 
»daß der Angeklagte mit der ganzen Intensität seines Wesens sich vielleicht diese 
neue Theorie nur deshalb zu eigen gemacht hat... nachträglich, weil nach seiner 
Meinung nur sie noch die einzige entfernte Möglichkeit barg, für das Verbrechen 
nicht verantwortlich gemacht zu werden?« (S. 85). Der Einäugige im übrigen lehnt 
diese Möglichkeit ab (vgl. S. 88).

61 Frank, Links, S. 496.
62 So richtig gesehen von Glaubrecht, Studien, S. 31 f, 163.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und schließlich glaubt er die Ursache der Tötung des Lehrers 
Mager zu kennen:

»Wenn ich nicht vergessen hätte, was mir in dem Hohlweg geschehen ist, 
würde ich vielleicht ein ganz anderer Mensch geworden sein« (S. 76).

Es ist bezeichnend, daß Sigmund Freud an der einzigen 
Stelle, in der er nach meinem Wissen auf Leonhard Franks »Ur­
sache« eingegangen ist, genau dieses Problem herausgegriffen 
hat. In einem Brief vom 8.8. 1921 schrieb Freud an Karl Abra­
ham, der ihm seine Arbeit über »Vaterrettung und Vatermord in 
den neurotischen Phantasiegebilden« zugeschickt hatte: er sei 
mit dieser Arbeit voll einverstanden, doch wolle er ihn »auf 
einen unbequemen Zug der Ödipuspassage aufmerksam ma­
chen, der mir bereits viel Ärger bereitet hat. - Sie schreiben von 
einem >Hohlweg< als Ort der Begegnung, der ebensowohl uns 
als Symbol des Genitales wie der Begebenheit wegen des Aus­
weichens paßt. Auch L. Frank, der in der >Ursache< den psycho­
analytischen Vatermord neu erzählt hat, läßt seinen Helden von 
einem >Hohlweg<, an den er sich nicht recht erinnern kann, 
phantasieren. Allein in den mir bekannten griechischen Texten 
[steht das griechische Wort für] >Kreuzweg<, wo, wie man glau­
ben sollte, das Ausweichen nicht schwer wäre«; ob Abraham 
nicht vor der Publikation einen Gelehrten fragen sollte?63 Jeden­
falls ist - wie das Zitat zeigt - für Freud die von Frank erzählte 
Tötung des Lehrers ein Vatermord und damit begründet in dem 
Ödipuskomplex des Kindes Anton, der auf diese Weise den 
Rivalen um die Gunst der begehrten Mutter beseitigt; es liegt auf 
der Hand, daß für Freud dieses vergessene und doch erahnte Er­
lebnis eines »Hohlweges« auf eine Sexualerfahrung oder -phan- 
tasie des Kindes Anton vom weiblichen Genital bzw. auf Kastra­
tionsangst zurückgeführt werden könne und müsse. Ob dieses 
Bewußtwerden dem angeklagten Erwachsenen das Geschehen 

63 Sigmund Freud - Karl Abraham. Briefe 1907-1926 (hsg. H.C. Abraham/ E.L. 
Freud), 1980, S. 304.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklich verständlich gemacht hätte? ob er wirklich nun die 
maßgebende Ursache gekannt hätte? Oder anders gefragt: kann 
Freud wirklich von außen her unter Anwendung bestimmter 
Inhalte einer Theorie die individuelle Geschichte des Anton Sei­
ler nacherzählen, vielleicht besser (»wahrer«) als Leonhard 
Frank? oder gibt es nur einen einzigen Menschen, der diese 
Wahrheit erkennen könnte: den Dichter Anton Seiler selbst, der 
- begleitet vom theoretischen Wissen des Therapeuten, aber 
auch getragen von der praktischen und ihn tragenden Wir-Bezie- 
hung zu ihm - diese Traumphantasie deuten - es geht nicht um 
Erklären! - und so vielleicht für sein Leben aufarbeiten könnte: 
ohne irgendeinen Anspruch auf theoretische Stimmigkeit, son­
dern nur verfizierbar durch ein (nun) gelingendes Leben, zumin­
dest durch eine ihn selbst begreifende Geschichte?

Grundlegender wäre zu fragen: auch wenn Anton Seiler in 
der Therapie(situation) bei Sigmund Freud sich dieses entschei­
dende Erlebnis bewußt gemacht und aufgearbeitet hätte: wäre 
dann wirklich geklärt, warum er diese Tat tatsächlich begangen 
hat? Der Hinweis auf ein solches Erlebnis würde doch auch er­
klären, warum eine bloße Tötungsphantasie im Traum abrea­
giert oder als Tötungswunsch sogar bewußt, aber dann auf an­
dere Weise verarbeitet worden wäre. Warum Seiler diesem 
Wunsch nachgab und wirklich getötet hat, bliebe von dieser Er­
klärung noch nicht erfaßt64. Oder anders gesagt: die Psychoana­
lyse (bzw. besser: die Psychotherapie) könnte vielleicht dieses 
Erlebnis vom Hohlweg rekonstruieren und so ins Bewußtsein 
zurückholen, wodurch es bearbeitbar würde. Sie könnte damit 
wohl auch ein unbewußtes Motiv für den Haß und den Tötungs­
willen herausstellen. Aber die Tat selbst - die Tötung des Leh­
rers - wäre gegenüber dem unbewußten Tötungswunsch damit 
noch nicht erklärt; es muß noch das Subjekt dazugedacht und 
mit-begriffen werden, in dem dieser Wunsch sich verdichtet 

64 Vgl. dazu W. Schild, Der Strafrichter in der Hauptverhandlung, 1983,S.68Fn. 310.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(hat) zum Handlungsentschluß und sich dann realisiert (hat) in 
der Tötungstat.

5.

Zu fragen ist somit, was aus den theoretischen Ausführungen 
im Gerichtssaal und im Zimmer der Geschworenen durch den 
Einäugigen nun für die Frage der Strafbarkeit des Anton Seiler 
folgt. Er steht doch vor dem Gericht, angeklagt des Mordes an 
dem Lehrer Mager. Ist der Schuldspruch über ihn richtig? oder 
müßten die Geschworenen ihn nicht wegen Schuldunfahigkeit 
freisprechen? oder sogar deshalb freisprechen, weil er mit der 
Tat überhaupt nichts zu tun hat, da sie wie ein Erdbeben nur vor 
seinen Augen passiert sei?

Auf die nähere juristische Seite ist hier nicht einzugehen65. 
Der Staatsanwalt klagt den Dichter wegen Mordes an. Einerseits 
nimmt er nämlich an, daß Seiler die Tat begangen hat, um einen 
am Tisch liegenden 100-DM-Schein mitnehmen zu können. 
Anton hat tatsächlich nach der Tat den Geldschein gesehen und 
eingesteckt; Frank umschreibt eine »Vision«, die ihn dazu ver­
anlaßt hat, nämlich:

»vom Mittelpunkt eines fernen Landes reichte bis zu ihm ein gewaltig aus­
einandergezogenes Gummiseil, das er sich um den Leib knüpfte, worauf 
das Gummiseil mit ihm durch die Luft über Städte und Meer ins fremde 
Land zurückschnellte« (S. 33).

Daß die Juristen und die Geschworenen diese Geschichte 
nicht glauben, ist nicht verwunderlich. Andererseits wird der 
Dichter wegen Mordes verurteilt, weil die Geschworenen keine 
Affekttat annehmen, sondern ein überlegtes Handeln. - Wie 
steht es nun also mit dieser Frage nach der Schuld des Anton 
Seilers66?

65 Zur Differenz von juristischer und dramatischer Seite vgl. Marsch, Kriminalerzäh­
lung, S. 232 ff.

66 Zur kläglichen Rolle des Gerichtspsychiaters vgl. S. 69-71.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Angeklagte selbst gibt keine klare Antwort. Auf der 
einen Seite charakterisiert er die Tat als Unglücksfall, mit dem 
er schlechthin nichts zu tun habe, weshalb er ihn auch nicht viel 
mehr anginge als jeden anderen Menschen (S. 46). Andererseits 
ruft er dem Vorsitzenden zu:

»Ich will mich damit ja nicht entschuldigen! Ich bin so furchtbar schuldig 
geworden!« (S. 51).

Die eigentlich gemeinte Wahrheit dürfte in der Mitte liegen 
und in der Aussage zum Ausdruck kommen: »So werden die 
Menschen schuldig, ohne schuldig zu sein« (S. 74). Diesen all­
gemeinen Schuldzusammenhang haben wir bereits kennenge- 
lemt; er deckt sich mit dem Ursache-Wirkung-Zusammenhang 
der Weltgeschichte. Am klarsten tritt dies zu Tage in der 
Behauptung:

»Schuld ist das ganze Menschengeschlecht. Am Einzelnen bricht die 
Schuld aller nur aus!« (S. 79).

Doch neben dieser Schuld des Einzelnen sind alle anderen 
mitschuldig (S. 64); Seiler nennt den anklagenden Staatsanwalt 
sogar als den deshalb Schuldigsten der Welt, der aber ebenso 
unschuldig sei, weil er wie alle anderen auch den Umständen 
dieser Welt ausgesetzt sei (S. 79).

Selbstverständlich führt diese Sicht der unschuldigen Schuld 
oder der schuldhaften Unschuld aller Menschen nicht weiter für 
die vorliegende Frage, ob Anton Seiler schuldhaft getötet hat. 
Der Staatsanwalt und der kahle Psychologieprofessor als Ge­
schworener bringen ein zusätzliches Argument ein, das die Irre­
levanz dieser allgemeinen Theorie ausdrücken soll: »Da könnte 
ja jeder Mensch seinen Lehrer ermorden ... jeder Sohn seinen 
Vater!« (S. 64,83). Gefragt ist aber hier doch nach einer indivi­
duellen Tat eines individuellen Täters.

Auch Hinweise auf Zufall (Glück oder Unglück im Leben) 
oder auf ein Schicksal, das den einen begünstigt, den anderen 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benachteiligt, kommen an das Eigentliche der Fragestellung 
nach der Schuld gerade des Anton Seiler nicht heran. Es mag ja 
sein, daß gerade er Pech hatte; aber wer will das wissen? und 
wer will das beweisen können und wie? Da kann man doch 
gleich zu den Mythen des Einäugigen greifen und einen Dämon 
zugrunde legen, der durch den Dichter als sein Werkzeug als 
mittelbarer Täter getötet hat. All diese Erklärungsversuche sind 
nicht falsch, aber treffen nicht das individuelle Problem. Stets 
gelten die vorgebrachten Argumente für viele Fälle, vielleicht 
sogar für alle möglichen Fälle; und sagen gerade deshalb über 
den individuellen Fall zu wenig oder zumindest nicht das 
Wesentliche.

Leonhard Frank schiebt nun in die Geschichte des Anton Sei­
ler eine zweite Geschichtserzählung ein, die mit ersterer auf das 
Engste verwoben ist; nämlich die letzten Tage des Einäugigen, 
über den schon berichtet wurde. Und auch darüber, wie er die 
theoretische Schwachstelle in der Argumentation des Dichters 
erkannte: nämlich das Ungenügen in bezug auf den individuel­
len Fall. Deshalb sprach auch der Einäugige sein Schuldig; und 
Seiler wurde zum Tod verurteilt. Doch läßt den ehemaligen Ge­
schworenen diese Entscheidung nicht ruhen. Er sucht am Vor­
abend der Hinrichtung den Dichter in der Todeszelle auf und er­
kennt, daß er an ihm gefehlt hat, ihm gegenüber schuldig gewor­
den ist. Er fühlt sich wie Judas Ischariot, der verstanden und 
doch verraten hat (S. 88). Der Einäugige fragt nun nicht weiter 
nach den Ursachen, die ihn zu seinem Schuldspruch gebracht 
haben könnten. Er weiß nur eines:

»Kein Mensch habe das Recht, einem Menschen den Kopf herunterschla­
gen zu lassen. Das sei ihm furchtbar klar geworden. Er wolle mit dem Be­
wußtsein, einem Menschen den Kopf heruntergeschlagen zu haben, nicht 
weiter leben« (S. 98).

Und der Einäugige vergiftet sich mit einer Überdosis Morphium. 
In den letzten Augenblicken seines Lebens - so schreibt Frank - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»[zog] eine wunderbare Freude in ihn ein, verband ihn mit dem Dichter, 
der ihn in freudigem Staunen ansah. - Ihre Unterhaltung war, jenseits aller 
Logik, blitzend und neu. Sie allein standen leuchtend hell, von schwerem 
Dunkel umgeben. Ihre hellen Hände sprachen mit. Da sahen sie einander 
noch einmal herzlich an, mit einem jenseitigen Lächeln der ungeheuersten 
Liebe. Dann empfand der Einäugige sanften, wiegenden Frieden und 
schlief ein« (S. 99).

In den Zeitungen steht später, er habe sich wohl deshalb das 
Leben genommen, weil er den Verlust seines Auges nicht habe 
verschmerzen können. Wie man sich über die Ursache einer Tat 
irren kann! Aber welch andere Ursache bewirkte denn sonst 
diese Suizidtat? Ein Hinweis auf die allgemeine Schuldhaftig­
keit aller Schuldlosen hilft hier nicht. In diesem Fall wollte der 
Einäugige - wie es uns Frank eindeutig mitteilt! - mit dieser als 
seiner Schuld nicht weiterleben; und sühnte sie mit seinem Tod! 
und welche Versöhnung wurde ihm im Sterben träumend zuteil.

6.

Freilich hebt uns Leonhard Frank mit dieser Schilderung 
über das strafrechtliche Problem hinweg. Um eine solche Schuld 
und eine solche Sühne kann es nicht gehen im Gerichtssaal, wo 
Fremde von außen her über eine äußere Tat zu richten haben. 
Frank läßt seinen Dichter das Problem genau erkennen, wenn 
dieser zu sich sagt:

»Denen kann ich niemals erklären, wie es kam; denn sie erdrücken mich 
mit ihrer Logik, die nur an der Oberfläche des Geschehens ihre Schlüsse 
findet... und dadurch Recht behält« (S. 47).

Was soll dies heißen: »und dadurch Recht behält«? Könnte 
denn der Vorsitzende Richter im Gerichtssaal die Therapie 
durchführen, die das vergessene, aber erahnte Erlebnis mit dem 
Hohlweg als Ursache bewußt machen würde? und welche Kon­
sequenzen hätte dies für die Anklage wegen der begangenen Tat, 
die damit als individuelles Geschehen auch dadurch nicht erklärt 
wäre?

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wieder gibt der Einäugige im Geschworenenzimmer die 
Antwort:

»>Weshalb die Quelle des Bösen ... diesen und diesen und jenen Men­
schen schuldig werden läßt, werden wir nie wissen. Aber verantworten 
muß sich der Schuldige den Mitmenschen gegenüber, die sich schützen 
müssen, so gut sie können ... Die Welt ist unvollkommene Etwas Unge­
löstes blieb in seinem Gesicht zurück« (S. 84).

Auch im Strafrecht bleibt etwas Ungelöstes zurück: nämlich 
die Frage nach der individuellen Schuld des Angeklagten. Die 
Freiheit des Individuums ist - so ist oben behauptet worden! - 
stets nur ein Verhältnis von Freiheit und Unfreiheit, von Ich und 
Es, von Ich und Unter-Ich und Über-Ich, von Bewußtem und 
Unbewußtem. Wie genau dieses Verhältnis zu bestimmen ist, 
kann niemand sagen; es wird sich wohl auch während des Le­
bens verändern je nach Situation, Kraft und Umfeld des Betref­
fenden. Was wir über dieses Verhältnis beim Anderen wissen, 
hängt davon ab, wieweit wir hineingenommen werden in ihn, 
wieweit der Andere sich öffnet dem Eindringen in seine Indivi­
dualität. Was die Liebe des Wir beglücken kann, was in der The­
rapie die Vertrauensbasis von Ich und Du darstellt, das muß dem 
Gerichtssaal und dem richtenden Er bzw. der richtenden Sie ver­
schlossen bleiben. Das Rechtsverhältnis gründet in der allseiti­
gen Achtung der Person; und sperrt sich daher gegen einen Ein­
griff in die Individualität des Anderen. Rechtlich denkende und 
handelnde Menschen können nur nach grobem Muster vorgehen 
und das Verhältnis von Freiheit und Unfreiheit beim Anderen 
nur schwergewichtsmäßig festlegen (zurechnen). Je mehr eine 
Tat als Willenshandlung nachvollziehbar ist, desto eher ist sie 
als schuldhaft begangen anzusehen; je mehr sie unverständlich 
und so fremd erscheint, daß wir einen medizinischen Sachver­
ständigen brauchen, der uns einige ihrer Ursachen herausarbei­
ten kann, desto näher liegt die Annahme von Schuldunfahigkeit. 
Im Einzelnen gibt es hier einen weiten Raum für Zurechnung, 
der nur durch ein Verfahren näher ausgefüllt werden kann, in der 

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Richter als Person sich auf den Angeklagten als Person ein­
läßt. Ein Urteil über die Freiheit oder die Unfreiheit des Täters 
als eines Individuums kann dieses Verfahren niemals begrün­
den. Wir wissen, daß er stets beides - eben: als Verhältnis - ist; 
so wie wir auch, wenn wir ihn zur Verantwortung ziehen. Frei­
lich bedeutet dies auch, daß wir im Grunde nur die Tat beurteilen 
und kein Urteil über den individuellen Täter fällen können. Wir 
müssen die Tat als Unrecht distanzieren und auch dem Täter die 
Chance einräumen, sich von ihr zu distanzieren, damit er als Per­
son wieder mit uns in einem Rechtsverhältnis leben kann. 
Todesstrafe ist rechtlich nicht denkbar und begrifflich deshalb 
Unrecht!

In diesem Sinne verändert die Erzählung »Die Ursache« von 
Leonhard Frank auf den letzten Seiten ihren Charakter67 68. Vorbei 
ist die theoretische Argumentation um Psychoanalyse und/ oder 
das Ringen um die Schuld! Frank entfaltet nun eine flammende 
Kritik an der Todesstrafe , die auch alle vorherigen Bemerkun­
gen über die schuldlos Schuldigen vergißt und mit starkem 
Pathos moralisiert. Mit fast unerträglichen Wendungen entlarvt 
er den unrechtlichen Wahnsinn einer solchen Strafe - nämlich 
des Enthauptens durch das Beil - und zeigt dem erschütterten 
Leser den Weg des ehemaligen Dichters Anton Seiler in den 
Wahnsinn auf. In diesem Zustand des panikerfüllten Wartens 
auf die barbarische Exekution verliert die Frage nach der Ursa­
che jeden Sinn. Seiler phantasiert nun eine »Uhrsache« als die 
Verbindung von Uhr (nämlich der abnehmenden Anzahl der 
Stunden, die er noch zu leben hat) und Zeit (S. 105). Von daher 
erklärt er auch den Staatsanwalt für vollkommen unschuldig: 
»Das Ganze ist ja nichts weiter als Zeitursache« (S. 107).

Soll damit auf die Geschichtlichkeit des Menschen69 und sei­
nes Strafrechts angespielt und die Hoffnung zum Ausdruck ge- 

67 Ausdrücklich hervorgehoben z.B. von Mahrholz, Das literarische Echo 21, S. 777 
(Herabsinken vom Dichter zum moralisierenden Schriftsteller).

68 So zu recht Claubrecht, Studien, S. 69, 163 ff.
69 In diesem Sinne wohl Marsch, Kriminalerzählung, S. 239.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bracht werden, daß eine Zeit ohne diese menschenunwürdigen 
Hinrichtungen auskommen wird?70 Ich weiß es nicht. Leonhard 
Frank selbst hat 1952 seine Erzählung charakterisiert mit den 
Worten über sich als Dritten: »Die Vorstellung, daß einem Men­
schen der Kopf abgeschlagen wird, peinigt ihn seit Jahren. Er 
schreibt >Die Ursachen das Buch gegen die Todesstrafe, in dem 
der Lehrer Dürr ermordet wird«71. Mir bleibt nur der Schlußsatz: 
So lange Menschen im Namen des Rechts getötet werden, ist die 
Frage nach ihrer Schuld, nach ihrer Freiheit und Unfreiheit, nur 
in einem Sinne zu beantworten möglich: kein Mensch kann 
rechtlich so schuldig sein, daß seine Tötung menschliche Strafe 
darstellen könnte!

70 So Glaubrecht, Studien, S. 166.
71 Frank, Links, S. 699.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


' T*

Wolfgang Schild

Jahrgang 1946, Studium der Rechtswissenschaft und Philosophie an der Universität 
Wien. Promotion zum Dr. jur. 1967 in Wien und Habilitation 1977 an der Maximilians- 
Universität München. Seit 1977 Professor für Strafrecht, Strafprozeßrecht, Rechtsphilo­
sophie und Strafrechtsgeschichte an der Universität Bielefeld. Von 1990 bis 1993 Mit­
glied der Gründungskommission der Juristenfakultät der Universität Leipzig.

Forschungsgebiete: Grundfragen der Strafrechtsdogmatik (Schwerpunkt: Allgemeiner 
Teil); Rechtsphilosophie (Schwerpunkt: Deutscher Idealismus); Strafrechtsgeschichte 
(Schwerpunkte: Mittelalter und frühe Neuzeit, Hexenforschung, Nationalsozialismus); 
Rechtsikonologie (umfangreiches Archiv von Fotos, Dias, Materialien zur Strafrechts­
geschichte und vor allem Hexenverfolgung); Recht und Kunst.

Selbständige Publikationen: Die Reinen Rechtslehren. Berlin 1975; Die »Merkmale« 
der Straftat und ihres Begriffs. Ebelsbach 1979; Alte Gerichtsbarkeit. München 1980. 
2. Auflage 1985; Der Strafrichter in der Hauptverhandlung. Heidelberg/Hamburg 1983; 
Täterschaft als Tatherrschaft. Schriftenreihe der Juristischen Gesellschaft zu Berlin. Heft 
137. Berlin/New York 1994; Staat und Recht im Denken Richard Wagners. Stuttgart/u.a. 
1994; Bilder von Recht und Gerechtigkeit. Köln 1995; Mitherausgeber des NOMOS- 
Kommentars StGB; Zahlreiche Aufsätze aus den Forschungsschwerpunkten.

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herausgegeben von Prof. Dr. Hasso Hofmann, Edgar Michael Wenz 
und Prof. Dr. Dietmar Willoweit

Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft 1: Arthur Kaufmann: Theorie der Gerechtigkeit, Problemgeschichtliche 
Betrachtungen, 1984, 51 S., 19,80 DM

Heft 3: Niklas Luhmann: Die soziologische Beobachtung des Rechts, 
1986, 48 S„ 16,80 DM

Heft 4: Ernst-Wolfgang Böckenförde: Die verfassunggebende Gewalt des Vol­
kes - Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts, 1986, 34 S., 16,80 DM

Heft 5: Ralf Dreier: Rechtsbegriff und Rechtsidee, Kants Rechtsbegriff und 
seine Bedeutung für die gegenwärtige Diskussion, 1986, 37 S., 18,80 DM

Heft 6: Günter Dux: Der Täter hinter dem Ihn, Zur soziologischen Kritik der 
Schuld, 1988, 58 S„ 24,-DM

Heft 7: Franz Bydlinski: Recht, Methode und Jurisprudenz, 1987, 46 S., 19,80 DM
Heft 8: Martin Kriele: Freiheit und „Befreiung“, Gibt es eine Rangordnung der 

Menschenrechte?, 1988. 52 S., 26,- DM
Heft 9: Manfred Rehbinder: Fortschritte und Entwicklungstendenzen einer 

Soziologie der Justiz, 1989, 63 S., 26,- DM
Heft 10: Klaus Lüderssen: Die Krise des öffentlichen Strafanspruchs, 

1989, 62S..26,- DM
Heft 11: Norbert Hoerster: Verteidigung des Rechtspositivismus, 1989, 31 S., 

26,- DM
Heft 12: Guiseppe Duso: Der Begriff der Repräsentation bei Hegel und das 

moderne Problem der politischen Einheit, 1990, 55 S., 24,- DM
Heft 13: Otfried Höffe: Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt der 

Moderne, 1991, 37 S„ 18,-DM
Heft 14: Klaus F. Röhl: Die Gerechtigkeitstheorie des Aristoteles aus der Sicht 

sozialpsychologischer Gerechtigkeitsforschung, 1992, 59 S., 26,- DM
Heft 15: Hans Albert: Rechtswissenschaft als Realwissenschaft, Das Recht als 

soziale Tatsache und die Aufgabe der Jurisprudenz, 1993, 37 S., 19,- DM
Heft 16: Gerd Irrlitz: Moral und Methode, Die Struktur in Kants Moralphiloso­

phie und die Diskursethik, 1994, 56 S., 26,- DM
Heft 17: Hasso Hofmann: Gebot, Vertrag, Sitte, Die Urformen der Begründung 

von Rechtsverbindlichkeit, Festschrift A. Voigt, 1993, 49 S., 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft 
76520 Baden-Baden

https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Schuld und Unfreiheit. Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in Leonhard Franks »Die Ursache«

