Schuld und Unfreiheit

Gedanken zu Strafjustiz
und Psychoanalyse in
Leonhard Franks

»Die Ursache«

Nomos Verlag

hittpe://dol.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748802485 - am 17.01.2026, 12

7413, hitps:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [N


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783748902485 -

m 17.01.2026, 12:5743.



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiirzburger Vortrdge zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Herausgegeben von Hasso Hofmann,
Edgar Michael Wenz und Dietmar Willoweit

Mitbegriindet von Ulrich Weber

Heft 19

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prof. Dr. Wolfgang Schild

Schuld und Unfreiheit

Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in
Leonhard Franks »Die Ursache«

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vortrag gehalten am 9.2.1995

H »Alr

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufhahme

Schild, Wolfgang:
Schuld und Unfreiheit : Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in
Leonhard Franks »Die Ursache« / Wolfgang Schild. — 1. Aufl. - Baden-Baden :
Nomos Verl.-Ges., 1996
(Wiirzburger Vortrige zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie; H. 19)
ISBN 3-7890-4389-3
NE: GT

1. Auflage 1996

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1996. Printed in Germany. Alle
Rechte, auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der photomechanischen
Wiedergabe und der Ubersetzung, vorbehalten.

hitps//dol.org/10.5771/9783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. O



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Editorial

Gerade angesichts unserer reich bliithenden Dogmatik des po-
sitiven Rechts und im Hinblick auf eine gewisse Tendenz,
Rechtspraxis auf Rechtstechnik zu reduzieren, ist es wichtig, ja
notwendig, liber den kleinen Kreis derjenigen hinaus, die sich
mit Rechtsphilosophie, Normentheorie oder Rechtssoziologie
besonders befassen, Anstofe fiir die Beschiftigung mit den
Grund- und Grenzfragen des Rechts zu geben. Wenigstens ab
und an sollte auch der vorwiegend dogmatisch arbeitende Jurist
— Student wie Praktiker — jene heilsame Unruhe verspiiren, die
aus der Begegnung mit den Frag-Wiirdigkeiten der Grundlagen
und Methoden unseres Faches entspringt. Eine lockere Folge
von Einzelvortrdgen scheint uns hierfiir aus mehreren Griinden
das geeignete Mittel. So kann auf diese Weise am chesten ein
lebendiger Eindruck von Reichtum, Vielfalt und Spannweite der
nichtdogmatischen Beschéftigung mit dem Recht entstehen.
Reichen die Grund- und Grenzprobleme unseres Faches doch
von der alten und unabweisbar immer neu sich stellenden Frage
der Gerechtigkeit, der Frage des Rechts als Ausdruck menschli-
chen Selbstverstindnisses iiber die moderne Normanalytik bis
zur Bedeutung der sozialen Verhiltnisse fiir Entstehung, An-
wendung und Wirksamkeit der Gesetze wie fiir die Bildung von
RechtsbewuBtsein.

Durch die Veroffentlichung dieser an der Universitit Wiirz-
burg gehaltenen Vortrage mochten die Herausgeber dariiber hin-
aus Texte zur Verfligung stellen, die iiber bestimmte Aspekte
iiberschaubare Zuginge zur Theorie erdéffnen, aber auch als
Arbeitsmittel in Seminaren und Ubungen dienen kdnnen.

Wiirzburg, im Juli 1984

Hasso Hofmann Ulrich Weber Edgar Michael Wenz

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748802485 - am 17.01.2026, 12:5713.



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schuld und Unfreiheit

Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in Leonhard Franks
»Die Ursache«

»Nach vierzehn unter der stindigen Beobachtung verbrach-
ten Jahren, daB er eine entlarvte Illusion nach der andern fiir eine
Portion Seelenschmutz hatte hingeben miissen, verspiirte der
vermogenslose Dichter Anton Seiler im Winter 1907, ohne die
Ursache zu kennen, unvermittelt und heftig den Drang, von Ber-

lin in die kleine Stadt zu reisen, wo er als Sohn eines Wagnerge-
sellen auf die Welt gekommen war«l. Mit diesen Worten be-

ginnt die Erzdhlung »Die Ursache«, die der 33jdhrige Leonhard
Frank im Jahre 1915 veroffentlichte2. Zwar hatte Seiler — so die

Erzdhlung weiter! - in der Nacht vor dem Reiseentschluf3 einen
Traum von einem Schulausflug durch den heimatlichen Laub-
wald gehabt, in dem der gefiirchtete Lehrer Mager eine zentrale
Rolle gespielt hatte. Doch wullte er nach dem Erwachen nicht,
was er getriumt hatte, war vergebens bemiiht, sich an seinen

| L. Frank, Die Ursache (1915; hier zitiert nach der leichter greif- und beschaffbaren
Ausgabe im Verlag Biichse der Pandora 1978), S. 7. Im folgenden werden Zitate
aus diesem Werk nur mit Seitenhinweis angegeben.

2 In seiner Autobiographie »Links wo das Herz ist« (1952, hier zitiert nach der Werk-
ausgabe in vier Bianden 1991, Bd.3) bezeichnet Frank diese Erzdhlung als »Novelle«
(S. 524); so wird sieauch z.B. von M. Glaubrecht, Studien zum Frithwerk Leonhard
Franks, 1965, S. 163 ff., aufgefaBBt. - Im folgenden wird nur diese Erzdhlung in der
Druckfassung als Buch zugrunde gelegt. Offensichtlich hat Frank zuvor auch einen
Zeitschriftenvorabdruck veranstaltet (in der Zeitschrift »Die weillen Blatter«, 1915),
der zum Teil Textverdnderungen enthilt (ein Beispiel bei Glaubrecht, Studien, S.
68 f.). Daneben hat Frank aus seiner Erzéhlung auch ein Drama (»Die Ursache,
1929, auch abgedruckt in dem Sammelband seiner »Schauspiele«, 1959) und ein
Funkhorspiel fiir den staatlichen Rundfunk der DDR (um 1955) gestaltet, die aber in
dem Tiefgang der Argumentation deutlich hinter der Erzdhlung Zuriickbleiben. Un-
ter der Regie von M. Verhoeven wurde auch ein Film gedreht.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Traum zu erinnern. In seiner Heimatstadt angekommen, iiber-
fallt ihn plotzlich die Erinnerung an sein Leben hier: Armut,
Priigel, Demiitigungen, Schulqualen durch den Lehrer Mager.

»Und dem Dichter, der aufder ganzen Reise vergebens dariiber nachgegrii-
belt hatte, was ihn zwang, die Heimatstadt zu besuchen, war von dem
unvermittelten gierigen Hafl aufseinen Lehrer die Denkféhigkeit vollkom-
men niedergeschlagen worden« (S. 9).

Fetzen von Erinnerungen an erlittene Demiitigungen steigen
auf, konnen sich aber nicht zu einem zusammenhéingenden Bild
formen, kénnen ihm nicht die Ursache seines Hasses gegen den
Lehrer offenbaren. Ein Aufenthalt in seinem armseligen Eltern-
haus, als die Mutter die nichtbezahlte Milchrechnung erwéhnt,
macht ihm plotzlich seinen Traum bewufit und die ihn darin
verfolgende Szene:

»Weil ich bei dem Schulausflug die zehn Pfennige nicht hatte, um das Glas
Milch zu bezahlen, [ .. .] lieB mich der Lehrer nicht mit ins Wirtshaus ge-
hen. Ich mufite vor dem Zaune stehen ... vor allen Schulkameraden«
(S. 12).

Wie hatte er noch getrdumt? daB3 der Lehrer in der einen
Hand ein kirchturmgrof3es Milchglas halte und mit der anderen
Hand das heifle Herz des Kindes, dieses ihm dann ins Gehirn
stopfe und den Kopfwieder schlieBe (S. 7). Er will den Lehrer
besuchen: doch schafft er es nicht, die Treppe von dessen Haus
hochzusteigen. »Als Schulknabe schlich der Dichter angstbe-
hangen aus der dunklen Lochgasse« (S. 16). Anton Seiler fahrt
zuriick nach Berlin: in sein Elendsquartier. Selbst von einer
Dime muf} er sich Geld geben lassen.

»Verurteilt und verkauft ging er mit dem Geld aus dem Zimmer - Ohne
Widerstand zu leisten, lieB er sich direkt zum Bahnhofgehen, um wieder in
die Heimatstadt zu fahren, wo im dunklen Erlebnisknéuel seiner Jugend
die Ursachen seiner Haltlosigkeit, seines untergrabenen Selbstbewuft-
seins, seines ruinierten Lebens zu finden sein miiten« (S. 27).

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Morgens angekommen, geht er geradewegs zum Haus des
Lehrers, mit dem Gedanken im Herzen:

»Lehrer Mager miisse sein Unrecht einsehen und ihn um Entschuldigung
bitten. Das wiirde ihm die Kraft zur Reinigung geben, zu einem neuen,
riickgratvollen Leben,

denn der Lehrer werde nun ein weillhaariger, gebeugter Mann
mit der Einsicht und Giite des Alters sein, mit dem sich auszu-
sohnen leicht fallen miisse (S. 28). Doch hat sich Lehrer Mager
nicht verdndert. Mit Wut und hdmischer Freude an den Fehlem
in den Aufsitzen korrigiert er Schiilerhefte; er erinnert sich an
Anton: »Haben Sie gestottert in der Schule?«, und mit schreck-
lichem Lécheln erinnert er sich an die spottischen Aktionen, mit
denen er den Schiiler der belustigten Klasse ausgeliefert hat.
Zwei Schiiler holen die korrigierten Hefte ab. Wahrend der gro-
Bere und offensichtlich bessere einen Himbeerapfel erhilt, wird
der kleinere und in der Deutschschreibung schlechtere nicht nur
beschimpft, sondern auch geziichtigt. Dem schluchzenden Kna-
ben reibt der Lehrer mit seinem Siegelring an der Stirn und briillt
ihn an, was er denn da drinnen habe.

»Der Dichter sal wie eine Leiche und starrte in kaltem Entsetzen aufdas
rote Malzeichen, das aufder schneeweiflen Kinderstime leuchtend hervor-
trat. >Das Mal, das Mal aufseiner Stirne wird nie mehr vergehen. Sie haben
ihn gezeichnet« sagte der Dichter tonlos und laut. >Und wenn es ver-
schwindet, &uBerlich, dann ist es ihm ins Gehirn getreten .. . und der
Gezeichnete trigt das Mal in der Seele, sein Leben lang<« (S. 31).

Der Lehrer weist — nachdem die beiden Kinder den Raum
verlassen haben — diese Kritik zuriick: er habe viele, viele Schii-
ler aufihr Leben vorbereitet! Wieder erinnert sich der Dichter an
seinen Traum und an das in ihm offenbar gewordene Erlebnis: er
— Anton - sei bei dem Schulausflug so frohlich gewesen, habe
gesungen und getanzt, sei auf Bdume geklettert; und dann diese
Demiitigung vor den Kameraden. Der Lehrer sieht verstandnis-
los und abweisend dem Dichter in die Augen. Dieser wird laut:

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>»lch war vorher so frohlich gewesen ... Und trage vielleicht seitdem das
Mal... das Mal!!< erhob sich die Stimme des Dichters, und langsam erhob
sich auch der Korper vom Stuhle, >das glithende Mal in ... meiner ...
Seele!< Die ganze Kraft seines Korpers ging in des Dichters wiirgge-
spreizte Hande iiber, die dem zur Wand zuriickweichenden Lehrer folg-
ten«.

Anton Seiler erwiirgt seinen ehemaligen Lehrer (S. 32). Dann
geht er in die Wohnung seiner Eltern, wo er »mit biblisch furcht-
barem Entsetzen« der Mutter zuschreit, da3 er den Lehrer umge-
bracht habe, was er gegeniiber der entsetzten Frau mit mithsamer
Beherrschung dann noch als Scherzbemerkung zuriicknehmen
kann. Wiederum aufder Strafle, bemerkt er aufeinmal:

»Die Welt hatte sich fiir ihn vollkommen verdndert. Sein bisheriges Leben
war scheinbar von ihm fortgezogen. Es war ihm, als stiinde er plotzlich auf
der anderen Seite des Planeten. Schwere, ganz neuartige Gefiihlsklumpen
waren in ihm entstanden, mit denen er sich auseinanderzusetzen hatte«
(S. 34).

Das Ergebnis dieser Auseinandersetzung wird der angeklagte
Anton Seiler dann vor Gericht vortragen. Diese Tat sei ein
Ungliicksfall gewesen:

»man konnte ihn mit dem Bergrutsch vergleichen, den ich zufillig einmal
mit angesehen habe [.. .] Das Erdinnere hat eine notwendige Bewegung
gemacht... Bewegung gemacht, wie aus Schlaferwachend, und vom nie-
derstiirzenden Gerd6ll sind einige Menschen erschlagen worden. .. Bei mir
verursachte die Summe aller qualvollen Erlebnisse, von denen das eine
zweiundzwanzig Jahre lang in mir geschlafen hat, einen plotzlichen, unab-
wendbaren HaBausbruch ... und dabei ist der Lehrer umgekommen. Wie
bei einem Erdbeben, das die Stadt einreifit und die Bewohner begribt [...]
Meine Hinde wurden nur als Mordwerkzeuge gebraucht [...] Deshalb
geht mich mein Mord nicht viel mehr an, als jeden anderen Menschen.«
Denn: »Mein Mord wurde von solchen Erlebnissen [in der Schulzeit] ver-
ursacht« (S. 46).

Anton Seiler hat die Ursache fiir den Tod des Lehrers gefun-
den.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Soweit die ungeféhr erste Hélfte dieser Erzdhlung, die Frank
selbst eine »Novelle« nennt3. Die Geschichte des Anton Seiler
insgesamt enthélt eine interessante und diskussionswiirdige
Stellungnahme zur Psychoanalyse liberhaupt und ihrer Theorie
des Verbrechens im besonderen, die es aufzuarbeiten (im Haupt-
teil unter 1.) und fiir die Diskussion iiber das Verhiltnis von
Strafjustiz und Psychoanalyse (in einem weniger umfangreichen
Teil unter I1.) fruchtbar zu machen lohnt.

L. Zur Theorie der Psychoanalyse

Zunichst soll die Theorie der Psychoanalyse, wie sie in die-
ser Erzahlung von Leonhard Frank entwickelt wird4, in Grund-

ziigen dargestellt und mit der klassischen Konzeption der Psy-
choanalyse verglichen werdens.

Frank hat nach meinem Wissen Sigmund Freud, den damals
in Wien lebenden Begriinder der Psychoanalyse, nicht person-
lich gekannt. Sein Wissen von dieser »modernsten Seelenana-
lyse« — wie sie einer der Geschworenen im Prozef3 gegen Anton
Seiler (umschrieben mit: kahler Psychologieprofessor) nennt

3 Vgl. Frank, Links, S. 524. Vgl. auch Fn. 2.

Unter dem Einflufl der Psychoanalyse stehen — neben der »Ursache« (1915) - erst
wieder einige nach 1933 geschriebene Arbeiten Franks, aufdie hier nicht einzuge-
hen ist; vgl. dazu G. Schréder, Zwischen Resignation und Hoffnung — Zur mittleren
Schaffensperiode von Leonhard Frank, in: Der Aufbau 13 (1957), S. 242-256 (hier:
S. 252 ff).

5  Dabei kann selbstverstdndlich in diesem Rahmen keine ausgearbeitete Darstellung
bzw. Kritik der Psychoanalyse erwartet werden; ich hoffe eine diesbeziigliche Ar-
beit bald vorlegen zu kénnen. Einstweilen darfich aufmeine hinweisenden Ausfiih-
rungen in der Kommentierung der §§ 20,21 StGB verweisen (Altemativ-Kommen-
tarBd.l, 1990, §§20,21 Rn.134ff).

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(S. 84)! - bezog er von dem Arzt Dr. Otto Grof36. Dieser 1877 als
Sohn des beriihmten Kriminalisten und Kriminologieprofessors
Hans Grof3 in Graz geborene Mediziner hatte zuerst Psychiatrie
studiert, war dann in Berithrung mit dem Freud-Schiiler Carl
Gustav Jung gekommen und so fiir die Sache der Psychoanalyse
gewonnen worden. 1906 war er nach Miinchen iibersiedelt und
fiihrte einige Jahre dort ein wildes Leben in der Kiinstler- und
Anarchistenszene. Im Cafe Stephanie lernte ihn der am

4. 9. 1882 in Wiirzburg als viertes Kind eines Schreinergesellens
geborene (also fiinf Jahre jlingere) Frank’7 kennen, der der Dii-

sternis, Armut und Enge seines Vaterhauses, seiner Heimatstadt
und seines Lehrherren (eines Schlossermeisters) entflohen war,
um in Miinchen Kunstmaler zu werden. In seiner Autobiogra-

phie »Links wo das Herz ist« (1952) fiihrt Frank den Psychoana-
lytiker als »Doktor Otto Kreuz«3 ein: »dreiflig Jahre und verhei-

ratet [...] Doktor Kreuz kannte die Philosophie Nietzsches mit
dem Herzen und war einer der frithesten Anhéinger Freuds«; er

6  Vgl.J. E. Michaels, Anarchy and Eros. Otto Gross’ Impact on German Expressio-
nist Writers, 1983, S. 81 ff. — Unhaltbar dagegen E. Aulhorn, Dichtung und Psycho-
analyse, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift 1922, S. 219-292, die einen
EinfluB von Alfred Adler vermutete (S. 281).

7  Zu Leonhard Frank vgl. Glaubrecht, Studien; K. Kim, Leonhard Franks Werke,
1967; T.C. Mathey, Das Sozialkritische in den Werken Leonhard Franks, Diss.
Univ. Southern California 1968; M. Reich-Ranicki, Ein exemplarischer Novellist.
Bemerkungen zur Epik Leonhard Franks, in: Neue deutsche Literatur 1957, H.1, S.
119-126; J. de Rouck, Leonhard Frank — Liebe zur Menschheit in seinem Leben und
Werk, 1961; G. Schroder, Die Darstellung der biirgerlichen Gesellschaft im Werk
Leonhard Franks, Diss. Potsdam 1957; ders.. Aufbau 13, S. 242 ff. Vgl. auch die
Autobiographie seiner Ehefrau Charlotte Frank, Sagen, was noch zu sagen ist. Mein
Leben mit Leonhard Frank, 1982, und die Arbeiten in der Schriftenreihe der Leon-
hard-Frank-Gesellschaft Wiirzburg. — Zur Erzdhlung »Die Ursache« vgl. neben den
oben Genannten auch Aulhorn, Germanisch-Romanische Monatsschrift 1922, S.
279 ff.; H. Fehr, Das Recht in der Dichtung, 1931, S. 511; F. Lehrer, Die Ursache,
in: Schone Literatur 30 (1929); 1K Mahrholz, Leonhard Frank, in: Das literarische
Echo 21 (1918/19), Sp.775-778; E. Marsch, Die Kriminalerzdhlung, 2. Aufl. 1983,
S. 232 ff. (unter der Uberschrift: »Die Motivfrage und die Unentscheidbarkeit der
Schuld«); K. Pinthus, Leonhard Frank, Die Réduberbande - Die Ursache, in: Zeit-
schr.f. Biicherfreunde 8(1916/17), Sp.410-412.

8 Nach Schréder, Darstellung, S. 24 f, setzte Frank ihm auch ein literarisches Denk-
mal in der Figur des Martin in seinem Roman »Die Jiinger Jesu« (1949).

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»[verehrte] die Frauen, das Prinzip des Weiblichen, wie er sich
auszudriicken pflegte, und [war] der Ansicht, da3 ihre Sexual-
komplexe nicht nur analysiert, sondern auch tapfer im Bett ab-
reagiert werden miiflten«; er »war ein kithn und original denken-
der Theoretiker und im Leben der Wirklichkeit der denkbar
schlechteste Menschenkenner, kindlich gutgldubig bis zur
Blindheit«910Wuf das tragische Schicksal dieses von Freud ein-
mal fiir den — neben Jung” - einzigen »wirklich originellen
Denker« unter seinen Schiilern" gehaltenen Theoretiker und
Praktiker der Psychoanalyse ist hier nicht ndher einzugehenl?;
bekannt ist sein Konflikt mit dem Vater, der ihn 1913 nach sei-
ner Verhaftung als Anarchist in Berlin nach Osterreich zuriick-
holen und in der Privat-Irrenanstalt Tulln internieren liel, was
zu einer internationalen Pressekampagne fiihrte; er wurde Juli
1914 entlassen, blieb aber wegen seiner immer wieder durchbre-
chenden Drogensucht durch Jahre hindurch weiter unter Kura-
tel; schlieBlich wurde er 1920 halb verhungert und frierend in
einem Durchgang zu einem Berliner Lagerhaus gefunden, zwei

So Frank, Links, S. 449, 453, 475.

10 Im dibrigen soll zwischen Grof3 und Jung eine fiir letzteren nicht gerade schmeichel-
hafte Beziehung bestanden haben. Frank selbst deutet in seiner Autobiographie
(Frank, Links, S. 475 f.) an, dal Grofl im Kokainrausch eine 32seitige Broschiire
uber seine neue Theorie der Psychoanalyse verfafit und davon 100 Exemplare im
Privatdruck habe herstellen lassen; ein Exemplar sei einemjungen Psychoanalytiker
geschickt worden, der eine sehr kritische Arbeit iiber Gro3 geschrieben hatte; die
restlichen Exemplare seien verloren gegangen. »Fiinfundvierzig Jahre spéter, in der
Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts, galt der Psychoanalytiker, dem Frau Doktor
Kreuz als einzigem im Jahre 1906 ein Exemplar der Broschiire geschickt hatte, in
Europa unbestritten als der genialste lebende Représentant und Forscher der psycho-
analytischen Wissenschaft. Niemand wuBte, daB3 er seine Lehre ... aufden frithen
Erkenntnissen und entscheidenden Hinweisen des einstigen Gegners Doktor Otto
Kreuz aufgebaut hatte«. Dieser Psychoanalytiker soll C.G. Jung gewesen sein (so
E. Hurwitz, Otto Gross - Paradies-Sucher zwischen Freud und Jung, 1979, S. 122;
Schroder, Darstellung, S. 23a, der den Plagiatsvorwurffreilich im wesentlichen ent-
kriftigt).

11 So Hurwitz, Gross, S. 85.

12 Vgl. Hurwitz, Gross; Michaels, Anarchy; F. Lamott, Prof. Dr. Hans Gross gegen sei-
nen Sohn, in: J. Clair/ u.a. (Hg.), Wunderblock (Ausstellungskatalog Wien), 1989,
S. 611-619. - Vgl. auch G. Bose/E. BrinkmannJP. Ludewig (Hg.), Grosz/Jung/
Grosz, 1980.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tage spéter verstarb er 42jdhrig in einem Krankenhaus. Aus den
offiziellen Darstellungen und dem »Zitationskartell« der Psy-
choanalytiker wurde sein Name wegen seiner anarchischen Ten-
denzen und seiner Rauschgiftsucht getilgt; anzumerken ist viel-
leicht, daB3 er Ernest Jones zur Psychoanalyse gebracht hat. Auch
im Leben von Leonhard Frank spielte Otto Grof3 eine zwie-
lichtige Rolle. Aufder einen Seite verkuppelte er ihn mit der da-
mals 20jdhrigen Malerin Sophie Benz, die dessen erste Liebe
wurdel3. Andererseits begann er mit ihr nach Aufnahme einer
Therapie bei ihm wegen auftretender psychotischer Stérungen
ein Verhéltnis und zog mit ihr nach Ascona, wo sie im Mérz
1911 Suizid begingl4. Frank war iliber dieses Verhalten des Ana-
lytikers so emport, daB3 — wie er schrieb — »Qual und die Zwil-
lingsschwestern Machtlosigkeit und HaB3 [ihn] erfiillten und be-
herrschten. Sein HaB richtete sich gegen den Doktor, der tren-
nend in sein und Sophies Leben eingegriffen habe. Der Ent-
schluf3, den Doktor niederzuschieflen, entstand von selbst, und
von der Sekunde an existierte nichts anderes mehr. Auf dem
Heimweg war Michaell5 nur noch das Werkzeug, den Doktor zu
toten«l6; doch trafer Otto Grof3 nicht mehr in seiner Wohnung
an. Den Suizid der ehemals geliebten Frau kommentierte Frank
1952: »Sophie war eines der ersten Opfer der angewandten Er-
kenntnisse Sigmund Freuds, der das Gesicht der Welt verdndert
hat«l7. Offensichtlich hatte er diese These bereits 1915 vertre-
ten, denn der bereits erwdhnte kahle Psychologieprofessor als
Geschworener im ProzeB3 gegen Anton Seiler charakterisierte
die Psychoanalyse weiter mit den Worten:

»Ungreifbar wie Luft, verstehen Sie, nach allen Seiten hin zu drehen. Wir
Psychologen der alten Schule wissen wenigstens das eine, dal wir nicht
viel wissen, aber diese Neuen glauben aufeinmal, alles zu wissen. Und das

13 Vgl. Frank, Links, S. 453 ff.

14 Zu dieser Affdre vgl. Hurwitz, Gross, S. 120 ff.
15 So das Pseudonym fiir Frank selbst.

16 Frank, Links, S. 491.

17 Frank, Links, S. 496.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist die groe Gefahr. GroBle Gefahr. Wo diese Theorie mit der Praxis zu-
sammentrifft ... gibt's immer ein Ungliick« (S. 84).

Daf3 deshalb die Stellungnahme Franks zur Psychoanalyse
ebenso ambivalent ausfallen wird, liegt aufder Hand.

Und dieser wollen wir uns nun zuwenden; interessiert hier
doch mehr als die Person des Otto Grof3 seine Auffassung von
der Psychoanalyse, die er sicherlich in Gespriachen auch Leon-
hard Frank vermittelt hat. An der analytischen Methode Sig-
mund Freuds hielt Grof3 konsequent fest, auch wenn sie in den
spéteren Jahren zugunsten sozialrevolutionédrer Forderungen in
den Hintergrund seines Interesses riicktel§. Doch interpretierte
er die Befunde der analytischen Praxis kritisch zu und damit an-
ders als Freud: er stellte die ausschlieBlich sexuelle Grundlage
der emotionalen Stérungen in Frage. Fiir ihn lag der tiefere
Grund fiir die pathogenen Konflikte in den gesellschaftlichen
Verhiltnissen, wodurch die Psychoanalyse nicht Natur-, son-
dern Sozialwissenschaft zu sein hatte. Damit erkannte Grof3 als
erster — und lange vor Otto Fenichel, Wilhelm Reich, Erich
Fromm, Herbert Marcuse, Jirgen Habermas, Alfred Lorenzer
und anderen - die soziale Bedingtheit der psychoanalytischen
Befundel9. Bezeichnend ist eine Stelle aus einer 1907 verdffent-
lichten Arbeit liber »Das Freudsche Ideogenititsmoment und
seine Bedeutung im manisch-depressiven Irresein Kraepelins«,
wonach nicht das sexuelle Moment als solches, sondern der psy-
chische Konflikt maB3gebend sei und letzterer »ein Produkt des
Milieus ist, ein Ausdruck der Zeitverhiltnisse und ihrer Riick-
wirkung auf den Einzelnen«20. Noch deutlicher wird die Dif-
ferenz zu Freud in einer 1920 verdffentlichten Arbeit iiber den
inneren Konflikt, wonach »jede seelische Stérung . .. aufun-
glinstige Einwirkung von auf3en her, aufeine den angeborenen
Anlagen, dem angeborenen Charakter und der Individualitit ent-

18 Vgl. Hurwitz, Gross, S. 84.
19 So Hurwitz, Gross, S. 78 f.
20 Zitiert nach: Hurwitz, Gross, S. 79.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegenstehende Fremdeinwirkung zuriickgeht. Die Summe der
[seelischen Erkrankungen], die . . . in der Seele des Kindes, und
zwar ausnahmslos jedes Kindes, und ebenso im Unbewuftenje-
des Menschen iiberhaupt sich haben nachweisen lassen, ist mei-
ner Meinung nach die Folge der aufjedes Kind und jeden Men-
schen einwirkenden, im grof3en ganzen gleichgerichteten Schéd-
lichkeiten, der universell umgehenden, naturwidrigen Familien-
und Milieusuggestion«; Grof3 verlangte deshalb einen neuen lie-
bevollen und autoritétsfreien Umgang mit Kindern2l, aber auch
grundlegend eine vollige Verdanderung der gesellschaftlichen
Verhiéltnisse. Er hatte den Plan, in Ascona eine freie Hochschule
zu griinden, von der aus er die westliche Zivilisation anzugreifen
gedachte?2.

Von daher liegt der Einflu, den Otto Grof3 auf Leonhard
Frank ausgeiibt haben muf}, aufder Hand, selbst wenn man be-
riicksichtigt, da3 der Dichter sicherlich auch durch eigene Erfah-
rungen zu diesen Erkenntnissen gekommen sein mag. Dies be-
trifft vor allem das Erleben der Volksschulzeit. In seiner Auto-
biographie23 stellt Frank den Lehrer Diirr - das Vorbild des Leh-
rers Mager in der Erzdhlung — als wahres Scheusal dar. Schlidge
ins Gesicht, Hiebe mit dem Rohrstock, aber vor allem die Erzeu-
gung von Angst seien dessen »Erziehungsmethoden« gewesen,
die die Kinder in » Angstbesessene« verwandelt hitten, bis hin-
ein in Trdume selbst noch im Erwachsenenalter. »Er benutzte
seine Uberwiltigende Autoritdt dazu, die Personlichkeit des
Schiilers auszurotten, und beging den Seelenmord griindlich
[--.] Als Michael24 nach sieben Jahren die Schule verlie3, war er
ein schwerverwundeter Junge, der nur deshalb nicht Selbstmord
beging, weil er im Gefiihl noch nicht wullite, da der Mensch,

21 Vgl. Schroder, Darstellung, S. 23.

22 So Glaubrecht, Studien, S. 26 (nach einem Hinweis von Franz Jung).

23 Vgl. Frank, Links, S. 441 ff., 699. - Zum Ganzen vgl. J. Kosa, Zum Bild der Schule
und des Lehrers bei Leonhard Frank, in: Schriftenreihe der Leonhard-Frank-Gesell-
schaft H.2 (1986), S. 5-14.

24 Das Pseudonym fiir Frank selbst.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn er nicht mehr weiterkann, Selbstmord begeht«. Und erst
mit dem Roman »Die Riuberbande« und der Erzdhlung »Die
Ursache« habe er - so heifit es im Gesamtiiberblick iiber sein Le-
ben weiter! — »sich freigeschrieben von den psychischen Unge-
heuern, die ihm von diesem Erzieher mitgegeben worden waren
auf den Weg ins Leben«. Nicht ohne Grund umschrieb Frank

1952 seine Erzéhlung »Die Ursache« als »eine Novelle, deren
Hauptperson den Lehrer Diirr erwiirgt«25.

Jedenfalls in der Aufdeckung der Ursache fiir den Tod dfs
Lehrers Mager gehen Leonhard Frank und Otto Grof3 paralfa™"™"
Ursache sind die qualvoll erlebten, demiitigenden Kindheitser
lebnisse, vor allem in der Schulzeit; in den flammenden Worten
des angeklagten Dichters Anton Seiler:

»Fast alle Verbrechen werden von der falschen Erziehung, der verlogenen
Moral, den unsittlichen sozialen Verhéltnissen verursacht. Alle Seelen sind
verwundet. Die ganze Welt riecht nach Karbol!« (S. 77);

wobei dies freilich nur gilt, soweit diese Erlebnisse vergessen
sind. Nur deshalb sind sie auch psychoanalytisch interessant, ist
diese modernste Richtung doch - in den Worten des uns schon
bekannten kahlen Psychologieprofessors — die »Theorie der ver-
gessenen Kindheitserlebnisse« (S. 84).

Anton Seiler stellt sich bei dem unvermittelten gierigen Hal3
aufden Lehrer, der ihn wiahrend des ersten Besuchs seiner Hei-
matstadt iiberféllt, schon diese Frage:

»lIst es denn moglich, daB3 ein Mensch als Kind qualvolle Erlebnisse hatte

. von denen er nichts mehr weil3, die aber in seinem Gefiihlsleben ein
dunkles Dasein weiterfuhren und plétzlich einen HaBausbruch verursa-
chen?« (S. 9).

25 Frank, Links, S. 524.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und Seiler gibt in der gegen ihn wegen Mordes gefiihrten
Hauptverhandlung die bejahende Antwort:

»Erst nachdem ich schon da war, bei meiner Mutter im Zimmer war, erin-
nerte ich mich an das Schulerlebnis. Ganz plétzlich. Es hat also volle
zweiundzwanzig Jahre lang heimlich in mir gesteckt und mich, wie ich
jetzt ganz bestimmt weiB}, aus seinem dunklen Versteck heraus gezwungen,
in die Heimatstadt zu fahren« (S. 48). »Schon ein einziges vergessenes
Jugenderlebnis hat also die Macht, mich eines Morgens von Berlin in die
Heimatstadt zu schicken. Ich muf3 gehorchen. Weif3 absolut nicht weshalb.
Hab vierzehn Jahre lang bis zu diesem Morgen gar nicht daran gedacht zu
reisen. Hatte keine Lust. Kostet Geld ... Wenn nun schon das Eine so
eigenméchtig mit mir umspringen kann, dann muf ich mir sagen - und das
ist der glithende tragische Punkt -, da3 die ohne Zweifel zahllosen schind-
lichen Kindheitserlebnisse zusammen, die vergessen und verdeckt in
einem Menschen sitzen, ihn gegebenenfalls zu ihrem Werkzeug fiir jede
Tat, welche es auch sei, machen kénnen.«

Seiler umschreibt die Totungstat:

»lch safl beim Lehrer, der mich jahrelang gequélt hatte und jetzt vor
meinen Augen den Kleinen schidndete, da wirkten plotzlich alle diese
vergessenen Erlebnisse eigenmichtig zusammen und erwiirgten ihn«
(S. 49).

Fiir Seiler ist damit klar, dal das demiitigende Schulerlebnis
- das er getrdumt hatte — nicht die Ursache fiir den Tod des Leh-
rers Mager war: denn daran konnte er sich im Elternhaus wieder
erinnern.

»Ein demiitigendes oder sonst qualvolles Jugenderlebnis ist nicht mehr ge-
fahrlich, nachdem man sich daran erinnert hat. Zuerst war ich sehr erregt,
sehr erregt. Dann wurde ich nurrecht traurig und wollte mich mit dem Leh-
rer aussOhnen. Er sollte sich ein bilichen entschuldigen bei mir, und alles
wire gut gewesen« (S. 49).

Aber dann wirkten — wie bereits erwédhnt! — alle anderen ver-
gessenen zahllosen Kindheitserlebnisse als Ursache zusammen.
Deshalb sei — so meint Seiler weiter! - der Lehrer auch nicht
allein an seinem Ungliick »schuld« (S. 65); denn

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»viele andere haben mich gedemiitigt, gepeinigt und dadurch schwach und
bose gemacht. Deshalb stehe ich hier. Aber ich glaube, daf vor allem der
Lehrer mich fiir spitere Demiitigungen so sehr empfanglich gemacht hat«
(8.57).

Der Lehrer habe ihm die Seele zerstort (S. 56).
Gegeniiber dem unverstindigen Vorsitzenden Richter wird
Anton Seiler theoretisch.

»Ich sage, daf} allen Menschen die Ursachen des Verbrechens ins Gehirn
geschleudert werden, in einem Alter, in dem sie sich noch nicht dagegen
wehren konnen, solange sie Kinder und einer eigenen gedanklichen Kritik
noch nicht fahig sind [.. .] Die Erlebnisse — die ersten Ursachen zu spite-
ren Verbrechen - erscheinen nur den Erwachsenen klein. Das Kind emp-
findet sie riesenhaft grof3, wird furchtbar getroffen und erschiittert. Denn
sein ihm angeborener, unbedingter Glaube an das Leben .. ., seine Naivitit
bekommt die erste Wunde. Das macht das Kind unsicher und empfianglich
fiir neue Verbrechensursachen, an denen es, noch unverwundet, vielleicht
vorbeigegangen wire [...] Die falsch und bose behandelten Kinder erle-
ben groBe Qualen, plotzliche Schrecken ... und werden doch nicht irrsin-
nig, wie mancher erwachsene Mensch, wenn ihn ein Ungliick unvermittelt
trifft... Die Natur pariert hier den Stof ... sie 146t das Kind vergessen.
Sonst gidbe es mehr irrsinnige Kinder als irrsinnige Erwachsene [.. .] Aber
nichts bleibt ohne Wirkung. Furchtbar ist das Vergessen. Denn alle bosen
Erlebnisse leben, ohne daf} es das Kind weil}, in ihm weiter, werden mit
ihm groB, bestimmen alle seine Handlungen [.. .] Diese den Menschen
klein scheinenden Ursachen wachsen mit den Menschen, werden eigen-
michtig ... werden eigenméchtig, und zu der Zeit, da das von ihnen beses-
sene Kind anféngt, kritisch zu erleben, ist es schon vollkommen den Ursa-
chen [...] ausgeliefert... Das gilt fiir jeden. Daher kommt es auch, daf3
giitige Menschen im Traume die schwersten Verbrechen begehen. Was je-
der einzelne — Christus, ein junges, unschuldiges Midchen, die grofen
Dichter, meine Richter, der Staatsanwalt — schon an sich erfahren haben.
Diese Menschen begehen Verbrechen deshalb nur im Traume, weil giin-
stige Erlebnisse, welche die Kraft der Reinigung besal3en, sich ihnen zufal-
lig in den Weg gestellt haben« (S. 74-76).

Der Dichter Anton Seiler entpuppt sich in dieser Rede als
hochst interessanter Theoretiker der Psychoanalyse, der dem er-
staunten Publikum im Gerichtssaal die Lehre von der Verdran-

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung - also einem Abwehrmechanismus des Ich26 - in das

Unbewullte entwickelt. Erlebnisse, die das noch schwache Ich
des Kindes zerstéren wiirden, es unfdhig machen oder zu sehr
schwéchen wiirden in seiner Funktion des Umgangs mit der
Realitédt der Welt: solche Erlebnisse werden abgefangen - »pa-
riert« sagt Frank! — und vergessen gemacht; durch den »angebo-
renen, unbedingten Glauben [des Kindes] an das Leben«. Welch
interessante Formulierung fiir die Ich-Instanz und die Ich-
Triebe, wie sie in der Psychoanalyse vor allem der Nachfolger
Sigmund Freuds als zunehmend wichtig thematisiert wurden27,
so als gibe es im Menschen ein Zentrum, das ihn zu wirklichem
Leben auffordem und ihm zugleich die Kraft dazu geben wiirde.
Frank erweist sich in dieser These als der groBe Humanist, der
ihn Zeit seines Lebens fiir das Gute im Menschen eintreten lie3
und der ihn zum Kritiker an den sozialen Umstinden der biirger-
lichen Gesellschaft und am Krieg werden und sein lie3, was mit
Marxismus oder Kommunismus nicht gleichgesetzt werden
kann, auch wenn die DDR versucht hat, ihn in ihr Lager zu zie-
hen; schade, dafl Leonhard Frank im Westen nicht so bekannt
geworden und anerkannt ist, wie er es verdienen wiirde! Die
psychoanalytische Theorie der Ich-Instanz jedenfalls ist durch-
aus vereinbar mit diesem Frank’sehen Ansatz beim Glauben an
das Leben, man kann auch sagen: bei dieser unmittelbaren Uber-
zeugung von ecinem aufgegebenen und auch zu erreichenden
Sinn des Lebens, weshalb das Sinnzerstérende so qualvoll erlebt
werden kann und muf}; oder weshalb manch Sinngefahrliches
verdrangt werden muB.

Frank 1aBt seinen zum Meta-Psychoanalytiker gewordenen
Dichter nicht sagen, wohin diese furchtbaren Erlebnisse ver-
dringt werden; er spricht nur von einem Vergessen. Und er

26 Vgl. Anna Freud, Das Ich und die Abwehrmechanismen, 1936. - Dazu sehr instruk-
tiv J. Sandler/Anna Freud, Die Analyse der Abwehr, 1989 (dazu vgl. N. Elrod,
Anna Freud setzt sich der Kritik aus, in: Psyche 45, 1991, S. 1101-1115).

27 Vgl. vor allem die beriihmte Arbeit von Anna Freud (Fn. 46) oder der Schule der
Ich-Psychologie (H. Hartmann).

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

meint, dafl diese vergessenen Erlebnisse »ins Gehirn« geschleu-
dert oder gestopft wiirden oder daf3 sie dem Betroffenen »ins Ge-
hirn treten« (S. 7, 31, 74). Hier wirkt sicherlich der Einfluf3 des
Otto GroB nach, derja urspriinglich Psychiatrie studiert und den
somatischen Krankheitsbegriff stets auch fiir die Psychoanalyse
vertreten hatte2*. Doch soll aufdiese materielle (oder gar mate-
rialistische) Theorie der Psyche nicht ndher eingegangen wer-
den; ein Fehler sollte jedem zugestanden werden. Jedenfalls
zeigt der Hinweis Franks auf die lebenszerstorende Funktion
dieses Vergessenen, vor allem auch in bezug aufdie moglichen
Angstausbriiche, dal er damit alles Ich-Instanz-Fremde meint;
in der Terminologie Freuds somit sowohl das Es als auch das
Uber-Ich bzw. den umfassenderen Bereich des UnbewuBten, das
ja auch Inhalte des Uber-Ich umfaBt.

Aufdie beiden unterschiedlichen metapsychologischen Mo-
delle Freuds - das topographische (Bewulit — Vorbewul3t — Un-
bewuBt) und das Instanzenmodell (Uber-Ich - Ich — Es) — ist hier
nicht ndher einzugehen; ich méchte aber hier nur als Behauptung
anmerken, dall das Verhiltnis der drei Instanzen gerade in ihrem
jeweiligen Bezug zum UnbewuBlten mir nicht ausreichend ge-
klirt zu sein scheint. Jedenfalls wire es unhaltbar, das Uber-Ich
Freuds mit dem gleichzusetzen, was herkdmmlich »Gewissen«
genannt wird. Freud wollte mit diesem Terminus ein krankhaftes
(und daher grofitenteils als Unbewulites wirkendes) Be-
herrschtsein von angsterregenden Normzwidngen (von einem
von dulleren Autoritdten — Eltern, Kirche, Gesellschaft, Staat —
vorgesetzten fremden und fremdgebliebenen Sollen) erfassen,
von dem der Mensch zu befreien sei28 das sich verniinftig (und
in »auto-nomer« und somit: selbst-gesetzlicher Freiheit) bestim-
mende Gewissen etwa in Nachfolge der Terminologie Kants

28 Vgl. Hurwitz, Gross, S. 61 ff.
29 Vgl. Sigmund Freud, Studienausgabe, Bd.l: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psy-
choanalyse. Und Neue Folge, 1969, S. 499 ff.

https://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miite im Instanzenmodell die Ich-Instanz darstellen3) (und von
daher im iibrigen gut mit der Umschreibung Franks vereinbar
sein). Daraufist noch spiter kurz einzugehen.

Aber zunichst zuriick zu der Theorie des Dichters: danach
bleiben aber die in das Vergessen verdridngten Erlebnisse an
einem von diesem Glauben an Sinn ausgeschlossenen Leben
und wachsen mit dem Menschen mit: im Dunklen, Irrationalen,
Unlogisch-Irrealen, in dem sie sich verformen, Wildwuchs bil-
den, Monstren werden, die bald die Kraft erlangen, als Ursache
nach auflen zu wirken, zunéchst in Traumerlebnissen3l, dann in
Taten des sozialen Lebens des Erwachsenen. Doch gibt es nach
Frank auch Erlebnisse, die die Kraft der Reinigung haben, die
das Vergessene/ Verdringte wirklich Vergangenheit sein lassen,
aufrdumen im Unrat des Unbewuften und wenigstens zum Teil
Ordnung machen in der Unterwelt. Manch Vergessenes/ Ver-
dringtes wird auch bewuf3t und kann dann bearbeitet werden,
wie das Beispiel des Anton Seilers beziiglich des Schulausfluges
zeigt.

Das zuletzt Gesagte 1468t sich zu einer kritischen Anfrage an
die Theorie Freuds, insbesondere des Instanzenmodells, wie er
es zusammenfassend in den »Vorlesungen zur Einfiihrung in die
Psychoanalyse« (Neue Folge 1932) entwickelt hat, erweitern.
Die Terminologie Es — Ich — Uber-Ich ist so selbstverstindliches
Allgemeingut der gebildeten Alltagssprache geworden, dal man
sie nicht mehr bedenkt. Fiir Bruno Bettelheim freilich entstand
ein Problem, als er die Ubersetzg'ng ins Englische/ Amerikani-
sche ndher betrachtete32. Sollte Uberich z.B. als zusammenge-
setztes Wort oder als Uber-Ich mit Bindestrich (wie Freud
schrieb) gemeint sein? Dies scheint zunéchst belanglos. Doch

30 Vgl. z.B. J. R. Silber, Die Analyse des Pflicht- und Schulderlebnisses bei Kant und
Freud, Kant-Studien 52, 1960/61, S. 295 ff.; H. Strauch, Das Ichproblem bei Freud
im Lichte Kants, Diss. Erlangen 1934.

31 Zum Unterschied der Traumauffassung Franks und der Traumtheorie Freuds vgl.
Glaubrecht, Studien, S. 95 ff.

32 Vgl. B. Bettelheim, Freud und die Seele des Menschen, 1984, S. 62 ff.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enthilt das Wort »Uber-Ich« (mit Bindestrich) eine Spannung in
sich: es ist viel mehr vom Ich her gedacht (als wenn es ohne die-
sen Bindestrich einfach zusammengesetzt als »Uberich« ge-
schrieben wire) und wohl auch auf das Ich hin bezogen: Wo
Uber-Ich war und ist, soll Ich werden; wo krankhaft verzerrte,
fremdgesetzte und daher ent- und verfremdende normative
Zwange herrschen, soll verniinftige freie (selbst-gesetzliche)
Gewissensbestimmung sein! was deshalb moglich ist, weil das
Uber-Ich immer schon von diesem Ich — das es von Oben
(»Uber«) her niederdriickt und quilt - her gedacht und bestimmt
ist. Es ist immer das Uber dieses Ichs, das deshalb einerseits von
ihm (also seinem Uber) gequilt und vergewaltigt wird, anderer-
seits aber die Aufgabe (und an sich, eigentlich, auch die Kraft in
sich) hat, dieses Uber-Ich abzuarbeiten, in die verniinftige
Selbstbestimmung zu iiberfiihren, das Sollen zur eigenen Ge-
setzlichkeit zu verinnerlichen (»internalisieren«) und zum Ich
umzugestalten. Vergleichbares gilt fiir die Terminologie »Unbe-
wuBtes« ohne Bindestrich bzw. »Un-Bewufltes« mit Binde-
strich! Letzteres weist einen starken Bezug zum Bewullten auf,
ist das Andere dieses BewuBten, das sich sperrt dem BewuBt-
werden, aber gerade deshalb bewuf3t zu machen ist. So wire der
Zentralbegriff das Ich bzw. das Bewufite! Und wie steht es da
mit dem »Es«? Vor einigen Jahren gab es einen wilden Streit in
der Zeitschrift »Psyche« um die Herkunft dieses Wortes bei
Freud. Dieser selbst nannte als seine Vorgédnger Nietzsche und
Georg Groddeck33. Nicht gefragt wurde aber, ob dieses Wort
denn dem angemessen ist, was es eigentlich erfassen, begreifen,
soll; ob es wirklich »Begriff« ist? Freud schrieb dazu: »Dies un-
personliche Fiirwort scheint besonders geeignet, den Hauptcha-
rakter dieser Seelenprovinz, ihre Ichfremdheit, auszudriicken«34.
Doch bestimmte er im weiteren den Bereich dieses Es im we-
sentlichen negativ: es habe keine Organisation, bringe keinen

33 Freud, Studienausgabe I, S. 509.
34 Freud, Studienausgabe I, S. 510.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesamtwillen auf, es wiirden die logischen Gesetze nicht gelten
(vor allem nicht der Satz des Widerspruchs), es wiirde auch die
Kategorie der Zeit nicht konstitutiv sein, es kenne keine Wertun-
gen, kein Gut oder Bose, keine Moral, folge deshalb auch nicht
dem Realitdtsprinzip, zusammen: »das meiste davon hat negati-
ven Charakter [und] 148t sich nur als Gegensatz zum Ich be-
schreiben«35. Dadurch ist dieser Bereich zwar negativ, aber ge-
rade deshalb eindeutig aufdas Ich bezogen und nur von ihm her
begreifbar. Warum griff Freud nicht auf das Wort »Gegen-Ich«
oder zur Abgrenzung vom Uber-Ich auf die Bezeichnung
»Unter-Ich« zuriick, und zwar jeweils mit Bindestrich, da doch
zwischen Ich und diesem Bereich eine Spannung besteht und be-
stehen muB: als das Nicht-Ich, das dem Ich zur Aufarbeitung
und zum Bewufitwerden aufgegeben ist, aber nicht von Oben her
zwingt und quélt, sondern das Ich von unten her (leiblich) treibt
und fuhrt zu Angsten, Wiinschen, Handlungen? und diese Span-
nung lieBe sich weiter differenzieren in ein Unter-Ich, das seine
Existenz dem Ich und dessen Abwehrmechanismen verdankt
(und deshalb im Ansatz bereits negativ bestimmt ist als gefdhr-
lich, bedrohlich, zerstorend, zersetzend, also insgesamt als tod-
lich), und einem Unter-Ich, das von vornherein dem Menschen
als leiblich-lebendiges Wesen — d.h. in herkdmmlicher Termino-
logie: den lebensbejahenden, positiven Trieben — zukommt und
vom Ich nur angenommen, geformt, gelenkt und geordnet wer-
den mufl. Noch mehr: das Ich und dieses in sich spannungsgela-
dene (weil widerspriichlich in Negatives und Positives entfalte-
tes) Unter-Ich konnten aufdiese Weise in ein Verhéltnis inner-
halb des eigentlichen alltagsprachlichen »Ich« (oder »Selbst«
oder »Personlichkeit«) gebracht werden, wie es Freud gerade
zum Ausgang seiner Metapsychologie genommen hat; wenn es

dort heifit: »Wir wollen das Ich zum Gegenstand machen, unser
eigenstes Ich«36. Betrachtet man namlich die Ausfiihrungen

35 Freud, Studienausgabe I, S. 511.
36 Freud, Studienausgabe I, S. 497.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freuds in dieser 31. Vorlesung unter dem Titel »Die Zerlegung
der psychischen Personlichkeit« ndher, so wird deutlich, wie
dialektisch hier argumentiert werden muf}, da diese drei Instan-
zen oder Bereiche - je nach Modell — untrennbar miteinander
verbunden sind, die bzw. der teilweise nur als innerer Wider-
spruch zu einer anderen Instanz bzw. einem anderen Bereich be-
stimmt werden kann, weshalb die Uberschrift nicht stimmt: es
geht nicht um eine »Zerlegung«, sondern um die Herausarbei-
tung eines dynamischen Verhiltnisses zwischen drei Instanzen/
Bereichen dieses Ich, das dadurch in sich selbst widerspriichlich
wird. Wie leicht lie3e sich daraus eine Philosophie der Endlich-
keit des menschlichen Individuums ableiten?!373@8\ber Freud
stellt dem Ich ein vollig fremdes Es gegeniiber und schiebt die-
ses dem Ich unter wie das wilde Pferd dem Reiter. Auf diese
Weise beraubt er sich selbst der Dynamik zugunsten einer stati-
schen Ordnung dreier voneinander absolut getrennter Instanzen/
Bereiche. Da fiihrt dann kein Weg von einer/ einem zur bzw.
zum anderen! Was fiir Freud dann etwa zur Konsequenz hat, dafl
Ich-Triebe genauso schwer zu erfassen und zu begriinden sind
wie z.B. diese von Frank dem theoretisierenden Dichter Anton
Seiler in den Mund gelegten Rettungserlebnisse des Ich, die in
das Es hinunter reichen und es zu ordnen vermoégen (was viel-
leicht mit dem Abwehrmechanismus der »Sublimierung« erfaf3t
werden konnte ). Fiir Freud steht die Ich-Instanz eigentlich
nicht im Zentrum, sondern das Es; in seinen Worten: »Das Ich
ist doch nur ein Stiick vom Es«39; weshalb man sich fragen muf3,
warum er dieses Ich dann nicht Ober-Es genannt hat. Jedenfalls
nennt er es »das arme Ich«, weil es drei Zwingherren — der
AuBenwelt (Realitit), dem Uber-Ich und dem Es - zu folgen

37 Vgl in diesem Sinne z.B. Gerhard Gotz, Die Selbsterkenntnis der Endlichkeit, Diss.
Wien 1971.

38 Vgl. I. Koch, Freuds Entdeckung und ihre Bedeutung fiir eine gegenwirtige Theo-
logie, in: A. R. Bodenheimer (Hg.), Freuds Gegenwartigkeit, 1989, S. 284-310 (hier
S. 294).

39 Freud, Studienausgabe I, S. 513.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

habe, deren Anspriiche vollig unterschieden, ja widersprechend
sind; »kein Wunder, wenn das Ich so oft an seiner Aufgabe
scheitert«4) — wo es doch selbst kein Energiezentrum darstellt
oder auch nur hat - und (in der Terminologie Freuds) in Real-
angst (vor der AuBenwelt) oder Gewissensangst (vor dem Uber-
Ich) oder neurotische Angst (vor der Starke der Leidenschaften
im Es) ausbricht4l. Die Meta-Psychologie Freuds ist und bleibt
primér eine Theorie des Es (im Zusammenhang mit dem Unbe-
wuflten) und an ihm theoretisch fixiert; von daher erweist sie
sich notwendig als eine Wissenschaft von der Unfreiheit, die
sich auch einer mechanistischen Sprache bedienen kann. Frei-
lich ist sie als Therapie dazu gegensitzlich an der Freiheit des
Ich als Ziel ausgerichtet: »Ihre Absicht istja, das Ich zu stirken,
es vom Uber-Ich unabhingiger zu machen, sein Wahmeh-
mungsfeld zu erweitern und seine Organisation auszubauen, so
dal es [ndmlich: das Ich] sich neue Stiicke des Es aneignen
kann. Wo Es war, soll Ich werden. Es ist Kulturarbeit wie etwa
die Trockenlegung der Zuydersee.«42 Hierin erweist sich die
Psychotherapie als Kind der Aufkldrung und der Philosophie des
subjektiven Geistes. Von daher ist die Bemerkung Freuds folge-
richtig: »Der Eigenart des Psychischen kénnen wir nicht durch
lineare Konturen gerecht werden . .., eher durch verschwim-
mende Farbenfelder ... Nachdem wir gesondert haben, miissen
wir das Gesonderte wieder zusammenflie3en lassen«43; was zu-
gleich bedeutet: miissen wir die Analyse der Psyche aufgeben
zugunsten einer Auffassung des Psychischen als eines dynami-
schen Verhéltnisses. Die Kluft zwischen Theorie und Praxis bei
Freud ist nicht zu iibersehen. Der Streit zwischen seinen Schii-
lern — je nachdem ob sie die Theorie der Unfreiheit vertiefen
oder die Praxis angemessener als an Freiheit orientiert begreifen
wollten — war und ist vorprogrammiert.

40 Freud, Studienausgabe I, S. 514.
41 Freud, Studienausgabe I, S. 515.
42 Freud, Studienausgabe I, S. 516.
43  Freud, Studienausgabe I, S. 516.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Den Dichter Anton Seiler 148t Frank eindeutig mehr an der
Freiheit orientiert sein: an diesem unmittelbar vorauszusetzen-
den Glauben an den Sinn des Lebens. In der Terminologie
Freuds gesagt: Frank glaubt deshalb auch mehr an die Kraft der
Ich-Instanz, ohne allerdings deren Verletzlichkeit zu vernachlés-
sigen. Doch fuhrt er die Wunden, die dem Ich zugefugt werden,
mehr aufdie Einfliisse von aulen - also auf Erzichung und auf
die sozialen Umstdnde der Gesellschaft, in der Terminologie
Freuds wohl: aufdas unbewuBte Uber-Ich - zuriick.

Auch daraus ergeben sich kritische Fragen an die Psychoana-
lyse Freuds, von denen wenigstens zwei genannt werden sollen.
Zunichst (und erstens) liegt es nahe, diese Verwundbarkeit von
auflen in Beziehung zu setzen mit der Offenheit des Ich gerade
fiir diese sozialen Verhiltnisse, wodurch das Du und - allgemei-
ner- das Verhéltnis von Anerkennung, vielleicht sogar von Ver-
trauen oder Liebe in einen Bezug zum Sinn des Lebens gestellt
werden. Seit Johann Gottlieb Fichte und dem Jenaer Hegel weil3
die Philosophie um diese fiir das Selbstbewufltsein so notwen-
dige Beziehung zu einem anderen SelbstbewuBtseind4, um diese
Notwendigkeit von — wie man zu sagen pflegt — »Intersubjekti-
vitidt«45. Freud dagegen geht von einem allein aus sich seienden,
monadischen Ich aus, das zwar von sich aus nach Triebbefriedi-
gung beim Anderen begehrt. Aber dieser Andere kommt eben

44 Dazu vgl. z.B. E. Diising, Intersubjektivitidt und SelbstbewuBtsein, 1986; E. Heller,
Die Theorie der Interpersonalitit im Spatwerk J.G. Fichtes, Diss. Miinchen 1974;
A. Honneth, Kampfum Anerkennung, 1992; W. Janke, Anerkennung, Kant-Studien
82, 1991, S. 197 IT.; H. Joas, Praktische Intersubjektivitit, 1980; M. Kahlo/E.A.
Wolff/R. Zaczyk (Hg.), Fichtes Lehre vom Rechtsverhéltnis, 1992; R. Lauth, Das
Problem der Interpersonalitit bei J.G. Fichte, in: ders., Transzendentale Entwick-
lungslinien von Descartes zu Marx und Dostojewski, 1989, S. 180 ff.; G. Luf, Zum
Problem der Anerkennung in der Rechtsphilosophie von Kant und Hegel, Wiener
Jb.f. Philosophie 24, 1992, S. 145 ff; Werner Marx, Das Selbstbewuftsein in He-
gels Phidnomenologie des Geistes, 1986; L. Siep, Anerkennung als Prinzip der prak-
tischen Philosophie, 1979; A. Wildt, Autonomie und Anerkennung, 1982; Byoeng-
Tae Yoon, Studien zu Hegels Theorie des SelbstbewulBtseins in der Jenaer Zeit, Diss.
Gottingen 1992.

45 Kritisch dazu J. Simon, Intersubjektivitit bei Kant und Hegel? in: L. Eley (Hg.),
Hegels Theorie des subjektiven Geistes, 1990, S. 313 ff.

17.01.2026, 12:57:13.


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur so — nur vom Ich aus gesehen und nur bezogen auf dessen
Triebbefriedigung - in den Blick. In Freudscher Sprache: Das
Ich, getrieben vom Es, besetzt mit seiner Libido »Objekte« und
zieht sie gegebenenfalls (etwa in der Trauerarbeit) wieder zu-
riick. Der Andere ist fiir Freud entweder nur Objekt der Einwir-
kung oder als Agent des kulturellen Verbots ein Jemand, der in
das Innere dieses Menschen (auch iiber das Uber-Ich) eingreift.
Das Miteinander in Gemeinsamkeit zu denken, ist ausgeschlos-
sen; der Andere kann niemals als ein Anderer und doch als mei-
nesgleichen begriffen werden46; was im iibrigen auch fiir das
theoretische Verstidndnis der therapeutischen Situation gelten
mufl, die ndmlich dann nicht begriffen ist, wenn das sich hier
entfaltende Wir der beiden Menschen nicht in Sicht kommt:
zumindest beruhend auf einer gemeinsamen Sprachbeziehung,
von der her iiberhaupt die neurotische Sprachstorung des Kran-
ken - die »Privatheit« seiner Sprachlichkeit — anerkannt werden
kann. Zweitens kann sich aus dieser vorausgesetzten Bezogen-
heit auf»Intersubjektivitit« ein anderes Verstdndnis auch des Es
(in der Terminologie Freuds, die hier zugunsten eines in sich dif-
ferenzierten und spannungsreichen Unter-Ich in Frage gestellt
wurde) ergeben. Freud nimmt an, daf3 dieser unbewuf3te Bereich
des Es aus irrealen, ungeordneten (auch widerspriichlichen)
Trieben nach eigener Befriedigung besteht, die zugleich — im
Zusammenhang mit den entstehenden Konflikten zum Uber-Ich,
das ebenfalls zum groBten Teil unbewuBt ist und bleibt — zur
Vernichtung des Betroffenen fithren miiiten, wenn das Ich nicht
zdhmend und lenkend eingreifen wiirde. Aber ist dies nicht zu
einseitig von den wirklichen Krankheitsfillen her gedacht? kann
es fiir das alltdgliche Leben der Menschen nicht auch anders, ja
vielleicht sogar fast umgekehrt gedacht werden? daf3 ndmlich

46 Koch, Entdeckung, S. 294 f. Vgl. auch J. Ringleben, Der Mitmensch bei Hegel und
Freud, in: Der Mit-Mensch in der Psychotherapie. Bethel-Beitrdge Nr.37, 1988, S.
7-27. - Interessant die feministische Kritik an den modernen Theorien der »Objekt-
beziehungen« bzw. diesem Sprachgebrauch von »Objekten« bei E. F. Keller, Liebe,
Macht und Erkenntnis, 1986, S. 73 ff.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Ich zur Konstituierung des Selbstbewuftseins und der Iden-
titit die fortwahrende Reflexion aufdieses sein Es (als seines in
sich spannungsreichen, dynamischen Unter-Ichs) bendtigt, wie
es auch der Ansprache (des sprachlichen Angenommenseins)
und dem an-erkennenden Blick eines anderen Ichs bedarf?! Der
Psychoanalytiker Donald W. Winnicott4748inerseits, der Philo-
soph Axel Honneth andererseits vertreten etwa eine solche
Theorie, wonach das Es (oder allgemein: das Unbewufte) nicht
als Grenze oder gar Gegner des (bewuBten) Ich aufgefaf3t wer-
den diirften, sondern als Konstitutionsbedingung der Individuie-
rung des Menschen. In den Worten des letzteren: »Zwischen
[...] dem Bewufitsein und dem UnbewuBtsein besteht in der
einzelnen Personlichkeit eine spannungsreiche Bezichung, die
dem Verhiltnis zwischen ungleichen Dialogpartnem gleicht:
Die unbewufiten Handlungsimpulse begleiten alle unsere be-
wullten Lebensvollziige unartikuliert mit, indem sie in Form von
MiBfallenserlebnissen oder Zustimmungsgefiihlen die aktuellen
Verhaltensweisen gewissermallen affektiv kommentieren. Aus
diesem Wechselspiel von unbewuflitem Andrang und bewufltem,
sprachlich vermitteltem Erlebnisvollzug erwéachst nun injedem
Subjekt die Spannung, die es in einen Prozef3 der Individuierung
treibt; um namlich den affektiv reprasentierten Forderungen sei-
nes UnbewuBten gerecht zu werden, muf} es mit den Kriften des
BewuBtseins seinen sozialen Handlungsspielraum so zu erwei-
tern suchen, daB3 es sich als einzigartige Personlichkeit intersub-
jektiv zur Darstellung bringen kann« . Oder mit anderen (eige-
nen) Worten gesagt bzw. gefragt: Das Es (oder besser: Unter-
Ich) kénnte doch auch in einer positiven Beziechung zum Ich ge-
dacht werden, die als begehrende, auf Anerkennung gerichtete,

47 Vgl. D. W. Winnicott, Reifimgsprozesse und schopferische Umwelt, 1984; ders.,
Vom Spiel zur Kreativitdt, 1989.

48 A. Honneth, Dezentrierte Autonomie. Moralphilosophische Konsequenzen aus der
modernen Subjektkritik, in: Ch. Menke/ M. Seel (Hg.), Zur Verteidigung der Ver-
nunft gegen ihre Liebhaber und Verdchter, 1993, S. 149-163 (hier S. 156); ders.,
Kampf, S. 154 ff.,, 223.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vielleicht auf'sie angewiesene Kraft dieses Ich in ein Verhéltnis
zum begehrten und anerkannten Anderen treibt; in ein Verhélt-
nis von Anerkennung und Anerkanntsein, in dem dieses Ich sich
dann tiberhaupt erst entfalten kann als Moment eines Wir-Ver-
héltnisses, in dem der Andere zunichst sein »Spiegel« ist, in
dem das Ich seine erste und unmittelbare Bestimmung als Spie-
gelbild erfahren kann; also eine Bestimmung erfdhrt, die es in
der so (weil anerkannt-gespiegelt) gewonnenen Ich-Stirke und
im Selbstbewulltsein dann in sein eigenes Selbst (als »Refle-
xion« in sich selbst, als eigenes Selbst-Bild) iibernehmen (und in
der dadurch bewéhrten reifen Kraft des Ich auch nach eigener
Gesetzlichkeit - Autonomie - verdndern) kann, wodurch das
Selbst iiberhaupt erst zu einer bestimmten Existenz als Indivi-
duum kommt49. In diesem Es (oder Unter-Ich) konnte doch eine
Potenz liegen, die an-sich das Selbst in ein Verhéltnis treibt, in
dem es zum Fiir-Sich des Selbstbewufltseins (und der Selbstbe-
stimmung) kommen kann (um Hegelsche Formulierungen zu
verwenden); freilich verbunden stets mit der Gefahr, daf3 dieser
dynamische Prozef der Ich-Findung als Ich-Bestimmung in dem
autonome Freiheit schaffenden und stidrkenden Verhéltnis des
Wir scheitert und zu einer krankhaften Verzerrung eines den be-
gehrten Anderen nur als duBerlich tyrannisch befehlenden und
erdriickenden Herrn phantasierenden Uber-Ichs oder eines vom
auf Anerkennung hin ersehnten Anderen zuriickgewiesenen,
vernichteten, beschdmten und insgesamt gedemiitigten und da-
her in seinem Lebensdrang und -trieb zertretenen (sich deshalb
aufbegehrend wehrenden und zuriicktretenden) Unter-Ichs fuhrt.
Dann findet die Psychoanalyse tatséchlich eine zertrennte (ana-
lytische) Personlichkeit, in der das schwache Ich von fremden
Instanzen und Bereichen zum bloBen Objekt unfreier Zwinge
gemacht ist, somit einen kranken Menschen vor. Die Krankheit

49 Hier wire der Ort, in eine Diskussion der Theorie von Jacques Lacan zu treten; vgl.
Fn. 5.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kann aber nur der erkennen, der weil}, wie dieser Prozel3 beim
Gesunden gelingen kann, zumindest soll.

Aber zuriick zu unserer Erzéhlung und zu Leonhard Frank!
Er 14Bt Anton Seiler im Gerichtssaal die Sprache auch auf das
Problem des Willens bringen. Seinen Vergleich der Tat mit
einem Erdbeben haben wir schon gehort, auch den Hinweis auf
die vielen vergessenen Kindheitserlebnisse, die sich plétzlich als
Ursachen durchsetzen und verwirklichen. Seiler fugt dann an:

»Plotzlich begeht man das Schrecklichste, denn der eigene Wille ist fortge-
zogen« (S. 50).

Entsprechend beschreibt er einen Traum, in dem er den Leh-
rer Mager erneut totete:

»Plotzlich geschah das Schrecklichste - mein Wille ging von mir weg,
ohne mich zu griilen. Ich hatte kein Empfinden [...] mehr; es war mir, als
hitte ich Nebel im Gehirn — da packte mich so eine besinnungslose Kinder-
wut und ich erwiirgte im Traum meinen Lehrer« (S. 87).

Im Rahmen seiner grof3en theoretischen Rede verwendet der
Dichter eine Formulierung, iiber die niher nachzudenken lohnt,
namlich:

»Alle die Ungliicklichen, welche infolge ihrer grofleren Empfanglichkeit
tiefer infiziert sind und vom Schicksal keine heilenden Erlebnisse ge-
schenkt bekommen haben, werden als willenlose Werkzeuge der eigenwil-
ligen Ursachen zum Bosen... dem Leben ausgeliefert. Da miissen sie nun
fiir Handlungen einstehen, die sie gar nicht selbst tun« (S. 77).

Welch seltsamer Hinweis aufeinen eigenen Willen der Ursa-
chen zum Bésen!

Nach Freud kennt das Es weder Gut noch Bése, interessiert
das Es auch nicht die Wertungen in der realen Welt: es folge ein-
zig dem Lustprinzip; Triebbesetzungen verlangten nach Abfuhr,

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in einem blinden Streben nach Befriedigung; es [ndmlich: das
Es] bringe — so Freud ausdriicklichj0 - keinen Gesamtwillen auf
(wohl auch deshalb, weil die Kategorie der Zeit und die Gesetze
der Logik nicht gelten wiirden). Maf3gebend sei »nur das Bestre-
ben, den Triebbediirfnissen unter Einhaltung des Lustprinzips
Befriedigung zu schaffen«S$1. Freud konnte damit den Satz des
Anton Seiler nicht verstehen! Die vergessenen/ verdriangten In-
halte als Ursachen kénnen - so wiirde Freud sagen miissen! -
nach Befriedigung driangen und so Wirkungen auch in der Au-
Benwelt herbeifiihren: in einem Geschehen, in dem der Betrof-
fene willenloses Werkzeug ist, durch den der Ursache-Wirkung-
Zusammenhang einfach hindurchgeht (wie das Erdbeben). Auch
die Rede von irgendwelchen »unbewuliten Motiven« 148t sich
von daher nicht halten: es geht nur um Ursachen. - Und dann
miite wohl der qualitative Sprung in die Dimension des Ich
bzw. des Bewuften kommen: hier kénnte von bewullter Zielset-
zung und willentlichem Entschlufl gesprochen werden und von
einem freien Willen als der Selbstbestimmung dieses bewufiten
Ich. Aber wer weil} schon, ob dies nicht alles Illusion ist!

Doch so getrennt kdnnen nach dem oben Gesagten die psy-
chischen Bereiche nicht gedacht werden. Das Ich faf3t seine Ent-
schliisse nicht aus einer unbestimmten Beliebigkeit heraus, ver-
gleichbar der Augenzahl des spielerisch geworfenen Wiirfels;
sondern es [ndmlich: das Ich] antwortet mit der Willensbildung
auf Triebwiinsche und -begehren - die lebensgeschichtlich zu
Bediirfnissen oder Interessen gebiindelt und kulturell verfeinert
sind -, die es [das Ich] so lenken und zu den Motiven seines Wil-
lens machen kann. In den Worten von Freud selbst: »[Das Ich
ibernimmt] die Aufgabe, [die AuBlenwelt] bei dem Es zu vertre-
ten, zum Heil des Es, das ohne Riicksicht aufdiese libergewal-
tige AuBBenmacht im blinden Streben nach Triebbefriedigung der
Vernichtung nicht entgehen wiirde. In der Erfiillung dieser

50 Freud, Studienausgabe I, S. 511.
51 Freud, Studienausgabe I, S. 511.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion [schaltet das Ich] den Aufschub der Denkarbeit ein,
wihrend dessen es die Erinnerungsreste der Erfahrung verwer-
tet. Aufsolche Weise hat es [d.h.: das Ich] das Lustprinzip ent-
thront«; Freud stellt auf die populdre Redensweise von »Ver-
nunft und Besonnenheit« ab, die an die Stelle der ungezdhmten
Leidenschaften des Es treten wiirden52. Dies bedeutet doch, daf
der Wille des Individuums selbst nur als ein dynamisches Ver-
héltnis von Ich und Es (und u.U. auch von zu iiberwindendem
Uber-Ich) begriffen werden kann (weshalb es [nimlich: das Es]
oben als Unter-Ich angesprochen wurde). Die Freiheit des Ich ist
nicht die Willkiir des Wiirfelspieles, sondern immer von der
Triebenergie des Es abhidngig und darauf bezogen, daher eine
Unfreiheit; zugleich aber ist das unfreie Getriebenwerden durch
das Es ausgerichtet auf das Aufgenommenwerden und Be-
stimmtwerden (zu Motiven) durch das Ich und somit eine von
dieser Freiheit abhédngige Unfreiheit. Von daher kann man
durchaus von dem »Willen des Es« sprechen: ndmlich als dem
Willen, kein Es mehr zu bleiben, sondern Ich zu werden (wes-
halb es [ndmlich: das Es] auch zum Bewufitwerden und zur Mo-
tivbildung dringt)! Von daher ist das Es immer schon sprachlich
- was im iibrigen erneut aufdie intersubjektive Dimension (oder
altmodisch: auf die Dimension des »Geistes«53) hindeutet! -,
immer schon angelegt, sprachlich erfaf3t und bestimmt zu wer-
den; was die psychoanalytische Tétigkeit in die Ndhe einer her-
meutischen Disziplin bringen muf354. Nur in dem Krankheitsfall
1aBt das Verdringte/ Vergessene (oft im Zusammenwirken mit
dem zwanghaften Uber-Ich - fiir das im iibrigen das Ausgerich-

52 Freud, Studienausgabe I, S. 513.

53 Als des Verhiltnisses von »subjektivem« und »objektivem« Geist, das letztlich in
dem »absoluten« Geist griindet, um die Hegelsche Terminologie (und Differenzie-
rung) zu verwenden.

54 Vgl. grundlegend dazu nur P. Ricoeur, Die Interpretation, 1969. — Dazu vgl. P. Wel-
sen, Philosophie und Psychoanalyse. Zum Begriff der Hermeneutik in der Freud-
Deutung Paul Ricoeurs, 1986; ders., »Freudlektiire« und »philosophische Freudin-
terpretation« — ein Versuch iiber Paul Ricoeur, Psyche 41, 1987, S. 699-716.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tetsein aufdas Ich in gleicher Weise gelten muf3, da die freiheit-
liche Selbstbestimmung nicht Willkiir, sondern als »Autono-
mie« und damit als selbst-gesetzgebende Bestimmung des Ich
zu begreifen ist, weshalb eine zur Vernunft und zum Ich-starken
Gewissen werdende bzw. gewordene Umgestaltung des Uber-
Ich vorausgesetzt ist -) diese Bearbeitung und Bestimmung
durch das Ich nicht zu, sperrt sich der Freiheit und setzt sich hin-
ter dem Bewufitsein des Ich durch, wodurch dieses in der Tat
Illusion, Fassade, Schein werden kann. In entsprechender Weise
kann man hier dann von einem Willen des Verdrangten/ Verges-
senen zur Ursachenwirkung sprechen und auch von »unbewuf3-
ten Motiven«; beides sind widerspriichliche Formulierungen,
die freilich gerade aufdiese Weise ein Verstidndnis der zugrunde
liegenden Krankheit als eines tiefgehenden Selbstwiderspruches
des Betroffenen — einer Fremdbestimmung durch das Subjekt
selbst, das sich dadurch selbstbestimmt (oder bestimmen mulf3)
als ein Fremdbestimmtes - oder als seiner »Sprach(zer)sto-
rung«$S ermdglichen.

Die Redeweise von Frank bzw. seines Dichters Anton Seiler
von den »eigenwilligen Ursachen« ist deshalb durchaus vertret-
bar, wenn man die dynamischen Beziehungen mitbedenkt. Noch
mehr: die Formulierung fiir das Traumerlebnis - »mein Wille
ging von mir weg« — gewinnt von dem gesagten Hintergriinde
her einen guten Sinn: das Verdringte/ Vergessene zieht den Wil-
len an sich und ins UnbewuBlte des Es hinein. Doch spricht Seiler
von einem Eigenwillen der Ursachen zum Bdsen. Um dies ver-
stehen und dann kritisch wiirdigen zu koénnen, sind weitere
Uberlegungen zu den Ausfiihrungen Franks in seiner Erziihlung
erforderlich, die bereits zur Theorie von Verbrechen und Strafe
hiniiberfiihren.

55 So die bekannte Formulierung von 4. Lorenzer, Sprachzerstorung und Rekonstruk-
tion, 1970.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II.  Zum strafrechtsphilosophischen Problem der Schuld

Betrachten wir deshalb diese Ursachen, von denen der Dich-
ter spricht und die er mit einem Erdbeben vergleicht, etwas
genauer!

4.

Seiler verweist im Gerichtssaal auf »die Summe aller qual-
vollen Erlebnisse« (S. 46), von denen ihm eines — die Demiiti-
gung aufdem Schulausflug — bewul3t geworden sei, weshalb er
mit ihm hétte fertigwerden konnen: der Lehrer Mager hétte sich
nur zu entschuldigen brauchen, und ihr Verhiltnis wére wieder
gut gewesen. Er weill nun auch, warum er plétzlich in seine Hei-
matstadt fahren muBte, d.h. er versteht jetzt plotzlich dieses
Stiick seiner Vergangenheit als Wirkung der — damals noch nicht
bewuflten und daher im Vergessen wirkenden — Ursache (S. 49).
Aber warum ist er denn dann ein zweites Mal in die Stadt seines
Lehrers gefahren? warum hat er ihn dann erwiirgt? Seiler kann
das Vergessene bei aller Anstrengung nicht bewuf3t machen.
Deshalb kann er darin auch nicht seine Tat sehen: sondern einen
Ungliicksfall; mit der Konsequenz: »Deshalb geht mich mein
Mord nicht viel mehr an, als jeden anderen Menschen« (S. 46).
In diesem Sinne gibt Seiler auch fiir die unmittelbare Situation
im Zimmer des Lehrers an:

»Da empfand ich [angesichts der oben erwdhnten Mihandlung des klei-
nen Schiilers], da3 der Lehrer ein Reprisentant der Seelenzerstérer war. . .
und mein HaB} erwiirgte ihn« (S. 39).

Wieder ist das totende Subjekt »mein HaB«, und nicht Anton
Seiler selbst; seine Hinde wurden nur als Mordwerkzeuge ge-
bracht (S. 46, 77). Wie sehr dhnelt Anton Seiler hier seinem
Schopfer Leonhard Frank, der in seiner Autobiographie iiber den
HaB Michaels gegen Otto GroB schreibt: »Sein Haf} richtete sich

17.01.2026, 12:57:13.



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegen den Doktor, der trennend in sein und Sophies Leben ein-
gegriffen habe. Der EntschluB3, den Doktor niederzuschieflen,
entstand von selbst, und von der Sekunde an existierte nichts an-
deres mehr. Aufdem Heimweg war Michael nur noch das Werk-
zeug, den Doktor zu tdten«56, also ein Werkzeug seines Hasses.
Aber: ist es nicht trotzdem »sein« bzw. »mein« Hal}, der einem
anderen Menschen das Leben nimmt?

Der Dichter sieht darin nur eine Betrachtung, die auf der
Oberfliche bleibt; es miisse tiefer gegangen werden, hin zu den
vergessenen Erlebnissen, die nun die eigentlichen Ursachen
auch des Hasses sind. Aber so sehr sich Seiler auch anstrengt, er
findet diese nicht. Zwar erinnert er sich an zahlreiche qualvolle
Situationen im Unterricht (S. 38,52,59); er erwdhnt den Suizid
seiner 13jdhrigen Schwester, die vom Lehrer vor den Augen der
Mitschiiler mit der bloBen Hand auf den nackten Korper ge-
schlagen worden sei (S. 41); ihm fallen demiitigende Szenen im
Elternhaus ein (S. 51 ff), auch ein nun als Schande empfunde-
nes Hinnehmen von MiBhandlungen durch Soldaten (S. 57).
Aber dies alles reicht ihm selbst nicht aus als Ursache, die die
Totung des Lehrers erkliaren konnte. So bleibt ihm ein GroB3en-
schluB3, den wir schon gehort haben: wenn das eine vergessene
Erlebnis - die Szene am Schulausflug — schon die Macht hatte,
ihn zur Bahnreise zu bringen:

»dann muf ich mir sagen [...], daB die ohne Zweifel zahllosen schéndli-
chen Kindheitserlebnisse zusammen, die vergessen und verdeckt in einem
Menschen sitzen, ihn gegebenenfalls zu ihrem Werkzeug fiir [diese] Tat
[...] machen kénnen«, so wie in seinem eigenen Fall: »Da wirkten plotz-
lich alle diese vergessenen Erlebnisse eigenmichtig zusammen und er-
wiirgten [den Lehrer]« (S. 49 f).

Dieser Grofenschlufl ist verfiihrerisch: denn er wirkt aufden
ersten Blick liberzeugend. Aber bei néherer Betrachtung sagt er
eigentlich nichts Bestimmtes, ndmlich nur: dafl es Ursachen fiir

56 Frank, Links, S. 491.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Tod des Lehrers Mager gibt, die auch mit seiner Behandlung
des Anton Seiler Zusammenhéngen, aber auch dariiber hinausge-
hen. Der Dichter nennt selbst:

»[den] Dunst der Schulen, der falschen Erziehung, der Eltern, Frommelei,
des ganzen stinkenden européischen Moralgeschwiirs«; dies alles »bildet
furchtbar drohend das Wort Ursache weithin sichtbar am Himmel« (S. 65).

Seiler wiitet im Gerichtssaal gegen die moderne Welt selbst
und itiberhaupt, die alle Seelen verwunde und zerstore (S. 77).
Seiler greift zu mystischen Formulierungen. Die verwundenden
und seelenzerstérenden Erlebnisse seien bése und lebten als die-
ses Bose in dem Getroffenen weiter; bis sie selbst — ithn zum
Werkzeug nehmend - die eigenwilligen Ursachen zum Bodsen
wiirden und neues Bose in die Welt setzten;

»so ist der Mensch geworden, weil sein Vater so war, seine ganze Umge-
bung ... verwirrt, arm, verwundet und deshalb bdse. Schuld ist das ganze
Menschengeschlecht. Am Einzelnen bricht die Schuld aller nur aus!«

und schlieBlich schreit der Dichter in den Gerichtssaal (wir
schreiben das Jahr 1915):

»Der europdische Mensch ist zum kranken, tiickischen, reilenden Tier
geworden. Gott, die Menschenliebe, die Giite, zogen sich entsetzt zuriick
vor dem vom Wahnsinn gezeichneten européischen Gesicht« (S. 76, 79,
65).

Diese umfassenden, die gesamte Menschheit einbeziehenden
AuBerungen kdnnen verstindlich machen, warum Menschen so
handeln, wie es auch Anton Seiler getan hat. Sie alle stehen in
einer Geschichte von Bosem, in einer Umwelt von Bdsem; sie
wurden selbst verwundet und so bése gemacht. Aber erklirt dies
die Totung des Lehrers Mager durch den Dichter Anton Seiler?
erklirt dieser Hinweis aufdie allgemeinen Ursachen des Welt-
geschickes dieses individuelle Geschehen zwischen zwei Men-
schen im Zimmer einer Kleinstadt, wo einer einen anderen
erwiirgt?

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es ist einer der Geschworenen, der das Problem erkennt und
anspricht. Frank bezeichnet ihn als Eindugigen, weil er — von
Beruf Arzt und Forscher - durch ein Experiment ein Auge ver-
loren hat. Dieser Mann folgt wéhrend des gesamten Prozesses
mit lebhaftem Interesse auch den theoretischen Ausfithrungen
des Angeklagten. Stets ist er es, der durch diese Zuwendung dem
Dichter die Kraft gibt zu seinen rhetorischen Kraftakten5758eiler
sieht in ihm sogar »das wahrhaftige Auge des Gerichts« und
seine Hoffnung (S. 48). Doch im Beratungszimmer offenbart der
Eindugige seine Kritik an der Theorie des angeklagten Dichters
(und es ist zu fragen, ob in ihm nicht Leonhard Frank spricht):

»Diese Ursachen bestehen ja ... im Groben. Nur hat seine Theorie einen
RiB}: ein Vater hat zwei Sohne, beide haben eine vollkommen gleiche Er-
ziehung. Und doch wird der eine ein glitiger Mensch — Landpfarrer etwa —
der andere ein bosartiger Verbrecher« (S. 83).

Damit wird klargestellt (und ich meine: vollig zu recht): die
Theorie des Anton Seiler kann zwar die Ursachen des Bosen im
Laufder Welt und in der Gesellschaft iiberhaupt erfassen; aber
die bose Tat des Individuums 146t sich damit nicht erkldren,
aufler mit dem allgemeinen Hinweis, da3 auch sie bdse sei und
daher wie alles andere Bose verursacht von Bosem59. Im Grunde
hat dies der Dichter in seiner Rede vor Gericht auch selbst ge-
sagt: wenn er von den »zuféllig« widerfahrenen Reinigungser-
lebnissen gesprochen oder aufdas »Schicksal« hingewiesen hat,
die dem Individuum boése oder heilende Erlebnisse zukommen
1laBt (S. 76,77). Mit einem solchen Hinweis auf Zufall oder
Schicksal kann man aber nichts wirklich erklaren!

57 Vgl. S.48, 51,57 f,, 65.

58 Selbstverstindlich in kritischer Distanzierung des Gerichts als der Personifizierung
der »blinden« Justitia (mit der Augenbinde) gemeint: vgl. Marsch, Kriminalerzih-
lung, S. 236.

59 Auch Glaubrecht, Studien, S. 39, sicht in der Argumentation des Dichters einen
»logischen Widerspruch«.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Eindugige greift deshalb zu einer Erkldarung, die iiber die
allgemeine Theorie der Ursachen (»im Groben«) hinausgeht. Er
meint:

»Der Urquell des Bosen ist nicht in Erlebnissen zu suchen sondern in der
Natur. Die Natur selbst ist bos und gut. Und die Quelle, die Urquelle des
Bosen und Guten — des Moralischen — liegt hinter dem Kreise des vom
Menschen Erkennbaren ... Kain und Abel [...] Weshalb die Quelle des
Bosen - dieses unerforschbar Mystischen im Leben - diesen und diesen
und jenen Menschen schuldig werden 1d6t, werden wir nie wissen«

(S. 83 ).

Die Konsequenz formuliert der Eindugige als Traumgestalt
des Dichters, indem er aufdessen Klage — sein Wille sei von ihm
weggegangen — antwortet:

»Ihr Wille mochte wahrscheinlich nichts mehr mit Ihnen zu schaffen ha-
ben, weil sie ihm zu bos sind [...] Gegen das Bose konnen Sie gar nichts
tun« (S. 87).

Und Anton Seiler iibernimmt offensichtlich im Gesprich mit
dem Eindugigen in der Todeszelle diese mystische Sicht, wenn
er sagt:

»Auch damals habe nicht ich es getan. Der Démon fiihrte die Hénde«
(S. 83).

Frank weil}, dal mit diesen Ausfithrungen das theoretische
Ende der Psychoanalyse verbunden sein mufB. Will er damit
vielleicht seine Skepsis zum Ausdruck bringen gegen ihren
Anspruch, nicht nur die Ursache als Gesamtheit, sondern alle
einzelnen Ursachen herauszubringen und zu bestimmen? will er
vielleicht damit gar behaupten, daB3 in letztem Ende die Psy-
choanalyse selbst zu einem Mythos werden muf}, zu einem
Mythos eines Es, das dem fremden Ich absolut unerreichbar
bleiben will und wird, zu einem Mythos, der so zur Begriindung

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines jeden beliebigen Argumentes dienen kann?60 Erinnern wir
uns an seinen letzten Gruf3 an die erste Geliebte Sophie in seiner
Autobiographie: »Sophie war eines der ersten Opfer der ange-
wandten Erkenntnisse Sigmund Freuds, der das Gesicht der
Welt verdndert hat. Sie wurde in Locarno beerdigt. Niemand
stand am Grabe. Der Doktor ging bald danach am Kokain zu-
grund.«bl

Doch bleibt Franks Stellungnahme ambivalent. Denn sein
Anton Seiler bietet dem Gericht nicht nur eine allgemeine Theo-
rie der Ursache des bosen Geschehens in der Welt und ihrer Ge-
schichte an, greift nicht nur aufeinen »Damon« zuriick, der ihn
gefiihrt hat. Er will ein ganz bestimmtes Erlebnis erzdhlen, das
letztlich - bei allem allgemeinen Ursache-Wirkung-Zusammen-
hang - doch mafBgebend sein muflte fiir den Tod des Lehrers; er

weil}, daf} dies die eigentliche Ursache - ein individuelles Erleb-
nis — war62; aber er kann es nicht erzdhlen.

»Des Dichters Mund blieb offen stehen. >Nun?< [fragt der Vorsitzende.]
>Die ganze Stadt ist mir eingefallen ... Und da ist auch ein unheimlicher
Hohlweg, ein Mensch verschwindet ... In dem Hohlweg muf3 mir etwas
Furchtbares geschehen sein. Aber ich weill nicht was. Weil3 nicht was.
Glauben Sie mir doch. Um Gottes willen«« (S. 52). »Trotz aller Anstren-
gung konnte ich mich nie erinnern, was mir in dem Hohlweg widerfahren
ist .. . Ich trdumte Ofters von einer Leiche, die in dem Hohlweg lag. Sie
war schon ganz verwest. Ameisen krabbelten ihr in Augen und Ohren
hinein, aus Mund und Nase heraus. Die Leiche lachte flirchterlich, weil

die Ameisen sie kitzelten ... Aber ich weill bestimmt, daBl keine Leiche
im Hohlweg lag ... Etwas Grauenhaftes mufl mir da geschehen sein«
(S. 65).

60 U.U. auch in die Richtung, wie es der kahle Psychologieprofessor fiir moglich hilt:
»dafl der Angeklagte mit der ganzen Intensitit seines Wesens sich vielleicht diese
neue Theorie nur deshalb zu eigen gemacht hat... nachtriglich, weil nach seiner
Meinung nur sie noch die einzige entfernte Moglichkeit barg, fiir das Verbrechen
nicht verantwortlich gemacht zu werden?« (S. 85). Der Eindugige im tibrigen lehnt
diese Moglichkeit ab (vgl. S. 88).

61 Frank, Links, S. 496.

62 So richtig gesehen von Glaubrecht, Studien, S. 31 f, 163.

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und schlieBlich glaubt er die Ursache der Tétung des Lehrers
Mager zu kennen:

»Wenn ich nicht vergessen hitte, was mir in dem Hohlweg geschehen ist,
wiirde ich vielleicht ein ganz anderer Mensch geworden sein« (S. 76).

Es ist bezeichnend, dal Sigmund Freud an der einzigen
Stelle, in der er nach meinem Wissen auf Leonhard Franks »Ur-
sache« eingegangen ist, genau dieses Problem herausgegriffen
hat. In einem Briefvom 8.8. 1921 schrieb Freud an Karl Abra-
ham, der ihm seine Arbeit liber »Vaterrettung und Vatermord in
den neurotischen Phantasiegebilden« zugeschickt hatte: er sei
mit dieser Arbeit voll einverstanden, doch wolle er ihn »auf
einen unbequemen Zug der Odipuspassage aufmerksam ma-
chen, der mir bereits viel Arger bereitet hat. — Sie schreiben von
einem >Hohlweg< als Ort der Begegnung, der ebensowohl uns
als Symbol des Genitales wie der Begebenheit wegen des Aus-
weichens pafit. Auch L. Frank, der in der >Ursache< den psycho-
analytischen Vatermord neu erzdhlt hat, 1463t seinen Helden von
einem >Hohlweg<, an den er sich nicht recht erinnern kann,
phantasieren. Allein in den mir bekannten griechischen Texten
[steht das griechische Wort fiir] >Kreuzweg<, wo, wie man glau-
ben sollte, das Ausweichen nicht schwer wire«; ob Abraham
nicht vor der Publikation einen Gelehrten fragen sollte?63 Jeden-
falls ist — wie das Zitat zeigt - fiir Freud die von Frank erzéhlte
To6tung des Lehrers ein Vatermord und damit begriindet in dem
Odipuskomplex des Kindes Anton, der auf diese Weise den
Rivalen um die Gunst der begehrten Mutter beseitigt; es liegt auf
der Hand, daB3 fiir Freud dieses vergessene und doch erahnte Er-
lebnis eines »Hohlweges« aufeine Sexualerfahrung oder -phan-
tasie des Kindes Anton vom weiblichen Genital bzw. aufKastra-
tionsangst zuriickgefiihrt werden konne und miisse. Ob dieses
Bewulitwerden dem angeklagten Erwachsenen das Geschehen

63 Sigmund Freud - Karl Abraham. Briefe 1907-1926 (hsg. H.C. Abraham/ E.L.
Freud), 1980, S. 304.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirklich verstdndlich gemacht hétte? ob er wirklich nun die
maflgebende Ursache gekannt hétte? Oder anders gefragt: kann
Freud wirklich von auflen her unter Anwendung bestimmter
Inhalte einer Theorie die individuelle Geschichte des Anton Sei-
ler nacherzidhlen, vielleicht besser (»wahrer«) als Leonhard
Frank? oder gibt es nur einen einzigen Menschen, der diese
Wahrheit erkennen kénnte: den Dichter Anton Seiler selbst, der
- begleitet vom theoretischen Wissen des Therapeuten, aber
auch getragen von der praktischen und ihn tragenden Wir-Bezie-
hung zu ihm - diese Traumphantasie deuten — es geht nicht um
Erklaren! — und so vielleicht fiir sein Leben aufarbeiten konnte:
ohne irgendeinen Anspruch auf theoretische Stimmigkeit, son-
dern nur verfizierbar durch ein (nun) gelingendes Leben, zumin-
dest durch eine ihn selbst begreifende Geschichte?
Grundlegender wére zu fragen: auch wenn Anton Seiler in
der Therapie(situation) bei Sigmund Freud sich dieses entschei-
dende Erlebnis bewufit gemacht und aufgearbeitet hétte: wire
dann wirklich geklirt, warum er diese Tat tatsdchlich begangen
hat? Der Hinweis auf ein solches Erlebnis wiirde doch auch er-
kldren, warum eine bloe Totungsphantasie im Traum abrea-
giert oder als Totungswunsch sogar bewullt, aber dann auf an-
dere Weise verarbeitet worden wire. Warum Seiler diesem
Wunsch nachgab und wirklich getotet hat, bliebe von dieser Er-
kldrung noch nicht erfa3t64. Oder anders gesagt: die Psychoana-
lyse (bzw. besser: die Psychotherapie) konnte vielleicht dieses
Erlebnis vom Hohlweg rekonstruieren und so ins Bewuf3tsein
zuriickholen, wodurch es bearbeitbar wiirde. Sie kénnte damit
wohl auch ein unbewulites Motiv fiir den Hal3 und den Tétungs-
willen herausstellen. Aber die Tat selbst — die Totung des Leh-
rers — ware gegeniiber dem unbewullten Tétungswunsch damit
noch nicht erklirt; es mufl noch das Subjekt dazugedacht und
mit-begriffen werden, in dem dieser Wunsch sich verdichtet

64 Vgl. dazu W. Schild, Der Strafrichter in der Hauptverhandlung, 1983,S.68Fn. 310.

hitps://dol.org/10.5771/8783748902485 - am 17.012026, 12:5713. O



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(hat) zum Handlungsentschluf3 und sich dann realisiert (hat) in
der Totungstat.

Zu fragen ist somit, was aus den theoretischen Ausfithrungen
im Gerichtssaal und im Zimmer der Geschworenen durch den
Eindugigen nun fiir die Frage der Strafbarkeit des Anton Seiler
folgt. Er steht doch vor dem Gericht, angeklagt des Mordes an
dem Lehrer Mager. Ist der Schuldspruch iiber ihn richtig? oder
miifiten die Geschworenen ihn nicht wegen Schuldunfahigkeit
freisprechen? oder sogar deshalb freisprechen, weil er mit der
Tat tiberhaupt nichts zu tun hat, da sie wie ein Erdbeben nur vor
seinen Augen passiert sei?

Auf die néhere juristische Seite ist hier nicht einzugehents.
Der Staatsanwalt klagt den Dichter wegen Mordes an. Einerseits
nimmt er ndmlich an, daf3 Seiler die Tat begangen hat, um einen
am Tisch liegenden 100-DM-Schein mitnehmen zu konnen.
Anton hat tatsédchlich nach der Tat den Geldschein gesehen und
eingesteckt; Frank umschreibt eine »Vision«, die ihn dazu ver-
anlaf3t hat, ndmlich:

»vom Mittelpunkt eines fernen Landes reichte bis zu ihm ein gewaltig aus-
einandergezogenes Gummiseil, das er sich um den Leib kniipfte, worauf
das Gummiseil mit ihm durch die Luft iiber Stddte und Meer ins fremde
Land zuriickschnellte« (S. 33).

DaB die Juristen und die Geschworenen diese Geschichte
nicht glauben, ist nicht verwunderlich. Andererseits wird der
Dichter wegen Mordes verurteilt, weil die Geschworenen keine
Affekttat annehmen, sondern ein iiberlegtes Handeln. — Wie

steht es nun also mit dieser Frage nach der Schuld des Anton
Seilers66?

65 Zur Differenz von juristischer und dramatischer Seite vgl. Marsch, Kriminalerzih-
lung, S. 232 ff.
66 Zur kldglichen Rolle des Gerichtspsychiaters vgl. S. 69-71.

17.01.2026, 12:57:13. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Angeklagte selbst gibt keine klare Antwort. Auf der
einen Seite charakterisiert er die Tat als Ungliicksfall, mit dem
er schlechthin nichts zu tun habe, weshalb er ihn auch nicht viel
mehr anginge als jeden anderen Menschen (S. 46). Andererseits
ruft er dem Vorsitzenden zu:

»Ich will mich damit ja nicht entschuldigen! Ich bin so furchtbar schuldig
geworden!« (S. 51).

Die eigentlich gemeinte Wahrheit diirfte in der Mitte liegen
und in der Aussage zum Ausdruck kommen: »So werden die
Menschen schuldig, ohne schuldig zu sein« (S. 74). Diesen all-
gemeinen Schuldzusammenhang haben wir bereits kennenge-
lemt; er deckt sich mit dem Ursache-Wirkung-Zusammenhang
der Weltgeschichte. Am klarsten tritt dies zu Tage in der
Behauptung:

»Schuld ist das ganze Menschengeschlecht. Am Einzelnen bricht die
Schuld aller nur aus!« (S. 79).

Doch neben dieser Schuld des Einzelnen sind alle anderen
mitschuldig (S. 64); Seiler nennt den anklagenden Staatsanwalt
sogar als den deshalb Schuldigsten der Welt, der aber ebenso
unschuldig sei, weil er wie alle anderen auch den Umsténden
dieser Welt ausgesetzt sei (S. 79).

Selbstverstdndlich fiihrt diese Sicht der unschuldigen Schuld
oder der schuldhaften Unschuld aller Menschen nicht weiter fiir
die vorliegende Frage, ob Anton Seiler schuldhaft getotet hat.
Der Staatsanwalt und der kahle Psychologieprofessor als Ge-
schworener bringen ein zusétzliches Argument ein, das die Irre-
levanz dieser allgemeinen Theorie ausdriicken soll: »Da konnte
jajeder Mensch seinen Lehrer ermorden ... jeder Sohn seinen
Vater!« (S. 64,83). Gefragt ist aber hier doch nach einer indivi-
duellen Tat eines individuellen Téters.

Auch Hinweise auf Zufall (Gliick oder Ungliick im Leben)
oder aufein Schicksal, das den einen begiinstigt, den anderen

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

benachteiligt, kommen an das Eigentliche der Fragestellung
nach der Schuld gerade des Anton Seiler nicht heran. Es mag ja
sein, da3 gerade er Pech hatte; aber wer will das wissen? und
wer will das beweisen konnen und wie? Da kann man doch
gleich zu den Mythen des Eindugigen greifen und einen Ddmon
zugrunde legen, der durch den Dichter als sein Werkzeug als
mittelbarer Téter getotet hat. All diese Erkldrungsversuche sind
nicht falsch, aber treffen nicht das individuelle Problem. Stets
gelten die vorgebrachten Argumente fiir viele Fille, vielleicht
sogar fiir alle moglichen Fille; und sagen gerade deshalb iiber
den individuellen Fall zu wenig oder zumindest nicht das
Wesentliche.

Leonhard Frank schiebt nun in die Geschichte des Anton Sei-
ler eine zweite Geschichtserzdhlung ein, die mit ersterer aufdas
Engste verwoben ist; ndmlich die letzten Tage des Eindugigen,
iber den schon berichtet wurde. Und auch dariiber, wie er die
theoretische Schwachstelle in der Argumentation des Dichters
erkannte: namlich das Ungeniigen in bezug auf den individuel-
len Fall. Deshalb sprach auch der Eindugige sein Schuldig; und
Seiler wurde zum Tod verurteilt. Doch 148t den ehemaligen Ge-
schworenen diese Entscheidung nicht ruhen. Er sucht am Vor-
abend der Hinrichtung den Dichter in der Todeszelle aufund er-
kennt, daf3 er an ihm gefehlt hat, ihm gegeniiber schuldig gewor-
den ist. Er fiihlt sich wie Judas Ischariot, der verstanden und
doch verraten hat (S. 88). Der Eindugige fragt nun nicht weiter
nach den Ursachen, die ihn zu seinem Schuldspruch gebracht
haben konnten. Er weill nur eines:

»Kein Mensch habe das Recht, einem Menschen den Kopfherunterschla-
gen zu lassen. Das sei ihm furchtbar klar geworden. Er wolle mit dem Be-
wuBtsein, einem Menschen den Kopfheruntergeschlagen zu haben, nicht
weiter leben« (S. 98).

Und der Einidugige vergiftet sich mit einer Uberdosis Morphium.
In den letzten Augenblicken seines Lebens — so schreibt Frank —

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»[zog] eine wunderbare Freude in ihn ein, verband ihn mit dem Dichter,
der ihn in freudigem Staunen ansah. — Thre Unterhaltung war, jenseits aller
Logik, blitzend und neu. Sie allein standen leuchtend hell, von schwerem
Dunkel umgeben. Ihre hellen Hénde sprachen mit. Da sahen sie einander
noch einmal herzlich an, mit einem jenseitigen Léacheln der ungeheuersten
Liebe. Dann empfand der Eindugige sanften, wiegenden Frieden und
schliefein« (S. 99).

In den Zeitungen steht spéter, er habe sich wohl deshalb das
Leben genommen, weil er den Verlust seines Auges nicht habe
verschmerzen konnen. Wie man sich iiber die Ursache einer Tat
irren kann! Aber welch andere Ursache bewirkte denn sonst
diese Suizidtat? Ein Hinweis auf die allgemeine Schuldhaftig-
keit aller Schuldlosen hilft hier nicht. In diesem Fall wollte der
Eindugige — wie es uns Frank eindeutig mitteilt! — mit dieser als
seiner Schuld nicht weiterleben; und siihnte sie mit seinem Tod!
und welche Verséhnung wurde ihm im Sterben traumend zuteil.

6.

Freilich hebt uns Leonhard Frank mit dieser Schilderung
uber das strafrechtliche Problem hinweg. Um eine solche Schuld
und eine solche Siihne kann es nicht gehen im Gerichtssaal, wo
Fremde von auflen her iiber eine &uflere Tat zu richten haben.
Frank 148t seinen Dichter das Problem genau erkennen, wenn
dieser zu sich sagt:

»Denen kann ich niemals erkldren, wie es kam; denn sie erdriicken mich
mit ihrer Logik, die nur an der Oberfliche des Geschehens ihre Schliisse
findet... und dadurch Recht behilt« (S. 47).

Was soll dies heiBlen: »und dadurch Recht behilt«? Konnte
denn der Vorsitzende Richter im Gerichtssaal die Therapie
durchfiihren, die das vergessene, aber erahnte Erlebnis mit dem
Hohlweg als Ursache bewuf3t machen wiirde? und welche Kon-
sequenzen hitte dies fiir die Anklage wegen der begangenen Tat,
die damit als individuelles Geschehen auch dadurch nicht erklart
wiare?

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wieder gibt der Eindugige im Geschworenenzimmer die
Antwort:

»>Weshalb die Quelle des Bosen ... diesen und diesen und jenen Men-
schen schuldig werden 148t, werden wir nie wissen. Aber verantworten
muB sich der Schuldige den Mitmenschen gegeniiber, die sich schiitzen
miissen, so gut sie konnen ... Die Welt ist unvollkommene Etwas Unge-
16stes blieb in seinem Gesicht zuriick« (S. 84).

Auch im Strafrecht bleibt etwas Ungelstes zuriick: ndmlich
die Frage nach der individuellen Schuld des Angeklagten. Die
Freiheit des Individuums ist — so ist oben behauptet worden! -
stets nur ein Verhiltnis von Freiheit und Unfreiheit, von Ich und
Es, von Ich und Unter-Ich und Uber-Ich, von BewuBtem und
Unbewullitem. Wie genau dieses Verhiltnis zu bestimmen ist,
kann niemand sagen; es wird sich wohl auch wéhrend des Le-
bens veridndern je nach Situation, Kraft und Umfeld des Betref-
fenden. Was wir iiber dieses Verhiltnis beim Anderen wissen,
héngt davon ab, wieweit wir hineingenommen werden in ihn,
wieweit der Andere sich 6ffnet dem Eindringen in seine Indivi-
dualitdt. Was die Liebe des Wir begliicken kann, was in der The-
rapie die Vertrauensbasis von Ich und Du darstellt, das muf3 dem
Gerichtssaal und dem richtenden Er bzw. der richtenden Sie ver-
schlossen bleiben. Das Rechtsverhéltnis griindet in der allseiti-
gen Achtung der Person; und sperrt sich daher gegen einen Ein-
griffin die Individualitit des Anderen. Rechtlich denkende und
handelnde Menschen kénnen nur nach grobem Muster vorgehen
und das Verhiltnis von Freiheit und Unfreiheit beim Anderen
nur schwergewichtsmiflig festlegen (zurechnen). Je mehr eine
Tat als Willenshandlung nachvollziehbar ist, desto eher ist sie
als schuldhaft begangen anzusehen; je mehr sie unverstindlich
und so fremd erscheint, dal wir einen medizinischen Sachver-
stindigen brauchen, der uns einige ihrer Ursachen herausarbei-
ten kann, desto néher liegt die Annahme von Schuldunfahigkeit.
Im Einzelnen gibt es hier einen weiten Raum fiir Zurechnung,
der nur durch ein Verfahren ndher ausgefiillt werden kann, in der

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Richter als Person sich aufden Angeklagten als Person ein-
14Bt. Ein Urteil {iber die Freiheit oder die Unfreiheit des Téters
als eines Individuums kann dieses Verfahren niemals begriin-
den. Wir wissen, dal} er stets beides — eben: als Verhéltnis — ist;
so wie wir auch, wenn wir ihn zur Verantwortung ziehen. Frei-
lich bedeutet dies auch, dall wir im Grunde nur die Tat beurteilen
und kein Urteil iiber den individuellen Téter fallen konnen. Wir
miissen die Tat als Unrecht distanzieren und auch dem Téter die
Chance einrdumen, sich von ihr zu distanzieren, damit er als Per-
son wieder mit uns in einem Rechtsverhiltnis leben kann.
Todesstrafe ist rechtlich nicht denkbar und begrifflich deshalb
Unrecht!

In diesem Sinne verdndert die Erzdhlung »Die Ursache« von
Leonhard Frank aufden letzten Seiten ihren Charakter676% orbei
ist die theoretische Argumentation um Psychoanalyse und/ oder
das Ringen um die Schuld! Frank entfaltet nun eine flammende
Kritik an der Todesstrafe , die auch alle vorherigen Bemerkun-
gen iber die schuldlos Schuldigen vergi3t und mit starkem
Pathos moralisiert. Mit fast unertraglichen Wendungen entlarvt
er den unrechtlichen Wahnsinn einer solchen Strafe — ndmlich
des Enthauptens durch das Beil - und zeigt dem erschiitterten
Leser den Weg des ehemaligen Dichters Anton Seiler in den
Wahnsinn auf. In diesem Zustand des panikerfiillten Wartens
aufdie barbarische Exekution verliert die Frage nach der Ursa-
che jeden Sinn. Seiler phantasiert nun eine »Uhrsache« als die
Verbindung von Uhr (ndmlich der abnehmenden Anzahl der
Stunden, die er noch zu leben hat) und Zeit (S. 105). Von daher
erklart er auch den Staatsanwalt fiir vollkommen unschuldig:
»Das Ganze istja nichts weiter als Zeitursache« (S. 107).

Soll damit aufdie Geschichtlichkeit des Menschen69 und sei-

nes Strafrechts angespielt und die Hoffnhung zum Ausdruck ge-

67 Ausdriicklich hervorgehoben z.B. von Mahrholz, Das literarische Echo 21, S. 777
(Herabsinken vom Dichter zum moralisierenden Schriftsteller).

68 So zu recht Claubrecht, Studien, S. 69, 163 ff.

69 In diesem Sinne wohl Marsch, Kriminalerzdhlung, S. 239.

17.01.2026, 12:57:13. Er—


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bracht werden, dalB3 eine Zeit ohne diese menschenunwiirdigen
Hinrichtungen auskommen wird?70 Ich weif} es nicht. Leonhard
Frank selbst hat 1952 seine Erzdhlung charakterisiert mit den
Worten iiber sich als Dritten: »Die Vorstellung, dal einem Men-
schen der Kopf abgeschlagen wird, peinigt ihn seit Jahren. Er
schreibt >Die Ursachen das Buch gegen die Todesstrafe, in dem
der Lehrer Diirr ermordet wird«71. Mir bleibt nur der SchluB3satz:
So lange Menschen im Namen des Rechts getdtet werden, ist die
Frage nach ihrer Schuld, nach ihrer Freiheit und Unfreiheit, nur
in einem Sinne zu beantworten moglich: kein Mensch kann
rechtlich so schuldig sein, da3 seine Tétung menschliche Strafe
darstellen konnte!

70 So Glaubrecht, Studien, S. 166.
71  Frank, Links, S. 699.

17.01.2026, 12:57:13. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfgang Schild

Jahrgang 1946, Studium der Rechtswissenschaft und Philosophie an der Universitit
Wien. Promotion zum Dr. jur. 1967 in Wien und Habilitation 1977 an der Maximilians-
Universitidt Miinchen. Seit 1977 Professor fiir Strafrecht, StrafprozeBrecht, Rechtsphilo-
sophie und Strafrechtsgeschichte an der Universitit Bielefeld. Von 1990 bis 1993 Mit-
glied der Griindungskommission der Juristenfakultit der Universitit Leipzig.

Forschungsgebiete: Grundfragen der Strafrechtsdogmatik (Schwerpunkt: Allgemeiner
Teil); Rechtsphilosophie (Schwerpunkt: Deutscher Idealismus); Strafrechtsgeschichte
(Schwerpunkte: Mittelalter und frithe Neuzeit, Hexenforschung, Nationalsozialismus);
Rechtsikonologie (umfangreiches Archiv von Fotos, Dias, Materialien zur Strafrechts-
geschichte und vor allem Hexenverfolgung); Recht und Kunst.

Selbstindige Publikationen: Die Reinen Rechtslehren. Berlin 1975; Die »Merkmale«
der Straftat und ihres Begriffs. Ebelsbach 1979; Alte Gerichtsbarkeit. Miinchen 1980.
2. Auflage 1985; Der Strafrichter in der Hauptverhandlung. Heidelberg/Hamburg 1983;
Tiaterschaft als Tatherrschaft. Schriftenreihe der Juristischen Gesellschaft zu Berlin. Heft
137. Berlin/New York 1994; Staat und Recht im Denken Richard Wagners. Stuttgart/u.a.
1994; Bilder von Recht und Gerechtigkeit. Koln 1995; Mitherausgeber des NOMOS-
Kommentars StGB; Zahlreiche Aufsétze aus den Forschungsschwerpunkten.

hitps;//dol.org/10.5771/9783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. |



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herausgegeben von Prof. Dr. Hasso Hofmann, Edgar Michael Wenz
und Prof. Dr. Dietmar Willoweit

Wiirzburger Vortrige zur Rechtsphilosophie,
Rechtstheorie und Rechtssoziologie

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft
Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

Heft

I:

Arthur Kaufmann: Theorie der Gerechtigkeit, Problemgeschichtliche
Betrachtungen, 1984, 51 S., 19,80 DM

: Niklas Luhmann: Die soziologische Beobachtung des Rechts,

1986, 48 S,, 16,80 DM

: Ernst-Wolfgang Bockenforde: Die verfassunggebende Gewalt des Vol-

kes — Ein Grenzbegriff des Verfassungsrechts, 1986, 34 S., 16,80 DM

: Ralf Dreier: Rechtsbegriff und Rechtsidee, Kants Rechtsbegriff und

seine Bedeutung fiir die gegenwirtige Diskussion, 1986, 37 S., 18,80 DM

: Giinter Dux: Der Titer hinter dem Ihn, Zur soziologischen Kritik der

Schuld, 1988, 58 S,, 24,-DM

: Franz Bydlinski: Recht, Methode und Jurisprudenz, 1987, 46 S., 19,80 DM

: Martin Kriele: Freiheit und ,,Befreiung®, Gibt es eine Rangordnung der

Menschenrechte?, 1988. 52 S., 26,- DM

: Manfred Rehbinder: Fortschritte und Entwicklungstendenzen einer

Soziologie der Justiz, 1989, 63 S., 26,- DM

. Klaus Liiderssen: Die Krise des éffentlichen Strafanspruchs,

1989, 62S..26,- DM

. Norbert Hoerster: Verteidigung des Rechtspositivismus, 1989, 31 S.,

26,- DM

: Guiseppe Duso: Der Begriff der Repriisentation bei Hegel und das

moderne Problem der politischen Einheit, 1990, 55 S., 24,- DM

. Otfried Hoffe: Gerechtigkeit als Tausch? Zum politischen Projekt der

Moderne, 1991, 37 S,, 18,-DM

: Klaus F. Rohl: Die Gerechtigkeitstheorie des Aristoteles aus der Sicht

sozialpsychologischer Gerechtigkeitsforschung, 1992, 59 S., 26,- DM

. Hans Albert: Rechtswissenschaft als Realwissenschaft, Das Recht als

soziale Tatsache und die Aufgabe der Jurisprudenz, 1993, 37 S., 19,- DM

. Gerd Irrlitz: Moral und Methode, Die Struktur in Kants Moralphiloso-

phie und die Diskursethik, 1994, 56 S., 26,- DM

: Hasso Hofmann: Gebot, Vertrag, Sitte, Die Urformen der Begriindung

von Rechtsverbindlichkeit, Festschrift A. Voigt, 1993, 49 S., 26,- DM

NOMOS Verlagsgesellschaft
76520 Baden-Baden

hitps://dol.org/10.5771/8783748802485 - am 17.01.2026, 12:57:13. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/9783748902485 - am 17.01.2026, 12:5713.



https://doi.org/10.5771/9783748902485
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Schuld und Unfreiheit. Gedanken zu Strafjustiz und Psychoanalyse in Leonhard Franks »Die Ursache«

