
Martin Saar

Selbstverständigung und Verselbstständigung

Zum 90. Geburtstag von Jürgen Habermas

Philosophinnen und Philosophen werden sich selten über etwas einig, aber in diesem
Fall ist es ganz unbestritten: Jürgen Habermas ist einer der bedeutendsten, wir-
kungsmächtigsten und diskursprägendsten Philosophen seiner Generation, dies gilt
für den deutschen, den europäischen, ja den globalen Kontext. Er hat so viele poli-
tische Debatten, akademische Disziplinen und auch – hierzulande – das gesell-
schaftliche Selbstverständnis einer ganzen Epoche geprägt, dass allein schon die
Kartographie seiner Wirkung eine Herkulesaufgabe ist.1 Er hat damit mehr erreicht
als ganze akademische Schulen, Forschungsinstitute und Thinktanks zusammen.

Auch wer erst ab den 1990er Jahren im deutschen Kontext die akademische Phi-
losophie kennengelernt hat, konnte es erleben, dass fast jeder neue Text, jede neue
politische Intervention, jede ordnende Stellungnahme von ihm zu den Themen der
Zeit (die Postmoderne, die Ökonomisierung, die Geschichtspolitik, der Poststruk-
turalismus, der Neokonservatismus, die Berliner Republik, und, ach, Europa) zu
leidenschaftlichen, polarisierten Debatten geführt hat.2 Selten wurden auch wissen-
schaftliche Auseinandersetzungen so ernst und so polemisch geführt wie in der
Frage, wo man sich selber in den Alternativen, für die Habermas stand (oder auch:
wo man ihn vermutete), platzierte. Auch wer selbst eher auf der Seite der Kritiker
stand (etwa in einer Wertschätzung der neueren französischen Philosophie, Nietz-
sches oder in der Skepsis gegenüber der kommunikativen und der deliberativen
Wende oder gegenüber der Vernunft mit dem ganz großen V), konnte sich oft in
einer bestimmten Position wiederfinden, die man mit ihm teilte (in der Verteidigung
eines kritischen, emanzipatorischen Wissenschaftsverständnisses, im Interesse an
der unverzichtbaren Kooperation zwischen Sozialwissenschaften und Philosophie
und in vielen, fast allen politischen Fragen). Aber nie waren hier die Positionierun-
gen wohlfeil oder bequem, sie mussten erarbeitet, erstritten, verteidigt werden, als
ob sich die Leidenschaftlichkeit seines Denkens direkt auf jeden, der ihm ausgesetzt
wird, übertrüge. Und es ist auch diese Intensität der Stellungnahme, die jede Aus-
einandersetzung mit dem Habermas’schen Werk einzigartig macht.

Der Rückblick auf ein so reichhaltiges Lebenswerk und jeder Versuch einer Wür-
digung sind stets von der Versuchung bedroht, das eine Grundmotiv, den einen
Kerngedanken oder die eine fundamentale Intuition auszuzeichnen, die das Œuvre
im Ganzen beseelen oder tragen würde, und im Fall von Jürgen Habermas liegt es
nahe, den Begriff der Verständigung oder den Gedanken der argumentierenden
Vernunft in den Vordergrund zu stellen und von ihnen her alle weiteren Gebiete,
 
1 Dies zeigen Corchia et al. 2019 und Allen, Mendieta 2019.
2 Die verlässlichsten Wegweiser sind unbestritten Müller-Doohm 2004 und Iser, Strecker

2011.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019, S. 274 – 285, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-3-274

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


nämlich seine Gesellschaftstheorie, die Diskursethik, die Demokratietheorie und die
Verteidigung der Moderne und der Aufklärung, zu verstehen. Es ist nur ein kleiner
Schritt, das Werk im Ganzen als einen Stellung nehmenden, konstruktiven, norma-
tiven Vorschlag zu lesen, der im Wesentlichen ein Ziel verfolgt und eine Norm aus-
gibt, der sagt, was sein soll und warum. Dass dies nicht ganz falsch sein kann, zeigt
sich an zahllosen Äußerungen von Habermas selbst, in denen er den negativistischen
Modus der älteren Kritischen Theorie kritisiert und eine Besinnung auf Handlungs-
optionen und real erreichbare gesellschaftliche Verbesserungen anmahnt. Iro-
nischerweise hat Habermas einer solchen Erwartung in seiner bisher jüngsten
Werkphase nicht nur Belege hinzugefügt; seine hartnäckige und ausdauernde
Beschäftigung mit der Religion und dem Verhältnis von Glauben und Wissen unter
post-säkularen Bedingungen will sich dem Schema des Normativen nicht leicht
fügen, es sei denn, man unterstellte ihm gegen alle seine ausdrücklichen Bekundun-
gen, sie sei eine Parteinahme für die Religion. Aber mit der inzwischen zum geflü-
gelten Wort gewordenen Äußerung, er sei »alt, aber nicht fromm«, und dem Insis-
tieren auf dem methodisch atheistischen Charakter seiner Intervention ist eine
solche Lesart kaum mehr plausibel.3

Vielleicht ist es deshalb sinnvoll, Habermas’ Werk einmal nicht von seinen affir-
mativen, konstruktiven Stellungnahmen her zu lesen, sondern von dem, was es –
daneben auch – tut, vorschlägt und zeigt. Im Folgenden soll eine kleine Skizze eher
spekulativ an drei zentralen Themen weniger eine »Position« als eine theoretische
Geste exponieren. Ich will nicht meinerseits behaupten, dass sie der zentrale formale
Kern seines Œuvres ist; aber faszinierend und vielseitig ist sie, und sie prägt, könnte
man sagen, seinen Denkstil auf eine tiefgehende Weise und führt auf den verschie-
denen thematischen Gebieten zu unterschiedlichen Ausprägungen, aus denen sich
jeweils starke Stellungnahmen oder »Positionen« ergeben. Diese Geste entstammt
dem Arsenal der dialektischen Philosophie, der sich Habermas bei aller Distanz-
nahme von Hegel stets verpflichtet gefühlt hat, und sie besteht, ganz einfach gesagt,
darin, etwas in zweierlei Hinsicht zu betrachten und als etwas, das ganz verschiedene
Möglichkeiten in sich birgt. Die philosophische Analyse, die dann im Einzelnen
erklärt oder erhellt, bewertet oder richtet, benötigt als einen ihr wesentlichen Bau-
stein eine Offenheit oder Mehrdeutigkeit, die aber jeweils wieder in Gefahr steht,
Schließung oder Vereinseitigung zu erzeugen oder nach sich zu ziehen. Diese
abstrakte, scheinbar triviale Beschreibung wird erst in Kontakt mit dem reichhalti-
gen Material eines dichten Themas interessant; und man könnte behaupten, dass
eine solche Geste einige von Habermas’ zentralen Beiträgen strukturiert und in die
Form einer doppelten Reflexion von Ermöglichung und Gefährdung bringt.

(1) Sprache und Kommunikation. Die berühmten Analysen zu Sprache, Öffent-
lichkeit und Kommunikation nehmen werkgeschichtlich eine enorm bedeutsame
Rolle ein, und sie haben Habermas noch am meisten den Ruf eines systematischen
Denkers beschert. Diese Themen bilden sicherlich einen durchgehenden Faden, der
sich vom Strukturwandel der Öffentlichkeit von 1962 über die Erkenntniskritik der
1970er Jahre zur Theorie des kommunikativen Handelns von 1981 und zur Dis-
 
3 Vgl. Habermas 2008.

Selbstverständigung und Verselbstständigung 275

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


kurstheorie der Demokratie in den Schriften der 1990er Jahre ziehen lässt. Hier soll
nur der eher formale Zug hervorgehoben werden, dass Sprache und Kommunika-
tion bei ihm immer als etwas theoretisiert werden, was zugleich Potenziale und
Gefährdungen in sich trägt. Das Verhältnis von Vernunft und Sprache ist so cha-
rakterisiert, dass dem alltäglichen menschlichen Sprachhandeln eine Tendenz zur
Verständigung (mit anderen) innewohnt. Sprache ist Medium, mit einer Eigenkraft
und Eigendynamik, die sich entweder entfesseln oder hemmen oder umleiten lässt.
In diesem Sinn garantiert nichts das faktische Zustandekommen von gelingender
Verständigung oder erreichtem Konsens, und dies könnte auch keine Theorie der
Sprache dekretieren. Eine Philosophie der Kommunikation kann sich an der Angabe
von Bedingungen versuchen, unter denen eine solche Möglichkeit wahrscheinlicher
ist als ihr Gegenteil, mehr nicht. Dass dieses Gelingen also sein kann, möglich ist,
beruht auf einer Möglichkeitsstruktur in der jeweiligen Sache, hier der Sprache,
selbst. Vor diesem Hintergrund ist die scheinbar so idealistische Emphase vieler
Passagen verständlich, die das frühe Werk auszeichnen.

Zu Recht wurde in diesem Zusammenhang immer wieder eine bemerkenswerte
Argumentation aus der Frankfurter Antrittsvorlesung von 1965 kommentiert, die
etwas unumwunden Affirmatives in sich zu tragen scheint:

»Das, was uns aus der Natur heraushebt, ist der einzige Sachverhalt, den wir seiner Natur
nach kennen können: die Sprache. Mit ihrer Struktur ist Mündigkeit für uns gesetzt. Mit
dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und ungezwungenen Konsensus
unmißverständlich ausgesprochen. Mündigkeit ist die einzige Idee, derer wir im Sinne der
philosophischen Tradition mächtig sind.«4

Hier scheinen in der Tat die Freiheits- und Reflexionsfähigkeit so tief angesetzt zu
sein, dass ihre völlige Entfaltung fast von selbst erfolgen müsste, als ob das sprach-
und verständigungsfähige Wesen immer schon befreit oder in Selbstbefreiung enga-
giert sei und als ob das Ziel dieses Prozesses immer schon klar sei. Aber nur wenige
Zeilen später fällt sich der Autor selbst ins Wort und erhebt gegen eine solche rea-
listisch-utopische Erwartung den Einwand, dass dieser Zustand weder erreicht noch
ganz vorstellbar sei; das Argument hat eine kontrafaktische Form, das heißt die in
der Sprache liegende Tendenz zur Verständigung lässt selbst die Unterdrückung zu:
»Freilich würde sich erst in einer emanzipierten Gesellschaft, die die Mündigkeit
ihrer Glieder realisiert hätte, die Kommunikation zu dem herrschaftsfreien Dialog
aller mit allen entfaltet haben.«5

Methodisch gesehen läuft ein solches Argument also mindestens ebenso stark auf
eine negative wie auf eine positive Pointe zu, ja, das Negative bleibt das Organ zur
Feststellung des Positiven, wenn die Philosophie aus den »geschichtlichen Spuren
des unterdrückten Dialogs das Unterdrückte rekonstruiert«.6 Hier sind also weder
heiler Ursprung noch utopisches Ende des Verständigungsgeschehens theoretisch
garantiert, sondern mit der »Setzung« der Mündigkeit durch die Sprache ist eine
Dynamik behauptet, die für die Sache der Sprache wesentlich, aber nicht einsinnig

 
4 Habermas 1968 [1965], S. 163; vgl. exemplarisch Bubner 1969 und zuletzt Seel 2019.
5 Habermas 1968 [1965], S. 164.
6 Ebd.

276 Martin Saar

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


ist: Sprache kann Verständigung herstellen und zugleich selbst Medium und Spei-
cher der »Unterdrückung« sein. Interessanterweise hatte auch die historische Ana-
lyse zum Strukturwandel der Öffentlichkeit diese Form: Die Entstehung der libera-
len Formen einer nicht ganz machtfreien, aber zumindest vor dem unmittelbaren
politischen Druck geschützten zivilen oder bürgerlichen Kommunikation hatte die
Möglichkeit einer kritisch-begleitenden öffentlichen Sphäre mit einer ihr eigentüm-
lichen Reflexionsform hervorgebracht und damit »eine Ordnung, in der sich Herr-
schaft überhaupt auflöst«,7 diese aber nach relativ kurzer Zeit wieder durch Mono-
polisierungen und Funktionalisierungen verspielt und das Korrektiv stumpf
gemacht; im Prozess gesellschaftlicher Selbstverständigung liegt so selbst eine Ten-
denz zur Verselbstständigung und Verhärtung. Etabliert wird hier also keine ein-
deutige, gar ursprüngliche Norm, sondern argumentiert wird für ein kritisch-nor-
matives Geschehen, das eine Prozessualität besitzt, deren Ausgang selbst nicht
abzusehen ist.

(2) Politik und Kommunikation. Die auf die Arbeiten zur Kommunikationstheorie
aufbauende Politische Theorie von Habermas hat ihm den Vorwurf eingebracht, ein
unnachgiebiger Rationalist zu sein, der die Rolle der Vernunft in der Politik über-
schätzen und alle politischen Prozesse an einem Maßstab messen würde, der ihnen
doch grundsätzlich fremd sei. Diese Zuschreibung begreift Habermas’ Perspektive
auf Deliberation und Vernünftigkeit als in sich präskriptiv in dem Sinn, dass Politik
so sein sollte, und als konstruktiv in dem Sinn, dass Institutionen entsprechend
geformt und eingerichtet sein sollten, dass sie eine solche – rationale – Politik mög-
lich machen.

Nichts an dieser Zuschreibung ist ganz falsch, aber die Akzente lassen sich auch
anders setzen. Habermas’ komplexe Vision der Politik ist weniger aus einem posi-
tiven Guss, als es scheinen könnte, denn sie benennt zugleich die Kraft und die Fra-
gilität des Rationalen in der Politik. Sie akzeptiert, dass die Herstellung kollektiv
verbindlicher Entscheidungen unter Handlungsdruck und in institutionell-systemi-
schen Kontexten, für die »Staat« nur ein vager Oberbegriff sein kann, vonstatten-
geht und also nie von selbst eine rationale Form haben kann. Gleichwohl ist das
politische und das Staatshandeln selbst in Kommunikationszusammenhänge einge-
lassen, spielen Meinungen, Erwartungen, Begründungspflichten und Legitimations-
forderungen eine Rolle.

Unter spezifisch modernen, das heißt demokratischen Bedingungen steht Staats-
handeln unter dem Legitimationsdruck seitens der Staatsbürgerschaft. In diesem
Sinn erstrecken sich auch diskursive Ansprüche und in einem weiten Sinn Rationa-
litätsansprüche auf die Sphäre des Politischen, ohne sie natürlich ganz auszufüllen
oder gar zu konstituieren:

»Der normative Gehalt eines Demokratiebegriffs, der auf diskursförmige Wert- und Norm-
bildungsprozesse in öffentlichen Kommunikationen bezogen ist, erschöpft sich freilich nicht
in geeigneten institutionellen Arrangements auf der Ebene des demokratischen Rechtsstaa-
tes. Er weist vielmehr über die formal verfaßten Kommunikations-und Entscheidungspro-
zesse hinaus. Die in Körperschaften organisierte Meinungsbildung [muß] durchlässig [blei-
ben] für frei flottierende Werte, Themen, Beiträge und Argumente einer sie umgebenden

 
7 Habermas 1990 [1962], S. 153.

Selbstverständigung und Verselbstständigung 277

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


politischen Kommunikation. Diese muß grundrechtlich ermöglicht, aber sie kann nicht im
Ganzen organisiert werden.«8

Dass diese politisch-rechtliche Ermöglichung nicht selbst organisiert werden kann,
bedeutet, dass in das System (oder das Institutionengefüge) der Politik eine Abhän-
gigkeit von einem ihm Fremden eingebaut ist, das eine grundsätzlich andere, viel-
leicht sogar grundsätzlich gegensinnige Dynamik an es heranträgt. Und erst hier ist
der wirkliche Platz für die rationalen Elemente (wie Begründungen, Rechtfertigun-
gen oder Legitimationen): Sie treten hinzu und bilden Begleit- und Störgeräusche in
Prozessen, die ansonsten eher administrativ oder technisch verfasst wären.

Eine diskurstheoretische oder »deliberative« Konzeption von Staat und Politik
verwandelt also nicht grundsätzlich alles Machtförmige ins Rationale, sie konfron-
tiert nur die zweifellos bestehende Machtförmigkeit der Politik mit einer zweiten
Dynamik, von der aus sich die Legitimationserwartungen an Politik ergeben:

»Die diskurstheoretisch begründete Erwartung vernünftiger Ergebnisse gründet sich […] auf
das Zusammenspiel der institutionell verfaßten politischen Willensbildung mit den sponta-
nen, nicht-vermachteten Kommunikationsströmen einer nicht auf Beschlussfassung, son-
dern auf Entdeckung und Problemlösung programmierten, in diesem Sinne nicht-organi-
sierten Öffentlichkeit.«9

Wenn es hier einen problematischen Idealismus gibt, liegt er in der fehlenden Qua-
lifizierung der Spontaneität und Nicht-Vermachtetheit der öffentlichen Kommuni-
kation; diese sind natürlich weder gegeben noch garantiert, aber richtig daran ist,
dass Öffentlichkeit oder Diskurs nicht von vornherein, ihrer Form nach, verfasst,
administrativ oder organisiert sind.10 Was einer staatsbürgerlichen Öffentlichkeit
und den in ihr selbst uneinheitlich angeordneten Teil- und Gegenöffentlichkeiten
legitim und plausibel vorkommt, ergibt sich nicht immer schon aus den Sachzwän-
gen des politischen Systems oder der bloßen Gegebenheit von Routinen oder Exper-
tenentscheidungen, sondern aus all dem, was Meinungsbildung ausmacht: Ansich-
ten und Phantasien, Theorien und Spekulationen, Wünsche, Gefühle und Interessen,
sicher auch Ideologie (im starken oder schwachen Sinn), aber eben auch Argumente
und Begründungen, die einen stärkeren Allgemeinheitsgrad aufweisen und damit
eine in sich größere Zustimmungsfähigkeit besitzen.

Man kann mit guten Gründen dem nächsten Schritt dieser Konzeption, nämlich
dass sich dieser Rationalitätsgrad bestimmen und selbst formalisieren und verwalten
lässt, skeptisch gegenüberstehen. Aber die Grundstruktur dieses Politikverständnis-
ses ist schon seiner Form nach kritisch, nicht affirmativ: Moderne, demokratische
Politik ist nur zu verstehen als eine Konfrontation von Kräften, die in verschiedene
Richtungen wirken, in Richtung Verwaltung und Exekutive auf der einen Seite, in
Richtung Problemlösung, Gemeinwohl, Legitimation auf der anderen Seite, ohne
dass hier die Ergebnisse der Suchbewegung feststünden, schließlich ist sie der demo-
kratische Prozess der Willensbildung von heterogenen Kollektiven von – mitunter:

 
8 Habermas 1990 [1962], S. 43 (aus dem Vorwort zur Neuauflage 1990).
9 Ebd.

10 Etliche Kritiker bleiben hier allerdings unnachgiebig und sehen eine unreflektiert ideali-
sierende Rationalitätsunterstellung; vgl. Hinrichs 2009 und zuletzt Geuss 2019.

278 Martin Saar

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


völlig – Verschiedenen. Dass diese sich auf irgendetwas einigen, und seien es nur
Regeln des Umgangs mit Meinungsverschiedenheiten und Interessengegensätzen, ist
die Möglichkeit einer demokratischen Form von Politik, ihr stehen aber sowohl die
Eigenwucht des politischen Apparats als auch die Zentrifugalkräfte im Volk entge-
gen.

Auch hier soll die Geste, mit der diese Theorie die Umrisse des Politischen zeichnet,
im Vordergrund stehen, nicht die substantielle Position. Auch in diesem Kernstück
der Theorie liegt die Reflexion auf Ermöglichungen ganz nah bei der Bilanz der
Gefährdungen; im Feld oder Medium der Politik können Machtballung und Herr-
schaft ebenso entstehen wie ihre Herausforderung und Überwindung. Ein solches
Bild ist hoch prozesshaft: Die Durchlässigkeit zwischen Staatsapparat und Volks-
willen, die in den demokratischen Revolutionen erkämpft wurde, setzt eine Dyna-
mik in Gang, die in verschiedene Richtungen ausschlägt und Verhärtungen, aber
auch Verflüssigungen auslösen kann, die spezifisch modern, spezifisch demokratisch
sind. In der Expertokratie und im Populismus treten die beiden Pole verselbststän-
digt auseinander, in den mehr oder weniger gelingenden Fällen der korrigierenden
oder impulssetzenden Wirkungen öffentlicher Debatten, Kritik und Kontrolle trans-
formieren sie sich gegenseitig. Dieses Spiel zwischen Ermächtigung (in der kollek-
tiven Selbstverständigung) und Ohnmacht (in der verselbstständigten Polarisierung
von Machtblöcken), könnte man sagen, hat für Habermas aber niemand im Vor-
hinein gewonnen.11

(3) Vernunft und Religion. Überraschenderweise zeigt sich die hier von mir
gesuchte theoretische Geste auch in den Schriften der letzten Jahre, die in vielerlei
Hinsicht gar nicht so gut zu dem Bild von Habermas passen wollen, das sich im
Zuge der Debatten der 1980er und 1990er Jahre ergeben hatte. Denn hier hatte sich
für viele ein allzu großes, fast selbstgewisses Vertrauen in die moderne Rationalität
manifestiert, ein triumphales Festhalten am »Projekt der Moderne«. Gegen etliche
von ihm der »Postmoderne« zugerechnete Autoren hatte Habermas energisch die
Möglichkeit rationaler gesellschaftlicher Selbstverständigung und emanzipatori-
scher Bezugspunkte verteidigt, gegen Relativismus und Vernunftskepsis die inter-
subjektiv ausweisbaren, belastbaren Kriterien einer selbstkritischen Rationalität.

Verstärkt seit den frühen 2000er Jahren hat er den Faden einer Überlegung wei-
tergeführt, der schon in der Reflexion auf die Möglichkeit und die Grenzen eines
postmetaphysischen Denkens zur Sprache kam. Auch wenn sich die Moderne zu
Recht gegen Remythisierungen und Irrationalismen wehren könne – das wieder-
kehrende Beispiel ist das späte Werk Heideggers –, sei kein Hochmut gegenüber
anderen, vorrationalen oder vorwissenschaftlichen Sprechweisen angebracht:
»Solange die religiöse Sprache inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte
mit sich führt, die sich der Ausdruckskraft einer philosophischen Sprache (vorerst?)

 
11 An diesem Punkt lässt sich vielleicht die Nähe seines Politikverständnisses zur neueren

»Theorie radikaler Demokratie« festmachen, auch wenn die meisten ihrer Vertreterinnen
und Vertreter sich stark und polemisch von Habermas abgrenzen. Dass er selbst diesen
Diskussionsfaden nicht oder nur ganz am Rande aufgenommen hat, ist erstaunlich. Vgl.
Habermas 2012 b; Comtesse et al. 2019.

Selbstverständigung und Verselbstständigung 279

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


entziehen und der Übersetzung in begründende Diskurse noch harren, wird Philo-
sophie auch in ihrer nachmetaphysischen Gestalt Religion weder ersetzen noch ver-
drängen können.«12

In dieser Aussage ist das Fragezeichen ernst zu nehmen. Die säkulare philosophi-
sche Vernunft, aus Verwissenschaftlichung und Religionskritik hervorgegangen,
muss sich im Verhältnis zur religiösen Tradition selbst als einen Gesprächspartner
verstehen, der eine eigene Sprache spricht, in die er manches, was der andere sagt,
übertragen kann, aber einiges auch nicht. Und nichts sollte der eher hochmütigen
Erwartung Vorschub leisten, dass diese Übersetzung restlos sein könnte. Diese
metaphilosophische Frage danach, »wie sich die moderne Vernunft, die sich von der
Metaphysik verabschiedet hat, im Verhältnis zur Religion verstehen soll«,13 hat eine
konkret politische Entsprechung in der Frage, wie der moderne, multikonfessionelle
Verfassungsstaat zur Glaubensbindung vieler seiner Staatsbürgerinnen und Staats-
bürger stehen soll, ob Laizismus oder weltanschauliche Toleranz, ob Privatisierung
und Verrechtlichung des Religiösen oder sogar eine aktive Einbeziehung religiöser
Zivilgesellschaften akzeptable und für alle Seiten faire Formen des Umgangs in plu-
ralistischen Gesellschaften sind.

Habermas hat in diesen Fragen in relativer Nähe zu seinen weitgehenden Über-
einstimmungen mit den normativen Prinzipien des Politischen Liberalismus unmiss-
verständlich Position bezogen, die Minderheitenrechte verteidigt, einen weltan-
schaulich oftmals eher aggressiven Säkularismus abgewehrt und mit der ernsthaft
und systematisch eingeführten Begriffsprägung der »post-säkularen« Gesellschaft
schon aus empirischen Gründen seine Distanznahme von triumphalistischen Nar-
rativen der säkularisierten Moderne markiert.14 Die zugleich vernunfttheoretische
wie politische Pointe dieser Reflexion bestand in vielen dieser Texte in der Kontu-
rierung eines wechselseitigen Lernprozesses, der nicht einseitig sein darf und in dem
die Zumutung an die immer noch religiösen Bewohner der modernen Welt, sich mit
ihren religionslosen Mitbürgerinnen in der weitgehend neutralen Sprache des Rechts
und der öffentlichen Deliberation zu treffen, auch eine Offenheit auf der Seite der
Säkularen bedeutet, die der Religion zugesteht, ihrerseits Beiträge zu den »knappen
Ressourcen der Sinn- und Identitätsstiftung« zu leisten.15

Das umfangreiche Buch, mit dem Jürgen Habermas im Jahr seines 90. Geburtstags
seinem wissenschaftlichen Werk eine gewichtige Facette hinzufügt, hat diese Über-
legungen in eine intern philosophische Frage zurückgebogen und diesen dialogi-
schen Lernprozess in systematischer Hinsicht von der Seite der säkularen Philoso-
phie aus begonnen. Denn Auch eine Geschichte der Philosophie erzählt in zwei
Bänden nach einigen Vorstößen in die Zivilisations- und Kulturgeschichte die west-
liche Philosophiegeschichte als eine Verflechtungsgeschichte, in der – bis in die frühe
Moderne – Glauben und Wissen aufeinander bezogen waren. In dieser Geschichte

 
12 Habermas 2012 a, S. 202 (in einem Text von 1988).
13 Habermas 2008, S. 415.
14 Habermas 2012 c, S. 324 f.
15 Ebd., S. 327.

280 Martin Saar

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


konnte sich die europäische philosophische Sprache überhaupt erst aus der Verbin-
dung einer frühen religiösen Erfahrungsschicht mit der antiken Metaphysik und
später den theologischen Systemen des Christentums herausbilden. Habermas zeich-
net nach, wie seit dem Zeitalter der wissenschaftlichen Revolutionen mit der Reli-
gion auch die philosophische Metaphysik unter Druck gerät und wie es gar nicht
ausgemacht ist, ob »die Philosophie, wie wir sie kennen, noch eine Zukunft hat«.16

Habermas’ Versuch einer Antwort auf diese Frage verfährt im Modus einer his-
torischen Rückbesinnung, nämlich auf die Entstehungskontexte und -bedingungen
dessen, was später zur philosophischen Vernunft wurde; diese habe sich seit der
Aufklärung zunehmend von der Umklammerung durch die Religion gelöst, nun aber
ihrerseits diese Nähe, Verwobenheit, ja Abhängigkeit vergessen und begreife sich
selbst zunehmend unter naturalistischen Vorzeichen als Teil derjenigen eher wis-
senschaftlichen Vernunft, zu deren Entstehung sie auch beigetragen hatte. Diese
historische Rückbesinnung oder Rekonstruktion, die Habermas (allerdings dezi-
diert ohne Anleihen bei Nietzsche oder Foucault) eine »Genealogie« nennen will,
schreitet diese Denkgeschichte ab, und ihr Ergebnis ist: offen. Ob es ein angemes-
senes Selbstverständnis einer heutigen, weder defätistischen noch überheblichen
Vernunft geben kann, das sich dem kulturellen Trend zur Totalnaturalisierung ent-
gegenstellt, ob sich aus der neugierigen Öffnung zum Dialog mit den Weltreligionen
heraus neue Impulse erschließen lassen und ob eine Wissensform überlebensfähig
ist, die Rationalität und Orientierungsfähigkeit vereinen will, kann der historische
Rückblick nicht auflösen.

Dieses Buch wird, das lässt sich jetzt bereits sagen, die philosophischen Debatten
der kommenden Jahre beschäftigen, und viele Rückfragen an Habermas bezüglich
der methodischen Stringenz und inneren Teleologie dieser Geschichtsschreibung
und auch bezüglich der wohl immer noch eurozentrisch verkürzten interkulturellen
und globalgeschichtlichen Dimension der Konstruktion werden wohl nicht ausblei-
ben.17 Auch die starke Gewichtung von Karl Jaspersʼ umstrittenem »Achsenzeit«-
Theorem für die Gesamtdeutung wird nicht unkontrovers bleiben.18 Ich möchte hier
nur erneut auf den einen Zug aufmerksam machen, der auch dieses große Projekt
charakterisiert. Wo man die starke Positionierung – für die Moderne, für die Ver-
nunft! – erwarten könnte, findet sich nun ein Komplexitätsfeld, in dem Spannungen,
Abhängigkeiten und Wechselverhältnisse herrschen. Hier wird die menschliche Ver-
nunft weder zerknirscht entthront noch zur Krönung einer modernistischen Fort-
schrittsgeschichte erklärt.

Die Geschichte vom Mythos zum Logos zur Wissenschaft wird zugleich rekon-
struiert und komplexer gemacht sowie um einen Zwischenstrang erweitert, den sich
Religion und Metaphysik historisch noch lange geteilt haben. Und schließlich ist es
diese Geschichte selbst, in der dieser Perspektive zufolge Optionen entstehen, die

 
16 Habermas 2019, Band 1, Vorwort.
17 Ein interessanter Vergleichspunkt mit weniger eurozentrischen theoretischen Zügen

fände sich in einer früheren Debatte um Säkularismus und Kritik; vgl. Mahmood 2005
und Asad et al. 2013.

18 Habermas 2019, Band 1, Teil III.

Selbstverständigung und Verselbstständigung 281

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


ebenso progressiv und verhängnisvoll sind: Das Säkular- und Pluralistisch-Werden
der europäischen Vernunft hat einigermaßen ausgleichende politische Formen
geschaffen, aber auch eine Aushöhlung sozio-moralischer und kollektiv-imaginati-
ver Bezugspunkte vorangetrieben, die der ebenfalls mitlaufenden Technisierung und
Ökonomisierung in die Hände spielt. Der Prozess der Modernisierung, Rationali-
sierung und Ausdifferenzierung der Wissens- und Reflexionsformen ist damit ein in
sich ambivalenter Prozess. Die Vernunft selbst hat sich hier einerseits als vermit-
telnde Größe etabliert, die den Austausch von Glaubens- und Wissensgründen
geleistet hat. Sie hat andererseits aber auch zu der Verselbstständigung technisch-
rationalen Wissens beigetragen, welche die naturalistische Kultur der Gegenwart
beherrscht. Diese Geschichte bleibt ein mehrdeutiger Lernprozess mit offenem Aus-
gang.

Man mag sich wundern, wieso sich für Habermas am Thema der Religion diese
innere Problematik des modernen Denkens am deutlichsten stellt und nicht am
Naturverhältnis oder an der Technik, und es könnte sein, dass der Zugriff auf dieses
Thema von der Seite der westlichen Philosophiegeschichte her vieles selbst wieder
an den Rand drängt, wie die verheerende Verstrickung der real existierenden Reli-
gionen in patriarchale, ja strukturell sexistische Sozialformen, die vielen problema-
tischen theologisch-politischen Komplexe in der islamischen, aber auch christlichen
Welt oder auch den Beitrag religiöser Rechtfertigungen zum neoliberalen Indivi-
dualismus etwa im freikirchlichen Protestantismus. Aber diese Probleme sind wohl
nicht die, die sich derzeit für Habermas für eine ernsthafte Selbstreflexion der säku-
laren Vernunft angesichts ihrer eigenen Rolle im Prozess der Moderne stellen. Und
es könnte sein, dass er die Schärfe eines Problems sieht, das vielen Philosophinnen
und Philosophen der Gegenwart nicht so klar vor Augen steht: Die im globalen
Maßstab gesehen unbestreitbare Persistenz der Religion ist ein Einspruch gegen jede
Erwartung, dass sich in absehbarer Zeit ohne Zwischenschritte eine vollständig
neutrale globale Kultur oder religionsfreie gemeinsame Sprache herausbildet, in der
sich auf faire Weise Konflikte und Herausforderungen verhandeln lassen und in der
grundsätzlich die Werte und Identitäten aller Wohlmeinenden ihren Platz und ihr
Recht hätten. Die säkulare Vernunft zu einem dialog- und aufnahmebereiten Partner
an diesem Prozess zu machen bedeutet auch, ihr ihre eigene historische Positionalität
nachzuweisen. Habermas dürfte hier die Theoriegeschichte der post-christlichen
Philosophie und ihr Verhältnis zur post-säkularen Gesellschaft als einen Modellfall
anbieten wollen, wie eine solche interne Bezogenheit von Glauben und Wissen aus-
gesehen und sich entwickelt hat. Ob er für die anderen Religionstraditionen zum
Vorbild taugt, dürfte eine Frage sein, die nur aus diesen anderen Traditionen heraus
beantwortet werden kann.

Sicherlich findet sich in dieser Neu-Perspektivierung der modernen Vernunft auch
ein Moment an Selbstkritik eines Denkers, der den linken Fortschrittsoptimismus
der 1960er und 1970er Jahre in Maßen selbst in seinem akademischen Werk beglei-
tet hatte und der in den 1980er Jahren in der Polemik gegen das, was damals als
»Gegen-Aufklärung« und »Irrationalismus« erschien, die »Einheit der Vernunft«

282 Martin Saar

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


auch eher erhoffen als konstatieren konnte.19 Aber diese Selbstkritik des säkularen
Denkens findet im Medium der Vernunft selbst statt und gibt deshalb die Verant-
wortung an keine andere Autorität ab. Die kritische Befragung, wie die Philosophie
am möglichen Ende ihrer Geschichte ihrer Vorgeschichte und ihres Anderen, das sie
möglich gemacht hatte, eingedenk werden könne, ist ihre eigene Frage. Sie findet in
sich einen Zwiespalt und gegenstrebige Möglichkeiten.

Wie für die anderen Gegenstände, denen er ausführliche Aufmerksamkeit gewid-
met hatte, gilt auch für die Vernunft unter den Händen dieses Philosophen, dass sie
in sich mehrdeutig wird. Historisch gesehen war sie zugleich Motor einer emanzi-
pativen Befreiung aus ideologischer Bevormundung wie Wegbereiter einer sich ver-
selbstständigenden technisch-wissenschaftlichen Kultur, in der menschliche Selbst-
verständigung selbst wieder infrage steht. Selbstermächtigung und Selbstbegrenzung
sind hier zwei Potenziale im Innern der Vernunft, die sich unterschiedlich entfalten
und entfesseln können, die den bisherigen historischen Prozess geprägt und in ver-
schiedene Richtungen getrieben haben. In diesem Gestus einer Reflexion auf die –
in einer bestimmten Theoriesprache: immanenten – Fähigkeiten und Gefährdungen
der Vernunft selbst erweist sich Jürgen Habermas auch in diesen jüngsten Schriften
als einer der behutsamsten und hellsichtigsten Diagnostiker gesellschaftlicher Kom-
plexität unserer Zeit und als engagiert in einen Prozess, der unabgeschlossen sein
muss, weil er die Bewegung des Denkens selbst ist.

Literatur

Allen, Amy 2019. Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen
der Kritischen Theorie. Frankfurt a. M., New York: Campus (im Erscheinen).

Allen, Amy; Mendieta, Eduardo. Hrsg. 2019. Habermas Lexicon. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Asad, Talal; Brown, Wendy; Butler, Judith; Mahmood, Saba 2013. Is Critique Secular? Blas-
phemy, Injury, and Free Speech. New York: Fordham University Press.

Bubner, Rüdiger 1969. »Was ist Kritische Theorie?«, in Philosophische Rundschau 16, 3/4,
S. 213–249.

Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin. Hrsg.
2019. Handbuch Radikale Demokratietheorie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Corchia, Luca; Müller-Doohm, Stefan; Outhwaite, William. Hrsg. 2019. Habermas global. Wir-
kungsgeschichte eines Werks. Berlin: Suhrkamp.

Geuss, Raymond 2019. »Eine Republik der Diskussion. Zum 90. Geburtstag von Jürgen Haber-
mas«, in soziopolis vom 18. Juni 2019. https://soziopolis.de/erinnern/jubilaeen/artikel/eine-
republik-der-diskussion/ (Zugriff vom 04.07.2019).

Habermas, Jürgen 1968 [1965]. »Erkenntnis und Interesse«, in Jürgen Habermas: Technik und
Wissenschaft als »Ideologie«, S. 146–168. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 1988. »Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen«, in Jürgen
Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, S. 153–186. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 1990 [1965]. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1992. Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

 
19 Vgl. Habermas 1988; zum Fortschrittsproblem jetzt Allen 2019.

Selbstverständigung und Verselbstständigung 283

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


Habermas, Jürgen 2008. »Ich bin alt, aber nicht fromm geworden«, in Über Habermas. Gesprä-
che mit Zeitgenossen, hrsg. v. Funken, Michael, S. 181–190. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Habermas, Jürgen 2012 a. »Motive nachmetaphysischen Denkens«, in Jürgen Habermas: Nach-
metaphysisches Denken II: Aufsätze und Repliken, S. 174–202. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2012 b. »›Das Politische‹ – Der vernünftige Sinn eines zweifelhaften Erbstücks
der Politischen Theologie«, in Jürgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze
und Repliken, S. 238–256. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2012 c. »Religion in der Öffentlichkeit der ›postsäkularen‹ Gesellschaft«, in
Jürgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken II: Aufsätze und Repliken, S. 308–327.
Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2012 d. »Ein Bewußtsein von dem, was fehlt«, in Jürgen Habermas: Nach-
metaphysisches Denken II: Aufsätze und Repliken, S. 408–416. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 2019. Auch eine Geschichte der Philosophie. 2 Bände. Berlin: Suhrkamp (im
Erscheinen).

Hindrichs, Gunnar 2009. »Kommunikative Macht«, in Philosophische Rundschau 56, 4, S. 273–
295.

Iser, Matthias; Strecker, David 2011. Habermas zur Einführung. Hamburg: Junius.
Mahmood, Saba 2005. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton:

Princeton University Press.
Müller-Doohm, Stefan 2004. Jürgen Habermas. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Seel, Martin 2019. »Im Maschinenraum des Denkens. Das Kraftzentrum der Philosophie von

Jürgen Habermas ist die Sprache. Ohne sie gibt es keine Demokratie«, in DIE ZEIT vom
13. Juni 2019. www.zeit.de/2019/25/sprache-juergen-habermas-kommunikation-demokrat
ie-philosophie (Zugriff vom 04.07.2019).

284 Martin Saar

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274


Zusammenfassung: Anlässlich seines 90. Geburtstags und des Erscheinens eines großen neuen
Buchs von Jürgen Habermas soll ein kurzer Blick auf sein Werk zeigen, dass er nicht nur für
dezidierte Thesen und Positionen steht, sondern auch für einen ganz bestimmten Theorie-
gestus. Der Aufweis grundlegender Ambivalenzen oder das Nebeneinanderstellen von
Ermöglichungs- und Verhinderungsbedingungen charakterisiert Habermas’ kritische Inter-
ventionen zum Verhältnis von Sprache und Kommunikation, Politik und Kommunikation
und Vernunft und Religion. Er ist damit nicht nur ein normativer Denker, sondern auch ein
Diagnostiker gesellschaftlicher Komplexität.

Stichworte: Demokratie, Diskurs, Jürgen Habermas, Politik, Religion, Sprache, Vernunft

Self-Understanding and Its Other. On the Occasion of the 90th Birthday of Jürgen
Habermas

Summary: On the occasion of the 90th birthday of Jürgen Habermas and the appearance of
his new major book, a general assessment of his work is made. It shows that his work contains
not only the sum of theoretical propositions and political positions, but also a certain theo-
retical style. It consists of pointing to fundamental ambivalences and reflecting on the multiple
conditions of possibility and impossibility of a wide range of phenomena. Habermas’s sug-
gestions concerning language, communication, politics, reason and religion exemplify this
gesture. He can be read not only as a normative theorist, but also as a thinker of social
complexity.

Keywords: democracy, discourse, Jürgen Habermas, language, politics, reason, religion

Autor

Martin Saar
Institut für Philosophie
Goethe-Universität Frankfurt am Main
Norbert-Wollheim-Platz 1
60323 Frankfurt a. M.
saar@em.uni-frankfurt.de

Selbstverständigung und Verselbstständigung 285

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

