Martin Saar

Selbstverstandigung und Verselbststindigung

Zum 90. Geburtstag von Jirgen Habermas

Philosophinnen und Philosophen werden sich selten iiber etwas einig, aber in diesem
Fall ist es ganz unbestritten: Jiirgen Habermas ist einer der bedeutendsten, wir-
kungsmichtigsten und diskurspriagendsten Philosophen seiner Generation, dies gilt
fiir den deutschen, den europdischen, ja den globalen Kontext. Er hat so viele poli-
tische Debatten, akademische Disziplinen und auch - hierzulande — das gesell-
schaftliche Selbstverstindnis einer ganzen Epoche geprigt, dass allein schon die
Kartographie seiner Wirkung eine Herkulesaufgabe ist.! Er hat damit mehr erreicht
als ganze akademische Schulen, Forschungsinstitute und Thinktanks zusammen.

Auch wer erst ab den 1990er Jahren im deutschen Kontext die akademische Phi-
losophie kennengelernt hat, konnte es erleben, dass fast jeder neue Text, jede neue
politische Intervention, jede ordnende Stellungnahme von ihm zu den Themen der
Zeit (die Postmoderne, die Okonomisierung, die Geschichtspolitik, der Poststruk-
turalismus, der Neokonservatismus, die Berliner Republik, und, ach, Europa) zu
leidenschaftlichen, polarisierten Debatten gefiihrt hat.? Selten wurden auch wissen-
schaftliche Auseinandersetzungen so ernst und so polemisch gefiithrt wie in der
Frage, wo man sich selber in den Alternativen, fiir die Habermas stand (oder auch:
wo man ihn vermutete), platzierte. Auch wer selbst eher auf der Seite der Kritiker
stand (etwa in einer Wertschitzung der neueren franzosischen Philosophie, Nietz-
sches oder in der Skepsis gegeniiber der kommunikativen und der deliberativen
Wende oder gegeniiber der Vernunft mit dem ganz grofSen V), konnte sich oft in
einer bestimmten Position wiederfinden, die man mit ihm teilte (in der Verteidigung
eines kritischen, emanzipatorischen Wissenschaftsverstindnisses, im Interesse an
der unverzichtbaren Kooperation zwischen Sozialwissenschaften und Philosophie
und in vielen, fast allen politischen Fragen). Aber nie waren hier die Positionierun-
gen wobhlfeil oder bequem, sie mussten erarbeitet, erstritten, verteidigt werden, als
ob sich die Leidenschaftlichkeit seines Denkens direkt auf jeden, der ihm ausgesetzt
wird, tibertriige. Und es ist auch diese Intensitit der Stellungnahme, die jede Aus-
einandersetzung mit dem Habermas’schen Werk einzigartig macht.

Der Riickblick auf ein so reichhaltiges Lebenswerk und jeder Versuch einer Wiir-
digung sind stets von der Versuchung bedroht, das eine Grundmotiv, den einen
Kerngedanken oder die eine fundamentale Intuition auszuzeichnen, die das Euvre
im Ganzen beseelen oder tragen wiirde, und im Fall von Jirgen Habermas liegt es
nahe, den Begriff der Verstindigung oder den Gedanken der argumentierenden
Vernunft in den Vordergrund zu stellen und von ihnen her alle weiteren Gebiete,

1 Dies zeigen Corchia et al. 2019 und Allen, Mendieta 2019.

2 Die verlasslichsten Wegweiser sind unbestritten Miiller-Doohm 2004 und Iser, Strecker
2011.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019, S. 274 — 285, DOI: 10.5771/0340-0425-2019-3-274

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststindigung 275

namlich seine Gesellschaftstheorie, die Diskursethik, die Demokratietheorie und die
Verteidigung der Moderne und der Aufklarung, zu verstehen. Es ist nur ein kleiner
Schritt, das Werk im Ganzen als einen Stellung nehmenden, konstruktiven, norma-
tiven Vorschlag zu lesen, der im Wesentlichen ein Ziel verfolgt und eine Norm aus-
gibt, der sagt, was sein soll und warum. Dass dies nicht ganz falsch sein kann, zeigt
sich an zahllosen AufSerungen von Habermas selbst, in denen er den negativistischen
Modus der ilteren Kritischen Theorie kritisiert und eine Besinnung auf Handlungs-
optionen und real erreichbare gesellschaftliche Verbesserungen anmahnt. Iro-
nischerweise hat Habermas einer solchen Erwartung in seiner bisher jlingsten
Werkphase nicht nur Belege hinzugefugt; seine hartniackige und ausdauernde
Beschiftigung mit der Religion und dem Verhaltnis von Glauben und Wissen unter
post-sikularen Bedingungen will sich dem Schema des Normativen nicht leicht
fuigen, es sei denn, man unterstellte ihm gegen alle seine ausdricklichen Bekundun-
gen, sie sei eine Parteinahme fiir die Religion. Aber mit der inzwischen zum gefli-
gelten Wort gewordenen AufSerung, er sei »alt, aber nicht fromm«, und dem Insis-
tieren auf dem methodisch atheistischen Charakter seiner Intervention ist eine
solche Lesart kaum mehr plausibel.3

Vielleicht ist es deshalb sinnvoll, Habermas’ Werk einmal nicht von seinen affir-
mativen, konstruktiven Stellungnahmen her zu lesen, sondern von dem, was es —
daneben auch - tut, vorschldgt und zeigt. Im Folgenden soll eine kleine Skizze eher
spekulativ an drei zentralen Themen weniger eine »Position« als eine theoretische
Geste exponieren. Ich will nicht meinerseits behaupten, dass sie der zentrale formale
Kern seines (Buvres ist; aber faszinierend und vielseitig ist sie, und sie pragt, konnte
man sagen, seinen Denkstil auf eine tiefgehende Weise und fiihrt auf den verschie-
denen thematischen Gebieten zu unterschiedlichen Auspriagungen, aus denen sich
jeweils starke Stellungnahmen oder »Positionen« ergeben. Diese Geste entstammt
dem Arsenal der dialektischen Philosophie, der sich Habermas bei aller Distanz-
nahme von Hegel stets verpflichtet gefiihlt hat, und sie besteht, ganz einfach gesagt,
darin, etwas in zweierlei Hinsicht zu betrachten und als etwas, das ganz verschiedene
Moglichkeiten in sich birgt. Die philosophische Analyse, die dann im Einzelnen
erklart oder erhellt, bewertet oder richtet, benotigt als einen ihr wesentlichen Bau-
stein eine Offenheit oder Mehrdeutigkeit, die aber jeweils wieder in Gefahr steht,
Schlieffung oder Vereinseitigung zu erzeugen oder nach sich zu ziehen. Diese
abstrakte, scheinbar triviale Beschreibung wird erst in Kontakt mit dem reichhalti-
gen Material eines dichten Themas interessant; und man konnte behaupten, dass
eine solche Geste einige von Habermas’ zentralen Beitragen strukturiert und in die
Form einer doppelten Reflexion von Ermoglichung und Gefahrdung bringt.

(1) Sprache und Kommunikation. Die beriihmten Analysen zu Sprache, Offent-
lichkeit und Kommunikation nehmen werkgeschichtlich eine enorm bedeutsame
Rolle ein, und sie haben Habermas noch am meisten den Ruf eines systematischen
Denkers beschert. Diese Themen bilden sicherlich einen durchgehenden Faden, der
sich vom Strukturwandel der Offentlichkeit von 1962 iiber die Erkenntniskritik der
1970er Jahre zur Theorie des kommunikativen Handelns von 1981 und zur Dis-

3 Vgl. Habermas 2008.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

276 Martin Saar

kurstheorie der Demokratie in den Schriften der 1990er Jahre ziehen lasst. Hier soll
nur der eher formale Zug hervorgehoben werden, dass Sprache und Kommunika-
tion bei ihm immer als etwas theoretisiert werden, was zugleich Potenziale und
Gefihrdungen in sich tragt. Das Verhaltnis von Vernunft und Sprache ist so cha-
rakterisiert, dass dem alltaglichen menschlichen Sprachhandeln eine Tendenz zur
Verstindigung (mit anderen) innewohnt. Sprache ist Medium, mit einer Eigenkraft
und Eigendynamik, die sich entweder entfesseln oder hemmen oder umleiten lasst.
In diesem Sinn garantiert nichts das faktische Zustandekommen von gelingender
Verstindigung oder erreichtem Konsens, und dies konnte auch keine Theorie der
Sprache dekretieren. Eine Philosophie der Kommunikation kann sich an der Angabe
von Bedingungen versuchen, unter denen eine solche Moglichkeit wahrscheinlicher
ist als ihr Gegenteil, mehr nicht. Dass dieses Gelingen also sein kann, moglich ist,
beruht auf einer Moglichkeitsstruktur in der jeweiligen Sache, hier der Sprache,
selbst. Vor diesem Hintergrund ist die scheinbar so idealistische Emphase vieler
Passagen verstandlich, die das frithe Werk auszeichnen.

Zu Recht wurde in diesem Zusammenhang immer wieder eine bemerkenswerte
Argumentation aus der Frankfurter Antrittsvorlesung von 1965 kommentiert, die
etwas unumwunden Affirmatives in sich zu tragen scheint:

»Das, was uns aus der Natur heraushebt, ist der einzige Sachverhalt, den wir seiner Natur
nach kennen koénnen: die Sprache. Mit ihrer Struktur ist Mundigkeit fiir uns gesetzt. Mit
dem ersten Satz ist die Intention eines allgemeinen und ungezwungenen Konsensus
unmifSverstindlich ausgesprochen. Miindiigkeit ist die einzige Idee, derer wir im Sinne der
philosophischen Tradition méchtig sind.«
Hier scheinen in der Tat die Freiheits- und Reflexionsfahigkeit so tief angesetzt zu
sein, dass ihre vollige Entfaltung fast von selbst erfolgen musste, als ob das sprach-
und verstindigungsfahige Wesen immer schon befreit oder in Selbstbefreiung enga-
giert sei und als ob das Ziel dieses Prozesses immer schon klar sei. Aber nur wenige
Zeilen spater fallt sich der Autor selbst ins Wort und erhebt gegen eine solche rea-
listisch-utopische Erwartung den Einwand, dass dieser Zustand weder erreicht noch
ganz vorstellbar sei; das Argument hat eine kontrafaktische Form, das heifSt die in
der Sprache liegende Tendenz zur Verstandigung lasst selbst die Unterdriickung zu:
»Freilich wiirde sich erst in einer emanzipierten Gesellschaft, die die Miindigkeit
ihrer Glieder realisiert hitte, die Kommunikation zu dem herrschaftsfreien Dialog
aller mit allen entfaltet haben.«®
Methodisch gesehen lauft ein solches Argument also mindestens ebenso stark auf
eine negative wie auf eine positive Pointe zu, ja, das Negative bleibt das Organ zur
Feststellung des Positiven, wenn die Philosophie aus den »geschichtlichen Spuren
des unterdriickten Dialogs das Unterdriickte rekonstruiert«.® Hier sind also weder
heiler Ursprung noch utopisches Ende des Verstindigungsgeschehens theoretisch
garantiert, sondern mit der »Setzung« der Miindigkeit durch die Sprache ist eine
Dynamik behauptet, die fiir die Sache der Sprache wesentlich, aber nicht einsinnig

4 Habermas 1968 [1965], S. 163; vgl. exemplarisch Bubner 1969 und zuletzt Seel 2019.
5 Habermas 1968 [1965], S. 164.
6 Ebd.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststdndigung 277

ist: Sprache kann Verstandigung herstellen und zugleich selbst Medium und Spei-
cher der »Unterdriickung« sein. Interessanterweise hatte auch die historische Ana-
lyse zum Strukturwandel der Offentlichkeit diese Form: Die Entstehung der libera-
len Formen einer nicht ganz machtfreien, aber zumindest vor dem unmittelbaren
politischen Druck geschiitzten zivilen oder biirgerlichen Kommunikation hatte die
Moglichkeit einer kritisch-begleitenden 6ffentlichen Sphire mit einer ihr eigentiim-
lichen Reflexionsform hervorgebracht und damit »eine Ordnung, in der sich Herr-
schaft iberhaupt aufl6st«,” diese aber nach relativ kurzer Zeit wieder durch Mono-
polisierungen und Funktionalisierungen verspielt und das Korrektiv stumpf
gemacht; im Prozess gesellschaftlicher Selbstverstindigung liegt so selbst eine Ten-
denz zur Verselbststindigung und Verhartung. Etabliert wird hier also keine ein-
deutige, gar urspriingliche Norm, sondern argumentiert wird fur ein kritisch-nor-
matives Geschehen, das eine Prozessualitit besitzt, deren Ausgang selbst nicht
abzusehen ist.

(2) Politik und Kommunikation. Die auf die Arbeiten zur Kommunikationstheorie
aufbauende Politische Theorie von Habermas hat ihm den Vorwurf eingebracht, ein
unnachgiebiger Rationalist zu sein, der die Rolle der Vernunft in der Politik tiber-
schitzen und alle politischen Prozesse an einem MafSstab messen wiirde, der ihnen
doch grundsitzlich fremd sei. Diese Zuschreibung begreift Habermas® Perspektive
auf Deliberation und Vernunftigkeit als in sich praskriptiv in dem Sinn, dass Politik
so sein sollte, und als konstruktiv in dem Sinn, dass Institutionen entsprechend
geformt und eingerichtet sein sollten, dass sie eine solche — rationale — Politik mog-
lich machen.

Nichts an dieser Zuschreibung ist ganz falsch, aber die Akzente lassen sich auch
anders setzen. Habermas’ komplexe Vision der Politik ist weniger aus einem posi-
tiven Guss, als es scheinen konnte, denn sie benennt zugleich die Kraft und die Fra-
gilitit des Rationalen in der Politik. Sie akzeptiert, dass die Herstellung kollektiv
verbindlicher Entscheidungen unter Handlungsdruck und in institutionell-systemi-
schen Kontexten, fiir die »Staat« nur ein vager Oberbegriff sein kann, vonstatten-
geht und also nie von selbst eine rationale Form haben kann. Gleichwohl ist das
politische und das Staatshandeln selbst in Kommunikationszusammenhinge einge-
lassen, spielen Meinungen, Erwartungen, Begriindungspflichten und Legitimations-
forderungen eine Rolle.

Unter spezifisch modernen, das heifst demokratischen Bedingungen steht Staats-
handeln unter dem Legitimationsdruck seitens der Staatsbiirgerschaft. In diesem
Sinn erstrecken sich auch diskursive Anspriiche und in einem weiten Sinn Rationa-
litatsanspriiche auf die Sphare des Politischen, ohne sie naturlich ganz auszufiillen
oder gar zu konstituieren:

»Der normative Gehalt eines Demokratiebegriffs, der auf diskursférmige Wert- und Norm-
bildungsprozesse in 6ffentlichen Kommunikationen bezogen ist, erschopft sich freilich nicht
in geeigneten institutionellen Arrangements auf der Ebene des demokratischen Rechtsstaa-
tes. Er weist vielmehr iiber die formal verfafften Kommunikations-und Entscheidungspro-

zesse hinaus. Die in Korperschaften organisierte Meinungsbildung [mufS] durchlissig [blei-
ben] fiir frei flottierende Werte, Themen, Beitrage und Argumente einer sie umgebenden

7 Habermas 1990 [1962], S. 153.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

278 Martin Saar

politischen Kommunikation. Diese muf§ grundrechtlich ermoglicht, aber sie kann nicht im

Ganzen organisiert werden. «3
Dass diese politisch-rechtliche Ermoglichung nicht selbst organisiert werden kann,
bedeutet, dass in das System (oder das Institutionengefiige) der Politik eine Abhan-
gigkeit von einem ihm Fremden eingebaut ist, das eine grundsatzlich andere, viel-
leicht sogar grundsatzlich gegensinnige Dynamik an es herantragt. Und erst hier ist
der wirkliche Platz fiir die rationalen Elemente (wie Begriindungen, Rechtfertigun-
gen oder Legitimationen): Sie treten hinzu und bilden Begleit- und Storgerdusche in
Prozessen, die ansonsten eher administrativ oder technisch verfasst waren.

Eine diskurstheoretische oder »deliberative« Konzeption von Staat und Politik
verwandelt also nicht grundsatzlich alles Machtformige ins Rationale, sie konfron-
tiert nur die zweifellos bestehende Machtformigkeit der Politik mit einer zweiten
Dynamik, von der aus sich die Legitimationserwartungen an Politik ergeben:

»Die diskurstheoretisch begriindete Erwartung verniinftiger Ergebnisse griindet sich [...] auf
das Zusammenspiel der institutionell verfafsten politischen Willensbildung mit den sponta-
nen, nicht-vermachteten Kommunikationsstromen einer nicht auf Beschlussfassung, son-
dern auf Entdeckung und Problemlosung programmierten, in diesem Sinne nicht-organi-
sierten Offentlichkeit. «°
Wenn es hier einen problematischen Idealismus gibt, liegt er in der fehlenden Qua-
lifizierung der Spontaneitiat und Nicht-Vermachtetheit der 6ffentlichen Kommuni-
kation; diese sind naturlich weder gegeben noch garantiert, aber richtig daran ist,
dass Offentlichkeit oder Diskurs nicht von vornherein, ihrer Form nach, verfasst,
administrativ oder organisiert sind.'? Was einer staatsbiirgerlichen Offentlichkeit
und den in ihr selbst uneinheitlich angeordneten Teil- und Gegenoffentlichkeiten
legitim und plausibel vorkommt, ergibt sich nicht immer schon aus den Sachzwan-
gen des politischen Systems oder der blofSen Gegebenheit von Routinen oder Exper-
tenentscheidungen, sondern aus all dem, was Meinungsbildung ausmacht: Ansich-
ten und Phantasien, Theorien und Spekulationen, Winsche, Gefiihle und Interessen,
sicher auch Ideologie (im starken oder schwachen Sinn), aber eben auch Argumente
und Begriindungen, die einen stiarkeren Allgemeinheitsgrad aufweisen und damit
eine in sich groflere Zustimmungsfihigkeit besitzen.

Man kann mit guten Griinden dem nichsten Schritt dieser Konzeption, namlich
dass sich dieser Rationalitatsgrad bestimmen und selbst formalisieren und verwalten
lasst, skeptisch gegeniiberstehen. Aber die Grundstruktur dieses Politikverstandnis-
ses ist schon seiner Form nach kritisch, nicht affirmativ: Moderne, demokratische
Politik ist nur zu verstehen als eine Konfrontation von Kriften, die in verschiedene
Richtungen wirken, in Richtung Verwaltung und Exekutive auf der einen Seite, in
Richtung Problemlésung, Gemeinwohl, Legitimation auf der anderen Seite, ohne
dass hier die Ergebnisse der Suchbewegung feststiinden, schlieflich ist sie der demo-
kratische Prozess der Willensbildung von heterogenen Kollektiven von — mitunter:

8 Habermas 1990 [1962], S. 43 (aus dem Vorwort zur Neuauflage 1990).
9 FEbd.

10 Etliche Kritiker bleiben hier allerdings unnachgiebig und sehen eine unreflektiert ideali-
sierende Rationalitatsunterstellung; vgl. Hinrichs 2009 und zuletzt Geuss 2019.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststandigung 279

vollig — Verschiedenen. Dass diese sich auf irgendetwas einigen, und seien es nur
Regeln des Umgangs mit Meinungsverschiedenheiten und Interessengegensatzen, ist
die Moglichkeit einer demokratischen Form von Politik, ihr stehen aber sowohl die
Eigenwucht des politischen Apparats als auch die Zentrifugalkrifte im Volk entge-
gen.

Auch hier soll die Geste, mit der diese Theorie die Umrisse des Politischen zeichnet,
im Vordergrund stehen, nicht die substantielle Position. Auch in diesem Kernstick
der Theorie liegt die Reflexion auf Ermoglichungen ganz nah bei der Bilanz der
Gefihrdungen; im Feld oder Medium der Politik konnen Machtballung und Herr-
schaft ebenso entstehen wie ihre Herausforderung und Uberwindung. Ein solches
Bild ist hoch prozesshaft: Die Durchlissigkeit zwischen Staatsapparat und Volks-
willen, die in den demokratischen Revolutionen erkdmpft wurde, setzt eine Dyna-
mik in Gang, die in verschiedene Richtungen ausschligt und Verhirtungen, aber
auch Verflussigungen auslosen kann, die spezifisch modern, spezifisch demokratisch
sind. In der Expertokratie und im Populismus treten die beiden Pole verselbststan-
digt auseinander, in den mehr oder weniger gelingenden Fillen der korrigierenden
oder impulssetzenden Wirkungen offentlicher Debatten, Kritik und Kontrolle trans-
formieren sie sich gegenseitig. Dieses Spiel zwischen Ermachtigung (in der kollek-
tiven Selbstverstandigung) und Ohnmacht (in der verselbststandigten Polarisierung
von Machtblocken), konnte man sagen, hat fur Habermas aber niemand im Vor-
hinein gewonnen.!!

(3) Vernunft und Religion. Uberraschenderweise zeigt sich die hier von mir
gesuchte theoretische Geste auch in den Schriften der letzten Jahre, die in vielerlei
Hinsicht gar nicht so gut zu dem Bild von Habermas passen wollen, das sich im
Zuge der Debatten der 1980er und 1990er Jahre ergeben hatte. Denn hier hatte sich
fur viele ein allzu grofSes, fast selbstgewisses Vertrauen in die moderne Rationalitit
manifestiert, ein triumphales Festhalten am »Projekt der Moderne«. Gegen etliche
von ihm der »Postmoderne« zugerechnete Autoren hatte Habermas energisch die
Moglichkeit rationaler gesellschaftlicher Selbstverstindigung und emanzipatori-
scher Bezugspunkte verteidigt, gegen Relativismus und Vernunftskepsis die inter-
subjektiv ausweisbaren, belastbaren Kriterien einer selbstkritischen Rationalitit.

Verstirkt seit den frithen 2000er Jahren hat er den Faden einer Uberlegung wei-
tergefihrt, der schon in der Reflexion auf die Moglichkeit und die Grenzen eines
postmetaphysischen Denkens zur Sprache kam. Auch wenn sich die Moderne zu
Recht gegen Remythisierungen und Irrationalismen wehren konne — das wieder-
kehrende Beispiel ist das spate Werk Heideggers —, sei kein Hochmut gegentiber
anderen, vorrationalen oder vorwissenschaftlichen Sprechweisen angebracht:
»Solange die religiose Sprache inspirierende, ja unaufgebbare semantische Gehalte
mit sich fuhrt, die sich der Ausdruckskraft einer philosophischen Sprache (vorerst?)

11 An diesem Punkt lisst sich vielleicht die Nihe seines Politikverstindnisses zur neueren
»Theorie radikaler Demokratie « festmachen, auch wenn die meisten ihrer Vertreterinnen
und Vertreter sich stark und polemisch von Habermas abgrenzen. Dass er selbst diesen
Diskussionsfaden nicht oder nur ganz am Rande aufgenommen hat, ist erstaunlich. Vgl.
Habermas 2012 b; Comtesse et al. 2019.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

280 Martin Saar

entziehen und der Ubersetzung in begriindende Diskurse noch harren, wird Philo-
sophie auch in ihrer nachmetaphysischen Gestalt Religion weder ersetzen noch ver-
dringen konnen. «12

In dieser Aussage ist das Fragezeichen ernst zu nehmen. Die sikulare philosophi-
sche Vernunft, aus Verwissenschaftlichung und Religionskritik hervorgegangen,
muss sich im Verhiltnis zur religiosen Tradition selbst als einen Gesprachspartner
verstehen, der eine eigene Sprache spricht, in die er manches, was der andere sagt,
ubertragen kann, aber einiges auch nicht. Und nichts sollte der eher hochmiitigen
Erwartung Vorschub leisten, dass diese Ubersetzung restlos sein konnte. Diese
metaphilosophische Frage danach, »wie sich die moderne Vernunft, die sich von der
Metaphysik verabschiedet hat, im Verhiltnis zur Religion verstehen soll«,!3 hat eine
konkret politische Entsprechung in der Frage, wie der moderne, multikonfessionelle
Verfassungsstaat zur Glaubensbindung vieler seiner Staatsburgerinnen und Staats-
biirger stehen soll, ob Laizismus oder weltanschauliche Toleranz, ob Privatisierung
und Verrechtlichung des Religiosen oder sogar eine aktive Einbeziehung religioser
Zivilgesellschaften akzeptable und fiir alle Seiten faire Formen des Umgangs in plu-
ralistischen Gesellschaften sind.

Habermas hat in diesen Fragen in relativer Nihe zu seinen weitgehenden Uber-
einstimmungen mit den normativen Prinzipien des Politischen Liberalismus unmiss-
verstandlich Position bezogen, die Minderheitenrechte verteidigt, einen weltan-
schaulich oftmals eher aggressiven Siakularismus abgewehrt und mit der ernsthaft
und systematisch eingefithrten Begriffspragung der »post-sikularen« Gesellschaft
schon aus empirischen Griinden seine Distanznahme von triumphalistischen Nar-
rativen der sikularisierten Moderne markiert.'* Die zugleich vernunfttheoretische
wie politische Pointe dieser Reflexion bestand in vielen dieser Texte in der Kontu-
rierung eines wechselseitigen Lernprozesses, der nicht einseitig sein darf und in dem
die Zumutung an die immer noch religiosen Bewohner der modernen Welt, sich mit
ihren religionslosen Mitbuirgerinnen in der weitgehend neutralen Sprache des Rechts
und der offentlichen Deliberation zu treffen, auch eine Offenheit auf der Seite der
Sakularen bedeutet, die der Religion zugesteht, ihrerseits Beitrage zu den »knappen
Ressourcen der Sinn- und Identititsstiftung« zu leisten.!?

Das umfangreiche Buch, mit dem Jiirgen Habermas im Jahr seines 90. Geburtstags
seinem wissenschaftlichen Werk eine gewichtige Facette hinzufiigt, hat diese Uber-
legungen in eine intern philosophische Frage zuriickgebogen und diesen dialogi-
schen Lernprozess in systematischer Hinsicht von der Seite der sikularen Philoso-
phie aus begonnen. Denn Auch eine Geschichte der Philosophie erzahlt in zwei
Bianden nach einigen VorstofSen in die Zivilisations- und Kulturgeschichte die west-
liche Philosophiegeschichte als eine Verflechtungsgeschichte, in der — bis in die frihe
Moderne — Glauben und Wissen aufeinander bezogen waren. In dieser Geschichte

12 Habermas 2012 a, S. 202 (in einem Text von 1988).
13 Habermas 2008, S. 415.

14 Habermas 2012¢, S. 324 f.

15 Ebd., S.327.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststindigung 281

konnte sich die europdische philosophische Sprache tiberhaupt erst aus der Verbin-
dung einer frithen religiosen Erfahrungsschicht mit der antiken Metaphysik und
spater den theologischen Systemen des Christentums herausbilden. Habermas zeich-
net nach, wie seit dem Zeitalter der wissenschaftlichen Revolutionen mit der Reli-
gion auch die philosophische Metaphysik unter Druck gerdt und wie es gar nicht
ausgemacht ist, ob »die Philosophie, wie wir sie kennen, noch eine Zukunft hat«.16

Habermas’ Versuch einer Antwort auf diese Frage verfahrt im Modus einer his-
torischen Riickbesinnung, niamlich auf die Entstehungskontexte und -bedingungen
dessen, was spater zur philosophischen Vernunft wurde; diese habe sich seit der
Aufklarung zunehmend von der Umklammerung durch die Religion gelost, nun aber
ihrerseits diese Nahe, Verwobenheit, ja Abhingigkeit vergessen und begreife sich
selbst zunehmend unter naturalistischen Vorzeichen als Teil derjenigen eher wis-
senschaftlichen Vernunft, zu deren Entstehung sie auch beigetragen hatte. Diese
historische Riickbesinnung oder Rekonstruktion, die Habermas (allerdings dezi-
diert ohne Anleihen bei Nietzsche oder Foucault) eine » Genealogie« nennen will,
schreitet diese Denkgeschichte ab, und ihr Ergebnis ist: offen. Ob es ein angemes-
senes Selbstverstindnis einer heutigen, weder defatistischen noch tiberheblichen
Vernunft geben kann, das sich dem kulturellen Trend zur Totalnaturalisierung ent-
gegenstellt, ob sich aus der neugierigen Offnung zum Dialog mit den Weltreligionen
heraus neue Impulse erschliefSen lassen und ob eine Wissensform tiberlebensfahig
ist, die Rationalitiat und Orientierungsfahigkeit vereinen will, kann der historische
Rickblick nicht auflésen.

Dieses Buch wird, das lasst sich jetzt bereits sagen, die philosophischen Debatten
der kommenden Jahre beschiftigen, und viele Riickfragen an Habermas beztglich
der methodischen Stringenz und inneren Teleologie dieser Geschichtsschreibung
und auch beztglich der wohl immer noch eurozentrisch verkiirzten interkulturellen
und globalgeschichtlichen Dimension der Konstruktion werden wohl nicht ausblei-
ben.'” Auch die starke Gewichtung von Karl Jaspers’ umstrittenem » Achsenzeit«-
Theorem fiir die Gesamtdeutung wird nicht unkontrovers bleiben.!8 Ich méchte hier
nur erneut auf den einen Zug aufmerksam machen, der auch dieses grofSe Projekt
charakterisiert. Wo man die starke Positionierung — fur die Moderne, fiir die Ver-
nunft! — erwarten konnte, findet sich nun ein Komplexitatsfeld, in dem Spannungen,
Abhingigkeiten und Wechselverhaltnisse herrschen. Hier wird die menschliche Ver-
nunft weder zerknirscht entthront noch zur Krénung einer modernistischen Fort-
schrittsgeschichte erklart.

Die Geschichte vom Mythos zum Logos zur Wissenschaft wird zugleich rekon-
struiert und komplexer gemacht sowie um einen Zwischenstrang erweitert, den sich
Religion und Metaphysik historisch noch lange geteilt haben. Und schliefSlich ist es
diese Geschichte selbst, in der dieser Perspektive zufolge Optionen entstehen, die

16 Habermas 2019, Band 1, Vorwort.

17 Ein interessanter Vergleichspunkt mit weniger eurozentrischen theoretischen Ziigen
fande sich in einer fritheren Debatte um Sakularismus und Kritik; vgl. Mahmood 2005
und Asad et al. 2013.

18 Habermas 2019, Band 1, Teil III.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

282 Martin Saar

ebenso progressiv und verhangnisvoll sind: Das Sikular- und Pluralistisch-Werden
der europiischen Vernunft hat einigermaflen ausgleichende politische Formen
geschaffen, aber auch eine Aushohlung sozio-moralischer und kollektiv-imaginati-
ver Bezugspunkte vorangetrieben, die der ebenfalls mitlaufenden Technisierung und
Okonomisierung in die Hinde spielt. Der Prozess der Modernisierung, Rationali-
sierung und Ausdifferenzierung der Wissens- und Reflexionsformen ist damit ein in
sich ambivalenter Prozess. Die Vernunft selbst hat sich hier einerseits als vermit-
telnde GrofSe etabliert, die den Austausch von Glaubens- und Wissensgriinden
geleistet hat. Sie hat andererseits aber auch zu der Verselbststindigung technisch-
rationalen Wissens beigetragen, welche die naturalistische Kultur der Gegenwart
beherrscht. Diese Geschichte bleibt ein mehrdeutiger Lernprozess mit offenem Aus-
gang.

Man mag sich wundern, wieso sich fur Habermas am Thema der Religion diese
innere Problematik des modernen Denkens am deutlichsten stellt und nicht am
Naturverhaltnis oder an der Technik, und es konnte sein, dass der Zugriff auf dieses
Thema von der Seite der westlichen Philosophiegeschichte her vieles selbst wieder
an den Rand dringt, wie die verheerende Verstrickung der real existierenden Reli-
gionen in patriarchale, ja strukturell sexistische Sozialformen, die vielen problema-
tischen theologisch-politischen Komplexe in der islamischen, aber auch christlichen
Welt oder auch den Beitrag religioser Rechtfertigungen zum neoliberalen Indivi-
dualismus etwa im freikirchlichen Protestantismus. Aber diese Probleme sind wohl
nicht die, die sich derzeit fir Habermas fiir eine ernsthafte Selbstreflexion der siku-
laren Vernunft angesichts ihrer eigenen Rolle im Prozess der Moderne stellen. Und
es konnte sein, dass er die Schirfe eines Problems sieht, das vielen Philosophinnen
und Philosophen der Gegenwart nicht so klar vor Augen steht: Die im globalen
MafSstab gesehen unbestreitbare Persistenz der Religion ist ein Einspruch gegen jede
Erwartung, dass sich in absehbarer Zeit ohne Zwischenschritte eine vollstandig
neutrale globale Kultur oder religionsfreie gemeinsame Sprache herausbildet, in der
sich auf faire Weise Konflikte und Herausforderungen verhandeln lassen und in der
grundsitzlich die Werte und Identitaten aller Wohlmeinenden ihren Platz und ihr
Recht hitten. Die sakulare Vernunft zu einem dialog- und aufnahmebereiten Partner
an diesem Prozess zu machen bedeutet auch, ihr ihre eigene historische Positionalitat
nachzuweisen. Habermas diirfte hier die Theoriegeschichte der post-christlichen
Philosophie und ihr Verhaltnis zur post-sikularen Gesellschaft als einen Modellfall
anbieten wollen, wie eine solche interne Bezogenheit von Glauben und Wissen aus-
gesehen und sich entwickelt hat. Ob er fiir die anderen Religionstraditionen zum
Vorbild taugt, diirfte eine Frage sein, die nur aus diesen anderen Traditionen heraus
beantwortet werden kann.

Sicherlich findet sich in dieser Neu-Perspektivierung der modernen Vernunft auch
ein Moment an Selbstkritik eines Denkers, der den linken Fortschrittsoptimismus
der 1960er und 1970er Jahre in MafSen selbst in seinem akademischen Werk beglei-
tet hatte und der in den 1980er Jahren in der Polemik gegen das, was damals als
»Gegen-Aufkliarung« und »Irrationalismus« erschien, die »Einheit der Vernunft«

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststindigung 283

auch eher erhoffen als konstatieren konnte.'® Aber diese Selbstkritik des sikularen
Denkens findet im Medium der Vernunft selbst statt und gibt deshalb die Verant-
wortung an keine andere Autoritit ab. Die kritische Befragung, wie die Philosophie
am moglichen Ende ihrer Geschichte ihrer Vorgeschichte und ihres Anderen, das sie
moglich gemacht hatte, eingedenk werden konne, ist ihre eigene Frage. Sie findet in
sich einen Zwiespalt und gegenstrebige Moglichkeiten.

Wie fur die anderen Gegenstande, denen er ausfithrliche Aufmerksamkeit gewid-
met hatte, gilt auch fir die Vernunft unter den Hianden dieses Philosophen, dass sie
in sich mehrdeutig wird. Historisch gesehen war sie zugleich Motor einer emanzi-
pativen Befreiung aus ideologischer Bevormundung wie Wegbereiter einer sich ver-
selbststandigenden technisch-wissenschaftlichen Kultur, in der menschliche Selbst-
verstandigung selbst wieder infrage steht. Selbstermachtigung und Selbstbegrenzung
sind hier zwei Potenziale im Innern der Vernunft, die sich unterschiedlich entfalten
und entfesseln konnen, die den bisherigen historischen Prozess gepriagt und in ver-
schiedene Richtungen getrieben haben. In diesem Gestus einer Reflexion auf die —
in einer bestimmten Theoriesprache: immanenten — Fahigkeiten und Gefihrdungen
der Vernunft selbst erweist sich Jiirgen Habermas auch in diesen jiingsten Schriften
als einer der behutsamsten und hellsichtigsten Diagnostiker gesellschaftlicher Kom-
plexitit unserer Zeit und als engagiert in einen Prozess, der unabgeschlossen sein
muss, weil er die Bewegung des Denkens selbst ist.

Literatur

Allen, Amy 2019. Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundlagen
der Kritischen Theorie. Frankfurt a. M., New York: Campus (im Erscheinen).

Allen, Amy; Mendieta, Eduardo. Hrsg. 2019. Habermas Lexicon. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Asad, Talal; Brown, Wendy; Butler, Judith; Mahmood, Saba 2013. Is Critique Secular? Blas-
phemy, Injury, and Free Speech. New York: Fordham University Press.

Bubner, Riidiger 1969. »Was ist Kritische Theorie?«, in Philosophische Rundschau 16, 3/4,
S.213-249.

Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin. Hrsg.
2019. Handbuch Radikale Demokratietheorie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Corchia, Luca; Miuller-Doohm, Stefan; Outhwaite, William. Hrsg. 2019. Habermas global. Wir-
kungsgeschichte eines Werks. Berlin: Suhrkamp.

Geuss, Raymond 2019. »Eine Republik der Diskussion. Zum 90. Geburtstag von Jiirgen Haber-
mas«, in soziopolis vom 18. Juni 2019. https://soziopolis.de/erinnern/jubilaeen/artikel/eine-
republik-der-diskussion/ (Zugriff vom 04.07.2019).

Habermas, Jiirgen 1968 [1965]. »Erkenntnis und Interesse«, in Jiirgen Habermas: Technik und
Wissenschaft als »Ideologie«, S. 146-168. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 1988. »Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen«, in Jiirgen
Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsitze, S. 153-186. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 1990 [1965]. Strukturwandel der Offentlichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen 1992. Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

19 Vgl. Habermas 1988; zum Fortschrittsproblem jetzt Allen 2019.

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

284 Martin Saar

Habermas, Jiirgen 2008. »Ich bin alt, aber nicht fromm geworden«, in Uber Habermas. Gespri-
che mit Zeitgenossen, hrsg. v. Funken, Michael, S. 181-190. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Habermas, Jurgen 2012 a. » Motive nachmetaphysischen Denkens«, in Jiirgen Habermas: Nach-
metaphysisches Denken I1: Aufsditze und Repliken, S. 174-202. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 2012 b. »>Das Politische« — Der verniinftige Sinn eines zweifelhaften Erbstiicks
der Politischen Theologie«, in Jiirgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken I1. Aufsdtze
und Repliken, S.238-256. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 2012 c. »Religion in der Offentlichkeit der >postsikularen< Gesellschaft«, in
Jiirgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken I1: Aufsdtze und Repliken, S.308-327.
Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 2012 d. »Ein BewufStsein von dem, was fehlt«, in Jiirgen Habermas: Nach-
metaphysisches Denken I1: Aufsdtze und Repliken, S. 408-416. Berlin: Suhrkamp.

Habermas, Jirgen 2019. Auch eine Geschichte der Philosophie. 2 Binde. Berlin: Suhrkamp (im
Erscheinen).

Hindrichs, Gunnar 2009. »Kommunikative Macht«, in Philosophische Rundschau 56,4, S.273—
298S.

Iser, Matthias; Strecker, David 2011. Habermas zur Einfiibrung. Hamburg: Junius.

Mahmood, Saba 2005. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton:
Princeton University Press.

Miiller-Doohm, Stefan 2004. Jiirgen Habermas. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Seel, Martin 2019. »Im Maschinenraum des Denkens. Das Kraftzentrum der Philosophie von
Jiirgen Habermas ist die Sprache. Ohne sie gibt es keine Demokratie«, in DIE ZEIT vom
13. Juni 2019. www.zeit.de/2019/25/sprache-juergen-habermas-kommunikation-demokrat
ie-philosophie (Zugriff vom 04.07.2019).

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

Selbstverstandigung und Verselbststandigung 285

Zusammenfassung: Anlisslich seines 90. Geburtstags und des Erscheinens eines grofSen neuen
Buchs von Jiirgen Habermas soll ein kurzer Blick auf sein Werk zeigen, dass er nicht nur fiir
dezidierte Thesen und Positionen steht, sondern auch fir einen ganz bestimmten Theorie-
gestus. Der Aufweis grundlegender Ambivalenzen oder das Nebeneinanderstellen von
Ermoglichungs- und Verhinderungsbedingungen charakterisiert Habermas® kritische Inter-
ventionen zum Verhiltnis von Sprache und Kommunikation, Politik und Kommunikation
und Vernunft und Religion. Er ist damit nicht nur ein normativer Denker, sondern auch ein
Diagnostiker gesellschaftlicher Komplexitit.

Stichworte: Demokratie, Diskurs, Jiirgen Habermas, Politik, Religion, Sprache, Vernunft

Self-Understanding and Its Other. On the Occasion of the 90th Birthday of Jiirgen
Habermas

Summary: On the occasion of the 90th birthday of Jiirgen Habermas and the appearance of
his new major book, a general assessment of his work is made. It shows that his work contains
not only the sum of theoretical propositions and political positions, but also a certain theo-
retical style. It consists of pointing to fundamental ambivalences and reflecting on the multiple
conditions of possibility and impossibility of a wide range of phenomena. Habermas’s sug-
gestions concerning language, communication, politics, reason and religion exemplify this
gesture. He can be read not only as a normative theorist, but also as a thinker of social
complexity.

Keywords: democracy, discourse, Jiirgen Habermas, language, politics, reason, religion

Autor

Martin Saar

Institut fiir Philosophie
Goethe-Universitit Frankfurt am Main
Norbert-Wollheim-Platz 1

60323 Frankfurt a. M.
saar@em.uni-frankfurt.de

Leviathan, 47. Jg., 3/2019

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 21:30:35. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhal r
Inhalts I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2019-3-274

