Methodus N° 4 (2009) pp. 61 — 103 Articulos

LA DOBLE NATURALEZA DE LO SUBLIME KANTIANO:
ENTRE EL SACRIFICIO ESTETICO Y EL PLACER MORAL*

Daniel O. Scheck
Universidad Nacional de Comahue
Conicet, Argentina.
scheckdaniel@yahoo.com.ar.

RESUMEN

El objetivo del presente trabajo es mostrar cual es la significacion es-
pecifica de lo sublime en la Critica del Juicio, y al mismo tiempo ex-
poner su articulacion con otros elementos del sistema kantiano. En
tal sentido, sostendré que a partir de lo sublime puede trazarse una
conexion unica, directa, e inusual entre la ética y la estética de Kant.
Lo sublime kantiano, a mi juicio, es un sentimiento de una naturaleza
esencialmente doble, que se define en relacion a ambos contextos; lo
cual permite descubrir en el sujeto una capacidad de resistir y superar
las limitaciones de la sensibilidad a partir de una reflexién sobre la
propia dignidad y destinaciéon moral.

Palabras clave: sublime, Kant, doble naturaleza, estética, ética.

ABSTRACT

The aim of this work is to show the specific meaning of the sublime in
the Critique of Judgment, and at the same time, exposing their articu-
lation with other elements of the Kantian system. In this sense, I will
maintain that a unique, direct, and unusual connection between ethics
and aesthetics of Kant can be traced from the sublime. The Kantian
sublime, in my view, is a feeling of an essentially double nature, which
is defined in relation to both contexts; which allowing to discover, in
the subject, an ability to resist and overcome the limitations of the
sensitivity from a reflection on the own dignity and moral destination.

Key words: sublime, Kant, double nature, aesthetics, ethics.

Agradezco al Prof. Leiser Madanes por la lectura atenta del presente tra-
bajo y por sus recomendaciones y sugerencias; y a la Prof. Maria Inés
Mudrovcic, por su motivacion permanente, su paciente direccion y su
apoyo incondicional. Por ultimo, agradezco también las observaciones,
los comentarios y las sugerencias del arbitro de Methodus.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

INTRODUCCION

VARIOS AUTORES, en distintos momentos, y por razones diversas, han
discutido los alcances de lo sublime dentro del sistema filosofico de
Kant. Entre otras cuestiones, se debate su valor como categoria es-
tética, su ambigua relacion con la nocion de lo bello, sus posibles
derivaciones éticas, y su problematica ubicacién en el concierto de
las facultades. En el presente trabajo me propongo mostrar la signi-
ficacion especifica de lo sublime en la Critica del Juicio, intentando
desentrafar sus implicancias, sus rasgos aparentemente contradicto-
rios, y sus relaciones, tanto ticitas como manifiestas, con otros ele-
mentos del sistema critico. En tal sentido, sostendré que a partir de lo
sublime puede trazarse una conexion directa e inusual entre la ética
y la estética de Kant. Atin mas, afirmaré que lo sublime kantiano se
define en relacién a ambos contextos, caracterizandose por lo que
denomino una “doble naturaleza”; es decir, creo que si bien hunde
sus raices en lo estético, su desarrollo mas amplio y profundo se da en
el plano ético. Considero, asimismo, que la articulacion ético-estética
instaurada por lo sublime se funda en una “triple exigencia”, la cual
supone: en primer lugar, un “placer negativo”, similar al que genera
el sentimiento moral de respeto en la segunda Critica, frente a un ob-
jeto absolutamente grande y poderoso de la naturaleza. En segundo
lugar, una “distancia estética” que asegure la posicion de espectador,
y no de protagonista, ante ese objeto o acontecimiento. Y, por altimo,
la “autoconservacion racional”, ademads de la seguridad fisica; ya que
sOlo a partir de una reflexion sobre su propio valor y superioridad
moral el sujeto consigue sobreponerse al peligro que aquello repre-
senta para su integridad. En tales circunstancias, experimentamos
un sentimiento de conmocion, con un doble fundamento, estético en
algun sentido, moral en mayor medida; y con un doble movimiento,
de atraccion y repulsion al mismo tiempo. Esto es, a mi juicio, lo
esencial y propiamente sublime en Kant: un sentimiento paradéjico,
donde lo sensible y lo suprasensible se entrecruzan y sintetizan, y en
el que descubrimos una forma de trascender las limitaciones de la
sensibilidad a partir de una reflexion sobre la superioridad de nues-
tra dignidad y destinacion racional. Sentir lo sublime, en suma, seria
sentirnos a nosotros mismos mds alld de las restricciones del gusto y
la sensibilidad.

_62_

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

1. EL PRINCIPIO TRASCENDENTAL DE LA FACULTAD DE JUZGAR
COMO HILO CONDUCTOR SUBJETIVO

Kant aborda la cuestion de lo sublime, puntual y especificamente,
s6lo en dos de sus obras: en las Observaciones acerca del sentimiento
de lo bello y lo sublime', de su periodo precritico; y en la Critica
del Juicio?, del periodo critico. No obstante, de un modo tangencial,
pueden encontrarse alusiones a lo sublime, la sublimidad, o
formas degradadas de este sentimiento, como el entusiasmo, en la
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres, en la Critica de
la razon prdctica, el Conflicto de las Facultades y la Antropologia en
sentido pragmdtico’. En particular, el presente estudio girard en torno

' Cf. Beobachtungen iiber das Gefiibl des Schonen und Erbabenen (1764),
en Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band II, Berlin, Walter de
Gruyter, 1968, pp. 205-256. Las citas que aparecen corresponden a la
siguiente traduccion al castellano: Observaciones acerca del sentimiento
de lo Bello y lo Sublime, traduccion, introduccién y notas de Luis Jiménez
Moreno, Madrid, Alianza, 1990.

2 Cf. Kritik der Urtheilskraft (1790), en Kants Werke. Akademie-
Textausgabe, Band V, Berlin, Walter de Gruyter, 1968, pp. 165-485. Las
citas que aparecen corresponden a la siguiente traduccion al castellano:
Critica del Juicio, traduccion de José Rovira Armengol, Bs. As., Losada,
1993. No obstante, también he comparado las traducciones de Manuel
Garcia Morente, de Pablo Oyarzin, y la ediciéon alemana, en aquellos
casos en que el término utilizado o la frase en su conjunto pueden resultar
poco claras o no del todo apropiadas en la traduccién de José Rovira
Armengol.

3 Cf.en el orden expuesto: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785),
en Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band 1V, Berlin, ed. Walter de
Gruyter, 1968, pp. 385-463; Kritik der praktischen Vernunft (1788), en
Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band V, Berlin, Walter de Gruyter,
1968, pp. 1-164; Der Streit der Fakultiten (1798), en Kants Werke.
Akademie-Textausgabe, Band VII, Berlin, Walter de Gruyter, 1917, pp.
1-116;y Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), en Kants Werke.
Akademie-Textausgabe, Band VII, Berlin, Walter de Gruyter, 1917, pp.
117-333. En castellano, sigo las siguientes traducciones: Fundamentacion
de la Metafisica de las Costumbres, traduccion de Manuel Garcia
Morente, México, Porrta, 1998; Critica de la Razon Prdctica, traduccion
de E. Mifiana y Villasagra y Manuel Garcia Morente, México, Porraa,
1998; El conflicto de las Facultades, traduccion de Elsa Tabernig, Bs.
As., Losada, 2004; y Antropologia en sentido pragmadtico, traduccion,
introduccion y notas de José Gaos, Madrid, Alianza, 2004. Asimismo,
pueden encontrarse algunas alusiones a lo sublime en La religion dentro

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir fiir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

a la tercera Critica, con numerosas alusiones a las Observaciones e
intentando establecer las conexiones existentes entre tales escritos y
el resto de los mencionados. Conviene decir también que el optsculo
titulado “La filosofia como un sistema”* no es mas que la frustrada
primera version de la introduccién a la Critica del Juicio, y por tanto
serd abordada como parte de la misma y no como una obra separada.
En la tercera Critica Kant emprende el andlisis de la facultad de juzgar
[Urteilskraft], que en su sistema aparece como intermediaria entre el
entendimiento y la razon. En lineas generales, es la facultad que se
ocupa de “concebir lo particular como contenido en lo universal”;
esto es, subsumir bajo conceptos, que no son producidos por ella
misma, las experiencias particulares’. Su principal tarea consiste en
relacionar las representaciones de los objetos, en tanto fendmenos,
con el sentimiento de agrado o desagrado [Gefiihl der Lust oder
Unlust: sentimiento de placer o displacer]®; es decir, la facultad de

de los limites de la mera razon |Die Religion Innerbalb der Grenzen der
blossen Vernunft|, de 1793.

4 Cf. Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft (1790), en Kants Werke.
Akademie-Textausgabe, Band XX, Berlin, Walter de Gruyter, 1968, pp.
193-251. En castellano, sigo la suiguiente traduccion: “Primera version de
la introduccién: La filosofia como un sistema”, traduccion, introduccion,
notas e indices de Pablo Oyarzin, en Critica de la facultad de juzgar,
Caracas, Monte Avila Editores, 1991, pp. 19-73.

5 La division de las facultades superiores, por ende, es tripartita: “primero,
la facultad del conocimiento de lo universal (las reglas), el entendimiento;
segundo, la facultad de la subsuncion de lo particular bajo lo universal,
la facultad de juzgar; y tercero, la facultad de la determinacion de lo
particular por lo universal (de la derivacion desde principios), es decir,
la razon” (Kant, 1991, p. 28; Ak. XX, p. 201). En el concierto de las
facultades, la facultad de juzgar es la encargada de mediar entre las otras
dos y al mismo tiempo dar un cierre al sistema critico.

6 En este caso, asi como en otros que se mencionardn oportunamente,
me parece mds adecuada y rigurosa la traduccion de Oyarzin; quien
traduce “Lust” por “placer”, “Woblgefallen” por “complacencia”, y
“Angenehmen” por “agrado”. La traduccion de Rovira Armengol se
presta a confusiones, pues traduce “Lust” y “ Angenehmen” por “agrado”
y “lo agradable”, respectivamente, siendo que ambas cosas se distinguen
claramente en Kant; mientras que “Wobhlgefallen” es traducido por
“placer” (Garcia Morente opta por “satisfaccion”). El “sentimiento de
placer o displacer” [Gefiihl der Lust oder Unlust] determina el modo en
que el sujeto se siente afectado por la representacion de un objeto, y el tipo

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

juzgar refiere las representaciones al sujeto, y no al objeto, como si lo
hace el entendimiento. Lo subjetivo en una representacion, dice Kant,
“lo que en modo alguno puede llegar a ser factor de conocimiento,
es la sensacion de agrado o desagrado <placer o displacer> asociada
a ella, pues por medio de esta sensacion nada conozco del objeto de
la representacion, aunque tal sensacion pueda ser efecto de algun
conocimiento” (Kant, 1993, p. 33; Ak. V, p. xliii). El placer, en estos
casos, antecede al conocimiento posible de las cosas, ya que surge de
la idoneidad [Zweckmiipigkeit] formal subjetiva del objeto con las
facultades de conocimiento; i.e.: descubrir que la representacion de un
objeto se acomoda o concuerda formalmente con nuestras facultades
constituye un motivo de placer. Por esto no genera ningun tipo de
conocimiento, ni pretende tal cosa. En consecuencia, la funcién de
la facultad de juzgar se reduce a subsumir bajo leyes lo dado en la
experiencia, es esencialmente heuristica, regulativa, de ampliacién y
unificaciéon del conocimiento.

El entendimiento y la razén proporcionan, respectivamente,
leyes a priori sobre la naturaleza y la libertad, mientras que esta
facultad aporta su propia ley: “si tuviese cabida un concepto o una
regla que surgiese originariamente de la facultad de juzgar, tendria
que ser un concepto de cosas de la naturaleza, en la medida en que
ésta se rige segun nuestra facultad de juzgar” (Kant, 1991, p. 28; Ak.
XX, p. 202). El principio trascendental, y subjetivamente necesario
de la facultad de juzgar, sostiene la idoneidad o finalidad formal de
la naturaleza con las facultades cognoscitivas del sujeto. En otras
palabras, la facultad de juzgar debe suponer, subjetivamente y a
priori, que los objetos de toda experiencia posible coinciden con

de complacencia [Wobhlgefallen] que en él provoca, siendo lo agradable
[Angenehmen] s6lo una de las tres formas en que puede relacionarse la
representacion con el sentimiento —las otras dos son lo bello y lo bueno
—. En el caso de lo bello, la complacencia que provoca en el sujeto la
representacion de un objeto no estd ligada a interés por la existencia
de este altimo, sino que surge de la mera contemplacion; i.e.: es libre y
desinteresada. Lo agradable [Angenehmen], por su parte, “es lo que gusta
[gefallt: “place” en Oyarzin] a los sentidos en la sensacion” (Kant, 1993,
p. 47; Ak. V, p. 7), vy el tipo especifico de complacencia que provoca es
el “deleite” [ Vergniigen]; el cual siempre esta asociado a cierto interés o
inclinacion por el objeto de la sensacion. Un abordaje mas especifico y
profundo de esta distincion se desarrolla en el apartado siguiente.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

las leyes y los principios del entendimiento humano; considera que
la naturaleza es un sistema que se puede experimentar, y por lo
tanto conocer, a partir de leyes empiricas. Asi como las categorias
enlazan objetivamente dos percepciones diferentes en el concepto
de un objeto en el marco de una experiencia particular; el principio
trascendental de la facultad de juzgar supone, subjetivamente, que la
naturaleza en general puede subsumirse bajo leyes empiricas. Sin este
presupuesto, que funciona como un “hilo conductor” [Leitfaden]
para la investigacion de la naturaleza, careceriamos de toda guia para
avanzar en la experiencia y en el conocimiento del mundo.

A diferencia de la Critica de la razon pura, en la que se tratan
los juicios determinantes — i.e.: los juicios en los que la representacion
es referida por el entendimiento al objeto con vistas al conocimiento
—; en la Critica del Juicio se abordan los juicios estéticos de reflexion
o reflexionantes [reflectierenden] en los que a partir de ciertos princi-
pios o leyes se reflexiona sobre una representacion dada en busca de
un concepto que le sirva de fundamento. Los juicios reflexionantes
estéticos se distinguen tanto de los juicios determinantes como de
los juicios reflexionantes teleoldgicos, ya que no son juicios empi-
ricos, logicos, o de conocimiento’. Es decir, en ellos nada se indica
acerca de la indole del objeto, pues la representacion es referida por
la imaginacion [Einbildungskraft] al sujeto y al sentimiento de pla-
cer o displacer experimentado por éste. Por otra parte, existen dos
tipos de juicios estéticos, pues no solo se refieren a lo bello, en tanto
juicios de gusto, sino también al “sentimiento espiritual” [Geistesge-
fithl] de lo sublime®. En cuanto al gusto, al juzgar algo como bello,

7 Enrigor, ademas de los juicios estéticos, la Critica del Juicio, en su segunda

parte, se ocupa de los juicios teleoldgicos —se titula: “Critica de la facultad
de juzgar teleologica”. Estos juicios también dependen de la facultad de
juzgar reflexionante, y no de la determinante, aunque a diferencia de los
juicios estéticos, los juicios teleoldgicos son juicios de conocimiento. Son
juicios de reflexion porque sélo indican una relaciéon de las cosas con
nuestra facultad de juzgar, sin implicar una conexién légica determinada.
El juicio teleolégico se distingue del juicio estético porque “presupone un
concepto del objeto y juzga acerca de la posibilidad de éste segin una ley
de vinculacion de causas y efectos” (Kant, 1991, p. 54; Ak. XX, p. 234);
une un concepto determinado de un fin con la representacion del objeto.
Tanto en el opusculo titulado “La filosofia como un sistema” -la
frustrada primera version de la introduccion de la Critica del Juicio—,
como en la segunda version, la que efectivamente acompand el texto

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

no se remite la representacion al objeto, sino al sujeto, y el placer que
produce tal representaciéon “no puede expresar mas que la acomoda-
cion del objeto a las facultades de conocimiento que estan en juego
en la facultad de juzgar reflexionante” (Kant, 1993, p. 33; Ak. V, p.
xliv). En lo bello, entonces, se produce una sensacion placentera al
coincidir “indeliberadamente” [unabsichtlich] la imaginacion con los
conceptos del entendimiento a partir de una representacion dada. Por
consiguiente, el motivo de placer sélo debe buscarse en la forma del
objeto, es decir, debe suponerse cierta idoneidad formal de la natura-
leza con nuestras facultades, y en esta compatibilidad entre la forma
del objeto y las facultades del sujeto se descubre un motivo de placer.

Los juicios estéticos reflexionantes formulados por la facultad
de juzgar presumen que “la forma de un objeto dado en la intuicién
empirica esta constituida de tal suerte que la aprebension de lo mul-
tiple de aquél en la imaginacion coincide con la representacion de
un concepto del entendimiento” (Kant, 1991, p. 42-3; Ak. XX, p.
220-1). Lo dado a los sentidos es aprehendido por la imaginacion y
referido al entendimiento para que esta facultad realice una sintesis
de lo multiple bajo un concepto indeterminado de un objeto. Es de-
cir, el entendimiento comprehende lo maltiple de la representacion
y lo subsume bajo un concepto, aunque sin determinar alguno en
particular, ya que solo se trata de un juicio de reflexion y no de co-
nocimiento. De esta manera, el objeto es percibido como conforme a
fin para la facultad de juzgar, en la medida en que la imaginacion y
el entendimiento concuerdan entre si en la reflexion sobre lo dado a
los sentidos. La idoneidad de la forma del objeto con las facultades
de conocimiento provoca, a su vez, una sensacion placentera que de-

editado por Kant, se utiliza esta expresion en referencia a lo sublime. La
primera parte de la tercera Critica, denominada “Critica de la facultad
de juzgar estética”, se compone a su vez de dos “libros”, la “Analitica de
lo bello” y la “Analitica de lo sublime”. Ambos apartados versan sobre
los juicios estéticos de reflexion; no obstante, sélo los juicios sobre lo
bello son juicios de gusto, los juicios sobre lo sublime no, ya que son
juicios sobre el “sentimiento espiritual” de lo sublime. De hecho, segtin lo
expresado por el propio Kant en la tltima seccion de la primera version
de la introduccién, la “Analitica de lo sublime” podria haberse titulado:
Kritik des Geistesgefiibls oder der Beurtheilung des Erhabenen; esto es,
“critica del sentimiento espiritual o del enjuiciamiento de lo sublime”
(Kant, 1991, p. 70; Ak. XX, p. 251).

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

pende del sentimiento de placer o displacer y no de los sentidos. Este
sentimiento, si bien solo tiene valor subjetivo, debe presuponerse a
prioriy compartido por todo el que juzgue sobre ese mismo objeto. Si
todo lo anterior acontece, el animo [Gemiith] del sujeto experimenta
un placer que sobreviene precisamente de esta concordancia o aco-
modacion formal del objeto con las facultades subjetivas.

En contra de todo lo expuesto hasta aqui sobre los juicios
de gusto, en el juicio estético sobre lo sublime, la imaginacién no
aprehende algo multiple sino algo infinito, absolutamente grande y
poderoso, inconmensurable, mas alld de toda medida de los sentidos.
Esta mera aprehension es referida por la imaginacion directamente
a la razon —sin pasar por el “moldeo” del entendimiento—, para que
pueda subsumir lo dado bajo sus ideas, ya que no existe concepto que
se corresponda con tal representacién. Si no es posible “acomodar”,
o hacer concordar, lo dado con algin concepto del entendimiento,
tampoco es posible comprehender tal cosa. Ademas, lo sublime
va asociado a representaciones de objetos informes, cadticos,
desordenados, lo cual clausura la presuncion de idoneidad formal
del objeto con las facultades del sujeto. Al romperse el acuerdo entre
la imaginacién y el entendimiento también desaparece la sensacion
placentera que surge de esa concordancia, y por ende tampoco podra
exigirse un asentimiento universal, ni siquiera consensual, sobre lo
juzgado. En suma, sin forma, sin concordancia, sin comprehension, sin
sensacion placentera, sin idoneidad, se cae el principio trascendental
de la Critica del Juicio, en general, y de la facultad de juzgar estética en
particular; y sin embargo Kant reafirma el caracter estético del juicio
sobre lo sublime. Cabe preguntarse, entonces, ¢por qué Kant insiste
en ubicar a lo sublime dentro de la estética?; o, mas puntualmente,
¢qué aspectos de lo sublime se ajustan a la estética kantiana?, vy,
¢en qué medida rompe con ella? En suma, ¢en qué sentido puede
predicarse, adecuarse, o asociarse la esteticidad a lo sublime?

2. LA ESTETICA DEL SENTIMIENTO: LO SUBLIME,
O LA IN-MEDIATEZ ENTRE EL DATO Y LA IDEA

En general, Kant reduce lo estético a lo sensible [Sinnlich]; aunque
coexisten dos formulaciones de lo estético que suponen aspectos
distinguibles dentro del campo de la sensibilidad. La primera
acepcion del término “estética” remite a la “Estética trascendental”

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

de la Critica de la razén pura; la segunda es la que se encuentra en
la “Critica de la facultad de juzgar estética” de la Critica del Juicio.
La estética trascendental es “la ciencia de todos los principios de la
sensibilidad a priori” (Kant, 2007, p. 89; Ak., p. 21[A], p. 35[B]).
En ella se investigan las formas puras de la sensibilidad; i.e.:
aquellos principios a priori del conocimiento que se encuentran en
el sujeto aun antes de que tenga frente a si un objeto de la sensacién
[Empfindung] o de la sensibilidad [Sinnlichkeit]. Las formas puras,
a priori, y trascendentales de la intuicién son espacio y tiempo, las
cuales acompafian todas las intuiciones empiricas del sujeto. El objeto
indeterminado de una intuicion sensible —el fenémeno [Erscheinung|-,
estd compuesto de materia y forma, la materia es aportada por lo
dado a los sentidos, mientras que la forma se encuentra a priori en
la mente del sujeto, y es lo que permite ordenar lo multiple de la
sensacion. La estética de la primera Critica es una “estética de la
facultad de conocimiento” [Asthetik des Erkenntniffvermdgens),y se
distingue de la estética de la Critica del Juicio, que es una “estética del
sentimiento” [Asthetik des Gefiibls)’.

En la primera, lo estético hace referencia a aquello perteneciente
a la sensibilidad que acompana la representacion de un objeto con
vistas a su conocimiento. En otras palabras, la estética trascendental
es una estética porque versa sobre aquellos elementos propios de la
sensibilidad que, atun siendo subjetivos, se encuentran presentes en
todas nuestras intuiciones empiricas; y es trascendental porque tiem-
po y espacio son formas puras y a priori de la intuicién que necesa-
riamente acompanan todas nuestras representaciones y hacen posible
el conocimiento de objetos en general. Ademas, es una ciencia, por-
que las intuiciones puras, atn siendo meras formas de la sensibilidad,
son factores que participan en el conocimiento de las cosas (al menos
como fenémenos). La “estética del sentimiento”, por su parte, nunca
podria aspirar a erigirse como ciencia, ya que no refiere las represen-
taciones al objeto, con pretensién de conocimiento, sino al sujeto,
y al sentimiento de placer o displacer experimentado por éste. En
contraposicion, la estética trascendental nunca podria contener “jui-
cios estéticos”, pues estos dependen enteramente de la facultad de

? Cf. el apartado VIII, titulado “De la estética de la facultad de
enjuiciamiento”, de la primera versién de la introduccion a la Critica del
Juicio (Kant, 1991, p. 43 y ss.; Ak. XX, p. 222-231).

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

juzgar; su campo se circunscribe a los juicios 16gicos, determinantes,
de conocimiento, que surgen de la espontaneidad del entendimiento.
Segin Kant, “un juicio estético en general puede ser definido, pues,
como aquel juicio cuyo predicado no puede ser jamas conocimien-
to. En un juicio semejante, el fundamento de determinacion es una
sensacion [Empfindung]” (Kant, 1991, p. 45; Ak. XX, p. 224). Tal
sensacion es meramente subjetiva, y se origina en el sentimiento de
placer o displacer.

En la “Analitica de lo Bello”, Kant establece tres tipos diferentes
de relaciones entre las representaciones y el sentimiento de placer o
displacer, que a su vez provocan tres tipos distintos de complacencia,
a saber: lo agradable, lo bello y lo bueno. Segin Kant, “es agradable
langenehm] para alguien lo que lo deleita [vergniigt]; bello [schon],
lo que simplemente gusta [gefdllt]; bueno [gut], lo que aprecia
[geschitzt], aprueba, es decir, aquello a lo que atribuye un valor
objetivo. <...> De todas estas tres clases de placer [Wobhlgefallen:
complacencia], sélo y exclusivamente el gusto por lo bello es un
placer <complacencia> libre y desinteresado” (Kant, 1993, p. 52; Ak.
V, p. 15). Precisamente, por ser objeto de una complacencia libre y
desinteresada, quien juzga algo como bello tiene que considerar que
también los demds sienten un placer similar ante ese objeto. En otras
palabras, quien juzga algo como bello, no lo juzga sélo para si, sino
también para todos los demads, y habla de la belleza de una cosa
como si fuera una cualidad de ella. Se formula un juicio de gusto con
la pretension de que tenga validez para todos; es decir, se pretende
que tenga cierta universalidad, que por la indole de estos juicios, no
puede ser una universalidad por conceptos, ni basada en el objeto,
sino que es una wuniversalidad subjetiva’®. Ademas, el juego libre y

10 Esta universalidad no tiene caracteristicas l6gicas sino estéticas, esto
significa que la representacion de un objeto no se refiere a la facultad de
conocer, sino al sentimiento de placer o displacer de cada sujeto. Por esto,
cuando se califica de bello un objeto, se pretende que los demas también
coincidan con nuestro juicio. Sin embargo, advierte Kant, “el juicio de
gusto en si no postula el asentimiento [Einstimmung| de todos (cosa
que s6lo puede hacer un juicio universal 1égico, porque puede invocar
fundamentos), sino que se limita a exigir de todos ese asentimiento como
caso de la regla, cuya confirmacion espera, no de conceptos, sino de la
conformidad de las demds personas. El voto universal es, pues, s6lo una
idea” (Ibidem, p. 58; Ak.V, p. 58). En esta suerte de universalidad por

_7 o—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

desinteresado que se da en lo bello entre las facultades del sujeto
(imaginacion y entendimiento), provoca una sensacioén apacible;
un sentimiento placentero al confirmarse la idoneidad formal de la
naturaleza con nuestro espiritu.

Algo totalmente diferente ocurre en el sentimiento de lo sublime,
donde ya no existe tal afinidad entre el objeto y las facultades del
sujeto. Esto es asi por dos razones: en primer lugar, porque los objetos
de la naturaleza que suscitan el sentimiento de lo sublime se presentan
como caoticos, informes, desmesurados, ilimitados, absolutamente
grandes y poderosos. Segtiin Kant, “la naturaleza suscita las mds de
las veces las ideas de lo sublime cuando es contemplada en su caos
y en el desorden e impetu mas salvajes e irregulares con tal que se
pueda ver grandiosidad y potencia” (Ibidem, p. 91; Ak.V, p. 78). En
segundo lugar, porque la imaginacion, ante un objeto absolutamente
grande y poderoso, no alcanza a subsumir en una sola representacion
lo “infinito dado” [das gegebene Unendliche]'' en una intuicion;

consenso se funda la comunicabilidad universal del juicio de gusto; que
no es otra cosa que el estado de animo que se da en el sujeto ante una
representacion dada a partir del libre juego entre la imaginacién y el
entendimiento.

Esta afirmacion parece contradecir lo expuesto por Kant en la Critica de
la razén pura. En la “Estética trascendental”, la “infinitud” es un rasgo
propio de las formas puras de la intuicidn, es decir, espacio y tiempo;
mientras que el contenido de la intuicion, lo dado a los sentidos, siempre
es algo finito y condicionado. Por ejemplo, en la “exposicion metafisica”
del espacio (§2 de la segunda edicion), Kant afirma que “el espacio es
representado como una magnitud infinita dada [eine unendliche gegebene
Grofle]” (Kant, 2007, p. 93; Ak., p. 25[A], p. 39[B]). A diferencia
de los conceptos, que estdn contenidos en una multitud infinita de
representaciones posibles —i.e.: contienen bajo si—, el espacio contiene en
si una multitud infinita de representaciones pues todas sus partes son
simultdneas, y por esto es una intuicién pura a priori y no un concepto.
Otra forma de interpretar la infinitud del espacio es la que presenta
Torretti, quien sostiene que cuando Kant habla de la infinitud del espacio
se estd refiriendo a lo ilimitado del progreso de la intuicién, en tanto
potestad receptiva. Es decir, “el infinito «dado» del espacio es lo infinito
de una potestad: la posibilidad dada y sabida de infinitamente proseguir
la sintesis inacabable, de progresar sin limites en todas direcciones en la
determinacion de las apariencias dadas y dables en la intuicién empirica”
(Torretti, 1980, p. 184). En un sentido similar al propuesto por Torretti,
podria pensarse que la infinitud, en el contexto de la Critica del Juicio,

_71_

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

por ello, la imaginacién refiere lo dado, no ya a los conceptos del
entendimiento, sino a las ideas de la razon, las cuales, por su parte,
nunca alcanzan a ser expuestas convenientemente. Lo absolutamente
grande no es algo muy grande, ni demasiado grande, sino que es
grande mas alld de toda comparacion, “es una magnitud que sé6lo
es igual a si misma”; i.e.: es una magnitud estética subjetiva que,
aun considerada como informe, implica cierto placer. De esto se
desprende, dice Kant, “que lo sublime no debe buscarse en las cosas
de la naturaleza sino Unicamente en nuestras ideas” (Ibidem, p. 95;
Ak.V, p. 84). Es decir, el placer ya no estd asociado al objeto, como
ocurre con lo bello; ni estriba en el juego libre y armonioso de las
facultades del sujeto ante una representacion dada.

Contrariamente, el motivo de placer en lo sublime s6lo debe
buscarse en el sujeto mismo, en la impotencia de la imaginacién que
descubre sus limitaciones al mismo tiempo que es violentada por la
razon, y sus ideas, para ampliar sus horizontes y permitirle avizorar
lo infinito. Pero, ¢cudl es la diferencia entre una estimacion logico-
matematica de magnitudes y una estimacion estética? Decir que algo
es mds grande o mds pequefio que otra cosa, desde una perspectiva
matemdtica, supone la comparacion de ambas representaciones
a partir de conceptos numéricos. Asimismo, dado que la serie de
numeros se extiende hacia lo infinito, para el calculo matemdtico
no hay un maximo. En cambio, para la estimacion estética de
magnitudes existe un maximo que, cuando se juzga como medida
absoluta, inmensurable e incomparable, suscita el sentimiento de lo

se relaciona con la propia ilimitacion en los alcances de la facultad de
juzgar, la cual tiene la potestad de establecer infinitas conexiones entre
lo dado y el sentimiento de placer o displacer del sujeto. No obstante, en
otro sentido, lo “infinito dado” en una intuicién como condicién para
lo sublime parece contradecir lo expresado en la primera Critica, ya que
Kant dice que puede “pensarse” lo infinito como dado en una intuicién
(empirica), siempre que se suponga que en nuestro espiritu subyace una
“facultad suprasensible”; la cual a su vez tiene la capacidad de concebir la
“idea de un no#meno” como sustrato de la intuicion del mundo (aunque
en verdad esta idea no admite intuicién alguna). En rigor, creo que no
existe tal contradiccion entre una y otra formulacion, ya que “lo infinito
dado en una intuicion” puede entenderse como lo infinito a que se alude,
0 que se insinta, en lo dado en una intuicion. Es decir, no es algo infinito
que la intuicién presenta, sino un dato que despierta o hace patente algo
que se encuentra latente en el propio sujeto.

_7 2—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

sublime —siempre y cuando el espiritu pueda captar lo absoluto en
una intuicién—, que no puede provocar ningin calculo matematico
por nimeros, ya que estas magnitudes no son mas que relativas; es
decir, “se obtienen por comparacion con otra clase idéntica”. Para
subsumir en una sola representacion lo “infinito dado” en una
intuicion, la imaginacion lleva a cabo dos “procesos™: la aprebension
y la comprebension. Segun el propio Kant, “la aprehension no
ofrece dificultades, pues con ella puede irse hasta el infinito; pero la
comprehension se hace cada vez mas dificil a medida que avanza la
aprehension, y pronto llega a su maximo: a la medida fundamental
estética maxima de estimacion de magnitudes” (Ibidem, p. 97; Ak.V,
p. 87). En otras palabras, en la comprehension existe un limite que no
puede rebasarse. Lo absolutamente grande, lo infinito dado en una
intuicion, se encuentra mas alla de esos limites.

Por lo anterior, Kant considera que lo sublime es mera apre-
hension, es algo que se encuentra sin raciocinar, y solo a partir de la
violencia que ejerce la razén sobre la imaginacion, para ampliarla y
hacerle avizorar lo infinito, puede comprehenderse una magnitud tal.
La imaginacién, ante lo infinito dado en una intuicion, revela sus li-
mites y su inadecuacion para alcanzar a comprehender lo contempla-
do. Sin embargo, este “sentimiento de displacer” [Gefiihl der Unlust|
experimentado ante la inadecuacién de la imaginacion para compre-
hender estéticamente tal magnitud, revela todo el potencial y muestra
la superioridad de la razon y sus ideas frente a las limitaciones de la
sensibilidad. En tal sentido, puede decirse que este displacer suscita
al mismo tiempo un placer al despertar todo el poder de nuestra
facultad suprasensible. El espiritu del sujeto, en lo sublime, se siente
movido [bewegt], agitado, a diferencia del juicio sobre lo bello, en
el cual la contemplacion es quieta [rubig], apacible. Este movimien-
to, dice Kant, “puede compararse a una conmocion [Erschiitterung|,
es decir, a una rapida alternancia de atraccion y repulsion hacia el
mismo objeto” (Ibidem, p. 104; Ak.V, p. 98). A pesar de que rompe
con la idoneidad formal de nuestras facultades con el mundo, la sen-
sacion displacentera resulta necesaria y conforme a fin en tanto que
fuerza una ampliacion de la imaginacion hasta alcanzar un acuerdo
con la razoén. Asi, el juicio estético se convierte en fuente de ideas;
pues descubre una comprehension intelectual frente a la cual toda
intuicion estética es pequena, y el objeto es apercibido como sublime

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

con un placer s6lo posible por medio de un displacer. Por consiguien-
te, el juicio sobre lo sublime sigue siendo un juicio estético, aunque
ya no es un juicio de gusto, porque no descansa en la conformidad
a fin subjetiva con el concepto de un objeto, sino que se apoya en
la conformidad a fin interna con la “disposicion de las fuerzas del
animo”. A diferencia del juicio sobre lo bello, en el de lo sublime el
entendimiento se ve desbordado y la imaginacion violentada por la
razon, se rompe el acuerdo, la idoneidad formal, el juego libre de las
facultades, y el sujeto experimenta un “placer negativo”.

En el ambito de la primera Critica, lo estético es aquello que
guarda relacién con el conocimiento posible, y no con el sentimiento,
por esto ni lo bello ni lo sublime se ajustan completamente a dicho
sentido. Sin embargo, creo que los juicios acerca de lo bello mantie-
nen un parentesco estructural con los juicios de conocimiento que se
pierde en el caso de lo sublime, al menos en cuanto a que en ambos
tipos de juicio se supone cierta concordancia y adecuacion de la sen-
sibilidad a las leyes del entendimiento. Con esto quiero significar que
cuando se formulan juicios determinantes o de gusto acerca de un
objeto, se establece una relacion armoniosa entre las facultades del
sujeto y la cosa intuida; este acuerdo supone la posibilidad de confor-
mar lo dado a los sentidos como “representacion” [ Vorstellung| del
objeto externo. Es decir, implica comprehender al mundo como un
conjunto de fendmenos susceptibles de ser transformados, eventual-
mente, en objetos de placer o conocimiento. Por el contrario, lo su-
blime rompe esa armonia entre las facultades, generando una conmo-
cion en el espiritu del sujeto ante algo que resulta incomprehensible
para la imaginacion. La agitacion y el estremecimiento se apoderan
del sujeto, el cual recién alcanza a sentir algo placentero luego de
experimentar el dolor y la angustia de saberse finito e insignificante
frente a todo el poder y grandeza que la naturaleza representa.

Por otro lado, creo que ciertos aspectos de lo sublime también
exceden lo que se entiende por estético en los juicios de gusto. Prin-
cipalmente porque lo absolutamente grande y poderoso dado en una
intuiciéon no s6lo desafia los alcances de la sensibilidad y el entendi-
miento, sino que al mismo tiempo descubre las falencias de la imagi-
nacion. Es una magnitud no-sensible, es una medida in-comprehen-
sible, pertenece al ambito de lo incondicionado, y lo incondicionado
s6lo es jurisdiccion — en sentido kantiano — de la razén. Por esto,

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

juzgar algo como sublime consiste en establecer una relacion direc-
ta e inusual entre la facultad sensible y la suprasensible. Existe una
conformidad a fin entre lo suprasensible del mundo natural —i.e.: lo
infinito aludido en lo dado a la intuicién—, y lo suprasensible del su-
jeto —i.e.: la dimension moral del hombre y su propension al desarro-
llo de ideas practicas—. El motivo de placer, en lo sublime, va unido
a lo informe, lo inadecuado, lo incondicionado, lo desmesurado; es
algo que en principio viola las normas del gusto y anula cualquier
posibilidad de acceder a los placeres de la sensualidad; produce un
placer indirecto, una complacencia negativa, una mezcla de dolor y
placer. En sintesis, lo sublime contradice el principio trascendental de
la facultad de juzgar: es displacentero —y hasta doloroso— para la sen-
sibilidad, in-comprehensible para la imaginacion, contrario al gusto,
y refractario al placer sensual. No obstante, es un juicio estético-
reflexionante de la facultad de juzgar.

¢En qué sentido puede predicarse entonces la esteticidad de lo
sublime en Kant?, ¢es contrario a todas las formas de lo estético?, ¢es
estético en alguna nueva acepcion? A mi juicio, la jurisdiccion de lo
sublime en Kant abarca dos territorios paralelos, complementarios y
a la vez divergentes. Si bien primeramente se origina y despliega en el
ambito estético, considero que su desarrollo mas pleno y acabado se
da en el plano ético. Sobre la relacion entre lo sublime y la ética kan-
tiana me detendré puntualmente mas adelante. En cuanto a su valor
estético, creo que haciendo una suerte de “fisiologia” del sentimiento
puede mostrarse que: por un lado, en el primer sentido, requiere un
componente estético-sensible como condicion de posibilidad para su
ocurrencia. Sin el dato, sin lo infinito dado a los sentidos, sin la in-
tuicion de algo absolutamente grande y poderoso, no hay sublimidad
posible. El sujeto no puede auto-provocarse este sentimiento. En oca-
sion de la presencia de ese objeto in-comprehensible las facultades
receptivas descubren toda su incapacidad e inadecuacion, y refieren
lo dado directamente, in-mediatamente, a las ideas de la razon.

Por otro lado, y en referencia al segundo sentido, no es estético-
reflexionante porque fomenta el gusto y el placer sosegado, ni es es-
tético porque suscita un juego libre y placentero entre la imaginacion
y el entendimiento, menos aun porque el sujeto descubre algtn tipo
de concordancia o afinidad entre el mundo y sus facultades recepti-
vas, como ocurre en lo bello. Es estético, entre otras razones, porque

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

inaugura y traza el camino para una nueva aplicacion de lo sensi-
ble y la sensibilidad, porque amplia los alcances de la imaginacién y
el sentimiento, porque establece una conexion tnica e inusual entre
algo dado a los sentidos y las ideas de la razén, y porque descubre
un motivo de placer aun frente a ciertas representaciones que violan
el principio trascendental de la facultad de juzgar. En realidad, com-
parado con los juicios de gusto, creo que el juicio sobre lo sublime es
estético en un sentido mucho mas acotado y restringido. Se circuns-
cribe, principalmente, a un primer momento en el que la sensibilidad,
la imaginacion y el entendimiento juegan un importante papel, sobre
todo por su inadecuacion y sus falencias; luego es supra-estético, al
desplazarse hacia los dominios de la racionalidad practica.

3. LAS CLASES O ESPECIES DE SUBLIMIDAD

Kant establece una serie de distinciones entre clases o especies de su-
blimidad en los escritos que dedica al tema. Creo que el andlisis de
estas clasificaciones permite dilucidar principalmente dos aspectos de
su concepcion: por un lado, al explorar sus alcances, se evidencian los
rasgos que determinan un desplazamiento progresivo en el abordaje
de lo sublime desde el plano estético hacia el ético. Por otra parte, se
advierte el interés de Kant por exponer las diversas fuentes de las que
puede brotar lo sublime, y al mismo tiempo su afdn por sefialar que
sea cual sea su origen o causa externa, por asi decir, lo propiamente
sublime es siempre una y la misma cosa. En este punto, tomo distancia
de lecturas como las de Crowther, quien sostiene que la distincion es-
tablecida por Kant en la tercera Critica, entre lo “sublime matematico”
y lo sublime dindmico”, es un contraste entre clases no homologables
de sublimidad; en las cuales intervienen distintas facultades, y en las
que, por ende, se instituye una relacion esencialmente diferente entre
este sentimiento y el plano moral.'? En tal sentido, intentaré mostrar
que las tipificaciones kantianas, tanto del periodo critico como del pre-
critico, s6lo hacen referencia a modos diversos en que algo puede sus-
citar lo sublime en nosotros y no a dos afecciones distintas, ya que lo
sublime siempre es unico, interno, y suprasensible: es el sentimiento de
elevarnos por sobre los obstaculos y las limitaciones de la sensibilidad

12 Cf., Crowther, Paul, The Kantian Sublime. From Morality to Art, New
York, Oxford University Press, 1989.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

a partir de la reflexion sobre nuestra superioridad moral frente a lo que
nos atemoriza del mundo externo.

En las Observaciones acerca del sentimiento de lo bello y lo su-
blime, publicadas por Kant en 1764, se anuncian ya algunas cuestio-
nes que luego desarrollara con mas profundidad y sistematicidad en
la tercera Critica. Sucintamente, en las Observaciones, Kant aborda
la tematica de lo sublime desde el punto de vista de la psicologia del
sujeto. Es decir, su interés se centra en la forma en que el sujeto es
afectado por ciertos objetos y en las sensaciones que estos le provo-
can. En torno a esto Kant afirma: “las diversas sensaciones de agrado
[ Vergniigen: deleite] o desagrado [ Verdruss: disgusto], no se sustentan
tanto en la disposicion de las cosas externas que las suscitan, cuanto en
el sentimiento de cada hombre para ser afectado de placer o displacer
[Lust oder Unlust]” (Kant, 1990, p. 29; Ak. II, p. 207). Sostiene, por
ejemplo, que a diferencia de lo bello, cuya contemplacién produce en
el sujeto una sensacion apacible, alegre y risuefa, lo sublime genera
cierta sensacion placentera pero acompanada de horror, admiraciéon y
respeto. Cosas tales como una montafia que se yergue por encima de
las nubes o la descripcion de una tormenta enfurecida provocan lo su-
blime. El hombre, ante tales espectdculos, se estremece y se conmueve,
y su expresion se torna seria, rigida y turbada.

En las Observaciones introduce lo que podria denominarse una
“trilogia” de lo sublime, a saber: “Este sentimiento viene acompana-
do algunas veces de cierto horror o también de melancolia, en otros
casos unicamente de admiracion sosegada vy, en otros ademds, de una
belleza que se extiende sobre un plano sublime. A lo primero lo lla-
mo sublime-terrible [Schreckhaft]. A lo segundo lo noble [Edle] y a
lo tercero lo magnifico |Prichtige]” (Ibidem, p. 32; Ak. I, p. 209).
La soledad profunda, como la que se da en los grandes desiertos, o
el estremecimiento ante una enorme montafia motivan un sentimien-
to terriblemente sublime. Lo noble, se asocia a grandes abismos y
profundidades, que promueven el asombro y la admiracién, v.g.: la
contemplacion de las piramides de Egipto. Mientras que lo magnifi-
co, por ejemplo, se suscita ante la basilica de San Pedro, en Roma,
porque su disefio es grandioso y sencillo.

Algunas de las consideraciones expuestas en la Observaciones
indican el comienzo de un desplazamiento desde lo estético hacia el
ambito de la moralidad. Esto puede verse, creo que con bastante cla-

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

ridad, en la clasificacion que hace Kant de los diversos temperamen-
tos humanos, sus desviaciones o “degeneraciones”, y las virtudes y
debilidades que van asociadas a cada uno de ellos. El temperamento
de los hombres, segin se encuentre dominado por el sentimiento de
lo bello o de lo sublime, se puede calificar como melancélico, sangui-
neo o colérico. Es en el individuo melancélico donde se ve mas cla-
ramente la relacion que establece Kant entre lo sublime y el aspecto
moral. Dice que posee “un sentimiento profundo de la belleza y de la
dignidad de la naturaleza humana” (Ibidem, p. 50; Ak. II, p. 219), su
cardcter es firme y serio, pero a la vez noble y suave. La auténtica vir-
tud por principios guia todas sus acciones, por esto posee un perfecto
sentimiento de lo sublime (terrible en gran parte, noble en menor me-
dida). Insiste Kant en que el hombre con este temperamento “tiene un
elevado sentimiento de la naturaleza humana. Se aprecia a si mismo
y considera a todo hombre como una criatura que merece respeto.
No tolera ningtin sometimiento abyecto y respira libertad en su no-
ble pecho. Son abominables para él todas las cadenas” (Ibidem, pp.
53-4; Ak. 11, p. 221). Ademas del claro tinte rousseauniano —a quien
el joven Kant lefa con devocion por aquellos dias—, cabe destacar el
marcado cariz moral de esta caracterizacion.

En la Critica del Juicio, en consonancia con lo expresado en las
Observaciones, Kant subraya el caracter subjetivo de lo sublime, en
tal sentido afirma: “lo que debe calificarse de sublime es, no el objeto,
sino el estado de animo [Geistestimmung: estado espiritual] provoca-
do por cierta representacion que da ocupacion a la facultad de juzgar
reflexionante” (Kant, 1993, p. 96; Ak. V, p. 85)'3. Esta advertencia
kantiana permite establecer una distincion clara y primordial entre
lo “propiamente” sublime y lo que es sublime pero de un modo “im-
propio”. Segun Kant, si bien puede considerarse propio juzgar como
bello un objeto natural, resultard siempre inapropiado calificarlo de
sublime, pues: “lo propiamente [eigentliche| sublime no puede con-
tenerse en ninguna forma sensible, sino que afecta s6lo a ideas de la
razén” (Ibidem, p. 90; Ak. V, p. 77). Es decir, ningin objeto podra
ser juzgado como propiamente sublime, porque nada hay de sublime
por fuera del propio sujeto. Sin embargo, lo impropiamente sublime

13- Conviene aclarar que “subjetivo” aqui no es sinénimo de arbitrario, sino
de algo que tiene sus raices y su razon de ser en el sujeto trascendental
kantiano.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

resulta atil y necesario en tanto que descubre, o despierta en el sujeto,
una facultad de resistir aun a aquello que sobrepasa los limites de su
receptividad. Por consiguiente, atin siendo impropiamente sublime,
se torna imprescindible para descubrir lo verdaderamente sublime en
el propio sujeto'.

Ademas de esta distincioén primaria, en la tercera Critica intro-
duce una nueva clasificacion binaria que suprime y ocupa el lugar
de la “trilogia” expuesta en las Observaciones: lo “sublime mate-
matico” y lo “sublime dindmico”. En lo matematico, denominamos
sublime lo “absolutamente grande”, para lo cual no existe parame-
tro; es grande mas alla de toda medida de los sentidos, es inconmen-
surable; tal magnitud s6lo puede existir en nuestras ideas, nunca en
un producto de la naturaleza. El placer, en esta variedad de lo su-
blime, reside en la ampliacion de la imaginacion en si misma. Segin
Kant, “en nuestra imaginacion hay una tendencia a avanzar hasta
lo infinito y en nuestra razén una pretension a la totalidad absoluta
como si fuera una idea real, esa misma inadecuacion, con respecto
a esa idea, de nuestra facultad de estimar magnitudes de las cosas
del mundo sensible, es lo que despierta en nosotros el sentimiento
de una facultad suprasensible” (Ibidem, p. 96; Ak.V, p. 85). En tal
sentido, lo absolutamente grande — lo sublime — es, no el objeto,
sino el estado de dnimo que provoca la representacion del objeto
en nuestra facultad de juzgar reflexionante. Por esto, a partir de
lo inconmensurable de la naturaleza, descubrimos en la razén una
medida no sensible: lo suprasensible; que subsume y comprende la
infinidad de la naturaleza. Es decir, hallamos una superioridad de
nuestro espiritu sobre la naturaleza misma en lo que tiene de incon-
mensurable.

En lo sublime dindmico, lo que en potencia la naturaleza tiene de
irresistible nos da a nosotros el conocimiento de nuestra impotencia fi-
sica, a la vez que descubre una capacidad de juzgarnos independientes

14 Agradezco al Prof. David Sobrevilla, quien me recomend6 que incluyera
esta distincion, la cual se desprende del primer apartado de la “Analitica
de lo sublime”. Esta sugerencia fue realizada en ocasion del articulo
titulado “Lo sublime en la modernidad. De la retérica a la ética”, en
el que expuse y analicé el pensamiento de varios autores modernos en
torno a lo sublime, ademds del de Kant (Cf., Revista Latinoamericana de
Filosofia, Volumen XXXV, N° 1, Otoiio 2009, Centro de Investigaciones
Filosoficas, Bs. As., pp. 35-83).

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

de la naturaleza y superiores a ésta. La juzgamos sublime, no porque
inspira temor, sino por la capacidad que despierta en nosotros de con-
siderar pequerio lo que nos preocupa, y que su potencia no es un poder
ante el que debiéramos inclinarnos. De ahi que lo sublime solo sea
posible por “la capacidad existente en nosotros de juzgar aquella po-
tencia sin temor y nuestra destinacién como superior a ella” (Ibidem,
p. 111; Ak. V, p. 109)%. El estremecimiento, la admiracién, la conmo-
cién de la sensibilidad ante el tamafo y la grandiosidad del objeto no
es propiamente lo sublime. Contrariamente, solo la superacion de la
angustia y el temor, a partir de la reflexion del sujeto acerca de la pro-
pia superioridad frente al objeto, asegura un sentimiento placentero. El
sujeto se sobrepone en tanto se aprecia a sl MiSmMo y se reconoce como
superior en su “destinacion suprasensible”; es decir, en su propension
al desarrollo de la racionalidad practica.

Podria considerarse, como lo hace Crowther, que lo matematico
y lo dindmico hacen referencia a dos formas distintas de lo sublime,
a dos sublimidades distinguibles; y que tal diferenciacion es esencial
para comprender los alcances de esta nocion en el sistema critico.
Segun sostiene este autor, “mientras lo sublime matematico implica
nuestra capacidad para la razon tedrica, lo cual supone una signifi-
cancia moral indirecta a partir del descubrimiento de la superioridad
de nuestro ser suprasensible. En el caso de lo sublime dinamico, por
contraste, una conciencia de nuestra existencia moral juega un rol
mucho mas directo” (Crowther, 1989, p. 110)'¢. Incluso encuentra
dos variaciones de lo sublime dindmico en el texto kantiano, entre

15 En este pasaje, nuevamente, creo que la traduccion de Oyarzun se ajusta
mis al texto original que la de Rovira Armengol. En alemdn, la oracion
concluye del siguiente modo: “<...> unsere Bestimmung als iiber dieselbe
erbaben zu denken”; lo cual es traducido, por Oyarzin, de la manera
siguiente: “pensar nuestra destinacion como sublime por sobre él <poder
de la naturaleza>” (Kant, 1983, p. 185).

Cf., sobre todo, el primer apartado del capitulo cinco de The Kantian
Sublime. From Morality to Art (pp. 108 a 121), en el cual Crowther
subraya las diferencias entre lo matematico y lo dindmico, intentando
mostrar que no son sélo formas o modos en que las cosas nos afectan
provocdndonos el sentimiento de lo sublime, sino dos clases distinguibles
de sublimidad. Es decir, entiendo que para Crowther lo matematico y lo
dindmico son dos clases o categorias distintas y separadas de lo sublime,
y no una sola clase de sublimidad que en ocasiones se suscita de un modo
matematico y en otras de un modo dindmico.

16

_8 o—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

los paragrafos 28 y 29 de la “Analitica”: la primera se originaria
cuando nos imaginamos algin objeto que nos causa temor ya que
puede destruirnos fisicamente, pero al mismo tiempo nos permite to-
mar conciencia de que podemos resistir su poder a partir de nuestra
determinacién moral; la segunda variedad surgiria cuando algo nos
afecta de un modo tal que nos permite tomar conciencia de nuestra
capacidad moral y sus posibles usos. Ademas, Crowther afirma que
en lo matemdtico la imaginacion cumple un papel diferente que en
lo dinamico. En lo sublime matematico, la causa del displacer que
descubre nuestro ser racional es la propia incapacidad de la imagina-
cion para adecuarse a las demandas de la razon; mientras que en lo
dindmico son las cosas que nosotros mismos nos imaginamos las que
producen un sentimiento displacentero y placentero en alternancia.
En suma, Crowther sostiene que lo matematico y lo dindmico son
dos sublimidades distintas, con un origen diferente, y que no se rela-
cionan con las mismas facultades.

A diferencia de Crowther, considero que la sublimidad es siem-
pre una y la misma, y que lo matematico y lo dindmico refieren a dos
modos diferentes en que el sujeto es afectado y no a dos afecciones
distintas'”. La magnitud o el poder del objeto son dos aspectos que,
juntos o separados, pueden suscitar lo sublime, de esto no quedan
dudas; pero ni el tamafo ni la potencia son lo sublime. En ambos
casos, tanto la imaginacion como la sensibilidad y el entendimiento
son superados y revelan su inadecuacion e incapacidad. No existe
la posibilidad de imaginar y comprehender objetos de un poder y
una magnitud tal, son inimaginables, incomprehensibles, ininteligi-

7 El propio Crowther, en el primer apartado del capitulo cuatro, recuerda
que la distincion entre lo “matematico” y lo “dindmico” se encontraba
ya en la primera Critica. Ciertamente, en la seccion tercera del segundo
capitulo de la “Analitica de los Principios” (Ak. p. 159[A], p. 198[B]), Kant
afirma que “en la aplicacion de los conceptos puros del entendimiento a
una experiencia posible, el uso de la sintesis de ellos es, ya matematico, ya
dindmico” (Kant, 2007, p. 255; Ak., p. 160[A], p. 199[B]). Ambos enlaces
suponen la sintesis de lo multiple; no obstante, de un modo matematico
se produce la sintesis de lo homogéneo, mientras que dindmicamente el
entendimiento realiza la sintesis de lo heterogéneo. Por consiguiente, y en
un sentido afin al de la Critica de la razén pura, en el que son sélo modos
en que la facultad cognoscitiva realiza la sintesis de lo maltiple, considero
que en la Critica del Juicio matematico o dinamico no es mds que el modo
en que la imaginacion refiere la representacion a la razon.

_8 I—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

bles, y suprasensibles, y por esto mismo provocan el sentimiento de
lo sublime. Imaginarnos algo que nos suscite sublimidad seria auto-
provocarnos lo sublime, y tal cosa es imposible en Kant. Se requiere
el momento estético-sensible, lo dado a los sentidos, el intento fallido
de intuir algo absolutamente grande y poderoso es lo que pone en
marcha la conmocioén en el interior del sujeto.

Podemos ser afectados por el tamafio del objeto, matematica-
mente, o por el poder aterrador que representa, dinimicamente, o
por ambos al mismo tiempo, pero esto no genera dos sentimientos
diferentes en el que participan facultades distintas. Siempre es la ra-
z6n, en tanto facultad de lo incondicionado y fuente de las ideas, la
que admite lo infinito dado, lo informe, lo caético. El displacer va
asociado a la incapacidad de las facultades cognoscitivas y no a las
cosas mismas; es decir, ni el tamafo ni el poder de las cosas causan
la angustia, el dolor y la conmocion. En la conciencia que ante ellos
tomamos de nuestra propia finitud reside la sensacion de displacer, la
cual a su vez marca el inicio de una reflexion sobre nuestra superio-
ridad moral frente al mundo y sus objetos. Nuestra destinacién no se
acaba en lo sensible, no se agota en lo incomprehensible, sino que se
extiende hasta lo suprasensible. La razén nos da un motivo de placer
al mostrarnos el camino hacia el sentimiento de nuestra dignidad, lo
cual nos obliga a no rendirnos, y a sobreponernos a los obstaculos y
las limitaciones de las facultades receptivas.

4. LAS IMPLICANCIAS ETICAS

Para Kant lo sublime es un “sentimiento espiritual” que implica'®,
entre otras cosas, una conmocion en el interior del propio sujeto, un
movimiento de atraccion y repulsion al mismo tiempo, una mezcla
de sacrificio y horror, y un impedimento momentdneo de las energias
vitales. ¢Por qué es un sentimiento y no un juicio de gusto? ¢Qué
quiere decir que es espiritual? ¢Qué se siente al sentir lo sublime? ¢Se
relaciona de algun modo con el sentimiento moral? Creo que algunas

18 Seguin lo expuesto por Kant en el punto VII de la segunda introduccién a
la Critica del Juicio, “el juicio estético no sélo se refiere a lo bello, a titulo
de juicio de gusto [Geschmacksurteil], sino también, como procedente
de un sentimiento espiritual [Geistesgefiibl], a lo sublime” (Kant, 1993,
p. 36; Ak. V, p. xlviii). Es decir, con esto confirma que el juicio sobre lo
sublime es estético, aunque no de gusto.

_8 2—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

de estas interrogantes pueden responderse mejor desde lo expuesto
por Kant en sus principales escritos éticos que desde la propia Critica
del Juicio. En efecto, tanto en la Fundamentacion de la metafisica
de las costumbres como en la Critica de la razon prdctica se anuncia
cierta conexién entre lo sublime y algunos postulados éticos de Kant.
En tal sentido, considero que en estos textos puede rastrearse la gé-
nesis de lo que se entiende por “sentimiento”, y las implicancias que
esta nocion trae aparejada, algo que no se encuentra desarrollado
explicitamente luego en la tercera Critica. Asimismo, entiendo que en
tales obras ya se avizora la afinidad entre lo sublime y el sentimiento
moral, su articulacion con el respeto, y su alusion al valor y la digni-
dad de la naturaleza humana.

La formulacién que hace Kant del “sentimiento” [Gefiihl] en la
segunda Critica encierra una paradoja en razén de su doble naturale-
za: por un lado, “toda inclinacion y todo impulso sensible esta funda-
do en el sentimiento” (Kant, 1998, p. 142; Ak.V, p. 129); pero por otra
parte, también el efecto de sobreponerse a este tipo de sentimiento,
por la superacion de las inclinaciones y los deseos, es un sentimiento.
Es decir, lo que puede desviar o inclinar nuestra conducta es un senti-
miento, pero también la correccidn, la accion que perjudica a nuestras
inclinaciones, suscita un sentimiento. De esta manera, el sentimiento
experimentado al anular el primer sentimiento —i.e.: la accién volun-
taria que corrige la inclinacion- es doloroso. La razon practica nos
obliga a regir nuestras acciones segun la ley moral, lo cual provoca un
gran dafo sobre las inclinaciones, en particular sobre nuestro egoismo
y arrogancia, y debilita nuestro amor propio [Eigenliebe]. Sin embar-
go, debilitar y derrotar el amor propio al superar las inclinaciones es
al mismo tiempo un “objeto de respeto” [Gegenstand der Achtung]. El
respeto, por su parte, es un sentimiento positivo que, a diferencia de las
inclinaciones, no se encuentra atado a los intereses de la sensibilidad ya
que tiene un fundamento intelectual. El respeto por la ley moral tiene
un doble efecto sobre el sentimiento: el primero es negativo, al reprimir
y derrotar las inclinaciones y tendencias del amor propio; el segundo es
positivo, el desagrado [Unannebmlichkeit] ante la humillacion sufrida
por el amor propio trueca en un sentimiento positivo de sujecion a la
ley moral. Segtiin Kant, “este sentimiento (bajo el nombre de <senti-
miento> moral) es, pues, producido sélo por la razon” (Ibidem, p. 144;
Ak.V, p. 135).

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

El respeto, no obstante, s6lo se aplica a personas y nunca a
cosas, las cuales cuanto mucho pueden despertar en nosotros admira-
cién o estupefaccion, como es el caso de “montafias que se elevan en
el cielo, la magnitud, multitud y alejamiento de los cuerpos del uni-
verso, la fuerza y velocidad de algunos animales, etc.” (Ibidem; Ak.
V, p. 136). Ademas, el respeto es el tnico motor moral [moralische
Triebfeder]"; esto es: el efecto positivo, aunque indirecto, del respeto
por la ley moral sobre el sentimiento debe ser considerado un fun-
damento subjetivo de la accion. En palabras de Kant, “como motor
para la observacion de la ley moral y como fundamento para maxi-
mas de un modo de vivir conforme a ella” (Ibidem, p. 146; Ak. V, p.
140-1). La sumision a la ley moral, si bien es libre, voluntaria, y cons-
ciente, genera de todos modos cierto disgusto y dolor. Empero, esto
provoca a la vez un sentimiento subjetivo de “elevacion” [Erbebung],
al imponerse el interés superior de la razon y sus leyes practicas por
sobre los designios y las inclinaciones de nuestra naturaleza sensible.
Las acciones de aquellos sujetos que vencen sus propias inclinaciones
y se entregan, no sin sacrificio, al deber, son consideradas “nobles y
sublimes” [edler und erbabener]|, acciones que no deben estar guia-
das por motivos subjetivos sino por el respeto al deber. Esta forma
de actuar nos enfrenta con la “sublimidad de nuestra naturaleza”, y
“nos hace sentir la elevacion [Erbabenheit: sublimidad] de nuestra
propia existencia suprasensible y provoca subjetivamente <...> res-
peto hacia su elevada determinacion [hohere Bestimmung: elevada
destinacion]” (Ibidem, p. 152; Ak. V, p. 158). En consonancia con
esto, aunque tres afos antes, en la Fundamentacion Kant afirmaba:
“nos representamos cierta sublimidad y dignidad [Erbabenheit und
Wiirde] en aquella persona que cumple todos sus deberes” (Kant,
1998, p. 51; Ak. IV, p. 440)%.

Por consiguiente, el sentimiento claramente tiene un origen
subjetivo, generalmente asociado a las inclinaciones e intereses de

1 En su version castellana de la Critica de la razon prdctica, José Rovira
Armengol traduce como “movil moral” (p. 103).

La sublimidad de las personas no reside en estar “sometidas” a la ley moral,
aclara Kant, sino en que ellas son al mismo tiempo legisladoras de su accionar
y se someten a dicha ley por respeto, y nunca por miedo o inclinacion. La
dignidad de la humanidad, por su parte, “consiste precisamente en esa
capacidad de ser legislador universal, aun con la condicion de estar al mismo
tiempo sometido a esa legislacion” (Ibidem, p. 52; Ak. 1V, p. 440).

20

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

nuestra naturaleza sensible. No obstante, existe un tipo de sentimien-
to que guarda estrecha relacion con la moralidad, el sentimiento de
privarse y sacrificar las propias inclinaciones a favor del deber. Este
sentimiento, de respeto por la ley moral, funciona como un motor
o movil que impele subjetivamente a sumirse bajo los preceptos de
la razén practica y sus obligaciones. El “sentimiento moral”, tal es
el término utilizado por Kant, es el unico sentimiento que ocupa un
lugar especifico en el marco de su teoria ética, y esto ocurre porque su
fundamento no es empirico ni sensible, sino intelectual. El sujeto ex-
perimenta este sentimiento de un modo indirecto, como privacion o
sacrificio de otros sentimientos asociados a impulsos o inclinaciones.
Es un sentimiento de elevacion o superacion al entregarnos al deber
y sujetarnos a la ley moral objetiva, lo cual tiene un efecto positivo
sOlo desde el punto de vista de la razon. Esto evidencia, al mismo
tiempo, nuestra naturaleza suprasensible y toda nuestra dignidad y
valor como seres con una destinacion superior; esto es, como seres
capaces de entregarnos libre y voluntariamente al desarrollo de nues-
tra racionalidad practica. En la Critica del Juicio, la existencia de esta
posibilidad de desarrollar nuestra moralidad se transforma en una
condicién de posibilidad para lo sublime.

Juzgar algo como sublime también implica una superacién, no
ya de nuestras inclinaciones, sino del temor que inspira en nosotros
la potencia y magnitud de la naturaleza. El poder y la amenaza que
representan las nubes tempestuosas, los volcanes, los huracanes, y
otros objetos por el estilo, evidencian toda nuestra pequefiez e impo-
tencia fisica. Empero, al mismo tiempo, descubren en nosotros una
superioridad ante lo que nos atemoriza, revela la sublimidad de nues-
tra destinacion suprasensible; es decir, nuestra propension al desa-
rrollo de ideas précticas. Segtin Kant, “para que el espiritu [Gemiith:
animo] pueda sentir lo sublime, se requiere que tenga receptividad
para las ideas, pues precisamente lo inadecuado de la naturaleza a
éstas, y, por lo tanto, tinicamente su presuposicion y la del esfuerzo
de la imaginacion, para tratar la naturaleza como un esquema para
las ideas, es lo que hace que la sensibilidad se sienta atemorizada y
al propio tiempo cautivada <...>. En realidad, sin previo desarrollo
de ideas morales, lo que preparados por la cultura calificamos de
sublime produciria un efecto meramente aterrador al zafio” (Kant,
1993, p. 112; Ak. V, p. 110-1). Todo el valor y la pretensién de uni-

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

versalidad de lo sublime descansa en un presupuesto subjetivo, el
del “sentimiento moral del hombre” [des moralischen Gefiibls im
Menschem] y la propension al desarrollo de ideas practicas, algo que
potencialmente se encuentra en todos y a todos puede exigirse. De
esta manera, y de un modo similar al sentimiento moral de la Critica
de la razon prdctica, lo sublime despliega su maximo potencial mas
alla de lo sensible y la sensibilidad, ya que no depende de los objetos
externos ni de nuestras inclinaciones, sino que tiene un fundamento
subjetivo y suprasensible.

Lo sublime, en el sistema kantiano, se presenta como un juicio
estético de la facultad de juzgar reflexionante, es decir, en un primer
momento estd atado a un estimulo que proporcionan las facultades
receptivas, y al tipo de relacion que se establece entre esta represen-
tacion y el sentimiento de placer o displacer. Lo dado a los sentidos,
una intuicion en la que se alude a las ideas de totalidad e infinito,
no sélo excede lo estético en el primer sentido —el de la estética del
conocimiento-; sino que también, en buena medida, rebasa los limi-
tes de la complacencia libre y desinteresada, y, por ende, de lo que
se entiende por estético en la esfera del gusto por las formas bellas y
mesuradas. A mi juicio, esto determina un desplazamiento hacia la
orbita de la racionalidad practica, incorporando aspectos que tras-
cienden la esfera del gusto y la sensibilidad en general, para terminar
emparentidndose con los aspectos subjetivos de la moralidad?®'.

2l Con estas afirmaciones no pretendo ignorar o minimizar la dimensién

estética de lo sublime, ni es mi intencién identificar parte a parte, ni
homologar directamente, este sentimiento con el sentimiento moral.
En cuanto a su valor estético, teniendo en cuenta los dos sentidos
presentados en el segundo apartado de este trabajo, tengo la esperanza
de haber mostrado que lo sublime no guarda ninguna relacion con lo
que se entiende por “estético” en la primera Critica, pues cuando algo es
juzgado como sublime nada se dice de la indole del objeto ni se pretende
obtener conocimiento alguno de lo intuido. Por otra parte, en torno a la
“estética del sentimiento” de la tercera Critica, no me propongo poner en
duda la “esteticidad” de lo sublime en éste sentido; es claro que, tal como
lo bello, estriba en un juicio estético de reflexion, remite al sentimiento
de placer o displacer, complace por si mismo y sin depender de una
sensacion ni de un concepto determinado, y en que en ambos casos el
placer surge de una relacién entre la imaginacién y algin indeterminado
concepto — del entendimiento, en lo bello; de la razén, en lo sublime. No
obstante, mi interés esta centrado en mostrar el contraste y los aspectos

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

A esto hago referencia cuando sostengo que la formulacion
kantiana se caracteriza por una doble naturaleza ético-estética. No
es ni podria ser un juicio de gusto, ya que en ellos se supone un juego
libre y desinteresado entre las facultades del sujeto, lo cual implica un
“fomento de la vida” a partir de la contemplacién serena y sosegada
de un objeto afin e idoneo a los sentidos. Todo este placentero juego
se pierde en lo sublime. En primer lugar, porque la representacion
del objeto resulta desordenada, cadtica, inapropiada para las faculta-
des receptivas, las cuales quedan como suspendidas por un instante.
En segundo término, esta inadecuacién provoca una conmocion, no
una contemplacion apacible; lo intuido ejerce violencia sobre la sen-
sibilidad y la imaginacion, el entendimiento se muestra incapaz de
moldear lo dado a los sentidos y por esto es remitido directamente
a la razon. Por ultimo, el placer que se asocia a lo sublime es una
“complacencia indirecta”, no es algo que “simplemente gusta” como
lo bello; contrariamente, en su primer momento disgusta, displace,
produce un rechazo.

Lo sublime es un sentimiento paraddjico, por un lado repre-
senta un sacrificio, algo doloroso, una privacion para el sujeto en
primera instancia, aunque luego se transforma en una superacion,
una elevacion por sobre lo que causa esa angustia. Es doloroso y con-
trario a los fines de la sensibilidad y el entendimiento, pero idéneo
y conforme a los fines de la razén. Requiere un momento estético-
sensible, la presencia de un objeto absolutamente grande y poderoso
que pone en evidencia nuestra finitud fisica, las limitaciones de nues-

que diferencian notablemente los alcances estéticos, por asi decir, de los
juicios de gusto sobre lo bello de los juicios sobre lo sublime (algunos
de ellos sintetizados en el parrafo que sigue al que contiene esta nota).
Por tltimo, en lo referente a la relacion entre lo sublime y el sentimiento
moral, no me atreveria a decir que son idénticos, sino que comparten
ciertas caracteristicas y cierta similitud estructural; lo cual determina,
entre otras cosas, que sean considerados por el propio Kant como los
unicos sentimientos admisibles o aceptables en el seno de su teoria ética.
Sin embargo, el placer negativo que caracteriza ambos sentimientos tiene
una causa y un origen distinguible en cada caso — tal como expongo
en el apartado siguiente —; esto determina una interaccion disimil entre
las facultades del sujeto y una respuesta diferente frente al estimulo
sensible. Agradezco las observaciones del arbitro de Methodus sobre
estas cuestiones en particular, que me permitieron revisar y aclarar mi
propia posicion al respecto.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

tra sensibilidad, la incapacidad del entendimiento, y la inadecuacion
de la imaginacion. Todo esto, que en un principio se presenta como
una privacion o sacrificio, se transforma en un motivo de placer, aun-
que indirecto. El sentimiento placentero ya no depende del estimulo
sensible, ni remite a ningun juicio de gusto, ni estd asociado a la
concordancia de la forma del objeto con las facultades subjetivas. El
sentimiento placentero acontece, paraddjicamente, cuando el sujeto
asume su finitud y sus limitaciones, se sobrepone al sacrificio y las
privaciones, y experimenta en si mismo todo el poder ilimitado e
incondicionado de la razén en tanto fuente de ideas. Este momento
positivo sélo ocurre en virtud del primer movimiento, que es nega-
tivo; es decir, sin el sacrificio de las facultades receptivas no cabe la
posibilidad de una complacencia positiva.

La doble naturaleza de lo sublime no es un rasgo contradictorio
ni anémalo dentro del sistema kantiano, por el contrario, creo que
su doble naturaleza ético-estética es esencial y funcional al sistema.
Sostengo esto principalmente porque entiendo que la conexién tnica
e inusual trazada entre estos dos dmbitos a partir de lo sublime le
permite a Kant mostrar, por un lado, que la estética —del sentimien-
to— no se agota en lo agradable a los sentidos, en las formas bellas y
placenteras, en la contemplacion apacible y sosegada del mundo; y
por otro, que la moralidad no se reduce unicamente al cumplimiento
de la ley moral objetiva y las obligaciones que impone el deber, sino
que en la reflexion sobre la capacidad para enfrentar y superar las
propias limitaciones se esconde un motivo de elevacién moral.

§. LA TRIPLE EXIGENCIA

En los apartados anteriores mostré la relacion que se establece, en los
juicios sobre lo sublime, entre las facultades, sus alcances estéticos, las
formas en que puede suscitarse en el sujeto y sus consecuencias éticas.
En lo que sigue centraré mi andlisis en la conexion ético-estética que
inaugura y en sus implicancias hacia el interior del sentimiento que
experimenta el propio sujeto kantiano. Es decir, expondré aquellos
rasgos que considero esenciales para comprender su doble naturale-
za y su cardcter paradojico. El “placer negativo”, compartido por lo
sublime y el sentimiento moral, y ajeno a lo bello; la “distancia esté-
tica”, en relacion al objeto intuido; y la “autoconservacion racional”
del sujeto ante lo potencialmente destructivo, son exigencias distin-

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

tivas y particulares de lo sublime. Esta “triple exigencia” transfigura
lo impropio en algo propio: el dolor fisico, la cercania al peligro y la
posibilidad de sucumbir enteramente frente a lo intuido se transfor-
man en un “sentimiento espiritual”. Paraddjicamente, el placer que el
sujeto experimenta en tales circunstancias es mas intenso y profundo
que el proporcionado por algo bello y agradable. Mas aun, si la intui-
cion de un objeto absolutamente grande y poderoso va acompariada
del cumplimiento de esta triple exigencia el sujeto sentird, no sélo un
sacrifico y un placer intelectual tnicos, sino también la propia subli-
midad que lo habita.

5.T. EL PLACER INDIRECTO O NEGATIVO

Un placer positivo, como el que se asocia al sentimiento estético de lo
bello, supone el cumplimiento del principio trascendental del gusto.
La coincidencia de los objetos de la naturaleza con las facultades
del sujeto se traduce en una experiencia de tranquila contemplacién
y disfrute de aquello que atrapa a los sentidos. Es bello lo que
“simplemente gusta”, mds aun, gusta universalmente. El objeto, en
tales circunstancias, se presenta como “predeterminado para nuestra
facultad de juzgar”, y se transforma entonces en un posible objeto
de placer. Es positivo porque implica un “fomento de la vida”, es
simple y directamente placentero, tanto a los sentidos como a la
imaginacion y al entendimiento. Lo dado resulta afin a lo propio, es
decir, la representacion coincide con nuestras facultades; y por tanto,
sin otra mediacion, es remitido al sentimiento de placer y displacer.
En lo sublime la representacién contradice, confronta y ejerce
violencia sobre nuestra receptividad, es decir, lo dado es contrario
a lo propio. Por esto, lo sublime va asociado a un placer negativo,
indirecto y mediato, similar al que acompaiia al “sentimiento moral”
de la segunda Critica.

El sentimiento moral nos exige, en un primer momento, humillar-
nos, derrotar nuestro amor propio, vencer las inclinaciones, y someter-
nos libre y voluntariamente a las leyes de la razén practica, lo cual
provoca un sentimiento negativo de desagrado. En segunda instancia,
esa misma humillacion, vista desde un punto de vista positivo, repre-
senta un sentimiento de elevacion y respeto por la ley moral. Es decir,
superar los sentimientos sensibles, que son el fundamento de nuestras
inclinaciones, para entregarnos conscientemente a los designios de

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

la ley moral es respetar nuestra destinacion suprasensible y acordar
con los fines propios de la racionalidad. En cierto sentido, entonces,
el sentimiento moral y el sentimiento de lo sublime comparten una
naturaleza esencialmente doble que los distingue y los caracteriza; ya
que en ambos lo sensible es una condicion de posibilidad, un requisito
previo, para que puedan sobrevenir, aunque su verdadero fundamento
es racional. A mi juicio, la dualidad entre lo sensible y lo racional que
los acerca es también la causa del doble placer que suscitan. En tal sen-
tido, considero que el “desagrado” [Unannehmlichkeit] que acompaiia
al sentimiento de respeto por la ley moral es el antecedente mds claro
y preciso de la “complacencia negativa” [Wobhlgefallen negativ] que
luego caracterizara a lo sublime?

En el marco de la razon practica, reprimir, limitar y derrotar
nuestros sentimientos sensibles genera una sensacion desagradable,
displacentera, incluso dolorosa. No obstante, esta sensacion es
necesaria y conforme a los fines de la razon, incluso puede verse
como una condiciéon de posibilidad para el sentimiento moral. La
humillacién del amor propio —el placer negativo, directo e inmediato—,
despierta el respeto por nuestra dignidad y destinacion moral —el placer
positivo, indirecto y mediato—. La complacencia negativa, en el caso
de lo sublime, también surge de una limitacion de los alcances de la
sensibilidad y lo sensible; aunque, a diferencia del sentimiento moral,
no se relaciona con la derrota de los intereses y las inclinaciones?. Lo
absolutamente grande y poderoso dado en una intuicién paraliza por
un momento las facultades receptivas, es algo que excede sus alcances
y capacidad de comprehension. Es una presentacion de lo sensible
que inhabilita y al mismo tiempo violenta nuestra sensibilidad. La

”»

22 Estos son los términos utilizados por Kant en el “Comentario general...
(Ak.V, p. 117), mientras que en el § 23 habla de “placer negativo” [nega-
tive Lust] (Ak.V, p. 76).

2 Lo sublime, en algun sentido, también supone una superacion de las
inclinaciones y los apetitos, porque dejar que el temor nos domine, y
apartarnos del objeto que lo provoca, implicaria subordinar la accion
a los intereses de la sensibilidad. Es decir, un motivo propicio para lo
sublime es la presencia de un objeto potencialmente amenazador, pero
si no resistimos, y no logramos superar la sensacion de temor que nos
provoca, y simplemente huimos de su presencia, s6lo obtendremos
cierta satisfaccion [Frobsein), pero nunca un sentimiento de lo sublime

(Cf. § 28 de la Critica del Juicio).

_9 o—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

incapacidad de la imaginacién para comprehender lo dado produce
una displacencia directa e inmediata: “es un sentimiento de privarse
a si misma de libertad la imaginaciéon”, que es forzada por la razén
mads alla de su uso empirico, y “con ello adquiere una ampliacién
y potencia mayor que la por ella sacrificada” (Kant, 1993, p. 117;
Ak. V, p. 117). El displacer se circunscribe al primer momento de lo
sublime, es negativo s6lo desde el punto de vista estético-sensible.

Lo propiamente sublime surge del segundo momento, donde se
aparta de lo sensible para desplazarse hacia lo suprasensible, es decir,
cuando se supedita la sensacion displacentera al fundamento racional.
Algo similar acontece en el sentimiento moral, cuando se toma con-
ciencia de que al humillar nuestro amor propio y vencer nuestras incli-
naciones estamos al mismo tiempo sumiendo libre y voluntariamente
nuestras acciones a los postulados de la razon préctica. En lo sublime
lo dado aparece como inadecuado a los fines de la sensibilidad, pero
acorde a las exigencias de la razon. En palabras de Kant: “el desagrado
<displacer> se presenta como conforme a fin con respecto a la nece-
saria ampliacion de la imaginacién para que concuerde con lo que es
ilimitado en nuestra facultad de razén”, y en consecuencia “el objeto
es apercibido <como sublime> con un agrado <placer> s6lo posible
por medio de un desagrado <displacer>” (Ibidem, p. 106; Ak. V, p.
101-2). En el caso del sentimiento de respeto por la ley moral, “el pla-
cer <complacencia> es negativo visto desde el lado estético (en relacion
con la sensibilidad), es decir, contrario a este interés, pero es positivo y
asociado a interés si se considera desde el lado intelectual [inzellektue-
llen]. Siguese de ahi que, estéticamente juzgado, lo intelectualmente (lo
moralmente) bueno, teledtico en si [an sich selbst zweckmdpige: con-
forme a fin en si mismo], tiene que representarse no tanto como bello
cuanto como sublime, de suerte que mas bien despertara el sentimiento
del respeto [Gefiihl der Achtung] que el amor e intima inclinacién”
(Ibidem, p. 119-20; Ak. V, p. 120)*.

24 Dos comentarios acerca del sentido que tiene aqui el término “intelectual”:
en primer lugar, cuando Kant habla de una perspectiva, un lado, o una
finalidad “intelectual”, al menos en el contexto del “Comentario general
sobre la exposicion de los juicios estéticos reflexionantes” (entre el
§29 v el §30), se refiere a lo “racional”; tal como ocurre en el caso del
fragmento citado. En segundo lugar, el “placer intelectual” es sinénimo de
“placer moral”, o racional-practico podria agregarse. Es un tipo de placer
que implica ciertos sacrificios y privaciones para la sensibilidad (i.e.: la

_91_

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

Lo sublime es contrario a la sensibilidad, pero adecuado para
la razon; de ahi la conmocion en el interior del sujeto, la incesante
alternancia de atraccion y repulsion hacia el mismo objeto. El placer
que surge a consecuencia de la primera sensacion dolorosa es positi-
vo, pero al mismo tiempo indirecto y mediato. Indirecto porque no
es resultado del juego libre y desinteresado entre la imaginacion, el
entendimiento y el sentimiento de placer o displacer, como ocurre en
lo bello. En lo sublime, para graficarlo de algiin modo, la sensibilidad
se ve ampliamente superada, el entendimiento no ve la relacion de lo
dado con algin concepto, la imaginacion pierde el rumbo y muestra
sus falencias, y por tanto se interrumpe la conexion con el sentimien-
to de placer, que es el fundamento de los juicios de gusto. La razén
entonces aclara el desconcierto, calma el temor y el estremecimiento,
redime del sacrificio, y marca el camino hacia un placer que tras-
ciende el “mero goce sensual”. Es indirecto porque el uso que hace
la razon de esa representacion, de lo sensible, y de la imaginacion,
no es de primer orden; sino que, utilizando como instrumento a la
imaginacion, la razén ejerce cierta violencia sobre los intereses de
la sensibilidad para acomodar la representacion a sus propios fines.
De esta manera, lo dado se transforma en fuente de un placer posi-
tivo superior, aunque mediado por una sensacion displacentera que
lo antecede. Un placer intelectual-moral, dependiente de la relacion
forzada por la razén, y ya no del juego libre y desinteresado entre lo
dado y las propias facultades receptivas.

El dolor, el sacrifico y la privacion de la sensibilidad son condi-
tio sine qua non para lo sublime, aunque atn no son lo propiamente
sublime. El placer intelectual que resulta de la angustia estética es lo
que verdaderamente determina que algo pueda ser sentido, y juzgado
estéticamente, como sublime. El doble movimiento que se da en lo su-
blime —la sucesiva alternancia entre el impedimento y la conmocion,
entre el sacrifico y la elevacion, entre la atraccion y la repulsion— pro-
duce una “complacencia negativa” que, en ultima instancia, puede
interpretarse como positiva para los sujetos capaces de experimen-
tarla. Mas alla del primer momento, en el que cierta representacion
violenta y disgusta a la sensibilidad, y en el que el dolor y la angustia

perspectiva estética); este aspecto lo acerca notablemente a la clase de

placer asociada a lo sublime, al tiempo que lo distancia del que suscita lo
bello.

_9 2—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

se apoderan del sujeto; existe un segundo momento, en el que se su-
pera esa sensacion de pesar, y en el que el sujeto se eleva por sobre sus
propios temores y limitaciones. El placer es negativo visto desde la
perspectiva de los intereses de la sensibilidad y en comparacién con el
tipo de complacencia que se da en lo bello; pero podria considerarse
positivo desde el punto de vista del interés superior de la razoén y de
la ampliacién del juicio estético mas alla del placer directo y positivo
que suscita la belleza.

5.2. LA DISTANCIA ESTETICA

Las altas cumbres que se desdibujan entre las nubes, el fulgor y el
estruendo de las erupciones volcanicas, el poder destructor del océano
embravecido, la profundidad insondable de los grandes precipicios,
mas alla de violentar nuestras facultades receptivas, son cosas que
incluso podrian destruirnos integramente. S6lo quien se encuentre
en una posicion de seguridad podrd superar las privaciones estético-
sensibles, y acceder al placer intelectual que suscita lo sublime. Segtin
Kant: “La estupefaccion, rayana en el espanto, el estremecimiento
y el horror sagrado, que se aduenian del espectador [Zuschauer]
que contempla masas montafiosas empinadas hasta el cielo, hondos
abismos y las aguas que con estrépito se precipitan en ellos, lugares
solitarios y sombrios que invitan a la reflexion melancélica, etc., no
constituyen un verdadero temor porque nos sabemos en seguridad”
(Ibidem, p. 117; Ak. V, p. 117). Es condicién para lo sublime no ser
protagonista del acontecimiento, no estar involucrado directamente
en él. Algo absolutamente grande y poderoso se transforma en sublime
s6lo cuando no nos conduce a un estado de verdadero sufrimiento
y dolor; cuando estamos en verdadero peligro desaparece el juicio
estético —v.g.: es sublime una tempestad en el mar si es observada
desde la orilla, mientras que en el ojo de la tormenta, en un barco a
punto de zozobrar, desaparece toda sublimidad?.

25 En los primeros versos del Libro II de De la naturaleza de las cosas, de
Tito Lucrecio Caro, se encuentra una imagen semejante: “Revolviendo
los vientos las llanuras// del mar, es deleitable desde tierra// contemplar
el trabajo grande del otro;// no porque dé contento y alegria// ver a otro
trabajando, mas es grato// considerar los males que no tienes <...>”.
El propio Kant advierte esta semejanza y cita estos mismos versos de
Lucrecio en una nota al pie del §66 del Libro Segundo de la Antropologia

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

La exigencia de una separacion entre el objeto que suscita
lo sublime y el sujeto que lo contempla no tiene antecedentes
en la teoria kantiana, aunque no es el primer autor moderno en
formularla. Se encontraba ya en Addison y en Burke?, e incluso en el
periodo precritico del propio Kant. En las Observaciones afirmaba:
“La desgracia de los demas suscita en el corazon del espectador
[Zuschauer] sensaciones comprometidas y hace latir su generoso
corazén ante el infortunio ajeno. Se conmueve tiernamente y siente
la dignidad [Wiirde] de su propia naturaleza” (Kant, 1990, p. 39;
Ak. II, p. 212). Nuestro sentimiento placentero no proviene de un
regocijo ante el dolor ajeno. Creo que de ninguna manera puede
entenderse esto como regodearse desde la orilla por las penurias que
sufren quienes tripulan un barco a punto de naufragar en medio del
océano embravecido. Lo que Kant quiere significar se acerca mds
a la compasion por el otro, a la experiencia de sentirse conmovido

en sentido pragmadtico (Kant, 2004, p. 166; Ak. VII, p. 238). En el contexto
contempordneo, Hans Blumenberg retoma la cuestion del “naufragio con
espectador” en su metaforologia, aunque asumiendo una posicion critica
frente a la lectura kantiana; al mismo tiempo, repasa lo que otros autores,
en diferentes contextos historicos y politicos, han expresado en torno a
dicha metifora, analizando el status moral que se le asigna al espectador
de la catastrofe sufrida por otros (Cf., Naufragio con espectador.
Paradigma de una metdfora de la existencia, Madrid, Visor, 19935).

En el articulo publicado en The Spectator N° 418 —periodico inglés editado
entre 1711y 1712 por Addison junto con Steele—, correspondiente al lunes
30 de junio de 1712, Addison sostiene que cuando observamos objetos
terribles y espantosos no obtenemos el mds minimo placer si pensamos
que estamos en verdadero peligro frente a ellos. Por el contrario: “los
consideramos al mismo tiempo como terribles e inofensivos [Dreadfull
and Harmless|; de ahi que cuanto mds horrible sea su apariencia,
mayor serd el placer que recibimos al sentir nuestra propia seguridad.
Resumiendo, vemos lo terrorifico en una descripcién con la misma
curiosidad y satisfaccion con la que contemplamos un monstruo muerto”.
En un sentido similar, en A Philosophical Enquiry into the Origin of our
Ideas of the Sublime and Beautiful, de 1764, Burke afirma que la causa
de lo sublime reside en cualquier cosa capaz de provocar terror, peligro,
dolor, miedo, violencia, incluso la muerte. No obstante, la amenaza nunca
debe concretarse, ni el dolor debe conducir a la violencia ni el terror a la
destruccion de la persona (Cf. seccion VII, parte IV). En otras palabras,
en tanto la conservacion y la integridad mental y corporal del sujeto
estén aseguradas por la distancia estética, el terror, el dolor, el peligro, se
transforman en una fuente de lo sublime.

26

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

por el dolor ajeno pero al mismo tiempo ser concientes de no
protagonizar su desgracia. Kant mantiene esta concepcion incluso
en su periodo postcritico, esto puede verse en la Antropologia en
sentido pragmadtico, donde afirmaba que la imaginacion nos permite
compadecernos del que sufre “y se alegra uno simplemente de no
hallarse comprometido en el mismo destino” (Kant, 2004, p. 166; Ak.
VII, p. 238). Es decir, el espectaculo aterrador, ya sea un fenoémeno
natural o un acontecimiento humano, debe ser presenciado desde
cierta distancia o posicion de seguridad.

Otro ejemplo de esta idea se encuentra en el Conflicto de las
facultades, editado el mismo afio que la Antropologia. Alli, haciendo
referencia a la Revolucién Francesa, Kant sostiene que sélo en los
espectadores tal acontecimiento pudo provocar un sentimiento de
sublimidad, al menos una forma degradada de lo sublime como es
el “entusiasmo” [Enthusiasm]. En tal sentido afirma: “esa revolucion,
digo, encuentra en los espiritus de todos los espectadores | Gemiithern
<mentes, animos> aller Zuschauer] (que no estan comprometidos ellos
mismos en este juego) una simpatia rayana en el entusiasmo” (Kant,
2004, p. 118; Ak. VII, p. 85); lo cual representa un “signo histérico”
[Geschichtszeichen] del progreso moral del hombre.”” El entusiasmo
frente a la Revolucion descubre “una disposicion moral en el género
humano”, una causa moral, que permite “pronosticar” que el hombre
encontrara el buen camino hacia su objetivo pues se halla en constante
progreso hacia lo mejor. El sentimiento de lo sublime aqui podria
sobrevenir en razén de la esperanza y el indicio de un progreso hacia
el despliegue total de las aptitudes morales del hombre, pero esto s6lo
podria darse en quienes no son protagonistas; es decir, en aquellos que
se ubican como espectadores en la “sala de la historia”.

El objeto o el acontecimiento dado en la representacion tiene
que ser tan aterrador como para descubrir toda la incapacidad y la
impotencia que padecemos como seres sensiblemente limitados, pero
no tan aterrador como para impedir que de alguna forma superemos
el miedo y nos repongamos de su amenaza. Segun lo expuesto

27 Cf. op. cit., § 5y ss. El entusiasmo es una forma degradada de lo sublime
“porque es una exaltacion de las fuerzas por ideas, que imprime al espiritu
alientos de efecto mucho mas poderoso y duradero que el impulso por las
representaciones de los sentidos [Sinnenvorstellungen]” (Kant, 1993, p.
120; Ak. V, p. 121).

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

en la tercera Critica, lo intuido puede ser cadtico, desmadrado,
amenazador, potencialmente destructivo, “lo cual no impide que su
aspecto nos resulte tanto mas atractivo cuanto mas temibles sean, a
condicién de que podamos contemplarlos en seguridad, y solemos
llamarlos sublimes porque exaltan las fuerzas del alma mas alla de
una medida media corriente” (Kant, 1993, p. 108; Ak. V, p. 104).
Tal como lo concibe Kant, para acceder al sentimiento de lo sublime
debemos enfrentarnos tanto a la superioridad de lo externo como a
la inferioridad de lo que es propio, tomar distancia de ambas cosas
y no sucumbir ante el temor que representan. Con esto quiero decir
que no solo se trata de una distancia fisica, espacial, en relacion al
objeto absolutamente grande y poderoso, sino ademas de tomar cierta
distancia de nuestras propias limitaciones sensibles. Esto es lo que
denomino una “distancia estética”, que en rigor podria expresarse
mas propiamente como una “distancia de lo estético-sensible”; es
decir, lograr una separacion y superacion de la finitud sensible que
nos condiciona.

Este requisito para lo sublime va de la mano con el anterior,
ya que la superacion de la sensacion dolorosa y displacentera
nos exige distanciarnos de las limitaciones de nuestras propias
facultades receptivas, por un lado, y de aquello que hizo patente esas
limitaciones, por otro. En realidad, ambas exigencias remiten a otra
que las contiene de un modo amplio. Kant nos obliga a distinguir
y diferenciar entre lo que es propio del sujeto fisico y aquello que
pertenece al sujeto trascendental. No es el cuerpo del sujeto el que se
encuentra en juego, nadie debe sacrificar su propia integridad fisica
para experimentar el sentimiento de lo sublime. El dolor, la angustia,
el sacrifico, son privativos de las facultades receptivas del sujeto; i.e.:
son experimentados como tales desde una perspectiva trascendental.
Las privaciones deben limitarse a una sensacién, a un estado mental, a
una disposicion animica [Stimmung des Gemiiths], y no a una tortura
fisica efectiva. Cuando el dolor y el peligro dejan de ser una amenaza
para concretarse, cuando la seguridad fisica estd en verdadero riesgo,
nada sublime puede darse, se diluye la distincion y el sujeto — tanto
fisico como trascendental — sufre las consecuencias. El dolor surge al
tomar conciencia de la finitud de nuestra propia receptividad frente a
un peligro latente. Sufrimos al sacrificar una parte importante del yo
trascendental: el conjunto de nuestras facultades receptivas.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

5.3. LA AUTOCONSERVACION RACIONAL

¢Cudl es el mecanismo por el cual el sujeto transvalora semejante pér-
dida en un sentimiento espiritual?, ¢cémo el dolor, el temor y el sacri-
ficio pueden transformarse en una ocasion propicia para experimentar
una sensacion placentera?, ¢qué es lo que nos hace superar el pesar
y la angustia del primer momento? El limite de nuestras facultades
receptivas es también el limite del gusto, del placer sensual, de la com-
placencia directa e inmediata, de la belleza, y, en dltima instancia, el
limite del principio trascendental de la facultad de juzgar en general.
Mas alld no existe idoneidad formal entre el mundo y los sujetos; no
obstante, ése es el territorio de lo sublime. De hecho, lo sublime de-
pende de las falencias y las frustraciones de nuestra sensibilidad, son
un requisito previo; pero ademads exige tomar distancia de ese sacrifi-
cio y dar la espalda a lo estético-sensible. Nos obliga a abandonar la
comoda y tranquila contemplacion de las bellas y placenteras formas
y penetrar en el terreno de lo incomprehensible, lo indeterminado, lo
incondicionado; es decir, nos arrastra hacia los dominios de nuestra
facultad suprasensible [iibersinnlichen Vermdogens]. Sublime es, segtin
Kant, “lo que por ser s6lo capaz de concebirlo, revela una facultad del
espiritu [Gemiiths: mente, animo] que va mas alla de toda medida de
los sentidos” (Kant, 1993, p. 96; Ak.V, p. 85). Por esto, no es el objeto
absolutamente grande y poderoso que genera una conmocién lo que
debe calificarse de sublime, sino la conmocion misma: el estado espiri-
tual [Geistesstimmung| que provoca esa representacion.

El mecanismo por el cual el sujeto logra transvalorar lo doloroso,
descubrir un motivo de placer, y superar las limitaciones sensibles es
la “subrepcion” [Subreption]. Una definicion clara y precisa de lo que
Kant entiende por esto se encuentra en el estudio que hace Kogan de
la estética kantiana. Segiin Kogan, cuando efectuamos una subrepcion:
“atribuimos a la naturaleza lo que es en rigor una idea nuestra. Es
una idea de la razon la que produce en nosotros la admiracion que en
apariencia nos suscita la naturaleza” (Kogan, 1965, p. 67). Es decir,
lo sublime estd en nosotros, en dltima instancia se apoya en la poten-
cialidad de nuestras ideas, y no en los objetos externos; sin embargo,
es condicion para la subrepcion esa presencia que nos amenaza y nos
supera desde un punto de vista estético-sensible. La comprehension de
lo absolutamente grande y poderoso, dado en una intuicién, rebasa

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

los limites de la imaginacion, pero alcanzar a comprehenderlo es una
obligacion desde el punto de vista racional, de ahi la violencia que la
razon ejerce sobre la imaginacion para ampliar sus alcances y hacerle
“avizorar lo infinito”. Es decir, el sujeto no encuentra sublimidad en la
naturaleza externa, sino en su propia naturaleza racional. Por esto, “el
sentimiento de lo sublime de la naturaleza es respeto hacia nuestra pro-
pia destinacion, que mediante cierta subrepcion <...>, demostramos en
un objeto de la naturaleza, que nos hace patente, por decirlo asi, la su-
perioridad de la destinacion racional [ Vernunftbestimmung| de nues-
tras facultades de conocimiento comparadas con el punto culminante
a que pueda llegar la sensibilidad” (Kant, 1993, p. 103; Ak. V, p. 97).

Lo sublime nos obliga a apartar la mirada de lo sensible, es-
tético y externo, para volcarnos hacia lo suprasensible, racional e
interno. Para acceder a esta revelacion de lo suprasensible es nece-
sario, como expuse en los dos items anteriores, superar la sensacion
displacentera que surge inmediata y directamente de la confronta-
cién con el objeto, por un lado; y por otro, posicionarnos frente a él
como espectadores, y nunca como protagonistas. Este movimiento,
a su vez, exige alcanzar una intima sensacion de seguridad ante el
potencial destructor del objeto, o acontecimiento intuido, a partir de
una separacion interna entre lo condicionado de nuestras facultades
receptivas y lo incondicionado de nuestra destinacion racional. Lo
absolutamente grande y poderoso de la naturaleza revela toda nues-
tra impotencia fisica, descubre nuestra finitud como seres naturales,
y nos humilla desde un punto de vista estético-sensible. No obstante,
“nos descubre al propio tiempo una capacidad de juzgarnos indepen-
dientes de la naturaleza y una superioridad sobre ésta, fundandose en
ello una conservacion de nosotros mismos [Selbsterhaltung| de indo-
le totalmente distinta a aquella que es atacada y puesta en peligro por
la naturaleza ajena a nosotros, y asi la humanidad en nuestra persona
no sufre humillacién a pesar de que el hombre deba sucumbir nece-
sariamente a aquel poder” (Ibidem, p. 108; Ak. V, p. 105). En esto
reside la tercera y ultima exigencia de lo sublime kantiano, en lo que
denomino la “autoconservacion [Selbsterbaltung] racional” frente al
mundo, sus objetos, y las propias limitaciones?®.

28 Es decir, la erupcion de un volcan, una gran tormenta, “los huracanes con
la devastacion que dejan tras de si, el ilimitado océano en colera, <...>
reducen a pequefez insignificante, comparadas con su potencia, nuestra

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

Preservarse a uno mismo no sélo implica mantener la integridad
fisica frente al potencial destructivo de la naturaleza y sus objetos,
no solo supone lograr sobreponerse a la caida de nuestras propias
facultades receptivas; ademas, obliga a mantener cierta integridad
moral, espiritual, racional. La inadecuacion de lo dado con lo propio
naturalmente nos inclina o bien a alejarnos y apartarnos de lo que nos
causa temor, o bien a derrumbarnos frente a lo que supera nuestra
capacidad de resistencia estética. Sin embargo, la conmocion descubre
una medida no sensible y una potencia superior a la que nos amenaza,
y en tales casos “llamamos sublime a la naturaleza simplemente porque
eleva la fantasia [Einbildungskraft: imaginacion| a la exposicion de
aquellos casos en que el espiritu [ Gemiith: mente, animo] puede hacerse
sensible a la propia sublimidad de su destinacion [Bestimmung], atn
por encima de la naturaleza” (Ibidem, p. 109; Ak.V, p. 105). La potencia
natural que nos humilla sensiblemente no es, “para nosotros y nuestra
personalidad”, un poder ante el que debiéramos inclinarnos desde un
punto de vista racional. La sensibilidad puede sentirse humillada pero
no nuestra dignidad como seres racionales; como personas existimos
y nos desarrollamos mds alld de la naturaleza y nuestros propios
alcances estético-sensibles. La razon nos hace conscientes de nuestra
independencia con respecto a los influjos de la naturaleza, nos eleva
por encima de ella y de nuestras propias limitaciones, nos muestra
que lo unico absolutamente grande es nuestra destinacion, nuestra
propension al desarrollo de ideas practicas.

En sintesis, sentir lo sublime es, en primer lugar, trastocar lo
displacentero en algo placentero. Es una complacencia indirecta, que
requiere de una previa sensacion de pesar. Asi, de la angustia y el
dolor de saberse finitos y limitados surge un “placer negativo”, como
resultado de una conmocién en el sujeto, un sentimiento de atraccion

capacidad de resistir. Lo cual no impide que su aspecto nos resulte tanto
mds atractivo cuanto mds temible sean, a condicién de que podamos
contemplarlos en seguridad, y solemos llamarlos sublimes porque exaltan
las fuerzas del alma [Seelenstirke] mas alli de su medida corriente”
(Ibidem; Ak. V, p. 104). Esto descubre en nosotros una capacidad de
resistencia superior a la resistencia estético-sensible, que nos permite
enfrentar y superar la aparente omnipotencia de la naturaleza; y asi “la
humanidad de nuestra persona no sufre humillacion” (Ibidem; Ak. V,
p. 105), logrando superar tanto al potencial destructor de la naturaleza
como a las propias limitaciones e impotencia fisica.

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

y repulsion al mismo tiempo y en incesante alternancia. Es una com-
placencia negativa, nunca un dolor positivo; es decir, cuando sucede
lo verdaderamente doloroso no hay sublimidad posible. En segun-
do término, para evitar el dolor se requiere una suerte de “distancia
estética”, como la que existe entre el espectador y una obra, una
separacion que asegure la integridad del sujeto, porque el mar embra-
vecido s6lo podra suscitar sublimidad desde la seguridad de la orilla.
Sin embargo, no basta con ser espectador, ademads de evitar el dolor
tangible, palpable, directo, el sujeto debe sobreponerse al dolor de ser
incapaces de subsumir en una sola representacion la grandiosidad y
potencia de semejante objeto. La posicion de seguridad es requisito
para lo sublime en tanto existe en el propio sujeto una facultad su-
prasensible que lo eleva por sobre las limitaciones de la sensibilidad
y el entendimiento. No se trata tan solo de preservar el cuerpo del
poder destructor del océano, por ejemplo, sino también de preservar
nuestra integridad moral frente a la magnitud que representa. Por
esto considero que la “autoconservacion racional” es la ultima, y qui-
z4 mas importante, exigencia kantiana para lo sublime. La reflexion
sobre nuestra superioridad y nuestra dignidad moral frente a lo que
nos atemoriza suscita lo propia y verdaderamente sublime; i.e.: es
lo que en ultima instancia nos elevard por sobre los obstaculos del
mundo externo y las limitaciones subjetivas.

6. CONSIDERACIONES FINALES

Por todo lo expuesto, sostengo que sentir lo sublime, en términos
kantianos, no s6lo implica sentirnos a nosotros mismos mas alla de
toda referencia a lo estético-sensible, sino también mds all4 de la con-
cordancia o afinidad del mundo con nuestras facultades receptivas
—fundamental para los juicios estéticos de gusto. Entiendo que esto es
asi puesto que, si bien lo sublime requiere necesariamente la presen-
cia de un objeto que afecte nuestra sensibilidad, nada de él permane-
ce al momento de experimentar este sentimiento, ni exige cierta ido-
neidad formal del objeto con nuestra receptividad. En palabras del
propio Kant: “lo que llamamos sublime en la naturaleza exterior a
nosotros, 0 aun en nosotros, se representa solamente, haciéndose asi
interesante, como una potencia del espiritu de vencer mediante prin-
cipios morales ciertos obstaculos de la sensibilidad” (Ibidem, p. 120;
Ak.V, p. 121). En el espiritu del sujeto, en el momento en que siente

—IOO0—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

lo sublime, nada queda ya de lo sensible, ninguna intuicion empirica,
ni referencia a lo externo. Tampoco queda nada de la contemplacién
apacible y sosegada, ni del placer directo y positivo, ni del acuerdo
entre lo dado y lo propio, que caracterizan al juicio sobre lo bello.
La imaginacion, excediendo los limites del juego atractivo y me-
surado que se da en lo bello, logra emanciparse de las trabas que le
impone la sensibilidad y se entrega al poder de la razon y sus ideas,
de esa manera alcanza a exponer, al menos de un modo “abstracto”
labgezogene], lo infinito dado en una intuicion. Segin Kant, si bien
esta representacion de lo suprasensible ensancha y estimula el alma
[Seele], resulta “meramente negativa”, ya que las ideas de la razon
son siempre insondables, inescrutables, y excluyen toda posibilidad
de exposicion positiva. Este es otro de los motivos por los que el
sentimiento de lo sublime se aparta del placer de los sentidos, porque
el fundamento del placer se encuentra en el interior del sujeto, en el
modo de sentir que pone sublimidad a la representacion que la ima-
ginacion refiere a la razon. El sentimiento se desplaza de lo estético-
sensible a lo espiritual, de lo intuido por el sujeto al sujeto mismo.
La formulacion que hace Kant de lo sublime enlaza lo sensible
y lo suprasensible de un modo inusual y directo. Ese enlace da como
resultado un sentimiento paraddjico en varios sentidos: es una mez-
cla de dolor y placer, es atraccion a la vez que repulsion, es estético
pero no de gusto, esta condicionado por lo sensible pero fundado en
lo racional, requiere una intuicion aunque remite a las ideas. En rigor,
creo que el caracter paraddjico de lo sublime reedita, en un contex-
to acotado y restringido, la paradoja esencial del sujeto trascenden-
tal kantiano en general. Ese habitante de dos mundos, paralelos y
complementarios: el fisico-material y el humano-espiritual. Sentir lo
sublime es subordinar el primero al segundo, sentirnos a partir de
lo que nos afecta sensiblemente. En la experiencia de lo sublime el
sujeto escapa a las restricciones de la sensibilidad y alcanza la plena
libertad de las facultades. De esta manera, el hombre descubre lo
suprasensible en si mismo, en su libertad trascendental, y se reconoce
en su interior como un no#meno. En lo sublime, entonces, la supera-
cién de lo que atemoriza y repugna a la sensibilidad se transforma en
una suerte de placer intelectual, de goce ético. Sentir lo sublime es to-
mar conciencia de lo suprasensible que nos habita, es experimentar la
infinitud interior. Es ese sentimiento en el que el espiritu se siente a si

—IOI—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

Methodus N° 4 (2009) Daniel O. Scheck

mismo. Es esa reflexion sobre la propia trascendencia y superioridad
ante lo sensible y la sensibilidad. Es, en suma, el sentimiento de nues-
tra destinacion ética superior, de nuestra dignidad como personas.

BIBLIOGRAFiA

Cassirer, E. (1984), La Filosofia de la Ilustracion, traduccion de Euge-
nio Imaz, México, FCE.

(2003), Kant, vida y doctrina, traduccion de Wences-
lao Roces, México, FCE.

Cassirer, H. W. (1970), A Commentary on Kant’s Critique of Judg-
ment, New York, Barnes & Noble.

Crowther, P. (1989), The Kantian Sublime. From Morality to Art, New
York, Oxford University Press.

Kant, I. (1917, 1968), Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band 11,
I, IV, V, VII, y XX, Berlin, Walter de Gruyter.

Kant, I. (1983), Textos Estéticos: Observaciones sobre el sentimiento
de lo bello y lo sublime, Critica de la facultad de juzgar estética,
Del sentimiento de placer y displacer, edicion y traduccion de
Pablo Oyarzin, Santiago de Chile, Andrés Bello.

Kant, I. (1914), Critica del Juicio, traduccion, introduccion y notas de
Manuel Garcia Morente, Madrid, Libreria general de Victoriano
Suarez.

Kant, I. (1991), Critica de la facultad de juzgar, traduccion, introduc-
cién, notas e indices de Pablo Oyarzin, Caracas, Monte Avila
Editores.

Kant, I. (1993), Critica del Juicio, traduccion de José Rovira Armengol,
Bs. As., Losada.

Kant, 1. (1990), Observaciones acerca del sentimiento de lo Bello y lo
Sublime, traduccion, introduccion y notas de Luis Jiménez Mo-
reno, Madrid, Alianza.

—IO02—

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir fiir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

La doble naturaleza de lo sublime kantiano... Methodus N° 4 (2009)

Kant, 1. (1998), Fundamentacion de la Metafisica de las Costumbres,
traduccién de Manuel Garcia Morente, México, Porria.

Kant, I. (1998), Critica de la Razon Prdctica, traduccion de E. Mifiana
y Villasagra y Manuel Garcia Morente, México, Porrta.

Kant, 1. (2004), El conflicto de las Facultades, traduccién de Elsa Ta-
bernig, Bs. As., Losada.

Kant, 1. (2004), Antropologia en sentido pragmadtico, traduccion, in-
troduccion y notas de José Gaos, Madrid, Alianza.

Kant, 1. (2007), Critica de la razén pura, traduccion, notas e introduc-
cion de Mario Caimi, Bs. As., Colihue.

Kogan, Jacobo (1965), La estética de Kant y sus fundamentos metafi-
sicos, Bs. As., Eudeba.

Longino (1980), De lo sublime, traduccion del griego, prologo y notas
de Francisco de P. Samaranch, Bs. As., Aguilar.

Torretti, Roberto (1980), Manuel Kant. Estudios sobre los fundamen-
tos de la filosofia critica, Bs. As., Charcas.

_103_

1P 21673.216.3, am 19.01.2026, 21:00:23. @ Urheberrecitlich geschltzter Inhat 3
Inhatts Ir fiir oder



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

1P 21673.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © hatt.

Ir oder In KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

