
—61—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

La doble naturaleza de lo sublime kantiano: 
entre el sacrificio estético y el placer moral*

Daniel O. Scheck
Universidad Nacional de Comahue

Conicet, Argentina.
scheckdaniel@yahoo.com.ar.

Resumen

El objetivo del presente trabajo es mostrar cuál es la significación es-
pecífica de lo sublime en la Crítica del Juicio, y al mismo tiempo ex-
poner su articulación con otros elementos del sistema kantiano. En 
tal sentido, sostendré que a partir de lo sublime puede trazarse una 
conexión única, directa, e inusual entre la ética y la estética de Kant. 
Lo sublime kantiano, a mi juicio, es un sentimiento de una naturaleza 
esencialmente doble, que se define en relación a ambos contextos; lo 
cual permite descubrir en el sujeto una capacidad de resistir y superar 
las limitaciones de la sensibilidad a partir de una reflexión sobre la 
propia dignidad y destinación moral.

Palabras clave: sublime, Kant, doble naturaleza, estética, ética.

Abstract

The aim of this work is to show the specific meaning of the sublime in 
the Critique of Judgment, and at the same time, exposing their articu-
lation with other elements of the Kantian system. In this sense, I will 
maintain that a unique, direct, and unusual connection between ethics 
and aesthetics of Kant can be traced from the sublime. The Kantian 
sublime, in my view, is a feeling of an essentially double nature, which 
is defined in relation to both contexts; which allowing to discover, in 
the subject, an ability to resist and overcome the limitations of the 
sensitivity from a reflection on the own dignity and moral destination.

Key words: sublime, Kant, double nature, aesthetics, ethics.

Methodus Nº 4 (2009) pp. 61 – 103 Artículos

*	 Agradezco al Prof. Leiser Madanes por la lectura atenta del presente tra-
bajo y por sus recomendaciones y sugerencias; y a la Prof. María Inés 
Mudrovcic, por su motivación permanente, su paciente dirección y su 
apoyo incondicional. Por último, agradezco también las observaciones, 
los comentarios y las sugerencias del árbitro de Methodus.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—62—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

Introducción

Varios autores, en distintos momentos, y por razones diversas, han 
discutido los alcances de lo sublime dentro del sistema filosófico de 
Kant. Entre otras cuestiones, se debate su valor como categoría es-
tética, su ambigua relación con la noción de lo bello, sus posibles 
derivaciones éticas, y su problemática ubicación en el concierto de 
las facultades. En el presente trabajo me propongo mostrar la signi-
ficación específica de lo sublime en la Crítica del Juicio, intentando 
desentrañar sus implicancias, sus rasgos aparentemente contradicto-
rios, y sus relaciones, tanto tácitas como manifiestas, con otros ele-
mentos del sistema crítico. En tal sentido, sostendré que a partir de lo 
sublime puede trazarse una conexión directa e inusual entre la ética 
y la estética de Kant. Aún más, afirmaré que lo sublime kantiano se 
define en relación a ambos contextos, caracterizándose por lo que 
denomino una “doble naturaleza”; es decir, creo que si bien hunde 
sus raíces en lo estético, su desarrollo más amplio y profundo se da en 
el plano ético. Considero, asimismo, que la articulación ético-estética 
instaurada por lo sublime se funda en una “triple exigencia”, la cual 
supone: en primer lugar, un “placer negativo”, similar al que genera 
el sentimiento moral de respeto en la segunda Crítica, frente a un ob-
jeto absolutamente grande y poderoso de la naturaleza. En segundo 
lugar, una “distancia estética” que asegure la posición de espectador, 
y no de protagonista, ante ese objeto o acontecimiento. Y, por último, 
la “autoconservación racional”, además de la seguridad física; ya que 
sólo a partir de una reflexión sobre su propio valor y superioridad 
moral el sujeto consigue sobreponerse al peligro que aquello repre-
senta para su integridad. En tales circunstancias, experimentamos 
un sentimiento de conmoción, con un doble fundamento, estético en 
algún sentido, moral en mayor medida; y con un doble movimiento, 
de atracción y repulsión al mismo tiempo. Esto es, a mi juicio, lo 
esencial y propiamente sublime en Kant: un sentimiento paradójico, 
donde lo sensible y lo suprasensible se entrecruzan y sintetizan, y en 
el que descubrimos una forma de trascender las limitaciones de la 
sensibilidad a partir de una reflexión sobre la superioridad de nues-
tra dignidad y destinación racional. Sentir lo sublime, en suma, sería 
sentirnos a nosotros mismos más allá de las restricciones del gusto y 
la sensibilidad.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—63—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

1. El principio trascendental de la facultad de juzgar 
como hilo conductor subjetivo

Kant aborda la cuestión de lo sublime, puntual y específicamente, 
sólo en dos de sus obras: en las Observaciones acerca del sentimiento 
de lo bello y lo sublime1, de su período precrítico; y en la Crítica 
del Juicio2, del período crítico. No obstante, de un modo tangencial, 
pueden encontrarse alusiones a lo sublime, la sublimidad, o 
formas degradadas de este sentimiento, como el entusiasmo, en la 
Fundamentación de la metafísica de las costumbres, en la Crítica de 
la razón práctica, el Conflicto de las Facultades y la Antropología en 
sentido pragmático3. En particular, el presente estudio girará en torno 

1	 Cf. Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764), 
en Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band II, Berlin, Walter de 
Gruyter, 1968, pp. 205-256. Las citas que aparecen corresponden a la 
siguiente traducción al castellano: Observaciones acerca del sentimiento 
de lo Bello y lo Sublime, traducción, introducción y notas de Luis Jiménez 
Moreno, Madrid, Alianza, 1990.

2	 Cf. Kritik der Urtheilskraft (1790), en Kants Werke. Akademie-
Textausgabe, Band V, Berlin, Walter de Gruyter, 1968, pp. 165-485. Las 
citas que aparecen corresponden a la siguiente traducción al castellano: 
Crítica del Juicio, traducción de José Rovira Armengol, Bs. As., Losada, 
1993. No obstante, también he comparado las traducciones de Manuel 
García Morente, de Pablo Oyarzún, y la edición alemana, en aquellos 
casos en que el término utilizado o la frase en su conjunto pueden resultar 
poco claras o no del todo apropiadas en la traducción de José Rovira 
Armengol.

3	 Cf. en el orden expuesto: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785), 
en Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band IV, Berlin, ed. Walter de 
Gruyter, 1968, pp. 385-463; Kritik der praktischen Vernunft (1788), en 
Kants Werke.  Akademie-Textausgabe, Band V, Berlin,  Walter de Gruyter, 
1968, pp. 1-164; Der Streit der Fakultäten (1798), en Kants Werke. 
Akademie-Textausgabe, Band VII, Berlin, Walter de Gruyter, 1917, pp. 
1-116; y Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798), en Kants Werke. 
Akademie-Textausgabe, Band VII, Berlin, Walter de Gruyter, 1917, pp. 
117-333. En castellano, sigo las siguientes traducciones: Fundamentación 
de la Metafísica de las Costumbres, traducción de Manuel García 
Morente, México, Porrúa, 1998; Crítica de la Razón Práctica, traducción 
de E. Miñana y Villasagra y Manuel García Morente, México, Porrúa, 
1998; El conflicto de las Facultades, traducción de Elsa Tabernig, Bs. 
As., Losada, 2004; y Antropología en sentido pragmático, traducción, 
introducción y notas de José Gaos, Madrid, Alianza, 2004. Asimismo, 
pueden encontrarse algunas alusiones a lo sublime en La religión dentro 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—64—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

a la tercera Crítica, con numerosas alusiones a las Observaciones e 
intentando establecer las conexiones existentes entre tales escritos y 
el resto de los mencionados. Conviene decir también que el opúsculo 
titulado “La filosofía como un sistema”4 no es más que la frustrada 
primera versión de la introducción a la Crítica del Juicio, y por tanto 
será abordada como parte de la misma y no como una obra separada.
En la tercera Crítica Kant emprende el análisis de la facultad de juzgar 
[Urteilskraft], que en su sistema aparece como intermediaria entre el 
entendimiento y la razón. En líneas generales, es la facultad que se 
ocupa de “concebir lo particular como contenido en lo universal”; 
esto es, subsumir bajo conceptos, que no son producidos por ella 
misma, las experiencias particulares5. Su principal tarea consiste en 
relacionar las representaciones de los objetos, en tanto fenómenos, 
con el sentimiento de agrado o desagrado [Gefühl der Lust oder 
Unlust: sentimiento de placer o displacer]6; es decir, la facultad de 

de los límites de la mera razón [Die Religión Innerhalb der Grenzen der 
blossen Vernunft], de 1793. 

4	 Cf. Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft (1790), en Kants Werke. 
Akademie-Textausgabe, Band XX, Berlin, Walter de Gruyter, 1968, pp. 
193-251. En castellano, sigo la suiguiente traducción: “Primera versión de 
la introducción: La filosofía como un sistema”, traducción, introducción, 
notas e índices de Pablo Oyarzún, en Crítica de la facultad de juzgar, 
Caracas, Monte Ávila Editores, 1991, pp. 19-73.

5	 La división de las facultades superiores, por ende, es tripartita: “primero, 
la facultad del conocimiento de lo universal (las reglas), el entendimiento; 
segundo, la facultad de la subsunción de lo particular bajo lo universal, 
la facultad de juzgar; y tercero, la facultad de la determinación de lo 
particular por lo universal (de la derivación desde principios), es decir, 
la razón” (Kant, 1991, p. 28; Ak. XX, p. 201). En el concierto de las 
facultades, la facultad de juzgar es la encargada de mediar entre las otras 
dos y al mismo tiempo dar un cierre al sistema crítico.

6	 En este caso, así como en otros que se mencionarán oportunamente, 
me parece más adecuada y rigurosa la traducción de Oyarzún; quien 
traduce “Lust” por “placer”, “Wohlgefallen” por “complacencia”, y 
“Angenehmen” por “agrado”. La traducción de Rovira Armengol se 
presta a confusiones, pues traduce “Lust” y “Angenehmen” por “agrado” 
y “lo agradable”, respectivamente, siendo que ambas cosas se distinguen 
claramente en Kant; mientras que “Wohlgefallen” es traducido por 
“placer” (García Morente opta por “satisfacción”). El “sentimiento de 
placer o displacer” [Gefühl der Lust oder Unlust] determina el modo en 
que el sujeto se siente afectado por la representación de un objeto, y el tipo 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—65—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

juzgar refiere las representaciones al sujeto, y no al objeto, como sí lo 
hace el entendimiento. Lo subjetivo en una representación, dice Kant, 
“lo que en modo alguno puede llegar a ser factor de conocimiento, 
es la sensación de agrado o desagrado <placer o displacer> asociada 
a ella, pues por medio de esta sensación nada conozco del objeto de 
la representación, aunque tal sensación pueda ser efecto de algún 
conocimiento” (Kant, 1993, p. 33; Ak. V, p. xliii). El placer, en estos 
casos, antecede al conocimiento posible de las cosas, ya que surge de 
la idoneidad [Zweckmäβigkeit] formal subjetiva del objeto con las 
facultades de conocimiento; i.e.: descubrir que la representación de un 
objeto se acomoda o concuerda formalmente con nuestras facultades 
constituye un motivo de placer. Por esto no genera ningún tipo de 
conocimiento, ni pretende tal cosa. En consecuencia, la función de 
la facultad de juzgar se reduce a subsumir bajo leyes lo dado en la 
experiencia, es esencialmente heurística, regulativa, de ampliación y 
unificación del conocimiento.

El entendimiento y la razón proporcionan, respectivamente, 
leyes a priori sobre la naturaleza y la libertad, mientras que esta 
facultad aporta su propia ley: “si tuviese cabida un concepto o una 
regla que surgiese originariamente de la facultad de juzgar, tendría 
que ser un concepto de cosas de la naturaleza, en la medida en que 
ésta se rige según nuestra facultad de juzgar” (Kant, 1991, p. 28; Ak. 
XX, p. 202). El principio trascendental, y subjetivamente necesario 
de la facultad de juzgar, sostiene la idoneidad o finalidad formal de 
la naturaleza con las facultades cognoscitivas del sujeto. En otras 
palabras, la facultad de juzgar debe suponer, subjetivamente y a 
priori, que los objetos de toda experiencia posible coinciden con 

de complacencia [Wohlgefallen] que en él provoca, siendo lo agradable 
[Angenehmen] sólo una de las tres formas en que puede relacionarse la 
representación con el sentimiento –las otras dos son lo bello y lo bueno 
–. En el caso de lo bello, la complacencia que provoca en el sujeto la 
representación de un objeto no está ligada a interés por la existencia 
de este último, sino que surge de la mera contemplación; i.e.: es libre y 
desinteresada. Lo agradable [Angenehmen], por su parte, “es lo que gusta 
[gefällt: “place” en Oyarzún] a los sentidos en la sensación” (Kant, 1993, 
p. 47; Ak. V, p. 7), y el tipo específico de complacencia que provoca es 
el “deleite” [Vergnügen]; el cual siempre está asociado a cierto interés o 
inclinación por el objeto de la sensación. Un abordaje más específico y 
profundo de esta distinción se desarrolla en el apartado siguiente.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—66—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

las leyes y los principios del entendimiento humano; considera que 
la naturaleza es un sistema que se puede experimentar, y por lo 
tanto conocer, a partir de leyes empíricas. Así como las categorías 
enlazan objetivamente dos percepciones diferentes en el concepto 
de un objeto en el marco de una experiencia particular; el principio 
trascendental de la facultad de juzgar supone, subjetivamente, que la 
naturaleza en general puede subsumirse bajo leyes empíricas. Sin este 
presupuesto, que funciona como un “hilo conductor” [Leitfaden] 
para la investigación de la naturaleza, careceríamos de toda guía para 
avanzar en la experiencia y en el conocimiento del mundo.

A diferencia de la Crítica de la razón pura, en la que se tratan 
los juicios determinantes – i.e.: los juicios en los que la representación 
es referida por el entendimiento al objeto con vistas al conocimiento 
–; en la Crítica del Juicio se abordan los juicios estéticos de reflexión 
o reflexionantes [reflectierenden] en los que a partir de ciertos princi-
pios o leyes se reflexiona sobre una representación dada en busca de 
un concepto que le sirva de fundamento. Los juicios reflexionantes 
estéticos se distinguen tanto de los juicios determinantes como de 
los juicios reflexionantes teleológicos, ya que no son juicios empí-
ricos, lógicos, o de conocimiento7. Es decir, en ellos nada se indica 
acerca de la índole del objeto, pues la representación es referida por 
la imaginación [Einbildungskraft] al sujeto y al sentimiento de pla-
cer o displacer experimentado por éste. Por otra parte, existen dos 
tipos de juicios estéticos, pues no sólo se refieren a lo bello, en tanto 
juicios de gusto, sino también al “sentimiento espiritual” [Geistesge-
fühl] de lo sublime8. En cuanto al gusto, al juzgar algo como bello, 
7	 En rigor, además de los juicios estéticos, la Crítica del Juicio, en su segunda 

parte, se ocupa de los juicios teleológicos –se titula: “Crítica de la facultad 
de juzgar teleológica”. Estos juicios también dependen de la facultad de 
juzgar reflexionante, y no de la determinante, aunque a diferencia de los 
juicios estéticos, los juicios teleológicos son juicios de conocimiento. Son 
juicios de reflexión porque sólo indican una relación de las cosas con 
nuestra facultad de juzgar, sin implicar una conexión lógica determinada. 
El juicio teleológico se distingue del juicio estético porque “presupone un 
concepto del objeto y juzga acerca de la posibilidad de éste según una ley 
de vinculación de causas y efectos” (Kant, 1991, p. 54; Ak. XX, p. 234); 
une un concepto determinado de un fin con la representación del objeto. 

8	 Tanto en el opúsculo titulado “La filosofía como un sistema” –la 
frustrada primera versión de la introducción de la Crítica del Juicio–, 
como en la segunda versión, la que efectivamente acompañó el texto 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—67—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

no se remite la representación al objeto, sino al sujeto, y el placer que 
produce tal representación “no puede expresar más que la acomoda-
ción del objeto a las facultades de conocimiento que están en juego 
en la facultad de juzgar reflexionante” (Kant, 1993, p. 33; Ak. V, p. 
xliv). En lo bello, entonces, se produce una sensación placentera al 
coincidir “indeliberadamente” [unabsichtlich] la imaginación con los 
conceptos del entendimiento a partir de una representación dada. Por 
consiguiente, el motivo de placer sólo debe buscarse en la forma del 
objeto, es decir, debe suponerse cierta idoneidad formal de la natura-
leza con nuestras facultades, y en esta compatibilidad entre la forma 
del objeto y las facultades del sujeto se descubre un motivo de placer.

Los juicios estéticos reflexionantes formulados por la facultad 
de juzgar presumen que “la forma de un objeto dado en la intuición 
empírica está constituida de tal suerte que la aprehensión de lo múl-
tiple de aquél en la imaginación coincide con la representación de 
un concepto del entendimiento” (Kant, 1991, p. 42-3; Ak. XX, p. 
220-1). Lo dado a los sentidos es aprehendido por la imaginación y 
referido al entendimiento para que esta facultad realice una síntesis 
de lo múltiple bajo un concepto indeterminado de un objeto. Es de-
cir, el entendimiento comprehende lo múltiple de la representación 
y lo subsume bajo un concepto, aunque sin determinar alguno en 
particular, ya que sólo se trata de un juicio de reflexión y no de co-
nocimiento. De esta manera, el objeto es percibido como conforme a 
fin para la facultad de juzgar, en la medida en que la imaginación y 
el entendimiento concuerdan entre sí en la reflexión sobre lo dado a 
los sentidos. La idoneidad de la forma del objeto con las facultades 
de conocimiento provoca, a su vez, una sensación placentera que de-

editado por Kant, se utiliza esta expresión en referencia a lo sublime. La 
primera parte de la tercera Crítica, denominada “Crítica de la facultad 
de juzgar estética”, se compone a su vez de dos “libros”, la “Analítica de 
lo bello” y la “Analítica de lo sublime”. Ambos apartados versan sobre 
los juicios estéticos de reflexión; no obstante, sólo los juicios sobre lo 
bello son juicios de gusto, los juicios sobre lo sublime no, ya que son 
juicios sobre el “sentimiento espiritual” de lo sublime. De hecho, según lo 
expresado por el propio Kant en la última sección de la primera versión 
de la introducción, la “Analítica de lo sublime” podría haberse titulado: 
Kritik des Geistesgefühls oder der Beurtheilung des Erhabenen; esto es, 
“crítica del sentimiento espiritual o del enjuiciamiento de lo sublime” 
(Kant, 1991, p. 70; Ak. XX, p. 251).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—68—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

pende del sentimiento de placer o displacer y no de los sentidos. Este 
sentimiento, si bien sólo tiene valor subjetivo, debe presuponerse a 
priori y compartido por todo el que juzgue sobre ese mismo objeto. Si 
todo lo anterior acontece, el ánimo [Gemüth] del sujeto experimenta 
un placer que sobreviene precisamente de esta concordancia o aco-
modación formal del objeto con las facultades subjetivas.

En contra de todo lo expuesto hasta aquí sobre los juicios 
de gusto, en el juicio estético sobre lo sublime, la imaginación no 
aprehende algo múltiple sino algo infinito, absolutamente grande y 
poderoso, inconmensurable, más allá de toda medida de los sentidos. 
Esta mera aprehensión es referida por la imaginación directamente 
a la razón –sin pasar por el “moldeo” del entendimiento–, para que 
pueda subsumir lo dado bajo sus ideas, ya que no existe concepto que 
se corresponda con tal representación. Si no es posible “acomodar”, 
o hacer concordar, lo dado con algún concepto del entendimiento, 
tampoco es posible comprehender tal cosa. Además, lo sublime 
va asociado a representaciones de objetos informes, caóticos, 
desordenados, lo cual clausura la presunción de idoneidad formal 
del objeto con las facultades del sujeto. Al romperse el acuerdo entre 
la imaginación y el entendimiento también desaparece la sensación 
placentera que surge de esa concordancia, y por ende tampoco podrá 
exigirse un asentimiento universal, ni siquiera consensual, sobre lo 
juzgado. En suma, sin forma, sin concordancia, sin comprehensión, sin 
sensación placentera, sin idoneidad, se cae el principio trascendental 
de la Crítica del Juicio, en general, y de la facultad de juzgar estética en 
particular; y sin embargo Kant reafirma el carácter estético del juicio 
sobre lo sublime. Cabe preguntarse, entonces, ¿por qué Kant insiste 
en ubicar a lo sublime dentro de la estética?; o, más puntualmente, 
¿qué aspectos de lo sublime se ajustan a la estética kantiana?, y, 
¿en qué medida rompe con ella? En suma, ¿en qué sentido puede 
predicarse, adecuarse, o asociarse la esteticidad a lo sublime?

2. La estética del sentimiento: lo sublime, 
o la in-mediatez entre el dato y la idea

En general, Kant reduce lo estético a lo sensible [Sinnlich]; aunque 
coexisten dos formulaciones de lo estético que suponen aspectos 
distinguibles dentro del campo de la sensibilidad. La primera 
acepción del término “estética” remite a la “Estética trascendental” 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—69—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

de la Crítica de la razón pura; la segunda es la que se encuentra en 
la “Crítica de la facultad de juzgar estética” de la Crítica del Juicio. 
La estética trascendental es “la ciencia de todos los principios de la 
sensibilidad a priori” (Kant, 2007, p. 89; Ak., p. 21[A], p. 35[B]). 
En ella se investigan las formas puras de la sensibilidad; i.e.: 
aquellos principios a priori del conocimiento que se encuentran en 
el sujeto aún antes de que tenga frente a sí un objeto de la sensación 
[Empfindung] o de la sensibilidad [Sinnlichkeit]. Las formas puras, 
a priori, y trascendentales de la intuición son espacio y tiempo, las 
cuales acompañan todas las intuiciones empíricas del sujeto. El objeto 
indeterminado de una intuición sensible –el fenómeno [Erscheinung]–, 
está compuesto de materia y forma, la materia es aportada por lo 
dado a los sentidos, mientras que la forma se encuentra a priori en 
la mente del sujeto, y es lo que permite ordenar lo múltiple de la 
sensación. La estética de la primera Crítica es una “estética de la 
facultad de conocimiento” [Ästhetik des Erkenntnißvermögens], y se 
distingue de la estética de la Crítica del Juicio, que es una “estética del 
sentimiento” [Ästhetik des Gefühls]9.

En la primera, lo estético hace referencia a aquello perteneciente 
a la sensibilidad que acompaña la representación de un objeto con 
vistas a su conocimiento. En otras palabras, la estética trascendental 
es una estética porque versa sobre aquellos elementos propios de la 
sensibilidad que, aún siendo subjetivos, se encuentran presentes en 
todas nuestras intuiciones empíricas; y es trascendental porque tiem-
po y espacio son formas puras y a priori de la intuición que necesa-
riamente acompañan todas nuestras representaciones y hacen posible 
el conocimiento de objetos en general. Además, es una ciencia, por-
que las intuiciones puras, aún siendo meras formas de la sensibilidad, 
son factores que participan en el conocimiento de las cosas (al menos 
como fenómenos). La “estética del sentimiento”, por su parte, nunca 
podría aspirar a erigirse como ciencia, ya que no refiere las represen-
taciones al objeto, con pretensión de conocimiento, sino al sujeto, 
y al sentimiento de placer o displacer experimentado por éste. En 
contraposición, la estética trascendental nunca podría contener “jui-
cios estéticos”, pues estos dependen enteramente de la facultad de 

9	 Cf. el apartado VIII, titulado “De la estética de la facultad de 
enjuiciamiento”, de la primera versión de la introducción a la Crítica del 
Juicio (Kant, 1991, p. 43 y ss.; Ak. XX, p. 222-231).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—70—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

juzgar; su campo se circunscribe a los juicios lógicos, determinantes, 
de conocimiento, que surgen de la espontaneidad del entendimiento. 
Según Kant, “un juicio estético en general puede ser definido, pues, 
como aquel juicio cuyo predicado no puede ser jamás conocimien-
to. En un juicio semejante, el fundamento de determinación es una 
sensación [Empfindung]” (Kant, 1991, p. 45; Ak. XX, p. 224). Tal 
sensación es meramente subjetiva, y se origina en el sentimiento de 
placer o displacer.

En la “Analítica de lo Bello”, Kant establece tres tipos diferentes 
de relaciones entre las representaciones y el sentimiento de placer o 
displacer, que a su vez provocan tres tipos distintos de complacencia, 
a saber: lo agradable, lo bello y lo bueno. Según Kant, “es agradable 
[angenehm] para alguien lo que lo deleita [vergnügt]; bello [schön], 
lo que simplemente gusta [gefällt]; bueno [gut], lo que aprecia 
[geschätzt], aprueba, es decir, aquello a lo que atribuye un valor 
objetivo. <...> De todas estas tres clases de placer [Wohlgefallen: 
complacencia], sólo y exclusivamente el gusto por lo bello es un 
placer <complacencia> libre y desinteresado” (Kant, 1993, p. 52; Ak. 
V, p. 15). Precisamente, por ser objeto de una complacencia libre y 
desinteresada, quien juzga algo como bello tiene que considerar que 
también los demás sienten un placer similar ante ese objeto. En otras 
palabras, quien juzga algo como bello, no lo juzga sólo para sí, sino 
también para todos los demás, y habla de la belleza de una cosa 
como si fuera una cualidad de ella. Se formula un juicio de gusto con 
la pretensión de que tenga validez para todos; es decir, se pretende 
que tenga cierta universalidad, que por la índole de estos juicios, no 
puede ser una universalidad por conceptos, ni basada en el objeto, 
sino que es una universalidad subjetiva10. Además, el juego libre y 

10	 Esta universalidad no tiene características lógicas sino estéticas, esto 
significa que la representación de un objeto no se refiere a la facultad de 
conocer, sino al sentimiento de placer o displacer de cada sujeto. Por esto, 
cuando se califica de bello un objeto, se pretende que los demás también 
coincidan con nuestro juicio. Sin embargo, advierte Kant, “el juicio de 
gusto en sí no postula el asentimiento [Einstimmung] de todos (cosa 
que sólo puede hacer un juicio universal lógico, porque puede invocar 
fundamentos), sino que se limita a exigir de todos ese asentimiento como 
caso de la regla, cuya confirmación espera, no de conceptos, sino de la 
conformidad de las demás personas. El voto universal es, pues, sólo una 
idea” (Ibídem, p. 58; Ak. V, p. 58). En esta suerte de universalidad por 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—71—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

desinteresado que se da en lo bello entre las facultades del sujeto 
(imaginación y entendimiento), provoca una sensación apacible; 
un sentimiento placentero al confirmarse la idoneidad formal de la 
naturaleza con nuestro espíritu.

Algo totalmente diferente ocurre en el sentimiento de lo sublime, 
donde ya no existe tal afinidad entre el objeto y las facultades del 
sujeto. Esto es así por dos razones: en primer lugar, porque los objetos 
de la naturaleza que suscitan el sentimiento de lo sublime se presentan 
como caóticos, informes, desmesurados, ilimitados, absolutamente 
grandes y poderosos. Según Kant, “la naturaleza suscita las más de 
las veces las ideas de lo sublime cuando es contemplada en su caos 
y en el desorden e ímpetu más salvajes e irregulares con tal que se 
pueda ver grandiosidad y potencia” (Ibídem, p. 91; Ak. V, p. 78). En 
segundo lugar, porque la imaginación, ante un objeto absolutamente 
grande y poderoso, no alcanza a subsumir en una sola representación 
lo “infinito dado” [das gegebene Unendliche]11 en una intuición; 

consenso se funda la comunicabilidad universal del juicio de gusto; que 
no es otra cosa que el estado de ánimo que se da en el sujeto ante una 
representación dada a partir del libre juego entre la imaginación y el 
entendimiento.

11	 Esta afirmación parece contradecir lo expuesto por Kant en la Crítica de 
la razón pura. En la “Estética trascendental”, la “infinitud” es un rasgo 
propio de las formas puras de la intuición, es decir, espacio y tiempo; 
mientras que el contenido de la intuición, lo dado a los sentidos, siempre 
es algo finito y condicionado. Por ejemplo, en la “exposición metafísica” 
del espacio (§2 de la segunda edición), Kant afirma que “el espacio es 
representado como una magnitud infinita dada [eine unendliche gegebene 
Größe]” (Kant, 2007, p. 93; Ak., p. 25[A], p. 39[B]). A diferencia 
de los conceptos, que están contenidos en una multitud infinita de 
representaciones posibles –i.e.: contienen bajo sí–, el espacio contiene en 
sí una multitud infinita de representaciones pues todas sus partes son 
simultáneas, y por esto es una intuición pura a priori y no un concepto. 
Otra forma de interpretar la infinitud del espacio es la que presenta 
Torretti, quien sostiene que cuando Kant habla de la infinitud del espacio 
se está refiriendo a lo ilimitado del progreso de la intuición, en tanto 
potestad receptiva. Es decir, “el infinito «dado» del espacio es lo infinito 
de una potestad: la posibilidad dada y sabida de infinitamente proseguir 
la síntesis inacabable, de progresar sin límites en todas direcciones en la 
determinación de las apariencias dadas y dables en la intuición empírica” 
(Torretti, 1980, p. 184). En un sentido similar al propuesto por Torretti, 
podría pensarse que la infinitud, en el contexto de la Crítica del Juicio, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—72—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

por ello, la imaginación refiere lo dado, no ya a los conceptos del 
entendimiento, sino a las ideas de la razón, las cuales, por su parte, 
nunca alcanzan a ser expuestas convenientemente. Lo absolutamente 
grande no es algo muy grande, ni demasiado grande, sino que es 
grande más allá de toda comparación, “es una magnitud que sólo 
es igual a sí misma”; i.e.: es una magnitud estética subjetiva que, 
aún considerada como informe, implica cierto placer. De esto se 
desprende, dice Kant, “que lo sublime no debe buscarse en las cosas 
de la naturaleza sino únicamente en nuestras ideas” (Ibídem, p. 95; 
Ak. V, p. 84). Es decir, el placer ya no está asociado al objeto, como 
ocurre con lo bello; ni estriba en el juego libre y armonioso de las 
facultades del sujeto ante una representación dada.

Contrariamente, el motivo de placer en lo sublime sólo debe 
buscarse en el sujeto mismo, en la impotencia de la imaginación que 
descubre sus limitaciones al mismo tiempo que es violentada por la 
razón, y sus ideas, para ampliar sus horizontes y permitirle avizorar 
lo infinito. Pero, ¿cuál es la diferencia entre una estimación lógico-
matemática de magnitudes y una estimación estética? Decir que algo 
es más grande o más pequeño que otra cosa, desde una perspectiva 
matemática, supone la comparación de ambas representaciones 
a partir de conceptos numéricos. Asimismo, dado que la serie de 
números se extiende hacia lo infinito, para el cálculo matemático 
no hay un máximo. En cambio, para la estimación estética de 
magnitudes existe un máximo que, cuando se juzga como medida 
absoluta, inmensurable e incomparable, suscita el sentimiento de lo 

se relaciona con la propia ilimitación en los alcances de la facultad de 
juzgar, la cual tiene la potestad de establecer infinitas conexiones entre 
lo dado y el sentimiento de placer o displacer del sujeto. No obstante, en 
otro sentido, lo “infinito dado” en una intuición como condición para 
lo sublime parece contradecir lo expresado en la primera Crítica, ya que 
Kant dice que puede “pensarse” lo infinito como dado en una intuición 
(empírica), siempre que se suponga que en nuestro espíritu subyace una 
“facultad suprasensible”; la cual a su vez tiene la capacidad de concebir la 
“idea de un noúmeno” como sustrato de la intuición del mundo (aunque 
en verdad esta idea no admite intuición alguna). En rigor, creo que no 
existe tal contradicción entre una y otra formulación, ya que “lo infinito 
dado en una intuición” puede entenderse como lo infinito a que se alude, 
o que se insinúa, en lo dado en una intuición. Es decir, no es algo infinito 
que la intuición presenta, sino un dato que despierta o hace patente algo 
que se encuentra latente en el propio sujeto.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—73—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

sublime –siempre y cuando el espíritu pueda captar lo absoluto en 
una intuición–, que no puede provocar ningún cálculo matemático 
por números, ya que estas magnitudes no son más que relativas; es 
decir, “se obtienen por comparación con otra clase idéntica”. Para 
subsumir en una sola representación lo “infinito dado” en una 
intuición, la imaginación lleva a cabo dos “procesos”: la aprehensión 
y la comprehensión. Según el propio Kant, “la aprehensión no 
ofrece dificultades, pues con ella puede irse hasta el infinito; pero la 
comprehensión se hace cada vez más difícil a medida que avanza la 
aprehensión, y pronto llega a su máximo: a la medida fundamental 
estética máxima de estimación de magnitudes” (Ibídem, p. 97; Ak.V, 
p. 87). En otras palabras, en la comprehensión existe un límite que no 
puede rebasarse. Lo absolutamente grande, lo infinito dado en una 
intuición, se encuentra más allá de esos límites.

Por lo anterior, Kant considera que lo sublime es mera apre-
hensión, es algo que se encuentra sin raciocinar, y sólo a partir de la 
violencia que ejerce la razón sobre la imaginación, para ampliarla y 
hacerle avizorar lo infinito, puede comprehenderse una magnitud tal. 
La imaginación, ante lo infinito dado en una intuición, revela sus lí-
mites y su inadecuación para alcanzar a comprehender lo contempla-
do. Sin embargo, este “sentimiento de displacer” [Gefühl der Unlust] 
experimentado ante la inadecuación de la imaginación para compre-
hender estéticamente tal magnitud, revela todo el potencial y muestra 
la superioridad de la razón y sus ideas frente a las limitaciones de la 
sensibilidad. En tal sentido, puede decirse que este displacer suscita 
al mismo tiempo un placer al despertar todo el poder de nuestra 
facultad suprasensible. El espíritu del sujeto, en lo sublime, se siente 
movido [bewegt], agitado, a diferencia del juicio sobre lo bello, en 
el cual la contemplación es quieta [ruhig], apacible. Este movimien-
to, dice Kant, “puede compararse a una conmoción [Erschütterung], 
es decir, a una rápida alternancia de atracción y repulsión hacia el 
mismo objeto” (Ibídem, p. 104; Ak. V, p. 98). A pesar de que rompe 
con la idoneidad formal de nuestras facultades con el mundo, la sen-
sación displacentera resulta necesaria y conforme a fin en tanto que 
fuerza una ampliación de la imaginación hasta alcanzar un acuerdo 
con la razón. Así, el juicio estético se convierte en fuente de ideas; 
pues descubre una comprehensión intelectual frente a la cual toda 
intuición estética es pequeña, y el objeto es apercibido como sublime 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—74—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

con un placer sólo posible por medio de un displacer. Por consiguien-
te, el juicio sobre lo sublime sigue siendo un juicio estético, aunque 
ya no es un juicio de gusto, porque no descansa en la conformidad 
a fin subjetiva con el concepto de un objeto, sino que se apoya en 
la conformidad a fin interna con la “disposición de las fuerzas del 
ánimo”. A diferencia del juicio sobre lo bello, en el de lo sublime el 
entendimiento se ve desbordado y la imaginación violentada por la 
razón, se rompe el acuerdo, la idoneidad formal, el juego libre de las 
facultades, y el sujeto experimenta un “placer negativo”.

En el ámbito de la primera Crítica, lo estético es aquello que 
guarda relación con el conocimiento posible, y no con el sentimiento, 
por esto ni lo bello ni lo sublime se ajustan completamente a dicho 
sentido. Sin embargo, creo que los juicios acerca de lo bello mantie-
nen un parentesco estructural con los juicios de conocimiento que se 
pierde en el caso de lo sublime, al menos en cuanto a que en ambos 
tipos de juicio se supone cierta concordancia y adecuación de la sen-
sibilidad a las leyes del entendimiento. Con esto quiero significar que 
cuando se formulan juicios determinantes o de gusto acerca de un 
objeto, se establece una relación armoniosa entre las facultades del 
sujeto y la cosa intuida; este acuerdo supone la posibilidad de confor-
mar lo dado a los sentidos como “representación” [Vorstellung] del 
objeto externo. Es decir, implica comprehender al mundo como un 
conjunto de fenómenos susceptibles de ser transformados, eventual-
mente, en objetos de placer o conocimiento. Por el contrario, lo su-
blime rompe esa armonía entre las facultades, generando una conmo-
ción en el espíritu del sujeto ante algo que resulta incomprehensible 
para la imaginación. La agitación y el estremecimiento se apoderan 
del sujeto, el cual recién alcanza a sentir algo placentero luego de 
experimentar el dolor y la angustia de saberse finito e insignificante 
frente a todo el poder y grandeza que la naturaleza representa.

Por otro lado, creo que ciertos aspectos de lo sublime también 
exceden lo que se entiende por estético en los juicios de gusto. Prin-
cipalmente porque lo absolutamente grande y poderoso dado en una 
intuición no sólo desafía los alcances de la sensibilidad y el entendi-
miento, sino que al mismo tiempo descubre las falencias de la imagi-
nación. Es una magnitud no-sensible, es una medida in-comprehen-
sible, pertenece al ámbito de lo incondicionado, y lo incondicionado 
sólo es jurisdicción – en sentido kantiano – de la razón. Por esto, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—75—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

juzgar algo como sublime consiste en establecer una relación direc-
ta e inusual entre la facultad sensible y la suprasensible. Existe una 
conformidad a fin entre lo suprasensible del mundo natural –i.e.: lo 
infinito aludido en lo dado a la intuición–, y lo suprasensible del su-
jeto –i.e.: la dimensión moral del hombre y su propensión al desarro-
llo de ideas prácticas–. El motivo de placer, en lo sublime, va unido 
a lo informe, lo inadecuado, lo incondicionado, lo desmesurado; es 
algo que en principio viola las normas del gusto y anula cualquier 
posibilidad de acceder a los placeres de la sensualidad; produce un 
placer indirecto, una complacencia negativa, una mezcla de dolor y 
placer. En síntesis, lo sublime contradice el principio trascendental de 
la facultad de juzgar: es displacentero –y hasta doloroso– para la sen-
sibilidad, in-comprehensible para la imaginación, contrario al gusto, 
y refractario al placer sensual. No obstante, es un juicio estético-
reflexionante de la facultad de juzgar.

¿En qué sentido puede predicarse entonces la esteticidad de lo 
sublime en Kant?, ¿es contrario a todas las formas de lo estético?, ¿es 
estético en alguna nueva acepción? A mi juicio, la jurisdicción de lo 
sublime en Kant abarca dos territorios paralelos, complementarios y 
a la vez divergentes. Si bien primeramente se origina y despliega en el 
ámbito estético, considero que su desarrollo más pleno y acabado se 
da en el plano ético. Sobre la relación entre lo sublime y la ética kan-
tiana me detendré puntualmente más adelante. En cuanto a su valor 
estético, creo que haciendo una suerte de “fisiología” del sentimiento 
puede mostrarse que: por un lado, en el primer sentido, requiere un 
componente estético-sensible como condición de posibilidad para su 
ocurrencia. Sin el dato, sin lo infinito dado a los sentidos, sin la in-
tuición de algo absolutamente grande y poderoso, no hay sublimidad 
posible. El sujeto no puede auto-provocarse este sentimiento. En oca-
sión de la presencia de ese objeto in-comprehensible las facultades 
receptivas descubren toda su incapacidad e inadecuación, y refieren 
lo dado directamente, in-mediatamente, a las ideas de la razón.

Por otro lado, y en referencia al segundo sentido, no es estético-
reflexionante porque fomenta el gusto y el placer sosegado, ni es es-
tético porque suscita un juego libre y placentero entre la imaginación 
y el entendimiento, menos aún porque el sujeto descubre algún tipo 
de concordancia o afinidad entre el mundo y sus facultades recepti-
vas, como ocurre en lo bello. Es estético, entre otras razones, porque 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—76—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

inaugura y traza el camino para una nueva aplicación de lo sensi-
ble y la sensibilidad, porque amplía los alcances de la imaginación y 
el sentimiento, porque establece una conexión única e inusual entre 
algo dado a los sentidos y las ideas de la razón, y porque descubre 
un motivo de placer aún frente a ciertas representaciones que violan 
el principio trascendental de la facultad de juzgar. En realidad, com-
parado con los juicios de gusto, creo que el juicio sobre lo sublime es 
estético en un sentido mucho más acotado y restringido. Se circuns-
cribe, principalmente, a un primer momento en el que la sensibilidad, 
la imaginación y el entendimiento juegan un importante papel, sobre 
todo por su inadecuación y sus falencias; luego es supra-estético, al 
desplazarse hacia los dominios de la racionalidad práctica.

3. Las clases o especies de sublimidad

Kant establece una serie de distinciones entre clases o especies de su-
blimidad en los escritos que dedica al tema. Creo que el análisis de 
estas clasificaciones permite dilucidar principalmente dos aspectos de 
su concepción: por un lado, al explorar sus alcances, se evidencian los 
rasgos que determinan un desplazamiento progresivo en el abordaje 
de lo sublime desde el plano estético hacia el ético. Por otra parte, se 
advierte el interés de Kant por exponer las diversas fuentes de las que 
puede brotar lo sublime, y al mismo tiempo su afán por señalar que 
sea cual sea su origen o causa externa, por así decir, lo propiamente 
sublime es siempre una y la misma cosa. En este punto, tomo distancia 
de lecturas como las de Crowther, quien sostiene que la distinción es-
tablecida por Kant en la tercera Crítica, entre lo “sublime matemático” 
y lo sublime dinámico”, es un contraste entre clases no homologables 
de sublimidad; en las cuales intervienen distintas facultades, y en las 
que, por ende, se instituye una relación esencialmente diferente entre 
este sentimiento y el plano moral.12 En tal sentido, intentaré mostrar 
que las tipificaciones kantianas, tanto del período crítico como del pre-
crítico, sólo hacen referencia a modos diversos en que algo puede sus-
citar lo sublime en nosotros y no a dos afecciones distintas, ya que lo 
sublime siempre es único, interno, y suprasensible: es el sentimiento de 
elevarnos por sobre los obstáculos y las limitaciones de la sensibilidad 

12	 Cf., Crowther, Paul, The Kantian Sublime. From Morality to Art, New 
York, Oxford University Press, 1989.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—77—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

a partir de la reflexión sobre nuestra superioridad moral frente a lo que 
nos atemoriza del mundo externo.

En las Observaciones acerca del sentimiento de lo bello y lo su-
blime, publicadas por Kant en 1764, se anuncian ya algunas cuestio-
nes que luego desarrollará con más profundidad y sistematicidad en 
la tercera Crítica. Sucintamente, en las Observaciones, Kant aborda 
la temática de lo sublime desde el punto de vista de la psicología del 
sujeto. Es decir, su interés se centra en la forma en que el sujeto es 
afectado por ciertos objetos y en las sensaciones que estos le provo-
can. En torno a esto Kant afirma: “las diversas sensaciones de agrado 
[Vergnügen: deleite] o desagrado [Verdruss: disgusto], no se sustentan 
tanto en la disposición de las cosas externas que las suscitan, cuanto en 
el sentimiento de cada hombre para ser afectado de placer o displacer 
[Lust oder Unlust]” (Kant, 1990, p. 29; Ak. II, p. 207). Sostiene, por 
ejemplo, que a diferencia de lo bello, cuya contemplación produce en 
el sujeto una sensación apacible, alegre y risueña, lo sublime genera 
cierta sensación placentera pero acompañada de horror, admiración y 
respeto. Cosas tales como una montaña que se yergue por encima de 
las nubes o la descripción de una tormenta enfurecida provocan lo su-
blime. El hombre, ante tales espectáculos, se estremece y se conmueve, 
y su expresión se torna seria, rígida y turbada.

En las Observaciones introduce lo que podría denominarse una 
“trilogía” de lo sublime, a saber: “Este sentimiento viene acompaña-
do algunas veces de cierto horror o también de melancolía, en otros 
casos únicamente de admiración sosegada y, en otros además, de una 
belleza que se extiende sobre un plano sublime. A lo primero lo lla-
mo sublime-terrible [Schreckhaft]. A lo segundo lo noble [Edle] y a 
lo tercero lo magnífico [Prächtige]” (Ibídem, p. 32; Ak. II, p. 209). 
La soledad profunda, como la que se da en los grandes desiertos, o 
el estremecimiento ante una enorme montaña motivan un sentimien-
to terriblemente sublime. Lo noble, se asocia a grandes abismos y 
profundidades, que promueven el asombro y la admiración, v.g.: la 
contemplación de las pirámides de Egipto. Mientras que lo magnífi-
co, por ejemplo, se suscita ante la basílica de San Pedro, en Roma, 
porque su diseño es grandioso y sencillo.

Algunas de las consideraciones expuestas en la Observaciones 
indican el comienzo de un desplazamiento desde lo estético hacia el 
ámbito de la moralidad. Esto puede verse, creo que con bastante cla-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—78—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

ridad, en la clasificación que hace Kant de los diversos temperamen-
tos humanos, sus desviaciones o “degeneraciones”, y las virtudes y 
debilidades que van asociadas a cada uno de ellos. El temperamento 
de los hombres, según se encuentre dominado por el sentimiento de 
lo bello o de lo sublime, se puede calificar como melancólico, sanguí-
neo o colérico. Es en el individuo melancólico donde se ve más cla-
ramente la relación que establece Kant entre lo sublime y el aspecto 
moral. Dice que posee “un sentimiento profundo de la belleza y de la 
dignidad de la naturaleza humana” (Ibídem, p. 50; Ak. II, p. 219), su 
carácter es firme y serio, pero a la vez noble y suave. La auténtica vir-
tud por principios guía todas sus acciones, por esto posee un perfecto 
sentimiento de lo sublime (terrible en gran parte, noble en menor me-
dida). Insiste Kant en que el hombre con este temperamento “tiene un 
elevado sentimiento de la naturaleza humana. Se aprecia a sí mismo 
y considera a todo hombre como una criatura que merece respeto. 
No tolera ningún sometimiento abyecto y respira libertad en su no-
ble pecho. Son abominables para él todas las cadenas” (Ibídem, pp. 
53-4; Ak. II, p. 221). Además del claro tinte rousseauniano –a quien 
el joven Kant leía con devoción por aquellos días–, cabe destacar el 
marcado cariz moral de esta caracterización.

En la Crítica del Juicio, en consonancia con lo expresado en las 
Observaciones, Kant subraya el carácter subjetivo de lo sublime, en 
tal sentido afirma: “lo que debe calificarse de sublime es, no el objeto, 
sino el estado de ánimo [Geistestimmung: estado espiritual] provoca-
do por cierta representación que da ocupación a la facultad de juzgar 
reflexionante” (Kant, 1993, p. 96; Ak. V, p. 85)13. Esta advertencia 
kantiana permite establecer una distinción clara y primordial entre 
lo “propiamente” sublime y lo que es sublime pero de un modo “im-
propio”. Según Kant, si bien puede considerarse propio juzgar como 
bello un objeto natural, resultará siempre inapropiado calificarlo de 
sublime, pues: “lo propiamente [eigentliche] sublime no puede con-
tenerse en ninguna forma sensible, sino que afecta sólo a ideas de la 
razón” (Ibídem, p. 90; Ak. V, p. 77). Es decir, ningún objeto podrá 
ser juzgado como propiamente sublime, porque nada hay de sublime 
por fuera del propio sujeto. Sin embargo, lo impropiamente sublime 

13	 Conviene aclarar que “subjetivo” aquí no es sinónimo de arbitrario, sino 
de algo que tiene sus raíces y su razón de ser en el sujeto trascendental 
kantiano.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—79—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

resulta útil y necesario en tanto que descubre, o despierta en el sujeto, 
una facultad de resistir aún a aquello que sobrepasa los límites de su 
receptividad. Por consiguiente, aún siendo impropiamente sublime, 
se torna imprescindible para descubrir lo verdaderamente sublime en 
el propio sujeto14.

Además de esta distinción primaria, en la tercera Crítica intro-
duce una nueva clasificación binaria que suprime y ocupa el lugar 
de la “trilogía” expuesta en las Observaciones: lo “sublime mate-
mático” y lo “sublime dinámico”. En lo matemático, denominamos 
sublime lo “absolutamente grande”, para lo cual no existe paráme-
tro; es grande más allá de toda medida de los sentidos, es inconmen-
surable; tal magnitud sólo puede existir en nuestras ideas, nunca en 
un producto de la naturaleza. El placer, en esta variedad de lo su-
blime, reside en la ampliación de la imaginación en sí misma. Según 
Kant, “en nuestra imaginación hay una tendencia a avanzar hasta 
lo infinito y en nuestra razón una pretensión a la totalidad absoluta 
como si fuera una idea real, esa misma inadecuación, con respecto 
a esa idea, de nuestra facultad de estimar magnitudes de las cosas 
del mundo sensible, es lo que despierta en nosotros el sentimiento 
de una facultad suprasensible” (Ibídem, p. 96; Ak. V, p. 85). En tal 
sentido, lo absolutamente grande – lo sublime – es, no el objeto, 
sino el estado de ánimo que provoca la representación del objeto 
en nuestra facultad de juzgar reflexionante. Por esto, a partir de 
lo inconmensurable de la naturaleza, descubrimos en la razón una 
medida no sensible: lo suprasensible; que subsume y comprende la 
infinidad de la naturaleza. Es decir, hallamos una superioridad de 
nuestro espíritu sobre la naturaleza misma en lo que tiene de incon-
mensurable.

En lo sublime dinámico, lo que en potencia la naturaleza tiene de 
irresistible nos da a nosotros el conocimiento de nuestra impotencia fí-
sica, a la vez que descubre una capacidad de juzgarnos independientes 
14	 Agradezco al Prof. David Sobrevilla, quien me recomendó que incluyera 

esta distinción, la cual se desprende del primer apartado de la “Analítica 
de lo sublime”. Esta sugerencia fue realizada en ocasión del artículo 
titulado “Lo sublime en la modernidad. De la retórica a la ética”, en 
el que expuse y analicé el pensamiento de varios autores modernos en 
torno a lo sublime, además del de Kant (Cf., Revista Latinoamericana de 
Filosofía, Volumen XXXV, N° 1, Otoño 2009, Centro de Investigaciones 
Filosóficas, Bs. As., pp. 35-83).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—80—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

de la naturaleza y superiores a ésta. La juzgamos sublime, no porque 
inspira temor, sino por la capacidad que despierta en nosotros de con-
siderar pequeño lo que nos preocupa, y que su potencia no es un poder 
ante el que debiéramos inclinarnos. De ahí que lo sublime sólo sea 
posible por “la capacidad existente en nosotros de juzgar aquella po-
tencia sin temor y nuestra destinación como superior a ella” (Ibídem, 
p. 111; Ak. V, p. 109)15. El estremecimiento, la admiración, la conmo-
ción de la sensibilidad ante el tamaño y la grandiosidad del objeto no 
es propiamente lo sublime. Contrariamente, sólo la superación de la 
angustia y el temor, a partir de la reflexión del sujeto acerca de la pro-
pia superioridad frente al objeto, asegura un sentimiento placentero. El 
sujeto se sobrepone en tanto se aprecia a sí mismo y se reconoce como 
superior en su “destinación suprasensible”; es decir, en su propensión 
al desarrollo de la racionalidad práctica.

Podría considerarse, como lo hace Crowther, que lo matemático 
y lo dinámico hacen referencia a dos formas distintas de lo sublime, 
a dos sublimidades distinguibles; y que tal diferenciación es esencial 
para comprender los alcances de esta noción en el sistema crítico. 
Según sostiene este autor, “mientras lo sublime matemático implica 
nuestra capacidad para la razón teórica, lo cual supone una signifi-
cancia moral indirecta a partir del descubrimiento de la superioridad 
de nuestro ser suprasensible. En el caso de lo sublime dinámico, por 
contraste, una conciencia de nuestra existencia moral juega un rol 
mucho más directo” (Crowther, 1989, p. 110)16. Incluso encuentra 
dos variaciones de lo sublime dinámico en el texto kantiano, entre 

15	 En este pasaje, nuevamente, creo que la traducción de Oyarzún se ajusta 
más al texto original que la de Rovira Armengol. En alemán, la oración 
concluye del siguiente modo: “<…> unsere Bestimmung als über dieselbe 
erhaben zu denken”; lo cual es traducido, por Oyarzún, de la manera 
siguiente: “pensar nuestra destinación como sublime por sobre él <poder 
de la naturaleza>” (Kant, 1983, p. 185).

16	 Cf., sobre todo, el primer apartado del capítulo cinco de The Kantian 
Sublime. From Morality to Art (pp. 108 a 121), en el cual Crowther 
subraya las diferencias entre lo matemático y lo dinámico, intentando 
mostrar que no son sólo formas o modos en que las cosas nos afectan 
provocándonos el sentimiento de lo sublime, sino dos clases distinguibles 
de sublimidad. Es decir, entiendo que para Crowther lo matemático y lo 
dinámico son dos clases o categorías distintas y separadas de lo sublime, 
y no una sola clase de sublimidad que en ocasiones se suscita de un modo 
matemático y en otras de un modo dinámico.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—81—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

los parágrafos 28 y 29 de la “Analítica”: la primera se originaría 
cuando nos imaginamos algún objeto que nos causa temor ya que 
puede destruirnos físicamente, pero al mismo tiempo nos permite to-
mar conciencia de que podemos resistir su poder a partir de nuestra 
determinación moral; la segunda variedad surgiría cuando algo nos 
afecta de un modo tal que nos permite tomar conciencia de nuestra 
capacidad moral y sus posibles usos. Además, Crowther afirma que 
en lo matemático la imaginación cumple un papel diferente que en 
lo dinámico. En lo sublime matemático, la causa del displacer que 
descubre nuestro ser racional es la propia incapacidad de la imagina-
ción para adecuarse a las demandas de la razón; mientras que en lo 
dinámico son las cosas que nosotros mismos nos imaginamos las que 
producen un sentimiento displacentero y placentero en alternancia. 
En suma, Crowther sostiene que lo matemático y lo dinámico son 
dos sublimidades distintas, con un origen diferente, y que no se rela-
cionan con las mismas facultades.

A diferencia de Crowther, considero que la sublimidad es siem-
pre una y la misma, y que lo matemático y lo dinámico refieren a dos 
modos diferentes en que el sujeto es afectado y no a dos afecciones 
distintas17. La magnitud o el poder del objeto son dos aspectos que, 
juntos o separados, pueden suscitar lo sublime, de esto no quedan 
dudas; pero ni el tamaño ni la potencia son lo sublime. En ambos 
casos, tanto la imaginación como la sensibilidad y el entendimiento 
son superados y revelan su inadecuación e incapacidad. No existe 
la posibilidad de imaginar y comprehender objetos de un poder y 
una magnitud tal, son inimaginables, incomprehensibles, ininteligi-

17	 El propio Crowther, en el primer apartado del capítulo cuatro, recuerda 
que la distinción entre lo “matemático” y lo “dinámico” se encontraba 
ya en la primera Crítica. Ciertamente, en la sección tercera del segundo 
capítulo de la “Analítica de los Principios” (Ak. p. 159[A], p. 198[B]), Kant 
afirma que “en la aplicación de los conceptos puros del entendimiento a 
una experiencia posible, el uso de la síntesis de ellos es, ya matemático, ya 
dinámico” (Kant, 2007, p. 255; Ak., p. 160[A], p. 199[B]). Ambos enlaces 
suponen la síntesis de lo múltiple; no obstante, de un modo matemático 
se produce la síntesis de lo homogéneo, mientras que dinámicamente el 
entendimiento realiza la síntesis de lo heterogéneo. Por consiguiente, y en 
un sentido afín al de la Crítica de la razón pura, en el que son sólo modos 
en que la facultad cognoscitiva realiza la síntesis de lo múltiple, considero 
que en la Crítica del Juicio matemático o dinámico no es más que el modo 
en que la imaginación refiere la representación a la razón.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—82—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

bles, y suprasensibles, y por esto mismo provocan el sentimiento de 
lo sublime. Imaginarnos algo que nos suscite sublimidad sería auto-
provocarnos lo sublime, y tal cosa es imposible en Kant. Se requiere 
el momento estético-sensible, lo dado a los sentidos, el intento fallido 
de intuir algo absolutamente grande y poderoso es lo que pone en 
marcha la conmoción en el interior del sujeto.

Podemos ser afectados por el tamaño del objeto, matemática-
mente, o por el poder aterrador que representa, dinámicamente, o 
por ambos al mismo tiempo, pero esto no genera dos sentimientos 
diferentes en el que participan facultades distintas. Siempre es la ra-
zón, en tanto facultad de lo incondicionado y fuente de las ideas, la 
que admite lo infinito dado, lo informe, lo caótico. El displacer va 
asociado a la incapacidad de las facultades cognoscitivas y no a las 
cosas mismas; es decir, ni el tamaño ni el poder de las cosas causan 
la angustia, el dolor y la conmoción. En la conciencia que ante ellos 
tomamos de nuestra propia finitud reside la sensación de displacer, la 
cual a su vez marca el inicio de una reflexión sobre nuestra superio-
ridad moral frente al mundo y sus objetos. Nuestra destinación no se 
acaba en lo sensible, no se agota en lo incomprehensible, sino que se 
extiende hasta lo suprasensible. La razón nos da un motivo de placer 
al mostrarnos el camino hacia el sentimiento de nuestra dignidad, lo 
cual nos obliga a no rendirnos, y a sobreponernos a los obstáculos y 
las limitaciones de las facultades receptivas.

4. Las implicancias éticas

Para Kant lo sublime es un “sentimiento espiritual” que implica18, 
entre otras cosas, una conmoción en el interior del propio sujeto, un 
movimiento de atracción y repulsión al mismo tiempo, una mezcla 
de sacrificio y horror, y un impedimento momentáneo de las energías 
vitales. ¿Por qué es un sentimiento y no un juicio de gusto? ¿Qué 
quiere decir que es espiritual? ¿Qué se siente al sentir lo sublime? ¿Se 
relaciona de algún modo con el sentimiento moral? Creo que algunas 

18	 Según lo expuesto por Kant en el punto VII de la segunda introducción a 
la Crítica del Juicio, “el juicio estético no sólo se refiere a lo bello, a título 
de juicio de gusto [Geschmacksurteil], sino también, como procedente 
de un sentimiento espiritual [Geistesgefühl], a lo sublime” (Kant, 1993, 
p. 36; Ak. V, p. xlviii). Es decir, con esto confirma que el juicio sobre lo 
sublime es estético, aunque no de gusto.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—83—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

de estas interrogantes pueden responderse mejor desde lo expuesto 
por Kant en sus principales escritos éticos que desde la propia Crítica 
del Juicio. En efecto, tanto en la Fundamentación de la metafísica 
de las costumbres como en la Crítica de la razón práctica se anuncia 
cierta conexión entre lo sublime y algunos postulados éticos de Kant. 
En tal sentido, considero que en estos textos puede rastrearse la gé-
nesis de lo que se entiende por “sentimiento”, y las implicancias que 
esta noción trae aparejada, algo que no se encuentra desarrollado 
explícitamente luego en la tercera Crítica. Asimismo, entiendo que en 
tales obras ya se avizora la afinidad entre lo sublime y el sentimiento 
moral, su articulación con el respeto, y su alusión al valor y la digni-
dad de la naturaleza humana.

La formulación que hace Kant del “sentimiento” [Gefühl] en la 
segunda Crítica encierra una paradoja en razón de su doble naturale-
za: por un lado, “toda inclinación y todo impulso sensible está funda-
do en el sentimiento” (Kant, 1998, p. 142; Ak. V, p. 129); pero por otra 
parte, también el efecto de sobreponerse a este tipo de sentimiento, 
por la superación de las inclinaciones y los deseos, es un sentimiento. 
Es decir, lo que puede desviar o inclinar nuestra conducta es un senti-
miento, pero también la corrección, la acción que perjudica a nuestras 
inclinaciones, suscita un sentimiento. De esta manera, el sentimiento 
experimentado al anular el primer sentimiento –i.e.: la acción volun-
taria que corrige la inclinación– es doloroso. La razón práctica nos 
obliga a regir nuestras acciones según la ley moral, lo cual provoca un 
gran daño sobre las inclinaciones, en particular sobre nuestro egoísmo 
y arrogancia, y debilita nuestro amor propio [Eigenliebe]. Sin embar-
go, debilitar y derrotar el amor propio al superar las inclinaciones es 
al mismo tiempo un “objeto de respeto” [Gegenstand der Achtung]. El 
respeto, por su parte, es un sentimiento positivo que, a diferencia de las 
inclinaciones, no se encuentra atado a los intereses de la sensibilidad ya 
que tiene un fundamento intelectual. El respeto por la ley moral tiene 
un doble efecto sobre el sentimiento: el primero es negativo, al reprimir 
y derrotar las inclinaciones y tendencias del amor propio; el segundo es 
positivo, el desagrado [Unannehmlichkeit] ante la humillación sufrida 
por el amor propio trueca en un sentimiento positivo de sujeción a la 
ley moral. Según Kant, “este sentimiento (bajo el nombre de <senti-
miento> moral) es, pues, producido sólo por la razón” (Ibídem, p. 144; 
Ak. V, p. 135).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—84—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

El respeto, no obstante, sólo se aplica a personas y nunca a 
cosas, las cuales cuanto mucho pueden despertar en nosotros admira-
ción o estupefacción, como es el caso de “montañas que se elevan en 
el cielo, la magnitud, multitud y alejamiento de los cuerpos del uni-
verso, la fuerza y velocidad de algunos animales, etc.” (Ibídem; Ak. 
V, p. 136). Además, el respeto es el único motor moral [moralische 
Triebfeder]19; esto es: el efecto positivo, aunque indirecto, del respeto 
por la ley moral sobre el sentimiento debe ser considerado un fun-
damento subjetivo de la acción. En palabras de Kant, “como motor 
para la observación de la ley moral y como fundamento para máxi-
mas de un modo de vivir conforme a ella” (Ibídem, p. 146; Ak. V, p. 
140-1). La sumisión a la ley moral, si bien es libre, voluntaria, y cons-
ciente, genera de todos modos cierto disgusto y dolor. Empero, esto 
provoca a la vez un sentimiento subjetivo de “elevación” [Erhebung], 
al imponerse el interés superior de la razón y sus leyes prácticas por 
sobre los designios y las inclinaciones de nuestra naturaleza sensible. 
Las acciones de aquellos sujetos que vencen sus propias inclinaciones 
y se entregan, no sin sacrificio, al deber, son consideradas “nobles y 
sublimes” [edler und erhabener], acciones que no deben estar guia-
das por motivos subjetivos sino por el respeto al deber. Esta forma 
de actuar nos enfrenta con la “sublimidad de nuestra naturaleza”, y 
“nos hace sentir la elevación [Erhabenheit: sublimidad] de nuestra 
propia existencia suprasensible y provoca subjetivamente <…> res-
peto hacia su elevada determinación [höhere Bestimmung: elevada 
destinación]” (Ibídem, p. 152; Ak. V, p. 158). En consonancia con 
esto, aunque tres años antes, en la Fundamentación Kant afirmaba: 
“nos representamos cierta sublimidad y dignidad [Erhabenheit und 
Würde] en aquella persona que cumple todos sus deberes” (Kant, 
1998, p. 51; Ak. IV, p. 440)20.

Por consiguiente, el sentimiento claramente tiene un origen 
subjetivo, generalmente asociado a las inclinaciones e intereses de 
19	 En su versión castellana de la Crítica de la razón práctica, José Rovira 

Armengol traduce como “móvil moral” (p. 103).
20	 La sublimidad de las personas no reside en estar “sometidas” a la ley moral, 

aclara Kant, sino en que ellas son al mismo tiempo legisladoras de su accionar 
y se someten a dicha ley por respeto, y nunca por miedo o inclinación. La 
dignidad de la humanidad, por su parte, “consiste precisamente en esa 
capacidad de ser legislador universal, aun con la condición de estar al mismo 
tiempo sometido a esa legislación” (Ibídem, p. 52; Ak. IV, p. 440). 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—85—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

nuestra naturaleza sensible. No obstante, existe un tipo de sentimien-
to que guarda estrecha relación con la moralidad, el sentimiento de 
privarse y sacrificar las propias inclinaciones a favor del deber. Este 
sentimiento, de respeto por la ley moral, funciona como un motor 
o móvil que impele subjetivamente a sumirse bajo los preceptos de 
la razón práctica y sus obligaciones. El “sentimiento moral”, tal es 
el término utilizado por Kant, es el único sentimiento que ocupa un 
lugar específico en el marco de su teoría ética, y esto ocurre porque su 
fundamento no es empírico ni sensible, sino intelectual. El sujeto ex-
perimenta este sentimiento de un modo indirecto, como privación o 
sacrificio de otros sentimientos asociados a impulsos o inclinaciones. 
Es un sentimiento de elevación o superación al entregarnos al deber 
y sujetarnos a la ley moral objetiva, lo cual tiene un efecto positivo 
sólo desde el punto de vista de la razón. Esto evidencia, al mismo 
tiempo, nuestra naturaleza suprasensible y toda nuestra dignidad y 
valor como seres con una destinación superior; esto es, como seres 
capaces de entregarnos libre y voluntariamente al desarrollo de nues-
tra racionalidad práctica. En la Crítica del Juicio, la existencia de esta 
posibilidad de desarrollar nuestra moralidad se transforma en una 
condición de posibilidad para lo sublime.

Juzgar algo como sublime también implica una superación, no 
ya de nuestras inclinaciones, sino del temor que inspira en nosotros 
la potencia y magnitud de la naturaleza. El poder y la amenaza que 
representan las nubes tempestuosas, los volcanes, los huracanes, y 
otros objetos por el estilo, evidencian toda nuestra pequeñez e impo-
tencia física. Empero, al mismo tiempo, descubren en nosotros una 
superioridad ante lo que nos atemoriza, revela la sublimidad de nues-
tra destinación suprasensible; es decir, nuestra propensión al desa-
rrollo de ideas prácticas. Según Kant, “para que el espíritu [Gemüth: 
ánimo] pueda sentir lo sublime, se requiere que tenga receptividad 
para las ideas, pues precisamente lo inadecuado de la naturaleza a 
éstas, y, por lo tanto, únicamente su presuposición y la del esfuerzo 
de la imaginación, para tratar la naturaleza como un esquema para 
las ideas, es lo que hace que la sensibilidad se sienta atemorizada y 
al propio tiempo cautivada <…>. En realidad, sin previo desarrollo 
de ideas morales, lo que preparados por la cultura calificamos de 
sublime produciría un efecto meramente aterrador al zafio” (Kant, 
1993, p. 112; Ak. V, p. 110-1). Todo el valor y la pretensión de uni-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—86—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

versalidad de lo sublime descansa en un presupuesto subjetivo, el 
del “sentimiento moral del hombre” [des moralischen Gefühls im 
Menschem] y la propensión al desarrollo de ideas prácticas, algo que 
potencialmente se encuentra en todos y a todos puede exigirse. De 
esta manera, y de un modo similar al sentimiento moral de la Crítica 
de la razón práctica, lo sublime despliega su máximo potencial más 
allá de lo sensible y la sensibilidad, ya que no depende de los objetos 
externos ni de nuestras inclinaciones, sino que tiene un fundamento 
subjetivo y suprasensible.

Lo sublime, en el sistema kantiano, se presenta como un juicio 
estético de la facultad de juzgar reflexionante, es decir, en un primer 
momento está atado a un estímulo que proporcionan las facultades 
receptivas, y al tipo de relación que se establece entre esta represen-
tación y el sentimiento de placer o displacer. Lo dado a los sentidos, 
una intuición en la que se alude a las ideas de totalidad e infinito, 
no sólo excede lo estético en el primer sentido –el de la estética del 
conocimiento-; sino que también, en buena medida, rebasa los lími-
tes de la complacencia libre y desinteresada, y, por ende, de lo que 
se entiende por estético en la esfera del gusto por las formas bellas y 
mesuradas. A mi juicio, esto determina un desplazamiento hacia la 
órbita de la racionalidad práctica, incorporando aspectos que tras-
cienden la esfera del gusto y la sensibilidad en general, para terminar 
emparentándose con los aspectos subjetivos de la moralidad21.

21	 Con estas afirmaciones no pretendo ignorar o minimizar la dimensión 
estética de lo sublime, ni es mi intención identificar parte a parte, ni 
homologar directamente, este sentimiento con el sentimiento moral. 
En cuanto a su valor estético, teniendo en cuenta los dos sentidos 
presentados en el segundo apartado de este trabajo, tengo la esperanza 
de haber mostrado que lo sublime no guarda ninguna relación con lo 
que se entiende por “estético” en la primera Crítica, pues cuando algo es 
juzgado como sublime nada se dice de la índole del objeto ni se pretende 
obtener conocimiento alguno de lo intuido. Por otra parte, en torno a la 
“estética del sentimiento” de la tercera Crítica, no me propongo poner en 
duda la “esteticidad” de lo sublime en éste sentido; es claro que, tal como 
lo bello, estriba en un juicio estético de reflexión, remite al sentimiento 
de placer o displacer, complace por sí mismo y sin depender de una 
sensación ni de un concepto determinado, y en que en ambos casos el 
placer surge de una relación entre la imaginación y algún indeterminado 
concepto – del entendimiento, en lo bello; de la razón, en lo sublime. No 
obstante, mi interés está centrado en mostrar el contraste y los aspectos 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—87—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

A esto hago referencia cuando sostengo que la formulación 
kantiana se caracteriza por una doble naturaleza ético-estética. No 
es ni podría ser un juicio de gusto, ya que en ellos se supone un juego 
libre y desinteresado entre las facultades del sujeto, lo cual implica un 
“fomento de la vida” a partir de la contemplación serena y sosegada 
de un objeto afín e idóneo a los sentidos. Todo este placentero juego 
se pierde en lo sublime. En primer lugar, porque la representación 
del objeto resulta desordenada, caótica, inapropiada para las faculta-
des receptivas, las cuales quedan como suspendidas por un instante. 
En segundo término, esta inadecuación provoca una conmoción, no 
una contemplación apacible; lo intuido ejerce violencia sobre la sen-
sibilidad y la imaginación, el entendimiento se muestra incapaz de 
moldear lo dado a los sentidos y por esto es remitido directamente 
a la razón. Por último, el placer que se asocia a lo sublime es una 
“complacencia indirecta”, no es algo que “simplemente gusta” como 
lo bello; contrariamente, en su primer momento disgusta, displace, 
produce un rechazo.

Lo sublime es un sentimiento paradójico, por un lado repre-
senta un sacrificio, algo doloroso, una privación para el sujeto en 
primera instancia, aunque luego se transforma en una superación, 
una elevación por sobre lo que causa esa angustia. Es doloroso y con-
trario a los fines de la sensibilidad y el entendimiento, pero idóneo 
y conforme a los fines de la razón. Requiere un momento estético-
sensible, la presencia de un objeto absolutamente grande y poderoso 
que pone en evidencia nuestra finitud física, las limitaciones de nues-

que diferencian notablemente los alcances estéticos, por así decir, de los 
juicios de gusto sobre lo bello de los juicios sobre lo sublime (algunos 
de ellos sintetizados en el párrafo que sigue al que contiene esta nota). 
Por último, en lo referente a la relación entre lo sublime y el sentimiento 
moral, no me atrevería a decir que son idénticos, sino que comparten 
ciertas características y cierta similitud estructural; lo cual determina, 
entre otras cosas, que sean considerados por el propio Kant como los 
únicos sentimientos admisibles o aceptables en el seno de su teoría ética. 
Sin embargo, el placer negativo que caracteriza ambos sentimientos tiene 
una causa y un origen distinguible en cada caso – tal como expongo 
en el apartado siguiente –; esto determina una interacción disímil entre 
las facultades del sujeto y una respuesta diferente frente al estímulo 
sensible. Agradezco las observaciones del árbitro de Methodus sobre 
estas cuestiones en particular, que me permitieron revisar y aclarar mi 
propia posición al respecto.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—88—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

tra sensibilidad, la incapacidad del entendimiento, y la inadecuación 
de la imaginación. Todo esto, que en un principio se presenta como 
una privación o sacrificio, se transforma en un motivo de placer, aun-
que indirecto. El sentimiento placentero ya no depende del estímulo 
sensible, ni remite a ningún juicio de gusto, ni está asociado a la 
concordancia de la forma del objeto con las facultades subjetivas. El 
sentimiento placentero acontece, paradójicamente, cuando el sujeto 
asume su finitud y sus limitaciones, se sobrepone al sacrificio y las 
privaciones, y experimenta en sí mismo todo el poder ilimitado e 
incondicionado de la razón en tanto fuente de ideas. Este momento 
positivo sólo ocurre en virtud del primer movimiento, que es nega-
tivo; es decir, sin el sacrificio de las facultades receptivas no cabe la 
posibilidad de una complacencia positiva.

La doble naturaleza de lo sublime no es un rasgo contradictorio 
ni anómalo dentro del sistema kantiano, por el contrario, creo que 
su doble naturaleza ético-estética es esencial y funcional al sistema. 
Sostengo esto principalmente porque entiendo que la conexión única 
e inusual trazada entre estos dos ámbitos a partir de lo sublime le 
permite a Kant mostrar, por un lado, que la estética –del sentimien-
to– no se agota en lo agradable a los sentidos, en las formas bellas y 
placenteras, en la contemplación apacible y sosegada del mundo; y 
por otro, que la moralidad no se reduce únicamente al cumplimiento 
de la ley moral objetiva y las obligaciones que impone el deber, sino 
que en la reflexión sobre la capacidad para enfrentar y superar las 
propias limitaciones se esconde un motivo de elevación moral.

5. La triple exigencia

En los apartados anteriores mostré la relación que se establece, en los 
juicios sobre lo sublime, entre las facultades, sus alcances estéticos, las 
formas en que puede suscitarse en el sujeto y sus consecuencias éticas. 
En lo que sigue centraré mi análisis en la conexión ético-estética que 
inaugura y en sus implicancias hacia el interior del sentimiento que 
experimenta el propio sujeto kantiano. Es decir, expondré aquellos 
rasgos que considero esenciales para comprender su doble naturale-
za y su carácter paradójico. El “placer negativo”, compartido por lo 
sublime y el sentimiento moral, y ajeno a lo bello; la “distancia esté-
tica”, en relación al objeto intuido; y la “autoconservación racional” 
del sujeto ante lo potencialmente destructivo, son exigencias distin-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—89—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

tivas y particulares de lo sublime. Esta “triple exigencia” transfigura 
lo impropio en algo propio: el dolor físico, la cercanía al peligro y la 
posibilidad de sucumbir enteramente frente a lo intuido se transfor-
man en un “sentimiento espiritual”. Paradójicamente, el placer que el 
sujeto experimenta en tales circunstancias es más intenso y profundo 
que el proporcionado por algo bello y agradable. Más aún, si la intui-
ción de un objeto absolutamente grande y poderoso va acompañada 
del cumplimiento de esta triple exigencia el sujeto sentirá, no sólo un 
sacrifico y un placer intelectual únicos, sino también la propia subli-
midad que lo habita.

5.1. El placer indirecto o negativo

Un placer positivo, como el que se asocia al sentimiento estético de lo 
bello, supone el cumplimiento del principio trascendental del gusto. 
La coincidencia de los objetos de la naturaleza con las facultades 
del sujeto se traduce en una experiencia de tranquila contemplación 
y disfrute de aquello que atrapa a los sentidos. Es bello lo que 
“simplemente gusta”, más aún, gusta universalmente. El objeto, en 
tales circunstancias, se presenta como “predeterminado para nuestra 
facultad de juzgar”, y se transforma entonces en un posible objeto 
de placer. Es positivo porque implica un “fomento de la vida”, es 
simple y directamente placentero, tanto a los sentidos como a la 
imaginación y al entendimiento. Lo dado resulta afín a lo propio, es 
decir, la representación coincide con nuestras facultades; y por tanto, 
sin otra mediación, es remitido al sentimiento de placer y displacer. 
En lo sublime la representación contradice, confronta y ejerce 
violencia sobre nuestra receptividad, es decir, lo dado es contrario 
a lo propio. Por esto, lo sublime va asociado a un placer negativo, 
indirecto y mediato, similar al que acompaña al “sentimiento moral” 
de la segunda Crítica.

El sentimiento moral nos exige, en un primer momento, humillar-
nos, derrotar nuestro amor propio, vencer las inclinaciones, y someter-
nos libre y voluntariamente a las leyes de la razón práctica, lo cual 
provoca un sentimiento negativo de desagrado. En segunda instancia, 
esa misma humillación, vista desde un punto de vista positivo, repre-
senta un sentimiento de elevación y respeto por la ley moral. Es decir, 
superar los sentimientos sensibles, que son el fundamento de nuestras 
inclinaciones, para entregarnos conscientemente a los designios de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—90—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

la ley moral es respetar nuestra destinación suprasensible y acordar 
con los fines propios de la racionalidad. En cierto sentido, entonces, 
el sentimiento moral y el sentimiento de lo sublime comparten una 
naturaleza esencialmente doble que los distingue y los caracteriza; ya 
que en ambos lo sensible es una condición de posibilidad, un requisito 
previo, para que puedan sobrevenir, aunque su verdadero fundamento 
es racional. A mi juicio, la dualidad entre lo sensible y lo racional que 
los acerca es también la causa del doble placer que suscitan. En tal sen-
tido, considero que el “desagrado” [Unannehmlichkeit] que acompaña 
al sentimiento de respeto por la ley moral es el antecedente más claro 
y preciso de la “complacencia negativa” [Wohlgefallen negativ] que 
luego caracterizará a lo sublime22.

En el marco de la razón práctica, reprimir, limitar y derrotar 
nuestros sentimientos sensibles genera una sensación desagradable, 
displacentera, incluso dolorosa. No obstante, esta sensación es 
necesaria y conforme a los fines de la razón, incluso puede verse 
como una condición de posibilidad para el sentimiento moral. La 
humillación del amor propio –el placer negativo, directo e inmediato–, 
despierta el respeto por nuestra dignidad y destinación moral –el placer 
positivo, indirecto y mediato–. La complacencia negativa, en el caso 
de lo sublime, también surge de una limitación de los alcances de la 
sensibilidad y lo sensible; aunque, a diferencia del sentimiento moral, 
no se relaciona con la derrota de los intereses y las inclinaciones23. Lo 
absolutamente grande y poderoso dado en una intuición paraliza por 
un momento las facultades receptivas, es algo que excede sus alcances 
y capacidad de comprehensión. Es una presentación de lo sensible 
que inhabilita y al mismo tiempo violenta nuestra sensibilidad. La 

22	 Estos son los términos utilizados por Kant en el “Comentario general…” 
(Ak. V, p. 117), mientras que en el § 23 habla de “placer negativo” [nega-
tive Lust] (Ak. V, p. 76).

23	 Lo sublime, en algún sentido, también supone una superación de las 
inclinaciones y los apetitos, porque dejar que el temor nos domine, y 
apartarnos del objeto que lo provoca, implicaría subordinar la acción 
a los intereses de la sensibilidad. Es decir, un motivo propicio para lo 
sublime es la presencia de un objeto potencialmente amenazador, pero 
si no resistimos, y no logramos superar la sensación de temor que nos 
provoca, y simplemente huimos de su presencia, sólo obtendremos 
cierta satisfacción [Frohsein], pero nunca un sentimiento de lo sublime 
(Cf. § 28 de la Crítica del Juicio).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—91—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

incapacidad de la imaginación para comprehender lo dado produce 
una displacencia directa e inmediata: “es un sentimiento de privarse 
a sí misma de libertad la imaginación”, que es forzada por la razón 
más allá de su uso empírico, y “con ello adquiere una ampliación 
y potencia mayor que la por ella sacrificada” (Kant, 1993, p. 117; 
Ak. V, p. 117). El displacer se circunscribe al primer momento de lo 
sublime, es negativo sólo desde el punto de vista estético-sensible.

Lo propiamente sublime surge del segundo momento, donde se 
aparta de lo sensible para desplazarse hacia lo suprasensible, es decir, 
cuando se supedita la sensación displacentera al fundamento racional. 
Algo similar acontece en el sentimiento moral, cuando se toma con-
ciencia de que al humillar nuestro amor propio y vencer nuestras incli-
naciones estamos al mismo tiempo sumiendo libre y voluntariamente 
nuestras acciones a los postulados de la razón práctica. En lo sublime 
lo dado aparece como inadecuado a los fines de la sensibilidad, pero 
acorde a las exigencias de la razón. En palabras de Kant: “el desagrado 
<displacer> se presenta como conforme a fin con respecto a la nece-
saria ampliación de la imaginación para que concuerde con lo que es 
ilimitado en nuestra facultad de razón”, y en consecuencia “el objeto 
es apercibido <como sublime> con un agrado <placer> sólo posible 
por medio de un desagrado <displacer>” (Ibídem, p. 106; Ak. V, p. 
101-2). En el caso del sentimiento de respeto por la ley moral, “el pla-
cer <complacencia> es negativo visto desde el lado estético (en relación 
con la sensibilidad), es decir, contrario a este interés, pero es positivo y 
asociado a interés si se considera desde el lado intelectual [intellektue-
llen]. Síguese de ahí que, estéticamente juzgado, lo intelectualmente (lo 
moralmente) bueno, teleótico en sí [an sich selbst zweckmäβige: con-
forme a fin en sí mismo], tiene que representarse no tanto como bello 
cuanto como sublime, de suerte que más bien despertará el sentimiento 
del respeto [Gefühl der Achtung] que el amor e íntima inclinación” 
(Ibídem, p. 119-20; Ak. V, p. 120)24.

24	 Dos comentarios acerca del sentido que tiene aquí el término “intelectual”: 
en primer lugar, cuando Kant habla de una perspectiva, un lado, o una 
finalidad “intelectual”, al menos en el contexto del “Comentario general 
sobre la exposición de los juicios estéticos reflexionantes” (entre el 
§29 y el §30), se refiere a lo “racional”; tal como ocurre en el caso del 
fragmento citado. En segundo lugar, el “placer intelectual” es sinónimo de 
“placer moral”, o racional-práctico podría agregarse. Es un tipo de placer 
que implica ciertos sacrificios y privaciones para la sensibilidad (i.e.: la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—92—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

Lo sublime es contrario a la sensibilidad, pero adecuado para 
la razón; de ahí la conmoción en el interior del sujeto, la incesante 
alternancia de atracción y repulsión hacia el mismo objeto. El placer 
que surge a consecuencia de la primera sensación dolorosa es positi-
vo, pero al mismo tiempo indirecto y mediato. Indirecto porque no 
es resultado del juego libre y desinteresado entre la imaginación, el 
entendimiento y el sentimiento de placer o displacer, como ocurre en 
lo bello. En lo sublime, para graficarlo de algún modo, la sensibilidad 
se ve ampliamente superada, el entendimiento no ve la relación de lo 
dado con algún concepto, la imaginación pierde el rumbo y muestra 
sus falencias, y por tanto se interrumpe la conexión con el sentimien-
to de placer, que es el fundamento de los juicios de gusto. La razón 
entonces aclara el desconcierto, calma el temor y el estremecimiento, 
redime del sacrificio, y marca el camino hacia un placer que tras-
ciende el “mero goce sensual”. Es indirecto porque el uso que hace 
la razón de esa representación, de lo sensible, y de la imaginación, 
no es de primer orden; sino que, utilizando como instrumento a la 
imaginación, la razón ejerce cierta violencia sobre los intereses de 
la sensibilidad para acomodar la representación a sus propios fines. 
De esta manera, lo dado se transforma en fuente de un placer posi-
tivo superior, aunque mediado por una sensación displacentera que 
lo antecede. Un placer intelectual-moral, dependiente de la relación 
forzada por la razón, y ya no del juego libre y desinteresado entre lo 
dado y las propias facultades receptivas.

El dolor, el sacrifico y la privación de la sensibilidad son condi-
tio sine qua non para lo sublime, aunque aún no son lo propiamente 
sublime. El placer intelectual que resulta de la angustia estética es lo 
que verdaderamente determina que algo pueda ser sentido, y juzgado 
estéticamente, como sublime. El doble movimiento que se da en lo su-
blime –la sucesiva alternancia entre el impedimento y la conmoción, 
entre el sacrifico y la elevación, entre la atracción y la repulsión– pro-
duce una “complacencia negativa” que, en última instancia, puede 
interpretarse como positiva para los sujetos capaces de experimen-
tarla. Más allá del primer momento, en el que cierta representación 
violenta y disgusta a la sensibilidad, y en el que el dolor y la angustia 

perspectiva estética); este aspecto lo acerca notablemente a la clase de 
placer asociada a lo sublime, al tiempo que lo distancia del que suscita lo 
bello.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—93—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

se apoderan del sujeto; existe un segundo momento, en el que se su-
pera esa sensación de pesar, y en el que el sujeto se eleva por sobre sus 
propios temores y limitaciones. El placer es negativo visto desde la 
perspectiva de los intereses de la sensibilidad y en comparación con el 
tipo de complacencia que se da en lo bello; pero podría considerarse 
positivo desde el punto de vista del interés superior de la razón y de 
la ampliación del juicio estético más allá del placer directo y positivo 
que suscita la belleza.

5.2. La distancia estética

Las altas cumbres que se desdibujan entre las nubes, el fulgor y el 
estruendo de las erupciones volcánicas, el poder destructor del océano 
embravecido, la profundidad insondable de los grandes precipicios, 
más allá de violentar nuestras facultades receptivas, son cosas que 
incluso podrían destruirnos íntegramente. Sólo quien se encuentre 
en una posición de seguridad podrá superar las privaciones estético-
sensibles, y acceder al placer intelectual que suscita lo sublime. Según 
Kant: “La estupefacción, rayana en el espanto, el estremecimiento 
y el horror sagrado, que se adueñan del espectador [Zuschauer] 
que contempla masas montañosas empinadas hasta el cielo, hondos 
abismos y las aguas que con estrépito se precipitan en ellos, lugares 
solitarios y sombríos que invitan a la reflexión melancólica, etc., no 
constituyen un verdadero temor porque nos sabemos en seguridad” 
(Ibídem, p. 117; Ak. V, p. 117). Es condición para lo sublime no ser 
protagonista del acontecimiento, no estar involucrado directamente 
en él. Algo absolutamente grande y poderoso se transforma en sublime 
sólo cuando no nos conduce a un estado de verdadero sufrimiento 
y dolor; cuando estamos en verdadero peligro desaparece el juicio 
estético –v.g.: es sublime una tempestad en el mar si es observada 
desde la orilla, mientras que en el ojo de la tormenta, en un barco a 
punto de zozobrar, desaparece toda sublimidad25.

25	 En los primeros versos del Libro II de De la naturaleza de las cosas, de 
Tito Lucrecio Caro, se encuentra una imagen semejante: “Revolviendo 
los vientos las llanuras// del mar, es deleitable desde tierra// contemplar 
el trabajo grande del otro;// no porque dé contento y alegría// ver a otro 
trabajando, mas es grato// considerar los males que no tienes <…>”. 
El propio Kant advierte esta semejanza y cita estos mismos versos de 
Lucrecio en una nota al pie del §66 del Libro Segundo de la Antropología 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—94—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

La exigencia de una separación entre el objeto que suscita 
lo sublime y el sujeto que lo contempla no tiene antecedentes 
en la teoría kantiana, aunque no es el primer autor moderno en 
formularla. Se encontraba ya en Addison y en Burke26, e incluso en el 
período precrítico del propio Kant. En las Observaciones afirmaba: 
“La desgracia de los demás suscita en el corazón del espectador 
[Zuschauer] sensaciones comprometidas y hace latir su generoso 
corazón ante el infortunio ajeno. Se conmueve tiernamente y siente 
la dignidad [Würde] de su propia naturaleza” (Kant, 1990, p. 39; 
Ak. II, p. 212). Nuestro sentimiento placentero no proviene de un 
regocijo ante el dolor ajeno. Creo que de ninguna manera puede 
entenderse esto como regodearse desde la orilla por las penurias que 
sufren quienes tripulan un barco a punto de naufragar en medio del 
océano embravecido. Lo que Kant quiere significar se acerca más 
a la compasión por el otro, a la experiencia de sentirse conmovido 

en sentido pragmático (Kant, 2004, p. 166; Ak. VII, p. 238). En el contexto 
contemporáneo, Hans Blumenberg retoma la cuestión del “naufragio con 
espectador” en su metaforología, aunque asumiendo una posición crítica 
frente a la lectura kantiana; al mismo tiempo, repasa lo que otros autores, 
en diferentes contextos históricos y políticos, han expresado en torno a 
dicha metáfora, analizando el status moral que se le asigna al espectador 
de la catástrofe sufrida por otros (Cf., Naufragio con espectador. 
Paradigma de una metáfora de la existencia, Madrid, Visor, 1995).

26	 En el artículo publicado en The Spectator Nº 418 –periódico inglés editado 
entre 1711 y 1712 por Addison junto con Steele–, correspondiente al lunes 
30 de junio de 1712, Addison sostiene que cuando observamos objetos 
terribles y espantosos no obtenemos el más mínimo placer si pensamos 
que estamos en verdadero peligro frente a ellos. Por el contrario: “los 
consideramos al mismo tiempo como terribles e inofensivos [Dreadfull 
and Harmless]; de ahí que cuanto más horrible sea su apariencia, 
mayor será el placer que recibimos al sentir nuestra propia seguridad. 
Resumiendo, vemos lo terrorífico en una descripción con la misma 
curiosidad y satisfacción con la que contemplamos un monstruo muerto”. 
En un sentido similar, en A Philosophical Enquiry into the Origin of our 
Ideas of the Sublime and Beautiful, de 1764, Burke afirma que la causa 
de lo sublime reside en cualquier cosa capaz de provocar terror, peligro, 
dolor, miedo, violencia, incluso la muerte. No obstante, la amenaza nunca 
debe concretarse, ni el dolor debe conducir a la violencia ni el terror a la 
destrucción de la persona (Cf. sección VII, parte IV). En otras palabras, 
en tanto la conservación y la integridad mental y corporal del sujeto 
estén aseguradas por la distancia estética, el terror, el dolor, el peligro, se 
transforman en una fuente de lo sublime.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—95—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

por el dolor ajeno pero al mismo tiempo ser concientes de no 
protagonizar su desgracia. Kant mantiene esta concepción incluso 
en su período postcrítico, esto puede verse en la Antropología en 
sentido pragmático, donde afirmaba que la imaginación nos permite 
compadecernos del que sufre “y se alegra uno simplemente de no 
hallarse comprometido en el mismo destino” (Kant, 2004, p. 166; Ak. 
VII, p. 238). Es decir, el espectáculo aterrador, ya sea un fenómeno 
natural o un acontecimiento humano, debe ser presenciado desde 
cierta distancia o posición de seguridad.

Otro ejemplo de esta idea se encuentra en el Conflicto de las 
facultades, editado el mismo año que la Antropología. Allí, haciendo 
referencia a la Revolución Francesa, Kant sostiene que sólo en los 
espectadores tal acontecimiento pudo provocar un sentimiento de 
sublimidad, al menos una forma degradada de lo sublime como es 
el “entusiasmo” [Enthusiasm]. En tal sentido afirma: “esa revolución, 
digo, encuentra en los espíritus de todos los espectadores [Gemüthern 
<mentes, ánimos> aller Zuschauer] (que no están comprometidos ellos 
mismos en este juego) una simpatía rayana en el entusiasmo” (Kant, 
2004, p. 118; Ak. VII, p. 85); lo cual representa un “signo histórico” 
[Geschichtszeichen] del progreso moral del hombre.27 El entusiasmo 
frente a la Revolución descubre “una disposición moral en el género 
humano”, una causa moral, que permite “pronosticar” que el hombre 
encontrará el buen camino hacia su objetivo pues se halla en constante 
progreso hacia lo mejor. El sentimiento de lo sublime aquí podría 
sobrevenir en razón de la esperanza y el indicio de un progreso hacia 
el despliegue total de las aptitudes morales del hombre, pero esto sólo 
podría darse en quienes no son protagonistas; es decir, en aquellos que 
se ubican como espectadores en la “sala de la historia”.

El objeto o el acontecimiento dado en la representación tiene 
que ser tan aterrador como para descubrir toda la incapacidad y la 
impotencia que padecemos como seres sensiblemente limitados, pero 
no tan aterrador como para impedir que de alguna forma superemos 
el miedo y nos repongamos de su amenaza. Según lo expuesto 

27	 Cf. op. cit., § 5 y ss. El entusiasmo es una forma degradada de lo sublime 
“porque es una exaltación de las fuerzas por ideas, que imprime al espíritu 
alientos de efecto mucho más poderoso y duradero que el impulso por las 
representaciones de los sentidos [Sinnenvorstellungen]” (Kant, 1993, p. 
120; Ak. V, p. 121).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—96—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

en la tercera Crítica, lo intuido puede ser caótico, desmadrado, 
amenazador, potencialmente destructivo, “lo cual no impide que su 
aspecto nos resulte tanto más atractivo cuanto más temibles sean, a 
condición de que podamos contemplarlos en seguridad, y solemos 
llamarlos sublimes porque exaltan las fuerzas del alma más allá de 
una medida media corriente” (Kant, 1993, p. 108; Ak. V, p. 104). 
Tal como lo concibe Kant, para acceder al sentimiento de lo sublime 
debemos enfrentarnos tanto a la superioridad de lo externo como a 
la inferioridad de lo que es propio, tomar distancia de ambas cosas 
y no sucumbir ante el temor que representan. Con esto quiero decir 
que no sólo se trata de una distancia física, espacial, en relación al 
objeto absolutamente grande y poderoso, sino además de tomar cierta 
distancia de nuestras propias limitaciones sensibles. Esto es lo que 
denomino una “distancia estética”, que en rigor podría expresarse 
más propiamente como una “distancia de lo estético-sensible”; es 
decir, lograr una separación y superación de la finitud sensible que 
nos condiciona.

Este requisito para lo sublime va de la mano con el anterior, 
ya que la superación de la sensación dolorosa y displacentera 
nos exige distanciarnos de las limitaciones de nuestras propias 
facultades receptivas, por un lado, y de aquello que hizo patente esas 
limitaciones, por otro. En realidad, ambas exigencias remiten a otra 
que las contiene de un modo amplio. Kant nos obliga a distinguir 
y diferenciar entre lo que es propio del sujeto físico y aquello que 
pertenece al sujeto trascendental. No es el cuerpo del sujeto el que se 
encuentra en juego, nadie debe sacrificar su propia integridad física 
para experimentar el sentimiento de lo sublime. El dolor, la angustia, 
el sacrifico, son privativos de las facultades receptivas del sujeto; i.e.: 
son experimentados como tales desde una perspectiva trascendental. 
Las privaciones deben limitarse a una sensación, a un estado mental, a 
una disposición anímica [Stimmung des Gemüths], y no a una tortura 
física efectiva. Cuando el dolor y el peligro dejan de ser una amenaza 
para concretarse, cuando la seguridad física está en verdadero riesgo, 
nada sublime puede darse, se diluye la distinción y el sujeto – tanto 
físico como trascendental – sufre las consecuencias. El dolor surge al 
tomar conciencia de la finitud de nuestra propia receptividad frente a 
un peligro latente. Sufrimos al sacrificar una parte importante del yo 
trascendental: el conjunto de nuestras facultades receptivas.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—97—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

5.3. La autoconservación racional

¿Cuál es el mecanismo por el cual el sujeto transvalora semejante pér-
dida en un sentimiento espiritual?, ¿cómo el dolor, el temor y el sacri-
ficio pueden transformarse en una ocasión propicia para experimentar 
una sensación placentera?, ¿qué es lo que nos hace superar el pesar 
y la angustia del primer momento? El límite de nuestras facultades 
receptivas es también el límite del gusto, del placer sensual, de la com-
placencia directa e inmediata, de la belleza, y, en última instancia, el 
límite del principio trascendental de la facultad de juzgar en general. 
Más allá no existe idoneidad formal entre el mundo y los sujetos; no 
obstante, ése es el territorio de lo sublime. De hecho, lo sublime de-
pende de las falencias y las frustraciones de nuestra sensibilidad, son 
un requisito previo; pero además exige tomar distancia de ese sacrifi-
cio y dar la espalda a lo estético-sensible. Nos obliga a abandonar la 
cómoda y tranquila contemplación de las bellas y placenteras formas 
y penetrar en el terreno de lo incomprehensible, lo indeterminado, lo 
incondicionado; es decir, nos arrastra hacia los dominios de nuestra 
facultad suprasensible [übersinnlichen Vermögens]. Sublime es, según 
Kant, “lo que por ser sólo capaz de concebirlo, revela una facultad del 
espíritu [Gemüths: mente, ánimo] que va más allá de toda medida de 
los sentidos” (Kant, 1993, p. 96; Ak. V, p. 85). Por esto, no es el objeto 
absolutamente grande y poderoso que genera una conmoción lo que 
debe calificarse de sublime, sino la conmoción misma: el estado espiri-
tual [Geistesstimmung] que provoca esa representación.

El mecanismo por el cual el sujeto logra transvalorar lo doloroso, 
descubrir un motivo de placer, y superar las limitaciones sensibles es 
la “subrepción” [Subreption]. Una definición clara y precisa de lo que 
Kant entiende por esto se encuentra en el estudio que hace Kogan de 
la estética kantiana. Según Kogan, cuando efectuamos una subrepción: 
“atribuimos a la naturaleza lo que es en rigor una idea nuestra. Es 
una idea de la razón la que produce en nosotros la admiración que en 
apariencia nos suscita la naturaleza” (Kogan, 1965, p. 67). Es decir, 
lo sublime está en nosotros, en última instancia se apoya en la poten-
cialidad de nuestras ideas, y no en los objetos externos; sin embargo, 
es condición para la subrepción esa presencia que nos amenaza y nos 
supera desde un punto de vista estético-sensible. La comprehensión de 
lo absolutamente grande y poderoso, dado en una intuición, rebasa 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—98—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

los límites de la imaginación, pero alcanzar a comprehenderlo es una 
obligación desde el punto de vista racional, de ahí la violencia que la 
razón ejerce sobre la imaginación para ampliar sus alcances y hacerle 
“avizorar lo infinito”. Es decir, el sujeto no encuentra sublimidad en la 
naturaleza externa, sino en su propia naturaleza racional. Por esto, “el 
sentimiento de lo sublime de la naturaleza es respeto hacia nuestra pro-
pia destinación, que mediante cierta subrepción <…>, demostramos en 
un objeto de la naturaleza, que nos hace patente, por decirlo así, la su-
perioridad de la destinación racional [Vernunftbestimmung] de nues-
tras facultades de conocimiento comparadas con el punto culminante 
a que pueda llegar la sensibilidad” (Kant, 1993, p. 103; Ak. V, p. 97).

Lo sublime nos obliga a apartar la mirada de lo sensible, es-
tético y externo, para volcarnos hacia lo suprasensible, racional e 
interno. Para acceder a esta revelación de lo suprasensible es nece-
sario, como expuse en los dos ítems anteriores, superar la sensación 
displacentera que surge inmediata y directamente de la confronta-
ción con el objeto, por un lado; y por otro, posicionarnos frente a él 
como espectadores, y nunca como protagonistas. Este movimiento, 
a su vez, exige alcanzar una íntima sensación de seguridad ante el 
potencial destructor del objeto, o acontecimiento intuido, a partir de 
una separación interna entre lo condicionado de nuestras facultades 
receptivas y lo incondicionado de nuestra destinación racional. Lo 
absolutamente grande y poderoso de la naturaleza revela toda nues-
tra impotencia física, descubre nuestra finitud como seres naturales, 
y nos humilla desde un punto de vista estético-sensible. No obstante, 
“nos descubre al propio tiempo una capacidad de juzgarnos indepen-
dientes de la naturaleza y una superioridad sobre ésta, fundándose en 
ello una conservación de nosotros mismos [Selbsterhaltung] de índo-
le totalmente distinta a aquella que es atacada y puesta en peligro por 
la naturaleza ajena a nosotros, y así la humanidad en nuestra persona 
no sufre humillación a pesar de que el hombre deba sucumbir nece-
sariamente a aquel poder” (Ibídem, p. 108; Ak. V, p. 105). En esto 
reside la tercera y última exigencia de lo sublime kantiano, en lo que 
denomino la “autoconservación [Selbsterhaltung] racional” frente al 
mundo, sus objetos, y las propias limitaciones28.

28	 Es decir, la erupción de un volcán, una gran tormenta, “los huracanes con 
la devastación que dejan tras de sí, el ilimitado océano en cólera, <…> 
reducen a pequeñez insignificante, comparadas con su potencia, nuestra 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—99—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

Preservarse a uno mismo no sólo implica mantener la integridad 
física frente al potencial destructivo de la naturaleza y sus objetos, 
no sólo supone lograr sobreponerse a la caída de nuestras propias 
facultades receptivas; además, obliga a mantener cierta integridad 
moral, espiritual, racional. La inadecuación de lo dado con lo propio 
naturalmente nos inclina o bien a alejarnos y apartarnos de lo que nos 
causa temor, o bien a derrumbarnos frente a lo que supera nuestra 
capacidad de resistencia estética. Sin embargo, la conmoción descubre 
una medida no sensible y una potencia superior a la que nos amenaza, 
y en tales casos “llamamos sublime a la naturaleza simplemente porque 
eleva la fantasía [Einbildungskraft: imaginación] a la exposición de 
aquellos casos en que el espíritu [Gemüth: mente, ánimo] puede hacerse 
sensible a la propia sublimidad de su destinación [Bestimmung], aún 
por encima de la naturaleza” (Ibídem, p. 109; Ak. V, p. 105). La potencia 
natural que nos humilla sensiblemente no es, “para nosotros y nuestra 
personalidad”, un poder ante el que debiéramos inclinarnos desde un 
punto de vista racional. La sensibilidad puede sentirse humillada pero 
no nuestra dignidad como seres racionales; como personas existimos 
y nos desarrollamos más allá de la naturaleza y nuestros propios 
alcances estético-sensibles. La razón nos hace conscientes de nuestra 
independencia con respecto a los influjos de la naturaleza, nos eleva 
por encima de ella y de nuestras propias limitaciones, nos muestra 
que lo único absolutamente grande es nuestra destinación, nuestra 
propensión al desarrollo de ideas prácticas.

En síntesis, sentir lo sublime es, en primer lugar, trastocar lo 
displacentero en algo placentero. Es una complacencia indirecta, que 
requiere de una previa sensación de pesar. Así, de la angustia y el 
dolor de saberse finitos y limitados surge un “placer negativo”, como 
resultado de una conmoción en el sujeto, un sentimiento de atracción 

capacidad de resistir. Lo cual no impide que su aspecto nos resulte tanto 
más atractivo cuanto más temible sean, a condición de que podamos 
contemplarlos en seguridad, y solemos llamarlos sublimes porque exaltan 
las fuerzas del alma [Seelenstärke] más allá de su medida corriente” 
(Ibídem; Ak. V, p. 104). Esto descubre en nosotros una capacidad de 
resistencia superior a la resistencia estético-sensible, que nos permite 
enfrentar y superar la aparente omnipotencia de la naturaleza; y así “la 
humanidad de nuestra persona no sufre humillación” (Ibídem; Ak. V, 
p. 105), logrando superar tanto al potencial destructor de la naturaleza 
como a las propias limitaciones e impotencia física.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—100—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

y repulsión al mismo tiempo y en incesante alternancia. Es una com-
placencia negativa, nunca un dolor positivo; es decir, cuando sucede 
lo verdaderamente doloroso no hay sublimidad posible. En segun-
do término, para evitar el dolor se requiere una suerte de “distancia 
estética”, como la que existe entre el espectador y una obra, una 
separación que asegure la integridad del sujeto, porque el mar embra-
vecido sólo podrá suscitar sublimidad desde la seguridad de la orilla. 
Sin embargo, no basta con ser espectador, además de evitar el dolor 
tangible, palpable, directo, el sujeto debe sobreponerse al dolor de ser 
incapaces de subsumir en una sola representación la grandiosidad y 
potencia de semejante objeto. La posición de seguridad es requisito 
para lo sublime en tanto existe en el propio sujeto una facultad su-
prasensible que lo eleva por sobre las limitaciones de la sensibilidad 
y el entendimiento. No se trata tan sólo de preservar el cuerpo del 
poder destructor del océano, por ejemplo, sino también de preservar 
nuestra integridad moral frente a la magnitud que representa. Por 
esto considero que la “autoconservación racional” es la última, y qui-
zá más importante, exigencia kantiana para lo sublime. La reflexión 
sobre nuestra superioridad y nuestra dignidad moral frente a lo que 
nos atemoriza suscita lo propia y verdaderamente sublime; i.e.: es 
lo que en última instancia nos elevará por sobre los obstáculos del 
mundo externo y las limitaciones subjetivas.

6. Consideraciones finales

Por todo lo expuesto, sostengo que sentir lo sublime, en términos 
kantianos, no sólo implica sentirnos a nosotros mismos más allá de 
toda referencia a lo estético-sensible, sino también más allá de la con-
cordancia o afinidad del mundo con nuestras facultades receptivas 
–fundamental para los juicios estéticos de gusto. Entiendo que esto es 
así puesto que, si bien lo sublime requiere necesariamente la presen-
cia de un objeto que afecte nuestra sensibilidad, nada de él permane-
ce al momento de experimentar este sentimiento, ni exige cierta ido-
neidad formal del objeto con nuestra receptividad. En palabras del 
propio Kant: “lo que llamamos sublime en la naturaleza exterior a 
nosotros, o aun en nosotros, se representa solamente, haciéndose así 
interesante, como una potencia del espíritu de vencer mediante prin-
cipios morales ciertos obstáculos de la sensibilidad” (Ibídem, p. 120; 
Ak. V, p. 121). En el espíritu del sujeto, en el momento en que siente 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—101—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

lo sublime, nada queda ya de lo sensible, ninguna intuición empírica, 
ni referencia a lo externo. Tampoco queda nada de la contemplación 
apacible y sosegada, ni del placer directo y positivo, ni del acuerdo 
entre lo dado y lo propio, que caracterizan al juicio sobre lo bello.

La imaginación, excediendo los límites del juego atractivo y me-
surado que se da en lo bello, logra emanciparse de las trabas que le 
impone la sensibilidad y se entrega al poder de la razón y sus ideas, 
de esa manera alcanza a exponer, al menos de un modo “abstracto” 
[abgezogene], lo infinito dado en una intuición. Según Kant, si bien 
esta representación de lo suprasensible ensancha y estimula el alma 
[Seele], resulta “meramente negativa”, ya que las ideas de la razón 
son siempre insondables, inescrutables, y excluyen toda posibilidad 
de exposición positiva. Este es otro de los motivos por los que el 
sentimiento de lo sublime se aparta del placer de los sentidos, porque 
el fundamento del placer se encuentra en el interior del sujeto, en el 
modo de sentir que pone sublimidad a la representación que la ima-
ginación refiere a la razón. El sentimiento se desplaza de lo estético-
sensible a lo espiritual, de lo intuido por el sujeto al sujeto mismo.

La formulación que hace Kant de lo sublime enlaza lo sensible 
y lo suprasensible de un modo inusual y directo. Ese enlace da como 
resultado un sentimiento paradójico en varios sentidos: es una mez-
cla de dolor y placer, es atracción a la vez que repulsión, es estético 
pero no de gusto, está condicionado por lo sensible pero fundado en 
lo racional, requiere una intuición aunque remite a las ideas. En rigor, 
creo que el carácter paradójico de lo sublime reedita, en un contex-
to acotado y restringido, la paradoja esencial del sujeto trascenden-
tal kantiano en general. Ese habitante de dos mundos, paralelos y 
complementarios: el físico-material y el humano-espiritual. Sentir lo 
sublime es subordinar el primero al segundo, sentirnos a partir de 
lo que nos afecta sensiblemente. En la experiencia de lo sublime el 
sujeto escapa a las restricciones de la sensibilidad y alcanza la plena 
libertad de las facultades. De esta manera, el hombre descubre lo 
suprasensible en sí mismo, en su libertad trascendental, y se reconoce 
en su interior como un noúmeno. En lo sublime, entonces, la supera-
ción de lo que atemoriza y repugna a la sensibilidad se transforma en 
una suerte de placer intelectual, de goce ético. Sentir lo sublime es to-
mar conciencia de lo suprasensible que nos habita, es experimentar la 
infinitud interior. Es ese sentimiento en el que el espíritu se siente a sí 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—102—

Methodus Nº 4 (2009) Daniel O. Scheck

mismo. Es esa reflexión sobre la propia trascendencia y superioridad 
ante lo sensible y la sensibilidad. Es, en suma, el sentimiento de nues-
tra destinación ética superior, de nuestra dignidad como personas.

Bibliografía

Cassirer, E. (1984), La Filosofía de la Ilustración, traducción de Euge-
nio Ímaz, México, FCE.

_____________ (2003), Kant, vida y doctrina, traducción de Wences-
lao Roces, México, FCE.

Cassirer, H. W. (1970), A Commentary on Kant’s Critique of Judg-
ment, New York, Barnes & Noble.

Crowther, P. (1989), The Kantian Sublime. From Morality to Art, New 
York, Oxford University Press.

Kant, I. (1917, 1968), Kants Werke. Akademie-Textausgabe, Band II, 
III, IV, V, VII, y XX, Berlin, Walter de Gruyter.

Kant, I. (1983), Textos Estéticos: Observaciones sobre el sentimiento 
de lo bello y lo sublime, Crítica de la facultad de juzgar estética, 
Del sentimiento de placer y displacer, edición y traducción de 
Pablo Oyarzún, Santiago de Chile, Andrés Bello.

Kant, I. (1914), Crítica del Juicio, traducción, introducción y notas de 
Manuel García Morente, Madrid, Librería general de Victoriano 
Suarez.

Kant, I. (1991), Crítica de la facultad de juzgar, traducción, introduc-
ción, notas e índices de Pablo Oyarzún, Caracas, Monte Avila 
Editores.

Kant, I. (1993), Crítica del Juicio, traducción de José Rovira Armengol, 
Bs. As., Losada.

Kant, I. (1990), Observaciones acerca del sentimiento de lo Bello y lo 
Sublime, traducción, introducción y notas de Luis Jiménez Mo-
reno, Madrid, Alianza.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—103—

Methodus Nº 4 (2009)La doble naturaleza de lo sublime kantiano...

Kant, I. (1998), Fundamentación de la Metafísica de las Costumbres, 
traducción de Manuel García Morente, México, Porrúa.

Kant, I. (1998), Crítica de la Razón Práctica, traducción de E. Miñana 
y Villasagra y Manuel García Morente, México, Porrúa.

Kant, I. (2004), El conflicto de las Facultades, traducción de Elsa Ta-
bernig, Bs. As., Losada.

Kant, I. (2004), Antropología en sentido pragmático, traducción, in-
troducción y notas de José Gaos, Madrid, Alianza.

Kant, I. (2007), Crítica de la razón pura, traducción, notas e introduc-
ción de Mario Caimi, Bs. As., Colihue.

Kogan, Jacobo (1965), La estética de Kant y sus fundamentos metafí-
sicos, Bs. As., Eudeba.

Longino (1980), De lo sublime, traducción del griego, prólogo y notas 
de Francisco de P. Samaranch, Bs. As., Aguilar.

Torretti, Roberto (1980), Manuel Kant. Estudios sobre los fundamen-
tos de la filosofía crítica, Bs. As., Charcas.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61


—6—

Methodus Nº 8 (2016)

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 21:00:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2009-4-61

