
Appendix: Summary in German language  
(Zusammenfassung in Deutsch) 

Erziehung mit globalen Werten 
Eine Psychologie der interkulturellen Pädagogik 

Wir sind eine Welt, eine Gemeinschaft. Wir alle, als Mitglieder der menschlichen 
Gesellschaft, teilen dasselbe natürliche Schicksal und sollten deshalb versuchen, 
ein gerechtes und friedliches Miteinander und eine nachhaltige Solidarität aller 
Menschen zu erreichen.  

Die sich im Bezug auf diese Forschung aufdrängende F r a g e  allerdings lautet: 
Besteht in unserer heutigen multikulturellen Gesellschaft, die so geprägt ist von 
einer Konkurrenz der verschiedenen Nationen, Rassen und Religionen, die ihrer-
seits wiederum eine Vielzahl von unterschiedlichen Werten, Ideologien und In-
teressen haben, überhaupt noch die Chance, auf ein gerechtes und friedliches 
Miteinander? Ist eine Koexistenz mit den Chancen auf Akzeptanz, Bildung und 
Wohlergehen für alle und darüber hinaus, Chancen auf ein gemeinsames Über-
leben noch möglich?  

Meine Antwort auf diese Frage ist: Ja, die Chance besteht! Meine positive 
Grundeinstellung zu dieser Thematik beziehe ich aus meinem Vertrauen in die Po-
tentiale und Dynamik der jüngeren Generation, die die Zukunft der Menschheit 
nachhaltig beeinflussen können. Der jungen Generation wird das Attribut „Über-
lebensgarant“ zugesprochen; d.h. in sie zu investieren und sie mit den allgemein-
gültigen Werten vertraut zu machen, stellt das Überleben der Menschheit sicher – 
und zwar nicht nur einem Teil, sondern der gesamten globalen menschlichen 
Ordnung. Mein pädagogischer Ansatz lautet somit, die Kinder /Jugendlichen mit 
globalen Werten zu erziehen. Diese Art der Erziehung wäre für mich ein gangbarer 
Weg, nachhaltige globale Solidarität, gerechte und friedliche menschlichen Koexi-
stenz, und Multi-/ Interkulturalität der Menschheit zu erhalten. Nun muss unsere 
grundlegende Aufgabe sein, die Würde des Kindes – als Person mit dem ganzen 
Paket der menschlichen Identität – anzuerkennen, damit das Kind (Jugendliche) als 
solches überhaupt in der Lage ist, die globalen Werte zu vertreten. 

Als Fo r s ch u n g s m e t h o d e  werden wir, mit bildungs-theoretischer Argumen-
tation, einige philosophische, theologische, psychologische und auch africo-
theosophische Analysen mit ihren in der Praxeologie relevanten pädagogischen 
Prinzipien anwenden.  

Was den s t r u k t u r e l l e n  Au f b a u  unserer Forschung angeht, will ich zuerst 
(im Te i l  e i n s ) klarstellen, mit welchem Bild des Kindes wir arbeiten wollen. An 
diesem Punkt sollten wir gleich den Unterschied zwischen Rousseau und Kant 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 398 

unterstreichen. Für Rousseau, „ist alles gut, wie es aus den Händen des Schöpfers 
kommt; alles entartet unter den Händen des Menschen.“ D.h. das Kind ist pri-
mär gut, so wie es geboren wird. Dagegen argumentiert Kant, dass „ der Mensch 
nur durch Erziehung Mensch werden kann. Er ist nichts, als was die Erziehung 
aus ihm macht“. Für Kant kann ein Kind nur durch die Erziehung zum Men-
schen werden. An dieser Stelle möchte ich daraus noch einen dritten Weg herlei-
ten. Für mich ist das Kind von Natur aus gut und mit unantastbarer Würde aus-
gestattet, aber um seine volle Persönlichkeit zu entfalten, benötigt es eine ver-
antwortungsvolle Erziehung. Diese Sichtweise lässt sich mit einigen philosophi-
schen, theologischen und africo-theosophischen Anthropologien und Weltan-
schauungen begründen: 

Theologisch gesehen, ist ein Kind das Ebenbild Gottes (Imago die); als Ge-
schöpf allerdings benötigt es Erziehung um seine unvollkommene Natur ständig 
zu bessern bis zur ewigen Vollendung bei Gott. Philosophisch betrachtet, ist ein 
Kind ein würdevolles Wesen – geboren mit Substanz, die wiederum die Quelle 
seiner Identität ist (John Locke). Da die Identität ein immer werdendes Phäno-
men bleibt, ist Erziehung notwendig. Für den Afrikaner ist das Kind an sich gut; 
ein Geschenk Gottes; ein Kind bedeutet Segen und Verantwortung zugleich – 
Gabe und Aufgabe. Die Gnade ein Kind zu bekommen gilt als Signal, dass ei-
nem die Gunst der Götter zuteil wird – eine Art gute Verbindung mit den Ah-
nen. Die Ankunft eines neuen Kindes in der Familie bedeutet das Fortbestehen, 
gilt auch als eine Art Altersvorsorge für die Eltern des Kindes. Diese Hoffnung 
auf die Zukunft verpflichtet die Eltern aber auch und nimmt sie in die Verant-
wortung, alles in ihrer Macht stehende zu tun, das Kind aufzuziehen, und es so 
optimal für seine Zukunft vorzubereiten. Dies benötigt ein vernünftiges Maß an 
Erziehung. In allem, unserer grundsätzlichen Einschätzung nach ist ein Kind ein 
vernunftbegabtes Lebewesen mit unantastbarer Würde; ein vollkommenes 
menschliches Individuum mit Entwicklungspotenzial; eine wertegebundene Per-
sönlichkeit, die ein Recht darauf hat, in Freiheit aufzuwachsen; ein bildungsfähi-
ges Lebewesen, ausgestattet mit Tugend und einem ursprünglichen Hang zum 
Guten, in dem es bestärkt und ausgebildet werden muss. Deshalb Erziehung. 

Te i l  Zw e i  lässt uns überlegen, wie die Pädagogische Psychologie auch mit afri-
kanischem Gewand angezogen werden kann. Im Grunde bedeutet dies eine Art 
Beheimatung der Pädagogischen Psychologie in allen Regionen der Erde, als der 
entscheidende Schritt in der Erziehung mit globalen Werten. Verschiedene Re-
gionen des Planeten haben ihre eigenen Erziehungsmethoden aus den verschie-
denen Zeitepochen: autoritär, anti-autoritär und auch demokratische Formen der 
Erziehung. Betrachtet man die ursprüngliche Erziehungsmethode der Afrikaner, 
erkennt man, dass das grundlegende Leitmotiv hier als „Participation“ und „Com-
panionship“ bezeichnet werden kann; auch wenn natürlich durch fremdländische 
Kontakte noch andere Methoden Einzug gefunden haben, was man am Beispiel 
der sukzessiven Entwicklung des Bildungsprozesses in Nigeria beobachten kann. 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 399 

Dieses „Companionship“ oder Partizipation als pädagogischer Ansatz beinhaltet 
die traditionelle Methode des „learning by doing“. Das Kind nimmt am gesell-
schaftlichen Leben aktiv teil und bekommt kindgerechte Aufgaben übertragen, 
die ihm dabei helfen, zu lernen. In den meisten Fällen sind die Eltern, Betreuer 
oder Lehrer dann in erster Linie präsent, um den Lernprozess zu kontrollieren. 
Natürlich besteht die Gefahr, dass dieser Prozess des „do it yourself“ übertrieben 
wird und in Kinderarbeit ausartet. Darüber hinaus sind, im Sinne einer Model-
ethik, Geschichten – erzählt oder gesungen – wunderbare Erziehungsmethoden 
und gelten zu Recht als geeignet, Werte zu übermitteln. Die Älteren erzählen den 
Kindern Geschichten von früher, die angefüllt sind mit religiösen und morali-
schen Normen und kulturellen Werten der Gesellschaft. Die Kinder versuchen 
dann in z.B. Rollenspielen das Gehörte und Erlernte umzusetzen. 

Die allgemeine Ziele der afrikanischen traditionellen Erziehung – wie das Erler-
nen einer moralischen Verantwortung; die Teilnahme und Übernahme von Ver-
antwortung im gesellschaftlichen Miteinander; den Erhalt des Kulturerbes und 
seiner Werte; den respektvollen Umgang mit Eltern und anderen Autoritätsper-
sonen; ebenso wie die Entwicklung von physischen, psychischen, intellektuellen, 
technischen und beruflichen Fähigkeiten, Talente u. a. – können/sollen letztlich 
der globalen Gemeinschaft, unabhängig von lokalen Unterschieden, dienen. Das 
Beispiel der Afrikaner zeigt also, dass im Grunde die Ziele der Erziehungsme-
thoden in allen Regionen der Welt nicht nur auf die regionalen Bedürfnisse, 
sondern im Grunde bereits auf eine globale menschliche Gemeinschaft abge-
stimmt werden sollen. In der Erziehung werbe ich hier dafür, dass jeder einen 
„Blick über den Tellerrand“ wagt und damit letztlich die einzelnen Ziele der Re-
gionen der gesamten Menschheit dienen. 

Im Te i l  D r e i  wollen wir das Kind als heranwachsende Identität betrachten, 
wobei wir immer berücksichtigen müssen, dass nur gleiche Entwicklungsmög-
lichkeiten für alle Kinder/Jugendlichen in allen Teilen der Welt auch eine zurei-
chende Entwicklung der gesamten Menschheit global gesehen garantieren kön-
nen. Die verschiedenen Facetten der Entwicklung des Kindes – biologischer, in-
tellektueller, emotionaler, sozialer und moralischer Hinsicht – muss ernst ge-
nommen werden, will man die Potentiale in der jungen Generation entfalten für 
den Dienst der globalen Gemeinschaft. Dabei aber auch dürfen wir nicht aus den 
Augen verlieren, dafür zu sorgen, dass die Bedürfnisse und Rechte der Kinder ga-
rantiert bleiben, da dies die Grundvoraussetzung einer Entwicklung hin zu ei-
nem selbstbewussten und selbstverwirklichten Persönlichkeit ist. 

Im Te i l  V i e r  diskutieren wir, wie dieser Wunsch nach authentischer Entwick-
lung des Kindes heute mit gewissen Herausforderungen konfrontiert wird:  

Erstens: Die Armut in vielen Teilen der Welt ist Realität und wirkt wie Morast, der 
einem den Boden unter den Füßen wegzieht. Viele Kinder in den Notstandsge-

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 400 

bieten dieser Erde sitzen einfach in der Patsche und müssen um ihr Überleben 
kämpfen. Viele müssen unter armseligen Bedingungen leben – keine Lebensmit-
tel, keine medizinische Versorgung, viele haben keine Möglichkeit, eine Schule 
zu besuchen und wenn, dann ohne die dazu notwendige Ausstattung mit Lehr-
materialien. Kurz gesagt, in vielen Fällen, fehlt es den Kindern am Lebensnot-
wendigsten. Wir müssen versuchen, Wege aus diesem Teufelskreis (relative oder 
absolute Armut) zu finden, da ein dauerhaftes Ignorieren dieser Problematik 
zwangsläufig in einer Katastrophe endet; dabei müssen wir auch berücksichtigen, 
dass Kinderarmut einen Kreis von nachhaltigen Wirkungen hat. Die Unsicher-
heit im täglichen Leben, ohne Zukunft, geprägt von Hunger und Armut, setzt 
die Kinder allen möglichen Gefahren aus. Die Beseitigung der Kinderarmut ist 
eine der größten Herausforderungen unserer Zeit. 

Zweitens: Auch die Medien stellen eine große Herausforderung dar. Wir glauben 
zu wissen, was wir mit den Medien machen, wie wir damit umgehen müssen, 
aber wissen wir eigentlich, was die Medien mit uns machen? Wir sollten den Ein-
fluss, den die modernen Medien, wie Fernsehen, Computer oder Internet auf die 
Kinder/Jugend unserer Zeit haben, nicht unterschätzen. Es ist unbestritten, dass 
die Medien für uns heute unverzichtbar geworden sind. Sie bieten bei verantwor-
tungsvoller Nutzung Hilfestellung bei einer Vielzahl von Themen und sind ohne 
Zweifel daher auch für die nachwachsende Generation wertvoll. Aber ihr Miss-
brauch kann schwerwiegende Folgen haben. Medien und besonders das Internet 
könnten als die „heimlichen Lehrer“ (hidden educators) unserer Zeit bezeichnet 
werden. Die Werte, die sie vermitteln, erfordern eine kritische Bewertung und 
Beurteilung. Wir sollten die damit verbundenen Gefahren prüfen und darüber 
hinaus Mittel und Wege zu einem verantwortungsvollen Umgang mit den Medi-
en aufzeigen; und dies den Jungen Menschen lernen lehren. 

Drittens: Jetzt kommt die größte Herausforderung unserer Zeit – man könnte es 
so formulieren: Mit Hilfe des technologischen Fortschritts wird die Welt zu ei-
nem „globalen Dorf“(McLuhan), einer großen, bunten Lebensgemeinschaft. 
Und da eine menschliche Gemeinschaft nicht ohne Werte leben kann, wird der 
Ruf nach globalen Werten für eine globale Gesellschaft lauter; und die Suche 
nach solchen weltweit-geltenden Werten sollte sowohl national wie auch interna-
tional, in der heutigen Multikulturalität der menschlichen Gesellschaften, die 
oberste interkulturelle pädagogische Priorität sein. 

D a s  E r g e b n i s  unserer Forschung zeigt, dass hauptsächlich durch Bildung 
und Erziehung mit globalen Werten die Koexistenz der gesamten Menschlichen 
Familie in diesem „globalen Dorf“ möglich sein dürfte. Ziel sollte es sein, durch 
die Erziehung, bereits von Kindheit an, den Blick auf die Globalisierung der 
menschlichen Familie zu haben. Es gilt dann, die Möglichkeit für globale Werte 
dazustellen. Diese Sichtweise konfrontiert uns mit der Herausforderung, einen 
neuen Ansatz zur Globalisierung zu schaffen, der sich eben nicht nur auf die 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 401 

wirtschaftliche Globalisierung stützt, sondern der bereits bei der mentalen Ein-
stellung jedes einzelnen ansetzt; eine Einstellung, die nach dem Prinzip „einer 
für alle, alle für einen“ verfährt; eine Einstellung, die die nachhaltige Gerechtig-
keit für alle erreichen möchte; eine, die die Solidarität unter den Menschen als 
Wert erkennen und fördern möchte, ungeachtet der Hautfarbe, Rasse, Sprache, 
Kultur, Religion oder Nationalität des einzelnen. Diese Art von Solidarität bein-
haltet Partnerschaft, Brüderlichkeit, Gastfreundschaft, Freundlichkeit und Näch-
stenliebe; eine Solidarität, die akzeptieren kann, dass unsere Gesellschaft dann 
auch multikulturell sein darf. Darin beinhaltet ist auch sowohl die Solidarität un-
ter den Geschlechtern als auch eine generationen-übergreifende Solidarität. Der 
Gerechtigkeitssinn ist der Schlüssel zu einer solchen nachhaltigen Solidarität. 

Die heutige Gesellschaft benötigt zur Verwirklichung dieser Ideale eine Art globa-
les „Value-Mental-Set“, die die verschiedenen und verschiedenartigen Menschen 
eint und nicht noch weiter teilt. Hier meint Einheit nicht Vereinheitlichung, 
sondern Einheit in Unterschiedenheit. Dies können wir nur erreichen, wenn wir 
uns selber um-erziehen, uns selber davon überzeugen, dass wir nur eine Welt 
sind; und genau dies müssen wir an unsere Kinder/Jugend weitergeben – eine 
Welt, in der die Solidarität und Gerechtigkeit unter den Menschen, als primär al-
ler Werte, im Vordergrund steht, sowohl für die heutige als auch für die zukünf-
tige Generationen – mit dem Ziel ein nachhaltiges und bewohnbares soziales 
Umfeld für alle zu schaffen. Dafür brauchen wir das „Mental-Set“ zum „Leben 
und leben lassen“ – ein Miteinander, das geprägt ist von gegenseitiger Anerken-
nung und Achtung, da unsere menschliche Gesellschaft nicht mehr länger ohne 
dies überleben kann. 

Ferner sollte dieses globales ‚Value-Mental-Set‘ jeder Gesellschaft helfen, im Be-
zug auf die globale Gemeinschaft, ihre eigenen Werte zu pflegen ohne die Werte 
anderer Gruppen in Gefahr zu bringen. Das verstehe ich als Basis für jegliches 
Konzept von globalen Werten. Unsere höchste interkulturelle, pädagogische 
Priorität wird nun sein, die künftigen Generationen mit diesem ‚Value-Mental-
Set‘ für globale Werte zu erziehen. Darin sehe ich Möglichkeiten und Wege zur 
Zusammenarbeit und zur gemeinsamen Leben und Überleben als Bürger dessel-
ben Globus. Denn mit einer Pädagogik der Anerkennung und Achtung wol-
len/können wir ein neues Kapitel der Interkulturalität im gesellschaftlichen Be-
wusstsein des Menschen aufschlagen. 

Zum Schluss halten wir fest: Die Idee von einer Erziehung mit globalen Werten 
ist mehr eine Herausforderung als ein Rezept zur Lösung unsere globale Proble-
me. Weniger als eine Antwort zu globalen Fragen halte ich sie für einen Ruf, ein 
Aufrütteln, das uns zum Handeln bewegen kann. Diese Herausforderung zu eine 
Erziehung mit globalen Werten ist und bleibt der cantus firmus zukunftsfähiger 
Pädagogik: eine kontinuierlicher pädagogische Aufgabe. 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397 - am 19.01.2026, 04:58:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956505447-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

