
Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der
Dingpolitik

Von Ute Tellmann

Zusammenfassung: Dieser Artikel befasst sich mit dem Verhältnis von politischer Ökologie und
Ökonomie im Werk von Bruno Latour. Der Ausgangpunkt ist die Beobachtung, dass Latour die
Praktiken der Kalkulation, des Messens und des Wertens in den Mittelpunkt rückt, um dem Streit
über die Zusammensetzung einer gemeinsamen Welt eine konkrete Form zu verleihen. Ich argu-
mentiere, dass diese prominente politische Rolle der Kalkulation ein Resultat eines schlechten
Amalgams von politischer Ökologie und Ökonomie ist, welches Latours eigene theoretische Ziel-
setzungen unterminiert. Die Figuration des Gemeinsamen in den Begriffen der strittigen Rechnung
führt zu einer unbeabsichtigten De-Materialisierung in der Konzeption von (Kosmo-)Politik. Der
Artikel rekonstruiert die Verbindungen von Ökologie, Ökonomie und Politik ausgehend von Isabelle
Stengers und Bruno Latours Arbeiten als Explikation einer Existenzweise unter dem Gesichtspunkt
der Selektion und des Werts. Der Artikel plädiert dafür, der Konzeption von politischer Ökologie
größere Beachtung zu schenken, um Latours „Dingpolitik“ vor den Effekten der De-Materialisierung
zu bewahren.

„Die Gesellschaft selber gefährdet sich selbst dadurch, dass sie auf ihre Umwelt einwirkt! Mit
welchen theoretischen Konzepten soll das begriffen werden?“ Diese Frage hat Niklas Luhmann
vor zwanzig Jahren formuliert. Er konstatiert, dass „jegliche theoretische Vorbereitung“ auf
die ökologische Gefährdung der Gesellschaft fehle, weil die Natur als ein eigener Bereich von
der Gesellschaft abgespalten wurde (Luhmann 1996: 46 f). Die drohenden ökologischen Kata-
strophen sind deshalb gleichermaßen für die Politik wie für die Soziologie eine Herausforde-
rung. Luhmanns soziologische Antwort auf dieses Dilemma ist weithin bekannt: er versteht
die Pluralität sozialer Systeme durch ihre eigenlogischen Formen des Umweltbezuges. Öko-
logische Fragen – oder Umweltfragen – sind deshalb integraler Teil eines sozialen Differen-
zierungsprozesses. Aufgrund der funktionsspezifischen Beschränkungen, die die Differenzie-
rung in gesellschaftliche Teilsysteme notwendig nach sich zieht, ergeben sich allerdings
ernüchternde politische Konsequenzen: Es gäbe keine „rein politische Lösung“ und es sei mit
„eng begrenzten und weithin inadäquaten Reaktionen auf Umweltveränderungen zu rechnen“
(Luhmann 1996: 54, 59).

Es ist frappierend Latours neuestes Werk vor dem Hintergrund von Luhmanns Äußerungen
zu Ökologie, Politik und Moderne zu lesen. Denn Latour rückt in seinen neuesten Schriften in
einer bisher ungewohnten Art an die Grundannahmen von Luhmann heran. Anders als in seinen
bisherigen Ausführungen zur Akteur-Netzwerk-Theorie, in denen vornehmlich die Universalie
einer hybriden und flachen Verbindung das Ordnungsgeschehen bestimmte, geht es Latour
nun um die Frage, wie man die Unterschiedlichkeit dieser Verbindungen angemessen kartiert
(Latour 2014: 75ff; McGee 2014: 59). Ähnlich wie Luhmann versteht er Ökologie als die Ko-
Existenz mit einem Außen. Aber anders als für Luhmann ist Differenzierung für Latour kein
Anlass, die politischen Erwartungen zu minimieren. Ganz im Gegenteil, die Anthropologie
der modernen Existenzweisen ist für Latour selbst ein politisches Projekt. Es soll die politische
Auseinandersetzung angesichts der ökologischen Gefährdungen befördern und befrieden
(Latour 2014: 39, 51).

Latour zielt in seiner Anthropologie der Moderne auf eine Neubeschreibung der „Institu-
tionen“ und „Erfahrungen“ in Recht, Politik oder Religion. Diese Beschreibung soll die je
eigene Qualität und Spezifik der unterschiedlichen Existenzweisen angemessen aufnehmen,

Soziale Welt 67 (2016), S. 333 – 351, DOI: 10.5771/0038-6073-2016-3-333

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


aber auf jede Überhöhung, Polemik und Transzendenz verzichten. Er versteht dieses Unter-
fangen als ein transformierendes und politisches Projekt: Die Neubeschreibung beinhaltet eine
„Häutung“ und einen „Sortierungsprozess“ , der eine Konzentration auf die zentrale Qualität
der jeweiligen Existenzweise hervorbringt und andere Ansprüche, die vormals mit dieser ver-
bunden schienen, zur Disposition stellt (Latour 2001: 268). Für Latour ist eine solche „Häu-
tung“ die Bedingung der Möglichkeit einer friedlichen Ko-Existenz. Die mögliche Symbiose
und Vermittlung von differenten Existenzweisen und ihren Wertorientierungen ist das Ziel.
Ökologie wird zur Kunst des Zusammenlebens.

Angesichts dieses übergreifenden politischen und diplomatischen Horizonts ist es bemer-
kenswert, dass Latours Analyse der Existenzweisen auf einer ökonomischen Note endet. Die
Aufgabe, eine gemeinsame Welt zusammenzusetzen, formuliert er mit dem Aufruf: „Nehmen
wir unsere Rechnungen wieder auf. Calculemus.“ (Latour 2014: 637, Hervorh.i.O.) Die von
Latour angestrebte Verbindung von Ökologie, Politik und Differenzierung läuft auf einen
Begriff zu, der eine große Nähe zu dem hat, was er „ökonomische Disziplin“ oder „Disziplinen
des Ökonomisierens“ nennt (Latour 2014: 623 und 595). Die Kalkulation stelle eine „unschul-
dige“, „unerlässliche“ und „respektable“ Technik des Benennens von Werten bereit (Latour
2014: 555, 628). Damit verfüge man über ein „Protokoll,” um „diejenigen zu versammeln, die
die Berechnung der Optimierung ständig wiederaufnehmen müssen.” (Latour 2014: 634) Die
ökonomische Kalkulation liefert das Rohmaterial, um die Zusammensetzung des Kosmos zu
debattieren. Sie erlaubt, die zentralen Fragen dieser Zusammensetzung zu konkretisieren und
zu materialisieren: „Bin ich sein Zweck, oder ist er mein Zweck?“, „Was zählt?“ und “Wieso
wisst ihr, dass es sich dabei um eine optimale Kombination handelt?“ (Latour 2104: 612, 629,
614 Hervorh. i. O.)

Man sollte sich allerdings hüten, Calculemus mit einer ökonomischen Kalkulation zu ver-
wechseln. Der Begriff bezeichnet etwas, das mehr und anders ist als jene. Latour bezieht sich
mit dem Verweis auf Calculemus auf das Werk von Isabelle Stengers. Sie benutzt den von
Gottfried Wilhelm Leibniz stammenden Ausdruck, um zu beschreiben, wie man Kosmopolitik
verstehen soll: Calculemus sei ein Ausdruck, der dafür geschaffen wurde, die Möglichkeit des
Friedens in einer Zeit des Krieges auszudrücken. Stengers (2011: 399 f) versteht darunter den
kreativen Akt, ein „Wir“ zu produzieren, das keine übergeordnete, vermittelnde Bezugsgröße
kennt. Offensichtlich handelt es sich hier um eine besondere Art des Kalkulierens, die auf
keinen Fall mit der Verrechnung von homogenen Quantitäten verwechselt werden darf. Cal-
culemus meint nicht „a balance sheet contrasting homogeneous quantities, calculations of
interest or benefits that were presented as being commensurable“ (Stengers 2011: 399). Es sei
vielmehr ein mathematischer Begriff, der sich auf die Produktion einer Gleichung beziehe,
welche die Variablen sowie die Beziehungen zwischen ihnen erst erfinde.

Latour kontrastiert seinen Aufruf zur Wiederaufnahme von Calculemus in ähnlicher Weise
mit einer Haltung, die davon ausgeht, dass man bloß die ökonomische Berechnung durchführen
müsse, um das gemeinsame Maß zu finden, ohne weitere Debatte und ohne viel Aufhebens:
„Die Ökonomie“ scheint immer „auf einen Schlag alle Ziele zu erreichen, die sich die vorge-
sehene Diplomatie gesetzt hatte [...] Mit ihr würde man sich immer verstehen, weil es genügte,
zu berechnen.“ (Latour 2014: 519 f) Auf diese Weise sei der öffentliche Raum völlig „entleert“,
„nichts und niemand entscheide“, denn die Annahme sei, dass „es nur das unbestreitbare
Resultat” gäbe (Latour 2014: 524 Hervorh. i. O.). Seine von Stengers inspirierte Auffassung
von Calculemus gehört demgegenüber zu dem Traum, „daß die entleerte Agora sich von neuem
mit all jenen füllt, die aufgerufen sind, die Berechnungen der Optimierung wiederaufzuneh-
men.“ (Latour 2014: 636) Calculemus ist also nicht einfach eine Kalkulation, sondern markiert
bei Latour den Streit und den Skrupel angesichts der Notwendigkeit der Kalkulation. Die Hal-

334 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


tung des Calculemus ist das notwendige Pendant der „ökonomischen Disziplin“ bei Latour.
Zusammen beschreiben sie die (Kosmo-)Politik der Kollektive.

Unter welchen Voraussetzungen kann die Kalkulation eine so zentrale Rolle einnehmen,
dass sie der (Kosmo-)Politik ihre Form, ihre Fragen und ihr Objekt gibt? Was bedeutet das für
das Verständnis von Kollektivität und (Kosmo-)Politik? Diese Fragen haben eine nicht uner-
hebliche Relevanz über das Werk von Latour hinaus. Denn die Verbindung von Ökonomie,
Politik und Ökologie wird allerorten gesucht, debattiert, und umgesetzt – angefangen bei
Visionen einer nachhaltigen Wirtschaft über neue Vermessungen des Wohlstands bis hin zu
Formen des Carbon-Trading. Die Vorstellung, dass man lediglich ökologische Kosten zum
Teil der ökonomischen Rechnung machen müsse, um eine „grüne Ökonomie“ zu produzieren,
ist weit verbreitet. Latours Entwurf eines Begriffs der Kalkulation, der Politik und Ökologie
verbindet, ist vor dem Hintergrund dieser Versuche zu lesen. Er liefert eine konzeptuelle Folie,
die es erlaubt, diese Verbindungen zu debattieren.

In diesem Artikel möchte ich die Art des Zusammenhangs zwischen Ökologie, Politik und
Ökonomie, den Latour anvisiert, problematisieren. Ich möchte zeigen, dass die von Latour
vorgeschlagene Verbindung von Kalkulation, kosmopolitischer Dingpolitik und Ökologie ein
schlechtes Amalgam zwischen politischer Ökologie und politischer Ökonomie ist. Dieses
Amalgam ist ein schlechtes Amalgam, weil es unerwartete Konsequenzen zeitigt, die Latours
innovativen theoretischen und analytischen Intentionen entgegenstehen: Es produziert nicht
nur die Gestalt eines politischen Gemeinsamen in den Begriffen der Harmonisierung und
Optimierung einer Wertordnung, sondern es führt auch zu einer unbeabsichtigten De-Mate-
rialisierung der (kosmo-)politischen Dingpolitik. Denn der enge Fokus auf die politisierte
Technik des Kalkulierens und Rechnens macht es schwierig, die Verbindung von materieller
Existenz, Ökologie und Dingpolitik aufrechtzuerhalten, die Latour sucht. Das res der res
publica, das Latour zum zentralen Drehpunkt seiner Vorstellung von Politik macht, erhält
durch die Art, wie er Ökologie und Ökonomie verbindet, eine Schlagseite hin zu einem Wer-
tekonsens. Auch wenn Latour die Frage des Wertens und Bewertens gerade nicht von der
Materialität der Existenzweisen trennen will, setzt sich diese Trennung durch die Amalga-
mierung von Ökologie und Ökonomie hinterrücks durch.

Zwischen der Ausgangsfrage nach der Bedeutung der Kalkulation für Latour und der These
einer De-Materialisierung der Dingpolitik liegt eine tour de force durch Latours Werk, die
insbesondere die Nähe und Differenz zu der Philosophie von Isabelle Stengers ausleuchtet.
Die Frage, was politische Ökologie im Kontext der Anthropologie der Modernen ist, spielt
eine zentrale Rolle, um zu verstehen, wie Kalkulation, Calculemus, Politik und Kosmopolitik
zusammenhängen. Im ersten Teil des Textes werde ich herausarbeiten, wie die Polysemie des
Wertbegriffs bei Stengers und Latour zum Medium der Amalgamierung von politischer Öko-
logie und Ökonomie wird. Im zweiten Teil des Textes werde ich dann verfolgen, wie Latours
Reformulierung der „ökonomischen Disziplin“ mit der politischen Ökologie verbunden wird.
Im dritten Teil werde ich die Konsequenzen dieser Amalgamierung problematisieren.

Der Artikel schließt mit einem kleinen Gedankenspiel: es dreht sich um die Frage, wie man
politische Ökologie verstehen muss, um dieser schlechten Amalgamierung vorzubeugen. Mir
scheint, dass ein erweitertes Verständnis der ‚Politik des Milieus‘ einer solchen Harmonisie-
rungsvorstellung und Entmaterialisierung entgehen könnte und sich daher besser eignet, das
Programm der politischen Ökologie zu formulieren.

Politische Ökologie als Existieren, Wählen und Werten
In Das Parlament der Dinge beschreibt Bruno Latour die politische Ökologie als eine neue
Art mit der Differenz von Werten und Fakten umzugehen. Ökologie betreffe nicht „die Natur“

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 335

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


sondern eine Krise der Objektivität (Latour 2001: 87). Latour sucht nach einem neuen Ver-
ständnis von Objektivität, das auf eine Abwertung von Werten als wirklichkeitsferner und
machtloser Restkategorie verzichten kann. Hinter der Binarität zwischen Werten und Fakten
erkennt Latour ein politisches Verfahren, das Autoritätsansprüche unkontrolliert zu festigen
erlaubt. Eine neue politische Epistemologie würde demgegenüber Verfahrenskontrollen ein-
richten und es ermöglichen, die „moralische Frage nach dem gemeinsamen Guten“ mit der
„epistemologischen Frage nach der gemeinsamen Welt“ zu verbinden (Latour 2001: 129ff).
Hinter dem Begriff der politischen Ökologie verbirgt sich bei Latour also die Form, in der man
die Zusammensetzung der Welt verhandelt. Die zentrale Eigenschaft dieser politischen Öko-
logie ist es, dass Aussagen von „Sollen“ und „Sein“ in der Zusammensetzung der gemeinsamen
Welt neu verbunden werden können. Auf diese Weise kann man, so hofft Latour, eine mate-
rielle Politik denken.

In seinem Werk Existenzweisen greift Latour dieses Projekt der politischen Ökologie wieder
auf, um es weiter voranzutreiben. Das Ziel der Arbeit sei, eine Grundlegung für eine neue
Zivilisation zu schaffen, die ein Habitat für unterschiedliche Werte wie für unterschiedliche
Existenzen bereitstellt: „Handelt es sich darum, zu ökologisieren und nicht mehr zu moderni-
sieren, so wird es vielleicht möglich werden, eine größere Anzahl Werte in einem etwas reich-
haltigeren Ökosystem zusammen existieren zu lassen.“ (Latour 2014: 44) Notwendig sei es,
die Werte der Modernen neu zu explizieren und aus ihren „schlechten Instituierungen“ zu
befreien (Latour 2014: 44, 59). Diese Arbeit ist gleichbedeutend mit der Freilegung eines
„ontologischen Pluralismus“ der es „erlauben wird, den Kosmos etwas reichhaltiger zu bevöl-
kern“ und das „Abwägen der Welten“ vorzunehmen (Latour 2014: 57). Wie an diesen Äuße-
rungen deutlich wird, strebt Latour eine Rekonstruktion von Seinsweisen an, die von Wert-
setzungen nicht zu trennen sind. Er betont, dass man nicht Werte in eine Welt bringe, die davon
unberührt sei. Es gäbe keine Existenz auf der Welt, die nicht ein „du musst“ und ein „du darfst
nicht“ festlegen würde (Latour 2014: 610). „Folglich kommt die,Frage der Moral‘ nicht in
dieser Untersuchung an die Reihe, nachdem alle,Tatsachen‘-Fragen behandelt worden wären.
Sie wird bereits von Anfang an behandelt.“ (Latour 2014: 609)

Während im Parlament der Dinge die Verbindung von Werten und Fakten noch eine Frage
des politischen Verfahrens war, ist sie in den Existenzweisen Teil einer Ontologie geworden.
Aber wie soll man diese Verbindung von Existenz und Wert verstehen? Was sind Existen-
zweisen und inwiefern beinhalten sie konstitutiv Wertsetzungen? Diese Frage ist nicht einfach
zu beantworten, wenn man nur das Werk von Latour zugrunde legt – zu implizit und verstreut
sind die konzeptuellen Entscheidungen in diesem Text. Wenn man aber die Arbeiten von Isa-
belle Stengers parallel zu Latours Analyse der Existenzweisen liest, wird nachvollziehbar, wie
Latour eine Verbindung von Sein und Sollen, Wert und Existenz annehmen kann. Der Rück-
griff auf die Texte von Stengers hilft dabei, den Ausgangspunkt von Latour in der Prozesson-
tologie von Whitehead besser zu verstehen, die eine solche Verbindung von Werten und Sein
erlaubt (Latour 2005 a; Fraser 2006: 50). Stengers artikuliert expliziter als Latour dies tut, was
Penser avec Whitehead (2002) impliziert. Deshalb ist es sehr aufschlussreich, Latour und
Stengers zusammen zu lesen.

Die konstitutive Rolle von Wert und Wertsetzung für den Begriff der Existenzweisen ist
sowohl bei Stengers als auch bei Latour untrennbar mit einer ökologischen Perspektive ver-
bunden. Ökologie heißt jeweils zunächst nichts anderes als die Ko-Konstitution und Interde-
pendenz von einer Entität mit ihrem Außen. Jede Existenzweise ist insofern ökologisch als sie
an eine Alterierung gebunden ist: „Wie diese ganze Untersuchung bezeugt, würde ein belie-
biges Existierendes, das anderer Wesen beraubt wäre, auf der Stelle zu existieren aufhören.
[…] Seine Existenz, seine Substanz definiert sich durch diese höchste Pflicht zu erkunden,
welche anderen Wesen es passieren muss, um zu subsistieren.“ (Latour 2014: 611) Existieren,

336 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


so Latour in seiner Rezension von Stengers Werk, bedeutet „to pay the full price [for] duration
[…existants are]risking themselves through interaction with other things that make them
exist“ (Latour 2005 a: 3). Laut Stengers (2010: 39) ist jede Existenzweise damit ein risikorei-
ches und transformierendes Unterfangen, das „encounter, resistance, and wager“ beinhalte.
Existenz ist eine erfolgreiche Wette auf die Beziehungen zu anderen, deren Unterstützung man
braucht. Der Gegenbegriff zur Existenzweise ist dementsprechend die Substanz – im Sinne
einer gegebenen, selbst-identischen Substanz, die der Verbindung zum anderen nicht bedarf
und die abgetrennt ist von der Erfahrung (vgl. Latour 2013 a: 102, 119).

Ökologische Ko-Existenz impliziert für Stengers wie für Latour eine gegenseitige, kreative
Hervorbringung einer Existenzweise und ihres Milieus. Diese gemeinsame Stabilisierung ist
durch keinerlei übergeordnete Kriterien, funktionale Kohärenz oder teleologische Passung
gewährleistet. Eine grundsätzliche Inkommensurabilität und gegenseitige Limitierung muss
in eine stabilisierte Beziehung zwischen Existenz und Milieu übersetzt werden. Es gibt keine
tranzendenten Garantien „in terms of a shared intent, superior good, ideal peace“ (Stengers
2010: 35). Krieg wird von Stengers (2011: 387) nicht negiert, kann aber jegliche „polemische
Situation“ von „totalem Krieg“ bis zur „experimentellen Kontroverse“ meinen: „Ecology […]
doesn’t understand consensus but, at most, symbiosis, in which every protagonist is interested
in the success of the other for its own reason.“ (Stengers 2010: 35)

Weil diese Ökologie auf keine vorgegebene Einheit, keinen transzendenten Maßstab oder
Funktionalismus rekurriert, sind Existenzweisen und ihre Milieus als Prozesse der Selektion
oder Wahl lesbar. Nicht alle Milieus sind Stengers zufolge aus Sicht einer Existenzweise gleich.
Werte sind impliziert, insofern eine Existenzweise und ihr Milieu als eine gegenseitige Aus-
wahl bestimmt werden können. Existenzweisen beruhen auf Akten der Wertung – im Sinne
der Selektion und der Wahl –, weil sie sowohl Auslassungen und Favorisierungen von
bestimmten Verbindungen nach sich ziehen (vgl. McGee 2014: 50). Aus dieser Konzeption
ergibt sich die zentrale theoretische Verschaltung von Wertbindung und Existenz. Stengers
rekurriert hier auf die Arbeiten von Félix Guattari: „The (Guattarian) ‚creationist‘ perspective
celebrates the existence of every given type of being that specifically poses the question of what
counts for its mode of life“ (Stengers 2010: 37, Hervorh. U.T.) Der Akt des Wertens wird aus
dem Akt der Selektion aus einer Mehrzahl von möglichen Bindungen extrapoliert. Latour
beschreibt die Frage des Wertes in analoger Weise: die Imperative des „es muss“ und „es darf
nicht“ betreffen „die Differenz zwischen Sein und Nicht-Sein“ (Latour 2014: 610). Anstatt
Sein und Sollen gegenüberzustellen, solle man die Entitäten zählen, die eine Existenz durch-
laufen muss, um weiterhin zu existieren. „In diesem Punkt hat Nietzsche recht, das Wort ‚Wert‘
ist ein Begriff ohne Gegenteil – jedenfalls ist es nicht das Wort ‚Tatsache‘.“ (Latour 2014:
611)

Ökologie wird folglich für Stengers politische Ökologie, insofern und insoweit sie die
Offenheit und Kontingenz der Ko-Konstitution von Existenzweise und Milieu unter dem
Begriff des Wertes expliziert: „The concept of ‚value‘ as I use it here, and as Félix Guattari
uses it in Chaosmosis […] introduces the question of what we presupposed every time we give
selection the exclusive power to explain.“ (Stengers 2010: 37) Damit ist politische Ökologie
gleichbedeutend mit einer Interpretation von Existenzweisen unter dem Gesichtspunkt der
aktiven Bestimmung dessen, was zählt: „The only singularity of political ecology is to expli-
citly assert, as a problem, the inseparable relationships between values and the construction of
relationships.“ (Stengers 2010: 33)

Der Akt des Existierens, hier verstanden als Akt des Wählens und Bewertens, impliziert
notwendigerweise einen Standpunkt: „Existence implies […] a creation of a point of view
about what, from then on, will become a milieu.“ (Stengers 2010: 37) Existenzweisen beinhal-

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 337

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


ten eine quasi-vitalistische Zentrierung, von der aus die Umgebung nach den Kriterien des
eigenen Weiterlebens bewertet wird:

Wenn jedes Existierende die Welt auf seine Weise und unter seinem Gesichtspunkt noch einmal
macht, so besteht sein höchster Wert selbstverständlich darin, wie Whitehead sagte, durch sich
selbst zu existieren, aber es kann sich auf keinen Fall von der Unruhe frei machen, als ebenso viele
einfache Mittel die Vielzahl der anderen im Schatten gelassen zu haben, die ihm erlauben zu exis-
tieren und hinsichtlich deren es niemals ganz sicher ist, ob sie nicht seine Zweckbestimmung sind.
(Latour 2014: 613 Hervorh. i. O.)

Aus diesem Grund wird die Frage wird virulent, wer Zweck und wer ist Mittel ist.„Bin ich sein
Mittel oder ist er mein Mittel? Bin ich sein Zweck oder ist er mein Zweck?“ (Latour 2014:
612) Damit knüpft Latour die vitalistische Zentrierung an eine De-Zentrierung durch die Plu-
ralisierung der Standpunkte. Denn Ökologie beinhaltet immer die Begegnung zwischen unter-
schiedlichen existenziellen Standpunkten mit dem, was aus ihrer Sicht Mittel der Existenzsi-
cherung ist. „Gaia“ oder das „Anthropozän“ sind nichts anderes als die Namen für die drama-
tische Multiplizierung der quasi-vitalistischen Standpunkte: Wir haben es mit einer „allge-
meinen Revolte der Mittel“ zu tun (Latour 2001: 200). Deshalb gibt es eine Vervielfältigung
der Perspektiven – und Ökologie wird zur diplomatischen Kunst der Begegnung in einer
Situation des potenziellen Krieges, welche aber auch die Möglichkeit der friedlichen Symbiose
einschließt (vgl. McGee 2014: 59).

Entscheidend an der Rekonstruktion des Verhältnisses von Werten und Seinsweisen bei
Latour und Stengers sind die folgenden theoretischen Grundeinstellungen: die zentrale Rolle
von wertender Selektion in der Definition des eigenen Milieus, der „Vitalismus“ eines exis-
tenziellen Standpunktes und die Vorstellung von Ökologie als Ko-Existenz einer Pluralität von
Perspektiven, die gleichzeitig eine Pluralität von materiellen Seinsweisen ist. Wie im nächsten
Abschnitt gezeigt wird, bestimmt diese politische Ökologie, was von „der Ökonomie“ der
Modernen als Existenzweise übrigbleibt und was laut Latour unter „Ökonomisieren“ zu ver-
stehen ist. Zugleich soll die Art und Weise herausgearbeitet werden, in der ökonomische
Begrifflichkeiten diesepolitischen Ökologie konkretisieren und dadurch ein schlechtes Amal-
gam aus beidem entsteht.

Ökonomische Werte: Messen und Aufteilen
Die politische Ökologie findet in den bisherigen Vorstellungen, die sich die Moderne von „der
Ökonomie“ gemacht haben, ihren größten Feind. Es gilt im Falle „der Ökonomie“, was für
alle anderen Existenzweisen auch gilt: sie muss von ihren Fundamentalismen befreit werden,
damit sie Teil einer Aushandlung über das Gemeinsame werden kann, die im Horizont einer
möglichen friedlichen Ko-Existenz steht. Gleichwohl hat „die Ökonomie“ eine besondere
Rolle für das diplomatische Projekt. Denn sie scheint vom größten Feind zum stärksten Ver-
bündeten der Diplomatie zu werden. Wenn „die Ökonomie“ von ihren Idealismen befreit zur
bloßen ökonomischen Disziplin des Formalisierens, Verzeichnens und Verteilens werde,
würde sie zur einer unverzichtbaren, respektablen und unschuldigen Stütze, um die Frage nach
der Vermittlung von Kollektiven und Existenzweisen zu stellen.

Um diese begrenztere und würdigere Praxis der „ökonomischen Disziplin“ freizulegen, zer-
legt Latour „die Ökonomie“ in drei unterschiedliche Existenzweisen: Verbindung, Organisa-
tion und Moralität (Latour 2014: 526). Der Begriff der Ökonomie wird im Anschluss an diese
Neuverteilung nur noch für die „Disziplin des Ökonomisierens“ oder die „Instrumente des
Ökonomisierens“ (Latour 2014: 623, 595) reserviert sein. Damit sind Messverfahren und Kal-
kulationstechniken gemeint, die der Existenzweise der Organisation zuordnet sind. Davon
unterscheidet Latour die Praktiken der Valorisierung und Evaluation, welche die Existen-
zweise der Verbindung ausmachen. Mir geht es im Folgenden weniger um eine wirtschafts-

338 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


soziologische Einschätzung der Reformulierung von Ökonomie, die Latour hier vornimmt
(vgl. dazu Tellmann 2016). Mein Ziel ist es zu verstehen, wie die Frage der (ökonomischen)
Kalkulation zu einem Dreh- und Angelpunkt für die (Kosmo-)Politik werden kann und mit
welchen Konsequenzen dies geschieht. Zu diesem Zweck steht die Rekonstruktion des Wert-
und Kalkulationsbegriffes im Mittelpunkt der Ausführungen. Sie erlaubt zu beobachten, wie
Latour Ökonomie und Ökologie verbindet.

Für Latour ist der Wertbegriff nicht mit der sozialen Produktion von Kommensurabilität
gleichzusetzen. Er schlägt damit einen anderen Weg ein als die gegenwärtige Soziologie. Diese
behandelt ökonomische Bewertung und Quantifizierung gleichzeitig. Sie lenkt die Aufmerk-
samkeit auf die (numerische) Form der Wertmessung und die Herstellung einer (numerischen)
Vergleichbarkeit. Effekte und Voraussetzungen dieser Praktiken des Messens, Quantifizierens
und Vergleichens stehen im Mittelpunkt der Analyse (Espeland 2001; Espeland / Stevens 2008;
Fourcade 2011; Heintz 2010). Latour etabliert demgegenüber einen Unterschied zwischen
ökonomischen Werten auf der einen Seite und numerischer Kommensurabilität auf der ande-
ren. (Ökonomischer) Wert definiert für Latour nicht, was Dinge vergleichbar macht, sondern
ist Ausdruck einer Differenz (2014: 585).

Wert entsteht, weil und insofern diese Differenz als Teil der eigenen Existenz valorisiert
wird. In diesem Sinne beschreibt Wert die Beziehung zum Anderen als unausweichliche Alte-
rierung : Der Begriff verweist darauf, welche „anderen Existierenden […] es passieren muss,
um zu subsistieren, […] ohne die es nicht mehr auskommen kann und die miteinander verkettet
bleiben müssen, damit es subsistieren kann.“ (Latour 2014: 584) Werten und Verbinden wer-
den dabei synonym: „[Ü]berraschende Bewertungen verbinden die langen Ketten von
(Quasi-)Objektien und (Quasi-)Subjekten, von Gütern, Übeln und Menschen miteinander.“
(Latour 2014: 599) Nichts, oder noch nichts, ist in diesem Akt des Einschätzens und Bewertens
für Latour Kalkulation (Latour 2014: 590).

Die Beispiele, die Latour wählt, um den Modus der valorisierenden Verbindung zu illus-
trieren, stammen zumeist aus dem Bereich des Konsums. Aber man hat den Eindruck, dass ihn
nicht spezifisch der Konsum interessiert, sondern vielmehr die allgemeine Formel:
„M(enschen)-N(icht)M(enschen)“, die diese Verbindung auszeichnet (Latour 2014: 572).
Auffällig ist, dass Latour diese Existenzweise des Verbindens auf der gleichen Allgemein-
heitsebene beschreibt wie das Existieren überhaupt: Es geht um die Subsistenz einer Existenz
durch Alterierung, die Affirmation und Bewertung beinhaltet. Deshalb ist es wenig verwun-
derlich, wenn Latour die Ähnlichkeit des Verbindens und des Reproduzierens herausstellt
(2014: 593). Verbinden ist Existieren und Existieren ist Verbinden. Die Valorisierung ist das
Agens der Verbindung.

Gegenüber diesem allgemeinen und existenziell gefassten Wertbegriff sorgen numerische
Wertmessungen und Kalkulationen lediglich für Identifizierung, Fixierung und Begrenzung.
Sie wählen aus, explizieren und verstärken das, was als Wertbindung bereits vorliegt.
„Unschuldig“ ist Kalkulation und Wertmessung für Latour insofern, als er die Kalkulation
nicht mehr als den Sündenfall des Utilitarismus verstehen möchte (Latour 2014: 555; Callon /
Latour 1997). Weil Latour die Aktivität des Schätzens von Wert in allen Lebensaktivitäten
verortet, ist Quantifizierung nur ein „sammeln, konzentrieren, extrahieren und simplifizieren“
– eine Bestimmung, die sich bereits in seinem Buch zu einem neuen Ökonomieverständnis
nach Gabriel Tarde findet (Latour / Lepinay 2010: 28). Latour versteht Wertmessungen deshalb
als „explikatives Vermögen“ (Latour / Lepinay 2010 58 f) und lässt das, was die Soziologie
des numerischen Vergleichs in den Mittelpunkt stellt, außen vor: die Eigenlogik einer nume-
rischen Darstellung sowie die Autorität, Reichweite, Disziplin und Identitätseffekte, die damit
einhergehen (Heintz 2010: 172ff; Espeland / Stevens 2008). Er betont ausschließlich die Defi-
nition und Simplifizierung von bestehenden Bewertungen (vgl. Fourcade 2011: 1769).

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 339

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Latour legt größten Wert darauf, Wertmessung und Kalkulation nicht als Wissenstechniken
zu verstehen – zumindest nicht in einem wissenschaftlichen Sinn. Denn hier werden keine
empirischen Daten erhoben, die die Konstruktion von Fakten erlauben (Latour 2014: 552ff).
Obwohl beide Verfahren an materiellen Aufschreibetechniken hängen, gehören sie zu unter-
schiedlichen Existenzweisen. Im einen Fall geht es um die Herstellung von „Referenz“, in der
anderen Existenzweise darum, zu verteilen und zu koordinieren, was und wer zählt: „Ohne
Ökonomisieren würde man niemals wissen, wann es, an uns‘ ist und was ‚uns zusteht‘, noch
wie man die Wege der Optimierung wiederaufnehmen kann und zu welchen Fälligkeiten die
Konten zu prüfen sind.“ (Latour 2014: 634).

Kalkulation erlaubt „aufzuteilen, zu teilen, zu verteilen und zu begrenzen“ (Latour 2014:
550). Die Aufteilung bezieht sich auf den Akt der Grenzziehung zwischen dem, „was zählt“,
d.h. was in die Kalkulation aufgenommen wird, und dem, was nicht oder noch nicht gezählt
wird. Sie bestimmt die Grenze zwischen Internalisierung und Externalisierung (vgl. auch Cal-
lon 1998). In der Tat hält Latour (2001: 195) die „ökonomische Disziplin“ für besonders
geeignet, eine klare Grenze um das Kollektiv zu ziehen. Die Verteilung bezieht sich dagegen
auf die interne Gliederung. Leider erfährt man nicht konkret, was intern verteilt wird. Latour
spricht wahlweise von Verantwortlichkeiten, Eigentum, Verpflichtungen, Intentionalität oder
Handlungsfähigkeit (Latour 2014: 550; 2013 b: 46, 59, 67; 2005 b: 16). Dass aber Verteilung
im Zentrum der Analyse der Existenzweisen steht, wird deutlich. Schließlich geht es um die
Explikation von „Verteilungsschlüsseln“, die ein „Optimum“ hervorbringen können und sollen
(Latour 2014: 567, 550, 617). Latour übernimmt somit den ökonomischen Begriff der „opti-
malen“ Verteilung und will diesen für die politische (und moralische) Auseinandersetzung
öffnen. Das Optimum bezeichnet den politischen Einsatz des Kalkulierens (Latour 2014: 614).

Indem Latour die „ökonomische Disziplin“ der Kalkulation nicht als einen Akt der Beschrei-
bung und Vermessung, sondern des Teilens und Aufteilens begreift, stellt er eine Verbindung
zwischen Ökonomie und Politik her. Die „ökonomische Disziplin“ wird von Latour in genau
denselben Kategorien gekennzeichnet, in denen er auch die Zusammensetzung des Gemein-
samen beschreibt: Man muss die Grenze des Kollektivs festlegen und die innere Verteilung
bestimmen. Bereits in Das Parlament der Dinge hat Latour diese Verbindung von Ökonomie
und politischer Ökologie mehr als deutlich gemacht. Dort führt er aus, dass die Ökonomen
sich genau wie die politische Ökologie dafür interessierten, was man in die Berechnung ein-
beziehen müsse; auch die Ökonomie möchte dahin „gelangen, die Lösungen zu hierarchisieren,
um die optimale Verteilung von Ressourcen zu erreichen; auch sie spricht von Autonomie und
Freiheit; auch sie produziert ein provisorisches Außen“ (Latour 2011: 174). Die Stärke der
„ökonomischen Disziplin“ liege darin, dem Kollektiv ein Modell anzubieten, das klar bezeich-
net, was einbezogen wird. Es sei ihre Rolle, „die Differenz zwischen Innen und Außen des
Kollektivs zu verstärken“ (Latour 2011: 195). Gleichzeitig erlaube sie den „schmerzlichen
Übergang von vereinzelten Propositionen […] zu einer kohärenten, aber provisorischen
Berechnung der optimalem Aufgliederung der gemeinsamen Welt“ (Latour 2011: 198) und
biete eine vereinfachende, dramatisierende Repräsentation des Demos vor ihm selbst. „Das
Ökonomisieren“ stelle dem Demos eine „unentbehrliche“ und „vernünftige Form“ bereit,
„seine Präferenzen in einem Vokabular zu artikulieren, das zugleich der Forderung der Öffent-
lichkeit und der Schließung genügt“ (Latour 2011: 198).

Diese Engführung der „ökonomischen Disziplin“ mit der politisch-ökologischen Frage der
Ko-Existenz beinhaltet eine Amalgamierung, die problematische Konsequenzen für das Ver-
ständnis von Politik hat. Welche problematischen Konsequenzen sich genau ergeben, wird das
Thema des nächsten Abschnittes sein. An dieser Stelle soll lediglich zusammenfassend fest-
gehalten werden, wie dieser Effekt der Amalgamierung entsteht. Dank des Durchgangs durch

340 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Latours Bestimmung der Begriffe von politischer Ökologie und ökonomischer Kalkulation
kann man die einzelnen Schritte nun nachvollziehen, in denen dieser Effekt erzeugt wird:

1) Latours Verständnis von politischer Ökologie wird zur Folie für die Neubeschreibung
der Ökonomie. Durch die Linse der politischen Ökologie betrachtet wird der Wertbe-
griff als Ontologie der Existenz lesbar. Kalkulation wird zum Instrument der Benennung
von Selektion und Valorisierung. Sie bestimmt, was für eine Existenz als Teil ihres
Lebens und Überlebens zählt. In beiden Fällen gibt die Sprache der Ökologie vor, was
von „der Ökonomie“ als „ökonomische Disziplin“ bewahrt werden soll.

2) In einem zweiten Schritt benutzt Latour dieses „ökologische“ Verständnis der Kalku-
lation, um zwei Operationen zu konkretisieren, die in der Zusammensetzung des Kol-
lektivs zentral sind: die Einbeziehung von Entitäten und die Erreichung einer „optimalen
Verteilung“. Damit verleiht er der ökologischen Frage nach der gemeinsamen Stabili-
sierung von Existenzen eine konkrete ökonomische Form: Zusammenleben wird über-
setzt in den Prozess der Internalisierung/Externalisierung und die Figur des Optimums.
Ökonomie und Ökologie werden vermischt. Sie werden zu einem Amalgam mit pro-
blematischen Folgen für das Verständnis der Politik.

Kalkulation und Kollektivität: Harmonisierung und De-Materialisierung
In Latours Beschreibungen der „ökonomischen Disziplin“ wird überdeutlich, dass die Frage
der Kalkulation und der Gesamtrechnung eine zentrale Rolle bei der Zusammensetzung des
Kollektivs einnehmen. Aber es wäre falsch anzunehmen, dass Latour den Makroökonomen,
Buchhaltern, und Statistikern die Politik überlassen möchte. Im Gegenteil, er kritisiert die
Moderne dafür, dass sie glaubte, man könne die Agora entleeren, die Diskussion abkürzen und
stattdessen eine „bloße“ Berechnung durchführen. Das Gemeinsame gibt es nur als Streit und
als Prozess – hieran lässt Latour keinen Zweifel. Selbst die Definition des Kollektivs ist pro-
zesshaft: „Mit dem Wort Kollektiv wollen wir die Arbeit hervorheben, die zum Sammeln in
einem Ganzen erforderlich ist.“ (Latour 2001: 89) Ähnlich eines „Kanalisationssystems“ oder
einer „cloaca maxima“ sei das Kollektiv durch die Aktivität des permanenten Versammelns
und Neuverteilens definiert (Latour 2001: 103). Genau wie jede andere Existenz ist die poli-
tische Seinsweise an eine unablässige Bewegung geknüpft, die nie zur Ruhe kommt, sondern
immer wieder auf die Alterierung durch das Außen zwecks der Erhaltung der eigenen Existenz
angewiesen ist – sonst würde sie absterben und Gesellschaft werden.

In Existenzweisen betont Latour dann auch die Unruhe und den Zweifel, welche die Dis-
kussion über ein prinzipiell unerreichbares Optimums auslöst. Sein Schlussakkord lautet nicht
umsonst: Calculemus. Dieser Begriff erinnert an die Inkommensurabilität und die Unmög-
lichkeit, die heterogenen Existenzweisen und ihre Wertbindungen in eine einheitliche Rech-
nung zu überführen. Isabelle Stengers möchte den Ausdruck Calculemus in Analogie zu der
mathematischen Produktion einer Gleichung verstehen, die neue Relationen und Entitäten
vorschlägt und zugleich das Material für neue Risiken und Problemstellungen liefert. Darin
bestehe das heterogene „Wir“ (Stengers 2011: 400). Für Latour ist Calculemus der Skrupel,
der einen zögern lässt, die gefundenen Lösungen für ausreichend zu befinden: „Wieso wisst
ihr, dass es sich dabei um eine optimale Kombination handelt?“ (Latour 2014: 614) Der latei-
nische Ausdruck Calculemus erinnere uns daran, dass Kalkulation und Skrupel die gleiche
Etymologie teilen. Ökonomische Kalkulation gibt es nicht ohne die moralische Frage der Dis-
position „hinsichtlich der optimalen Verteilung von Zwecken und Mitteln“ (Latour 2014: 613).
Die Moralität, die den Skrupel kultiviert, ist folgerichtig die letzte der drei Existenzweisen, in
die „die Ökonomie“ der Moderne bei Latour aufgelöst wird. Calculemus ist das Wissen darum,
dass nichts kombinierbar und vergleichbar ist, und dennoch kombiniert und verglichen werden
muss (Latour 2013 a: 461).

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 341

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Diese Einhegung und Qualifizierung der Kalkulation durch das Zögern mag eine „ethic of
quantification“ (Espeland / Stevens 2008: 432) bereitstellen, die immer wieder die Partialität
und Einschränkungen numerischer Repräsentation aufzeigt. Aber Latours Begriffspaar von
Kalkulation/Calculemus geht weit über eine derart begrenzte Ethik der Quantifizierung hinaus.
Das Begriffspaar Kalkulation/Calculemus verleiht dem Prozess der Überführung von Diffe-
renz in Gemeinsamkeit eine konkrete Gestalt. Es ist in Analogie zu dem Begriffspaar Politik/
Kosmopolitik zu verstehen, das ebenfalls diesen Übergang bezeichnet. Erst wenn man diese
Analogie von Politik/Kosmopolitik und Kalkulation/Calculemus verdeutlich hat, wird klar,
wie stark der Begriff der Kalkulation die politische Theorie von Latour bestimmt. Ich werde
zunächst deshalb sehr kursorisch skizzieren, wie das Verhältnis von Politik und Kosmopolitik
zu verstehen ist, um danach zu entfalten, wie das Amalgam aus Ökologie und Ökonomie
Latours eigene theoretische Absichten durchkreuzt. Dabei sei vorangestellt, dass es alles
andere als einfach ist, den Latours Politik- und Kosmopolitikbegriff eindeutig und abschlie-
ßend zu behandeln – zu viel Unschärfe und Uneindeutigkeit begleiten diese Begriffe. Dennoch
lassen sich aus den obigen Ausführungen zur politischen Ökologie folgende Beziehungen und
Unterscheidungen dingfest machen:

Politische Ökologie bezeichnet die Explikation einer Existenz unter dem Begriff der Wert-
bindung und der Objektorientierung. Die Politik leistet eine Selbstverständigung darüber, was
man teilt und was einen verpflichtet. Sie expliziert und produziert Gemeinsamkeit. In diesem
Sinne kann man jede Existenzweise als Kollektiv verstehen und jede Artikulation dieses Kol-
lektivs bezüglich dessen, was es „wertschätzt“ und was es vereint, als Politik. Folgerichtig
verweist Latour darauf, dass „each mode [has] its people […] why is it so difficult to accept
that scientists do indeed compose a people and a very specific one?“ (Latour 2013 b: 46)

Kosmopolitisch wird diese politische Explikation, wenn sie der Begegnung und Präsentation
unterschiedlicher Existenzweisen zueinander dient. Es ist eine Diplomatie der Differenz,
sowohl zwischen Religion und Wissenschaft, als auch zwischen Modernen und Nicht-Moder-
nen. Diese Diplomatie kennt die reale Gefahr des Krieges. Die kosmopolitische Begegnung
wird wiederum politisch in dem Maße, als sie die Herstellung von Gemeinsamkeit zwischen
den kollektiven Existenzweisen und ihren jeweiligen Milieus anstrebt. Latour verweist deshalb
darauf, dass Kollektive an der Verfertigung der gemeinsamen Grundlagen beteiligt sind, nicht
Individuen: „[T]hey are indeed a people engaged in the complex process of people building.“
(Latour 2013 b: 46) Es geht um die gemeinsame Welt, die aus unterschiedlichen Welten
zusammengesetzt werden muss und keine vermittelnde Größe voraussetzen kann. Latour ver-
weist auf die Notwendigkeit, einen Kosmos aus den unterschiedlichen Kosmologien herzu-
stellen.

Der Unterschied zwischen Politik und Kosmopolitik sollte nicht unterschätzt werden. Wie
groß dieser Unterschied ist, wird insbesondere an der Abgrenzung deutlich, die Isabelle Sten-
gers gegenüber dem Politikbegriff vornimmt, den Latour im Parlament der Dinge entfaltet.
Für Stengers ist Latours Politik begrenzter als das, was sie unter Kosmopolitik versteht. Politik
beinhaltet die Verpflichtung und den Imperativ, ein Gemeinsames zu finden und für diesen
Zweck eigene Werte und Existenzweisen zur Verhandlung zu stellen. Jene, die an der Seins-
weise der Politik partizipieren, müssten die Herausforderungen und Risiken dieser Anforde-
rung annehmen: „[E]veryone is forced to argue on so-called common ground.“ (Stengers 2011:

342 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


359)1 Politik enthalte ihrer Seinsweise entsprechend eine „logical closure“ (Stengers 2011:
359). Die kosmopolitische Praxis ist demgegenüber eine Öffnung der Politik auf die Praktiken,
die durch die Politik disqualifiziert werden: Sie erkennt die Bindungen an, die eine Existen-
zweise hat und von denen sie sich nicht „nomadisch lösen“ könne. Kosmopolitik beginne,
wenn Nomaden erkennen, „that they too have a territory“ (Stengers 2011: 373). Kosmopolitik
ist nicht-hierarchische Koexistenz von differenten Praktiken, die einander gegenseitig nicht
„interessieren“, sondern „komplizieren“, was zu einem Zögern, Denken, Innehalten führt
(Stengers 2011: 394).

Während Stengers in ihren Schriften eher die Aspekte der Kosmopolitik betont, die der
Differenz verpflichtet sind, favorisiert Latour eine Gleichgewichtung von Politik und Kosmo-
politik. Latour tritt explizit das republikanische Erbe an und stellt sich die Aufgabe, das
Gemeinsame jenseits der Begegnung in der Differenz zu denken: „We want to tackle again the
problem of composing one body from the multitude of bodies.“ (Latour 2005 b: 28; vgl. bereits
2001: 84) Über die zivile Benennung dessen, was einen bindet und verpflichtet hinaus, gibt es
für Latour die Notwendigkeit, das Gemeinsame festzulegen und zu artikulieren. Es gibt die
Notwendigkeit, „eine Ordnung“ zu finden „und nicht zwei“ (Latour 2001: 204).

Wenn die Vision aufgegeben würde, alle Seinsweisen und Entitäten kommensurabel zu
machen und ihre gemeinsame Verteilung zu optimieren, schlösse „man sich in eine lokale
Version des Guten und Schlechten ein“ (Latour 2014: 621). Aber wenn man nur der Kom-
mensurabilität folgte, würde man in einem utilitaristischen Universum landen. Deshalb gilt es,
die Kommensurabilität trotz der Skrupel zu wagen: „Man muss zum Optimum gelangen, wäh-
rend es keinerlei Mittel gibt, dieses Optimum durch welche Berechnung auch immer zu opti-
mieren […] Man kann Güter und Übel nicht ausgleichen, während man sie dennoch ausglei-
chen muss.“ (Latour 2014: 621) Der Übergang von der Begegnung in Differenz zur Gemein-
samkeit wird damit bei Latour als der Übergang von Calculemus zur Kalkulation beschrieben.
„Das Optimum muss berechnet werden, während es unberechenbar ist.“ (Latour 2014: 622)
Das Paradox kann Latour nur auflösen, indem er es temporalisiert und verlangt, dass die
Debatte über die Berechnungen immer wieder neu beginnen müsse.

Das Begriffspaar Kalkulation/Calculemus verleiht diesem permanenten Akt des Zusam-
mensetzens des Kollektivs seine konkrete Gestalt. Die Kalkulation wird damit zur Figurenlehre
des Politischen. Der Begriff der Figur bezeichnet hier die materialisierte Form oder die sinn-
liche Gestalt, die einen Prozess darstellbar macht. Latour verweist auf solche Figuren, die
einem Netzwerk „Gestalt, Verkleidung oder Konsistenz“ verleihen und dadurch selbst wieder
handlungsleitend werden (Latour 2007: 94). In der Kulturtheorie wird mit dem Begriff der
Figuration oder Figurenlehre die sinnliche Darstellung oder Verkörperung der politischen
Einheit bezeichnet (Hebekus et. al. 2003; Koschorke et. al. 2002; Manow 2008).

Latour verzichtet auf eine holistische Figuration des politischen Zusammenhangs, wie sie
aus der westlichen politischen Tradition bekannt ist. Kein Körper und kein Organismus stellen
die Metapher für das Gemeinsame bereit. Die Aktivität des Zusammensetzens selbst soll im
Zentrum stehen. Deshalb werden die permanente Wiederholung der Kalkulation, der Skrupel

1 Es ist sehr interessant, wie Stengers Latours Parlament der Dinge auf den Netzwerkbegriff bezieht. In
Stengers Rekonstruktion verknüpft Latour die Verbindungen des Netzes mit der Notwendigkeit, Politik
zu machen: „Long, rhizomal networks are, according to Latour, what characterizes our modernity. And
they impose upon those they connect the condition that characterize both the modern technical labo-
ratory and the Parliament of things.“ (Stengers 2011: 359) Aber die Länge des Netzwerkes solle man
als Ergebnis einer aktiven und expliziten Weigerung bestimmter Entitäten, sich zu verbinden, verste-
hen. Die Verbindungen seien ein Ergebnis „of the network’s active opposition to its extension“ (Sten-
gers 2011: 359ff). Latour hat diese Möglichkeit der Ablehnung von Politik in seinem Aufsatz zur
Dingpolitik aufgenommen (Latour 2005 b: 24ff).

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 343

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


und die Neuaushandlung ihrer Variablen zum Sinnbild des Zusammensetzens und der provi-
sorischen Einheit, die gefunden werden muss. Das Bild der andauernden Rechnung und Neu-
berechnung wird damit zur Gestalt des Gemeinsamen. Was aber passiert, wenn man den Begriff
der Kalkulation benutzt, um die ideale Form des Gemeinsamen und den Streit darum, zu arti-
kulieren? Es gibt meiner Ansicht nach zwei problematische Effekte dieses zentralen Bezuges
auf Kalkulation/Calculemus: Harmonisierung und De-Materialisierung.

Das Gemeinsame als optimale Verteilung und Werthierarchie
In Existenzweisen belobigt Latour die ökonomische Wissenschaft dafür, dass sie die Frage
nach dem Optimum gestellt hat (2014: 614). Er spricht davon, dass die Modernen „das Opti-
mum“ erfunden hätten und leider durch das „Vertrauen in eine Vorhersehungsökonomie“ ver-
loren hätten (Latour 2014: 617). Nun sei es an der Zeit, das Optimum wiederzugewinnen. Diese
Wiedergewinnung des Optimums besteht für Latour darin, mit jeder angenommenen Harmo-
nisierung der Interessen zu brechen. Es gibt nur einen permanenten Streit um die Verteilung.
Seine Rede vom Optimum ist nicht als eine Naturalisierung des ökonomischen Gleichgewichts
misszuverstehen.

Mit den Begriffen der Allokation und des Optimums ruft Latour dennoch sehr traditionelle
Vorstellungen von Ökonomie und Politik auf den Plan. So fragt die klassische Marktanalyse
nach der „optimalen“ und „effizienten“ Verteilung von knappen Ressourcen (vgl. Callon
1998). Eine ebenfalls klassische Definition von Politik zentriert die politische Auseinander-
setzung um Verteilungsfragen: „wer kriegt was, wann und wie?“ (Laswell 1936) Verteilungs-
fragen, so hat kürzlich die Soziologin Greta Krippner (2011) im Ausgang der Finanzkrise
argumentiert, verlangten nach einer expliziten politischen Entscheidung, die Legitimität bean-
spruchen kann, und ließen sich nicht in den Markt auslagern. Es scheint, als ob Latour in Bezug
auf die Zentralität der Verteilungsfrage und die Notwendigkeit der Politisierung mit dieser
Position übereinstimmt, ohne aber die Annahme der Knappheit der Ressourcen teilen zu wol-
len, die diesen klassischen Definitionen von Politik und Ökonomie zugrunde liegen. Ebenso
wenig möchte er territorial-staatliche politische Entitäten oder einen Marktraum als einen
Referenzrahmen für die Frage der Verteilung voraussetzen.

Aber für wen und auf welcher Grundlage macht es überhaupt Sinn, von einem „Optimum“
zu sprechen, so lange man weder die Beschränkung der Knappheit noch die Gegebenheit einer
politischen Entität annehmen möchte? Will Latour das Optimum nur für die „regionalen“
Entitäten berechnen? (vgl. Lindemann 2009) Was bedeutet es in diesem Zusammenhang, von
einem Optimum der „Gesamtrechnung“ auszugehen, von dem „legitimierbaren Charakter
eines Berechnungsresultates“ und der Bestimmung einer „bottom line“ (Latour 2011: 197,
2014: 627)? Wie stark muss Latour zu diesem Zweck ökonomische Annahmen des Gleichge-
wichts, der Knappheit und der Effizienz entgegen seiner eigenen Intention einbeziehen, damit
es überhaupt Sinn macht, vom Optimum zu sprechen?2 Hat die Rede vom Optimum überhaupt
einen Inhalt, wenn man sie von diesen Annahmen löst?

Selbst wenn man Latour zugesteht, dass der Begriff des Optimums auch ohne seine ökono-
mischen Annahmen der Knappheit und des Gleichgewichts brauchbar ist, bleibt die Proble-
matik der Figuration des Gemeinsamen durch die Kalkulation bestehen. Denn das Optimum

2 In den Arbeiten von Michel Callon, der die Begriffe der Externalisierung/Internalisierung, der kalku-
lativen Rahmung und der Performativität für die ANT fruchtbar gemacht hat, besteht kein Zweifel,
dass das Optimum eine Frage der effizienten Verteilung knapper Ressourcen unter der Annahme des
Marktgleichgewichts ist (1998: 247). Für Callon liegt der Fokus der Analyse auf dem ‚Herausschnei-
den‘ von kalkulativen Entitäten aus einem Netz der Verbindungen, die diese Rahmung permanent
stören. Wie im folgenden Abschnitt deutlich wird, übernimmt Latour dieses Modell als seine politische
Theorie.

344 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


ist Ergebnis einer Rechnung, die erlaubt, bestimmte Größen miteinander in Beziehung zu set-
zen. Weil dieses „In-Beziehung-Setzen“ in der Form der Kalkulation sinnlich darstellbar wird,
werden geteilten Skalen, Standards und Maßeinheiten zu den Medien und der Form des
Gemeinsamen. Zur Aufnahme in das Gemeinsame muss eine Entität Latour zufolge „kompa-
tibel“ mit den „bestehenden Institutionen, den gewählten Optionen und den getroffenen Ent-
scheidungen“ werden und einen Platz in der „bestehenden Hierarchie […] finden“ (Latour
2011: 164, 147). Eine „innere Harmonie“ scheint dadurch erreichbar (Lemke 2010: 288).

Hierarchisierungen, Vergleiche und Umwandlungen versinnbildlichen, wie man eine Dif-
ferenz der Werte in ein Gemeinsames überführt. Die gemeinsame Rangfolge und der gemein-
same Standard bezeichnen die erfolgreiche Zusammensetzung des Kollektivs (Latour 2001:
195, 197). Damit leistet Latour einem herkömmlichen Politikverständnis Vorschub, das die
Aggregation von unterschiedlichen Werten in einer Gesamtordnung anstrebt. Auf diese Weise
bestätigt sich die von Gerard de Vries (2007: 791, 804) aufgestellte These, dass Latour letztlich
bei der Frage stehen bleibt, wie man aus „mini-kings“ einen Staat bauen könne. De Vries
diagnostiziert bei Latour eine seltsame Mixtur von neuen Konzepten und alten Problematiken,
die in seinem neuestem Werk eine weitere Verfestigung erfährt. Dadurch aber verfestigt sich
ebenfalls die Tendenz einer unbeabsichtigten De-Materialisierung der Dingpolitik.

De-Materialisierung der Dingpolitik
Latours Arbeiten haben der aktuellen Sozialtheorie entscheidende Impulse gegeben, die poli-
tische Dimension der Materialität neu in den Blick zu nehmen (Barry 2001; Bennet 2010;
Braun / Whatmore 2010; Frost 2008; Opitz / Tellmann 2015). Bereits die Akteur-Netzwerk-
Theorie erlaubt herauszuarbeiten, wie die Materialität der Dinge und Techniken Stabilisie-
rungen bestimmter Weltentwürfe bereitstellen (Woolgar / Lezaun 2013). Solche materiellen
Stabilisierungen bringen Realität hervor und exkludieren andere Weltentwürfe. In diesem
Sinne wohnt der Materialität eine Politik inne. Mit seinen aktuellen Werken knüpft Latour an
diese Thematik an. Seine Äußerungen zur politischen Ökologie und seine Anthropologie der
Moderne können als konzeptuelle Fortführung einer Politik der Materialität gelesen werden.

Aber Latour hat sich nicht nur darum bemüht, eine Politik der Materialität zu denken, son-
dern auch eine materielle Politik. Politik ist nicht nur unausweichlicher Teil jedes Weltent-
wurfs, sondern auch eine spezifische Existenzweise. Wie ändert sich unser Begriff der Öffent-
lichkeit, der Versammlung, der Debatte und der Abstimmung, wenn man nicht vergisst, dass
jegliche Praxis eine Stabilisierung durch die Materialität der Dinge braucht und dass jede Sta-
bilisierung eine Transformation beinhaltet? Auch die Antwort auf diese Frage hat Latour in
Existenzweisen weiter vorangetrieben: Die Politik zeichne sich nicht durch die Transparenz
des allgemeinen Willens aus, sondern durch die partikulare, materielle und permanent zu wie-
derholende Versammlung und Vereinigung. Keine gerade Linie, sondern eine Krümmung ist
ihr Charakteristikum (Latour 2014: 471).

Bereits Latours Begriff der Dingpolitik verbindet diese zwei Formen von materieller Politik
und politischer Materialität. In dem Aufsatz From Realpolitik to Dingpolitik plädiert Latour
dafür, der res publica ihre res, ihre Dinge, wiederzugeben (2005 b: 6). Die westliche Tradition
habe in ihren Politikvorstellungen vergessen, dass sich der Streit um das Gemeinsame um
konkrete und strittige Dinge dreht. Statt Dinge und Fakten als Voraussetzungen der politischen
Auseinandersetzung oder als Mittel zur Schließung der Debatte zu verstehen, müsse es darum
gehen, sie in ihrem Prozess der Zusammensetzung zu thematisieren. Gleichermaßen sei aus
dem Blick geraten, dass das Versammeln und Verbinden an bestimmten Medien und Orten
hängt: „Parliament is a technical term for making things public, that is, of producing voices
and connections among people.“ (Latour 2005 b: 24)

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 345

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Der Begriff der Dingpolitik soll die politische Materialität mit der materiellen Politik zusam-
menbringen. Die entscheidenden Fragen seien, wie man die “relevant parties” und die “relevant
issues” zusammenbringe (Latour 2005 b: 24). Es geht darum, die umstrittene Sache und die
Medien und Orte der Versammlung gleichzeitig zu betrachten. Aber so elegant diese Kombi-
nation zu sein scheint, so wenig wird deutlich, wie genau beide Achsen der Materialisierung
zusammengehören. Im Aufsatz über die Dingpolitik wird diese Verbindung, trotz gegenteiliger
Verlautbarung, nur schwach ausgeleuchtet. Latour verbleibt zumeist auf der Seite der materi-
ellen Politik. Nachdem der Text die Sicht auf Fakten als unstrittige Beweise wieder strittig
gemacht und darauf verwiesen hat, dass sich unsere politischen Passionen immer an konkreten
Ereignissen entzünden, dreht sich das Argument hauptsächlich um die Frage, wie man sich
von der Annahme eines einheitlichen Willens und der Transparenz der Repräsentation lösen
muss, um temporäre, partielle und ubiquitäre Formen der Öffentlichkeit jenseits des einen,
großen Parlaments zu denken.

Die Soziologin Noortje Marres hält das Auseinanderfallen dieser beiden Versionen der Ver-
bindung von Politik und Materialität für ein Charakteristikum der interdisziplinären Debatte,
die von den STS zur politischen Theorie reicht und mittlerweile unter dem Schlagwort „New
Materialism“ geführt wird. Aus ihrer Sicht ist Latours „playful proposal for a Dingpolitik“
noch unzureichend ausformuliert (Marres 2013: 4). Insgesamt gäbe es in der Debatte entweder
das Bestreben, die Konstitution von technischen Dingen und wissenschaftlichen Fakten als
eine Art Sub-Politik zu beschreiben, ohne sich um die Formen des politischen Verfahrens im
engeren Sinne zu kümmern. Oder man eruiere, wie die politischen Verfahren und Traditionen
das politische Subjekt bisher de- oder re-materialisierten. Die beiden Seiten von materieller
Politik und politischer Materialität zusammenzudenken sei ein noch ausstehendes Projekt.
Auch Gerard de Vries hat seine Kritik am Politikbegriff von Latour damit begründet, dass die
andere Seite der Dingpolitik verschwindet: „The net effect, however is, that in Latour’s political
philosophy the object of politics disappears from view.“ (de Vries 2007: 805)

Meine Ausführungen unterstützen diese Einschätzung. Sie legen den Schluss nahe, dass in
Latours neuestem Werk die Verbindung der beiden Seiten der Dingpolitik weiter erschwert
wird. Man könnte sogar sagen, dass diese Lücke zwischen der politischen Materialität und der
materiellen Politik weiter aufgegangen ist. Denn aufgrund der Verbindung der politischen
Ökologie mit der Figur der Kalkulation entsteht der Eindruck, dass das politische Problem
darin bestehe, einen Pluralismus der Wertordnungen miteinander kompatibel zu machen. Kal-
kulation beschreibt die Aufzeichnung dieser Werte und die Formulierung ihrer Beziehungen.
Wie oben ausführlich dargelegt wurde, zielt sie auf die Vergleichbarkeit und Hierarchisierung
von Werten im Hinblick auf ein Optimum.

Dabei treten durchaus die materiellen Inskriptionen der Kalkulation in den Vordergrund:
Messungen, Daten, Variablen, Zahlen und Modelle sind die Medien des politischen Streits in
Latours Version von (Kosmo-)Politik. Während die Materialität der Kalkulation sichtbar wird,
bleibt undeutlich, wie der Streit um die Kalkulation Teil einer materiellen Komposition von
Existenzweisen ist. In der Frage nach dem Optimum und danach „was zählt“ kann man nicht
mehr erkennen, was es bedeutet, die materiellen Komposition oder das Design des Gemein-
samen zu verhandeln. Ist die Frage des Milieus oder unseres „life-support systems“, dessen
Sichtbarmachung Latour mit seiner Form von Post-Konstruktivismus verbindet, wirklich als
Kommensurabilität von Werten angemessen problematisiert?3 Im Bild der Kalkulation bleibt
die politische Materialität der Existenzweisen nebulös. Es entsteht eine Trennung dessen, was

3 Latour benutzt auch eine Reihe von Beschreibungen, die das Gemeinsame als ein handwerkliches
Produkt charakterisieren. Aber das Bild der Konstruktion und des Designs wird überlagert vom Tenor
der Wertordnungen. Latours Soziologie der Artefakte brauchte keine politische Ökologie, während
jene die techniksoziologische Behandlung des sozialen Faktes als Ding unterminiert.

346 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Latour für untrennbar hält: materielle Seinsweisen und Wertordnungen. Zwar mag Latour
betonen, „es gäbe keinen moralischen Pluralismus mehr, sondern eine Pluralität von Existie-
renden, deren Zusammenfügung man optimieren müsste, indem man jedesmal durch eine
besondere Untersuchung die Kompatibilität der Zwecke und Mittel wiederaufnähme“ (Latour
2014: 616). Aber das Vokabular zur Aushandlung des Gemeinsamen und die Figur des
Gemeinsamsen, die Latour hier benutzt, lässt den „moralischen Pluralismus“ und nicht die
„Pluralität der Existenzen“ in den Vordergrund rücken. Das Amalgam von politischer Ökolo-
gie und Ökonomie führt zu einem De-Materialisierungseffekt, der den theoretischen Absichten
Latours diametral entgegensteht.

Schluss: Politik des Milieus und Politische Ökologie
Ich habe in diesem Artikel argumentiert, dass die politische Ökologie durch die Amalgamie-
rung mit der „ökonomischen Disziplin“ Latours (kosmo-)politische Vision unterminiert. Ich
habe die Ursache für diesen unbeabsichtigten Effekt in der Adaption eines bestimmten öko-
nomischen Vokabulars lokalisiert. Dabei ist es wichtig zu betonen, dass die problematische
Natur dieses Amalgams aus Ökonomie und Ökologie nicht in der Kalkulation selbst liegt,
sondern in der Art, wie sie benutzt wird, um das politische Problem zu konkretisieren und dem
Gemeinsamen eine Gestalt zu geben. Durch diese spezifische Verwendung der Kalkulationen
werden Externalisierung, Optimierung, und Hierarchisierung zum Modell des Gemeinsamen.
Zugleich entsteht der unbeabsichtigte Effekt einer konzeptuellen De-Materialisierung der
Dingpolitik.

Doch was macht die schlechte Amalgamierung aus Ökonomie und Ökologie so einfach?
Was an dem Begriff der politischen Ökologie fördert dessen problematische Amalgamierung
mit der „ökonomischen Disziplin“ zum Nachteil des Verständnisses von Politik? Ich möchte
abschließend andeuten, dass die Begriffe der Ökologie und des Milieus nur zur Hälfte benutzt
wurden, um die Dimension des Kollektiven zu denken. Wenn man die doppelte Bedeutung
des Milieubegriffes in Rechnung stellt, könnte man dieser Verkürzung der politischen Öko-
logie entgehen.

In ihrem Buch über die kapitalistische Magie sprechen Isabelle Stengers und Philipp
Pignarre (2011: 116) von den Vorzügen des Milieu-Begriffes, der das „Denken durch die
Mitte“ erlaube. Das Konzept verweise gleichzeitig auf den Einsatz, den ein Milieu für jedes
lebende Wesen bedeute, und auf die Notwendigkeit, auf die Hierarchie von eindeutigen Kau-
salitäten zu verzichten.Mit dieser Interpretation des Milieubegriffs bringt Stengers noch mal
auf den Punkt, was die politische Ökologie von Latour und ihr selbst auszeichnet: jenseits des
Determinismus geht es um die kreative Ko-Konstitution von Existenz und Milieu, wobei das
Milieu aus der Perspektive einer Existenz definiert wird. Milieu ist hier, wie Georges Can-
guilhem (2001: 24) es beschrieben hat, das „mi-lieu“ verstanden als die Mitte des Ortes – „a
centered space, defined as being where the mi-lieu is a center“.4 Es handelt sich um den wer-
tenden, kreativen Entwurf einer Umwelt von einem vitalistischen Zentrum aus. Wie ich in
diesem Artikel gezeigt habe, benutzt Latour das ökonomische Modell einer wertenden Inter-
nalisierung/Externalisierung, um diese vitale und interessierte Grenzziehung, die ein Milieu
definiert, deutlich zu machen.

Die Zentrierung auf eine existenzielle Perspektive, die diesem Milieubegriff zu eigen ist,
wird durch die Pluralisierung von Perspektiven de-zentriert. In Analogie zum biologischen

4 Den Hinweis auf Canguilhem und die unterschiedliche Interpretation des Milieubegriffs verdanke ich
Lea Bühlmann. Er stammt aus der Arbeit „Verinnerlichte Umgebungen, veräußerlichte Organismen.
Physiologisches Regulierungswissen zwischen 1850 und 1950“ (unveröffentlichtes Manuskript der
Dissertation).

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 347

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Milieubegriff lässt sich dann formulieren: „The primary milieu an organism lives in [is] the
set of living things around it that are enemies or allies, prey or predators […]. One life-form
implies a plurality of other forms with which it is in contact.“ (Canguilhem 2001: 13 f) Latours
Vitalismus ist ein Quasi-Vitalismus: er besteht „nur“ aus der Pluralisierung von Interaktionen
zwischen „living things“, wobei das Lebende ein Name ist, um die De-Zentrierung durch das
„Andere“ zu benennen. Latour wendet sich dann auch selbst gegen eine „vitalistische“ Inter-
pretation, die er als eine „Überanimierung“ versteht, und sucht nach einer moderaten Inter-
pretation von „agents that are neither de-animated nor overanimated“ (Latour 2013 b: 59).

Das Herausschälen der biologischen Bedeutungsschichten des Milieubegriffes vermag den
Perspektivismus von Latours politischer Ökologie herauszustellen: die Zentrierung und Plu-
ralisierung von Perspektiven. In der Ausformulierung dieses Perspektivismus gibt es Über-
schneidungen und explizite Referenzen nicht nur zum Werk von Stengers, sondern auch zu
den Arbeiten von Eduardo Viveiros de Castro (2012). Viveiros de Castro hat einen somatischen
Perspektivismus entwickelt dem zufolge die unterschiedlichen körperlichen und affektiven
Konfigurationen verantwortlich für die Perspektivierungen sind. Perspektive und somatische
Existenz sind verbunden. Perspektivismus ist dementsprechend keine epistemologische Kate-
gorie, sondern artikuliert eine partikulare Ontologie und eine Relation zwischen Subjekten
(Viveiros de Castro 2012: 77). Denn eine Perspektive zu haben bedeute, einen Standpunkt
einnehmen zu können und damit eine Subjektposition zu beanspruchen.

Die Vorteile dieses materiellen Perspektivismus liegen offen zu Tage: Er stellt ein politisches
Vokabular zur Verfügung, das nicht von Anpassung, Substanz und Identität ausgeht. Darauf
aufbauend muss man die Beziehung zur Materialität nicht in Begriffen der Überformung,
Kreation oder Beherrschung beschreiben, sondern man betont die Offenheit gegenseitiger
Bezüge. Die Annahme, nicht nur menschliche Subjekte, sondern alle Entitäten hätten einen
„point of view“, eröffnet den Aushandlungsraum für eine relationale Ko-Existenz (Viveiros
de Castro 2012: 54).

Aber dieser somatische Perspektivismus hat nicht nur Vorteile, wenn man ihn als politisches
Vokabular benutzt. Man kann die Formen der Objektivierung, die Gefüge, die Kristallisationen
dieser Beziehungen weniger gut als Teil eines politischen Entwurfs beschreiben. Man denke
an das Geld oder an Infrastrukturen der Versorgung als res publica, die gemeinsamen Sachen,
die zu verhandeln sind. Sie sind, metaphorisch gesprochen, Architekturen des Gemeinsamen;
sie stellen bestimmte materialisierte Formen bereit, in denen sich die Zusammensetzung des
Kollektivs kristallisiert (vgl. Opitz / Tellmann 2015). Um diese Infrastrukturen als Commons
politisch verhandeln zu können, muss man das materielle Design dieser kollektiven Dinge in
den Blick rücken und als Figurationen des Gemeinsamen verstehen. Aber ist der Perspekti-
vismus der politischen Ökologie für diesen Zweck ausreichend? Die Begriffe der Wahl, der
Selektion und der vitalistischen Perspektive scheinen zu kurz zu greifen, um das materialisierte
Dazwischen der Commons zu problematisieren.

Vielleicht ist es also nicht nur die Amalgamierung mit der ökonomischen Kalkulation, die
den Entwurf der politischen Ökologie problematisch macht. Vielleicht müsste man die Ver-
bindung zwischen Politik und Ökologie in der politischen Ökologie auf den Prüfstand stellen,
um das Vokabular in einer Weise zu erweitern, dass die Kristallisationen, Figuren und Formen
der politischen Materialität angemessen debattiert werden können.

Interessanterweise stellt der Milieubegriff selbst eine Möglichkeit der Erweiterung bereit.
Denn er befördert nicht nur einem vitalen Perspektivismus – er lässt sich ebenso als Begriff
des „Dazwischen“ lesen. Denn das Milieu ist nicht nur „die Mitte des Ortes“, sondern auch
das „mi-lieu“, das „Zwischen den Orten“ bzw. „an intermediary field“ (Canguilhem 2001: 25).
Dieses Denken des „Zwischen“ muss die Pluralität der Perspektiven nicht aushebeln, aber kann

348 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


die Definition des politischen Problems erweitern. Dann ginge es nicht mehr nur darum, wie
man die Stimmen versammelt und die Perspektiven und deren Ontologien herausstellt, sondern
auch darum, was für eine Form durch die materielle Strukturierung und Herstellung, Forma-
tierung und Ausrichtung dieses „Zwischen“ entsteht. Ein solches Verständnis des Milieube-
griffs würde ebenso die Versammlung wie die geteilten Dinge betonen und wäre darin der
Dingpolitik von Latour angemessener. Ohne diese Rückbesinnung auf das Denken des mate-
riellen Dazwischen lässt sich Latours Ökologiebegriff nur allzu leicht in ein schlechtes Amal-
gam mit einer Form von politischer Ökonomie verwandeln.

Literatur
Barry, Andrew (2001): Political Machines. Governing a Technological Society, London.

Bennet, Jane (2010): Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham.

Braun, Bruce / Whatmore, Sarah J. (Hrsg.) (2010): Political Matter. Technoscience, Democracy, and Public
Life, Minneapolis.

Callon, Michel (1999): Actor‐Network Theory – The Market Test, in: The Sociological Review 47,
S. 181-195.

Callon, Michel (1998): An Essay on Framing and Overflowing: Economic Externalities Revisited by
Sociology, in: The Sociological Review 46, S. 244-269.

Callon, Michel / Muniesa, Fabian (2005): Peripheral Vision. Economic Markets as Calculative Collective
Devices, in: Organization Studies 26, S. 1229-1250.

Callon, Michel / Millo, Yuval / Muniesa, Fabian (2007): Market Devices, Oxford.

Canguilhem, Georges (2001): The Living and its Milieu, in: Grey Room 3, S. 7-31.

De Vries, Gerard (2007): What is Political in Sub-Politics? How Aristotle might help STS, in: Social
Studies of Science 37, S. 781-809.

Espeland, Wendy Nelson / Stevens, Mitchell L. (1998): Commensuration as a Social Process, in: Annual
Review of Sociology 24, S. 313-343.

Espeland, Wendy Nelson / Stevens, Mitchell L. (2008): A Sociology of Quantification, in: European
Journal of Sociology 49, S. 401-436.

Fourcade, Marion (2011): Cents and Sensibility: Economic Valuation and the Nature of „Nature“, in:
American Journal of Sociology 116, S. 1721-1777.

Fraser, Mariam (2006): The ethics of Reality and Virtual Reality: Latour, Facts and Values, in: History of
the Human Sciences 19, S. 45-72.

Frost, Samantha (2008): Lessons from a Materialist Thinker. Hobbesian Reflections on Ethics and Politics,
Stanford.

Gertenbach, Lars (2015): Entgrenzungen der Soziologie. Bruno Latour und der Konstruktivismus, Wei-
lerswist.

Hebekus, Uwe / Matala de Mazza, Ethel / Koschorke, Albrecht (Hrsg.) (2003): Das Politische. Figurenlehre
des sozialen Körpers nach der Romantik, München.

Heintz, Bettina (2010): Numerische Differenz. Überlegungen zu einer Soziologie des (quantitativen) Ver-
gleichs, in: Zeitschrift für Soziologie 39, S. 162-181.

Koschorke, Albrecht / Lüdemann, Susanne / Frank, Thomas / Matala de Mazza, Ethel (2007): Der fiktive
Staat. Konstruktionen des politischen Körpers in der Geschichte Europas, Frankfurt / Main.

Krippner, Greta (2011): Capitalizing on Crisis, Cambridge.

Lasswell, Harold Dwight (1936): Politics. Who gets What, When, How, New York.

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 349

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Latour, Bruno / Callon, Michel (1997): „Thou shall not calculate!“ or How to Symmetricalize Gift and
Capital. Unpublizierte Übersetzung von „Tu ne calculeras pas“ ou Comment Symétriser le Don et le
Capital, in: La Revue du M.A.U.S.S. 9, online verfügbar unter: http://www.bruno-latour.fr/sites/defau
lt/files/downloads/P-71%20CAPITALISME-MAUSS-GB.pdf, letztes Abrufdatum: 04.08.2016.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2005 a): What is Given in Experience? A Review of Isabelle Stengers’ Penser avec White-
head, in: Boundary 2, 32, S. 222-237.

Latour, Bruno (2005 b): From Realpolitik to Dingpolitik – An Introduction to Making Things Public, in
Bruno Latour / Peter Weibel (Hrsg.) Making Things Public – Atmospheres of Democracy. Catalogue
of the show at ZKM. Cambridge, MA. .

Latour, Bruno (2007): Turning Around Politics: A Note on Gerard de Vries’ Paper, in: Social Studies of
Science 37, S. 811-820.

Latour, Bruno / Lépinay, Vincent (2010): Die Ökonomie als Wissenschaft der leidenschaftlichen Interes-
sen: eine Einführung in die ökonomische Anthropologie Gabriel Tardes, Berlin.

Latour, Bruno (2013): Facing Gaia. Six lectures on the political theology of nature (Gifford Lectures on
Natural Religion), Edinburgh.

Latour, Bruno (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin.

Latour, Bruno (2015): Telling Friends from Foes in the Time of the Anthropocene, in: Clive Hamilton
(Hrsg.), The Anthropocene and the Global Environmental Crisis: Rethinking Modernity in a new Epoch.
Abingdon, S. 145-155.

Lemke, Thomas (2010): „Waffen sind an der Garderobe abzugeben“. Bruno Latours Entwurf einer poli-
tischen Ökologie, in: Ulrich Bröckling / Robert Feustel (Hrsg.), Das Politische denken. Zeitgenössische
Positionen. Bielefeld, S. 273-293.

Lindemann, Gesa (2009): Bruno Latour – Von der Wissenschaftsforschung zur Expertokratie, in: Sebastian
Gießmann / Ulrike Brunotte / Franz Mauelshagen / Hartmut Böhme / Christoph Wulf (Hrsg.), Politische
Ökologie. Zeitschrift für Kulturwissenschaften Heft 2 / 2009. Bielefeld, S. 113-118.

Luhmann, Niklas (1996): „Kann die Moderne Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstel-
len?“, in: Kai-Uwe Hellmann (Hrsg.), Protest. Systemtheorie und soziale Bewegungen, Frankfurt /
Main, S. 46-63.

Manow, Philip (2008): Im Schatten des Königs. Die politische Anatomie Demokratischer Repräsentation,
Frankfurt / Main.

Marres, Noortje (2013): Why Political Ontology Must be Experimentalized: On Eco-Show Homes as
Devices of Participation Social Studies of Science 43, S. 1-27.

McGee, Kyle (2014): Bruno Latour. The Normativity of Networks, Oxon.

Opitz, Sven/Tellmann, Ute (2015): Europe as Infrastructure. On the Operative Community, in: South
Atlantic Quaterly 114, S. 171-190.

Pignarre, Philippe / Stengers, Isabelle (2011): Capitalist Sorcery, Basingstoke.

Stengers, Isabelle (2002): Penser avec Whitehead. Une Libre et Sauvage Création de Concepts, Paris.

Stengers, Isabelle (2010): Cosmopolitics I, Minneapolis.

Stengers, Isabelle (2011): Cosmopolitics II, Minneapolis.

Tellmann, Ute (2016): Organisieren, Verbinden, Moralisieren. Latours Soziologie des Ökonomischen, in:
Henning Laux (Hrsg.): Bruno Latours Soziologie der „Existenzweisen“. Einführung und Diskussion,
Bielefeld, S. 431-449.

Viveiros de Castro, Eduardo (2012): Cosmological Perspectivism in Amazonia and Elsewhere. Four Lec-
tures given in the Department of Social Anthropology, Cambridge University. HAU Masterclass Series
Vol. 1, online verfügbar unter: http://haubooks.org/viewbook/masterclass1/front_matter.pdf, letztes
Abrufdatum: 04.08. 2016.

350 Ute Tellmann

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


Wainwright, Joel (2005): Politics of Nature: A Review of Three Recent Works by Bruno Latour, in:
Capitalism, Nature, Socialism 16, S. 115-122.

Woolgar, Steve / Lezaun, Javier (2013): The Wrong Bin Bag: A Turn to Ontology in Science and Tech-
nology Studies, in: Social Studies of Science 43, S. 321-340.

 
Dr. Ute Tellmann

Universität Hamburg
Fakultät Wirtschafts- und Sozialwissenschaften

Fachbereich Sozialwissenschaften
Programmbereich Soziologie

Allende-Platz 1
20146 Hamburg

ute.tellmann@wiso.uni-hamburg.de

Politische Ökologie, Kalkulation und die De-Materialisierung der Dingpolitik 351

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:21:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-333

	Von Ute Tellmann
	Politische Ökologie als Existieren, Wählen und Werten
	Messen und Aufteilen
	Harmonisierung und De-Materialisierung
	Das Gemeinsame als optimale Verteilung und Werthierarchie
	De-Materialisierung der Dingpolitik

	Politik des Milieus und Politische Ökologie
	Literatur


