
Bertram Turner 
LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN 
SÜDWEST-MAROKKO 

Einleitung und Fragestellung: 
Konkurrenz um die Kontrolle juridischer Praxis und der 
lokale Diskurs über Moral und die ethischen Prinzipien 
menschlichen Handeins 

Ethik spielt im ethnologischen Diskurs eine zunehmend prominente Rolle. Im 
Vordergrund steht einerseits aus gegebenen Anlässen Ethik im Sinne eines 
ethischen Kodex der ethnologischen Forschung, also eine Art ethnologische 
Deootologie (Ambom 1993, Sheper-Hughes 2006), und andererseits eine Eth­
nologie der Moral und lokaler Wertkonzeptionen (z. B. Howell 1997). Diese 
Tendenz lässt zumindest einen verstärkten Beitrag der Ethnologie auf dem 
Weg zu einer Reflexion über die Ethik als allgemeiner Theorie der Variabilität 
moralischer Handlungsanleitung erwarten. 

Im vorliegenden Text wird ein Beitrag aus der Perspektive der ethnologi­
schen Rechts- und Konfliktforschung zur Identifikation lokaler ethischer Prin­
zipien durch Analyse einer Konkurrenzsituation zwischen Anbietern unter­
schiedlicher Begründungs- und Reflexionskontexte im ländlichen Raum im 
Südwesten Marokkos geleistet. Diese Konkurrenzsituation evozierte eine kon­
troverse und öffentliche Debatte über die den Handlungsorientiemngen in der 
Regelung des Zugangs zu Ressourcen und in der Konfliktverwaltung zugrunde 
liegenden Wertmaßstäbe, die im Folgenden als lokale Ethik verstanden wird, 
und deren Rückkoppelung mit lokal, respektive transnational verorteten Vor­
stellungen von religiös sanktionierten Ordnungen. 

Hintergrund der Analyse ist folgender empirische Befund: Für einen Zeit­
raum von einigen Jahren gewannen die Aktivisten der konservativen islami­
schen Bewegung der Salafiyya zunehmenden Einfluss in den ländlichen Regi­
onen Marokkos. Ihr erklärtes Ziel war es, die lokale Bevölkerung zu einer 
Rückkehr zu den Wurzeln des Islam als einzig verbindliche Grundlage allen 
Rechts und zu einer Neuordnung des gesamten sozialen Lebens nach den isla­
mischen Grundprinzipien zu bewegen. Dabei stellten sie die Fähigkeiten aller 
anderen Rechtsakteure infrage, die für eine Aufrechterhaltung lokaler Ordnung 
im Allgemeinen und für eine Ausrichtung des sozialen Lebens nach islami­
schen Regeln im Speziellen notwendigen Bedingungen überhaupt gewährleis­
ten zu können. Gerade diejenigen Akteure in der Arena des Rechts, derenjuri-

333 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

disehe Handlungsmuster lokale religiöse Wertvorstellungen reflektieren, wur­
den zur Zielscheibe dieser Agitation. 

Es kam also zu einer Konfrontation mit einem als universal gültig und un­
verhandelbar gekennzeichneten Wertekanon, einer islamischen Ethik des Ver­
haltens, des Zusammenlebens und der Konfliktbewältigung. 1 Die ganz offen­
sichtlichen Spannungen zwischen diesem externen Modell einer islamischen 
Ethik und den lokalen Entwürfen einer Handlungsmoral, die sich gleichfalls re­
ligiöser Begründungsmuster bedient, gab den Anlass zu einem öffentlichen 
Diskurs über die weltanschaulichen Grundlagen lokaler Handlungsorientiemn­
gen, den ich als lokalen Ethikdiskurs verstanden wissen will. Es geht also um 
den Zusammenhang des Normativen mit dem Ethischen aus der Perspektive 
lokaler Akteure. Es wird demzufolge nicht der Versuch unternommen, das ela­
borierte Konzept einer komplexen lokalen Ethik zu skizzieren und dieses mit 
dem einer islamischen Ethik der Salafiyya zu kontrastieren, die universale Gül­
tigkeit beansprucht. Es werden nur diejenigen Züge aus dem Repertoire kollek­
tiver Wertvorstellungen identifiziert, die im Rahmen der geschilderten Konto­
verse im Kontext mit den Mobilisierungsstrategien und Konfliktinterventionen 
der Salafiyya hervorgetreten waren. 2 

Die empirischen Daten aus Marokko werden aus analytischen Gründen un­
ter drei verschiedenen Perspektiven, die verschiedene, aber miteinander kor­
respondierende theoretische Diskurse reflektieren, betrachtet: Einmal wird die 
Salafiyya als islamische Bewegung unter Aspekten der Theorie sozialer Bewe­
gungen betrachtet. Damit verknüpft tritt das wechselseitige Verhältnis zwi­
schen Konfliktregulierung und kollektiver Identität in den Vordergrund, das im 
Diskurs über Ethik und Wertkonzeption im oben gekennzeichneten Sinne ent­
scheidend ist. Die dritte Komponente fokussiert die Wechselwirkung zwischen 
der transnationalen und der lokalen Sphäre des Rechts. 

Gefragt wird nach den internen Dynamiken, Widersprüchen und nach au­
ßen zielenden Strategien der Mobilisierung und inhaltlichen Rahmensetzung 
(framing) einer islamischen Bewegung als soziale Bewegung in einem ländli­
chen Umfeld. Das führt zu der zentralen Frage, wie eine externe Intervention 
in lokale Konfliktfelder zu einem Überdenken und Neubewerten der Kriterien 
führt, nach denen soziales Verhalten als ethisch, religiös und rechtlich vertret­
bar eingestuft wird. Davon abhängig ist die Frage, wie sich diese Intervention 
auf die Prozesse der Aushandlung des Aktionsspektrums auswirkt, das als so­
zial deviant angesehen wird. Es wird gezeigt, wie transnationale religiöse In-

Ausgangspunkt für alle hier geäußerten Überlegungen über die Grundlagen einer 
islamischen Ethik ist Cook 2000; 2003 über den Grundsatz: ,commanding right 
and forbidding wrang'. 

2 Weitere Aspekte des Themas wie die Reflexion weltanschaulicher und kosmi­
scher Prinzipien in Abhängigkeit von sozialer Nähe bzw. Distanz wurden im 
Rahmen der Analyse lokaler Konzeptionen von Ordnung in den Blick genom­
men; vgl. Turner (forthcoming). Der mit ethischen Aspekten assoziierte Ehrdis­
kurs wurde an anderer Stelle kritisch behandelt, s. Turner 2005c, v. a. 416-432. 

334 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

vestition in eine Konstellation pluraler Rechtsverhältnisse mehr Pluralität ge­
neriert und eine Neubestimmung juridischer Identität und sozialer Zugehörig­
keit zur Folge hat, anstatt zu einer Homogenisierungjuridischer Praxis im Ein­
klang mit dem religiösen Dogma zu führen. 

Historischer Kontext der Neo-Salafiyya und ihr Verhältnis 
zu lokalen Feldern 

Es erscheint geboten, eingangs kurz auf eine gewisse Konfusion über die Dif­
ferenzen zwischen der zeitgenössischen islamistischen Salafiyya in Marokko 
und andernorts und ihrem Vorläufer, der neo-orthodoxen Reformbewegung 
dieses Namens, einzugehen. Letztere verfolgte Ende des 19. Jh.s eine Moder­
nisierung der islamischen Welt und war einige Jahrzehnte später in die Unab­
hängigkeitsbestrebungen vor allem in nordafrikanischen Ländern involviert, 
die das Ende der Kolonialzeit mit sich brachten (Michaux-Bellaire 1928; Abun 
Nasr 1963; Halstead 1964; Shinar 1995: 904). Dieser Hintergrund verdient 
Beachtung, wenn rezente Handlungsorientierungen der Bewegung in den Blick 
genommen werden. Aktuelle Entwicklungen können nicht als erster Reform­
versuch des marokkanischen Islam mit stillschweigender staatlicher Billigung 
beschrieben werden. Aus orthodoxer Perspektive bedeutet dies, die Religion 
von allen häretischen Abweichungen und Vernureinigungen durch die Variabi­
lität lokaler Frömmigkeit und niederen Sufiturns zu befreien. Wallfahrten zu 
den Gräbern Heiliger (mawasim), Sufi-Praktiken und Trance-Techniken, säku­
lare Erziehung und Tendenzen in Richtung eines westlich orientierten Lebens­
stils waren einige der Hauptangriffspunkte in der Vergangenheit und wurden 
es wieder in den letzten Jahren. 

Im Folgenden geht es um die rezente islamische Bewegung. Intellektuelle 
Beziehungen zwischen diesen beiden verschiedenen und ungleichzeitigen Stra­
ten des islamischen Aktivismus lassen sich nur in einem begrenzten Umfang 
erkennen, wenn man einmal von der Tatsache absieht, dass sich beide auf die 
gleichen Vorväter berufen wie Ibn Hanbal (gest. 855), Ibn Tayimiyya (gest. 
328) und Muhammad Ibn Abd al-Wahhab (gest. 1792). 3 Die Salafiyya ist zwar 
eng verbunden mit dem saudiarabischen Wahhabismus, jedoch weit davon ent­
fernt, eine kohärente Einheit zu bilden. Der wesentliche Grund für die Unei­
nigkeit zwischen den diversen Subtypen der Bewegung kann in denjeweils un­
terschiedlichen Haltungen zur Frage der Legitimität von gewaltsamer Aktion 
gesehen werden, dem so genannten Diskurs über den jihad.4 Während eine 

3 Eigennamen, Toponyme etc. werden in geläufiger Schreibweise angegeben; arab. 
Termini werden vereinfacht ohne diakritische Zeichen wiedergegeben. 

4 Hier ist nicht der Platz, um auf die immense Literatur der letzten Jahre über die 
verschiedenen Aspekte des jihad-Diskurses im Islam im Allgemeinen und in sei­
ner Verbindung zu terroristischen Aktionen einzugehen. V gl. dazu Lit. in Turner 
2005b. 

335 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Richtungjihad-orientierte Methoden präferiert, um hirneichende Bedingungen 
für einen islamischen Lebensstil zu erreichen, bevorzugen es andere, in spezi­
fischen Aktionsfeldern und Arenen zu intervenieren, wodmch sie sich die ge­
zielte Mobilisierung von Anhängern versprechen. Aus diesen Gründen akzep­
tieren sie in einem gewissen Umfang die vom Staat vorgegebenen allgemeinen 
Rahmenbedingungen. Diese Differenzierungen waren jedoch in der hier unter­
suchten Zeitspanne noch nicht sonderlich offensichtlich (Wiktorowicz 2004b: 
34f.; Hallden 2003: 38). In Marokko haben beide Tendenzen ihre Verwicklung 
in die Verhältnisse der ländlichen Peripherie unter Beweis gestellt. In diesem 
Sinne mag der wachsende Einfluss der Salafiyya in den rmalen Zonen des 
Souss in Marokko zwischen Mai 1999 und Mai 2003 als externes und transna­
tionales Phänomen interpretiert werden. Diese Entwicklung erwuchs nicht aus 
dem marokkanischen Islam und wurde anfangs von nicht-marokkanischen Ak­
temen getragen. Die ländlichen Regionen des Souss waren nicht die einzigen 
Zonen der Welt, wo die Salafiyya ihre Aktivitäten startete, und ihr Einfluss auf 
die lokale Arena war nicht der einzige transnationale Faktor, der in lokale An­
gelegenheiten eingriff (Roy 2004). 

Methodische und theoretische Annäherungen an 
istamisfische Bewegungen 

Es gibt eine relativ junge Tendenz und viel versprechende Versuche, islami­
sche Organisationen als soziale Bewegungen zu fassen (Wiktorowicz 2004a, 
2004b; Singerman 2004; Bayat 2005; Toth 2005). Organisationsstmktmen, 
Mobilisierungsfaktoren und Prozesse der Netzwerkbildung stehen dabei im 
Mittelpunkt des Interesses. 5 Insofern stellt der vorliegende Text einen Beitrag 
zu den Specifica des islamischen Aktivismus dar. Nimmt man die zentralen 
Anliegen und Intentionen islamischer Aktivisten in den Blick, stellt man un­
weigerlich die dominante Rolle des Rechts als Praxeologie einer universalen 
islamischen Ethik fest. Islamische Belange werden in der Sprache des Rechts 
formuliert und das ultimative Ziel bleibt die Etablierung der Herrschaft des is­
lamischen Rechts. 

Vor dem Hintergrund dieser ersten theoretischen Orientierung und ausge­
hend von dieser generellen Aussage über eine islamische Perspektive auf die 
Rechtssphäre wird der Frage nachgegangen, was eigentlich in praxi die Aus­
wirkungen islamistischer Rechtsauffassung und ihrer moralischen Legitimie­
rung auf das soziale Leben sind. Dabei geht es nicht um die Identifizierung ab­
soluter Kriterien der sozialen Mobilisierung, sondern um den Blick auf das Ju­
ridische als Transmitter einer religiösen Verhaltensethik und seines Beitrags 
zm Konstruktion sozialer Kohäsion. Das soziale Feld islamischer Intervention 

5 Elwert 2003 mit Blick auf den islamischen Terrorismus. 

336 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

wird als generierter Aktionsrahmen aufgefasst. Das liefert Erklärungsansätze 
für den Interventionserfolg. 

Bestimmte herrschende soziale Bedingungen werden als problematisch er­
kannt. Im konkreten Fall ging es um die offensichtliche Kluft zwischen herr­
schender Rechtspraxis und religiöser Ethik. Der angepeilte Aktionsrahmen bie­
tet eine Lösung für das Problem. Insofern soll er Anhängerschaft mobilisieren 
und Unterstützung freisetzen, muss also die Zielgruppe ansprechen. Die stra­
tegische Wahl des Aktionsrahmens sollte also im vorliegenden Fall die Sala­
fiyya als Mediator zwischen dem Wortlaut der reinen Lehre dessen, was rech­
tens und moralisch geboten sei und der Praxis ihrer Anwendung etablieren. In­
sofern war die Arena des Rechts ein generierter Aktionsrahmen (jrame). Die 
Salafiyya waren davon fest überzeugt, dass die herrschende Rechtsunsicher­
heit und die Kluft, die sie zwischen der nach herrschender Rechtspraxis tole­
rierten Lebensweise und islamischer Moralkonzeption ausgemacht hatten, ih­
nen großen Zulauf bescheren würden. Damit ist aber auch schon das Dilemma 
vorgezeichnet, das darin begründet liegt, die Unveränderbarkeit einer Rechts­
doktrin zu wahren und dennoch unter den verschiedensten sozialen Bedingun­
gen damit identische Standards zu generieren. Dieser ,gap approach 'illustriert 
jedoch schon die Unvereinbarkeit zwischen einem Modell ethisch korrekten 
menschlichen Verhaltens und der empirischen Variabilität von Lebensentwür­
fen, die mit pluralen Rechtsverhältnissen korrespondieren (vgl. F. & K. v. 
Benda-Beckmann, Eckert, Turner 2001). Gleichzeitig ignoriert er die vielfälti­
gen Wechselbeziehungen zwischen religiöser und juridischer Sphäre. Die Aus­
gangslage führt unvermeidlich zu Prozessen der Anpassung an lokale Parame­
ter, ob nun kontrolliert und gesteuert oder unbewusst und selbst unempfindlich 
gegenüber Korrekturmaßnahmen. Damit sind nun zwar nur einige Aspekte ei­
ner transnationalen Annäherung an lokale Verhältnisse kurz angesprochen. 
Das mag aber ausreichen, um den Analysefokus nachvollziehbar zu machen, 
der sich auf die flexiblen Anpassungsleistungen richtet, die typisch sind für 
plurale Rechtskonstellationen und die nicht notwendig strategische Reaktionen 
auf transnationalen Einfluss darstellen. 

Die Herausforderung der lokalen Rechtskapazitäten durch die Salafiyya 
berührte, wie schon angedeutet, ein weiteres Feld. In einer Atmosphäre sozia­
ler und rechtlicher Unsicherheit aktivierten die Salafi bestehende Konfliktpo­
tenziale und kreierten weitere. Auf diese Weise stellten sie lokale Modelle der 
Zugehörigkeit infrage und offerierten gleichzeitig ihre eigene Alternative. In 
diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, wie das soziale Leben juridischer 
Repertoires und ethischer Standards Prozesse der Reproduktion und Bestäti­
gung lokaler Identität und der sozialen Konstruktion von Idealvorstellungen 
von Zugehörigkeit reflektiert (Melucci 2004; Schlee 2002). Gruppen mit kol­
lektiver Identität entwickeln eine spezifische, Sinn stiftende Verpflichtung zu 
rechtlicher Verantwortlichkeit und entwerfen eine Vorstellung von normativer 
Ordnung, die sie von anderen Gruppen unterscheidet. Wie individuelle Akteu­
re sich selbst als Teil eines Kollektivs perzipieren und auf welchem sozialen 
Niveau, hat also Konsequenzen, die sich in juridischen Handlungsorientierun-

337 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

gen manifestieren und im Diskurs einer lokalen Verhaltensethik kenntlich ge­
macht werden. Das lässt Raum für theoretische Aussagen über die Interdepen­
denzen von normativen und moralischen Repertoires nnd Identität. Im konkre­
ten Fall bedeutet das: Ist eine lokale Identität mit einer islamischen kompati­
bel, bestehen sie gleichzeitig, verschmelzen sie oder schließen sie sich gegen­
seitig aus? Kann Identität erfasst werden durch Analyse eines ihr korrespon­
dierenden juridischen Repertoires? Weiterhin, kann die Analyse der Rechts­
sphäre als Arena der Konfliktaustragung zwischen den Verteidigern eines 
komplexenfolk modeleinerseits und den Multiplikatoren eines Salafi-Modells 
einer ethisch vertretbaren nnd moralisch begründeten juridischen Ordnung an­
dererseits die integrativen Kapazitäten lokaler Rechtsfelder und ihres ethi­
schen Hintergrundes augenscheinlich machen? Um diesen Zusammenhängen 
nachzugehen, wird die Tauglichkeit der Konzeption pluraler Rechtsverhältnis­
se als analytisches Instrument demonstriert, das lokale Adaptions- und Trans­
formationsleistungen aufzeigt (F. v. Benda-Beckmann 2002; Moore 2000a in 
Verbindung mit der Konzeption semi-autonomer juridischer Felder). Theoreti­
sche Modelle der Ressourcenmobilisiemng, der sozialen Bewegungen und der 
politischen Prozesse, die die Literatur über Islamismus durchziehen (z. B. 
Sullivan 1994; Clark 2003 über islamische NGOs; Robinson 1997; Langbor 
2001 über politische Prozesse), werden mit Blick auf die Schnittstellen zwi­
schen juridischen Repertoires und Prozessen der Identitätskonstruktion modi­
fiziert. In diesem Kontext wird die Salafiyya als ein transnationaler Intervent 
neben anderen gesehen, der nur aus analytischen Gründen separat betrachtet 
wird. 6 Insofern kann der rechtliche Einfluss islamistischer Kreise nicht als 
Ausnahmeerscheinung angesehen werden, die aus dem Rahmen sozio-juri­
discher Theorie über die Interaktionsparameter zwischen lokalen Feldern und 
der transnationalen Arena des Rechts herausfiele. 

Bevor das empirische Material vorgestellt wird, auf das hier Bezug ge­
nommen ist, wird die Szene beleuchtet, auf der diese Ereignisse stattfanden. In 
einem zweiten Schritt wird die Intervention der Salafiyya in diese soziale und 
rechtliche Umwelt beschrieben. Anband der konkreten Fallbeschreibung eines 
lokalen Konfliktes wird gezeigt, wie die verschiedenen juridischen Referenz­
sphären innerhalb eines folk modelmiteinander interagieren und ineinander­
greifen. Konfliktregulierung erweist sich als Anlass, lokale Identität und sozia­
le Kohäsion neu zu verhandeln nnd das Repertoire lokaler Handlungsorientie­
rung zwischen sozialer Transgression und deviantem V erhalten einerseits und 
Moral und Ethik andererseits zu überprüfen. 

6 Bezügl. der transnationalen Dimension s. K. v. Benda-Beckmann 2001. Thema 
ist also nicht die Frage, welche transnationalen Impulse zur Formierung bzw. Ar­
tikulation fundamentalistischer Tendenzen oder terroristischer Ideen beigetragen 
haben. Vgl. dazu Burgat & Dowelll993; Burgat 2004. 

338 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Ethnographische Skizze des marokkanischen Souss 

Empirische Daten aus verschiedenen Dörfern der Soussebene wurden in der 
vorliegenden Studie verwendet. 7 Die Ebene verdankt ihren Namen dem oued 
(Fluss) Souss, der sie in ost-westlicher Richtung entwässert. Im Westen er­
streckt sie sich bis zum Atlantik, im Norden bis zum Atlasgebirge, im Süden 
bis zum Antiatlas. Der Souss gehört zum Verbreitungsgebiet des Arganwaldes, 
eines weltweit einzigartigen Ökosystems und Objekt vielfältiger transnationa­
ler Interventionen der Entwicklungskooperation. Die meisten Souassa sindfel­
lahin, Farmer und Kleinbauern. Die lokale Variabilität landwirtschaftlicher 
Aktivitäten, kombiniert mit Kleinviehhaltung, ist groß. Es gibt Zonen konven­
tioneller und Zonen hypermoderner Agrarprodnktion, Bewässerungslandwirt­
schaft sowie Regenfeldbau. Abgesehen von der Landwirtschaft liefert der Ar­
ganwald die Lebensgrundlage für große Teile der einheimischen Bevölkerung. 
Die Prodnktpalette reicht von Gerste und Arganöl als Grundnahrungsmitteln 
bis zu Zitrusfrüchten und Frühgemüse für den Export. 

Die Souassa sind mehrheitlich Berber, Tachelhait-Sprecher. Ihre Selbstbe­
zeichnung ist Ishilhayen. Es gibt allerdings einen hohen Anteil an arabisch­
sprachiger Bevölkerung in der Ebene, vor allem in urbanen Siedlungszentren 
und verstreuten Enklaven. 

Klanzugehörigkeit in Verbindung mit Patrilinearität und segmentärem Sys­
tem sowie das komplexe Allianzsystem der Souassa waren Anlass für intensive 
Debatten im Verlaufe der ethnologischen Forschung (Montagne 1930; Hatt 
1996). Deszendenzkriterien sind jedoch heutzutage in ihrer Bedeutung für die 
Regelung sozialer Beziehungen etwas in den Hintergrund getreten. Dazu ha­
ben eine erhöhte Mobilität, Migration und Heiratsarrangements über weite 
Distanzen hinweg beigetragen. In Krisenzeiten mögen sie jedoch als Referenz­
einheiten sozialer Interaktion wieder in den Vordergrund gerückt und reakti­
viert werden. Weitere Kriterien der sozialen Inklusion und Exklusion wie Ter­
ritorialbeziehungen und Nachbarschaftssolidarität tragen zur Komposition je­
ner sozialen Einheiten bei, die als Resonanzkörper juridischer Ordnung ethi­
sche Maßstäbe reflektieren. Dieser Typ der sozio-politischen Organisation, 
taqbilt (berb.) oder qabila (arab.) genannt, repräsentiert den grundlegenden 
Referenzrahmen lokaler Identität. Taqbilt oder qabila bezeichnet eine nament-

7 Aus Gründen der Deontologie werden keine konkreten Lokalisierungen vorge­
nommen und die Daten anonym gehalten. Über die Frage weiter gehender Kor­
respondenzen zwischen der Analyse von Akteursentscheidungen über konfligie­
rende und interagierende Wertestandards und der Wahl angemessener For­
schungsstandards vgl. Ambom 1993; Sheper-Hughes' (2006) Feldforschungen 
über die Salafiyya wurdenjährlich zwischen 1999 und 2005 jeweils über mehrere 
Wochen hinweg durchgeführt. Seit 2001 ist die Datenerhebung im SoussTeil ei­
nes Projektes der Projektgruppe "Rechtspluralismus" am Max-Planck-Institut für 
ethnologische Forschung in Halle über "Lokales Recht, Ressourcenzugang und 
den Einfluss transnationaler Rechtsakteure in Südwest-Marokko". 

339 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

lieh gekennzeichnete Territorialgruppe, die sich selbst als diejenige soziale 
Formation auffasst, in der Solidarobligationen existieren, die über den Rahmen 
von Deszendenzgruppen hinausgehen. Diese Einheiten werden bisweilen als 
"Stamm" bezeichnet, manchmal als "Stammesfraktion", manchmal werden sie 
auch als völlig anderer Gesellungstyp klassifiziert. Als Basiseinheiten zur Ein­
teilung der ländlichen Distrikte wurden sie in das Verwaltungssystem des ma­
rokkanischen Staates integriert und bestehen daher im Rahmen stetiger Pro­
zesse des Wandels weiter fort, ohne die Rolle als soziale Referenzeinheit kol­
lektiver Wertmaßstäbe und lokaler Identität verloren zu haben. Ein ländlicher 
Bezirk im Souss besteht aus einer Anzahl von Dörfern und Weilern. Ein domi­
nantes Muster der internen sozialen Organisation auf Dorfebene ist kaum aus­
zumachen. Manche Dörfer bestehen aus Mitgliedern nur einer Lineage oder 
werden von einer Lineage dominiert, während in anderen Angehörige mehrerer 
Lineages gleich stark vertreten sind. 

Die politische Organisation in diesen ländlichen Bezirken oszilliert in der 
Praxis zwischen Tendenzen in Richtung einer Zentralisiemng und einer Streu­
ung der politischen Macht. Das trifft auf offizielle staatliche Institutionen wie 
auf informelle in gleicher Weise zu. Unabhängig davon, ob Machtansprüche 
auf informeller Organisation beruhen oder über staatliche Institutionen trans­
portiert werden: In manchen Gemeinden dominieren exponierte Persönlichkei­
ten oder Oligarchien vermögender Großgrundbesitzer das politische Gesche­
hen, in anderen übernehmen informelle kollektive Gremien die Verantwortung 
für die Leitung und die Organisation ihrer Belange. 

Historisch gesehen war der staatliche Einfluss im Souss über Jahrhunderte 
hinweg stets spürbar und die Region über Handel und Migration weitreichend 
vernetzt (Jacques-Meunie 1982). Sie war und ist gleichzeitig intellektuelles 
Zentrum eines gelehrten, friedlichen Sufismus, dessen Repräsentanten sich 
auch als Vermittler zwischen lokalen Wertekodizes und orthodoxer Lehre ei­
ner universalen religiösen Ethik profiliert haben. Gewaltsame Aufstände und 
Revolten bis weit in die Zeit nach der Unabhängigkeit 1956 hinein zeigen, dass 
von außen initiierte Transformationsprozesse der lokalen juridischen Hand­
lungsspielräume und ihrer Begründungsrepertoires nicht unter allen Umstän­
den kommentarlos zur Kenntnis genommen wurden. Auch in den letzten Jahr­
zehnten kam es wiederholt zu religiös motivierten Unruhen. Die Kontrolle 
über die Arena des Rechts und der Diskurs über gemeinsame Wertmaßstäbe 
spielten dabei stets eine Rolle. Ereignisse, die diese Verhältnisse widerspie­
geln, sind im kollektiven Gedächtnis gespeichert und werden zu gegebenen 
Anlässen memoriert. Bedenkt man diese regionalen Besonderheiten, kann man 
davon ausgehen, dass die Intervention der Salafiyya kein den Souassa völlig 
unbekanntes Phänomen gewesen ist. 

340 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Die Arena des Rechts 

Die Arena des Rechts basiert auf einemfolklegal modelmit partiell kolonial 
geprägter Vergangenheit, die bis in die Gegenwart ausstrahlt. Eine Vielzahl 
konstitutiver Elemente unterschiedlichster Provenienz ist in juridischen Reper­
toires mit jeweils spezifischer und limitierter Reichweite in Raum und Zeit 
kondensiert. Aus der Perspektive des individuellen Akteurs erscheinen ver­
schiedene Rechtsinstitutionen zugänglich, die ihre Legitimation auf jeweils un­
terschiedliche Rechtsreferenzrahmen stützen. Manche dieser Institutionen 
scheinen einander überlappende Kompetenzen bzw. Wirkungsbereiche zu ha­
ben, andere sind mehr spezifischer Natur. Forum shopping stellt nur in be­
grenztem Umfang eine realistische Option dar (vgl. K. v. Benda-Beckmann 
1981). In manchen Rechtskontexten schließt sich die Aktivierung unterschied­
lichen Institutionen gegenseitig aus, in anderen ist mehr juridischer Hand­
lungsspielraum verfügbar und strategische Entscheidungen über die Kombina­
tionen verschiedener institutioneller Ressourcen und rechtlicher Maßnahmen 
mögen etwa zu höchst unterschiedlichen Konfliktverläufen führen. 

Die lokale Tradition ('urf) stellt für die Variabilität lokaler Repertoires ei­
nen flexiblen und dynamischen Rahmen mit fließenden Übergängen zu den 
Bereichen des staatlichen und religiösen Rechts zur Verfügung. Die hohe Va­
riabilität lokaler Ordnungsentwürfe reflektiert die komplexen Wechselbezie­
hungen zwischen den verschiedenen konstitutiven Elementen in der Arena. 
Anders gesagt: sie liegen in unterschiedlicher raum-zeitlicher Intensität und in 
unterschiedlichen Aggregatzuständen vor. 

Einen starken Einfluss übte das offizielle islamische Recht in malekitischer 
Version auf gewohnheitsrechtliche Regelungen aus. Das führte zu Verschmel­
zungen beider Rechtsbereiche in verschiedenen Abstufungen, was die Kontu­
ren des offiziellen islamischen Rechts in einem lokalen Rechtsumfeld biswei­
len kaum feststellbar werden ließ. Hier liegen auch die Überlappungsbereiche 
zwischen einer islamisch orientierten und einer lokale Wertmaßstäbe reflektie­
renden Ethik des Verhaltens im Konfliktgeschehen. 

In Kontrast dazu bietet das - nicht kontaminierte - offizielle islamische 
Recht als von lokalen Bedingungen unabhängiger Rechtsreferenzrahmen nur 
wenig Handlungsspielraum zur Bewältigung lokaler Probleme. Dennoch gibt 
es da einen Ausweg, der es erlaubt, auf das offizielle islamische Recht zu ver­
weisen und gleichzeitig Handlungsspielräume auszuloten. Die chra ', wie das 
islamische Recht in Marokko bezeichnet wird, verfügt grundsätzlich über drei 
Rechtsquellen, den qur'an und die sunna und eben auch den 'urf, das lokale 
Recht, das überall da zum Tragen kommt, wo die beiden anderen Quellen 
schweigen. Voraussetzung ist, dass die gewohnheitsrechtliehen Regelungen 
nicht gegen Grundprinzipien des islamischen Rechts verstoßen. Das ist eine 
entscheidende Schnittstelle zwischen Ethik und normativer Ordnung. Damit ist 

341 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

ausreichend Raum zur Entwicklung juridischer Arrangements und institutio­
neller Flexibilität gegeben. 8 

Den zweiten islamischen Beitrag zur juridischen Arena liefert die starke 
und einflussreiche Sufitradition lokaler Gelehrter, deren besondere Fähigkeiten 
weit über die Region hinaus bekannt sind. Diese Gelehrten agieren als Makler 
zwischen der juridischen Orthodoxie des Islam, die mit den urbanen Zentren 
verbunden ist, und der gewohnheitsrechtliehen Praxis an der Peripherie der ju­
ridischen Landkarte. Die oft als ,Volksislam' oder tribat Islam bezeichnete lo­
kale Variabilität islamischer Frömmigkeit als dritte Komponente ist insbeson­
dere mit islamischen Bruderschaften verbunden und spielt eine entscheidende 
Rolle in der Organisation der sozialen Ordnung. Die im sozialen Beziehungs­
geflecht enorm wichtige Redistribution von Gütern ist gleichfalls in einen ritu­
ellen Rahmen eingebettet. Hier lässt sich die Wechselbeziehung von lokalem 
Ethos und Handlungsorientierung besonders prägnant fassen. In etlichen Dis­
putfeldern werden Konflikte, wenn schon nicht in Einklang mit, dann doch, so 
weit möglich, mit Referenz auf islamische Vorstellungen reguliert. Dennoch 
ist Gewalteinsatz in der Konfliktverwaltung keineswegs unüblich, wenn auch 
in aller Regel durch Intervention lokaler Instanzen oder durch staatliche Insti­
tutionen kontrolliert und limitiert. 

Transnationale Rechtseinflüsse sind vielfältig, insbesondere da eine ultra­
moderne Landwirtschaft einerseits und ein UNESCO Biosphärenreservat bzw. 
ein weltweit einzigartiges Ökosystem andererseits internationale Kooperati­
onspartner und Entwicklungsexperten verschiedenster Richtungen aktiv wer­
den lassen. Gleichzeitig führten rezente Liberalisierungen der staatlichen Re­
gulierung der Organisation einer Zivilgesellschaft zu neuen Dynamiken in der 
Arena des Rechts. Das führte seit 1997 zu einer wahren Welle von NGO­
Gründungen (jema'iyya) und dem Aufbau von Kooperativen (ta'a'uniyya). 9 

Maßgeblich für die lokale Reaktion auf diese Herausforderungen der lokalen 
Ordnung war eine gewisse Routine in der institutionellen Organisation kollek­
tiven Handeins auf unterschiedlichen sozialen Ebenen. In den Dörfern wurden 
diese Zusammenschlüsse als analoge Institutionen zu den Kollektiven sozial 
konstruiert, die traditionell mit der Organisation des Religiösen und des Politi­
schen befasst waren. 

8 Da lokale Repertoires dynamisch und adaptiv sind, ist es nur in begrenztem Maße 
möglich, rezente Verhältnisse allein auf der Basis älterer Quellen zu analysieren, 
auch wenn diese eine exzellente Basis bieten mögen, eine quellenkritische Dis­
tanz vorausgesetzt. Vgl. Montagne 1930; Ben Daoud 1924; 1927; Marcy 1954. 

9 Vgl. Memissi 1998; Turner 2003b; Roque 2004; allg. über den Mangel an bür­
gerlicher Infrastruktur und eingeschränkte Versammlungsrechte: Singerman 
2004: 149. 

342 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Die Intervention der Salafiyya als Herausforderung der 
sozialen und juridischen Ordnung 

Islamische Aktivisten tauchten erstmals 1999 in der ländlichen Region des 
mittleren Souss auf. Sie kamen aus dem nächsten Städtchen, wo einige Zeit 
vorher eine Salafi-Schule (madrasa) gegründet worden war. Sie unterschieden 
sich in ihrem Erscheinungsbild völlig von den dort lebenden Menschen. Sie 
trugen Bärte, traditionelle Kleidung (gandura) und Kopfbedeckungen. Diese 
Aufmachung, insbesondere die Pluderhosen, deren Beine nicht die Knöchel 
bedecken durften, gaben reichlich Anlass zu spöttischen Kommentaren. Vor 
allem ihre Bärte wurden als Zeichen der Differenz gewertet. Daher nannte man 
sie Shablhi (as-shab al-lihi), die Bartträger. Der Ausdruck hatte bisher keine 
pejorative Konnotation gehabt. Aber ab jetzt war er klar festgelegt. Die meis­
ten dieser Ankömmlinge waren Marokkaner. Zu dieser Zeit erreichten die aus­
ländischen Initiatoren dieser neuen Welle islamistischer Aktivität nur selten 
diese abgelegenen Gebiete. Später jedoch, nach dem Aufbau lokaler Unterstüt­
zergruppen, kamen regelmäßig islamische Prediger selbst bis in die entlegens­
ten Winkel. 

Bald wurde den Souassa klar, dass die Shablhi ein völlig neues Phänomen 
waren. Sie hatten offensichtlich keine Verbindung zu der islamischen Bewe­
gung von shih Yassin, dessen kritische Haltung gegenüber dem marokkani­
schen politischen Establishment und dem König allseits bekannt war, selbst 
draußen auf dem Land. Diese neue Gruppe hatte, soweit man das sagen konn­
te, auch weder engere Beziehungen zu den so genannten Islamisten des Königs 
von der Partei ,Gerechtigkeit und Wohlfahrt' (PJD) noch zu einer der Gruppen 
islamischer Aktivisten, die eng mit dem marokkanischen Islam verwurzelt 
sind. 10 Von all dem hatten die meisten Souassa, mit denen ich sprach, zudem 
nur eher undeutliche Vorstellungen. Studenten aus der Gegend berichteten 
zwar, wenn sie nach Hause kamen, was an den Universitäten in den Städten los 
war, und auch andere Rückkehreraus den Ballungsräumen hatten Erfahrungen 
mit islamischen Gruppen gesammelt. Bisher hatte sich aber niemals eine dieser 
Gruppen in die Angelegenheiten der Landbewohner eingemischt. Das machte 
den Unterschied zur Salafiyya aus. 

Der Zugang, den die Salafi zu ihrem neuen Betätigungsfeld wählten, war 
das Recht als normative Fassung einer universalen Ethik. Recht ist ein mächti­
ges Instrument der sozialen Kontrolle und Einflussnahme auf Verhaltenswei­
sen und insofern geeignet, unstete Seelen auf den rechten Weg zu führen. Sie 
sprachen pausenlos über Recht und Gesetz und dass kein anderes Recht gelten 
dürfe als die sunna, die Rechtstradition, die auf den Worten des Propheten 
selbst basiere. Deswegen wurden sie sehr bald auch Sunniyyine genaunt, die 

10 Das mag sich aus einer übergeordneten Perspektive etwas anders darstellen, da es 
durchaus Berührungspunkte zwischen der Salafiyya und anderen Gruppen islami­
scher Aktivisten gab. Vgl. Chaarani 2004. 

343 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Leute der sunna. 11 Sie vertraten die Überzeugung, dass soziale Gerechtigkeit 
ausschließlich durch qur 'an und shari 'a erreicht werden könnte. 12 Sie forder­
ten die offizielle staatliche Anerkennung der Rechtsorientierung nach Ibn 
Hanbal. Ihre eigenen rechtlichen Interventionen hingegen beruhten auf Strate­
gien des kollektiven Handeins und waren genauso informell wie alle anderen 
Komponenten des lokalen juridischen Repertoires, die nicht gleichzeitig Teil 
des staatlichen Rechtsrahmens oder staatlich anerkannt waren nnd gegen die 
sie kämpften. Darüber hinaus lehnten sie es ab, eine offizielle Zulassung als 
Organisation zu erwirken, um sich staatlicher Aufsicht zu entziehen, nnd wähl­
ten also den Status der Illegalität. 

Ihre vorherrschende Missionsmethode war eine Art von unablässiger In­
doktrination über den rechten Weg nach der Wahhabi-Interpretation des Islam. 
Sie sahen darin eine universale Ethik des Islam, der zu folgen allen Muslimen 
vorgeschrieben sei. Sie taten das nicht nur während ihrer Versammlungen oder 
der Gebetszeit in ihren Gebetshäusern und Moscheen. Sie erteilten ihre 
Ratschläge jedermann nnd überall, verfolgten die Leute auf der Straße und er­
klärten zum Beispiel Männeru, dass Rauchen nicht akzeptabel sei oder Frauen, 
dass das Tragen des Schleiers und das Fernhalten von Männeru ihnen den Weg 
zur Erlösung ebnen würde. Grundsätzlich intervenierten sie in alle Bereiche 
des täglichen Lebens. Es ging ihnen nicht allein um Hegemonie in der sozialen 
Sphäre, sondern erklärtermaßen um absolute Kontrolle. Sie stellten damit die 
allgemein anerkannten Konturen zwischen öffentlicher und privater Sphäre in­
frage (Singerman 2004: 150-152). 13 Alle Aspekte des menschlichen Lebens 
sollten in Einklang mit ihren Glaubensvorstellungen stehen. Die einzige nicht 
öffentlich thematisierte Sphäre blieb die interne Struktur der Bewegung selbst. 

Eine weitere Mobilisierungsstrategie waren persönliche Einladungen zu 
abendlichen Banketts. Es wurde von den Menschen erwartet, dass sie in der 
gandura erschienen, wenn sie der Einladung wirklich nachkamen. Zu diesen 
Anlässen wurden stapelweise Exemplare des qur'an an die Lesekundigen ver­
teilt sowie eine Broschüre, in der die Grundprinzipien der Salafiyya und der 
Wahhabi-Interpretation des Islam erläutert sind. Manche der Gäste waren über 
diese Gaben hoch erfreut, andere warfen sie schlicht weg. Auf die Frage, ob 
das überhaupt ethisch angehen könne, antworteten vielen von ihnen, dass Ge­
schenke von Islamisten anzunehmen verwerflich sei, selbst wenn es sich dabei 
um Exemplare des qur'an handele. Dortbewohner, die bei den abendlichen 
Gastmahlen ihr Interesse an der Bewegung bekundeten, wurden eingeladen, 

11 Die Bezeichnung , Sunniyyine' ist im hier beschriebenen Kontext eine lokale An­
spielung auf die unablässige juridische Rhetorik und Bezugnahme der Salafi­
Aktivisten auf das islamische Recht und eher unabhängig von anderen Verwen­
dungen und Konnotationen des Begriffs gemäß islamischer Terminologie. 

12 S. z. Vgl. mit den Zielvorstellungen der ,klassischen' Salafiyya: Michaux-Bellaire 
1928; Abun Nasr 1963; Halstead 1964; Shinar 1995: 904; Buskens 2003: 81; 
Chaarani 2004. 

13 Für eine weitere Perspektives. F. v. Benda-Beckmann 2000. 

344 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

zum Morgengebet um 4:00 Uhr14 zu erscheinen und anschließend am gemein­
samen Frühstück teilzunehmen. Die Sunniyyine zeigten große Genugtuung 
über jeden der Gäste, der wirklich am nächsten Morgen zum Gebet erschien. 
Sich der Bewegung anzuschließen wurde in der Rhetorik der neuen Ethik bür­
gerlicher Eigeninitiative verhandelt in sprachlicher Anlehnung an den vorherr­
schenden offiziellen staatlichen Diskurs über die ethische Verpflichtung, sich 
für den Aufbau zivilgesellschaftlicher Strukturen im Land zu engagieren (s. a. 
Wiekharn 2002). Islamischer Aktivismus wurde als moralische Verpflichtung 
hingestellt, und die Glaubwürdigkeit und Effizienz der Bewegung sollte durch 
einen bisher nicht da gewesenen Zugang zu Gerechtigkeit unter Beweis gestellt 
werden. Durch die Aussicht auf Wohltätigkeit und ökonomische Vorteile sollte 
eine breite Akzeptanz der propagierten Wertorientierung gefördert werden. 
Die angestrebten Ziele eines gesellschaftlichen Umbaus nach den Richtlinien 
der Religion unterschieden sich kategorisch nicht von dem, was frühere islami­
sche Revitalisierungsbewegungen wahhabischer Orientierung propagiert hat­
ten.15 

Wohltätigkeitsarbeit, die Organisation der islamischen 
Bewegung und die Rekrutierung neuer Anhänger 

Ein Aktionsfeld, in dem die Verbindung zwischen der Implementierung neuer 
normativer Standards und ethischen Prinzipien besonders evident wird, ist das 
Geflecht zwischen individuellen und kollektiven Distributionsverpflichtungen 
und sozialer Wohlfahrt. Das Selbstverständnis der Salafiyya als soziale Bewe­
gung ist daher einer der zentralen Aspekte, der in den Blick genommen werden 
muss. Nichts war für die Aktivisten leichter, als Vorteile aus der Mischung von 
Unfähigkeit und Widerwillen zu ziehen, die unter den Souassa als typisch für 
das Engagement staatlicher Akteure für die soziale Sicherung in den ländli­
chen Randzonen gilt. Die Wohltätigkeitsarbeit der lokalen Salafi-Gruppe stell­
te eine echte Herausforderung für die lokalen Machthalter dar, zu deren Auf­
gaben es eigentlich zählt, ihrer Klientel, die für sie in Wahlen die Stimme ab­
gibt, zumindest einen Überlebensstandard zu gewährleisten. Eliten kompensie­
ren ihren privilegierten, aber nicht unbedingt in jeder Hinsicht rechtlich abge-

14 Gerechnet wird es als das abschließende Gebet eines Zyklus. 
15 Die dringende Notwendigkeit des Schutzes der islamischen Familie vor negativen 

Einflüssen als eine der letzten Hochburgen des Islam war eines der gewichtigen 
Argumente der Salafiyya-Missionare. Die islamische Familie ist jedoch keine ex­
klusive Domäne der Salafiyya und spielt in sehr unterschiedlichen islamischen 
Argumentationslinien eine Rolle. Vgl. z. B. Buskens 2003: 97 über die Agitation 
der PJD gegen die Reform des Familienstandrechts (mudawwana) im Jahre 2000 
und die Polemik gegen die reformierte mudawwana heute. Gender-Aspekte des 
Themas bleiben im hier untersuchten Zusammenhang weitgehend unberücksich­
tigt. 

345 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

sicherten und ethisch vertretbaren Zugang zu natürlichen Ressourcen mit Al­
mosengaben und vermeiden so, eine adäquate Kompensation leisten zu müs­
sen. Die durch moderne Transformationen entstandene enorme Vermögens­
konzentration in den Händen der ruralen Elite bei gleichzeitiger steter Zunah­
me der negativen Begleiterscheinungen ihrer radikalen Ressourcenausbeutung 
lässt sich jedoch nicht mehr mit traditionellen Redistributionsverpflichtungen 
neutralisieren. 

Hierin liegt ein Versagen der lokalen politischen Eliten nach der Unabhän­
gigkeit in Marokko. Sie konzentrierten sich mit Vorliebe auf Machterhaltung 
durch Manipulation lokaler Gefolgschaft und gleichzeitiger Maximierung der 
Ressourcenausbeutung, sind also insofern die größten Befürworter der Beibe­
haltung eines Status quo, der oft als Tradition und lokale Kultur vermarktet 
wird. Dabei übersahen sie die Herausforderung durch neue Akteure in der 
Arena. Es wurde erst relativ zögerlich deutlich, dass mit ihrem schwindenden 
Engagement in der Wohlfahrtsarbeit auch ihre ökonomischen Privilegien in­
frage gestellt würden. 

Aber da war noch eine weitere Dimension der Wohltätigkeitsarbeit Mit 
den erwähnten, in den ländlichen Wertvorstellungen fest verwurzelten Struktu­
ren der gegenseitigen Hilfe und Güterredistribution zu konkurrieren, war für 
die Salafiyya weit anspruchsvoller als sich gegenüber der Elite abzugrenzen. 
Die Islamisten lehnten jegliche Beteiligung am lokalen Redistributionssystem 
und seiner rituellen Einbettung als unislamisch ab. Ein weiteres Argument war, 
dass die staatliche Institutionalisierung sozialer Ungleichheit auf diese Weise 
auf dem Rücken der Landbevölkerung ausgeglichen würde. Dem ließ sich 
kaum widersprechen. In der Tat wird Bedürftigen in diesem sozialen Umfeld 
quasi ein legitimer, gewohnheitsrechtlicher Anspruch eingeräumt, im Falle ex­
istenzieller Not die Unterstützung der Gemeinschaft zu verlangen. In früheren 
Zeiten limitierten lokale Akteure mit diesen sozialen Mechanismen gleichzei­
tig die Macht ökonomisch exponierter Individuen. Das gilt trotz der oben ge­
machten Einschränkungen für das soziale Selbstverständnis auf Dorfebene 
auch heute. Teilnahme am religiösen öffentlichen Leben setzt soziale Gleich­
heit der Teilnehmer voraus. Widerstand gegen übertriebenes Machtstreben 
Einzelner wurde in einen religiösen Diskurs transformiert. Diese sensiblen 
Mechanismen sozialer Interaktion konnten durch islamische Wohlfahrtsarbeit 
nicht ersetzt werden, allein schon deshalb, weil ihre Unterstützung an die Be­
dingung geknüpft war, ihre religiöse Autorität anzuerkennen. 

Die Sunniyyine versuchten nun, ein alternatives Netz sozialer Sicherung zu 
spannen. Am allerwichtigsten daran war für die Souassa die Aussicht auf eine 
beständige Einnahmequelle durch die Bewegung. Man fasste das eher als In­
vestition der Salafiyya in ihr neues Umfeld denn als Wohlfahrt auf und ver­
glich es mit den Investitionen, die, wie gesagt, Politiker zu tätigen haben, wenn 
sie sich die Unterstützung der Bevölkerung bei Wahlen sichern wollen. Andere 
Aktivitäten machten den Anspruch der Salafiyya, eine soziale islamische Be­
wegung zu sein, dagegen sehr viel deutlicher. Sie etablierten ein Basisnetz­
werk, das sich über mehr als 20 Dörfer erstreckte, und boten ihre Dienste und 

346 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Unterstützung quasi als Kompensation füralldiejenigen an, die sich ihnen an­
schließen und daher auf die erwähnten konventionellen Optionen verzichten 
würden. Die wöchentlichen Zuwendungen von etwa 10 €, die die meisten der 
neuen Mitglieder erhielten, mag zur Erklärung des Mobilisierungserfolgs bei­
tragen. Das ist ein ansehnlicher Betrag in den Augen einer pauperisierten 
Landbevölkerung. Besonders beigetragen haben wohl auch die legendären 
Abendveranstaltungen zu religiösen Unterweisungen in Verbindung mit einer 
ausgesprochen üppigen Bewirtung. Sie verhießen für unabsehbare Zeit Zugriff 
auf ausreichend Nahrung und erweckten neue Hoffnung auf stabile soziale Si­
cherung. 

Mit ihrem sozialen Engagement, basierend auf einem rechtgeleiteten Mo­
dell der Redistribution gewährten die Shablhi aber gleichsam Einblick in ihr 
eigenes, den Souassa fremdes Verständnis von islamischer Ethik und Moral. 
Gewisse Diskrepanzen zwischen dem lokalen Verständnis von Wohlfahrt und 
sozialer Gerechtigkeit und dem der Sunniyyine wurden offensichtlich. Nach 
ihrer Auffassung von moralisch vertretbarem, wirtschaftlichem Handeln war 
es durchaus zulässig, einen schlechten Muslim, also einen, der nicht zu ihnen 
gehörte, zu betrügen. Gleichzeitig wiederholten sie aber unbeirrt ihren Haupt­
vorwurf gegen alle anderen Konkurrenten, insbesondere staatliche Repräsen­
tanten, in der lokalen Arena, nämlich den der Korruption, die sie mit allem 
Nachdruck verdammten. Ein Beispiel für diese eher opportunistische Interpre­
tation lieferte die Familie des örtlichen Lebensmittelhändlers. Alle Familien­
mitglieder waren eifrigste Sunniyyine. Die Öffnungszeiten ihres Ladens waren 
nach den Gebetszeiten geregelt. Gleichzeitig waren sie aber auch die wichtigs­
ten Kreditgeber im Dorf. Kredit- und Zinsgewinne zu erzielen, kann kaum mit 
den Grundprinzipien des islamischen Rechts und islamischen Werten in Ein­
klang gebracht werden. Obendrein waren die Geschäftsräume der informelle 
Treffpunkt der Alkoholkonsumenten. Alkohol zu konsumieren ist, wie später 
noch einmal näher zu beleuchten ist, ebenfalls im Widerspruch zu einer isla­
mischen Lebensführung. Die Lebensmittelhändler verkauften den Schnaps 
nicht selbst, sie überließen aber ihre Räumlichkeiten den Schnapsverkäufern 
gegen Provision. Abgesehen von all dem waren sie auch ausgemachte Betrü­
ger. Sie streckten Nahrungsmittel und trieben Schwarzhandel mit den staatli­
chen Lebensmittelmarken. Als wir darüber diskutierten, beriefen sie sich dar­
auf, dass die Betrogenen selbst ihr Geld nicht aufkorrekte Weise verdient hät­
ten. Deswegen sei es auch [noch] nicht halal (rein, erlaubt). Nach ihren trans­
formativen Eingriffen jedoch sei es gereinigt und könne daher auch für die Un­
terstützung der Armen verwendet werden. Ihr betrügerisches Verhalten sei al­
so in höchstem Maße ethisch. 

So lässt sich resümieren, dass trotz aller Inkonsistenzen und Kontradiktio­
nen, die das ökonomische Modell der Salafiyya aufwies, es ihre Wohltätig­
keitsarbeit war, die es ihnen erlaubte, fundamentalistische Ideologie als Beiga­
be zu offerieren. Was das Salafi-System betrifft, wirtschaftliche Vergünstigun­
gen für ein gefordertes Verhalten in Aussicht zu stellen, so wurden sie von vie­
len Leuten im mittleren Souss als ein neuer transnationaler Investor im Wett-

347 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

bewerb mit anderen akzeptiert. Schließlich boten diese gleichfalls für all dieje­
nigen finanzielle Anreize oder versprachen andere Vorteile für die, die willens 
waren, neue Regeln zu akzeptieren, sich also letztlich einerneuen sozialen und 
juridischen Ordnung zu öffnen (Turner 2005a). 

Mobilisierung im ländlichen Raum - Salafiyya zwischen 
Anhängerschaft und Widerstand 

Offensichtlich spielten im Zusammenhang mit der Mobilisierung auch Des­
zendenzverhältnisse und Clanzugehörigkeifen eine Rolle. Das bedeutet aber 
nicht, dass die Shablhi besonderen Erfolg in der Rekrutierung neuer Mitglieder 
über Deszendenzlinien gehabt hätten, was nach der einschlägigen Literatur in 
anderen Konstellationen relativ oft der Fall ist. 16 Dem steht eine andere Strate­
gie entgegen. Nach lokalen Vorstellungen der Risikominimierung durch Diver­
sifizierung des Aktionsspektrums einer Deszendenzgruppe delegierten viele 
Familien eines oder mehrere ihrer Mitglieder, um sich der Bewegung aus die­
sen taktischen Erwägungen anzuschließen und die neue Ressource so weit als 
möglich abzuschöpfen. Diese Strategie wird ausdrücklich mit einer ethischen 
Verpflichtung assoziiert, den Lebensunterhalt im Rahmen eines Kollektivs 
durch Verteilung der Aufgaben zu sichern. Insgesamt lässt sich erkennen, dass 
gezielte Mobilisierungsmuster, Taktiken und Rekrutierungsstrategien der Sala­
fiyya mit spezifischen lokalen Rahmenbedingungen und Handlungsorientie­
rungen wie Arbeits- und Risikoteilung in Deszendenzverbänden reagierten und 
sich zu den empirisch feststellbaren Mobilisierungserfolgen verdichteten. An­
dere lokale Netzwerke wie die Tagelöhnerbrigaden oder die Agrarprodukti­
onsgemeinschaften spielten kaum eine Rolle in diesem Zusammenhang. Ein­
zelne Repräsentanten solcher Zusammenschlüsse vertraten dagegen mit Nach­
druck auch Partikularinteressen ihrer Netzwerke innerhalb der islamischen 
Bewegung. Auf diese Weise kam es in der Tat zu filigranen Verflechtungen 
der neuen Salafiyya-Gruppen auf Dorfebene selbst mit politischen Parteien, 
NGOs und anderen lokal aktiven, formellen wie informellen Netzwerken. Die 
Salafiyya-Zellen nutzten dieses Potenzial aber kaum, um im Laufe der Zeit ei­
ne stärkere lokale Einbindung zu erreichen oder zu einem der Faktoren zu 
werden, die bei der Justierung kollektiver Identität Berücksichtigung finden. 
Sie betonten vielmehr ihre Distanz zu lokalen Identitätsmustern und den kol­
lektiven Wertvorstellungen, die sie reflektieren. Manche Einheimische, die ich 
seit mehr als 10 Jahren kenne, erklärten mir ihre Gründe, sich der Bewegung 
anzuschließen. Es wurden dabei ganz unterschiedliche, nicht nur ökonomische 
Argumente dafür vorgebracht, die, wie schon gesagt, nicht immer frei von Wi­
dersprüchlichkeiten waren. Insgesamt ist es nicht einfach zu beurteilen, in 
welchem Umfang auch bestehende soziale Spannungen und Ungleichheiten 

16 Lit. in Singerman 1995, 2004. 

348 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

zum Erfolg der Islamisten beitrugen. Die ganz offensichtliche Verschiebung 
der Machtverhältnisse in Dörfern, in denen die Sunniyyine die Mehrheit er­
reicht hatten, und das gute Gefühl, einem mächtigen internationalen Netzwerk 
anzugehören, war attraktiv für jene, die vom Zugang zu den grundlegenden 
Ressourcen ausgeschlossen waren. Sie hatten ihrer Ansicht nach wenig dabei 
zu verlieren, wenn sie für eine Alternative zur bestehenden Blockade ihrer so­
zialen Mobilität votierten. 

Wie auch immer, die Sunniyyine schafften es im Laufe der Zeit, immer 
mehr Mitglieder anzuwerben. Nach einigen Monaten hatten sie einen regel­
rechten neuen regionalen Ableger errichtet. Über die Organisation wussten 
auch die neuen Mitglieder nicht allzu viel zu berichten. Eine Lokalgruppe war 
um einen Anführer geschart, der sich amir nannte und über die Einhaltung des 
Salafi-Kodex wachte. Eine solche Zelle war darüber hinaus einem losen regio­
nalen Netzwerk angeschlossen und unterlag offensichtlich externer Kontrolle. 
Extern meint Kontrolle durch Marokkaner und Nichtmarokkaner aus dem ur­
banen Milieu. Die institutionelle Infrastruktur der lokalen Zellen war eher ru­
dimentär. Etwa im Mai 2002 hatte die Salafiyya in annähernd der Hälfte der 
Dörfer in den drei Landkreisen des Untersuchungsgebietes die Mehrheit der 
Leute hinter sich gebracht. 

Wenn man die Gründe dafür untersucht, warum die Mobilisierungsarbeit 
der Sunniyyine auf dem Land so erfolgreich war, darf man nicht übersehen, 
dass die Fluktuation der Mitglieder beträchtlich war und die Mitgliedschafts­
dauer vergleichsweise kurz. Es gab einige beträchtliche Mobilisierungshemm­
nisse. Die Bedingungen, unter denen sich die Ressource Salafiyya von den 
Einheimischen profitabel erschließen ließ, waren für jeden, der nicht gerade 
als glühender religiöser Enthusiast zu bezeichnen ist, Schwerstarbeit. Es war ja 
nicht nur erforderlich, sich den Bart wachsen zu lassen und traditionelle Klei­
dung zu tragen. Probleme machte auch die Vorschrift, den eigenen Namen zu 
ändern, wenn er nicht in Einklang mit Salafiyya-Vorstellnngen stand. Wenn 
jemand keinen akzeptablen religiösen Namen trug, konnte er den Namen sei­
ner Kinder mit dem Zusatz ,Vater von' (abu) oder ,Mutter von' (umm) ver­
wenden. Die Sunniyyine redeten die Leute stets mit ihrem vollen religiösen 
Namen an. Spitznamen waren verboten. Kinder, die noch keinen korrekten 
Namen hatten, wurden im Rahmen von feierlichen Festmahlen ,umgetauft'. 
Diese Praktiken waren Gegenstand heftiger Debatten und wurden nicht nur 
von erklärten Gegnern der Bewegung als ernsthafter Angriff auf die Grundfes­
ten lokaler Identität gewertet. 

Besonders lästig und beschwerlich war aber die Erfüllung der täglichen re­
ligiösen Pflichten, die den gesamten Alltag beherrschte. Viele, gerade unter 
den jungen N eumitgliedern, beschwerten sich über die fünf täglichen Gebete, 
vor allem das Frühgebet um 4:00 Uhr nnd überhaupt über den immensen Zeit­
aufwand, den die Religion nun in ihrem Alltag erforderte. Insbesondere die 
Jungen klagten über ständige Müdigkeit nnd das Fehlen jeglicher Ablenkung 
nnd Unterhaltung. Diese Einschränkungen erklären auch, warum trotz der lu­
krativen Einnahmen die Fluktuation nnter den Mitgliedern beträchtlich war. 

349 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Andere widerstanden den Verlockungen der Salafiyya unter allen Umstän­
den. Etliche der überzeugten Widerständler erklärten mir ihre Strategie, wie 
man sich den unautbörlichen Indoktrinationen entziehen könne. Eine fast 
schon automatische Reaktion stellte die Übertragung des gesamten lokalen 
Repertoires an Hohn- und Spottgeschichten auf die neue Zielgruppe dar. Die 
gleichen Geschichten, die früher über andere prominente, oft ortsfremde Ak­
teure als nichts als die reine Wahrheit erzählt wurden, wurden nun in Ge­
schichten über die dummen, unehrlichen und raffgierigen Islamisten umge­
wandelt. Thema war also stets ein lokalen Maßstäben verpflichteter Verhal­
tenskodex. Es gab aber auch eine ganze Kollektion von völlig neuen Persifla­
gen und parodistischen Darbietungen über sie. Ihre jüngst eingerichtete Sport­
gruppe war so ein Ziel allgemeiner Belustigung. Die Witze über die Art und 
Weise, wie man in Pluderhosen Fußball spielt, können hier nicht wiedergege­
ben werden. Eine ganze Gattung von Erzählungen ist der Enthüllung des zwie­
lichtigen Doppellebens von Shablhi gewidmet. Schenkt man diesen Geschich­
ten Glauben, so wurden einige der Islamisten erwischt, als sie beim Viehhan­
del betrogen haben - ein Vergehen, das nach den Maßstäben des lokalen Han­
delsrechts selbst eine Tötung des Übeltäters auf dem Marktplatz rechtfertigen 
würde. Die Gegner der Sunniyyine behaupteten sogar, den ortsüblichen Ehr­
lichkeitstest mit den ersten Missionaren, die aufgetaucht waren, durchgeführt 
zu haben, und mehrere Bekannte schwuren mir alle heiligen Eide, dies bezeu­
gen zu können. Der Test geht folgendermaßen: Es wird eine Situation arran­
giert, in der einer der Hauptdarsteller wie zufällig eine 100-Dirham-Banknote 
verliert, die vorher unmerklich markiert worden ist. Er setzt seinen Weg fort, 
so als hätte er den Verlust nicht bemerkt. Der als Ziel anvisierte Salafiyya­
Missionar erkennt die Chance, ergreift unauffällig den Schein und lässt ihn in 
der Tasche seiner gandura verschwinden. Unmittelbar darauf dreht sich der 
Hauptdarsteller plötzlich um und gibt vor, den Verlust gerade festgestellt zu 
haben. Er fragt die Zielperson, ob sie etwas bemerkt habe. Im konkreten Fall 
verneinte der Salafi dies und begann selbst dem armen Mann bei der Suche 
nach seinen 100 Dirharn zu helfen. In diesem Augenblick tauchen die ver­
steckten Zeugen aufund fordern die Herausgabe des Geldes. Der Missionar tat 
völlig unschuldig, aber die Zeugen zwangen ihn öffentlich, seine Taschen zu 
leeren, wobei unweigerlich die markierte Banknote auftauchte. Der Missionar 
wurde nie mehr in der Gegend gesehen ... 

Auch der Schuhklautest wurde - unter Bedingungen der nicht teilnehmen­
den Beobachtung - ausprobiert, um die Glaubensstärke der Islamisten zu tes­
ten. Dabei steht folgende Regel auf dem Prüfstand, die auch in der lokalen 
Frömmigkeit einen hohen Stellenwert besitzt: Nichts kann so wichtig sein, dass 
es dafür wert wäre, die Freitagspredigt in der Moschee zu unterbrechen. Diese 
Regel ist allgemein unbestritten. Es gab in der Vergangenheit selbst Fälle von 
Homizid in der Mosche, die nicht zu einer Unterbrechung des Ritus führten. 
Obendrein ist die Freitagspredigt stets mit sozio-politischen Kommentaren an­
gereichert, was den religiösen Eifer der Teilnehmer entsprechend autbeizt. Der 
Verlauf der Ereignisse war wie folgt: Während der Predigt versuchte eine 

350 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Gruppe maskierter Männer die Schuhe der Gläubigen zu stehlen, die auf einem 
Regal im Eingangsbereich der Moschee aufbewahrt werden. Die Gläubigen 
dürfen während der Predigt nicht reagieren, selbst wenn sie von dem V erbre­
chen Notiz nehmen. Außerdem würde eine Reaktion die Unaufmerksamkeit 
des Gläubigen während der Predigt offensichtlich machen. Das Ergebnis im 
konkreten Falllässt sich als ein klares Unentschieden werten. Etwa die Hälfte 
der Versammlung rannte sofort aus der Mosche und nahm die Verfolgung der 
Übeltäter auf. Diese stoppten ihre Flucht nach einer Weile und begannen laut­
hals zu zählen, wie viele gute Muslime sich barfuss aufgemacht gemacht hat­
ten, um sie zu fangen. 

In diesem Zusammenhang ist es der Erwähnung wert, dass die Salafiyya im 
Souss begann, eine interne, sanktionsbasierte normative Ordnung zu entwi­
ckeln, die die islamischen Prinzipien frommen korrekten Verhaltens konkreti­
sieren nnd der Korrektur abweichenden Verhaltens dienen sollte. Dieses Mo­
dell wurde jedoch nicht als juridische Alternative zum bestehendenfolk model 
der Öffentlichkeit präsentiert. Es wurde ganz im Gegenteil geheim gehalten 
und die Kenntnis darüber wurde lediglich von abgesprnngenen Mitgliedern 
verbreitet, die sich teilweise als Opfer dieser Restriktionen sahen. Wenn etwa 
ein Gläubiger morgens um 4:00 Uhr zu spät oder gar nicht zum Gebet er­
schien, wurde er zu fünfzehn zusätzlichen raka'at verurteilt oder[!] dazu, den 
gehorsamen Gläubigen eine Kiste Coca Cola zu spendieren oder[!] für einen 
Tag als Gebetsrufer zu fungieren. 17 Die Instrumentalisiernng religiöser Pflich­
ten als Sanktionen und die Vermischung dieser Kategorie mit der Strafzahlung 
durch das begehrte Getränk aus der Produktion des Erbfeindes wurde von vie­
len Souassa als paradox charakterisiert. Zudem waren diese Strafen mehr oder 
minder unvermeidlich, da zwischen dem ersten Ruf nnd dem Beginn des Ge­
bets gerade einmal fünfzehn Minuten blieben, nm aufzustehen und in die Mo­
schee zu rennen. Nach unaufhörlicher Akkumulation religiöser Verpflichtnu­
gen durch fortwährende Verstöße blieb den Übertätern nicht anderes übrig, als 
Cola zu kaufen. Es fand also eine Transformation des Gebots religiöser 
Disziplin in eine lukrative Einnahmequelle über den Umweg der Akkumulation 
religiöser Pflichten statt. Diese Praxis wurde von etlichen Kommentatoren mit 
den lokalen Erfahrungen verglichen, die man mit staatlichen Regulierungen in 
anderen sozialen Kontexten gemacht hatte. 

Der Fall des Schwarzbrenners 

Im Folgenden wird ein repräsentatives Beispiel dafür vorgestellt, wie sich die 
Snnniyyine in lokale Angelegenheiten einmischten nnd ihre Vorstellungen ei­
nes an den richtigen Werten orientierten Verhaltens einbrachten. Auf den ers-

17 Rak'a bezeichnet das Beugen des Körpers nach der vorhergehenden aufrechten 
Position und den zwei folgenden Kniefällen während des Gebets. 

351 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

ten Blick erscheint das Geschehen nicht gerade als ein Paradebeispiel für einen 
Disknrs über Ethik. Aber es geht genau um die Frage, welche Werte welche 
Handlungsspielräume erschließen. Der Fall ereignete sich im Sommer 2002, 
als die Salafiyya im Souss ihren Höhepunkt erlebte. In einem Dorf in der mitt­
leren Soussebene hatten die Bartträger fast die Mehrheit der Bevölkerung hin­
ter sich. Nach der religiösen Landschaftsstruktur war das Dorf in eine ganz be­
sondere spirituelle Umwelt eingebettet und hatte den Status eines respektierten 
Platzes. Gleichzeitig war es aber auch weithin bekannt als Stätte der illegalen 
Produktion eines exzellenten Schnapses. Dieser Schnaps namens mahiyya ist 
eine populäre und traditionelle lokale Droge in den Arabisch sprechenden Re­
gionen des Souss. Es gibt auch eine offizielle staatlich monopolisierte oder 
kontrollierte Alkoholproduktion in Marokko, aber der Stoff ist teuer und die 
nächste offizielle Verkaufsstelle liegt 45 km entfernt. Es gibt eine klare staatli­
che Politik der beschränkten Zulassung von Alkohol für Marokkaner, um die 
negativen sozialen Folgen des Konsums einzudämmen und staatliche Gesetz­
gebung mit religiösem Gebot irgendwie ins Benehmen zu setzen. Dennoch ist 
die Institution der illegalen Schnapsproduktion weit verbreitet und praktisch 
jede Landgemeinde verfügt über einige Produzenten. Wie auch immer, auch 
ein Schnapsbrenner muss sich an das lokale Repertoire kollektiver Werte hal­
ten. Das gilt ganz besonders auch für seine Kundschaft und damit hätten wir 
schon eine der Quellen lokaler Spannung identifiziert. 

Ein weiterer Akteur in diesem Fall war der informelle Dorfrat Informell 
bedeutet, nicht Bestandteil des staatlichen administrativen Apparates zu sein. 
Die Einheimischen sahen in ihm die Fortführung des früheren, traditionellen 
repräsentativen Gremiums der Dorfgemeinschaft Heute fällt eine solche Insti­
tution in die Kategorie der lokalen NGOs nach den neuen Regeln der Struktur 
einer Zivilgesellschaft (Roque 2004). Im konkreten Fall nannte man dieses 
Gremium, wie schon immer, die jma 'a, das heißt, den Rat. Dessen Existenz 
war nicht das Ergebnis des jüngsten transnationalen Engagements in der Ent­
wicklungszusammenarbeit, die zur Einrichtung unzähliger neuer Dorf-NGOs 
geführt hatte und die das organisatorische Netz der Zivilgesellschaft bildeten. 
Dieser Rat verdankte seine Gründung als selbstständiges Organ der staatlichen 
Förderung der Selbstverwaltung der Trinkwasserversorgung vor etwa fünfzehn 
Jahren. Alle Familien bzw. Haushalte des Dorfes waren im Rat vertreten. Er 
war auch insofern eine mächtige Organisation, als er über beträchtliche finan­
zielle Mittel verfügte. Diese Organisation war für die Kollekte der entspre­
chenden Beiträge der einzelnen Haushalte zur Wasserversorgung und zur In­
standhaltung des Systems zuständig. Aber als quasi einzige funktionierende 
Struktur auf Dorfniveau akkumulierte der Rat im Laufe der Jahre immer mehr 
Aufgaben und Verantwortlichkeiten. Dazu zählte die Organisation der regel­
mäßigen Finanzierung der religiösen Infrastruktur wie der Moschee und des 
Vorbeters (jqih ). Darüber hinaus hatte die jma 'a die vernachlässigten Aufga­
ben der offiziell gewählten staatlichen Vertreter auf lokaler Ebene überuom-

352 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

men. 18 Alle das Dorf betreffenden wichtigen Entscheidungen wurden nach 
Verhandlungen im Rat getroffen. Dabei wurde stets angestrebt, sich im Ein­
vernehmen auf eine Entscheidung zu einigen. Das Prinzip der Konsensfähig­
keit gehört zu den Grundelementen eines lokalen Verständnisses von Ethik 
und Moral. Mit dem Rat verwoben war der dritte Akteur im Geschehen, die 
lokale Salafiyya-Gemeinde. Fast die Hälfte der Ratsmitglieder waren islami­
sche Aktivisten. Die vierte bedeutende Gruppe von Akteuren auf der Bühne 
waren die verschiedenen Repräsentanten staatlicher Institutionen, genauer ei­
nige unbekannte ,höhere Stellen' in der Provinzverwaltung, die Gendarmerie, 
das Landgericht mit seinem Richter und den Advokaten sowie das Staatsge­
fängnis. 

Der Schwarzbrenner hatte erst vor einiger Zeit sein Unternehmen als eine 
Art Familienbetrieb gegründet. Die drei erwachsenen Söhne halfen zwar in der 
Firma mit, aber der Vater tmg die gesamte Verantwortung. Er war früher Ha­
schischdealer gewesen und hatte deswegen auch einige Jahre im Gefängnis 
verbracht. Die Schwarzbrennerei war ein florierender Betrieb, und das monat­
liche Einkommen seines Besitzers dürfte wohl das höchste in der ganzen Ge­
gend gewesen sein. Ein sensationelles Preis-Leistungsverhältniswar sein Mar­
kenzeichen. Der Schwarzbrenner versorgte eine weitläufige Kundschaft, die 
Dortbewohner mit eingeschlossen. Ein solcher Unternehmer ist irgendwie 
schon Teil der lokalen Infrastruktur, jemand, den man wohl braucht, aber des­
wegen nicht unbedingt schätzt, so wie den Kredit gewährenden Zwischenhänd­
ler oder den Totengräber. Schließlich ist sein Handwerk nach ethischen Maß­
stäben zumindest fragwürdig. 

Der Mann war aus dem Dorf gebürtig. Das Problem war, dass dies ihn 
nicht davon abhielt, sich über den lokalen Verhaltenskodex ganz einfach hin­
wegzusetzen, weun es ihm passte. Besonders bedenklich war die Tatsache, 
dass er seinen Schnapsverkauf buchstäblich mitten im Dorf, ganz in der Nähe 
der Mosche betrieb. Ein Schnapsproduzent sollte aber seinen Stoff außerhalb 
des Dorfes verkaufen. Andernfalls werden die klaren Differenzierungen zwi­
schen Dazugehörenden und Außenstehenden durcheinander gebracht. Das Be­
nehmen der Kundschaft gab recht häufig Anlass zur Klage, da manche Kunden 
schon reichlich angetrunken waren, wenn sie ins Dorfzentrum kamen, um 
Nachschub zu besorgen. Es kam sogar dazu, dass Frauen auf offener Strasse 
angesprochen wurden, ausgerechnet in dieser Zone, in der Frauen und Kinder 
unter dem besonderen Schutz der Gemeinde stehen und wo ihnen daher ver­
gleichsweise große Bewegungsfreiheit eingeräumt wird. Darüber hinaus pro­
vozierten die Kunden mit ihrem üblen Benehmen mehrmals, dass die Gendar­
men sie bis ins Dorf verfolgten. Die Gendarmen im Dorf zu haben, gehört zu 
den am wenigsten erstrebenswerten Zuständen. Entsprechend war die Stim­
mung im Dorf. 

18 Der Rat organisierte z. B. die Verteilung der staatlich subventionierten Grundnah­
rungsmittel und entschied über die Zulässigkeit der erhobenen Ansprüche. 

353 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Den Sunniyyine war der Schwarzbrenner schon seit langem ein Dom im 
Auge. Sie erkannten die günstige Situation und starteten eine Kampagne gegen 
ihn. Sie machten dem Mann schwere Vorhaltungen wegen seines unislami­
schen Verhaltens und verlangten die unverzügliche Einstellung seiner Tätig­
keit. Der Beschuldigte zeigte sich reichlich unbeeindmckt. Selbst die Drohung, 
ihn an die Polizei zu verpfeifen, konnte ihn nicht aus der Ruhe bringen. 
Schließlich hatte er die besten Beziehungen zu den Gesetzeshütem, zahlte 
pünktlich jede Woche seinen Solidarbeitrag und versorgte sie obendrein mit 
einem Qualitätsprodnkt, das im Volksmund mit einem Begriffbezeichnet wur­
de, der sich vielleicht mit ,Bullenfusel' wiedergeben lässt. Der Brenner drohte 
im Gegenzug den Sunniyyine mit Expansion und äußerte Überlegungen, weite­
re Partner in sein Unternehmen einsteigen zu lassen. Er selbst wollte seine Re­
aktion als Widerstand gegen den wachsenden Einfluss der Aktivisten generell 
verstanden wissen und begann, sich nach Verbündeten umzusehen. Die 
Shablhi forderten die jma 'a als Dezisionsorgan des Dorfes auf zu intervenie­
ren. Aber trotz der einhelligen Missbilligung der durch die Kundschaft des 
Schnapsbrenners verursachten inakzeptablen Zustände waren die nicht der 
Bewegung angehörigen Ratsmitglieder nicht willens, wegen einer dreimonati­
gen Unterbrechung der Schnapsproduktion aus dem Dorfvermögen Investitio­
nen zu tätigen. Um der Forderung der Salafiyya nachzukommen, hätte man 
nämlich eine gewisse Summe in Verbindung mit einer offiziellen Klage an ei­
nen Adressaten auf hohem Niveau in der staatlichen Hierarchie der Provinz­
verwaltung leiten müssen. Das Ergebnis wäre dann eine Verurteilung des 
Brenners gewesen, der nach einer dreimonatigen Zwangspause im Gefängnis 
seine Geschäfte wieder in Angriff nehmen würde. 19 Es gab aber noch andere 
Gründe für die Entscheidung des Rates. Es wurde kontrovers darüber disku­
tiert, welche Prioritäten man setzen müsse, wenn die lokalen Wertvorstellun­
gen gleichzeitig von zwei Seiten bedroht würden, und man befand, sich zu­
nächst einmal gründlicher darüber austauschen zu müssen. Die den Islamisten 
gegenüber kritische Fraktion in dem Gremium hatte die Frage aufgeworfen, 
wie die etablierten Wertmaßstäbe der Gemeinde gegen zwei ganz unterschied­
liche Verletzer der Ordnung verteidigt werden könnten, nämlich den Schwarz­
brenner und die Sunniyyine. Alle Genannten nahmen übrigens aktiv an der 
Debatte teil. 

Da also sowohl der Schwarzbrenner als auch die Gemeindevertretung nicht 
willens waren, den Forderungen der Sunniyyine nachzukommen, verlegten 
diese sich darauf, das Geschäft des Schwarzbrenners zu sabotieren. Jeder 
Fremde, der ins Dorf kam, wurde verdächtigt, ein mahiyya-Konsument zu sein. 
Jeder Kunde wurde zur Zielscheibe ihrer Verfolgungen. Sie ließen die Kunden 
gewähren, bis sie sich mit Schnaps versorgt hatten. Was dann folgte, waren 
gewaltsame Angriffe mit Schlägen ins Gesicht und anschließender Konfiskati­
on und selbstverständlich Vernichtung des Alkohols. Die Aggressionen fanden 

19 Drei Monate Haft ist die vorgesehene Ersttäterstrafe in diesem Fall. 

354 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

vor allem nachts statt. Deswegen begann der Brenner, seine Klienten nachts 
dnrch das Dorf zu begleiten. Unbekannte in der Nacht im Dorfzentrum zu stel­
len, auch mit Gewalt dingfest zu machen, wnrde grundsätzlich von allen be­
fürwortet, auch von den Gendarmen, und galt als übliche Maßnahme znr Ge­
währleistung der dörflichen Sicherheit. Nach lokalen Wertmaßstäben gehört es 
sich vielmehr, in einer solchen Situation zu intervenieren, um den Dorffrieden 
zu schützen. Aber diese Regel war nicht anwendbar, wenn ein Fremder in der 
Begleitung eines Einheimischen war. Wenn die Sunniyyine es wagen würden, 
einen begleiteten Klienten anzugreifen, würde der Brenner den mahiyya 
schnell wegwerfen und die Aktivisten des versuchten Raubüberfalls beschuldi­
gen. Gleichzeitig kann er den Kunden ja auch als Freund der Familie oder 
Verwandten von außerhalb ausgeben. Obendrein waren in einigen Fällen die 
Angegriffenen in der Tat Dorfi:nitglieder, die Schnaps kaufen wollten, und kei­
ne Außenstehenden. Die ganze Entwicklung führte zu verstärkten Spannungen 
innerhalb der Gemeinde und intensivierte die bestehenden antagonistischen 
Tendenzen. Daher befand die Mehrheit der jma 'a, dass die Aktivitäten der 
Sunniyyine dem lokalen Frieden abträglicher seien als die des Schwarzbren­
ners. Dass sich die Situation so zugespitzt hatte, wnrde auch darauf zurückge­
führt, dass die Aktivisten nicht die geringste Kompromissbereitschaft zeigten. 

Die Suuniyyine erweiterten daraufbin ihren Maßnahmenkatalog und inves­
tierten in eine offizielle Klage gegen den Schwarzbrenner - ohne das Einver­
ständnis des Rates dafür eingeholt zu haben! Praktisch die Gesamtheit der 
Nicht-Suuniyyine des Dorfes sah darin einen weiteren illegalen Akt der Isla­
misten. Die Gendarmen kamen und nahmen den Brenner fest. Als sie anka­
men, fragte der Mann sie, ob sie deun diese Woche noch nicht ihren Solidar­
beitrag und ihre Ration Bullenfusel bekommen hätten. Die Gendarmen antwor­
teten, dass sie gekommen seien, um ihn zu verhaften und dass sie nichts für 
ihn tun könnten, da sie aufhöhere Anweisung so zu handeln hätten. Sie bedau­
erten ausdrücklich den Verlust ihrer Einnahmequelle für drei Monate, stritten 
mit dem Verhafteten und warfen ihm vor, das ganze Dorf gegen sich aufge­
bracht zu haben. Der mahiyya-Produzent reagierte prompt und erwiderte, er 
habe sich nicht mit der ganzen Dorfgemeinschaft überworfen. Außerdem wür­
de er gar nicht allein arbeiten und hätte einen Kompagnon: ,Er ist der Gebets­
rufer der Salafiyya-Gruppe, der jüngere Bruder ihres shih, der mit mir zusam­
menarbeitet und mich mit Feigen und anderem Breunergnt versorgt. Er hat ei­
nen Pick-up und arbeitet als Fahrer und Zusteller für mich.' Die Gendarmen 
waren entzückt darüber, diese Denunziation zu hören. Sie wussten, dass der 
Schwarzbrenner in drei Monaten zurück sein würde. In der Zwischenzeit wür­
de ihnen der denunzierte Aktivist eine beträchtliche Summe zukommen lassen 
müssen, um die Sache vergessen zu machen. Wie wir sehen werden, hatten sie 
sich jedoch in diesem Punkt getäuscht. Man muss wohl hinzufügen, dass die 
Gendarmen überhaupt nicht mit der Salafiyya sympathisierten. Sie kamen also 
ihrer Aufgabe umgehend nach und legten dem beschuldigten Salafi mit einer 
gewissen Genugtuung die Handschellen an. Sie waren in der Tat dazu ver­
pflichtet, so zu handeln. Andernfalls würden sie in Schwierigkeiten kommen 

355 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

können, sollte der Schwarzbrenner seine Beschuldigungen vor dem Richter 
wiederholen und sie, die Gendarmen, hätten keinen verdächtigen Komplizen 
vorzuführen. In dieser Phase eines Konfliktverlaufes ist es in aller Regel noch 
nicht absehbar, wer eigentlich von einer Verhaftung profitieren wird, die Gen­
darmen oder der Richter. Das hängt von der Strategie des Beschuldigten ab, 
von welcher Seite er sich die preiswerteste - oder sicherste - Möglichkeit, die 
Freiheit wieder zu erlangen, erhofft. Nur, in diesem Fall kam alles anders. 

Die Sunniyyine waren völlig außer sich über die Festnahme, wiesen es aber 
weit von sich, auf das bewährte Schmiergeldverfahren zurückzugreifen. Statt­
dessen bedrängten sie die jma 'a, zu intervenieren nnd die Kosten für ein regu­
läres V erfahren zu übernehmen. Die Mehrheit des Rates lehnte das mit dem 
Argument ab, die Sunniyyine hätten das Problem selbst provoziert nnd seien 
daher auch allein dafür verantwortlich. Sie hätten eigenmächtig in Dorfangele­
genheiten eingegriffen. Daher könne die Gemeinschaft auch nicht zur Verant­
wortung gezogen werden. Es wurde also die dem Konfliktverlauf zugrunde 
liegenden Wertekollisionen ausdrücklich thematisiert. Es werde also weder ei­
nen Beitrag der jma 'a zur Verteidigung des Angeklagten Salafi geben noch zu 
dessen Versorgung während der Haft und schon gar nicht zu dessen späterer 
Freilassungsparty. Nach den lokalen Spielregeln trägt der Rat zur Unterstüt­
zung inhaftierter Dortbewohner bei, wenn die ihnen zur Last gelegten Taten in 
Einklang mit dem lokalen Rechtsverständnis stehen, aber dem staatlichen 
Recht zuwiderlaufen. Die Familien dieser Verurteilten stehen nnter dem 
Schutz der jma 'a nnd werden während deren Haftzeit mit dem Lebensnotwen­
digen versorgt. Die verwendeten Mittel stammen aus der von der jma 'a orga­
nisierten Parallelverwaltung nnd den Rücklagen aus der Trinkwasserversor­
gung. Auch diese Solidarleistungen reflektieren lokale Werte. 

Die Salafisten starteten also eine Kollekte unter ihren Mitgliedern und en­
gagierten einen Anwalt zur Verteidigung ihres Mitbrnders. Man wollte über 
eine reguläre Verteidigung den Prozess als Plattform nutzen, um implizit Kri­
tik an der staatlichen Korruption zu demonstrieren. Es blieb also bei ihrer Ab­
lehnung der allgemein akzeptierten Umgangspraxis mit staatlichen Institutio­
nen des Rechts, was bedeutet hätte, den Richter geneigt zu machen, das Ver­
fahren gegen den Angeklagten niederzuschlagen. Die Sunniyyine wollten sich 
als Kämpfer gegen Korruption profilieren. Es kam zur Verhandlung. 

Jedermann war klar, dass die ganze Angelegenheit eigentlich eine Farce 
war, nnd alle wollten an dem Spektakel teilnehmen und einen Islamisten mit 
seinem langen Bart nnd in der gandura vor Gericht erscheinen sehen, als An­
geklagten in einem Schwarzbrennerprozess. Die Snnniyyine mobilisierten um 
die 100 Zeugen, die des Angeklagten Unschuld beweisen sollten. Es war ein 
denkwürdiger Aufmarsch von lokaler salafistischer Prominenz im Gerichts­
saal. Sie trugen alle übereinstimmend vor, der Angeklagte habe nicht nur nie­
mals in seinem Leben Alkohol produziert, er habe auch niemals in seinem Le­
ben überhaupt auch nur welchen angerührt und würde seinen Lebenswandel 
nach islamischen Idealen ausrichten. Dabei wurde die unterschwellige Bot­
schaft mitgeliefert, dass der Staat Alkoholkonsum zumindest in gewissem Um-

356 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

fang toleriere, obwohl es doch nach islamischem Recht verboten sei. Gleich­
zeitig verlangten sie für den Hauptangeklagten, den Schwarzbrenner, die här­
testen Strafen, die das islamische Recht vorschreibt. 

Der Schnapsbrenner jedoch bestand zur allergrößten Belustigung des Pub­
likums im Gerichtssaal auf seiner ursprünglichen Aussage und fiel dem Anwalt 
des Aktivisten immer wieder ins Wort. Er fragte ihn, ob er denn dabei gewesen 
sei, wie er denn all die Dinge, die er behaupte, wissen könne usw. Der ange­
klagte Gebetsrufer sah sich selbst schon als Märtyrer im Gefängnis. Niemand 
außer seinen Mitbrüdern war bereit gewesen, zugnnsten des Salafi auszusa­
gen.20 Am Ende einer langen Verhandlung jedoch entschied der Richter zu 
seinen Gunsten und er wurde freigelassen. Der Schwarzbrenner bekam drei 
Monate Gefängnis zuerkannt. Der Richter ahndete also nicht die offensichtli­
che Falschaussage des Mannes, obwohl er es sehr wohl hätte tun können. Eine 
weitere Gunst war die richterliche Entscheidung, ihn in den so genannten 
,Komfortknast' nahe der Provinzhauptstadt Taroudant einzuweisen, der vor 
einiger Zeit erbaut worden war, und nicht nach Inezgane, wo sich eines der ge­
fürchtetsten Gefängnisse des gesamten Südens befindet. Nach der Urteilsver­
kündung erklärte der Schwarzbrenner vor dem Richter seine Absicht, in drei 
Monaten zurück zu sein, sein Gewerbe wieder aufzunehmen und zu expandie­
ren. Er kündigte an, zukünftig seinen mahiyya direkt vor dem Treffpunkt der 
Suuniyyine zu verkaufen. Alle Anwesenden, einschließlich des Richters und 
mit Ausnahme der Sunniyyine, brachen bei dieser Ankündigung in tumultarti­
ges Gelächter aus. Alles in allem war die Doppelstrategie der Salafiyya ge­
scheitert, Staatkonformität zu signalisieren und gleichzeitig staatliche Gesetz­
gebung und das stillschweigende staatliche Tolerieren mancher vielleicht nicht 
ganz legaler lokaler Praktiken zu kritisieren. 

Drei Monate später gab es eine traditionelle Freilassungsparty. Üblicher­
weise steht, wie schon gesagt, auch bei diesen Ereignissen der Rat in der 
Pflicht. Das wäre aber im Falle des Schwarzbrenners wohl doch etwas zu weit 
gegangen. Er war nach der in der jma 'a vorherrschenden Meinung Opfer und 
Täter zugleich und deshalb auch nicht gleichzusetzen mit jemandem, der die 
Wertmaßstäbe und Interessen des Dorfes gegen staatliche oder andere externe 
Intervention verteidigt. Der Freigelassene selbst ließ es sich aber nicht neh­
men, die Dortbewohner einzuladen. Er stellte eine beträchtliche Menge seines 
besten mahiyya zur V erfügnng. Die Party wurde zu einem unvergleichlichen 
Ereignis exzessiven Raueheus und Trinkens. Der Schwarzbrenner kam zu ei-

20 Zu diesem Zeitpunkt wusste man hier auf dem Land noch nichts über die staatli­
chen Planungen zur Verabschiedung einerneuen Anti-Terror-Gesetzgebung, und 
der Schwarzbrenner berief sich nicht auf den Kampf gegen den internationalen 
Terrorismus. Vgl. dazu: Bendourou 2004; Lariege 2004. Insofern blieb die Tür 
für spätere Ausgleichsverhandlungen stets offen. Damit wurde implizit anerkannt, 
dass die meisten der islamischen Aktivisten Mitglieder der Dorfgemeinschaft wa­
ren wie alle anderen auch und, wie es der Schwarzbrenner ausdrückte, vielleicht 
ja eines Tages mental wiederhergestellt werden könnten. 

357 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

ner Übereinkunft mit der jma 'a und versprach, in Zukunft die Schutzzone des 
Dorfzentrums zu respektieren, unter der Bedingung, dass die Sunniyyine ihn in 
Ruhe ließen. Andernfalls würde er sofort reagieren. Der Produktionsort blieb 
gegenüber ihrer Moschee. 

Welche Schlüsse können aus diesem Beispiel gezogen werden? Unterschiedli­
che Konstellationen von Konfliktbeziehungen spielen eine Rolle. Beziehungen 
zwischen lokalen Akteuren, zwischen lokalen nnd staatlichen, zwischen loka­
len und Sunniyyine nnd endlich zwischen Sunniyyine und wieder staatlichen 
Akteuren müssen betrachtet werden. Ganz deutlich wurde, dass staatliches 
Recht in der lokalen Arena juridischer Praxis einen wichtigen Faktor darstellt, 
dessen Veruetzungen mit anderen juridischen Reservoirs Akteure zu vielfälti­
gen Handlungsoptionen nutzen. Einerseits sind sich die Leute auf dem Land 
der staatlichen Korruption durchaus bewusst nnd des beschränkten Hand­
lnngsspielraums, den man in der Konfrontation mit manchen Repräsentanten 
des staatlichen Rechtsapparates hat. Andererseits verfügen sie über ein Reper­
toire sozialer Routinen der Manipulation staatlicher Institutionen zur Durch­
setzung konkreter Ziele in anderen Kontexten. Dieser Interaktionsrahmen wird 
von den Akteuren nicht notwendigerweise in Kollision mit ihren Wertvorstel­
lungen gesehen. Als verwerflich gilt es zu übertreiben. Es geht also um die 
schwer bestimmbaren Schwellenwerte, die eine Handlung erst in einem größe­
ren Kontext bewertbar machen. 

In der Auseinandersetzung mit der Salafiyya kam es zu einer Kooperation 
mit dem Ziel, den Einfluss der Islamisten zu beschränken. Um dies zu errei­
chen, wurde ein ganzes Arsenal von juridischen Tricks und Taktiken der Dis­
putmanipulation zur Anwendung gebracht. Offizielle und inoffizielle Instituti­
onen arrangierten die Interaktion formeller und informeller Strategien der 
Konfliktbearbeitung. Dagegengesetzt war die Strategie der Salafiyya, Konfor­
mität mit der offiziellen staatlichen Haltung zu demonstrieren bei gleichzeiti­
ger Kritik auf verschiedenen Ebenen und gleichzeitiger Ablehnung der eigent­
lichen Praxis generierenden pluralen Rechtskonfiguration. Ihr Ziel war es, den 
Staat zur Intervention in lokale Angelegenheiten zu verwickeln, um islamische 
Moralvorstellungen gegen verderbte lokale durchzusetzen. Deswegen inves­
tierten sie Unsummen in die Verteidigung ihres Mitbruders, anstatt den für 
richterliches Wohlwollen vorgesehen Betrag zu entrichten. Deshalb wurden sie 
zur Lachnummer für die anderen, ihre lokalen Rivalen und die staatlichen Rep­
räsentanten. Das Vorhaben, ihre islamischen Wertvorstellungen nnd die damit 
konformen Methoden der Konfliktverwaltung durch formelle staatliche Ur­
teilsverkündung anerkennen und institutionalisieren zu lassen, ging daneben. 

358 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Fazit 1: Recht und Ethik als Parameter lokaler Identität -
soziale Kohäsion und die Kollision unterschiedlicher 
Wertestandards 

Was ist die Metaebene dieser Geschichte? Während der Disputphase stand die 
lokale Identität auf dem Spiel. Interne Spannungen nahmen zu nnd ein schon 
fortschreitender Prozess der Aufspaltung lokalen Zugehörigkeitsgefühls und 
territorialer Loyalität entlang der Trennlinie des rechten Glaubens fand seine 
Kumulation in diesem speziellen Ereignis. Es konnte wohl nicht länger igno­
riert werden, dass ein beträchtlicher Teil der Dorfbewohner den Solidarbanden 
mit anderen Mitgliedern der islamischen Bewegung außerhalb des Dorfes er­
heblich mehr köhäsive Kraft zusprach als denen innerhalb des lokalen Um­
felds, Deszendenzverbindungen eingeschlossen. Die Sunniyyine erkannten ei­
nen aufkeimenden internen Konflikt als einen Anlass, um eine Fission der 
jma 'a herbeizuführen. Die Tatsache, dass der Rat selbst eine Teilverantwor­
tung und jeden finanziellen Solidarbeitrag ablehnte, beschleunigte den Prozess 
des sozialen Splittings. Es wurde sehr schnell offensichtlich, dass sich nun­
mehr nicht Individuen, sondern Vertreter von Interessensverbänden gegenü­
berstanden. Nach dem Geschmack der Dorfbewohner vermischten die Sun­
niyyine mit ihren Außenkontakten viel zu sehr lokale Angelegenheiten mit völ­
lig anderen Konfliktfeldem. Die Islamisten sabotierten die routinemäßigen 
Prozesse der Identitätsrückkoppelnng und Affirmation von Solidarbeziehun­
gen, wie sie im Rahmen lokaler Konfliktverwaltung oder nach der Regnliemng 
sozialer Transgression stattfinden. Wie man mit Überschreitungen umgeht, 
durch die Angemessenheit der Konfliktbeilegnngsinstmmente etwa, wird als 
Lackmustest für die Tragfähigkeit sozialer Bindnng verstanden. Im vorliegen­
den Fall zeigten sich Brüche im Solidarnetz und Identitäten wurden auf der 
Basis unterschiedlicher Wertkonzeptionen neu justiert. Zu dieser Entwicklung 
hatte eine allgemeine, im gesamten Souss bestehende Atmosphäre des Ver­
dachts und Misstrauens beigetragen. Die distinktiven Attribute der Islamisten, 
die sich in der Kleidung und vielen anderen Dingen zeigten, wurden oft als 
Symbole der Separation gedeutet. 

Dennoch wurde die Herausforderung, einem neuen oder doch wenigstens 
modifizierten Solidarnetz im Dorf Leben einzuhauchen, gemeistert. Das mag 
durchaus auch als Teilerfolg der Salafiyya angesehen werden, Grenzen zwi­
schen den eigenen Anhängern und den anderen zu markieren. Dennoch wurde 
durch den Konfliktverlauf das lokale Repertoire an juridischen Strategien bes­
tätigt. Die informelle jma 'a kam gestärkt aus der Affäre heraus. Ein wichtiges 
Resultat war, dass die Dorfbewohner weder bereit waren, dem staatlichen Ge­
richt noch sonst irgendjemandem die Kontrolle darüber abzutreten, wer dazu­
gehört nnd wer nicht. 21 Der Diskurs über die Kriterien ihrer sozialen Zugehö-

21 Für Analogien zu Gerichten als Mittel der Outsider-Kontrolle s. z. B. Yngvesson 
2002. 

359 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

rigkeit und Identität als Dorfgemeinschaft beherrschte das öffentliche Leben. 
Debatten über die Notwendigkeit, die lokale Ordnung am Laufen zu halten, 
über die Regelung des Zugangs zu den natürlichen Ressourcen, über Kriterien 
der Territorialität und Deszendenz kamen immer wieder auf. In diesem Zu­
sammenhang wurde ein gemeinsamer Referenzrahmen des Juridischen betont, 
dessen Legitimität aus spirituellen, traditionellen und linguistischen Gemein­
samkeiten resultiere. Darin zeigt sich der Beitrag geteilter Wertvorstellungen 
als Basis der Konfliktverwaltung und lokaler Identität. Das durch die Sala­
fiyya-Indoktrination infrage gestelltefolklegal modelerfuhr so eine Art rituel­
le Rückversicherung als fortwährende Gemeinschaftsaufgabe. Das sollte auch 
dann gelten, wenn die Arena der Austragung von einem staatlichen Gericht ge­
stellt würde. In diesem Diskurs wurde der Anspruch der Salafiyya auf alleinige 
Anerkennung als höchste Rechtsinstanz und exklusiver Ethikrat zurückgewie­
sen, aber gleichzeitig angeboten, sie auf gleicher Augenhöhe als Impulsgeber 
für den lokalen Diskurs über das Recht zu akzeptieren wie andere Akteure 
auch. Die Islamisten wurden in den lokalen Kontext zurückgeholt, auch wenn 
sie sich dabei nicht immer kooperativ verhielten. Es kamen immer wieder Un­
verträglichkeiten zwischen ihrer transnationalen Rückkoppelung und ihrer lo­
kalen Einbettung, die sie als Souassa auch nicht verleugnen konnten oder woll­
ten, zum Vorschein. Die Dilemmasituation der Unvereinbarkeit lokaler und 
transnationaler Distributionskreisläufe gehört, wie oben geschildert, in diesen 
Kontext. Der religiöse Aspekt von Identität und Zugehörigkeit wurde, wie im 
Vorhergehenden gezeigt, dabei nicht ausgespart. Es blieb dabei, dass gerade 
bei unübersichtlichen Konstellationen bzw. in Phasen rechtlicher Unsicherheit 
die Verwurzelung der Akteure in der religiösen Sphäre juridische Relevanz 
hatte. Das typische Merkmal einer islamischen Identität nach lokaler Vorstel­
lung, nämlich die Eigenschaft, wertekonforme Rechtsbeziehungen in Zeiten 
rechtlicher Unsicherheit zu unterhalten, hatten die Islamisten nicht entwerten 
können. 

Fazit 2: Das Verhandeln sozialer Transgression und die 
Evaluierung individuellen Verhaltens- Prinzipien einer 
lokalen Ethik? 

Ein letzter Punkt, der in diesem Kontext erörtert werden muss, betrifft die in­
frage gestellte Haltung sozialer Transgression, wie sie sich in lokalen Wertvor­
stellungen widerspiegelt. Das ist die Domäne lokaler Spekulation über allge­
mein gültige ethische Grundsätze. Die klare Trennung zwischen deviantem 
und konformem V erhalten war für die Sunniyyine von alles entscheidender 
Bedeutung. Nach ihrer Auslegung des islamischen Gebots, konnte es keinen 
Spielraum bei der Beurteilung einer Tat geben. Alles wurde auf die Frage re­
duziert, ob ein Verhalten als erlaubt (hala[) oder verboten (haram) zu klassifi­
zieren sei. Die Beurteilung einer Tat als Transgression war also in hohem Ma­
ße davon abhängig, welches Modell von Ordnung und Vorstellung von Wert-

360 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

orientierungzugrunde gelegt wurde. In gewissem Sinne erinnerte die automati­
sche Anwendung islamischer Normen auf konkrete Fälle, ohne die sozialen 
Begleitumstände zu berücksichtigen, an das Aufeinanderprallen von lokaler 
Variabilität und staatlichen Ordnungskategorien in der Vergangenheit. In der 
aktuellen Situation empfanden die Menschen allerdings die islamische Klassi­
fikation von richtig und falsch als weitaus apodiktischer als die des staatlichen 
Rechts, das immer noch Raum für Interpretation und Einflussnahme aufwies 
und sich auch durch Investitionen elastischer machen ließ. Die Sunniyyine 
vermochten Devianz nur als objektiven Tatbestand zu erkennen. Es gibt nach 
ihrer Auffassung keine Spielräume nnd keinen menschlichen Faktor zu be­
rücksichtigen. Die Konsequenzen, die sich aus der Identifikation eines Verhal­
tens als ,falsch' ergeben, sind stets eindeutig nnd müssen akzeptiert werden. 
Die Souassa legen dagegen besonders großen Wert auf die Einschätzung der 
ethischen Konsequenzen eines Abweichens von der Norm. Ihre Ethik fragt, 
wie weit die Wahl der richtigen Handlungsoption kontextgebunden ist. Nach 
Überzeugung oder Erfahrung der lokalen Rechtsexperten beinhaltet Devianz 
eine Komponente, die nur individuell bestimmt werden kann. Das wird unter 
Zuhilfenahme einer ganzen Reihe von Variablen erörtert, die den Hintergrund 
einer Handlung erhellen sollen, die sozialen Bedingungen und Umstände usw. 
Ein Ereignis, so heißt es, sollte aus den Umständen seiner Entstehung heraus 
erklärbar sein. Motiv und Ergebnis einer Handlung werden nach dem Prinzip 
des angemessenen Handeins anband dieser Variablen beurteilt. Dazu betreibt 
man soziale Anamnese im Rahmen der ortsgebundenen Konfliktbeilegung. 
Das hat auch Gültigkeittrotz aller Vorstellungen über kollektive Verantwort­
lichkeiten nnd die rechtliche Stellung individueller Akteure als Repräsentanten 
korporativer Einheiten. 22 Allgemeiner ausgedrückt beinhaltet die individuelle 
Konfliktanamnese eine Art personenbezogene Bilanz der Bewegungen auf ei­
nem individuellen sozio-juridischen Konto, ist also eine Art moralische Bi­
lanzkalkulation. Es wird darüber debattiert, ob das individuelle Konto eines 
Konfliktpartners ausgeglichen ist oder nicht. Es geht also nicht nur darum fest­
zustellen, ob ein Individuum die Verantwortung für einen konkreten Regelver­
stoß zu übernehmen hat, vielmehr gilt es zu überprüfen, ob der Betreffende 
mit der Tat seinen persönlichen Kredit überzogen hat oder nicht. In anderen 
Worten heißt das, zu klären, ob gutes, ethisches Verhalten wie das Beitragen 
zu einer sadaqa-Kollekte oder Engagement in der Wohlfahrtsarbeit in einem 
Maße geleistet wurden, so dass sie moralisch nnakzeptables oder sozial abwei­
chendes Verhalten in bestimmtem Umfang neutralisieren. 23 Die lokalen Kon­
zepte lassen Raum für mehr als eine Version dessen, was wahr oder richtig ge­
nannt werden darf. Die Snnniyyine dagegen sahen keine Verbindung zwischen 

22 Vgl. die Debatte von Gellner 1969 bis Moore 2000b über kollektive Verantwort­
lichkeit, Haftbarkeit und korporative Verbände. 

23 Die Betrachtung der sadaqa als Sühnestrafe oder als Maßnahme, um Vergebung 
für Sünden zu erlangen, ist islamischen Rechtsstudien keineswegs fremd. V gl. 
Weir 1995: 711,714 u. ö. 

361 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Abweichung und individueller sozialer Vergangenheit. Als Eckpfeiler einer lo­
kalen Konzeption gemeinsamer Wertvorstellungen traten im vorgestellten em­
pirischen Material insbesondere Entscheidungseinvemehmlichkeit, die Bereit­
schaft, andere an Ressourcen teilhaben zu lassen, sowie Interventionsbereit­
schaft hervor, wenn es um die Regulierung des lokalen Konfliktpotenzials 
gmg. 

Literatur 

Abun-Nasr, Jamil M. (1963): The Salajiyya Movement in Morocco: The Reli­
gious basis ofthe Moroccan Nationalist Movement (= St Anthony's Papers 
16). In: Middle Eastern Affairs 3, 90-105. 

Ambom, Hermann (Hg.) (1993): Unbequeme Ethik. Überlegungen zu einer 
verantwortlichen Ethnologie. Berlin. 

Bayat, Asef (2005): Islamism and Social Movement Theory In: Third World 
Quarterly 26 (6), 891-908. 

Benda-Beckmann, Franz von (2000): Relative Publies and Property Rights: A 
Cross-Cultural Perspective. In: Charles C. Geisler/Gail Daneker (Hg.) 
Property and Values. Alternatives to Public and Private Ownership. Wash­
ington, 151-173. 

Benda-Beckmann, Franz von (2002): Who 's afraid of legal pluralism? In: 
Journal of Legal Pluralism and unofficial Law 4 7: 3 7-82. 

Benda-Beckmann, Keebet von (1981): Forumshopping and shoppingforums. 
In: Journal ofLegal Pluralism 19, 117-159. 

Benda-Beckmann, Keebet von (2001): Transnational Dimensions of Legal 
Pluralism. In: Fikentscher 2001, 33-48. 

Benda-Beckmann, Franz von/Benda-Beckmann, Keebet von & Eckert/Tumer, 
Bertram/Turner, Julia (2001 ): Legal Pluralism. In: MPI for Social Anthro­
pology (Hg.): Report 1999-2001, 129-165. 

Ben Daoud (1924): Recueil du droit coutumier de Massat. In: Hesperis 4 (3), 
405-439. 

Ben Daoud (1927): Documents pour servir a l'etude du droit coutumier Sud­
Marocain. In: Hesperis 7, 401-445. 

Bendourou, Omar (2004): Libertes publiques et etat de droit au Maroc. Fes. 
Burgat, Franyois (2004): Apropos du "terrorisme islamique" et du "camp des 

democraties". Quelques reperes sur l'avenir d'Al Qaida. In: Conjluences 
MMiterranee 49, 73-79. 

Burgat, Franyois/Dowell, William (1993): The Islamic Movement in North A.f 
rica. Austin. 

Buskens, Leon (2003): Recent Debates an Family Law Reform in Morocco: Is­
lamic Law as Palilies in an Ernerging Public Sphere. In: Islamic Law and 
Society 10 (1), 70-131. 

Chaarani, Ahmed (2004): La mouvance islamiste au Maroc. Du 11 septembre 
2001 aux attentats de Casablanca du 16 mai 2003. Paris. 

362 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Clark, Janine (2003): Faith, Networks, and Charity: Islamic Social Welfare 
Activism and the Middle Class in Egypt, Jemen and Jordan. Bloomington, 
IN. 

Cook, Michael (2000): Commanding Right and Forbidding Wrang in Islamic 
Thought. Cambridge. 

Cook, Michael (2003): Forbidding Wrang in Islam. Cambridge. 
Elwert, Georg (2003): Charismatische Mobilisierung und Gewaltmärkte. Die 

Basis der Attentäter des 11. September. In: Wolfgang Schluchter (Hg.), 
Fundamentalismus, Terrorismus, Krieg. Weilerswist, 111-134. 

Fikentscher, Wolfgang (Hg.) (2001), Begegnung und Konflikt- eine kultur­
anthropologische Bestandsaufnahme. Bayerische Akademie der Wiss., 
Phil.-Hist. Kl., Abhandlungen, N.F., H.120. München. 

Gellner, Emest (1969): Saints ofthe Atlas. London. 
Haliden, Philip (2003): Salafi in Virtual and Physical Reality. In: ISIM News­

letter 13, 38. 
Halstead, John P. (1964): The Changing Character of Moroccan Reformism, 

1921-1934. In: Journal of African History 5 (3), 435-447. 
Hatt, Doyle G. (1996): Establishing Tradition: The development of chiefly au­

thority in the Western High Atlas. In: Journal of Legal Pluralism and Un­
official Law 37/38, 123-153. 

Howell, Signe (1997): The Ethnography of Moralities. London et al. 
Jacques-Meunie, Dominique (1982): Le Maroc Saharien des origines a 1670. 

2 vols. Paris. 
Langhor, Vicki (2001): Of Islamists and Ballot Boxes: Rethinking the Rela­

tionship between Islamism and Electoral Politics. In: International Journal 
of Middle East Studies 33 (4), 591-610. 

Lariege, Julien (2004): Les process de Casablanca et la piste Al-Qaida. In: 
Les Cahiers de !'Orient 74 (2), 83-91. 

Marcy, Georges (1954): Le Probleme du Droit Coutumier. In: Revue Alge­
rienne, Tuniienne et Maroaine. de Lfigisation. et de Jurisprudence, 1-44. 

Melucci, Alberto (2004): The Process of Collective Identity. In: Hank 
Johnston/Bert Klandermaus (Hg.) Social Movements and Culture. Minnea­
polis, 41-63. 

Memissi, Fatima (1998): ONG Rurales du Haut-Atlas. Les Ait Debrouille. 
Casablanca. 

Michaux-Bellaire, Edouard (1928): Le Wahabisme au Maroc. In: Bulletin du 
Comite de l 'Afrique Fram;aise. Renseigenemts Coloniaux XCX:XVIII/7 
(=Juli), 489-492. 

Montagne, Robert (1989 [1930]): Les Berberes et le Makhzen dans le Sud du 
Maroc. Paris. 

Moore, Sally F. (2000a): Law and Social Change: the semi-autonomous social 
fieldas an appropriate subject ofstudy [1978]. In: Sally F. Moore (Hg.): 
Law as a Process. Hamburg/Oxford, 54-81. 

363 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


BERTRAM TuRNER 

Moore, Sally F. (2000b): Collective responsibility and corporateness: collec­
tivities inside and outside [1972]. In: Sally F. Moore (Hg.): Law as a Proc­
ess. Hambnrg/Oxford, 111-134. 

Robinson, Glenn (1997): Can Islamists be Democrats? The Case of Jordan. 
In: Middle East Journal 51 (3), 373-388. 

Roque, Maria-Angels (Hg.) (2004): La Socüite civile au Maroc. Barcelona. 
Roy, Olivier (2004): Globalised Islam. The searchfor a New Ummah. London. 
Schlee, Günther (Hg.) (2002): Imagined Differences: Hatred and the Con-

struction of Identity. 
Sheper-Hughes, Nancy (2006)): The Primacy of the Ethical: Propositions for 

a Militant Anthropology. In: Henrietta L. Moore/Todd Sanders (Hg.), An­
thropology in Theory. Oxford et al., 506-512. 

Shinar, Pessah: Salafiyya. In: Encyclopaedia of Islam, vol. VIII. 1995: 900-
906. 

Singerman, Diane (1995): Avenues of Participation: Family, Politics, and 
Networks in Urban Quarters ofCairo. Princeton. 

Singerman, Diane: The Networked World of Islamist Social Movements. In: 
Quintan Wiktorowicz (Hg.), Islamic Activism: A Social Movement Theory 
Approach. Bloomington 1995: 143-163. 

Sullivan, Denis J. (1994): Private Voluntary Organizations in Egypt: Islamic 
Development, Private Initiative, and State Contra!. Gainesville. 

Toth, James (2005): Local Islam Gone Global. The Roots of Religious Mili­
tancy in Egypt and its Transnational Tranformation. In: June C. Nash 
(Hg.), Social Movements. Oxford et al., 117-145. 

Turner, Bertram (2001): Die Persistenz traditioneller Konfliktregelungsver­
fahren im Souss, Marokko. In: Fikentscher 2001, 187-202. 

Turner, Bertram (2003a): Chr'ka in Southwest Morocco: Forms of Agrarian 
Cooperation between Khammessat System and Legal Pluralism. In: 
Rajendra Pradhan (Hg.): Legal Pluralism and Unofficial Law in Social, 
Economic and Political Development. Papers of the XIII1

h International 
Congress, 7-10 April, 2002, Chiang Mai, Thailand. V ol. III. Kathmandu, 
227-255. 

Turner, Bertram (2003b): Legal Dimensions ofNatural Resource Management 
in the Argan Zone in Southwestern Morocco: between sustainable devel­
opment and 'taking the bestfrom nature'. In: MPifor Social Anthropology 
(Hg.), Report 2002- 2003, 283-386. 

Turner, Bertram (2005a): Der Wald im Dickicht der Gesetze: Transnationales 
Recht und lokale Rechtspraxis im Arganwald (Marokko). In: Zeitschrift für 
Entwicklungsethnologie 14 (1 ), 97-117. 

Turner, Bertram (2005b): Überlappende Gewalträume. Christlich-islamische 
Gewaltwahrnehmung zwischen Polemik und Alltagsrationalität. In: Manuel 
Braun/Comelia Herberichs (Hg.), Gewalt im Mittelalter: Realitäten - Ima­
ginationen. München, 225-249. 

Turner, Bertram (2005c): Asyl und Konflikt. Berlin 2005c. 

364 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LOKALES ETHOS- DOKTRINALER ISLAM IN SÜDWEST-MAROKKO 

Turner, Bertram: lmposing new concepts of order in rural Morocco: Violence 
and transnational challenges to local order. In: Keebet von Benda­
Beckmann/Femanda Pirie (Hg.), Order and Disorder: Anthropological 
perspectives. Oxford (forthcoming). 

Weir, Thomas H. [Zysow, Aaron] (1995): Sadaqa. In: Encyclopaedia oflslam, 
vol. VIII, 708-716. 

Wickham, Carry R. (2002): Mobilizing Islam: Religion, Activism, and Politi­
cal Change in Egypt. N ew Y ork. 

Wiktorowicz, Quintan (Hg.) (2004a): Islamic Activism: A Social Movement 
Theory Approach. Bloomington. 

Wiktorowicz, Quintan (2004b): Conceptualizing Islamic Activism. In: ISIM 
Newsletter 13, 34f. 

Yngvesson, Barbara (2002): lnventing Law in Local Settings: Rethinking 
Popular Legal Culture. In: Martha Mundy (Hg.), Law and Anthropology. 
Aldershot, 187-207. 

365 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-014 - am 14.02.2026, 16:56:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

