Erstes Kapitel
Zeit, Moglichkeit und Freiheit:
Essai sur les données immédiates de la conscience’

Das Essai ist das erste wichtige Werk von Bergson; in ihm kommt es
zwar nicht zu einer eigenen Diskussion des Moglichkeitsbegriffs,
wohl aber zu einer Verwendung des Maglichkeitsbegriffs in der Dis-
kussion um Freiheit, die Bergsons Vorbegriff von Moglichkeit in der
Anwendung auf ein Problem deutlich werden ldsst. Zugleich taucht
auch hier mit der Tendenz schon der Begriff auf, der die Schwierig-
keit auflgsen soll, in die Bergson mit seinem sehr abgeschlossenen
Maoglichkeitsbegriff gerdt und die in der Einleitung schon angespro-
chen wurde, wie namlich eine Entwicklung erklart werden kann. Fiir
diese Diskussion wie auch iiberhaupt fiir diese Arbeit ist es notwen-
dig, einige Seiten zum Begriff der durée vorauszuschicken, da diese,
als die Basis des bergsonschen Denkens iiberhaupt, auch erst seine
Freiheitskonzeption begriindet.

Bereits im Vorwort zum Essai gibt Bergson wesentliche Elemen-
te seiner Philosophie vor, die auch entscheidend fiir unser Thema
sind: im Denken findet dieselbe Trennung zwischen Ideen statt wie
im Handeln die Trennung zwischen Dingen, in einem ihnen hinter-
legten — realen oder idealen — Raum.? Eine solche Assimilation von
Gedachtem und raumlich Vorhandenem ist nun zwar fiir den Hand-
lungszusammenhang gemacht und damit fiir ihn niitzlich und einem
GroBteil der (generell als handlungsorientiert aufgefassten) Wissen-
schaften notwendig; der philosophischen Wahrheitssuche steht sie
aber im Wege. Die durch sie der Philosophie enstandenen Probleme
sind falsch gestellte Probleme, da sie von einer reinen Handlungs-
orientierung herstammen und die >tatsichlichen Verhaltnisse« nicht

! Bergson, Henri: Essai sur les données immédiates de la conscience. Paris (PUF: Qua-
drige) 1985. Erste Auflage: Paris (Alcan) 1889; hier stets zitiert als Essai nach (Euvres
mit der (dort am Rand befindlichen) Paginierung der PUF-Einzelausgabe. Die deutschen
Zitate im Text folgen: Bergson, Henri: Zeit und Freiheit. Mit einem Nachwort von Kon-
stantinos P. Romanos. Frankfurt a. M. (Athendum) 21989, zitiert als ZF.

2 Essai VII (Avant-propos, Februar 1888).

43

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

wiedergeben konnen, ja sie gar nicht wiederzugeben trachten. Inso-
fern man diese Probleme in ihrer jetzigen Gestalt annimmt, kann es
fiir sie keine Losung geben. Bei der Freiheit, dem ebenso psychologi-
schen wie metaphysischen Problem, das sich Bergson als Beispiel fiir
die Problemlosungskraft seiner neuen Philosophie fiir das Essai vor-
nimmt, verhilt es sich entsprechend: der Streit der Deterministen
und Indeterministen impliziert (wie spaterhin noch ausgefiihrt wird)
eine Problemstellung, die als solche bereits falsch ist. Ihr liegt zu-
grunde eine Verwechslung von Qualitidt und Quantitit, Aufeinander-
folge und Gleichzeitigkeit, Dauer und Ausdehnung, bei der jeweils
Qualitativ-Zeitliches in Quantitativ-Raumliches iiberfithrt wird. Da-
durch auf gleichem (sozusagen fundamentaldeterministischem) Bo-
den stehend, wird es den Indeterministen unmaglich, die Determi-
nisten zu widerlegen. In der Diskussion um die Freiheit wird zu
sehen sein, dass Bergson die unlosbare Problematik der bisherigen
Determinismus-Indeterminismus-Diskussion aber vor allem an der
Verwendung eines bestimmten Madglichkeitsbegriffs begriindet
zeigt. Dieser Vorbegriff von Méglichkeit, von dem Bergson hier aus-
geht, und seine problemschaffenden Implikationen begleiten ihn
durch sein gesamtes Werk und werden an dessen Ende zu einem ei-
genen Thema. Hebt man, so Bergson, diese und damit die anderen
genannten Konfusionen auf, hebt man am Ende in gewissem Sinne
sogar das Problem selbst der Freiheit (zumindest in seiner bisherigen
Gestalt) auf.

Intensitat und Dauer: jenseits der Homogenitit

In den ersten beiden Kapiteln des Essai leistet Bergson mit der Be-
handlung der Begriffe Intensitit und Dauer Vorarbeiten zu diesem
Vorhaben; zumindest die Behandlung des Begriffs der Intensitit, der
wesentlich in einer Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen
Psychologie besteht,? braucht nicht im Einzelnen verfolgt zu werden.
Anhand der Untersuchung der (Nicht-)Messbarkeit von Gefiihls-

3 Zu Bergson in der Geschichte der Psychologie: Mueller, Fernand-Lucien: Histoire de
la psychologie. I: De l’antiquité a Bergson, Paris (Payot) 1976. Bergson wendet sich im
Folgenden vor allem gegen die in seiner Zeit noch vorherrschende Assoziationspsycho-
logie, insbes. gegen ihre atomistische und mechanistische Grundanschauung (kurze
Kennzeichnung in: Wehner, Ernst Georg: Geschichte der Psychologie, Darmstadt
(WBG) 1990, 16). Die damals als Grundlage anerkannte Selbstbeobachtung ist auch

44

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitit und Dauer: jenseits der Homogenitit

intensititen wird aber hier wichtige Vorarbeit zum Begriff der durée
geleistet. Intensitat (als quale des inneren Erlebens) weist den psy-
chologischen Weg, den der Essai nimmt, und zugleich den Boden, auf
dem die Heterogenitit und Unmessbarkeit der durée lebt: das innere
Erleben ist nicht in vergleichend messbare Einheiten zu unterglie-
dern.* Bereits in diesem ersten Ausschluss legt Bergson die Weichen
fiir seine spitere Behandlung von Moglichkeit, da Abtrennbarkeit
und Begrenzbarkeit notwendig zu dem gehoren, was fiir Bergson
Maglichkeit ist.

Wird bei der Beschreibung der Intensitit eines Gefiihls iiblicher-
weise seine Qualitit durch eine Quantitit (namlich der Wirkung
oder aber Ursache abgenommen und ihr quantitativ entsprechend®)
ausgedriickt und dann mit ihr verwechselt, wie z.B. die elektrisch
messbare Erregung bei einem Schmerzzustand,® so wird das Wesen
der Zeit {iblicherweise ebenfalls als Quantum, und d. h. fiir Bergson
verraumlicht angesetzt, wodurch man aber das eigentliche, qualitati-
ve Moment der Zeit verliert. Zunehmende Intensitit meint aber
nicht zunehmende Quantitit, sondern qualitative Anderung und
wachsende Komplexitit einer Empfindung;” Dauer (durée) —als kon-
krete multiplicité solcher Bewusstseinszustiande® — meint stetige qua-
litative Veranderung, die einer Quantifikation prinzipiell nicht, d. h.
nur bei Verlust ihres >Wesens« zuginglich ist.? Ist Raum das (und
jedes) homogene und undefinierte Milieu, das vom Menschen qua

Bergsons Ansatz. Neuerdings: Guerlac, Suzanne: Thinking in Time. An Introduction to
Henri Bergson, Ithaca, London (Cornell Univ. Press) 2006, 44 ff.

4 Die ersten Seiten des Essai sind ein erster Schritt zur Befreiung des Innenlebens hin
zur Betrachtung seiner selbst; dies kann in die Nihe der Phinomenologischen Redukti-
on geriickt werden, wie es Herman, Daniel ].: »La phénoménologie de I'intensité«, in:
Revue internationale de philosophie, 2/1999, no. 177 (Bergson), 122-129 getan hat.
Merleau-Ponty sieht Bergson weniger der Phdnomenologie zugehérig, da er blind fiir
die Intentionalitit sei: Merleau-Ponty, Maurice: L'union de I'ame et du corps chez Ma-
lebranche, Biran et Bergson, Paris (Vrin) 1997, 81.

% Essai 3.

¢ Bergsons Hauptgegner ist hier die Psychophysik Fechners, der Empfindungsquanta
ansetzt, die sich in messbare Erregungsquanta iibersetzen (Essai 45-54). Zu Fechner s.
z.B. Sachs-Hombach, Klaus: Philosophische Psychologie im 19. Jahrhundert, Freiburg
i.Br,, Miinchen (Alber) 1993, 260 ff. Auch: Romanés, Konstantin P.: »Henri Bergsons
Kritik der Quantitit als allgemeine Entfremdungstheorie der Gegenwarte, in: Revue
internationale de philosophie 2/1991, no. 177 (Bergson), 151-184.

7 Essai 19f, 23 ff.

8 Essai 54.

¢ Dieser Verlust wird sich in der iiblichen Konstruktion des Freiheitsproblems wieder-

45

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

intelligentem Wesen als Rahmen fiir seine >Berechnungen< im wei-
testen Sinne konzipiert wird', so ist Zeit, wenn als Milieu des Abrol-
lens distinkter Bewusstseinstatsachen (faits de conscience) gefasst,
selbst verrdumlicht. Koexistenz im so gefassten raumlichen oder
zeitlichen Milieu lauft prinzipiell auf dieselbe vollstandige vorgangi-
ge Gegebenheit von allem hinaus, die im Falle der Zeit durch sukzes-
sives Abrollen nur verschleiert wird: durch das Abrollen selbst wird
niamlich dem Abgerollten keine weitere inhaltliche Veridnderung zu-
gefiigt.”! Der Begriff der Dauer (durée) versucht dagegen aufzuneh-
men, dass die Bewusstseinstatsachen in ihrer Abfolge wesentlich
durch ihre gegenseitige Durchdringung (pénétration) gepragt sind.?2
Bewusstseinstatsachen sind gerade durch ihre qualitative Heteroge-
nitat einander nicht duflerlich,® die Dinge im homogenen Raum
wohl; jene kénnen durch ihre Offenheit der Qualitit einander beein-
flussen und durchdringen, wie ein »vorgegebener« emotionaler >Zu-
stand< und das Horen eines Konzertes sich gegenseitig beeinflussen,
diese bleiben durch die gegenseitige Absehung von ihren Inhalten

spiegeln, da es dann unter Verzicht auf die qualitative Perspektive angegangen wird und
deswegen in der Sackgasse endet.

10 Essai 73.

" Deswegen wird Bergson in PM (IM) 184 {. dieses Bild fiir das Bewusstsein auch ab-
lehnen.

12 Bewusstsein ist im Grunde nichts anderes als dieses Geschehen; in diesem besteht
seine Substanz, die ihre aktive Manifestation in freien Handlungen findet. Zur Substan-
tialitit des dauernden Bewusstseins, die in diesem Kapitel, da Bergson im Essai noch
rein auf der psychologischen Ebene bleibt, nicht weiter erldutert werden soll, vgl.: Mey-
er, Frangois: Pour connaitre Bergson, Paris (Bordas) 1985, S. 38: »La durée des états de
conscience est leur substance mémex.

13 Ein Zustand geht irreversibel in den nichsten iiber, beeinflusst die Hervorbringung
eines qualitativ neuen mit. Die durée ist in ihrem eigenen Kontinuum sich selbst hete-
rogen (Essai 89). Vgl. Bergson, »Cours de psychologie au Lycée Henri IV, 1892/93«, in:
Bergson, Cours I, hg. v. Henri Hude, Paris 1992, S.256: »Conclusion.- Un examen
attentif des états intérieurs nous révele d'un coté le progrés continu et indivisé de la vie
psychologique, de I'autre I'incommensurabilité de chaque état psychologique avec ceux
qui le précédent. Il est incommensurable avec eux en ce sens qu'il n’y a pas entre eux et
lui de commune mesure, pas de comparaison par conséquent qui permette, étant donnés
les antécédents, de prévoir l'acte«.

Der Ausdruck »Bewusstseinstatsache« oder »Bewusstseinszustand« ist bereits nahezu
verfalschend, da er klare Trennungen suggeriert, die aber in Wirklichkeit so nicht vor-
kommen (vg. Essai 91).

Zur hétérogénéité qualitative und den anderen (scheinbar) paradoxalen Formulierun-
gen im Essai: Vieillard-Baron, Jean-Louis: »Les paradoxes du moi dans |’Essai«, in: Bar-
dy, Bergson. Naissance d'une philosophie, 57-69, hierfiir bes. 63.

46

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitit und Dauer: jenseits der Homogenitat

einander unverbunden; sie durchdringen sich nicht, sondern stechen
als Zustinde nebeneinander. Erstere verlieren ihre gegenseitige
Durchdringung erst, wenn sie, durch die »Arbeit« der Intelligenz, in
das homogene Milieu der RaumZeit* ibertragen werden. Dann
durchlduft das Subjekt nacheinander verschiedene Zustinde, ohne
dass diese einander beeinflussen und das Subjekt in je neuer Weise
umprigen und zunehmend komplexer werden lassen. Dieses »Bas-
tardkonzept« der homogenen Zeit, das sich dem Eindringen des (ihr
urspriinglicheren) Begriffs des Raumes in das Gebiet des reinen Be-
wusstseins verdankt, ' ist, wie wir spater sehen werden, auch der Ort
eines verfehlt angewendeten Méglichkeitsbegiffs.
Die reine Dauer aber ist ohne jede Raumlichkeit: ¢

»Die Sukzession lasst sich also ohne die Wohlunterschiedenheit und wie eine
gegenseitige Durchdringung, eine Solidaritdt, eine intime Organisation von
Elementen begreifen, deren jedes das Ganze vertritt und von diesem nur durch
ein abstraktionsfihiges Denken zu unterscheiden und zu isolieren ist. Eine sol-
che Vorstellung von der Dauer wiirde sich ohne allen Zweifel ein Wesen ma-
chen, das zugleich identisch und verinderlich wire und dem die Idee des Rau-
mes ginzlich mangelte«.’”

Durée ist so ein Zeitverlauf, aber einer ohne die innere Trennung in
einzelne, voneinander geschiedene Zustinde, sondern einer der An-
reicherung mit Erlebtem und dessen gegenseitiger Durchdringung; '
es dringt sich so der Organisationsbegriff auf, den Bergson in EC
aufgreifen wird fiir den Unterschied von unbelebter zu belebter Ma-
terie. Organisation meint hier wie dort nicht eine Aneinanderrei-
hung in bestimmter Ordnung, sondern ein durchgehendes Aufeinan-
der-bezogen-Sein der Teile, die zusammen ein Ganzes bilden; ein
Ganzes unterscheidet sich dadurch von einem Ensemble.’ Bergson

4 So soll ab jetzt die verraumlichte, homogene Zeit genannt werden.

5 Essai 73.

' In negativem, nicht privativem Verstande.

17 ZF 78; Essai 75: »On peut donc concevoir la succession sans la distinction, et comme
une pénétration mutuelle, une solidarité, une organisation intime d’éléments, dont cha-
cun, représentatif du tout, ne s’en distingue et ne s’en isole que pour une pensée capable
d’abstraire. Telle est sans doute la représentation que se ferait de la durée un étre a la fois
identique et changeant, qui n’aurait aucune idée de l'espace«.

'8 Succession meint in diesem Zusammenhang bei Bergson stets eine sich anreichernde
und stindig sich neu organisierende Folge, keine der homogenen Aneinanderreihung;
hierfiir verwendet Bergson juxtaposition (v.a. in PM (IM].

¥ Vgl. die fruchtbare Hervorhebung und Interpretation der bei bergsonschen Unter-
scheidung von Ensemble und Ganzem bei Deleuze, Gilles: Cinema I. L'image-mouve-

47

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

wird auch spater? Element und Teil schirfer unterscheiden; im
Grunde meint er hier bereits das Teil eines Ganzen, das nur in Bezug
auf das Ganze besteht und durch es seinen Sinn erhilt und deswegen
das Ganze bereits reprisentiert. Insofern die besondere, konstitutive
Aufeinander-Bezogenheit der Teile im Organismus diesen erst zu
einem Lebewesen macht (nebeneinander gelegt ergeben auch die
vollstandig versammelten Korperteile keinen Menschen, er muss
sich durch deren sich gegenseitig durchdringende Entwicklung he-
rausbilden), ist deren reziproke Dynamik der Garant fiir die Existenz
des Ganzen. Von daher erklart sich auch die Identitdt im Wechsel,
von der in diesem Zitat die Rede ist: nur durch ihre Dynamik kann
sich die Organisation aufrechterhalten. Identisch meint nicht immer
unterschiedslos gleich¢, sondern dasselbe Ganze, das sich im Wandel
weiterentwickelt und ohne den Wandel sich zu einem bloflen Ensem-
ble desorganisieren wiirde. Dieser Wandel ist eine stete Anreiche-
rung und Umwandlung; in der Introduction a la métaphysique, die
1902, das heiflt nach MM entstanden ist, heifdt es mit aller Vorsicht
(denn es handelt sich ja um ein raumliches Bild):

»Aber es ist ebenso auch ein bestindiges Aufrollen wie beim Faden auf einem
Kniuel, denn unsere Vergangenheit folgt uns, sie wichst unaufhérlich mit der
Gegenwart, die sie unterwegs aufnimmt; und Bewusstsein bedeutet Gedéchtnis
[...] / Nun, es gibt nicht zwei Augenblicke bei einem lebenden Wesen, die ei-
nander identisch wiren. [...] Das Bewusstsein [...] kann nicht zwei aufeinander
folgende Augenblicke hindurch mit sich selber identisch bleiben, da der folgen-
de Augenblick immer gegeniiber dem vorhergehenden noch die Erinnerung
enthilt, die jener zuriickgelassen hat. Ein Bewusstsein, das zwei identische Mo-
mente besifle, wire ein Bewusstsein ohne Gedéchtnis«.?!

ment, Paris (Les editions de Minuit) 1983, 21 ff. Zum Ensemble s. MM 12, 17, 62. Die
images bilden als Materie ein Ensemble, keine organisierte Ganzheit. Bergson selber hat
diesen Gegensatz nicht weiter fruchtbar gemacht, die Heraushebung durch Deleuze
geschieht m.E. jedoch zu Recht.

® PM (IM) 177-227, hiertir 190 tf.

2 Bergson, Henri: »Einfithrung in die Metaphysike, in: Denken und Schopferisches
Werden. Us. v. L. Kottje. Frankfurt a. M. (Syndikat, EVA) 1985, 185f. (in Zukunft zitiert
als DSW (EM); PM (IM) 183 £.: »Mais [scil. vivre, M. V.] ¢’est tout aussi bien un enrou-
lement continuel, comme celui d’un fil sur une pelote, car notre passé nous suit, il se
grossit sans cesse du présent qu'il ramasse sur sa route; et conscience signifie mémoire.
[...] Or il n'y a pas deux moments identiques chez un étre conscient. [...] La conscience
[...] ne pourra rester identique a elle-méme pendant deux moments consécutifs, puisque
le moment suivant contient toujours, en sus du précédent, le souvenir / que celui-ci a
laissé. Une conscience qui aurait deux moments identiques serait une conscience sans
mémoire«.

48

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitat und Dauer: jenseits der Homogenitit

Die ausgeschlossene Identitit der Momente, von der in diesem Zitat
die Rede ist, ist geradewegs die Voraussetzung der Identitat des sich
wandelnden Organismus, d.h. des im weitesten Sinne bewussten
Wesens, von der oben die Rede war: denn die Organisation als Gan-
zes erhilt sich nur durch ihren Wandel in den Teilen. Die Identitit
der Momente wire eine der verharrenden Gleichheit, die Identitat
des Ganzen eine der dynamischen Selbstschopfung.

Der Mensch qua intelligentes, d.h. in ein homogenes Milieu
hinein abstrahierendes Wesen ist im Normalfall einer solchen oben
angesprochenen, besonderen »Reprisentation« der gegenseitigen
Durchdringung nicht fahig; er ist Organisation, muss sich aber
immer zu Ensembles verhalten und sieht sich deswegen auch oft
selbst als ein solches. Bergson fihrt denn im Essai auch fort:

»Wir sind aber mit dieser Idee vertraut, stehen sogar in ihrem Banne und tragen
sie unbewusst in unsere Vorstellung von der reinen Sukzession hinein; wir stel-
len unsere Bewusstseinsvorgange so nebeneinander, dass wir sie simultan ap-
perzipieren, und zwar nicht ineinander, sondern nebeneinander; kurz, wir pro-
jizieren die Zeit in den Raum, wir driicken die Dauer durch Ausgedehntes aus,
und die Sukzession nimmt fiir uns die Form einer stetigen Linie oder einer
Kette an, deren Teile sich beriihren, ohne sich zu durchdringen«.2

Hier meint Reprisentation als >Vergegenwirtigung« das Ubergehen
des Wahrgenommenen in die eigene Wahrheit — wenn diese von der
der Dinge abweicht, geht in der Ubernahme die Wahrheit der Dinge
verloren; ist sie, wie im Falle dieses besonderen, nicht abstrahieren-
den Wesens, ihr gleich, »trifft« sie sie. Dann aber handelt es sich
gerade nicht um das, was wir iiblicherweise als Reprasentation ver-
stehen. Gerade unsere Fahigkeit zur Abstraktion, d.h. zur Heraus-
l6sung aus dem Zusammenhang mit Hinblick auf bestimmte Filter-
prinzipien,?* macht sie im Normalfall aus, und eine Vermischung von
Raum und Zeit fiihrt in der Reprisentation intelligenter Wesen zu
einer sauberen Trennung und Aufstellung geistiger Phinomene in

2 ZF 78; Essai 75: »Mais familiarisés avec cette derniére idée [scil. de l'espace, M. V],
obsédés méme par elle, nous I'introduisons & notre insu dans notre représentation de la
succession pure; nous juxtaposons nos états de conscience de maniére a les apercevoir
simultanément, non plus 'un dans l'autre; bref, nous projetons le temps dans 'espace,
nous exprimons la durée en étendue, et la succession prend pour nous la forme d’une
ligne continue ou d’une chaine, dont les parties se touchent sans se pénétrer«.

3 Abstrahieren und iiberhaupt »iiberzeitliches< Erkennen ist ein »defizienter« Zustand
des Bewusstseins, d. h. was wir als dessen besondere Leistung ansehen, ist eigentlich ein
Leistungsabfall, da das Eigentliche des durativen Bewusstseins darin iibergangen wird.

49

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

einem homogenen Milieu, der RaumZeit. Dadurch werden aber >vor-
her< und >nachher¢ gleichzeitig wahrgenommen,? die Abfolge der
Bewusstseinszustande (succession d’états de conscience) wird ver-
raumlicht zu einer Aufzahlung von Gleichartigem,? ihre Ineinander-
wirkung aus qualitativer Heterogenitdt? wird zerlegt. Bergson un-
terscheidet so zwei Arten von durée: die reine Dauer

»ist die Form, die die Sukzession unserer Bewusstseinsvorginge annimmt,
wenn unser Ich sich dem Leben iiberldsst, wenn es sich dessen enthalt, zwischen
dem gegenwirtigen und den vorhergehenden Zustinden eine Scheidung zu
vollziehen«,

und die unreine, die durée mélangée de l'espace, wo die Abfolge (suc-
cession) zur getrennt wahrgenommenen Reihenfolge (juxtaposition)
wird, in der die Ordnung der Teile eine raumliche Distinktion und
Gleichzeitigkeit induziert. Dies ist die Welt, in der der Mensch nor-
malerweise lebt, die ihm aber die philosophische Erkenntnis so
schwierig werden lasst:

»Die Vorstellung einer in der Dauer umkehrbaren Reihe oder auch nur einer
gewissen Ordnung der Sukzession in der Zeit enthilt also ihrerseits schon die
Vorstellung des Raumes und eignet sich nicht dazu, ihn zu definieren«.2

Diesen Begriff der unreinen Dauer ldsst Bergson spiter fallen, wohl
aus Griinden der begrifflichen Scharfe. Das Fehlerhafte besteht hier
nach Bergson in der Reversibilitit der quantitativen Sukzession,
wihrend die wahre Dauer qualitative Sukzession und irreversibel
ist.? In der Welt der RaumZeit findet sich — nach Bergson — der

* Essai76.

% Essai 581,

% ZF 77; Essai 77: »Bref, la durée pure pourrait bien n’étre qu’une succession de chan-
gements qualitatifs qui se fondent, qui se pénetrent, sans contours précis, sans aucune
tendance i s’extérioriser les uns par rapport aux autres, sans aucune parenté avec le
nombre: ce serait 'hétérogénéité pure«.

77 Essai 74f.: »la forme que prend la succession de nos états de / conscience quand notre
moi se laisse vivre, quand il s’abstient d’établir une séparation entre I'état présent et les
états antérieurs«. Das laisser vivre steht also im Gegensatz zur (bewussten oder unbe-
wussten) Operationalisierung der Wahrnehmungen und folgend des Wahrgenom-
menen.

3 ZF 79; Essai 76: »L'idée d'une série réversible dans la durée, ou méme simplement
d’un certain ordre de succession dans le temps, implique donc elle-méme la représenta-
tion de I'espace, et ne saurait étre employée 4 le définir«. (Hervorhebung H. B.)

» Heidegger: Sein und Zeit, 432f, Anm. 1 riickt Bergson in die Nahe der Zeitauffas-
sungen von Hegel und Aristoteles (so auch ibid. 18, 26). Dem kann hier nicht weiter

50

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitat und Dauer: jenseits der Homogenitit

Mensch, wie im zweiten Kapitel dieser Arbeit zu sehen sein wird, mit
Hilfe des Moglichkeitsbegriffs als Planungsinstrument zurecht, und
das erfolgreich; iibertragt er diesen aber in die philosophische Speku-
lation, entstehen daraus unlosbare Probleme.

Die Schwierigkeit bleibt, so Bergson, sich die Dauer in ihrer ur-
spriinglichen Reinheit vorzustellen, denn es scheint doch, dass die
duBeren Dinge ebenfalls »dauern< und die Zeit so doch ein homogenes
Milieu ist.* So scheint jede sinnlich wahrnehmbare Bewegung ein
greifbares Zeichen einer homogenen und messbaren Zeit, und die
vielen Arten der Zeitmessungen weisen doch anscheinend darauf
hin, dass, wenn schon eine innere durée zuzugeben ist, es doch auch
eine duflere, messbare Zeit gibt. Aber auch hier sieht Bergson das
Denken in eine Illusion verstrickt, die es aufzulosen gilt: im Zeit-
Zihlen werden lediglich Simultaneititen zwischen Innenwelt und
AufBenwelt gezihlt;* die AuBenwelt (hier von Bergson also noch als
leblos aufgefasst) hat keine Dauer und succession, sondern die Dinge
im Raum haben lediglich eine distinkte Vielheit in homogenem Mi-
lieu und verdanken jeden Anschein von Dauerartigkeit den Leis-
tungen des sie betrachtenden Bewusstseins.”® Ein auf einer Linie ver-
schobener Punkt hitte nur als bewusster die Wahrnehmung einer
Veranderung, einer Abfolge im Sinne einer durativen Heterogenitat
— aber auch nur eine solche, denn bereits um die Linie der Bewegung
wahrzunehmen, miisste er sich iiber diese erheben und eine Reihe
von Simultaneititen in homogenem Milieu wahrnehmen. Dadurch
wiirde er aber bereits die Idee des Raumes bilden und seine Verande-
rung als raumliche auffassen, nicht mehr als reine durée.’

nachgegangen werden. Die Qualifizierung der bergsonschen Zeitinterpretation als »on-
tologisch villig unbestimmt und unzureichend« (ibid., 333) erforderte zu ihrer Erwi-
gung mehr Raum; kurz gesagt scheint sie mir daher zu kommen, dass Heidegger Berg-
sons Zeitunterscheidung zu absolut nimmt. Gerade »die Zeit, »in der< Vorhandenes
entsteht und vergeht« (ibid.), ist eine gewissermaBen gemischt zu nennende, die erst
auf dem Hintergrund von EC deutlich wird. EC scheint Heidegger (zumindest in Sein
und Zeit) aber nicht gekannt, zumindest aber ignoriert zu haben.

% Essai 79£.

1 Essai 86.

# Essai 89.

» In EC wird Bergson dieses Bewusstsein im Zuge der allgemeinen Uberwindung der
bloB psychologischen Betrachtungsweise als Ontologicum auf die Seite auch der starrs-
ten Materie schlagen, und zwar durch die Betrachtung der AuBenwelt als evolutiver.
Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.

™ Essai 76f.

51

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

Ahnlich verhilt es sich bei einer Uhr:% in der Addition der 60
sukzessiven Oszillationen, die eine Minute ergeben, erscheint die
Zeit zwar als gezihlt; werden aber diese 60 Oszillationen auf einmal
aufgefasst, ist die durative, qualitative Sukzession aufgehoben und
ein simultan-rdumliches Nebeneinander da; wird jede einzelne Os-
zillation unter Absehung der anderen betrachtet, gerit man in ein
ewiges Prasens; wenn jedoch bei der Vorstellung einer Oszillation
die Erinnerung an die vorigen wach gehalten wird — und zwar nicht
als einfache Aneinanderreihung — und sie wie eine Melodie einander
durchdringend und organisierend vorgestellt werden, entsteht eine
multiplicité indistincte ou qualitative, und so erhilt man denn auch
ein Bild der durée pure.’s Diese durée nun spielt sich allein in mir ab
- ohne mich gibt es keine Dauer, sondern nur 10 oder 60 Zeigerposi-
tionen. Aber ohne das Uhrpendel wiederum gibt es nur eine durée
hétérogene du moi.”? Zwischen den zwei Extremen gibt es nun einen
Austausch, den Bergson auch Endosmose nennt, wodurch die Aufen-
welt an Dauer gewinnt¢, indem einerseits das Bewusstsein durch die
Tétigkeit des Gedéchtnisses und deren Applikation an die den inne-
ren qualitativen Zustdnden simultanen quantitativen Zustande der
Auflenwelt die 4. Dimension, die RaumZeit, erstellt,® und anderer-
seits unser Bewusstsein, durch dul8ere Vorgaben unterteilt, jetzt ho-
mogen rhythmisiert wird und anscheinend eine Art homogener in-
nerer durée gewinnt.

3% Essai 78.

% Essai 78.

37 Essai 80.

% Essai 81: »La succession existe seulement pour un spectateur conscient qui se
remémore le passé et juxtapose les deux oscillations ou leurs symboles dans un espace
auxiliaire«.

¥ Vgl. Essai 82: »Que si maintenant nous essayons, dans ce processus trés complexe, de
faire la part exacte du réel et de I'imaginaire, voici ce que nous trouvons. Il y a un espace
réel, sans durée, mais ol des phénomenes apparaissent et disparaissent simultanément
avec nos états de conscience. Il y a une durée réelle, dont les moments hétérogenes se
pénétrent, mais dont chaque moment peut étre rapproché d’un état du monde extérieur
qui en est contemporain, et se séparer des autres moments par 'effet de ce rapproche-
ment méme. De la comparaison de ces deux réalités nait une représentation symbolique
de la durée, tirée de |'espace. La durée prend ainsi la forme illusoire d'un milieu homo-
géne, et le trait d'union entre ces deux termes, espace et durée, est la simultanéité, qu’on
pourrait définir l'intersection du temps avec |'espace.« Diese Endosmose ist hier der
Ursprung aller falsch gestellten philosophischen Probleme, insofern diese sich dem We-
sen des Bewusstseins widmen. Hier ist nur der Ursprung dieses komplexen Phanomens

52

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitit und Dauer: jenseits der Homogenitit

Diese vertrackte Wechselwirkung von unabhingig voneinander
existierenden Raum und Zeit qua durée wird Bergson spater® we-
sentlich verdndern, indem letztlich der Raum auf die Zeit zuriick-
gefiihrt wird: die Dinge entstehen durch oszillatorische Bewegungen
im subatomaren Bereich, raumliche Materie l6st sich so in Bewegung
auf; der reine, homogene Raum, weiter eine Abstraktionsleistung der
menschlichen Intelligenz, entsteht weniger durch eine aktuell statt-
findende gegenseitige Beeinflussung, sondern wird evolutionir er-
klart durch das Entstehen von Intelligenz als eine der Strategien (sit
venia verbo) der Evolution fiir die selbsterhaltende Auseinanderset-
zung von Lebewesen mit Dingen iiberhaupt. Der abstrakte Raum
wird dort zum Medium des planenden Handelns iiberhaupt.

Die im Essai festgehaltene Wechselwirkung von Raum und Zeit
hat ihre Folgen in der Auffassung von Bewegung. Bewegung, von
Bergson hier bezeichnet als symbole vivant d'une durée en appa-
rence homogeéne,*' wird als Bewegung wahrgenommen, indem das
Bewusstsein verschiedene sukzessive Positionen rememoriert.* Es
handelt sich hierbei um eine qualitative Synthese, eine einer Melodie
gleichenden graduellen Organisation unserer Wahrnehmungen. In
dieser Syntheseleistung wird das Gehorte der Musik zu einer Phrase,
zu einer Melodie zusammengefiigt, in der das Qualitative das We-
sentliche ausmacht. Die Organisation der sukzessiven Héreindriicke
lasst aus dem Ensemble ein Ganzes entstehen. Zu unterscheiden sind
also die Positionen im (idealen) Raum einerseits und die Operation
der Bewegung andererseits (als Qualitdt oder Intensitit), die so nur
fiir ein bewusstes Wesen iiberhaupt existiert.#* Die einzelnen Téne,

des Zustandekommens falscher Probleme anzuzeigen, das in den folgenden Kapiteln
weiter aufgezeigt wird.

¥ S, das dritte Kapitel dieser Arbeit.

1 Essai 82.

# Die Betrachtung der Bewegung in Hinsicht auf das Bewegte oder den Weg der Bewe-
gung wird spéter entscheidende Folgen fiir die Bewertung der Betrachtungen einer Ent-
scheidung haben.

# Bergson hat hier die Trennschirfe verschiedener »Arbeitsweisen« von Bewusstsein,
namlich Intelligenz und Intuition, noch nicht erreicht. Diese Klarung wird erst 1903 in
der Introduction & la métaphysique sichtbar. Hier verhilt es sich noch so, dass zwar nur
fiir einen bewussten Beobachter Bewegung Realitit besitzt (Essai 83), er sie aber zu-
gleich (iiblicherweise) durch die beschriebene Wechselwirkung falsch versteht. Die Er-
klarung der Wahrnehmung von Bewegung, hier als qualitativer Synthese, was unbe-
friedigt lasst, wird — wie auch die zenonischen Aporien — in den in La Pensée et le
Mouvant versammelten Schriften wieder aufgegriffen. Diese Erklarung, die im letzten
Kapitel dieser Arbeit nochmals aufgenommen wird, hier kurz darzustellen ist notwen-

53

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

als diskrete Punkte auf einen verrdumlichten Zeitstrahl abgetragen,
ergeben zusammen lediglich ein Ensemble von Punkten; erst auf-
gefasst als organisierte Bewegung ergeben sie ein wirksames Ganzes.
Die Bewegung selbst ist so kein Ding, sondern eine Operation, ein
progrés, passage, synthése mentale, kurz ein processus psychique
und also unausgedehnt.* Bergson betrachtet die Bewegung immer
vom Sich-Bewegenden aus, als einen Akt, der vom Subjekt aus
immer als qualitativer und dadurch unteilbarer betrachtet wird. Sie
ist eigentlich ein innerer Prozess, der lediglich sichtbar wird an Au-
Berungen, die sich als Raumbewegungen lesen lassen —also eine Ver-
duferung der Dauer im sich Bewegenden.* Der Bewegungsprozess,
durch die oben genannte Endosmose in den homogenen Raum (d. h.
z. B. die durchlaufene Strecke) projiziert, ergibt die Illusion einer teil-
baren Bewegung, so dass eine Messung und so auch Rekonstruktion
der Bewegung als Konstatierung von Simultaneititen machbar er-
scheint, ganz so, als ob im durchlaufenen Raum selbst es ein Ge-
ddchtnis gebe, die Vergangenheit mit der Gegenwart koexistiere.*
Hiergegen wendet sich Bergson ganz energisch,*” und sieht hier auch
die Quelle des Fehlers, den Zenon bei seinem Achilles-Argument
macht: die jeweiligen Geh-Akte von Achill und Schildkréte werden
ihrer Eigengesetzlichkeit beraubt, durch décomposition und recom-
position arbitraire*® nivelliert und verwechselt mit der Wegstrecke.
Die Bewegung selbst erscheint so endlos unterteilbar.®

dig wegen ihrer Rolle fiir die Freiheitsdiskussion, spielt doch dort der Unterschied zwi-
schen rekonstruiertem durchlaufenem Raum bzw. Wegstrecke der Entscheidungen und
dem Prozess der Entscheidung die wesentliche Rolle.

“ Essai 83.

% Bewegung im strengen bergsonschen Sinne ldsst sich m.E. deswegen nie Leblosem,
sondern nur Lebewesen zuordnen — iibrigens wohl auch Tieren, denn wenn sich Bergson
sich auch hier nicht ausdriicklich zu ihnen duflert, so wird doch spitestens in EC klar,
dass es eine Kontinuitit von Bewusstseinsstufen bei allen Lebewesen gibt, und gerade
die Eigenbewegung im Raum als Bewusstseinsstufe macht das besondere der animalia
(im Unterschied zu den Pflanzen) aus. Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.

% Essai 84: »Comme si cette localisation d’un progrés dans |’espace ne revenait pas a
affirmer que, méme en dehors de la conscience, le passé coexiste avec le présent!«
Durch die »Ausdehnung« des Bewusstseins in die AuBenwelt (hier noch auBerhalb des
psychologisch gehaltenen Betrachtungsmodus) wird Bergson hier spaterhin ein weit-
gehender Perspektivwechsel gelingen.

¥ Essai 85: »On ne fait pas du mouvement avec des immobilités, ni du temps avec de
I"espace«.

¥ Essai 84.

¥ Essai 84.

54

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitit und Dauer: jenseits der Homogenitit

Mit einer solchen Auffassung von Bewegung und Zeit als ent-
qualifizierter iiberhaupt arbeitet nun Bergson zufolge auch die Wis-
senschaft: zahlt sie Zeit, so zihlt sie Gleichzeitigkeiten zwischen In-
nenwelt und AufSenwelt. Die Intervalle zwischen den Zahlpunkten,
in denen aber die durée >statthat¢, entgehen ihr ganzlich, sind ihr
hinderlich. Dadurch aber, so Bergson, kénnte fiir die wissenschaftli-
che Betrachtung die Zeit auch doppelt so schnell ablaufen, ohne dass
sie etwas an ihren Gleichungen dndern miisste.®® Die Mechanik, Pro-
totyp der wissenschaftlichen Betrachtung, die Bergson hier vor-
schwebt, betrachtet faits accomplis; die durée als geistiges Geschehen
aber ist immer im Werden begriffen und hat keine sich identischen
Momente, die auf einer Verlaufslinie abgebildet werden kénnten.
Dauer und Bewegung sind rechnendem Zugriff unzuginglich.

Homogen ist somit allein der Raum; Gegenstidnde im Raum ha-
ben distinkte Vielheit und sind somit allein zihlbar.5» Im Raum gibt
es keine Dauer und sich durchdringende Sukzession, und alle Multi-
plizitdt der an sich einzelnen Dinge in dem Sinne, dass sie eine Dauer
verliehen bekommen, die sie zu dauernden macht, ist eine Leistung
des Bewusstseins.’? Durch die Bewusstseinsleistung »Gedachtnis< und
Bindung an bestimmte Bewusstseinszustinde >konserviert« sie sie,
stellt sie dann in eine Reihenfolge und re-exteriorisiert sie, indem
sie sie in abgeleitete distinkte Vielheit setzt.> Die eigentliche, kope-

%0 Essai 87.

S Essai 89. Bergsons Theorie der Zahl (Essai 56-68), die iibrigens von Russell harsch
kritisiert wird (wie die Philosophie Bergsons insgesamt), soll hier nicht ausgefiihrt wer-
den. Kurz gesagt geht es Bergson darum, dass nur Gleiches in einem homogenen Raum
gezihlt wird - zdhlt, d.h. misst man Bewusstseinszustande, verfalscht man so ihr We-
sen. Vgl. Russell, Bertrand: »The Philosophy of Bergson, in: The Monist, XXII, Juli
1912, Nr. 3, 321-347. Der Aufsatz bildet auch die Grundlage des Bergson gewidmeten
Kapitels in Russells A history of Western Philosophy, London (Allen & Unwin) 1945,
756-765.

Zu Russells Kritik s.a. Panero, Alain: Commentaire des Essais et Conférences de Berg-
son, Paris (L'Harmattan) 2003, 265, Anm. 1; Worms, Frédéric: »Bergson entre Russell et
Husserl: un troisieme terme’«, in: Rue Descartes/29, Paris (PUF) déc. 2000, 79-96.

52 Essai 89: »C'est que la durée et le mouvement sont des synthéses mentales, et non pas
des choses«.

53 Essai 89F.: »Il résulte de cette analyse que I'espace seul est homogéne, que les choses
situées dans |'espace constituent une multiplicité distincte, et que toute multiplicité
dictincte s'obtient par un déroulement dans l'espace. Il en résulte également qu'iln’y a
dans I’espace ni durée ni méme succession, au sens ot la conscience prend ces mot: cha- /
cun des états dits successifs du monde extérieur existe seul, et leur multiplicité n'a de
réalité que pour une conscience capable de les conserver d‘abord, de les juxtaposer en-
suite en les extériorisant les uns par rapport aux autres. Si elle les conserve, c’est parce

55

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

netrierende Vielheit der Bewusstseinszustinde ist somit auch etwas
wesentlich anderes als die distinkte Vielheit der Zahl, die ja der Ho-
mogenitit des Raumes entspricht.> Wir stehen also vor zwei Arten
der Vielheit und somit, wie Bergson anmerkt, des Unterschiedes des
Selben und Anderen.* Im einen Fall ist diese Unterscheidung quali-
tativer Natur,® im anderen quantitativer; dieser Unterschied ist
sprachlich kaum auszudriicken, jede Beschreibung der durativen
Sukzession der Bewusstseinszustinde muss sie bereits (sprachlich)
auseinanderhalten, so dass Bergson zufolge ein vice originel”” diesen
Begriff der qualitativen Vielheit verdirbt. Die Sicherheit der Existenz
einer solchen qualitativen Vielheit entnimmt Bergson, der hier wie
spiter so oft sich gezwungen sieht, indirekt und mit den Mitteln des
»>Gegners« vorzugehen, der Beobachtung, dass auch scheinbar rein

que ces divers états du monde extérieur donnent lieu & des faits de conscience qui se
pénétrent, s'organisent insensiblement ensemble, et lient le passé au présent par l'effet
de cette solidarité méme. Si elle les extériorise les uns par rapport aux autres, c’est parce
que, songeant ensuite a leur distinction radicale (I'un ayant cessé d'étre quand l'autre
parait), elle les apergoit sous forme de multiplicité distincte; ce qui revient a les aligner
ensemble dans 'espace out chacun d’eux existait séparément. L'espace employé a cet
usage est précisément ce qu'on appelle le temps homogene«.

Dieses lange Zitat birgt eine Reihe von Schwierigkeiten der Konzeption Bergsons im
Essai in sich, weswegen es auch in dieser Linge wiedergegeben wurde. »Herkunftc und
»Natur« des Raumes, die Weise, wie der Raum bzw. die in ihm enthaltenen Einzeldinge
zu irgendetwas veranlassen konnen, wie das hierfiir offensichtlich wichtige Gedéchtnis
funktioniert - diesen Fragen geht Bergson in seinen spiteren Werken nach. Hier hat er
ein rein »psychologisches< Interesse, indem das Bewusstsein in seinen unmittelbaren
Gegebenheiten (données immédiates), d.h. noch nicht, insofern es mit der AuBenwelt
konfrontiert ist, untersucht. Dass diese nach dem deutschen Titel des Werkes sZeit< und
»Freiheitc sind und wie er mit dem Begriff der Moglichkeit als Gegenbegriff arbeitend
diese angeht und dabei das Fundament fiir seine spateren Werke legt, macht das Interes-
se dieses Werkes fiir diese Arbeit aus. In dem Mafe, wie sich Bergson anderen Wirklich-
keitsbereichen zuwendet, wendet er sich auch anderen »Maglichkeitsbereichen zu, um
am Ende seines Schaffens beide selbst, -méglichc und »wirklich« (auch als zentrale Pridi-
kate unterschiedlicher Denkweisen), ins Auge zu fassen. Hier bereitet er die erste Kon-
frontation von Moglichkeit und durativer Wirklichkeit vor, indem distinkte Vielheit in
einem homogenen Milieu der organisierten Vielheit des Bewusstseins gegeniiber ge-
stellt wird.

5 In PM (IM) 189{. entledigt sich Bergson des Problemes, Arten von Vielheit zu diffe-
renzieren, indem er Einheit und Vielheit zu duBerlichen Gesichtspunkten auf die durée
erklirt, die ihr von vorneherein nicht gerecht werden kénnen.

5 Essai 90: »Deux conceptions, I'une qualitative et I'autre quantitative, de la différence
entre le méme et I'autre« [Hervorhebung H. B.].

5¢ ... und enthielte, »comme dirait Aristote, die Zahl nur in potentia, so Bergson in
Essai 90.

57 Essai 91.

56

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Intensitat und Dauer: jenseits der Homogenitit

quantifizierende Vorgehensweisen qualitative Aspekte aufweisen: so
beriicksichtige z.B. die Preisgestaltung von Einzelhindlern, die nie
runde Zahlen, sondern immer die nichstniedrigen nahmen, dass
vom Konsumenten dieser rein quantitativ im geringstméglichen Ab-
stand sich befindlichen Zahl die Qualitit besonderer Preiswertheit
zukomme und durch diesen geringen quantitativen Unterschied die
Qualitit des Ganzen — Preises — sich verindert. Somit bekommt der
scheinbar paradoxe Satz Bergsons seinen Sinn, dass wir dank der
Qualitdt der Quantitit die Vorstellung einer Quantitdt ohne Qualitat
bildeten.5

Durch diese symbolische Reprasentation der Zeit durch das Be-
wusstsein gewinnt die Zeit einen homogenen Aspekt, der wiederum
allein dadurch entsteht, dass jeder Term einer wahrgenommenen
identischen Reihe einen doppelten Aspekt dadurch erhilt, dass er
zum einen als den anderen identisch angesehen wird, zum anderen
durch sein Hinzutreten die Organisation der bisherigen Reihe ver-
dndert. Dadurch wird im Raum plotzlich eine multiplicité qualita-
tive™ entfaltet. Dieser doppelte Prozess der Durchdringung von
Homogenitit qua Raum und Bewusstsein/durée qua Heterogenitat
vollzieht sich besonders in der »Wahrnehmung des an sich uner-
kennbaren dufleren Phdnomens, das fiir uns die Form der Bewegung
annimmt«%: das Bewegte/Sich Bewegende bleibt sich einerseits
gleich, andererseits wird durch die Leistung des Gedichtnisses, das
die verschiedenen Positionen zusammensetzt zu einer ganzen Bewe-
gung, im Bewusstsein ein sich durchdringendes Kontinuum von Bil-
dern geschaffen. Das Problem der Bewegung, das Bergson durch sein
ganzes Schaffen hindurch in Atem hilt, tritt, obwohl es in der ratio
des Essai einen rein vorbereitenden Platz hat (ndmlich die Vorberei-
tung des Verstindnisses von - freien — Handlungen), hier zum ersten
Mal in seiner grundsitzlichen Bedeutung zutage: hier entscheidet
sich das Verhiltnis des Bewusstseins zum Raum bzw. zur Auenwelt,
spaterhin zur Materie.

5% Essai 92: »C'est donc gréce a la qualité de la quantité que nous formons I'idée d'une
quantité sans qualité«.

¥ Essai 92.

 Essai 92: »Or, nulle part ce double processus ne s’accomplit aussi facilement que dans
la perception du phénomeme extérieur, inconnaissable en soi, qui prend pour nous la
forme du mouvement«.

57

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

»Vornehmlich durch Vermittlung der Bewegung also nimmt die Dauer die Ge-
stalt eines homogenen Mediums an und projiziert sich die Zeit in den Raume«.®!

Jede Wiederholung eines Phinomens der Auflenwelt ist so geeignet,
dem Bewusstsein eine derartige Reprisention einzugeben (suggérer).
In jeder »AuBenwahrnehmunge« gerit so das Bewusstsein heraus aus
der Reinheit seiner Dauer, verzeitlicht die Aufenwelt und verraum-
licht sich selbst, symbolische Bilder seiner selbst schaffend. Solche
symbolischen Bilder sind auch Méglichkeiten. Diese tatsichliche
»Gemischtheitc des Bewusstseins wird in spiteren Werken >ontolo-
gischc unterlegt werden; im Essai fiihrt dies in Fortsetzung der Hin-
fiihrung zum Problem der Freiheit zur Unterscheidung zweier
Aspekte des >Iche, die nachfolgend kurz skizziert werden sollen: des
inneren und des dufleren Ich (moi intérieur, moi extérieur).?2 Hier
schlieBt Bergson die Ergebnisse der ersten beiden Kapitel des Essai
zusammen und bereitet mit der Unterscheidung der Ebenen oder
Aspekte des Ich die Freiheitsdiskussion des dritten Kapitels vor. Denn
die angesprochenen Probleme — wie dann auch das der Méglichkeit —
haben ihre Grundlage in einer grundlegenden Zwiespiltigkeit des Ich
selbst. Das duflere Ich arbeitet in der Selbst- wie Fremdbetrachtung
mit Symbolen, d.h. selbst unbewegten Vertretern®® von Beweg-
lichem; eines dieser Symbole ist Méglichkeit als Vertreter von Ver-
dnderung iiberhaupt. Mit diesem Begriff arbeitet das du8ere Ich er-
folgreich; wird aber Freiheit als Problem in dieser Weise behandelt,
bleibt es der Ebene des dufieren Ich verhaftet und kann nicht als wirk-
liche Freiheit des inneren Ich behandelt werden. Davon handeln die
nichsten Abschnitte.

Die zwei Aspekte des Ich®

Diese zwei Aspekte des Ich bedeuten, dies soll zunachst festgehalten
werden, keine Verdoppelung; es handelt sich mehr um die Beschrei-
bung zweier Arten von Aufmerksamkeit, die eine nach auflen, die

1 ZF 94; Essai 93: »C’est donc par l'intermédiaire du mouvement surtout que la durée
prend la forme d’un milieu homogene, et que le temps se projette dans l'espace«.

2 Essai 93-104.

¢ Diese unbewegten Vertreter kénnen als Sprache wiederum sehr flexibel eingesetzt
werden; s. das vierte Kapitel dieser Arbeit.

# »Les deux aspects du moi« ist der entsprechende Abschnitt im Essai iiberschrieben.

58

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zwei Aspekte des Ich

andere nach innen gerichtet, die hier in einer Art »symbolischer Re-
prasentation« klarer voneinander getrennt werden, als sie es tatsich-
lich sind.® Mit seiner Oberfliche beriihrt das Ich die (materielle und
soziale) AuBBenwelt; seine Wahrnehmungen bewahren etwas von der
gegenseitigen AufSerlichkeit des Wahrgenommenen. Dadurch spielt
sich auch das »oberflachliche« psychologische Leben in einem homo-
genen Milieu ab, das also diskret aufgefasste sukzessive Gefiihls-
zustinde auch auf symbolische Weise vorstellt (und zwar sowohl sei-
ne Objekte als auch sich selbst), im Unterschied zum »Tiefen-Ich«,
das — grob gesprochen - als reine durée einer Homogenisierung nicht
zuginglich ist:

»Das innere Ich, das da fiihlt und sich leidenschaftlich erregt, das da abwiigt und
Entschliisse fasst, ist eine Kraft, deren Zustinde und Modifikationen sich aufs
innigste durchdringen und eine tiefe Verinderung erfahren, sobald man sie
voneinander absondert und in den Raum entfaltet. Da aber das tiefere Ich mit
dem Oberfichen-Ich eine und dieselbe Person bildet, scheinen notwendig beide
auf gleiche Weise zu dauern«.f

Es handelt sich um zwei Arten der Vielheit in dem einen Ich, um zwei
Aspekte bewussten Lebens,”” um zwei verschiedene Auffassungen
von durée: als homogenisierte, numerisierte einerseits, mit einem
Ich wohldefinierter Einzelzustinde, das aber lediglich ein in den
Raum projizierter Schatten des Ich ist, Ergebnis der vorne beschrie-
benen Endosmose; dieses ist ein ausgedehntes Symbol der wahren
durée, die ihrerseits qualitativ, heterogen, in einer sich durchdringen-
den, anreichernden Sukzession als einer Organisation qualitativer
»Bestandteile« besteht.® Teilt sich aber bereits das duflere Ich unter
dem Einfluss seiner Wahrnehmungen selbst ein, so kann diese Ho-
mogenisierung weiter ins Innere vordringen und verursacht so die
iibliche falsche Vorstellung der durée des psychischen Lebens, indem

85 Zu Oberflache und Tiefe als »opérateurs essentiels« von Bergson: Petit, Annie: »Hen-
ri Bergson, la surface et la profondeurs, in: Bardy, Bergson. Naissance d’une philoso-
phie, 71-83, hiertfiir bes. 76 ff.

o ZF 95; Essai 93: »Le moi intérieur, celui qui sent et se passionne, celui qui délibere et
se décide, est une force dont les états et modifications se pénétrent intimement, et sub-
issent une altération profonde dés qu’on les sépare les uns des autres pour les dérouler
dans I'espace. Mais comme ce moi profond ne fait qu’une seule et méme personne avec le
moi superficiel, ils paraissent nécessairement durer de la méme maniere«.

" Essai 102: »La vie consciente se présente sous un double aspect, selon qu’on 'apergoit
directement ou par réfraction a travers de l'espace«.

* Essai 95.

59

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

es das moi profond ebenfalls segmentiert.® Neben der Grundannah-
me eines homogenen Raumes gibt es noch zwei weitere Ursachen fiir
dieses Phdnomen der Unterteilung des Ich, nimlich Sprache und Ge-
sellschaft.” Unterdriickt das Wort die jeweilige Einmaligkeit indivi-
dueller Empfindungen und vertauscht so das Gefiihl, das innere Ge-
schehen mit seinem aufleren Ausdruck, so sucht das Leben in
Gesellschaft dasselbe zu tun, indem es einen homogenen Raum des
Lebens und auch des Erlebens schafft. Die homogene Distinktion du-
Reren Lebens, die mit dem Hineinwachsen in das soziale Geschehen
statthat, wird dann reflektiert auf das innere Erleben, das als ebenso
distinkt sich besser in die erlebte AuBenwelt fiigt.”? Es gibt jedoch
Phidnomene, in denen das Ich befreit von solchen Regulatoren auftritt
und sich von der Oberfliche abtrennt; so kann z. B. der Traum als ein
Zustand angesehen werden, in dem die Kommunikation mit der Au-
Benwelt unterbrochen ist und das Ich als durée nur noch gefiihlt und
nicht mehr gemessen wird.”? Dort kehrt, so Bergson, ein qualitatives
Wahrnehmen zuriick, und statt einer mathematisierten Auffassung
der Wirklichkeit herrscht jetzt ein konfuser Instinkt, der aufler-
ordentlicher Sicherheit wie auch Fehlgriffen fahig ist.”?

Aber auch im Wachzustand gibt es Hinweise auf eine solche
qualitative Verfasstheit des Ich: so kann in einem Akt der attention

¢ Essai 95f.: »La conscience, tourmentée d'un insatiable désir de distinguer, substi- /
tue le symbole  la réalité, ou n’aperqoit la réalité qu'a travers le symbole«.

Hier haben wir die Quelle des Missverstindnisses in anderer Formulierung vor uns:
»symbolisch« meint immer ausgedriickt durch anderes; nimmt man das Symbol fiir
die Realitit, so Bergson, nimmt man die Realitit nicht mehr nach ihren eigenen Arti-
kulationen wahr, sondern nach denen der dorthinein importierten Symbolwelt, die die
wahre Welt natiirlich nicht auszufiillen vermag.

0 Essai 96: »Comme le moi ainsi réfracté, et par la-méme subdivisé, se préte infiniment
mieux aux exigences de la vie sociale en général et du langage en particulier, elle [scil. la
conscience] le préfére, et perd peu a peu de vue le moi fondamental«.

Fiir das Folgende Essai 102 ff.

7' Sie wird so auch einer »Oberflichenpsychologie« zuganglich, die sich nicht allein mit
faits accomplis beschéftigen, sondern auch Erkenntnisse iiber faits accomplissants, Ent-
wicklungen erlangen will. S. Essai 104.

2 Essai 94. Vgl. auch das Laisser vivre, hier, S. 4, mit Anm. 16.

73 Essai 94: »instinct confus, capable, comme tous les instincts, de commettre des mépri-
ses grossiéres et parfois aussi de procéder avec une extraordinaire siireté«. Der hier
auftretende Begriff des Instinkts, nicht weiter ausgefiihrt, gewinnt im spiteren Werk
als Gegenbegriff zur Intelligenz und Vorbegriff zur Intuition an Wichtigkeit und dann
auch an Schirfe. Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.

Zum Traum auch Essai 102: er gibt eine »faible idée de l'interpénétration de nos con-
cepts a I'état de veille«.

60

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zwei Aspekte des Ich

rétrospective die Zahl der vergangenen Schlige einer Turmuhrglocke
rekonstruiert werden, indem man in der Imagination die Schlige
wiederholt, bis der eingetretene qualitative Bewusstseinszustand
wieder erreicht ist. Man macht sich dabei zunutze, dass das Bewusst-
sein die Glockenschlage nicht einfach gezihlt hat, sondern sie zu
einer Organisation, zu einer Melodie zusammenfiigt, die sich mit
dem Hinzutreten jedes neuen Schlages verindert.”* Um aber das
moi profond jenseits (bzw. diesseits) solcher halbbewusster Erlebnis-
se wieder zu finden, ist eine besondere analytische Anstrengung not-
wendig;”5 sie miisste die inneren, lebendigen psychischen Vorginge
auffinden und aufweisen und sie von ihrem iiblichen Bild (image)
reinigen. Eine Introspektion besonderer Weise, die versucht, das in-
nere Erleben in seiner Reinheit wieder aufzufinden, kann so die Ver-
falschungen durchschaubar und vielleicht behebbar machen’ und so
manches philosophische Problem neu anpacken.”

Die Ordnung der homogenen Distinktion hat nidmlich ihre Folgen
auch und zunichst fiir das Freiheitsproblem, das das Zentrum des
Essai ausmacht und auch im Problemfeld des Méglichkeitsbegriffs
einen wichtigen Rang einnimmt. Das Freiheitsproblem — d.h. das
Problem des libre arbitre, wie es durch den Eintrag des Raumes in
die Konzeption der Zeit qua Dauer ensteht, weil ndmlich so unsere
Wahrnehmung dufleren und inneren Wandels, also der Bewegung
und der Freiheit verderbt wiirden — wird aber nicht in klassischem
Sinne gelost: Bergson kiindigt bereits zu Ende des ersten Kapitels
lediglich an, die Illusion derer, die es aufstellen, zu zeigen.” Die

7 Hier liegt das erste Auftreten einer auch fiir das Méglichkeitsproblem zentralen Fa-
higkeit des Bewusstseins vor, namlich retrograd tatig zu werden. Dazu mehr im vierten
Kapitel dieser Arbeit.

S Essai 961,

7 Wir haben es hier mit dem Anfang der Entwicklung der Intuition als Methode zu tun,
eine Entwicklung, die ihrerseits erst spat abgeschlossen wird. Insbesondere wird Berg-
son spaterhin von der Introspektion als alleiniger Vorgehensweise abriicken und v.a. in
der Evolution créatrice die Extrapolation von sog. Faktenlinien entwickeln (als Methode
erldutert in ES; vgl. der Methodenabschnitt im dritten Kapitel dieser Arbeit).

77 Begriff und Methode der Intuition werden erst spater im Werk Bergsons ausgefiihrt;
hier liegt ihr Ursprung. Vgl. drittes und viertes Kapitel sowie Methodenabschnitt dieser
Arbeit.

7 Essai 55. Deswegen ist auch der in der Literatur bestehende Zwist, ob Bergson hier
Freiheit als liberum arbitrium auffasse, miiig. Lafrance und Meyer, Philonenko und
Chedin weigern sich (m.E. zurecht), Freiheit im bergsonschen Sinne als libre arbitre

61

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

Grundlage der Betrachtung des Freiheitsproblems liegt in der in den
vorigen Kapiteln vorbereiteten und ausgefiihrten Problematik des
Missverstindnisses der zeitlichen Verfasstheit des Bewusstseins, die
als durée eine Qualitit besitzt, die sie aus jeder mechanisch-numeri-
schen Betrachtungsweise heraushebt.” Das Missverstehen des psy-
chischen Lebens als denselben physikalischen Gesetzen unterworfen
wie jede Materie (z. B. Kausalitit zwischen einander dufSerlichen Ele-
menten) fiihrt zu jenem unaufléslichen Streit, in dem die Frage nach
der Freiheit bis dato verharrt. Bergsons Strategie ist es hier, die bis-
herigen Positionen im Streit um die Freiheit als diesen irrigen
Grundanschauungen verhaftet zu zeigen und so den Weg frei zu ma-
chen fiir eine neue Art des Verstindnisses der Gegebenheit der Frei-
heit — eine Strategie, die er immer wieder anwendet und typisch ist
fiir den sogenannten »negativen« Teil seiner Philosophie.

zu bezeichnen, da bei Bergson, anders als in dessen fiir sie (und Bergson) klassischer,
d.h. leibnizscher Spielart, keine Auswahl zwischen vorliegenden Maglichkeiten statt-
findet, ja gerade der hierfiir nétige Méglichkeitsbegriff bei Bergson umgestiirzt werde
(Chedin). Hude spricht sich hiergegen dafiir aus, Bergsons Freiheitsbegriff als [ibre-ar-
bitre-Erklarung zu bezeichnen, da er einen rationalen Entscheidungsprozess zwischen
Maglichkeiten (immerhin non-tout-faits) beschreibe. Hude stiitzt sich hier wie auch in
der Kennzeichnung der bergsonschen Freiheit als moralischer auf die von ihm heraus-
gegebenen Vorlesungsmitschriften der Schiiler Bergsons; hier lasst sich Hude jedoch in
die Irre fithren, da Bergson sich in seinen Vorlesungen iiberaus konservativ an vorlie-
gende Handbiicher halt und die vorsichtig eingebrachten Neuerungen aus der eigenen
Philosophie recht gut zu erkennen sind. Der Wert dieser Mitschriften liegt in der Er-
kenntnis dessen, welchen Gedanken- bzw. Lehrhintergrund Bergson zur Abhebung sei-
ner Gedanken hatte, was er wann zur Kenntnis nahm und wie lehrte, wie und wann er
eigene Ergebnisse fiir so gesichert hielt, dass er sie in der Lehre weitergab.

Philonenko, Bergson, z.B. 85 (Anm. 93), 92; Chedin, Possibilité et liberté dans I'Essai,
86; Lafrance, Guy: »La liberté et la vie chez Bergsong, in: Revue internationale de phi-
losophie, 2/1991, No. 177 (Sondernummer Bergson), 130-136, hiertiir 132; Meyer, Pour
connaitre Bergson, 35; Hude, Bergson I, 133-145.

Vgl. den Diskussionsbeitrag Bergsons in der Société francaise de Philosophie vom
7.7.1910 (Meél 833 1., auch bei Lalande, André: Vocabulaire technique et critique de la
philosophie, vol. 1, A-M, Paris (PUF: Quadrige) 1999, 561), wo Bergson den Begriff des
libre arbitre nur mit der 0. g. zentralen Einschréankung notfalls zu akzeptieren sich bereit
zeigt. Vgl. auch den Brief an Léon Brunschvicg vom 26.3.1903 (Mél 585£.).

7 Essai 116.

62

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit
Freiheit

Bergson selbst gibt im Essai zu Anfang des Kapitels iiber die Freiheit
den Hinweis, dass er zunichst Determinismuskonzeptionen auf die
ihnen seiner Meinung nach zugrundeliegenden Irrtiimer untersucht;
er geht dabei von seiner Konzeption der zwei Aspekte des Ich aus. In
der (beinahe-)dualistischen Auffassung der beiden Ichs ist keines zu
einem nicht wirklich existierenden Phantom in dem Sinne abqualifi-
ziert, dass es eine reine Erfindung sei, dem durch eine ordentliche
Aufklirung beizukommen wire; beide sexistierens, und beide haben
ihre Existenzberechtigung in ihrer Funktion.® Aus den beschriebe-
nen Aspekten des Ich folgen die Argumente der Freiheitsdiskussion;
und so wird der physikalische Determinismus, so wie Bergson ihn
versteht, zundchst auf eine ihm zugrunde liegende psychologische
Hypothese zuriickgefiihrt (dass es namlich eine durée nicht gebe),
die dann auf der Grundlage der ersten Kapitel bestritten wird. Da-
rauthin ist das Feld freigeraumt fiir die Beschreibung der freien Ak-
tivitat des Ich.

Im physikalischen Determinismus, den Bergson angreift, wer-
den alle geistigen Titigkeiten als Wirkung (résultantes mécaniques)
materieller Prozesse beschrieben. Grundlage dieses Materialismus ist
der Energieerhaltungssatz, demzufolge die Summe aller Energie im
Universum immer gleich bleibt; dadurch aber sei es, da der Satz be-
deute, dass eine jede relative Positionierung von Materiepunkten des
Universums durch vorhergehende Positionen liickenlos zu erklaren
sei, im Prinzip méglich, bei totaler Kenntnis der Lage aller Atome des
Universums Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Handlun-
gen eines Menschen qua organisierter Materie liickenlos zu berech-
nen.®! Dabei werden Wahrnehmung ebenso wie unwillkiirliche Re-
aktionen und willkiirliche Handlungen als mechanische Resultanten
begriffen (und fiir rein physiologische Zusammenhinge sieht Berg-
son hierin auch keinerlei Problem). Fiir Bergson, der den Energieer-
haltungssatz in seiner zeitgendssischen Formulierung lediglich als
einen Schritt in der Entwicklung der Wissenschaften begreift, macht

% Wir treffen hier auch den Dualismus Intelligenz-Intuition bzw. Geist-Materie, der
spiter ausfiihrlich behandelt wird. Hat Bergson im Essai dieses auch noch nicht getan, so
gibt es doch geniigend Aussagen, die erkennen lassen, dass bereits hier auch das schein-
bar als fehlerhaft betrachtete Oberflachen-Ich seine Berechtigung hat.

# Essai 109. Das zweite Gesetz der Thermodynamik, das der Entropie, wird in EC
242 ff. mit behandelt. Vgl. hierzu auch Philonenko, Bergson, 71, 103.

63

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

dieser auch nicht die Grundlage oder das Zentrum aller Naturwissen-
schaft aus; letzten Endes verweise er auf den Satz vom Widerspruch
und besage nichts weiter als dass, was gegeben sei, gegeben sei, was
nicht gegeben sei, nicht gegeben sei, kurz, dass von nichts nichts ka-
me.*2 Wahr sei er im Feld mathematischer Operationen und diene
also zur Vorhersage von Zustinden geschlossener Systeme, denen
ein ihnen zugrundeliegendes Kalkiil zugesprochen werden kann;
ebenso gelte er, wie bereits gesagt, auf dem Feld physiologischer Ge-
schehnisse.®® Ob er jedoch allgemeingiiltig sei und fiir jedes mégliche
System bzw. jede Art von Energie gelte, sei empirisch noch nicht
erwiesen. Eine solche Ausdehnung des Determinismus bzw. der Giil-
tigkeit des Energieerhaltungssatzes auch auf den Bereich des Psy-
chischen wiirde aber tatsichlich angenommen; diese Annahme liele
aber kaum noch Platz fiir eine Freiheit, die iiber die des Gangs unse-
rer I[deen hinausginge; auf jeden Fall aber wiren unsere Bewegungen
determiniert, ja von auflen betrachtet wir selbst insgesamt Auto-
maten. 3

Bergson hat zwei Einwinde gegen diesen auf dem Erhaltungs-
satz beruhenden Determinismus: zum einen fehlt noch immer der
empirische Nachweis der liickenlosen Deckung physikalischer und
psychischer Zustinde; gibt es auch Zustinde, wo die Wirkung des
einen auf den anderen Bereich offensichtlich scheint, wie z.B. bei
der Sinneswahrnehmung (die im Oberflichen-Ich anzusiedeln wire),
so gehe eine apriorische Behauptung eines grundsitzlichen Paralle-
lismus aber zu weit. Die liickenlose Reduktion des Psychischen auf
Physisches aber gehe zuriick auf eine metaphysische Hypothese,®
die Annahme namlich, dass die Zeit Raum sei oder negativ aus-

8 ... quelque chose ne saurait venir de rien« (Essai 113).

8 Essai 1081,

# Essai 112f. Vgl. Philonenko, Bergson, 75.

# Wie iiberhaupt Korrespondenztheorien der Philosophiegeschichte zumeist aus nicht-
physikalischen Griinden aufgestellt worden seien: Leibniz schreibe die Korrespondenz
der harmonie préétablie zu, ohne jedoch zuzugeben, dass physikalische Bewegung kei-
nesfalls mechanisch wirk-kausal fiir Perzeptionen sein kénne; Spinoza beschreibe eine
Korrespondenz ohne gegenseitige Beeinflussung, die parallele Entwicklungen der ewi-
gen Wahrheit seien; der zeitgendssische Determinismus beschreibe hingegen auf sehr
viel unklarere Weise, ohne dieselbe geometrische Strenge, das Bewusstsein als aus der
molekularen Hirnbewegung irgendwie herausleuchtend oder als Hintergrundphéano-
men. Dabei sei eine kausale Verbindung zwischen physikalischer und psychischer Ebene
empirisch erst in wenigen Fillen und nur bei unwillkiirlichen Akten nachgewiesen,
werde aber leichtfertig auf die Gesamtheit geistiger Tatigkeit ausgedehnt (Essai 111).

64

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

gedriickt, dass es so etwas wie eine durée nicht gebe, d. h. einen Seins-
bereich, der physikalisch-mechanistischen Erklirungen prinzipiell
nicht zugénglich ist. Beim Studium psychologischer Phanomene aber
kénne durchaus eine Art Kraft aufgefunden werden, die dem Ener-
gieerhaltungssatz nicht unterliegt.% Die Existenz eines solchen Be-
reiches, deren Nachweis Bergson in den ersten Kapiteln gefiihrt hat,
wiirde die Giiltigkeit dieses Grundgesetzes fiir bestimmte Bereiche
nicht beeintrichtigen, wohl aber diese darauf beschrinken.®” Durch
diese Umlenkung auf einen psychologischen Determinismus als
Gegner kann sich Bergson wieder auf das Feld des Psychologischen
zuriickziehen; der psychologische Determinismus tritt fiir ihn als as-
soziationistischer Determinismus auf, bei dem die Motive, die zu-
meist unsere Handlungen bestimmen, als necessitierende Griinde
auf die quasi-geometrische Weise des physikalischen Determinismus
betrachtet werden;* dieser eher approximativ oder qualitativ zu nen-
nende Determinismus stiitzt sich so auf die Mechanizitit des physi-
kalischen, dieser aber wird in seiner Giiltigkeit weiter ausgedehnt.
Gestiitzt auf die Tatsache, dass basale psychologische Vorginge
durchaus physikalischen Phianomenen entsprechen, wird so das
»Theater des Bewusstseins« als »wortliche und sklavische Uberset-
zung« molekularer Vorginge angenommen,* im Extremfall als Epi-
phdnomen;* es entsteht so ein Wechselspiel der Determinismen. !

% Essai 116: »Dans ces conditions, ne peut-on pas invoquer des présomptions en faveur
de I'hypothese d'une force consciente ou volonté libre, qui, soumnise a I'action du temps
et emmagasinant la durée, échapperait par la-méme  la loi de la conservation de I'éner-
gie?«

% Diese Denkfigur der gleichzeitigen Beschrankung und Bestitigung der Giiltigkeit
bestimmter Methoden ist eine Grundmethode Bergsons. Ein Manko groRer Teile der
Sekundirliteratur (auch zum Thema der Maglichkeit) ist, dass gerade diese weiterbeste-
hende Giiltigkeit oft aus dem Auge verloren wird. Dabei ist sie fiir den >sekundiren
Dualismusc der bergsonschen Ontologie wesentlich. Denn in den folgenden Kapiteln
wird deutlich werden, dass die Dualismen Bergsons stets abgeleitete sind, Ergebnis einer
Entwicklung, in der ein urspriingliches Prinzip an Kraft verliert und auf die Weise der
Organisation Anlauf nimmt, seine eigene Abschwichung zu iiberwinden.

% Essai 112.

% Essai 12: »Des lors il n’hésite plus a tenir la pigce qui se joue sur le théitre de la
conscience pour une traduction, toujours littérale et servile, de quelques-unes des scénes
qu’exécutent les molécules et atomes de la matiére organisée«.

% Essai 115.

9 Essai 112; »Le déterminisme physique, auquel on aboutit ainsi, n’est point autre
chose que le déterminisme psychologique, cherchant & se vérifier lui-méme et a fixer
ses propres contours par un appel aux sciences de la nature«.

65

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Mdglichkeit und Freiheit

Wir haben hier die fiir Bergson typische Beschreibung des Phi-
nomens des Selbstbetrugs des menschlichen Geistes: weil dieser sich
(durch die vorne beschriebene Endosmose) zumeist indirekt, namlich
sverrdumlichtc betrachtet, iibersieht er die ihm eigene durée, mecha-
nisiert sein eigenes Leben dergestalt, dass er auch fiir sich annimmt,
dass sein Leben in derselben Weise wie die Materie kausaler Notwen-
digkeit unterliege. In einer Art »metaphysischem Vorurteils«*? sieht
sich hier das Bewusstsein als etwas, bei dem die gleichen Ursachen die
gleichen Effekte ergeben, es quasi stindig wieder auf Null gestellt
wird, so, als ob es keine Entwicklung durchliefe, sondern stets vor
denselben (inneren wie duferen) Situationen und Relationen (als Ur-
sachen) stehe und auf diese immer wieder in derselben Weise reagie-
re. Dabei hat das Bewusstsein als dauerndes wesentlich seine eigene
Vergangenheit — oder besser: es ist sie,” denn seine durée wirkt quasi
als Selbst-Ursache; es verlauft in der Zeit, und ein Zuriickstellen wie
bei einer Uhr ist bei ihm unméglich.*

Die Zuschreibung von zwingenden Griinden aber, so Bergson
weiter, erfolgt stets erst im Nachhinein; bei Assoziationen wie auch
bei Entscheidungen wird immer erst im Nachhinein ein Weg der Ent-
scheidung rekonstruiert und aus Motiven und Tendenzen zwingende
Ursachen gemacht.”* So kann Bergson sagen, dass im Bereich des
Psychischen, der fiir ihn spater der Bereich des Lebendigen iiber-
haupt sein wird, die Wirkung der Ursache vorhergehe - insofern
namlich erst nach dem Eintreten eines Geschehens festgestellt wer-
den kann, wie es zu ihm kam, und zudem der Hang dazu, solches
festzustellen, sowieso dem Bereich der nachvollziehend-planenden
Intelligenz zugehort. Dadurch werden in der nachtriglichen Feststel-
lung auch einzelne Aspekte als Ursachen hypostasiert, die es so in
ihrer urspriinglichen Verbundenheit gar nicht waren. Wir haben hier
das erste Auftreten des mouvement rétrograde du vrai, das in PM
besonders prominent werden wird; im dem ihm gewidmeten 4. Ka-

% Essai 117: »préjugé métaphysique«.

% Und macht damit die Substanz des Menschen aus. Jankélévitch bezeichnet in einer
gliicklichen Wortfiigung den Menschen als »wandelnde Zeitlichkeit« (Jankélévitch,
Bergson, 36: »L’homme est je ne sais quoi de presque inexistant et d’équivoque qui n’est
pas seulement dans le devenir, mais qui est lui-méme un devenir incarné qui est tout
entier durée, qui est une temporalité ambulante!«).

% Essai 115f.

% Essai 191: »Notre propre volonté est capable de vouloir pour vouloir, et de laisser
ensuite l'acte accompli s’expliquer par des antécédents dont il a été la cause«.

66

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

pitel dieser Arbeit soll es weiter behandelt werden. Die Frage, ob es
sich hier nur um eine Redeweise handelt, liegt zumindest fiir Deleu-
ze und Mullarkey nicht auf der Hand;* in der retrograden Aktivitit
wird der Vergangenheit zumindest etwas zugemutet, was dort als
solches, namlich Ursache, nicht existiert hat.

Der zur allein richtigen Lehre (und von Bergson zum Haupt-
gegner) erhobene Assoziationismus ist so, da er die durative Natur
des Tiefen-Ich auller Acht lisst, eine fehlerhafte — oder besser: un-
vollstindige — Konzeption des Ich und seiner inneren Vielheit, die er
als distinkte und homogene auffasst. Seiner Auffassung nach haben
wir verschiedene Vorstellungen, die sich als getrennt bestehende ge-
genseitig beeinflussen; er lasst so das qualitative Element fallen und
behandelt das Innenleben als Geometrie.”” Unvollstindig und fehler-
haft durch ihren Anspruch auf Alleingiiltigkeit ist der Assoziationis-
mus deswegen, weil er eben nur in dem Bereich des Auflen-Ich
(durchaus) zu Recht besteht. Das Ich beriihrt mit seiner >Oberflache«
die Auflenwelt und wird so durch sie geprigt; sie begegnet dieser
Welt auf die Weise der auf sie hin gestalteten Sprache, d. h. mit der
Perspektive der Notwendigkeit von klaren, abgrenzbaren und all-
gemeinen Bezeichnungen. Wahrnehmungen werden so (durch den
Druck der Sprache) in einem aspect objectif abstrahiert zu All-
gemeinbegriffen, idées générales.”® Auf diese Weise entsteht die
zweite der Vielheiten, die der juxtaposition oder homogenen Anei-
nanderreihung, die der der Sukzession als Fusion oder gegenseitigen
Durchdringung entgegensteht. Hier wird im Ausdruck einer idée
générale eine symbolische Ebene erreicht, eine distinkte Welt ge-
trennter, gegeneinander abgrenzbarer und berechenbarer Zustidnde,
in der der Assoziationismus zu Recht angewandt werden kann. In
dieser Betrachtungsweise, die ja dem >aufleren Ich¢, das gepragt ist
durch die Begegnung mit der Auflenwelt,” entspricht, wird die dura-
tive, qualitative Heterogenitit des inneren Lebens verfehlt. Diese be-
steht fiir Bergson darin, dass eine Person nichts weiter ist als die

% Mullarkey, Bergson, 173, gibt Deleuze darin Recht, dass die Riickwirtsbewegung
eine des Wahren selbst sei — die Vergangenheit als wahre wird neu artikuliert. Dieses
aber im strengen Sinne ontologisch zu sehen scheint m.E. doch fragwiirdig. Vgl. das
Zitat auf der ersten Seite dieser Arbeit.

9 Essai 121.

% Essai 122.

% Essai 125: »Le moi, en tant qu'il per¢oit un espace homogene, présente une certaine
surface«.

67

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

Gesamtheit ihrer bisherigen Geschichte, und jeden Moment dieser
Geschichte neue Qualititen hinzufiigt, die so das Gesamt veriandern
und auch geeignet sind, riickwirkend auf bereits Erlebtes einzuwir-
ken, das unter neuen Perspektiven stets neue Aspekte bieten kann.
Eine Personlichkeit ist also als das Ergebnis ihrer selbst anzusehen,
die sich selbst in unvorhersehbarer Weise wandelt und entwirft; nicht
umsonst wird EC mit sieben Seiten beginnen, die die Entwicklung
des Menschen als fortwihrende Schépfung seiner selbst kennzeich-
nen.' In dieser Vorpragung des Existentialismus schafft der Mensch
sich selbst, indem er in den Momenten dieser Schépfung ganz zu sich
zuriickkehrt, um aus sich heraus sich selbst neu zu entwerfen. Diese
Selbstschopfung im strengen Sinne ist Akten der Freiheit vorenthal-
ten; unterhalb ihrer gibt es eine kontinuierliche Gradation. Driickt
sich eine Person in ihren stiefen¢, in diesem Moment von der Ober-
fliche unbeeinflussten Gefiihlen selbst aus, gilt so andererseits, dass
sie sich auch in ihren >aus der Tiefe getroffenen< Entscheidungen
selbst ausdriickt — d. h. aber nicht, dass sie sich als Zustand begriffe
und ihre Schliisse daraus zige, sondern dass sie sich als Prozess er-
fasse und sich in diesem neu entwerfe;'° und dann, so Bergson, hat
sie einen freien Akt vollbracht:

»Die Personlichkeit [...] ist [...] in einer einzigen solchen Tatsache voll und
ganz enthalten, vorausgesetzt, dass man sie auszuwihlen versteht. Und die Au-
Berung dieses inneren Zustands wird gerade das sein, was man eine freie Hand-
lung nennt, weil sie dann das ganze Ich zum Ausdruck gebracht hat. In diesem
Sinne kommt der Freiheit nicht jener absolute Charakter zu, den ihr der Spiri-
tualismus zuweilen verleihen méchte; sie lasst vielmehr Abstufungen zu«.1?

»Der freie Entschluss namlich entspringt aus der ganzen Seele und die Hand-
lung wird um so freier sein, je mehr die dynamische Reihe, an die sie gekniipft
ist, eins zu werden tendiert mit dem fundamentalen Ich«.10

1% EC7: »Exister consiste 4 changer, changer a se miirir, se miirir 4 se créer indéfiniment
soi-méme«.

10 Hierzu z.B. Chedin, Possibilité et liberté, 87.

102 ZF125; Essai 124 £.: »La personne [...] est toute entiére dans un seul d’entre eux [scil.
faits de conscience], pourvu qu’on sache le choisir. Et la manifestation extérieure de cet
état interne sera précisément ce qu’on appelle un acte libre, puisque / le moi seul en aura
été l'auteur, puisqu’elle exprimera le moi tout entier. En ce sens, la liberté ne présente
pas le caractére absolu que le spiritualisme lui préte quelquefois; elle admet des degrés«.
Wi ZF 126; Essai 125f.: »C’est de |"dme entiere, en effet, que la décision libre émane; et /
l'acte sera d’autant plus libre que la série dynamique a laquelle il se rattache tendra
davantage a s'identifier avec le moi fondamental«. Der Begriff des Emanierens im Zu-
sammenhang mit einem freien Akt taucht wiederholt und fast systematisch auf. Da

68

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

Bergson will also nicht, wie bereits gesagt, Freiheit als Eigenschaft
des Menschen als solchem nachweisen, die ihm immer anhange wie
Haut und Haare. [hm geht es darum, Freiheit als eine Qualitdt von
Handlungen zu beschreiben; und zwar nicht jeder Handlung, son-
dern eben nur bestimmten, die, betrachtet man sie im nachhinein,
in einem besonderen Verhiltnis zu ihrem Subjekt stehen. Freie
Handlungen sind die duferen Manifestationen bestimmter innerer
Zustinde, die in besonderer Weise Ausdruck der ganzen Seele, und
nur der Seele sind. Freiheit ist so keine durchgehend wirkliche, be-
sondere Eigenschaft des Menschen, sondern jeweils gelungener
Ausdruck seiner Wesenheit als durée.!™ Dies wird es mit sich brin-
gen, dass freie Handlungen als solche von auen kaum zu bestimmen
sind, ja letzten Endes auch der Handelnde seine Miihe haben wird,
dieses oder jenes als freie Handlung zu benennen, vor allem aber,
dass zunichst einmal freie Handlungen selten sind, und dass es we-
gen der Doppelperspektivitit des Menschen, wie oben gesagt, Grade
der Freiheit gibt. Diese Grade sind zuriickzufiihren auf die genannte
>Existenzweise« des Ich in zwei Aspekten ein und derselben Person, 5
die nur kiinstlich auseinander gehalten werden kénnen; ist das innere
Ich, also der sich stiandig entwickelnde Nukleus, der sich rauto-
matisch¢ fortbildet und durch die gegenseitige Durchdringung ge-
kennzeichnet ist, eine eigene Kraft in der Aufbewahrung, Durch-
dringung und im Vorwirtsdringen, so ist das duflere quasi das
Erschlaffen dieser Kraft im Angesicht der Welt, welches seine Riick-
wirkungen auch auf das innere Ich haben kann und eine graduelle
Invasion des Raumes ins Innere mit sich bringt.!% Diese Invasion

parallel jedoch immer auch das Bild des Reifens verwendet wird, wird man das eine nicht
ohne das andere bedenken diirfen. Zur organischen Reifung s.a. Lafrance, La liberté et a
vie chez Bergson., 131f. Den Begriff der émergence verwendet gleichbedeutend Jou-
haud, Michel: »Bergson et la création de soi par soi«, in: Les Etudes philosophiques
no. 2/ 1992, 195-215, hier 197. Die freie Handlung sei ein Emergenzphanomen, da hier
etwas entstehe, das qualitativ unterschieden sei von der Summe seiner Elemente oder
der Reihe seiner Antezedentien.

04 Zur Zusammengehorigkeit von durée und Freiheit s. Meyer, Pour connaitre Berg-
son, 35, de Lattre, La liberté, 511 Dementsprechend bezeichnet Jankélévitch, Bergson,
59, die Freiheit als Substanz des Menschen, diesen als zweifiiBige Freiheit: »La liberté
est, comme le temps, la substance méme de |'étre humain. ... il est une liberté a deux
pattes«.

Es ist also nicht die einzelne, abgrenzbare Handlung, die frei ist, sondern in dieser Hand-
lung erweist sich der Mensch als fiir diesen »Moment« frei.

105 Essai 93.

10v Essai 94.

69

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

fiihrt einerseits zu dem dufleren moi parasite, das auf dem Tiefen-Ich
(moi profond) aufsitzt und unter Umstinden die ganze Person so
beherrscht, dass es niemals zu freien Handlungen kommt, weil das
innere Ich vollkommen iiberdeckt wird.'”” Wie Seerosen auf einem
Teich treiben so auf der Oberfliche des Ich unverbundene Stiicke
oder auch grofiere Komplexe angelernten Verhaltens oder Denkens,
die nicht mit dem Ich verschmolzen sind und dazu fiihren, dass der
Mensch sich quasi mit einer festen Kruste umgibt, reflexhafte Akte
erlernt und so bei diesen Punkten eher einem bewussten Automaten
gleicht.' Diese Verluste der Freiheit konnen auch aus bewusstem
Verzicht kommen, unterwirft man sich Regeln der Umwelt oder ein-
fach dem Rat von Freunden. Andererseits fiihrt diese Invasion des
Raumes in das >Gebiet« des Geistigen zur Methode der Abstraktion,
der Aufteilung in idées générales auch von Gegenstinden, die einer
Natur sind, die diese Vorgehensweise ihnen nicht angemessen sein
lasst. Dies fiihrt im konkreten Fall der Analyse geistigen Lebens zum
Assoziationismus und insgesamt zu verraumlichten Rekonstruktio-
nen geistig-durativer Prozesse, und so zu einer Weise des Philoso-
phierens, die der iblichen praktischen, durch Verraumlichung und
Sprache orientierten geistigen Tatigkeit entgegenkommt.!® Bezieht
sich nun der Assoziationismus auf den Bereich der Kruste, des dufie-
ren Ich, trifft er seine Beobachtungen ganz zu recht. Versucht aber
eine solche Philosophie etwas iiber die Freiheit auszusagen, wird sie

fehlgehen.

Diese Weise des Philosophierens greift Bergson an, wenn er sich ge-
gen die Weise wehrt, in der (fiir ihn) das Problem der Freiheit iibli-
cherweise behandelt wird, namlich als Willens- bzw. Entscheidungs-
freiheit angesichts bestimmter Alternativen qua Méglichkeiten, die —
in leibnizscher Manier - als vorgefertigte sich anbieten.!!® Gerade
dann, wenn man den Menschen als an sich indifferent vor die Wahl
zwischen feststehenden Moglichkeiten stellt und meint, in solcher
Situation seine Freiheit zu finden, behandelt man ihn als Mechanis-

197 Essai 125.

08 Essai 126. Zugleich ist es aber so, dass die reflexhaften Akte quasi das Substrat, die
Lebensgrundlage sind, auf der freie Handlungen iiberhaupt erst moglich sind und ent-
stehen kénnen.

109 Essai 100.

110 Vgl. die vorne angezeigte liberum-arbitrium-Diskussion. Chedin, Possibilité et li-
berté, 86, weist auf Leibniz als Hauptbezugspunkt der klassischen Gegenkonzeption hin.

70

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

mus; denn vor die Wahl gestellt zu sein, beschreibt die Situation
anders, als in einer Wahlsituation zu stehen; vor die Wahl gestellt
wird der Wihlende als wesentlich unentschieden begriffen, als je-
mand, der nach der objektiven Wigung duflerer Griinde handelt
und dabei sich aus dem Spiel ldsst, nicht aber als jemand, der das
Wihlenmiissen sich zu eigen macht und in dieser Situation sich an
ihr und mit ihr veridndert. Eine symbolische Darstellung einer Ent-
scheidungsfindung (A steht vor X oder Y) verfehlt gerade das Wesen
einer Entscheidung. Bergson macht dies am Beispiel eines Schemas
deutlich: in der iiblichen Diskussion wird eine Person auf einer Weg-
strecke MO vorgestellt, welche dann an eine Gabelung gelangt, an
der zwei Wege zu den Punkten X bzw. Y fiihren. X und Y werden
als von vorneherein feststehende Alternativen, als Méglichkeiten be-
trachtet, die Person als sich vor und zwischen diesen befindend und
Motive, Umstande, Vor- und Nachteile abwagend, dabei aber selbst
unverindert bleibend. Nun machen die Deterministen die Unfreiheit
an der Begriindetheit der Entscheidung fest und sagen, nur die ge-
troffene Entscheidung hitte fallen konnen, da die Abwigung der be-
stehenden Motive ja zu ihr fithren musste; die Antezedentien hitten
nur diese eine Entscheidung moglich gemacht. Die Indeterministen
machen im Zogern zwischen den Alternativen gerade die Freiheit
fest. Mill z.B. als einer dieser Verteidiger der Freiheit gebe, so Berg-
son, an, dass das Bewusstsein der Freiheit im Bewusstsein besteht,
dass man auch hétte anders wihlen kinnen.!"" Bergson versteht ihn
so, dass er sagen will, es wire ebenso méglich gewesen, statt der ei-
nen die andere Moglichkeit auszuwihlen. Beide versuchen so, im
Beschreiben der Entscheidung zwischen Maéglichkeiten Freiheit bzw.
Unfreiheit als immer schon bestehendes Faktum bzw. Anthropinon
zu beschreiben. Beide entsprechen so der Funktionsweise des sens
commun, des normalen Alltagsverstandes. Dieser Alltagsverstand
ist Bergsons bevorzugter Bezugspunkt; er beschreibt eine bestimmte
Weise des Denkens, die auf die Weise des dulleren Ich funktioniert,
d.h. in der verrdumlichten Welt aufgeht und seine Funktionen ihr
angepasst hat. Dieser Alltagsverstand hilt sich an Festes und Verlass-
liches, er unterscheidet und abstrahiert, sucht nach bestimmten Ur-
sachen und Folgen, plant voraus. Er schafft sich Positionen, von de-

" Essai 131f. Bergson zitiert Mill, Philosophie de Hamilton, p. 551: »Avoir conscience
du libre arbitre, dit Stuart Mill, / signifie avoir conscience, avant d’avoir choisi, d’avoir
pu choisir autrement.«

7l

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

nen er ausgeht, und solche, zu denen er hin will. Er tut dies aus der
Notwendigkeit des Lebens in der rdumlichen, homogenen AufSen-
welt. Er hat dort auch seine Berechtigung, geht aber dann fehl, wenn
er sich ans Philosophieren macht — was er aber, verfiihrt durch seine
Erfolge, tut und so einen Gutteil der klassischen philosophischen
Probleme schafft. Ein solches Problem ist die Moglichkeit, und zu
illustrieren ist dies besonders gut durch das Problem der Freiheit,
denn auf der Basis dieses sens commun stehen die Positionen der
Deterministen und der Indeterministen: er stellt sich das Ich vor, das,
auf der Strecke MO auf dem Punkt O angekommen, die beiden Stre-
cken OX und OY sieht, die gleichermafen offen vor ihm liegen, mit
den Punkten X und Y als feststehende Sachverhalte, denen nur noch
ein Schritt zur Verwirklichung fehlt, die deswegen »méglich« heiflen
und zwischen denen das Ich als an sich indifferentes zu wihlen hat.
Die Wahlhandlung des Ich ist fiir den Punkt O festgelegt, das Ich als
etwas von allen Punkten Diskretes wird sich fiir einen der Endpunkte
entscheiden. Gegner und Verfechter der Freiheit lassen aber beide vor
der Aktion im Uberlegen ein Zogern zwischen den Punkten X und Y
stattfinden.? Dem Indeterministen aber erscheinen dann auch nach
der Wahl beide Wege als gleichermaBen offen stehend,'* den Deter-
ministen hingegen nur der ausgewihlte; der Determinist wiirde
Bergson zufolge sagen, dass die Handlung, wenn sie einmal voll-
bracht ist, vollbracht ist, also das Problem aus der Perspektive der
vollzogenen Handlung betrachten und damit meinen, dass es auch
keine andere reale Méglichkeit gegeben haben kénne; der Indetermi-
nist wiirde, so Bergson, dagegen halten, dass die Handlung, bevor sie
vollzogen war, eben noch nicht vollzogen war, sie also aus der Per-
spektive des vor der Handlungswahl Stehenden betrachten und da-
mit meinen, dass eben gleichermaflen mégliche Alternativen vor-
lagen. Der Streit zwischen Indeterminismus und Determinismus ist,
da beide so aneinander vorbei reden, anscheinend nicht entscheidbar;
sie stehen nimlich zwar vor derselben Situation, betrachten sie aber
aus zwei Blickwinkeln: geht man als Determinist vom Ergebnis aus,
das aus guten Griinden erreicht wurde, wird das andere magliche
Ergebnis durch eben diese Griinde auch als Alternative invalidiert:
es war nicht méglich, das andere zu wihlen. Stellt man sich als Inde-
terminist auf den Punkt vor der Wahl, und hilt man sich nicht von

"2 Nur machen sie nichts daraus, anders als Bergson.
13 Fesai 133.

72

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

vorneherein vor Augen, dass man sich entschieden haben wird, so hat
man gleich giiltige Alternativen vor sich, zwischen denen man sich in
der Situation der iiberlegenen Indeterminiertheit befindet. So reden
beide Parteien durch die entgegengesetzte Perspektive aneinander
vorbei; fiir Bergson riihrt aber die Unldsbarkeit dieser Auseinander-
setzung vor allem daher, dass beide dieselben Grundannahmen tei-
len, dass ndmlich iiberhaupt sinnvoll die Rede von Moglichkeiten
sein kdnne, dass so zwischen zwei Mechanismen zu entscheiden ist
und folglich Vertreter und Gegner der Freiheit unversohnlich einan-
der gegeniiber stehen, obwohl sie doch im Grunde dasselbe be-
haupten:

»Die ganze Dunkelheit der Sache kommt daher, dass die einen wie die andern
sich die Erwdgung in Gestalt eines Oszillierens im Raume vorstellen, wahrend
sich doch in einem dynamischen Fortschritt besteht, bei dem das Ich und die
Motive selbst in einem fortschreitenden Werden begriffen sind wie wirkliche
Lebewesen. Das Ich, das in seinen unmittelbaren Konstatierungen unfehlbar ist,
fiihlt sich frei und spricht es aus; sobald es sich aber die Freiheit erkldren will,
gewahrt es sich nur mehr in einer Art Refraktion durch den Raum hindurch,
und daraus entsteht eine Symbolik mechanistischer Natur, die gleich wenig
dazu taugt, die These der freien Willkiir zu behaupten, sie verstindlich zu ma-
chen oder sie zu widerlegen«.!™

Kurzum, so Bergson, beruht auch dieser Irrweg, der die Indetermi-
nisten immer den Deterministen unterlegen sein lasst, aber die Frage
der Freiheit gar nicht wirklich beriihrt, auf der Vermischung von
Raum und Zeit."s Eine Entscheidung ist auf diese Weise gar nicht
zu beschreiben, da bei einem indifferenten Verharren vor zwei gleich
giiltigen und dadurch doch gleichgiiltigen Méglichkeiten bei gleich-
bleibendem Ich und gleichbleibenden Faktoren ein Sich-Entscheiden
gar nicht zu denken sei. Deswegen hat sich Bergson von vorneherein
gerade dieser Alternative entschlagen und zugleich Grade der Frei-
heit behauptet; mit der Handlungsbestimmung durch fixe Motive bei

4 ZF 137; Essai 137: »Toute l'obscurité vient de ce que les uns et les autres se repré-
sentent la délibération sous une forme d’oscillation dans 1’espace, alors qu’elle consiste
en un progres dynamique ou le moi et les motifs eux-mémes sont dans un continuel
devenir, comme de véritables vivants. Le moi, infaillible dans ses constations immédia-
tes, se sent libre et le déclare; mais des qu'il cherche a s’expliquer sa liberté, il ne s’ape-
roit plus que par une espéce de réfraction a travers l’espace. De la un symbolisme de
nature mécaniste, également impropre a prouver la thése du libre arbitre, a la faire
comprendre, et i la réfuter«.

115 Essai 136.

73

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Maoglichkeit und Freiheit

indifferenten Handlungen zu operieren erscheint ihm geradezu der
Weg, einen unabweislichen Determinismus aufzustellen. Ihm er-
scheint die Freiheit da gegeben, wo gerade kein Motiv der Handlung
im Vorhinein angebbar ist, d.h. zugleich, wo keine ausgebildete
Maglichkeit vorgestellt wird, da jedes solche Motiv auf eine Unfrei-
heit hinweist, da hier die Entscheidung nach einem Mechanismus
ablauft.1 Eine solche Situation der Freiheit kann in Situationen star-
ker persénlicher Beanspruchung durch eine Entscheidung entstehen,
muss aber nicht. Anzeichen der Freiheit einer Handlung ist vielmehr
die Abwesenheit eines im Vorhinein als schlagend angebbaren, dufSe-
ren und dadurch rational vermittelbaren Grundes. Denn ein solcher
schlieBt die Sammlung und Reifung, die Entscheidungsfindung als
Prozess ja geradewegs aus. Nur wenn keine im Vorhinein angebbare
Verankerung in einem aus dem Gesamtzusammenhang herausabs-
trahierten Motiv gegeben ist, kann eine Entscheidung vorliegen, die
aus der Gesamtpersonlichkeit des sich Entscheidenden hervorgeht
und fiir die gilt, dass sie unseren tiefsten Gefiihlen und Lebensauf-
fassungen entspricht.’” Statt aus einem bestimmten Motiv und auf
eine bestimmte Moglichkeit hin ensteht so die freie Handlung aus
einer Zusammenraffung der gesamten Personlichkeit, und das heift
der gesamten Vergangenheit des Handelnden.’® Eine solche Ent-
scheidung lauft — daher ihre scheinbare Grundlosigkeit — auf einen
Bruch der Kruste hinaus, die als das >duflere Ich« sich um das >innere«
gelegt hat; hinter dieser Metapher verbirgt sich die Beschreibung
einer plétzlichen Entscheidung, die allen vorgegebenen Denkwegen
widerspricht, zunachst als Durcheinander wirkt und den Charakter
eines Umsturzes hat. Der freie Mensch wird so Mensch in der Re-
volte.?

V6 Essai 128: »C'est dans les circonstances solennelles, lorsqu‘il s'agit de I'opinion que
nous donnerons de nous aux autres et surtout a nous-mémes, que nous choisissons en
dépit de ce qu’on et convenu d'appeler un motif; et cette absence de tout raison tangible
est d’autant plus frappante que nous sommes plus profondéments libres«.

W7 Essai 128: »Elle répond a l'ensemble de nos sentiments, de nos pensées et de nos
aspirations les plus intimes, a cette conception particuliére de la vie qui est 'équivalent
de toute notre expérience passée, bref, a notre idée personnelle du bonheur et de I'hon-
neur«.

W8 Essai 139: »Les états profonds de notre ame, ceux qui se traduisent par des actes
libres, expriment et résument l'ensemble de notre histoire passée«.

1% Essai 125f.: »Mais la suggestion deviendrait persuasion si le moi tout entier se las-
similait; la passion, méme soudaine, ne présenterait plus le méme caractere fatal s'il sy
reflétait, ainsi que dans I'indignation d'Alceste, toute I'histoire de la personne; et I'édu-

74

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

Die letzte Bemerkung bringt uns zu einem weiteren zentralen Punkt:
die Ubereinstimmung einer Entscheidung mit der Geschichte des sich
Entscheidenden erfolgt nicht in einem Moment der Gnade oder des
Gliicks, sondern setzt eine auflerordentliche Anstrengung voraus,
namlich die, sich seiner selbst und seiner Geschichte ganz inne zu
werden oder sich doch zumindest frei (!) zu machen von allen vor-
gegebenen Entscheidungspartikeln. Der Weg einer Entscheidung, die
dann frei gewesen sein wird, besteht so nicht im unbewegten Abwa-
gen von Moglichkeiten, Alternativen, Umstianden und Motiven, son-
dern in einem Sich-Entscheiden, d.h. in einer Entwicklung der Per-
sonlichkeit selbst (iiber das Ergebnis ist damit nichts gesagt).?’ Dabei
ist das Zdgern nicht mehr ein starres Innehalten vor einem Kalkiil
ohne innere Regung, nicht mehr ein Stillstand vor einer zusammen-
hanglos einsetzenden Aktion, sondern ein Geschehen, eine dyna-
mische Serie sich penetrierender Zustinde, die durch eine Evolution
der Personlichkeit zu einem freien Akt fithren.’2! Was im unfreien,
also im normalen Handeln als Abwigen bestehender Sachverhalte
und Motive ist, wird, wo es zum freien Akt fiihrt, ein Sich-Verindern
des Handlungstrigers im Zuge seines — innehaltenden, zégernden -
Uberlegens, eine fortwihrende Modifikation des Ich. Eine solche
Handlung, die allein im Ich gereift ist, die den Charakter der sie voll-
bringenden Person aufweist und wie ein Spréssling aus ihr hervor-
geht, kann frei genannt werden:

cation la plus autoritaire ne retrancherait rien de notre liberté si elle nous communiquait
seulement des idées et des sentiments capables d'imprégner |'dme entiere. C'est de |'dme
entiére, en effet, que la décision libre émane; et / I'acte sera d’autant plus libre que la
série dynamique a laquelle il se rattache tendra davantage a s’identifier avec le moi
fondamental. Ainsi entendus, les actes libres sont rares, méme de la part de ceux qui
ont le plus coutume de s'observer eux-mémes et de raisonner sur ce qu'ils font«. Vgl.
Essai 127: »Mais aussi, au moment o 'acte va s’accomplir, il n’est pas rare qu'une
révolte se produise. C’est le moi d’en bas qui remonte vers la surface«.

Es sei gestattet, hier an Albert Camus zu erinnern.

120 Chedin: Possibilité et liberté, 89 schriebt, der »coup de génie« Bergsons bestiinde in
der Ersetzung der Alternative durch eine alternance. Aber vielleicht ist auch das noch zu
raumlich gedacht; der von Bergson verwendete Tendenz-Begriff, iiber den gleich zu
reden sein wird, hat den Vorzug der griferen Offenheit.

12t Zur Rolle des Zogerns s.a. Sergeant, Philippe: Bergson, matiére a penser, Paris (E.C.
Editions) 1996, 98 ff.

In MM mit seiner ontologisch mittleren Ausgangsposition wird das Zégern wieder als
der erste Hinweis auf Freiheit gelten.

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

»Mit einem Worte, wenn man iibereinkommt, frei jede Handlung zu nennen,
die dem Ich entspringt und nur dem Ich, dann ist wahrhaft frei die Handlung,
die den Stempel unsrer Person trigt; denn dann wird einzig unser Ich ihr Vater
sein«. 122

Zeugnis einer solchen Handlung kann nur ein auf besondere Weise
aufmerksames Bewusstsein geben: ein Bewusstsein, das auf eine be-
gleitende symbolische Darstellung des Entscheidungsweges verzich-
tet, sondern vielmehr die Kruste des beobachtenden Oberflachen-Ich
durchbricht und sich selbst auf dem Weg der Entscheidung begleitet.
Die besondere Schwierigkeit und scheinbare Absurditat dieses Unter-
fangens, deren sich Bergson durchaus bewusst war, liegt darin, dass
das Bewusstsein, insofern es zum analysierenden Beobachten da ist,
den Hang dieser ihm eingeborenen Neigung buchstiblich wieder
umkehrt und den Abhang (pente) wieder hinaufschreitet, um sich
dem tatsichlichen Verlauf seiner inneren Entscheidungen einzufii-
gen. Diesem Hang, der in der Psychologie zum Assoziationismus
und psychischen Determinismus fiihrt, ist die bisherige Sichtweise
des Problems verdankt. Die schiere Existenz dieses Hangs des Be-
wusstseins, das das handelnde Ich ausmacht, bedingt jedoch, dass
auch das handelnde Ich sich meistens tatsachlich so verhalt, wie es
das auf diese Weise betrachtende Ich sieht: Das Oberflichen-Ich, das
ja tatsdchlich, wie vorne ausgefiihrt, von dem ihn >umgebendenc
Raum >imprigniert« ist, nimmt nicht nur nach dessen Bedingungen
wahr, sondern agiert selbst auch danach; bis zu dem Punkt, dass es
vielleicht sein ganzes Leben zu keinem freien Akt kommt — vielleicht
auch, da es durch die Verfasstheit der Welt, in der es als Oberfliache
lebt, nicht einmal die Gelegenheit dazu bekommt. So ist nun ein
freier Akt etwas sehr seltenes, und so hat auch die Freiheit Grade; es
ist dies auch eine Folge der Auffassung von der Freiheit als Qualitat
von Handlungen, und nicht als ein Attribut des Menschen. Hat aber
die Freiheit Grade und ist sie etwas Aufergewdhnliches, dann trifft
eben die Beschreibung des Verhaltens durch die Deterministen eben
zumeist zu — wo Indeterministen versuchen, Freiheit als Moglich-
keitsauswahl zu beschreiben, zu begriinden und zu verteidigen, miis-

122 ZF 130; Essai 130: »En un mot, si I'on convient d"appeler libre tout acte qui émane du
moi, et du moi seulement, |acte qui porte la marque de notre personne est véritablement
libre, car notre moi seul en revendiquera la paternité«. S.a. Essai 129: »Bref, nous som-
mes libres quand nos actes émanent de notre personnalité entiére, quand ils I'expriment,
quand ils ont avec elle cette indéfinissable ressemblance qu’on trouve parfois entre
I'oeuvre et l'artiste«.

76

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

sen sie fehlgehen. Der Mensch verhilt sich fiir Bergson zumeist
wirklich so, dass er Handlungsalternativen im Form von projektiven
Ergebnissen sich vor Augen stellt und dann mechanistisch abwagt; '
er lasst sich tatsichlich von sprachlichen Ausdriicken, aus Griinden
der angestrebten Allgemeingiiltigkeit, ein stabiles Verhiltnis der
Dinge vorgaukeln. Nur manchmal bemerkt er an sich selbst, wie sei-
ne Entscheidungen doch nicht nach dem Kalkiil ausfallen, sondern
aus ihm selbst kommen. Dann werden in der Handlung und in der
Betrachtung aus den symbolischen Endpunkten, Maoglichkeiten,
plétzlich Tendenzen, die in den sukzessiven Momenten des Entschei-
dungsprozesses auftreten, und die scheinbare Determination eines
Bewusstseinszustandes durch einen anderen wird zu einer Selbst-
determination des sich entwickelnden Subjekts. In den Passagen
durch diese Tendenzen verindert sich namlich das Ich, es bleibt nicht
als dasselbe vor Alternativen verharrend; es reift zwischen den Ten-
denzen X und Y, bis die Entscheidung, die freie Handlung als iiber-
reife Frucht fallt.!* So tritt hier im Zusammenhang der Freiheitsdis-
kussion zum ersten Male der Tendenzbegriff auf, der wieder in PM
(IM) und EC erscheinen wird,’? dort ausgeweitet auf die gesamte
Evolution der Realitdt, hier bezogen auf die (hier nicht so bezeichne-
te) Evolution des einzelnen Menschen in seinen Entscheidungssitua-
tionen. Der Begriff der Tendenz wird hier zu einem Gegenbegriff der
Moglichkeit; etwas, das die Bergson-Kritiker, wie sie z. B. in der Ein-
leitung aufgefiihrt wurden, iibersehen. In einer Tendenz gibt es eine
innere Unentschiedenheit, ja sogar Heterogenitit, die fiir die Mog-
lichkeit nicht mehr gegeben ist, und zugleich einen Zug zur Entschei-
dung. Tendenz und Moglichkeit bezeichnen hier wie auch in EC zwei
sehr unterschiedliche Sachverhalte, namlich einmal Entwicklungen
in statu nascendi, d. h. in sich noch voller unausgetragener Divergen-
zen, wihrend Maoglichkeit gerade die vorexistentielle Schon-Ent-
schiedenheit meint. Nun tritt Bergson im Essai noch einen Schritt
zuriick, wenn es darum geht, die Tendenz zum Gegenmodell zu ma-
chen; oder vielmehr belegt er den Begriff der Tendenz mit der Gene-
ralreserve, die vor dem Hintergrund seiner Sprachkritik jedem Be-
griff gilt:

123 Dies wird der Ausgangspunkt von MM; s. das zweite Kapitel dieser Arbeit.
14 Essai 132.
135S, das dritte Kapitel dieser Arbeit.

77

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

»Es wird dann als ausgemacht zu gelten haben, dass dies symbolische Vorstel-
lungen sind und dass es in Wirklichkeit nicht zwei Tendenzen, selbst nicht zwei
Richtungen gibt, wohl aber ein Ich, das da lebt und sich gerade vermittelst sei-
ner Schwankungen soweit entwickelt, bis die freie Handlung sich von ihm ab-
16st gleich einer iiberreifen Frucht«,1%

In der Introduction a la métaphysique wird Bergson die Zuriickhal-
tung aufgeben und die Wirklichkeit selbst zur Tendenz erkliren;?
Ziel ist, einen sprachlichen Ausdruck zu finden fiir den heterogenen
inneren Prozess, der zu einer Entscheidung fiihrt.

Wie frei nun eine tatsichliche Handlung wirklich ist, hingt
dann eben davon ab, wie sehr das Uberlegen, das Zégern als innerlich
unbewegte Auswahl zwischen feststehenden Moglichkeiten angese-
hen wird oder als innerer Prozess stattfindet. Mutatis mutandis gilt
dasselbe fiir das Problem der Vorhersage einer Handlung: im anderen
Feld des Streits zwischen Freiheit und Determination stellt sich hier
nicht die Frage nach dem Charakter vollbrachter Handlungen, son-
dern die nach der Vorhersagbarkeit kiinftiger Handlungen (und Ge-
schehnisse). Diese Problematik begleitet Bergson durch sein ganzes
Leben als Philosoph und ist auch in seinem letzten Aufsatz Le possi-
ble et le réel der Authinger zur Diskussion des Begriffs der Moglich-
keit. Die Frage ist, ob bei Bekanntsein aller Antezedentien zukiinftige
Geschehnisse oder Handlungen (evt. fiir eine hohere Intelligenz)
prinzipiell absolut sicher voraussagbar seien — der Determinist wiirde
eine solche Vorhersagbarkeit annehmen, die iiber eine blof3 wahr-
scheinliche und ungefahre Vorhersage hinausgeht, die Bergson aus
den Griinden, die zur Annahme von Graden der Freiheit fiithren, je-
derzeit zugibt. Geldnge es nun, im Bereich menschlichen Handelns
die Unmoglichkeit einer solchen Vorhersage oder gar die Sinnlosig-
keit einer solchen Annahme zu erweisen, wire eine weitere Schlacht
gegen den Determinismus als Vollstindigkeit beanspruchendem Er-
klirungsmodell geschlagen und die Frage der Freiheit als weiterhin
offen erwiesen.

Bergson unternimmt nun das Gedankenexperiment (das hier
nur kurz zusammengefasst werden soll),'?® ob eine Person Paul die

126 ZF 132; Essai 132: »Il demeurera d’ailleurs entendu que ce sont la des représentati-
ons symboliques, qu’en réalité il n'y a pas deux tendances, ni méme deux directions,
mais bien un moi qui vit et se développe par l'effet de ses hésitations mémes, jusqu’a ce
que laction libre s'en détache a la maniére d’un fruit trop mir«.

27 pM (IM) 211.

128 Essai 137-149.

78

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

Handlungen einer Person Pierre ausrechnen, vorhersagen kann, und
zwar iiber eine wahrscheinliche Vorhersage aus der ungefihren
Kenntnis seines Charakters hinaus. Dazu aber miisste er, da ja der
Charakter eines Menschen bestimmt wird durch das Gesamt seiner
Vergangenheit, zunéchst liickenlos dieselbe Vergangenheit durchlau-
fen (haben) wie Pierre, und das heifit genau seine durée; zudem
miisste er, um seine Entscheidungen zu kennen, sie genauso durch-
laufen wie er, und das heifit nichts anderes, als dass er Pierre sein
miisste (und sonst nichts), um seine Handlungen vorauszusehen;
dann aber wiirde er sie >in Echtzeitc erleben, ja vollbringen, und von
einer Vorhersage kann in einem solchen Fall natiirlich keine Rede
sein. Um das >Resultatc eines Gefiihls zu kennen, muss man es selbst
durchleben, und die Vorhersage eines Willensgeschehens kann sich
nicht in der Vorwegnahme seines Ergebnisses abspielen; eine Reduk-
tion auf Zwischenzustinde unter Absehung der Intervalle, die doch
den Psychologen eigentlich interessieren miissen, lasst sich im Be-
reich der Naturwissenschaft, z.B. der Astronomie, hingegen ohne
weiteres leisten, da ja im homogenen Raum »an der Uhr gedreht wer-
den kann¢, handelt es sich hier doch nicht um durée.'?? Hier werden
lediglich Simultaneititen zwischen Ensembles von Koérpern nach
einem beschleunigten Zeitablauf gezihlt, indem man in der Vorstel-
lung beim vorhergesagten Ereignis gegenwirtig ist. Man beschleu-
nigt seinen Geist sozusagen mit, um — wie z.B. im Planetarium -
»dabeizusein«. Gibt man dem Bewusstsein seine durée >zuriick¢, wird
aus der fingierten Gleichzeitigkeit nachtraglich eine Vorhersage: man
kehrt nach dem Planetariumsbesuch aus der gespielten in die tatsich-
liche Wirklichkeit zuriick, aus der eben erlebten gespielten Gegen-
wart wird Zukunft.'3

Die Moglichkeit der zeitlichen Reduktion in der Astronomie be-
legt nun aber nach Bergson eigentlich geradewegs die Unmaglichkeit
der Reduktion eines Bewusstseins, da nur bei der psychischen Serie
als »invariabler Basis« die Variation der astronomischen Zeit gelingen
kann: denn hitte das Bewusstsein keine eigenstindige durée, konnte

129 Essai 145: »L'avenir de I'univers matériel, quoique contemporain de l'avenir d'un
étre conscient, n'a aucune analogie avec lui«.

Unnétig, zu bemerken, dass Bergson hier seine Meinung grundlegend dndern wird (vgl.
Ende des zweiten und drittes Kapitel dieser Arbeit).

130 Essai 148: » Toute prévision est en réalité une vision, et cette vision s’opére quand on
peut réduire de plus en plus un intervalle de temps futur en conservant les rapports de
ses parties entre elles, ainsi qu'il arrive pour les prédictions astronomiques«.

79

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

es die Beschleunigung gar nicht wahrnehmen.??! Erleichtert wird die
Annahme der Moglichkeit der Vorhersage der Geschehnisse in der
durée iibrigens dadurch, dass man mit demselben verraumlichenden
Verfahren fiir die vergangenen Taten ja erfolgreich ist: in der Erinne-
rung werden Prozesse zu Ereignissen und dann zu Dingen, die he-
rausgegriffen und als einzelne betrachtet werden kénnen. Dieses as-
tronomische Verfahren gegen den Strich ldsst sich aber im Bereich
der Vorhersage psychologischen Geschehens nicht anwenden, da dort
zwischen Vorhersehen, Wahrnehmen und Handeln nicht zu unter-
scheiden ist.’® Versucht man nun, so der letzte Ausweg des Determi-
nisten, von einer allgemeinen Kette der Notwendigkeit und so der
Maglichkeit einer genauen Vorhersage auszuweichen auf eine spe-
zielle Kausalitdt der psychischen Zustinde, so fiihrt dies zum selben
Ergebnis: behauptet er die Existenz eines Kausalititsgesetzes fiir psy-
chische Zustinde, dass also jedes Phanomen (und also jede Hand-
lung) durch seine Bedingungen bestimmt wird, so meint er damit,
dass in diesem Feld gleiche Bedingungen bzw. Ursachen gleiche Wir-
kungen hervorbringen. Nun gibt es aber zum einen fixe, untereinan-
der getrennte Zustinde des Innenlebens eigentlich gar nicht, da es
eben ein stindiger zeitlicher Prozess ist; und spricht man nur mit
aller Vorsicht und in abgeleiteter Form von Zustidnden als besonders
bemerkbaren und bemerkenswerten Wegmarken, so ist aber dennoch
kein Zustand des Innenlebens je einem anderen gleich (und zwar
bereits da jeder >Zustand« die Summe seiner Vorgingerzustande mit-
enthilt). Deswegen muss es, soll das Prinzip der vollstindigen Ab-
hingigkeit einer Wirkung von ihrer Ursache gewahrt bleiben, eine
innere Kausalitdt geben, in der es, anders als in der Naturkausalitat,
heift: eine einmalige innere Ursache schafft einmal ihren Effekt.1
Diese Losung bringt aber eine neue Frage: Ist so nicht wiederum ein
psychischer Determinismus beschrieben?

Bergson sieht hier das Problem im Prinzip der Kausalitat und
damit im Begriff der Ursache: kausale Reihenfolge meint, empirisch
gesehen, dass auf eine sich wiederholende Zustandsreihe sich ein die-
ser folgender Zustand ebenso wiederholt, man also in einem Zustand

11 Essai 148. Dieses Argument gilt auf den ersten Blick nur bei einer Beschleunigung
z.B. in einem Planetarium; was geschihe, beschleunigte sich das Ganze mit uns darin-
nen, ldsst sich m. E. kaum sinnvoll sagen.

B Essai 149: »Bref, dans la région des faits psychologiques profonds, il n’y a pas de
différence sensible entre prévoir, voir et agir«.

13 Essai 151.

80

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

bereits einen nichsten sieht;'* beldsst es das Kausalitatsgesetz bei
dieser empirischen Feststellung (vergangener) Tatsachen, sagt dieses
Prinzip nichts gegen die Annahme der Freiheit aus, da im Bereich des
Bewusstseins sich exakt wiederholende Bedingungen nicht vorkom-
men. Diese subjektive Sicht der Dinge wird jedoch im vorphilosophi-
schen sens commun >objektiviertc: fiir den Alltagsverstand als vor-
planenden préexistieren die Dinge schon objektiv irgendwie in ihren
Ursachen (eben als Méglichkeiten, die in ihnen liegen). Aus der Kau-
salitdt wird so im Alltagsverstand Priformation. Insgesamt »nahert«
sich fiir Bergson so das Kausalitatsprinzip »unendlich« an das Iden-
tititsprinzip an (ohne mit ihm zusammenzufallen),' da es zur Ab-
sicherung des kausalen Gefiiges als Inharenzverhaltnis'* gedacht
wird. Diese Methode der Absicherung des notwendigen Verhaltnis-
ses Ursache-Effekt unterdriickt die Wirksamkeit der durée; fiir die
Aufenwelt mag das noch angehen, da im Essai fiir Bergson ihre Du-
rativitidt noch nicht klar ist;1%7 das durative Wesen des Menschen wird
aber so wesentlich verfehlt.1

134 Essai 153: »Constater la succession réguliere de deux phenomenes, en effet, c’est
reconnaitre que, le premier étant donné, on apercoit déja l'autre«.

135 Essai 156: »Ainsi entendu, le rapport de causalité est un rapport nécessaire en ce sens
qu'il se rapprochera indéfiniment du rapport d’identité, comme une courbe de son
asymptote«.

V%6 Essai 157. S.a. das tolgende Zitat.

¥ Essai 158: »En d’autres termes, plus nous tendons a ériger la relation causale en
rapport de détermination nécessaire, plus nous affirmons par la que les choses ne durent
pas comme nouse«.

Bergson wird in spédteren Werken darauf zuriickkommen; schon in Essai 157 heifit es
hierzu: »Nous sentons bien, il est vrai, que si les choses ne durent pas comme nous, il
doit néanmoins y avoir en elles quelque incompréhensible raison qui fasse que les
phénomenes paraissent se succéder, et non pas se déployer tous  la fois«.

Deswegen fallen bei aller mathematischen Beschreibbarkeit auch in der AuBenwelt
Kausalitit und Identitdt nicht zusammen.

18 Essai 156f.: »On trouvera [...] la [...] préoccupation d'établir un / rapport de néces-
sité logique entre la cause et l'effet, et 'on verra que cette préoccupation se traduit par
une tendance a transformer en rapports d'inhérence les rapports de succession, a annuler
I’action de la durée, et a remplacer la causalité apparente par une identité fondamentale«.
Die Betonung der necessitierenden Kausalitat in der AuBenwelt und die damit verbun-
dene Trennung und prinzipielle Unterscheidung der Aufenwelt von der durativen In-
nenwelt kann auch den Weg zu einem Glauben an die Freiheit freimachen, da so der
Geltungsbereich der Kausalitit exakt umschrieben ist:

Essai 158: »Ce qui revient a dire que plus on fortifie le principe de causalité, plus on
accentue la différence qui sépare une série psychologique d'une série physique. D'onx
résulte enfin, quelque paradoxale que cette opinion puisse paraitre, que la supposition

81

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

Neben dieser Art der >streng mathematisch< kausalen Priforma-
tion, die von den Dingen der AuSenwelt als nicht-durativ begriffe-
nen ausgeht, kann aber noch eine weitere eingefithrt werden, die
diffuser einherkommt und davon ausgeht, wie sich der sens commun
die Abfolge der Bewusstseinzustinde vorstellt und diese dann auch
auf die Aulenwelt iibertrigt. Sie besagt, dass es in der Abfolge der
Bewusstseinszustinde keine volle Inklusion gibt, wohl aber eine un-
klare Vor-Vorstellung der kommenden Idee, die dann als méglich an-
gesehen wird. Zwischen dem bestehenden Zustand und dem kom-
menden, der als in einem Zustand reiner Méglichkeit (und also als
realisabel anstatt wie vorne bereits realisiert) betrachtet wird, schafft
eine Kraftanstrengung (effort)'® den Ubergang; eine solche eher un-
scharfe Kausalitit als imperfekter Priformation, die Innen- und Au-
Benwelt in Analogie bringt (und zwar mit der Innenwelt als Leitbild),
stattet das Universum mit einer poussée interne aus, die es zu einer
diffusen Personlichkeit werden lisst, die Qualititen aus sich hervor-
bringt; gewissermafSen, so Bergson, lasst sie so den antiken Hylozois-
mus neu erstehen.® Fiihrt nun Bergson zufolge die Kausalititsauf-
fassung der strengen, mathematisierenden Praformationsauffassung
des erstbeschriebenen Typs hin zum Determinismus eines Spinoza,
so leitet die eben beschriebene schwache Auffassung hin zu Leibniz,
der die Monaden, auch die die Materie ausmachenden, unausgedehnt
sein lasst und mit Zustinden als Perzeptionen versieht nach dem Bild
bewussten Lebens. Diese Konzeption fiihrt denn auch nicht auto-
matisch zu einem Determinismus; die Perzeptionen der verschiede-
nen Monaden erzwingen sich nicht auseinander, und so muss Gott
ihre Ordnung im Voraus regeln.

Der Determinismus Leibniz’ hat somit fiir Bergson seinen Ur-
sprung lediglich in der Notwendigkeit der pristabilierten Harmonie;

d’un rapport d’inhérence mathématique entre les phénoménes extérieurs devrait entrai-
ner, comme conséquence naturelle ou tout au moins plausible, la croyance a la liberté
humaine«.

19 Essai 158.

¥ Essai 160: »Les qualités des choses deviendront ainsi de véritables états, assez analo-
gues & ceux de notre moi; on attribuera a 'univers matériel une personnalité vague,
diffuse a travers l'espace, et qui, sans étre précisément douée d’une volonté consciente,
passe d’un état a l'autre en vertu d'une poussée interne, en vertu d'un effort. Tel fut
'hylozoisme antique, hypothése timide et méme contradictoire, qui conservait a la ma-
tiére son étendue tout en lui attribuant de véritables états de conscience, et déroulait des
qualités de la matiére le long de I'étendue en méme temps qu’elle traitait ces qualités
comme des états internes, ¢’est-a-dire simples«.

82

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Freiheit

dass das Universum nur aus Monaden besteht, die einander nicht
beeinflussen, macht eine von aulen kommende Determination ihrer
gegenseitigen Verhaltnisse notig, um erkliren zu konnen, dass das
Universum zusammenhilt und wie die Dinge miteinander funktio-
nieren. Seine Idee der Kraft ist die einer undeterminierten An-
strengung. Eine dynamistische Kausalitidtsauffassung jedenfalls ge-
staltet die AuBenwelt nach dem Vorbild der Innenwelt.1#2

Als Ergebnis der Diskussion des Kausalititsprinzips ldsst sich fiir
Bergson festhalten, dass es zwei verschiedene, ja gegensitzliche Auf-
fassungen der durée und der Praformation der Zukunft in der Gegen-
wart beinhaltet: entweder »dauern« alle (physischen und psy-
chischen) Phinomene auf die gleiche Weise, wie es bei Leibniz’
Monaden der Fall ist; dann kommt nur eine unscharfe Priformation
heraus, da die Kette Idee-Kraftanstrengung-Realisation, die Abfolge
der Perzeptionen keine Inklusion meint. Oder nur den Dingen wiirde
jede durée ab- und eine »mathematische Priexistenz« der Zukunft in
der Gegenwart zugesprochen; das Bewusstsein unterschiede sich ge-
rade durch seine durative Verfasstheit von den Dingen, und es ent-
stiinde durch die Trennung dann ein Freiraum fiir ein dauerndes Ich
als freie Kraft.'’ Letzten Endes lassen aber, so Bergson, beide Theo-
rien der Freiheit Raum, entweder als Kontingenz bis in die (mona-
denhaft verfasste) Materie hinein, oder als eine Art Einladung, in
Abhebung zur mathematisierten Materie das Ich unmittelbar als
freie Kraft, durée zu verstehen.'* Die Probleme entstehen, wenn
beide Auffassungen miteinander vermischt werden (wie es normaler-
weise geschieht); so wird z. B. die Idee der Kraft (force), die an sich die
Idee einer Determination ausschlieBt und im Innenleben gerade

W Essai 161: »Le déterminisme de Leibniz ne vient pas, en effet, de sa conception de la
monade, mais de ce qu'il construit ['univers avec des monades seulement«.

"2 Essai 161: »En d’autres termes, la conception dynamique du rapport de causalité
attribue aux choses une durée tout a fait analogue 4 la nétre, de quelque nature que cette
durée puisse étre: se représenter ainsi la relation de la cause a I'effet, c’est supposer que
l’avenir n’est pas plus solidaire du présent dans le monde extérieur qu'il ne l'est pour
notre propre conscience«. Bergsons eigener Denkweg wird in eine dhnliche Richtung
weisen. Allerdings wird es ihm um die gemeinsame Wurzel von Innen- und Auflenwelt
gehen, die jedoch wesentlich Stufen von Bewusstsein sind.

1 Essai 162.

"W Essai 162: »C’est pourquoi toute conception claire de la causalité, et ot I’on s’entend
avec soi-méme, conduit 4 I'idée de la liberté humaine comme a une conséquence na-
turelle«.

83

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

Zeugnis von der Freiheit gibt, leicht mit der der Notwendigkeit amal-
gamiert, da sie aus der Aullenwelt die Idee der Determination mit
sich bringt und das Ich vom Alltagsverstand gerne nicht direkt als
duratives, sondern indirekt, auf die Weise der Auflenwelt, in Augen-
schein genommen wird; auf diese Weise wird der fiir den sens com-
mun bequeme Effekt erzielt, dasselbe Wort (und dieselbe Gedanken-
figur) fiir die Sukzession in der Innen- und Auflenwelt zur
Verfiigung zu haben. Eine solche Endosmose zwischen Freiheit und
Notwendigkeit verwischt die Eigenart der unmittelbar erfahrenen,
inneren, dynamischen Kausalitit und lasst die psychische Anstren-
gung wie eine physische, berechenbare Kraft erscheinen.¥s Den Fort-
schritt der inneren Dynamik freier Handlungen kann man aber nicht
definieren und nach Gesetzen analysieren, da die >Bewusstseins-
zustdnde« sich nicht wiederholen und die durée der Innenwelt als
stindiger Fortschritt nicht Bestandteile dekomponierbar ist. Durch
eine Analyse dnderte man sogar ihr Wesen, indem man die durée
homogenisierte, d. h. in Ausdehnung verwandelte. Jede Art derarti-
ger Definition der Freiheit fithrte dazu, dass sie letzten Endes dem
Determinismus Recht geben muss. Bergson resiimiert:

»Freiheit nennt man die Beziehung des konkreten Ich zur Handlung, die es
ausfiihrt. Diese Beziehung ist undefinierbar, eben weil wir frei sind. [...] / In
Summa: jedes die Freiheit betreffende Verlangen nach Erklarung kommt, ohne
dass man es bemerkte, auf folgende Frage hinaus: >Lisst sich die Zeit addquat
durch den Raum vorstellen?« — Worauf wir entgegnen: ja, wenn es sich um die
abgelaufene Zeit handelt, nein, wenn man von der ablaufenden Zeit spricht.
Nun vollzieht sich aber die freie Handlung in der ablaufenden Zeit und nicht
in der abgelaufenen. Die Freiheit ist somit eine Tatsache, und es gibt unter den
Tatsachen, die man konstatiert, keine, die klarer wire. Alle Schwierigkeiten des
Problems und das Problem selbst entspringen daraus, dass man bei der Dauer
dieselben Attribute wie bei der Ausdehnung finden, eine Sukzession durch eine
Simultaneitit interpretieren und die Vorstellung der Freiheit in einer Sprache
wiedergeben will, in die sie sich offenbar nicht iibertragen lasst«.14

5 Essai 164: Bergson meint zu erkennen, dass, auch wenn in der modernen Physik (er
nennt Faraday) ausgedehnte Atome von »dynamischen Punkten« abgeldst wiirden,
»Kraftzentren« und »Kraftlinien« doch rein mathematisch behandelt wiirden, ohne
iiber das Wesen der Kraft selber nachzudenken. M. E. bildet EC den Versuch, dieses in
eine groBere, dann aber biologistische Perspektive einzuholen.

16 7F 163, 164; Essai 165, 166: »On appelle liberté le rapport du moi concréte a l'acte
qu‘il accomplit. Ce rapport est indéfinissable, précisément parce que nous sommes libres.
(...)/ En résumé, toute demande d’éclaircissement, en ce qui concerne la liberté, revient
sans qu’on s’en doute a la question suivante: »Le temps peut-il se représenter adéquate-

84

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Maoglichkeit

Den Begriff der Freiheit nennt Bergson schliefSlich undefinierbar, das
Faktum aber das klarste aller uns gegebenen. Die unmittelbare Gege-
benheit der Freiheit als Charakteristik der Existenzweise der durée
(die zum einen allein in der nicht festgestellten Unsicherheit ihrer
Existenz besteht, zum andern immer sich in die Sicherheit im Homo-
genen zu verlieren droht) ist im Mittelbaren ungreifbar; dies erweist
sich bei Bergson dadurch, dass er doch lediglich die Absurditdten der
von ihm aufgebauten Gegenpositionen erweist, fiir sich eigene und
fremde Erfahrungen ins Feld fithrt und so in seinen positiven Bestim-
mungen mehr appelliert als argumentiert. Er gewinnt dabei eine
Freiheit, die ihrerseits keine feststehende Eigenschaft ist, sondern
fliichtig ist und Grade hat.

Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Méglichkeit

Die Existenz von Graden der Freiheit ist auch der Ansatzpunkt der
»Wirksamkeit« oder »Zulassigkeit« von Méglichkeit und der Ort, im
Essai von ihr zu handeln. Im Zégern'¥ des noch nicht ganz Freien
treten Moglichkeiten ins Bewusstsein des Handelnden, welche Ge-
genstand des Streits zwischen Deterministen und Gegnern des De-
terminismus werden. Im Zogern, das zur Freiheit fiihren kann, kann
als ein Kontinuum zutage treten, was von den Gegnern des Determi-
nismus als zwei verschiedene Entititen qua Symbole, oder besser
eben als Moglichkeiten, hypostasiert und auseinandergehalten wird.
Der Begriff des Moglichen wird so zum Kampfgehilfen der Verteidi-
ger der Freiheit, die gegen einen — diesen Begriff gleichermafen nut-
zenden — Determinismus streiten, ohne sich von thm frei machen zu
konnen.#

»Waren die beiden Entscheidungen gleich méglich, wie konnte dann eine Wahl
zustande kommen? War nur eine von ihnen méglich, weshalb hielt man sich

ment par de |'espace?« — A quoi nous répondons: oui, 5'il s’agit du temps écoulé; non, si
vous parlez du temps qui s'écoule. Or l'acte libre se produit dans le temps qui s'écoule, et
non pas dans le temps écoulé. La liberté est donc un fait, et, parmi les faits que I'on
constate, il n’en est pas de plus clair. Toutes les difficultés du probléeme, et le probleme
lui-méme, naissent de ce qu’on veut trouver  la durée les mémes attributs qu‘a I'éten-
due, interpréter une succession par une simultanéité, et rendre l'idée de liberté dans une
langue ot elle est évidemment intraduisible«.

W Essai 132.

4% Fssai 131£, 134.

85

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit

dann fiir frei? - Und man iibersieht, dass diese Doppelfrage immer wieder auf
die andre hinauslauft: Ist die Zeit Raum!? [...] Bevor der Weg gezeichnet wurde,
war keine Richtung méglich oder unméglich aus dem sehr einfachen Grunde,
weil von einem Wege noch keine Rede sein konntec«. 14

Der sens commun benétigt hier den Begriff des Moglichen zu seinem
Zweck,' und in dieser Valenz wird er von Bergson hier aufgegriffen.
Als Ergebnis der bergsonschen Uberlegungen im Essai ldsst sich fest-
halten, dass der Mensch zumeist nicht wirklich frei ist, wohl aber
unter bestimmten Voraussetzungen Handlungen vollbringen kann,
die die Qualifikation der Freiheit verdienen, bzw. er in einem Ver-
haltnis zu seinen Handlungen steht, die diese und damit ihn fiir die-
sen Fall als frei zeigen. Frei heifit eine Handlung, wenn sie allein aus
innerer Kraftanstrengung der Ausprigung von Tendenzen entstan-
den ist und sich nicht bestimmten dufleren Zwingen oder Motiven
verdankt; wenn sie beschreibbar ist als Ausdruck der Personlichkeit
des Handelnden und nicht seiner Rolle in bestimmten Situationen
oder Zusammenhingen. Eine Entscheidung wird so zu einem psy-
chischen Geschehen, das sich zu seinem (vorlaufigen) Ende hin ent-
wickelt haben wird. Die bisherige Diskussion um das Problem, wie
sie Bergson vorfindet, versucht aber, unter Rekonstruktion von Ent-
scheidungswegen Freiheit aufzufinden, das heifft das Geschehen
durch Symbole darzustellen, indem Endpunkte von Tendenzen als
Maéglichkeiten extrapoliert werden. Diesen Begriff der Moglichkeit
als Priexistenz bzw. Praformation wird Bergson auch im weiteren
Werk verwenden; er wird der Seite des sens commun, des iiblichen
>gesunden Menschenverstandes« zugeschlagen und hat dort die Rolle,
im Zusammenhang der verraumlichten Existenz Handlung zu pla-
nen und Uberleben zu sichern. Dort hat er seine Berechtigung, so-
wohl pragmatisch als auch (was im spdteren Werk erst ausgefiihrt
wird) ontologisch. Versucht man jedoch, mithilfe dieses Begriffes
Freiheit zu behaupten oder zu verteidigen, so stellt sich nicht nur
heraus, dass die Gegner der Freiheit diesen Begriff ebenso zu ihrem
Arsenal zdhlen, sondern dass zudem gerade dieser Begriff und die

149 ZF 136; Essai 136, 137: »Si les deux parties étaient également possibles, comment
a-t-on choisi? Si 'un d’eux était seulement possible, pourquoi se croyait-on libre? Et
l’on ne voit pas que cette double question revient toujours & celle-ci: le temps est-il de
l’espace? [...] »Avant que le chemin fiit tracé, il n’y avait pas de direction possible ni
impossible, par la raison fort simple qu'‘il ne pouvait encore étre question de chemin««
% Essai 132f.

86

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Méglichkeit

ihm zugehorende Gedankenwelt ein wirkliches Verstehen von Frei-
heit als Schépfertum bzw. Kausalitdt verhindert, da er gerade dazu da
ist, alles jetzt und zukiinftig Geschehende als immer schon Vorlie-
gendes zu beschreiben.

In der rein psychologischen Ausrichtung des Essai hat Bergson
viele Frage offen gelassen, besonders was die ontologische Ausgestal-
tung angeht; die Existenz der AuBenwelt, ihr Zusammenhang mit
der Innenwelt, die Frage nach der Natur der Kraft des Willens bzw.
des Innen-Ich, von der die Rede war, und die ja die Zentralthese des
Buches ist, bleiben seltsam unausgeleuchtet. Es ist jedoch zu beob-
achten, dass neuerdings wieder die Frage erhoben wird, ob der Anta-
gonismus Determinismus-Indeterminismus der richtige Ansatz-
punkt fiir die Frage nach der Freiheit ist;'s! auf dieses Problem
hingewiesen zu haben, kann als bleibendes Verdienst Bergsons be-
zeichnet werden.

Was die oben genannten Fragen angeht, die offen geblieben sind
und die die Lektiire des Essai als unbefriedigend erscheinen lassen
konnen, so wird Bergson sich ihnen teilweise in seinen folgenden
Werken widmen; auch der Begriff der Moglichkeit wird dort weitere
Anwendungen und Ausgestaltungen erfahren und stets dort erschei-
nen, wo Bergson ihm besonders wichtige Fragen aufrollt. Im Essai
wurde Maglichkeit in Zusammenhang mit dem menschlichen Han-
deln, insofern es als freies in der Diskussion steht, verhandelt, und
zwar so, dass gerade die Verwendung des Moglichkeitsbegriffs bzw.
das Handeln nach festliegenden, ausbestimmten Moglichkeiten ein
im strengen Sinne unfreies Handeln ist. Der Mensch aber handelt
tatsdchlich die allermeiste Zeit nach Moglichkeiten; und wenn Frei-
heit Grade haben soll, dann muss gerade in diesem Handeln auch ein
Grad von Freiheit anzutreffen sein. Wie sich dieses Handeln voll-

151 Z.B. Buchheim, Thomas: »Zwischen Antinomie und Kompatibilitat: Versuch iiber
die natiirliche Einbettung unserer Handlungsfreiheit«, in: Buchheim/Kneepkens/Lo-
renz: Potentialitit und Possibilitiat, 333-347 (mit weiterer Lit.). Der dort S. 340 be-
schrieben »zweite«, nicht voll ausbestimmte Maglichkeitsbegriff kime dem, was Berg-
son als Tendenz bezeichnet, nahe. Die Freiheit liegt dann im »modus operandi« der
Handlung als Ausrealisierung einer Tendenz. Eine wichtige Eigenheit Bergsons liegt
jedoch darin, dass dieses ein Mit-sich-zu-Rate-Gehens ist, die Rolle der sozialen Umwelt
hierbei aber nicht erwihnt wird (bzw. im Essai sogar klar negativ besetzt ist als das, was
das dufere Ich mit ausbildet).

S.a. Giesenberg, Frank: Wahl und Entscheidung im Existentialismus sowie bei Platon,
Aristoteles, Pascal, Descartes und Bergson. Frankfurt a. M. e.a. (Lang) 1996; zu Bergson
183-191, hierfiir bes. 187 {f.

87

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zeit, Moglichkeit und Freiheit
zieht, wie sich die es leitenden Méglichkeiten konstituieren als Pla-

nungsziele seiner Handlungen, zeigt das nichste wichtige Werk
Bergsons.

88

https://dol.org/10.5771/9783495886668-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität
	Die zwei Aspekte des Ich
	Freiheit
	Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Möglichkeit

