
Erstes Kapitel
Zeit, Möglichkeit und Freiheit:
Essai sur les donnees immediates de la conscience1

Das Essai ist das erste wichtige Werk von Bergson; in ihm kommt es 
zwar nicht zu einer eigenen Diskussion des Möglichkeitsbegriffs, 
wohl aber zu einer Verwendung des Möglichkeitsbegriffs in der Dis­
kussion um Freiheit, die Bergsons Vorbegriff von Möglichkeit in der 
Anwendung auf ein Problem deutlich werden lässt. Zugleich taucht 
auch hier mit der Tendenz schon der Begriff auf, der die Schwierig­
keit auflösen soll, in die Bergson mit seinem sehr abgeschlossenen 
Möglichkeitsbegriff gerät und die in der Einleitung schon angespro­
chen wurde, wie nämlich eine Entwicklung erklärt werden kann. Für 
diese Diskussion wie auch überhaupt für diese Arbeit ist es notwen­
dig, einige Seiten zum Begriff der duree vorauszuschicken, da diese, 
als die Basis des bergsonschen Denkens überhaupt, auch erst seine 
Freiheitskonzeption begründet.

Bereits im Vorwort zum Essai gibt Bergson wesentliche Elemen­
te seiner Philosophie vor, die auch entscheidend für unser Thema 
sind: im Denken findet dieselbe Trennung zwischen Ideen statt wie 
im Handeln die Trennung zwischen Dingen, in einem ihnen hinter­
legten - realen oder idealen - Raum.2 Eine solche Assimilation von 
Gedachtem und räumlich Vorhandenem ist nun zwar für den Hand­
lungszusammenhang gemacht und damit für ihn nützlich und einem 
Großteil der (generell als handlungsorientiert aufgefassten) Wissen­
schaften notwendig; der philosophischen Wahrheitssuche steht sie 
aber im Wege. Die durch sie der Philosophie enstandenen Probleme 
sind falsch gestellte Probleme, da sie von einer reinen Handlungs­
orientierung herstammen und die tatsächlichen Verhältnisse< nicht 

1 Bergson, Henri: Essai sur les donnees immediates de la conscience. Paris (PUF: Qua- 
drige) 1985. Erste Auflage: Paris (Alcan) 1889; hier stets zitiert als Essai nach CEuvres 
mit der (dort am Rand befindlichen) Paginierung der PUF-Einzelausgabe. Die deutschen 
Zitate im Text folgen: Bergson, Henri: Zeit und Freiheit. Mit einem Nachwort von Kon­
stantinos P. Romanos. Frankfurt a.M. (Athenäum) 21989, zitiert als ZF.
2 Essai VII (Avant-propos, Februar 1888).

43

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

wiedergeben können, ja sie gar nicht wiederzugeben trachten. Inso­
fern man diese Probleme in ihrer jetzigen Gestalt annimmt, kann es 
für sie keine Lösung geben. Bei der Freiheit, dem ebenso psychologi­
schen wie metaphysischen Problem, das sich Bergson als Beispiel für 
die Problemlösungskraft seiner neuen Philosophie für das Essai vor­
nimmt, verhält es sich entsprechend: der Streit der Deterministen 
und Indeterministen impliziert (wie späterhin noch ausgeführt wird) 
eine Problemstellung, die als solche bereits falsch ist. Ihr liegt zu­
grunde eine Verwechslung von Qualität und Quantität, Aufeinander­
folge und Gleichzeitigkeit, Dauer und Ausdehnung, bei der jeweils 
Qualitativ-Zeitliches in Quantitativ-Räumliches überführt wird. Da­
durch auf gleichem (sozusagen fundamentaldeterministischem) Bo­
den stehend, wird es den Indeterministen unmöglich, die Determi­
nisten zu widerlegen. In der Diskussion um die Freiheit wird zu 
sehen sein, dass Bergson die unlösbare Problematik der bisherigen 
Determinismus-Indeterminismus-Diskussion aber vor allem an der 
Verwendung eines bestimmten Möglichkeitsbegriffs begründet 
zeigt. Dieser Vorbegriff von Möglichkeit, von dem Bergson hier aus­
geht, und seine problemschaffenden Implikationen begleiten ihn 
durch sein gesamtes Werk und werden an dessen Ende zu einem ei­
genen Thema. Hebt man, so Bergson, diese und damit die anderen 
genannten Konfusionen auf, hebt man am Ende in gewissem Sinne 
sogar das Problem selbst der Freiheit (zumindest in seiner bisherigen 
Gestalt) auf.

Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

In den ersten beiden Kapiteln des Essai leistet Bergson mit der Be­
handlung der Begriffe Intensität und Dauer Vorarbeiten zu diesem 
Vorhaben; zumindest die Behandlung des Begriffs der Intensität, der 
wesentlich in einer Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen 
Psychologie besteht,3 braucht nicht im Einzelnen verfolgt zu werden. 
Anhand der Untersuchung der (Nicht-)Messbarkeit von Gefühls­

3 Zu Bergson in der Geschichte der Psychologie: Mueller, Fernand-Lucien: Histoire de 
la Psychologie. I: De l'antiquite ä Bergson, Paris (Payot) 1976. Bergson wendet sich im 
Folgenden vor allem gegen die in seiner Zeit noch vorherrschende Assoziationspsycho­
logie, insbes. gegen ihre atomistische und mechanistische Grundanschauung (kurze 
Kennzeichnung in: Wehner, Ernst Georg: Geschichte der Psychologie, Darmstadt 
(WBG) 1990, 16). Die damals als Grundlage anerkannte Selbstbeobachtung ist auch 

44

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

Intensitäten wird aber hier wichtige Vorarbeit zum Begriff der duree 
geleistet. Intensität (als quäle des inneren Erlebens) weist den psy­
chologischen Weg, den der Essai nimmt, und zugleich den Boden, auf 
dem die Heterogenität und Unmessbarkeit der duree lebt: das innere 
Erleben ist nicht in vergleichend messbare Einheiten zu unterglie­
dern.4 Bereits in diesem ersten Ausschluss legt Bergson die Weichen 
für seine spätere Behandlung von Möglichkeit, da Abtrennbarkeit 
und Begrenzbarkeit notwendig zu dem gehören, was für Bergson 
Möglichkeit ist.

Wird bei der Beschreibung der Intensität eines Gefühls üblicher­
weise seine Qualität durch eine Quantität (nämlich der Wirkung 
oder aber Ursache abgenommen und ihr quantitativ entsprechend5) 
ausgedrückt und dann mit ihr verwechselt, wie z. B. die elektrisch 
messbare Erregung bei einem Schmerzzustand,6 so wird das Wesen 
der Zeit üblicherweise ebenfalls als Quantum, und d. h. für Bergson 
verräumlicht angesetzt, wodurch man aber das eigentliche, qualitati­
ve Moment der Zeit verliert. Zunehmende Intensität meint aber 
nicht zunehmende Quantität, sondern qualitative Änderung und 
wachsende Komplexität einer Empfindung;7 Dauer (duree) - als kon­
krete multiplicite solcher Bewusstseinszustände8 - meint stetige qua­
litative Veränderung, die einer Quantifikation prinzipiell nicht, d. h. 
nur bei Verlust ihres >Wesens< zugänglich ist.9 Ist Raum das (und 
jedes) homogene und Undefinierte Milieu, das vom Menschen qua 

Bergsons Ansatz. Neuerdings: Guerlac, Suzanne: Thinking in Time. An Introduction to 
Henri Bergson, Ithaca, London (Cornell Univ. Press) 2006, 44ff.
4 Die ersten Seiten des Essai sind ein erster Schritt zur Befreiung des Innenlebens hin 
zur Betrachtung seiner selbst; dies kann in die Nähe der Phänomenologischen Redukti­
on gerückt werden, wie es Herman, Daniel J.: »La phenomenologie de l'intensite«, in: 
Revue internationale de philosophie, 2/1999, no. 177 (Bergson), 122-129 getan hat. 
Merleau-Ponty sieht Bergson weniger der Phänomenologie zugehörig, da er blind für 
die Intentionalität sei: Merleau-Ponty, Maurice: L'union de l'äme et du corps chez Ma­
lebranche, Biran et Bergson, Paris (Vrin) 1997, 81.
5 Essai 3.
6 Bergsons Hauptgegner ist hier die Psychophysik Fechners, der Empfindungsquanta 
ansetzt, die sich in messbare Erregungsquanta übersetzen (Essai 45-54). Zu Fechner s. 
z. B. Sachs-Hombach, Klaus: Philosophische Psychologie im 19. Jahrhundert, Freiburg 
i. Br., München (Alber) 1993, 260 ff. Auch: Romanos, Konstantin P.: »Henri Bergsons 
Kritik der Quantität als allgemeine Entfremdungstheorie der Gegenwart«, in: Revue 
internationale de philosophie 2/1991, no. 177 (Bergson), 151-184.
7 Essai 19 f., 23 ff.
8 Essai 54.
9 Dieser Verlust wird sich in der üblichen Konstruktion des Freiheitsproblems wieder­

45

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

intelligentem Wesen als Rahmen für seine >Berechnungen< im wei­
testen Sinne konzipiert wird10, so ist Zeit, wenn als Milieu des Abrol­
lens distinkter Bewusstseinstatsachen (faits de conscience) gefasst, 
selbst verräumlicht. Koexistenz im so gefassten räumlichen oder 
zeitlichen Milieu läuft prinzipiell auf dieselbe vollständige vorgängi­
ge Gegebenheit von allem hinaus, die im Falle der Zeit durch sukzes­
sives Abrollen nur verschleiert wird: durch das Abrollen selbst wird 
nämlich dem Abgerollten keine weitere inhaltliche Veränderung zu­
gefügt.11 Der Begriff der Dauer (duree) versucht dagegen aufzuneh­
men, dass die Bewusstseinstatsachen in ihrer Abfolge wesentlich 
durch ihre gegenseitige Durchdringung (penetration) geprägt sind.12 
Bewusstseinstatsachen sind gerade durch ihre qualitative Heteroge­
nität einander nicht äußerlich,13 die Dinge im homogenen Raum 
wohl; jene können durch ihre Offenheit der Qualität einander beein­
flussen und durchdringen, wie ein >vorgegebener< emotionaler >Zu- 
stand< und das Hören eines Konzertes sich gegenseitig beeinflussen, 
diese bleiben durch die gegenseitige Absehung von ihren Inhalten 

spiegeln, da es dann unter Verzicht auf die qualitative Perspektive angegangen wird und 
deswegen in der Sackgasse endet.
10 Essai 73.
11 Deswegen wird Bergson in PM (IM) 184 f. dieses Bild für das Bewusstsein auch ab­
lehnen.
12 Bewusstsein ist im Grunde nichts anderes als dieses Geschehen; in diesem besteht 
seine Substanz, die ihre aktive Manifestation in freien Handlungen findet. Zur Substan- 
tialität des dauernden Bewusstseins, die in diesem Kapitel, da Bergson im Essai noch 
rein auf der psychologischen Ebene bleibt, nicht weiter erläutert werden soll, vgl.: Mey­
er, Francois: Pour connaitre Bergson, Paris (Bordas) 1985, S. 38: »La duree des etats de 
conscience est leur substance meme«.
13 Ein Zustand geht irreversibel in den nächsten über, beeinflusst die Hervorbringung 
eines qualitativ neuen mit. Die duree ist in ihrem eigenen Kontinuum sich selbst hete­
rogen (Essai 89). Vgl. Bergson, »Cours de psychologie au Lycee Henri IV, 1892/93«, in: 
Bergson, Cours II, hg. v. Henri Hude, Paris 1992, S. 256: »Conclusion.- Un examen 
attentif des etats interieurs nous revele d'un cöte le progres continu et indivise de la vie 
psychologique, de l'autre l'incommensurabilite de chaque etat psychologique avec ceux 
qui le precedent. 11 est incommensurable avec eux en ce sens qu'il n'y a pas entre eux et 
lui de commune mesure, pas de comparaison par consequent qui permette, etant donnes 
les antecedents, de prevoir l'acte«.
Der Ausdruck »Bewusstseinstatsache« oder »Bewusstseinszustand« ist bereits nahezu 
verfälschend, da er klare Trennungen suggeriert, die aber in Wirklichkeit so nicht vor­
kommen (vg. Essai 91).
Zur heterogeneite qualitative und den anderen (scheinbar) paradoxalen Formulierun­
gen im Essai: Vieillard-Baron, Jean-Louis: »Les paradoxes du moi dans l'Essai«, in: Bar­
dy, Bergson. Naissance d'une philosophie, 57-69, hierfür bes. 63.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

einander unverbunden; sie durchdringen sich nicht, sondern stehen 
als Zustände nebeneinander. Erstere verlieren ihre gegenseitige 
Durchdringung erst, wenn sie, durch die »Arbeit« der Intelligenz, in 
das homogene Milieu der RaumZeit14 übertragen werden. Dann 
durchläuft das Subjekt nacheinander verschiedene Zustände, ohne 
dass diese einander beeinflussen und das Subjekt in je neuer Weise 
umprägen und zunehmend komplexer werden lassen. Dieses »Bas­
tardkonzept« der homogenen Zeit, das sich dem Eindringen des (ihr 
ursprünglicheren) Begriffs des Raumes in das Gebiet des reinen Be­
wusstseins verdankt,15 ist, wie wir später sehen werden, auch der Ort 
eines verfehlt angewendeten Möglichkeitsbegiffs.

Die reine Dauer aber ist ohne jede Räumlichkeit:16

»Die Sukzession lässt sich also ohne die Wohlunterschiedenheit und wie eine 
gegenseitige Durchdringung, eine Solidarität, eine intime Organisation von 
Elementen begreifen, deren jedes das Ganze vertritt und von diesem nur durch 
ein abstraktionsfähiges Denken zu unterscheiden und zu isolieren ist. Eine sol­
che Vorstellung von der Dauer würde sich ohne allen Zweifel ein Wesen ma­
chen, das zugleich identisch und veränderlich wäre und dem die Idee des Rau­
mes gänzlich mangelte«.17

Duree ist so ein Zeitverlauf, aber einer ohne die innere Trennung in 
einzelne, voneinander geschiedene Zustände, sondern einer der An­
reicherung mit Erlebtem und dessen gegenseitiger Durchdringung;18 
es drängt sich so der Organisationsbegriff auf, den Bergson in EC 
aufgreifen wird für den Unterschied von unbelebter zu belebter Ma­
terie. Organisation meint hier wie dort nicht eine Aneinanderrei­
hung in bestimmter Ordnung, sondern ein durchgehendes Aufeinan- 
der-bezogen-Sein der Teile, die zusammen ein Ganzes bilden; ein 
Ganzes unterscheidet sich dadurch von einem Ensemble.19 Bergson 

14 So soll ab jetzt die verräumlichte, homogene Zeit genannt werden.
15 Essai 73.
16 In negativem, nicht privativem Verstände.
17 ZF 78; Essai 75: »On peut donc concevoir la succession sans la distinction, et comme 
une penetration mutuelle, une solidarite, une Organisation intime d'elements, dont cha- 
cun, representatif du tout, ne s'en distingue et ne s'en isole que pour une pensee capable 
d'abstraire. Telle est sans doute la representation que se ferait de la duree un etre ä la fois 
identique et changeant, qui n'aurait aucune idee de l'espace«.
ls Succession meint in diesem Zusammenhang bei Bergson stets eine sich anreichernde 
und ständig sich neu organisierende Folge, keine der homogenen Aneinanderreihung; 
hierfür verwendet Bergson juxtaposition (v.a. in PM (IM).
19 Vgl. die fruchtbare Hervorhebung und Interpretation der bei bergsonschen Unter­
scheidung von Ensemble und Ganzem bei Deleuze, Gilles: Cinema I. L'image-mouve- 

47

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

wird auch später20 Element und Teil schärfer unterscheiden; im 
Grunde meint er hier bereits das Teil eines Ganzen, das nur in Bezug 
auf das Ganze besteht und durch es seinen Sinn erhält und deswegen 
das Ganze bereits repräsentiert. Insofern die besondere, konstitutive 
Aufeinander-Bezogenheit der Teile im Organismus diesen erst zu 
einem Lebewesen macht (nebeneinander gelegt ergeben auch die 
vollständig versammelten Körperteile keinen Menschen, er muss 
sich durch deren sich gegenseitig durchdringende Entwicklung he­
rausbilden), ist deren reziproke Dynamik der Garant für die Existenz 
des Ganzen. Von daher erklärt sich auch die Identität im Wechsel, 
von der in diesem Zitat die Rede ist: nur durch ihre Dynamik kann 
sich die Organisation aufrechterhalten. Identisch meint nicht >immer 
unterschiedslos gleiche, sondern dasselbe Ganze, das sich im Wandel 
weiterentwickelt und ohne den Wandel sich zu einem bloßen Ensem­
ble desorganisieren würde. Dieser Wandel ist eine stete Anreiche­
rung und Umwandlung; in der Introduction ä la metaphysique, die 
1902, das heißt nach MM entstanden ist, heißt es mit aller Vorsicht 
(denn es handelt sich ja um ein räumliches Bild):

»Aber es ist ebenso auch ein beständiges Aufrollen wie beim Faden auf einem 
Knäuel, denn unsere Vergangenheit folgt uns, sie wächst unaufhörlich mit der 
Gegenwart, die sie unterwegs aufnimmt; und Bewusstsein bedeutet Gedächtnis 
[...] / Nun, es gibt nicht zwei Augenblicke bei einem lebenden Wesen, die ei­
nander identisch wären. [...] Das Bewusstsein [...] kann nicht zwei aufeinander 
folgende Augenblicke hindurch mit sich selber identisch bleiben, da der folgen­
de Augenblick immer gegenüber dem vorhergehenden noch die Erinnerung 
enthält, die jener zurückgelassen hat. Ein Bewusstsein, das zwei identische Mo­
mente besäße, wäre ein Bewusstsein ohne Gedächtnis«.21

ment, Paris (Les editions de Minuit) 1983, 21 ff. Zum Ensemble s. MM 12, 17, 62. Die 
images bilden als Materie ein Ensemble, keine organisierte Ganzheit. Bergson selber hat 
diesen Gegensatz nicht weiter fruchtbar gemacht, die Heraushebung durch Deleuze 
geschieht m. E. jedoch zu Recht.
20 PM (IM) 177-227, hierfür 190 ff.
21 Bergson, Henri: »Einführung in die Metaphysik«, in: Denken und Schöpferisches 
Werden. Üs. v. L. Kottje. Frankfurt a. M. (Syndikat, EVA) 1985,185 f. (in Zukunft zitiert 
als DS W (EM); PM (IM) 183 f.: »Mais [seil, vivre, M. V] c'est tout aussi bien un enrou- 
lement continuel, comme celui d'un fil sur une pelote, car notre passe nous suit, il se 
grossit sans cesse du present qu'il ramasse sur sa route; et conscience signifie memoire. 
[...] Or, il n'y a pas deux moments identiques chez un etre conscient. [...] La conscience 
[...] ne pourra rester identique ä elle-meme pendant deux moments consecutifs, puisque 
le moment suivant contient toujours, en sus du precedent, le Souvenir / que celui-ci a 
laisse. Une conscience qui aurait deux moments identiques serait une conscience sans 
memoire«.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

Die ausgeschlossene Identität der Momente, von der in diesem Zitat 
die Rede ist, ist geradewegs die Voraussetzung der Identität des sich 
wandelnden Organismus, d. h. des im weitesten Sinne bewussten 
Wesens, von der oben die Rede war: denn die Organisation als Gan­
zes erhält sich nur durch ihren Wandel in den Teilen. Die Identität 
der Momente wäre eine der verharrenden Gleichheit, die Identität 
des Ganzen eine der dynamischen Selbstschöpfung.

Der Mensch qua intelligentes, d.h. in ein homogenes Milieu 
hinein abstrahierendes Wesen ist im Normalfall einer solchen oben 
angesprochenen, besonderen »Repräsentation« der gegenseitigen 
Durchdringung nicht fähig; er ist Organisation, muss sich aber 
immer zu Ensembles verhalten und sieht sich deswegen auch oft 
selbst als ein solches. Bergson fährt denn im Essai auch fort:

»Wir sind aber mit dieser Idee vertraut, stehen sogar in ihrem Banne und tragen 
sie unbewusst in unsere Vorstellung von der reinen Sukzession hinein; wir stel­
len unsere Bewusstseinsvorgänge so nebeneinander, dass wir sie simultan ap- 
perzipieren, und zwar nicht ineinander, sondern nebeneinander; kurz, wir pro­
jizieren die Zeit in den Raum, wir drücken die Dauer durch Ausgedehntes aus, 
und die Sukzession nimmt für uns die Form einer stetigen Linie oder einer 
Kette an, deren Teile sich berühren, ohne sich zu durchdringen«.22

Hier meint Repräsentation als >Vergegenwärtigung< das Übergehen 
des Wahrgenommenen in die eigene Wahrheit - wenn diese von der 
der Dinge abweicht, geht in der Übernahme die Wahrheit der Dinge 
verloren; ist sie, wie im Falle dieses besonderen, nicht abstrahieren­
den Wesens, ihr gleich, »trifft« sie sie. Dann aber handelt es sich 
gerade nicht um das, was wir üblicherweise als Repräsentation ver­
stehen. Gerade unsere Fähigkeit zur Abstraktion, d.h. zur Heraus­
lösung aus dem Zusammenhang mit Hinblick auf bestimmte Filter­
prinzipien,23 macht sie im Normalfall aus, und eine Vermischung von 
Raum und Zeit führt in der Repräsentation intelligenter Wesen zu 
einer sauberen Trennung und Aufstellung geistiger Phänomene in 

22 ZF 78; Essai 75: »Mais familiarises avec cette derniere idee [seil, de l'espace, M. V.], 
obsedes meme par eile, nous l'introduisons ä notre insu dans notre representation de la 
succession pure; nous juxtaposons nos etats de conscience de maniere ä les apercevoir 
simultanement, non plus l'un dans l'autre; bref, nous projetons le temps dans l'espace, 
nous exprimons la duree en etendue, et la succession prend pour nous la forme d'une 
ligne continue ou d'une chaine, dont les parties se touchent sans se penetrer«.
23 Abstrahieren und überhaupt >überzeitliches< Erkennen ist ein >defizienter< Zustand 
des Bewusstseins, d. h. was wir als dessen besondere Leistung ansehen, ist eigentlich ein 
Leistungsabfall, da das Eigentliche des durativen Bewusstseins darin übergangen wird.

49

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

einem homogenen Milieu, der RaumZeit. Dadurch werden aber >vor- 
her< und >nachher< gleichzeitig wahrgenommen,24 die Abfolge der 
Bewusstseinszustände (succession d'etats de conscience) wird ver- 
räumlicht zu einer Aufzählung von Gleichartigem,25 ihre Ineinander­
wirkung aus qualitativer Heterogenität26 wird zerlegt. Bergson un­
terscheidet so zwei Arten von duree: die reine Dauer

»ist die Form, die die Sukzession unserer Bewusstseinsvorgänge annimmt, 
wenn unser Ich sich dem Leben überlässt, wenn es sich dessen enthält, zwischen 
dem gegenwärtigen und den vorhergehenden Zuständen eine Scheidung zu 
vollziehen«,27

und die unreine, die duree melangee de l'espace, wo die Abfolge (suc­
cession) zur getrennt wahrgenommenen Reihenfolge (juxtaposition) 
wird, in der die Ordnung der Teile eine räumliche Distinktion und 
Gleichzeitigkeit induziert. Dies ist die Welt, in der der Mensch nor­
malerweise lebt, die ihm aber die philosophische Erkenntnis so 
schwierig werden lässt:

»Die Vorstellung einer in der Dauer umkehrbaren Reihe oder auch nur einer 
gewissen Ordnung der Sukzession in der Zeit enthält also ihrerseits schon die 
Vorstellung des Raumes und eignet sich nicht dazu, ihn zu definieren«.28

Diesen Begriff der unreinen Dauer lässt Bergson später fallen, wohl 
aus Gründen der begrifflichen Schärfe. Das Fehlerhafte besteht hier 
nach Bergson in der Reversibilität der quantitativen Sukzession, 
während die wahre Dauer qualitative Sukzession und irreversibel 
ist.29 In der Welt der RaumZeit findet sich - nach Bergson - der

24 Essai 76.
25 Essai 58 f.
26 ZF 77; Essai 77: »Bref, la duree pure pourrait bien n'etre qu'une succession de chan- 
gements qualitatifs qui se fondent, qui se penetrent, sans contours precis, sans aucune 
tendance ä s'exterioriser les uns par rapport aux autres, sans aucune parente avec le 
nombre: ce serait l'heterogeneite pure«.
27 Essai 74£.: »la forme que prend la succession de nos etats de / conscience quand notre 
moi se laisse vivre, quand il s'abstient d'etablir une Separation entre l'etat present et les 
etats anterieurs«. Das laisser vivre steht also im Gegensatz zur (bewussten oder unbe­
wussten) Operationalisierung der Wahrnehmungen und folgend des Wahrgenom­
menen.
28 ZF 79; Essai 76: »L'idee d'une Serie reversible dans la duree, ou meine simplement 
d'un certain ordre de succession dans le temps, implique donc elle-meme la representa- 
tion de l'espace, et ne saurait etre employee ä le definir«. (Hervorhebung H. B.)
29 Heidegger: Sein und Zeit, 432 f., Anm. 1 rückt Bergson in die Nähe der Zeitauffas­
sungen von Hegel und Aristoteles (so auch ibid. 18, 26). Dem kann hier nicht weiter

50

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

Mensch, wie im zweiten Kapitel dieser Arbeit zu sehen sein wird, mit 
Hilfe des Möglichkeitsbegriffs als Planungsinstrument zurecht, und 
das erfolgreich; überträgt er diesen aber in die philosophische Speku­
lation, entstehen daraus unlösbare Probleme.

Die Schwierigkeit bleibt, so Bergson, sich die Dauer in ihrer ur­
sprünglichen Reinheit vorzustellen, denn es scheint doch, dass die 
äußeren Dinge ebenfalls >dauern< und die Zeit so doch ein homogenes 
Milieu ist.30 So scheint jede sinnlich wahrnehmbare Bewegung ein 
greifbares Zeichen einer homogenen und messbaren Zeit, und die 
vielen Arten der Zeitmessungen weisen doch anscheinend darauf 
hin, dass, wenn schon eine innere duree zuzugeben ist, es doch auch 
eine äußere, messbare Zeit gibt. Aber auch hier sieht Bergson das 
Denken in eine Illusion verstrickt, die es aufzulösen gilt: im Zeit- 
Zählen werden lediglich Simultaneitäten zwischen Innenwelt und 
Außenwelt gezählt;31 die Außenwelt (hier von Bergson also noch als 
leblos aufgefasst) hat keine Dauer und succession, sondern die Dinge 
im Raum haben lediglich eine distinkte Vielheit in homogenem Mi­
lieu32 und verdanken jeden Anschein von Dauerartigkeit den Leis­
tungen des sie betrachtenden Bewusstseins.33 Ein auf einer Linie ver­
schobener Punkt hätte nur als bewusster die Wahrnehmung einer 
Veränderung, einer Abfolge im Sinne einer durativen Heterogenität 
- aber auch nur eine solche, denn bereits um die Linie der Bewegung 
wahrzunehmen, müsste er sich über diese erheben und eine Reihe 
von Simultaneitäten in homogenem Milieu wahrnehmen. Dadurch 
würde er aber bereits die Idee des Raumes bilden und seine Verände­
rung als räumliche auffassen, nicht mehr als reine duree.34

nachgegangen werden. Die Qualifizierung der bergsonschen Zeitinterpretation als »on­
tologisch völlig unbestimmt und unzureichend« (ibid., 333) erforderte zu ihrer Erwä­
gung mehr Raum; kurz gesagt scheint sie mir daher zu kommen, dass Heidegger Berg- 
sons Zeitunterscheidung zu absolut nimmt. Gerade »die Zeit, >in den Vorhandenes 
entsteht und vergeht« (ibid.), ist eine gewissermaßen gemischt zu nennende, die erst 
auf dem Hintergrund von EC deutlich wird. EC scheint Heidegger (zumindest in Sein 
und Zeit) aber nicht gekannt, zumindest aber ignoriert zu haben.
30 Essai 79 f.
31 Essai 86.
32 Essai 89.
33 In EC wird Bergson dieses Bewusstsein im Zuge der allgemeinen Überwindung der 
bloß psychologischen Betrachtungsweise als Ontologicum auf die Seite auch der starrs­
ten Materie schlagen, und zwar durch die Betrachtung der Außenwelt als evolutiver. 
Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.
34 Essai 76 f.

51

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Ähnlich verhält es sich bei einer Uhr:35 in der Addition der 60 
sukzessiven Oszillationen, die eine Minute ergeben, erscheint die 
Zeit zwar als gezählt; werden aber diese 60 Oszillationen auf einmal 
aufgefasst, ist die durative, qualitative Sukzession aufgehoben und 
ein simultan-räumliches Nebeneinander da; wird jede einzelne Os­
zillation unter Absehung der anderen betrachtet, gerät man in ein 
ewiges Präsens; wenn jedoch bei der Vorstellung einer Oszillation 
die Erinnerung an die vorigen wach gehalten wird - und zwar nicht 
als einfache Aneinanderreihung - und sie wie eine Melodie einander 
durchdringend und organisierend vorgestellt werden, entsteht eine 
multiplicite indistincte ou qualitative, und so erhält man denn auch 
ein Bild der duree pure.36 Diese duree nun spielt sich allein in mir ab 
- ohne mich gibt es keine Dauer, sondern nur 10 oder 60 Zeigerposi­
tionen. Aber ohne das Uhrpendel wiederum gibt es nur eine duree 
heterogene du moi37 Zwischen den zwei Extremen gibt es nun einen 
Austausch, den Bergson auch Endosmose nennt, wodurch die Außen­
welt >an Dauer gewinnt^ indem einerseits das Bewusstsein durch die 
Tätigkeit des Gedächtnisses und deren Applikation an die den inne­
ren qualitativen Zuständen simultanen quantitativen Zustände der 
Außenwelt die 4. Dimension, die RaumZeit, erstellt,38 und anderer­
seits unser Bewusstsein, durch äußere Vorgaben unterteilt, jetzt ho­
mogen rhythmisiert wird und anscheinend eine Art homogener in­
nerer duree gewinnt.39

35 Essai 78.
36 Essai78.
37 Essai 80.
38 Essai 81: »La succession existe seulement pour un spectateur conscient qui se 
rememore le passe et juxtapose les deux oscillations ou leurs symboles dans un espace 
auxiliaire«.
39 Vgl. Essai 82: »Que si maintenant nous essayons, dans ce processus tres complexe, de 
faire la part exacte du reel et de l'imaginaire, voici ce que nous trouvons. 11 y a un espace 
reel, sans duree, mais oü des phenomenes apparaissent et disparaissent simultanement 
avec nos etats de conscience. 11 y a une duree reelle, dont les moments heterogenes se 
penetrent, mais dont chaque moment peut etre rapproche d'un etat du monde exterieur 
qui en est contemporain, et se separer des autres moments par l'effet de ce rapproche- 
ment meme. De la comparaison de ces deux realites nait une representation symbolique 
de la duree, tiree de l'espace. La duree prend ainsi la forme illusoire d'un milieu homo­
gene, et le trait d'union entre ces deux termes, espace et duree, est la simultaneite, qu'on 
pourrait definir l'intersection du temps avec l'espace.« Diese Endosmose ist hier der 
Ursprung aller falsch gestellten philosophischen Probleme, insofern diese sich dem We­
sen des Bewusstseins widmen. Hier ist nur der Ursprung dieses komplexen Phänomens 

52

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

Diese vertrackte Wechselwirkung von unabhängig voneinander 
existierenden Raum und Zeit qua duree wird Bergson später40 we­
sentlich verändern, indem letztlich der Raum auf die Zeit zurück­
geführt wird: die Dinge entstehen durch oszillatorische Bewegungen 
im subatomaren Bereich, räumliche Materie löst sich so in Bewegung 
auf; der reine, homogene Raum, weiter eine Abstraktionsleistung der 
menschlichen Intelligenz, entsteht weniger durch eine aktuell statt­
findende gegenseitige Beeinflussung, sondern wird evolutionär er­
klärt durch das Entstehen von Intelligenz als eine der Strategien (sit 
venia verbo) der Evolution für die selbsterhaltende Auseinanderset­
zung von Lebewesen mit Dingen überhaupt. Der abstrakte Raum 
wird dort zum Medium des planenden Handelns überhaupt.

Die im Essai festgehaltene Wechselwirkung von Raum und Zeit 
hat ihre Folgen in der Auffassung von Bewegung. Bewegung, von 
Bergson hier bezeichnet als Symbole vivant d'une duree en appa- 
rence homogene,41 wird als Bewegung wahrgenommen, indem das 
Bewusstsein verschiedene sukzessive Positionen rememoriert.42 Es 
handelt sich hierbei um eine qualitative Synthese, eine einer Melodie 
gleichenden graduellen Organisation unserer Wahrnehmungen. In 
dieser Syntheseleistung wird das Gehörte der Musik zu einer Phrase, 
zu einer Melodie zusammengefügt, in der das Qualitative das We­
sentliche ausmacht. Die Organisation der sukzessiven Höreindrücke 
lässt aus dem Ensemble ein Ganzes entstehen. Zu unterscheiden sind 
also die Positionen im (idealen) Raum einerseits und die Operation 
der Bewegung andererseits (als Qualität oder Intensität), die so nur 
für ein bewusstes Wesen überhaupt existiert.43 Die einzelnen Töne, 

des Zustandekommens falscher Probleme anzuzeigen, das in den folgenden Kapiteln 
weiter aufgezeigt wird.
40 S. das dritte Kapitel dieser Arbeit.
41 Essai 82.
42 Die Betrachtung der Bewegung in Hinsicht auf das Bewegte oder den Weg der Bewe­
gung wird später entscheidende Folgen für die Bewertung der Betrachtungen einer Ent­
scheidung haben.
43 Bergson hat hier die Trennschärfe verschiedener »Arbeitsweisen« von Bewusstsein, 
nämlich Intelligenz und Intuition, noch nicht erreicht. Diese Klärung wird erst 1903 in 
der Introduction ä la metaphysique sichtbar. Hier verhält es sich noch so, dass zwar nur 
für einen bewussten Beobachter Bewegung Realität besitzt (Essai 83), er sie aber zu­
gleich (üblicherweise) durch die beschriebene Wechselwirkung falsch versteht. Die Er­
klärung der Wahrnehmung von Bewegung, hier als qualitativer Synthese, was unbe­
friedigt lässt, wird - wie auch die zenonischen Aporien - in den in La Pensee et le 
Mouvant versammelten Schriften wieder aufgegriffen. Diese Erklärung, die im letzten 
Kapitel dieser Arbeit nochmals aufgenommen wird, hier kurz darzustellen ist notwen­

53

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

als diskrete Punkte auf einen verräumlichten Zeitstrahl abgetragen, 
ergeben zusammen lediglich ein Ensemble von Punkten; erst auf­
gefasst als organisierte Bewegung ergeben sie ein wirksames Ganzes. 
Die Bewegung selbst ist so kein Ding, sondern eine Operation, ein 
progres, passage, synthese mentale, kurz ein processus psychique 
und also unausgedehnt.44 Bergson betrachtet die Bewegung immer 
vom Sich-Bewegenden aus, als einen Akt, der vom Subjekt aus 
immer als qualitativer und dadurch unteilbarer betrachtet wird. Sie 
ist eigentlich ein innerer Prozess, der lediglich sichtbar wird an Äu­
ßerungen, die sich als Raumbewegungen lesen lassen - also eine Ver­
äußerung der Dauer im sich Bewegenden.45 Der Bewegungsprozess, 
durch die oben genannte Endosmose in den homogenen Raum (d. h. 
z. B. die durchlaufene Strecke) projiziert, ergibt die Illusion einer teil­
baren Bewegung, so dass eine Messung und so auch Rekonstruktion 
der Bewegung als Konstatierung von Simultaneitäten machbar er­
scheint, ganz so, als ob im durchlaufenen Raum selbst es ein Ge­
dächtnis gebe, die Vergangenheit mit der Gegenwart koexistiere.46 
Hiergegen wendet sich Bergson ganz energisch,47 und sieht hier auch 
die Quelle des Fehlers, den Zenon bei seinem Achilles-Argument 
macht: die jeweiligen Geh-Akte von Achill und Schildkröte werden 
ihrer Eigengesetzlichkeit beraubt, durch decomposition und recom- 
position arbitraire48 nivelliert und verwechselt mit der Wegstrecke. 
Die Bewegung selbst erscheint so endlos unterteilbar.49

dig wegen ihrer Rolle für die Freiheitsdiskussion, spielt doch dort der Unterschied zwi­
schen rekonstruiertem durchlaufenem Raum bzw. Wegstrecke der Entscheidungen und 
dem Prozess der Entscheidung die wesentliche Rolle.
44 Essai 83.
45 Bewegung im strengen bergsonschen Sinne lässt sich m. E. deswegen nie Leblosem, 
sondern nur Lebewesen zuordnen - übrigens wohl auch Tieren, denn wenn sich Bergson 
sich auch hier nicht ausdrücklich zu ihnen äußert, so wird doch spätestens in EC klar, 
dass es eine Kontinuität von Bewusstseinsstufen bei allen Lebewesen gibt, und gerade 
die Eigenbewegung im Raum als Bewusstseinsstufe macht das besondere der animalia 
(im Unterschied zu den Pflanzen) aus. Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.
46 Essai 84: »Comme si cette localisation d'un progres dans l'espace ne revenait pas ä 
affirmer que, meme en dehors de la conscience, le passe coexiste avec le present!« 
Durch die »Ausdehnung« des Bewusstseins in die Außenwelt (hier noch außerhalb des 
psychologisch gehaltenen Betrachtungsmodus) wird Bergson hier späterhin ein weit­
gehender Perspektivwechsel gelingen.
47 Essai 85: »On ne fait pas du mouvement avec des immobilites, ni du temps avec de 
l'espace«.
48 Essai 84.
49 Essai 84.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

Mit einer solchen Auffassung von Bewegung und Zeit als ent- 
qualifizierter überhaupt arbeitet nun Bergson zufolge auch die Wis­
senschaft: zählt sie Zeit, so zählt sie Gleichzeitigkeiten zwischen In­
nenwelt und Außenwelt. Die Intervalle zwischen den Zählpunkten, 
in denen aber die duree >statthat<, entgehen ihr gänzlich, sind ihr 
hinderlich. Dadurch aber, so Bergson, könnte für die wissenschaftli­
che Betrachtung die Zeit auch doppelt so schnell ablaufen, ohne dass 
sie etwas an ihren Gleichungen ändern müsste.50 Die Mechanik, Pro­
totyp der wissenschaftlichen Betrachtung, die Bergson hier vor­
schwebt, betrachtet faits accomplis; die duree als geistiges Geschehen 
aber ist immer im Werden begriffen und hat keine sich identischen 
Momente, die auf einer Verlaufslinie abgebildet werden könnten. 
Dauer und Bewegung sind rechnendem Zugriff unzugänglich.

Homogen ist somit allein der Raum; Gegenstände im Raum ha­
ben distinkte Vielheit und sind somit allein zählbar.51 Im Raum gibt 
es keine Dauer und sich durchdringende Sukzession, und alle Multi­
plizität der an sich einzelnen Dinge in dem Sinne, dass sie eine Dauer 
verliehen bekommen, die sie zu dauernden macht, ist eine Leistung 
des Bewusstseins.52 Durch die Bewusstseinsleistung >Gedächtnis< und 
Bindung an bestimmte Bewusstseinszustände >konserviert< sie sie, 
stellt sie dann in eine Reihenfolge und re-exteriorisiert sie, indem 
sie sie in abgeleitete distinkte Vielheit setzt.53 Die eigentliche, kope- 

50 Essai 87.
51 Essai 89. Bergsons Theorie der Zahl (Essai 56-68), die übrigens von Russell harsch 
kritisiert wird (wie die Philosophie Bergsons insgesamt), soll hier nicht ausgeführt wer­
den. Kurz gesagt geht es Bergson darum, dass nur Gleiches in einem homogenen Raum 
gezählt wird - zählt, d.h. misst man Bewusstseinszustände, verfälscht man so ihr We­
sen. Vgl. Russell, Bertrand: »The Philosophy of Bergson«, in: The Monist, XXII, Juli 
1912, Nr. 3, 321-347. Der Aufsatz bildet auch die Grundlage des Bergson gewidmeten 
Kapitels in Russells A history of Western Philosophy, London (Allen & Unwin) 1945, 
756-765.
Zu Russells Kritik s.a. Panero, Alain: Commentaire des Essais et Conferences de Berg­
son, Paris (L'Harmattan) 2003, 265, Anm. 1; Worms, Frederic: »Bergson entre Russell et 
Husserl: un troisieme terme?«, in: Rue Descartes!29, Paris (PUF) dec. 2000, 79-96.
52 Essai 89: »C'est que la duree et le mouvement sont des syntheses mentales, et non pas 
des choses«.
53 Essai 89 f.: »11 resulte de cette analyse que l'espace seul est homogene, que les choses 
situees dans l'espace constituent une multiplicite distincte, et que toute multiplicite 
dictincte s'obtient par un deroulement dans l'espace. 11 en resulte egalement qu'il n'y a 
dans l'espace ni duree ni meme succession, au sens oü la conscience prend ces mot: cha- / 
cun des etats dits successifs du monde exterieur existe seul, et leur multiplicite n'a de 
realite que pour une conscience capable de les conserver d'abord, de les juxtaposer en- 
suite en les exteriorisant les uns par rapport aux autres. Si eile les conserve, c'est parce 

55

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

netrierende Vielheit der Bewusstseinszustände ist somit auch etwas 
wesentlich anderes als die distinkte Vielheit der Zahl, die ja der Ho­
mogenität des Raumes entspricht.54 Wir stehen also vor zwei Arten 
der Vielheit und somit, wie Bergson anmerkt, des Unterschiedes des 
Selben und Anderen.55 Im einen Fall ist diese Unterscheidung quali­
tativer Natur,56 im anderen quantitativer; dieser Unterschied ist 
sprachlich kaum auszudrücken, jede Beschreibung der durativen 
Sukzession der Bewusstseinszustände muss sie bereits (sprachlich) 
auseinanderhalten, so dass Bergson zufolge ein vice originel57 diesen 
Begriff der qualitativen Vielheit verdirbt. Die Sicherheit der Existenz 
einer solchen qualitativen Vielheit entnimmt Bergson, der hier wie 
später so oft sich gezwungen sieht, indirekt und mit den Mitteln des 
>Gegners< vorzugehen, der Beobachtung, dass auch scheinbar rein 

que ces divers etats du monde exterieur donnent lieu ä des faits de conscience qui se 
penetrent, s'organisent insensiblement ensemble, et lient le passe au present par l'effet 
de cette solidarite meme. Si eile les exteriorise les uns par rapport aux autres, c'est parce 
que, songeant ensuite ä leur distinction radicale (l'un ayant cesse d'etre quand l'autre 
parait), eile les aper^oit sous forme de multiplicite distincte; ce qui revient ä les aligner 
ensemble dans l'espace oü chacun d'eux existait separement. L'espace employe ä cet 
usage est precisement ce qu'on appelle le temps homogene«.
Dieses lange Zitat birgt eine Reihe von Schwierigkeiten der Konzeption Bergsons im 
Essai in sich, weswegen es auch in dieser Länge wiedergegeben wurde. >Herkunft< und 
>Natur< des Raumes, die Weise, wie der Raum bzw. die in ihm enthaltenen Einzeldinge 
zu irgendetwas veranlassen können, wie das hierfür offensichtlich wichtige Gedächtnis 
funktioniert - diesen Fragen geht Bergson in seinen späteren Werken nach. Hier hat er 
ein rein >psychologisches< Interesse, indem das Bewusstsein in seinen unmittelbaren 
Gegebenheiten (donnees immediates), d.h. noch nicht, insofern es mit der Außenwelt 
konfrontiert ist, untersucht. Dass diese nach dem deutschen Titel des Werkes >Zeit< und 
>Freiheit< sind und wie er mit dem Begriff der Möglichkeit als Gegenbegriff arbeitend 
diese angeht und dabei das Fundament für seine späteren Werke legt, macht das Interes­
se dieses Werkes für diese Arbeit aus. In dem Maße, wie sich Bergson anderen Wirklich­
keitsbereichen zuwendet, wendet er sich auch anderen >Möglichkeitsbereichen< zu, um 
am Ende seines Schaffens beide selbst, >möglich< und >wirklich< (auch als zentrale Prädi­
kate unterschiedlicher Denkweisen), ins Auge zu fassen. Hier bereitet er die erste Kon­
frontation von Möglichkeit und durativer Wirklichkeit vor, indem distinkte Vielheit in 
einem homogenen Milieu der organisierten Vielheit des Bewusstseins gegenüber ge­
stellt wird.
54 In PM (IM) 189 f. entledigt sich Bergson des Problemes, Arten von Vielheit zu diffe­
renzieren, indem er Einheit und Vielheit zu äußerlichen Gesichtspunkten auf die duree 
erklärt, die ihr von vorneherein nicht gerecht werden können.
55 Essai 90: »Deux conceptions, l'une qualitative et l'autre quantitative, de la difference 
entre le meme et l'autre« [Hervorhebung H. B.].
56 ... und enthielte, »comme dirait Aristote«, die Zahl nur in potentia, so Bergson in 
Essai 90.
57 Essai 91.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität

quantifizierende Vorgehensweisen qualitative Aspekte aufweisen: so 
berücksichtige z. B. die Preisgestaltung von Einzelhändlern, die nie 
runde Zahlen, sondern immer die nächstniedrigen nähmen, dass 
vom Konsumenten dieser rein quantitativ im geringstmöglichen Ab­
stand sich befindlichen Zahl die Qualität besonderer Preiswertheit 
zukomme und durch diesen geringen quantitativen Unterschied die 
Qualität des Ganzen - Preises - sich verändert. Somit bekommt der 
scheinbar paradoxe Satz Bergsons seinen Sinn, dass wir dank der 
Qualität der Quantität die Vorstellung einer Quantität ohne Qualität 
bildeten.58

Durch diese symbolische Repräsentation der Zeit durch das Be­
wusstsein gewinnt die Zeit einen homogenen Aspekt, der wiederum 
allein dadurch entsteht, dass jeder Term einer wahrgenommenen 
identischen Reihe einen doppelten Aspekt dadurch erhält, dass er 
zum einen als den anderen identisch angesehen wird, zum anderen 
durch sein Hinzutreten die Organisation der bisherigen Reihe ver­
ändert. Dadurch wird im Raum plötzlich eine multiplicite qualita­
tive5^ entfaltet. Dieser doppelte Prozess der Durchdringung von 
Homogenität qua Raum und Bewusstsein/dnree qua Heterogenität 
vollzieht sich besonders in der »Wahrnehmung des an sich uner­
kennbaren äußeren Phänomens, das für uns die Form der Bewegung 
annimmt«60: das Bewegte/Sich Bewegende bleibt sich einerseits 
gleich, andererseits wird durch die Leistung des Gedächtnisses, das 
die verschiedenen Positionen zusammensetzt zu einer ganzen Bewe­
gung, im Bewusstsein ein sich durchdringendes Kontinuum von Bil­
dern geschaffen. Das Problem der Bewegung, das Bergson durch sein 
ganzes Schaffen hindurch in Atem hält, tritt, obwohl es in der ratio 
des Essai einen rein vorbereitenden Platz hat (nämlich die Vorberei­
tung des Verständnisses von - freien - Handlungen), hier zum ersten 
Mal in seiner grundsätzlichen Bedeutung zutage: hier entscheidet 
sich das Verhältnis des Bewusstseins zum Raum bzw. zur Außenwelt, 
späterhin zur Materie.

58 Essai 92: »C'est donc gräce ä la qualite de la quantite que nous formens l'idee d'une 
quantite sans qualite«.
59 Essai 92.
60 Essai 92: »Or, nulle part ce double processus ne s'accomplit aussi facilement que dans 
la perception du phenomeme exterieur, inconnaissable en soi, qui prend pour nous la 
forme du mouvement«.

57

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

»Vornehmlich durch Vermittlung der Bewegung also nimmt die Dauer die Ge­
stalt eines homogenen Mediums an und projiziert sich die Zeit in den Raum«.61

Jede Wiederholung eines Phänomens der Außenwelt ist so geeignet, 
dem Bewusstsein eine derartige Repräsention einzugeben (suggerer). 
In jeder »Außenwahrnehmung« gerät so das Bewusstsein heraus aus 
der Reinheit seiner Dauer, verzeitlicht die Außenwelt und verräum- 
licht sich selbst, symbolische Bilder seiner selbst schaffend. Solche 
symbolischen Bilder sind auch Möglichkeiten. Diese tatsächliche 
>Gemischtheit< des Bewusstseins wird in späteren Werken >ontolo- 
gisch< unterlegt werden; im Essai führt dies in Fortsetzung der Hin­
führung zum Problem der Freiheit zur Unterscheidung zweier 
Aspekte des >Ich<, die nachfolgend kurz skizziert werden sollen: des 
inneren und des äußeren Ich (moi interieur, moi exterieur).62 Hier 
schließt Bergson die Ergebnisse der ersten beiden Kapitel des Essai 
zusammen und bereitet mit der Unterscheidung der Ebenen oder 
Aspekte des Ich die Freiheitsdiskussion des dritten Kapitels vor. Denn 
die angesprochenen Probleme - wie dann auch das der Möglichkeit - 
haben ihre Grundlage in einer grundlegenden Zwiespältigkeit des Ich 
selbst. Das äußere Ich arbeitet in der Selbst- wie Fremdbetrachtung 
mit Symbolen, d.h. selbst unbewegten Vertretern63 von Beweg­
lichem; eines dieser Symbole ist Möglichkeit als Vertreter von Ver­
änderung überhaupt. Mit diesem Begriff arbeitet das äußere Ich er­
folgreich; wird aber Freiheit als Problem in dieser Weise behandelt, 
bleibt es der Ebene des äußeren Ich verhaftet und kann nicht als wirk­
liche Freiheit des inneren Ich behandelt werden. Davon handeln die 
nächsten Abschnitte.

Die zwei Aspekte des Ich64

Diese zwei Aspekte des Ich bedeuten, dies soll zunächst festgehalten 
werden, keine Verdoppelung; es handelt sich mehr um die Beschrei­
bung zweier Arten von Aufmerksamkeit, die eine nach außen, die 

61 ZF 94; Essai 93: »C'est donc par l'intermediaire du mouvement surtout que la duree 
prend la forme d'un milieu homogene, et que le temps se projette dans l'espace«.
62 Essai 93-104.
63 Diese unbewegten Vertreter können als Sprache wiederum sehr flexibel eingesetzt 
werden; s. das vierte Kapitel dieser Arbeit.
64 »Les deux aspects du moi« ist der entsprechende Abschnitt im Essai überschrieben.

58

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die zwei Aspekte des Ich

andere nach innen gerichtet, die hier in einer Art »symbolischer Re­
präsentation« klarer voneinander getrennt werden, als sie es tatsäch­
lich sind.65 Mit seiner Oberfläche berührt das Ich die (materielle und 
soziale) Außenwelt; seine Wahrnehmungen bewahren etwas von der 
gegenseitigen Äußerlichkeit des Wahrgenommenen. Dadurch spielt 
sich auch das »oberflächliche« psychologische Leben in einem homo­
genen Milieu ab, das also diskret aufgefasste sukzessive Gefühls­
zustände auch auf symbolische Weise vorstellt (und zwar sowohl sei­
ne Objekte als auch sich selbst), im Unterschied zum »Tiefen-Ich«, 
das - grob gesprochen - als reine duree einer Homogenisierung nicht 
zugänglich ist:

»Das innere Ich, das da fühlt und sich leidenschaftlich erregt, das da abwägt und 
Entschlüsse fasst, ist eine Kraft, deren Zustände und Modifikationen sich aufs 
innigste durchdringen und eine tiefe Veränderung erfahren, sobald man sie 
voneinander absondert und in den Raum entfaltet. Da aber das tiefere Ich mit 
dem Oberfächen-Ich eine und dieselbe Person bildet, scheinen notwendig beide 
auf gleiche Weise zu dauern«.66

Es handelt sich um zwei Arten der Vielheit in dem einen Ich, um zwei 
Aspekte bewussten Lebens,67 um zwei verschiedene Auffassungen 
von duree: als homogenisierte, numerisierte einerseits, mit einem 
Ich wohldefinierter Einzelzustände, das aber lediglich ein in den 
Raum projizierter Schatten des Ich ist, Ergebnis der vorne beschrie­
benen Endosmose; dieses ist ein ausgedehntes Symbol der wahren 
duree, die ihrerseits qualitativ, heterogen, in einer sich durchdringen­
den, anreichernden Sukzession als einer Organisation qualitativer 
>Bestandteile< besteht.68 Teilt sich aber bereits das äußere Ich unter 
dem Einfluss seiner Wahrnehmungen selbst ein, so kann diese Ho­
mogenisierung weiter ins Innere vordringen und verursacht so die 
übliche falsche Vorstellung der duree des psychischen Lebens, indem 

65 Zu Oberfläche und Tiefe als »Operateurs essentiels« von Bergson: Petit, Annie: »Hen­
ri Bergson, la surface et la profondeur«, in: Bardy, Bergson. Naissance d'une Philoso­
phie, 71-83, hierfür bes. 76 ff.
66 ZF 95; Essai 93: »Le moi interieur, celui qui sent et se passionne, celui qui delibere et 
se decide, est une force dont les etats et modifications se penetrent intimement, et sub- 
issent une alteration profonde des qu'on les separe les uns des autres pour les derouler 
dans l'espace. Mais comme ce moi profond ne fait qu'une seule et meme personne avec le 
moi superficiel, ils paraissent necessairement durer de la meme maniere«.
67 Essai 102: »La vie consciente se presente sous un double aspect, selon qu'on l'aper^oit 
directement ou par refraction ä travers de l'espace«.
68 Essai 95.

59

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

es das moi profond ebenfalls segmentiert.69 Neben der Grundannah­
me eines homogenen Raumes gibt es noch zwei weitere Ursachen für 
dieses Phänomen der Unterteilung des Ich, nämlich Sprache und Ge­
sellschaft.70 Unterdrückt das Wort die jeweilige Einmaligkeit indivi­
dueller Empfindungen und vertauscht so das Gefühl, das innere Ge­
schehen mit seinem äußeren Ausdruck, so sucht das Leben in 
Gesellschaft dasselbe zu tun, indem es einen homogenen Raum des 
Lebens und auch des Erlebens schafft. Die homogene Distinktion äu­
ßeren Lebens, die mit dem Hineinwachsen in das soziale Geschehen 
statthat, wird dann reflektiert auf das innere Erleben, das als ebenso 
distinkt sich besser in die erlebte Außenwelt fügt.71 Es gibt jedoch 
Phänomene, in denen das Ich befreit von solchen Regulatoren auftritt 
und sich von der Oberfläche abtrennt; so kann z. B. der Traum als ein 
Zustand angesehen werden, in dem die Kommunikation mit der Au­
ßenwelt unterbrochen ist und das Ich als duree nur noch gefühlt und 
nicht mehr gemessen wird.72 Dort kehrt, so Bergson, ein qualitatives 
Wahrnehmen zurück, und statt einer mathematisierten Auffassung 
der Wirklichkeit herrscht jetzt ein konfuser Instinkt, der außer­
ordentlicher Sicherheit wie auch Fehlgriffen fähig ist.73

Aber auch im Wachzustand gibt es Hinweise auf eine solche 
qualitative Verfasstheit des Ich: so kann in einem Akt der attention 

69 Essai 95 E: »La conscience, tourmentee d'un insatiable desir de distinguer, substi- / 
tue le Symbole ä la realite, ou n'apenjoit la realite qu'ä travers le Symbole«.
Hier haben wir die Quelle des Missverständnisses in anderer Formulierung vor uns: 
»symbolisch« meint immer ausgedrückt durch anderes; nimmt man das Symbol für 
die Realität, so Bergson, nimmt man die Realität nicht mehr nach ihren eigenen Arti­
kulationen wahr, sondern nach denen der dorthinein importierten Symbolwelt, die die 
wahre Welt natürlich nicht auszufüllen vermag.
70 Essai 96: »Comme le moi ainsi refracte, et par la-meme subdivise, se prete infiniment 
mieux aux exigences de la vie sociale en general et du langage en particulier, eile [seil, la 
conscience] le prefere, et perd peu ä peu de vue le moi fondamental«.
Für das Folgende Essai 102 ff.
71 Sie wird so auch einer »Oberflächenpsychologie« zugänglich, die sich nicht allein mit 
faits accomplis beschäftigen, sondern auch Erkenntnisse über faits accomplissants, Ent­
wicklungen erlangen will. S. Essai 104.
72 Essai 94. Vgl. auch das Laisser vivre, hier, S. 4, mit Anm. 16.
73 Essai 94: »instinct confus, capable, comme tous les instincts, de commettre des mepri- 
ses grosseres et parfois aussi de proceder avec une extraordinaire sürete«. Der hier 
auftretende Begriff des Instinkts, nicht weiter ausgeführt, gewinnt im späteren Werk 
als Gegenbegriff zur Intelligenz und Vorbegriff zur Intuition an Wichtigkeit und dann 
auch an Schärfe. Vgl. das dritte Kapitel dieser Arbeit.
Zum Traum auch Essai 102: er gibt eine »faible idee de l'interpenetration de nos con- 
cepts ä l'etat de veille«.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die zwei Aspekte des Ich

retrospective die Zahl der vergangenen Schläge einer Turmuhrglocke 
rekonstruiert werden, indem man in der Imagination die Schläge 
wiederholt, bis der eingetretene qualitative Bewusstseinszustand 
wieder erreicht ist. Man macht sich dabei zunutze, dass das Bewusst­
sein die Glockenschläge nicht einfach gezählt hat, sondern sie zu 
einer Organisation, zu einer Melodie zusammenfügt, die sich mit 
dem Hinzutreten jedes neuen Schlages verändert.74 Um aber das 
moi profond jenseits (bzw. diesseits) solcher halbbewusster Erlebnis­
se wieder zu finden, ist eine besondere analytische Anstrengung not­
wendig;75 sie müsste die inneren, lebendigen psychischen Vorgänge 
auffinden und aufweisen und sie von ihrem üblichen Bild (image) 
reinigen. Eine Introspektion besonderer Weise, die versucht, das in­
nere Erleben in seiner Reinheit wieder aufzufinden, kann so die Ver­
fälschungen durchschaubar und vielleicht behebbar machen76 und so 
manches philosophische Problem neu anpacken.77

Die Ordnung der homogenen Distinktion hat nämlich ihre Folgen 
auch und zunächst für das Freiheitsproblem, das das Zentrum des 
Essai ausmacht und auch im Problemfeld des Möglichkeitsbegriffs 
einen wichtigen Rang einnimmt. Das Freiheitsproblem - d. h. das 
Problem des libre arbitre, wie es durch den Eintrag des Raumes in 
die Konzeption der Zeit qua Dauer ensteht, weil nämlich so unsere 
Wahrnehmung äußeren und inneren Wandels, also der Bewegung 
und der Freiheit verderbt würden - wird aber nicht in klassischem 
Sinne gelöst: Bergson kündigt bereits zu Ende des ersten Kapitels 
lediglich an, die Illusion derer, die es aufstellen, zu zeigen.78 Die 

74 Hier liegt das erste Auftreten einer auch für das Möglichkeitsproblem zentralen Fä­
higkeit des Bewusstseins vor, nämlich retrograd tätig zu werden. Dazu mehr im vierten 
Kapitel dieser Arbeit.
75 Essai 96 ff.
76 Wir haben es hier mit dem Anfang der Entwicklung der Intuition als Methode zu tun, 
eine Entwicklung, die ihrerseits erst spät abgeschlossen wird. Insbesondere wird Berg­
son späterhin von der Introspektion als alleiniger Vorgehensweise abrücken und v.a. in 
der Evolution creatrice die Extrapolation von sog. Faktenlinien entwickeln (als Methode 
erläutert in ES; vgl. der Methodenabschnitt im dritten Kapitel dieser Arbeit).
77 Begriff und Methode der Intuition werden erst später im Werk Bergsons ausgeführt; 
hier liegt ihr Ursprung. Vgl. drittes und viertes Kapitel sowie Methodenabschnitt dieser 
Arbeit.
78 Essai 55. Deswegen ist auch der in der Literatur bestehende Zwist, ob Bergson hier 
Freiheit als liberum arbitrium auffasse, müßig. Lafrance und Meyer, Philonenko und 
Chedin weigern sich (m. E. zurecht), Freiheit im bergsonschen Sinne als libre arbitre

61

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Grundlage der Betrachtung des Freiheitsproblems liegt in der in den 
vorigen Kapiteln vorbereiteten und ausgeführten Problematik des 
Missverständnisses der zeitlichen Verfasstheit des Bewusstseins, die 
als duree eine Qualität besitzt, die sie aus jeder mechanisch-numeri­
schen Betrachtungsweise heraushebt.79 Das Missverstehen des psy­
chischen Lebens als denselben physikalischen Gesetzen unterworfen 
wie jede Materie (z. B. Kausalität zwischen einander äußerlichen Ele­
menten) führt zu jenem unauflöslichen Streit, in dem die Frage nach 
der Freiheit bis dato verharrt. Bergsons Strategie ist es hier, die bis­
herigen Positionen im Streit um die Freiheit als diesen irrigen 
Grundanschauungen verhaftet zu zeigen und so den Weg frei zu ma­
chen für eine neue Art des Verständnisses der Gegebenheit der Frei­
heit - eine Strategie, die er immer wieder anwendet und typisch ist 
für den sogenannten »negativen« Teil seiner Philosophie.

zu bezeichnen, da bei Bergson, anders als in dessen für sie (und Bergson) klassischer, 
d. h. leibnizscher Spielart, keine Auswahl zwischen vorliegenden Möglichkeiten statt­
findet, ja gerade der hierfür nötige Möglichkeitsbegriff bei Bergson umgestürzt werde 
(Chedin). Hude spricht sich hiergegen dafür aus, Bergsons Freiheitsbegriff als libre-ar- 
bitre-Erklärung zu bezeichnen, da er einen rationalen Entscheidungsprozess zwischen 
Möglichkeiten (immerhin non-tout-faits) beschreibe. Hude stützt sich hier wie auch in 
der Kennzeichnung der bergsonschen Freiheit als moralischer auf die von ihm heraus­
gegebenen Vorlesungsmitschriften der Schüler Bergsons; hier lässt sich Hude jedoch in 
die Irre führen, da Bergson sich in seinen Vorlesungen überaus konservativ an vorlie­
gende Handbücher hält und die vorsichtig eingebrachten Neuerungen aus der eigenen 
Philosophie recht gut zu erkennen sind. Der Wert dieser Mitschriften liegt in der Er­
kenntnis dessen, welchen Gedanken- bzw. Lehrhintergrund Bergson zur Abhebung sei­
ner Gedanken hatte, was er wann zur Kenntnis nahm und wie lehrte, wie und wann er 
eigene Ergebnisse für so gesichert hielt, dass er sie in der Lehre weitergab.
Philonenko, Bergson, z.B. 85 (Anm. 93), 92; Chedin, Possibilite et liberte dans l'Essai, 
86; Lafrance, Guy: »La liberte et la vie chez Bergson«, in: Revue internationale de phi- 
losophie, 2/1991, No. 177 (Sondernummer Bergson), 130-136, hierfür 132; Meyer, Pour 
connaitre Bergson, 35; Hude, Bergson 1,133-145.
Vgl. den Diskussionsbeitrag Bergsons in der Societe fran^aise de Philosophie vom 
7.7.1910 (Mel 833 f., auch bei Lalande, Andre: Vocabulaire technique et critique de la 
Philosophie, vol. 1, A-M, Paris (PUF: Quadrige) 1999, 561), wo Bergson den Begriff des 
libre arbitre nur mit der o. g. zentralen Einschränkung notfalls zu akzeptieren sich bereit 
zeigt. Vgl. auch den Brief an Leon Brunschvicg vom 26.3.1903 (Mel 585 f.).
79 Essai 116.

62

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

Freiheit

Bergson selbst gibt im Essai zu Anfang des Kapitels über die Freiheit 
den Hinweis, dass er zunächst Determinismuskonzeptionen auf die 
ihnen seiner Meinung nach zugrundeliegenden Irrtümer untersucht; 
er geht dabei von seiner Konzeption der zwei Aspekte des Ich aus. In 
der (beinahe-)dualistischen Auffassung der beiden Ichs ist keines zu 
einem nicht wirklich existierenden Phantom in dem Sinne abqualifi­
ziert, dass es eine reine Erfindung sei, dem durch eine ordentliche 
Aufklärung beizukommen wäre; beide >existieren<, und beide haben 
ihre Existenzberechtigung in ihrer Funktion.80 Aus den beschriebe­
nen Aspekten des Ich folgen die Argumente der Freiheitsdiskussion; 
und so wird der physikalische Determinismus, so wie Bergson ihn 
versteht, zunächst auf eine ihm zugrunde liegende psychologische 
Hypothese zurückgeführt (dass es nämlich eine duree nicht gebe), 
die dann auf der Grundlage der ersten Kapitel bestritten wird. Da­
raufhin ist das Feld freigeräumt für die Beschreibung der freien Ak­
tivität des Ich.

Im physikalischen Determinismus, den Bergson angreift, wer­
den alle geistigen Tätigkeiten als Wirkung (resultantes mecaniques) 
materieller Prozesse beschrieben. Grundlage dieses Materialismus ist 
der Energieerhaltungssatz, demzufolge die Summe aller Energie im 
Universum immer gleich bleibt; dadurch aber sei es, da der Satz be­
deute, dass eine jede relative Positionierung von Materiepunkten des 
Universums durch vorhergehende Positionen lückenlos zu erklären 
sei, im Prinzip möglich, bei totaler Kenntnis der Lage aller Atome des 
Universums Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Handlun­
gen eines Menschen qua organisierter Materie lückenlos zu berech­
nen.81 Dabei werden Wahrnehmung ebenso wie unwillkürliche Re­
aktionen und willkürliche Handlungen als mechanische Resultanten 
begriffen (und für rein physiologische Zusammenhänge sieht Berg­
son hierin auch keinerlei Problem). Für Bergson, der den Energieer­
haltungssatz in seiner zeitgenössischen Formulierung lediglich als 
einen Schritt in der Entwicklung der Wissenschaften begreift, macht 

80 Wir treffen hier auch den Dualismus Intelligenz-Intuition bzw. Geist-Materie, der 
später ausführlich behandelt wird. Hat Bergson im Essai dieses auch noch nicht getan, so 
gibt es doch genügend Aussagen, die erkennen lassen, dass bereits hier auch das schein­
bar als fehlerhaft betrachtete Oberflächen-Ich seine Berechtigung hat.
81 Essai 109. Das zweite Gesetz der Thermodynamik, das der Entropie, wird in EC 
242 ff. mit behandelt. Vgl. hierzu auch Philonenko, Bergson, 71,103.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

dieser auch nicht die Grundlage oder das Zentrum aller Naturwissen­
schaft aus; letzten Endes verweise er auf den Satz vom Widerspruch 
und besage nichts weiter als dass, was gegeben sei, gegeben sei, was 
nicht gegeben sei, nicht gegeben sei, kurz, dass von nichts nichts kä­
me.82 Wahr sei er im Feld mathematischer Operationen und diene 
also zur Vorhersage von Zuständen geschlossener Systeme, denen 
ein ihnen zugrundeliegendes Kalkül zugesprochen werden kann; 
ebenso gelte er, wie bereits gesagt, auf dem Feld physiologischer Ge­
schehnisse.83 Ob er jedoch allgemeingültig sei und für jedes mögliche 
System bzw. jede Art von Energie gelte, sei empirisch noch nicht 
erwiesen. Eine solche Ausdehnung des Determinismus bzw. der Gül­
tigkeit des Energieerhaltungssatzes auch auf den Bereich des Psy­
chischen würde aber tatsächlich angenommen; diese Annahme ließe 
aber kaum noch Platz für eine Freiheit, die über die des Gangs unse­
rer Ideen hinausginge; auf jeden Fall aber wären unsere Bewegungen 
determiniert, ja von außen betrachtet wir selbst insgesamt Auto­
maten.84

Bergson hat zwei Einwände gegen diesen auf dem Erhaltungs­
satz beruhenden Determinismus: zum einen fehlt noch immer der 
empirische Nachweis der lückenlosen Deckung physikalischer und 
psychischer Zustände; gibt es auch Zustände, wo die Wirkung des 
einen auf den anderen Bereich offensichtlich scheint, wie z. B. bei 
der Sinneswahrnehmung (die im Oberflächen-Ich anzusiedeln wäre), 
so gehe eine apriorische Behauptung eines grundsätzlichen Paralle- 
lismus aber zu weit. Die lückenlose Reduktion des Psychischen auf 
Physisches aber gehe zurück auf eine metaphysische Hypothese,85 
die Annahme nämlich, dass die Zeit Raum sei oder negativ aus­

82 »... quelque chose ne saurait venir de rien« (Essai 113).
83 Essai 108 f.
84 Essai 112 £ Vgl. Philonenko, Bergson, 75.
85 Wie überhaupt Korrespondenztheorien der Philosophiegeschichte zumeist aus nicht­
physikalischen Gründen aufgestellt worden seien: Leibniz schreibe die Korrespondenz 
der harmonie preetablie zu, ohne jedoch zuzugeben, dass physikalische Bewegung kei­
nesfalls mechanisch wirk-kausal für Perzeptionen sein könne; Spinoza beschreibe eine 
Korrespondenz ohne gegenseitige Beeinflussung, die parallele Entwicklungen der ewi­
gen Wahrheit seien; der zeitgenössische Determinismus beschreibe hingegen auf sehr 
viel unklarere Weise, ohne dieselbe geometrische Strenge, das Bewusstsein als aus der 
molekularen Hirnbewegung irgendwie herausleuchtend oder als Hintergrundphäno­
men. Dabei sei eine kausale Verbindung zwischen physikalischer und psychischer Ebene 
empirisch erst in wenigen Fällen und nur bei unwillkürlichen Akten nachgewiesen, 
werde aber leichtfertig auf die Gesamtheit geistiger Tätigkeit ausgedehnt (Essai 111).

64

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

gedrückt, dass es so etwas wie eine duree nicht gebe, d. h. einen Seins­
bereich, der physikalisch-mechanistischen Erklärungen prinzipiell 
nicht zugänglich ist. Beim Studium psychologischer Phänomene aber 
könne durchaus eine Art Kraft aufgefunden werden, die dem Ener­
gieerhaltungssatz nicht unterliegt.86 Die Existenz eines solchen Be­
reiches, deren Nachweis Bergson in den ersten Kapiteln geführt hat, 
würde die Gültigkeit dieses Grundgesetzes für bestimmte Bereiche 
nicht beeinträchtigen, wohl aber diese darauf beschränken.87 Durch 
diese Umlenkung auf einen psychologischen Determinismus als 
Gegner kann sich Bergson wieder auf das Feld des Psychologischen 
zurückziehen; der psychologische Determinismus tritt für ihn als as- 
soziationistischer Determinismus auf, bei dem die Motive, die zu­
meist unsere Handlungen bestimmen, als necessitierende Gründe 
auf die quasi-geometrische Weise des physikalischen Determinismus 
betrachtet werden;88 dieser eher approximativ oder qualitativ zu nen­
nende Determinismus stützt sich so auf die Mechanizität des physi­
kalischen, dieser aber wird in seiner Gültigkeit weiter ausgedehnt. 
Gestützt auf die Tatsache, dass basale psychologische Vorgänge 
durchaus physikalischen Phänomenen entsprechen, wird so das 
»Theater des Bewusstseins« als »wörtliche und sklavische Überset­
zung« molekularer Vorgänge angenommen,89 im Extremfall als Epi­
phänomen;90 es entsteht so ein Wechselspiel der Determinismen.91

86 Essai 116: »Dans ces conditions, ne peut-on pas invoquer des presomptions en faveur 
de l'hypothese d'une force consciente ou volonte libre, qui, soumise ä l'action du temps 
et emmagasinant la duree, echapperait par lä-meme ä la loi de la Conservation de l'ener- 
gie?«
87 Diese Denkfigur der gleichzeitigen Beschränkung und Bestätigung der Gültigkeit 
bestimmter Methoden ist eine Grundmethode Bergsons. Ein Manko großer Teile der 
Sekundärliteratur (auch zum Thema der Möglichkeit) ist, dass gerade diese weiterbeste­
hende Gültigkeit oft aus dem Auge verloren wird. Dabei ist sie für den sekundären 
Dualismus< der bergsonschen Ontologie wesentlich. Denn in den folgenden Kapiteln 
wird deutlich werden, dass die Dualismen Bergsons stets abgeleitete sind, Ergebnis einer 
Entwicklung, in der ein ursprüngliches Prinzip an Kraft verliert und auf die Weise der 
Organisation Anlauf nimmt, seine eigene Abschwächung zu überwinden.
88 Essai 112.
89 Essai 12: »Des lors il n'hesite plus ä tenir la piece qui se joue sur le theätre de la 
conscience pour une traduction, toujours litterale et servile, de quelques-unes des scenes 
qu'executent les molecules et atomes de la matiere organisee«.
90 Essai 115.
91 Essai 112: »Le determinisme physique, auquel on aboutit ainsi, n'est point autre 
chose que le determinisme psychologique, cherchant ä se verifier lui-meme et ä fixer 
ses propres contours par un appel aux Sciences de la nature«.

65

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Wir haben hier die für Bergson typische Beschreibung des Phä­
nomens des Selbstbetrugs des menschlichen Geistes: weil dieser sich 
(durch die vorne beschriebene Endosmose) zumeist indirekt, nämlich 
>verräumlicht< betrachtet, übersieht er die ihm eigene duree, mecha­
nisiert sein eigenes Leben dergestalt, dass er auch für sich annimmt, 
dass sein Leben in derselben Weise wie die Materie kausaler Notwen­
digkeit unterliege. In einer Art »metaphysischem Vorurteils«92 sieht 
sich hier das Bewusstsein als etwas, bei dem die gleichen Ursachen die 
gleichen Effekte ergeben, es quasi ständig wieder auf Null gestellt 
wird, so, als ob es keine Entwicklung durchliefe, sondern stets vor 
denselben (inneren wie äußeren) Situationen und Relationen (als Ur­
sachen) stehe und auf diese immer wieder in derselben Weise reagie­
re. Dabei hat das Bewusstsein als dauerndes wesentlich seine eigene 
Vergangenheit - oder besser: es ist sie,93 denn seine duree wirkt quasi 
als Selbst-Ursache; es verläuft in der Zeit, und ein Zurückstellen wie 
bei einer Uhr ist bei ihm unmöglich.94

Die Zuschreibung von zwingenden Gründen aber, so Bergson 
weiter, erfolgt stets erst im Nachhinein; bei Assoziationen wie auch 
bei Entscheidungen wird immer erst im Nachhinein ein Weg der Ent­
scheidung rekonstruiert und aus Motiven und Tendenzen zwingende 
Ursachen gemacht.95 So kann Bergson sagen, dass im Bereich des 
Psychischen, der für ihn später der Bereich des Lebendigen über­
haupt sein wird, die Wirkung der Ursache vorhergehe - insofern 
nämlich erst nach dem Eintreten eines Geschehens festgestellt wer­
den kann, wie es zu ihm kam, und zudem der Hang dazu, solches 
festzustellen, sowieso dem Bereich der nachvollziehend-planenden 
Intelligenz zugehört. Dadurch werden in der nachträglichen Feststel­
lung auch einzelne Aspekte als Ursachen hypostasiert, die es so in 
ihrer ursprünglichen Verbundenheit gar nicht waren. Wir haben hier 
das erste Auftreten des mouvement retrograde du vrai, das in PM 
besonders prominent werden wird; im dem ihm gewidmeten 4. Ka­

92 Essai 117: »prejuge metaphysique«.
93 Und macht damit die Substanz des Menschen aus. Jankelevitch bezeichnet in einer 
glücklichen Wortfügung den Menschen als »wandelnde Zeitlichkeit« (Jankelevitch, 
Bergson, 36: »L'homme est je ne sais quoi de presque inexistant et d'equivoque qui n'est 
pas seulement dans le devenir, mais qui est lui-meme un devenir incarne qui est tout 
entier duree, qui est une temporalite ambulante!«).
94 Essai115 £.
95 Essai 191: »Notre propre volonte est capable de vouloir pour vouloir, et de laisser 
ensuite l'acte accompli s'expliquer par des antecedents dont il a ete la cause«.

66

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

pitel dieser Arbeit soll es weiter behandelt werden. Die Frage, ob es 
sich hier nur um eine Redeweise handelt, liegt zumindest für Deleu- 
ze und Mullarkey nicht auf der Hand;96 in der retrograden Aktivität 
wird der Vergangenheit zumindest etwas zugemutet, was dort als 
solches, nämlich Ursache, nicht existiert hat.

Der zur allein richtigen Lehre (und von Bergson zum Haupt­
gegner) erhobene Assoziationismus ist so, da er die durative Natur 
des Tiefen-Ich außer Acht lässt, eine fehlerhafte - oder besser: un­
vollständige - Konzeption des Ich und seiner inneren Vielheit, die er 
als distinkte und homogene auffasst. Seiner Auffassung nach haben 
wir verschiedene Vorstellungen, die sich als getrennt bestehende ge­
genseitig beeinflussen; er lässt so das qualitative Element fallen und 
behandelt das Innenleben als Geometrie.97 98 Unvollständig und fehler­
haft durch ihren Anspruch auf Alleingültigkeit ist der Assoziationis­
mus deswegen, weil er eben nur in dem Bereich des Außen-Ich 
(durchaus) zu Recht besteht. Das Ich berührt mit seiner >Oberfläche< 
die Außenwelt und wird so durch sie geprägt; sie begegnet dieser 
Welt auf die Weise der auf sie hin gestalteten Sprache, d. h. mit der 
Perspektive der Notwendigkeit von klaren, abgrenzbaren und all­
gemeinen Bezeichnungen. Wahrnehmungen werden so (durch den 
Druck der Sprache) in einem aspect objectif abstrahiert zu All­
gemeinbegriffen, idees generales Auf diese Weise entsteht die 
zweite der Vielheiten, die der juxtaposition oder homogenen Anei­
nanderreihung, die der der Sukzession als Fusion oder gegenseitigen 
Durchdringung entgegensteht. Hier wird im Ausdruck einer idee 
generale eine symbolische Ebene erreicht, eine distinkte Welt ge­
trennter, gegeneinander abgrenzbarer und berechenbarer Zustände, 
in der der Assoziationismus zu Recht angewandt werden kann. In 
dieser Betrachtungsweise, die ja dem >äußeren Ich<, das geprägt ist 
durch die Begegnung mit der Außenwelt,99 entspricht, wird die dura­
tive, qualitative Heterogenität des inneren Lebens verfehlt. Diese be­
steht für Bergson darin, dass eine Person nichts weiter ist als die 

96 Mullarkey, Bergson, 173, gibt Deleuze darin Recht, dass die Rückwärtsbewegung 
eine des Wahren selbst sei - die Vergangenheit als wahre wird neu artikuliert. Dieses 
aber im strengen Sinne ontologisch zu sehen scheint m. E. doch fragwürdig. Vgl. das 
Zitat auf der ersten Seite dieser Arbeit.
97 Essai 121.
98 Essai 122.
99 Essai 125: »Le moi, en tant qu'il per^oit un espace homogene, presente une certaine 
surface«.

67

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Gesamtheit ihrer bisherigen Geschichte, und jeden Moment dieser 
Geschichte neue Qualitäten hinzufügt, die so das Gesamt verändern 
und auch geeignet sind, rückwirkend auf bereits Erlebtes einzuwir­
ken, das unter neuen Perspektiven stets neue Aspekte bieten kann. 
Eine Persönlichkeit ist also als das Ergebnis ihrer selbst anzusehen, 
die sich selbst in unvorhersehbarer Weise wandelt und entwirft; nicht 
umsonst wird EC mit sieben Seiten beginnen, die die Entwicklung 
des Menschen als fortwährende Schöpfung seiner selbst kennzeich­
nen.100 In dieser Vorprägung des Existentialismus schafft der Mensch 
sich selbst, indem er in den Momenten dieser Schöpfung ganz zu sich 
zurückkehrt, um aus sich heraus sich selbst neu zu entwerfen. Diese 
Selbstschöpfung im strengen Sinne ist Akten der Freiheit vorenthal­
ten; unterhalb ihrer gibt es eine kontinuierliche Gradation. Drückt 
sich eine Person in ihren >tiefen<, in diesem Moment von der Ober­
fläche unbeeinflussten Gefühlen selbst aus, gilt so andererseits, dass 
sie sich auch in ihren >aus der Tiefe getroffenem Entscheidungen 
selbst ausdrückt - d. h. aber nicht, dass sie sich als Zustand begriffe 
und ihre Schlüsse daraus zöge, sondern dass sie sich als Prozess er­
fasse und sich in diesem neu entwerfe;101 und dann, so Bergson, hat 
sie einen freien Akt vollbracht:

»Die Persönlichkeit [...] ist [...] in einer einzigen solchen Tatsache voll und 
ganz enthalten, vorausgesetzt, dass man sie auszuwählen versteht. Und die Äu­
ßerung dieses inneren Zustands wird gerade das sein, was man eine freie Hand­
lung nennt, weil sie dann das ganze Ich zum Ausdruck gebracht hat. In diesem 
Sinne kommt der Freiheit nicht jener absolute Charakter zu, den ihr der Spiri­
tualismus zuweilen verleihen möchte; sie lässt vielmehr Abstufungen zu«.102

»Der freie Entschluss nämlich entspringt aus der ganzen Seele und die Hand­
lung wird um so freier sein, je mehr die dynamische Reihe, an die sie geknüpft 
ist, eins zu werden tendiert mit dem fundamentalen Ich«.103

100 EC 7: »Exister consiste ä changer, changer ä se mürir, se mürir ä se creer indefiniment 
soi-meme«.
101 Hierzu z.B. Chedin, Possibilite et liberte, 87.
102 ZF 125; Essai 124f.: »La personne [...] est toute entiere dans un seuld'entre eux [seil, 
faits de conscience], pourvu qu'on sache le choisir. Et la manifestation exterieure de cet 
etat interne sera precisement ce qu'on appelle un acte libre, puisque / le moi seul en aura 
ete l'auteur, puisqu'elle exprimera le moi tout entier. En ce sens, la liberte ne presente 
pas le caractere absolu que le spiritualisme lui prete quelquefois; eile admet des degres«.
103 ZF 126; Essai 125 f.: »C'est de l'äme entiere, en effet, que la decision libre emane; et / 
l'acte sera d'autant plus libre que la Serie dynamique ä laquelle il se rattache tendra 
davantage ä s'identifier avec le moi fondamental«. Der Begriff des Emanierens im Zu­
sammenhang mit einem freien Akt taucht wiederholt und fast systematisch auf. Da 

68

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

Bergson will also nicht, wie bereits gesagt, Freiheit als Eigenschaft 
des Menschen als solchem nachweisen, die ihm immer anhänge wie 
Haut und Haare. Ihm geht es darum, Freiheit als eine Qualität von 
Handlungen zu beschreiben; und zwar nicht jeder Handlung, son­
dern eben nur bestimmten, die, betrachtet man sie im nachhinein, 
in einem besonderen Verhältnis zu ihrem Subjekt stehen. Freie 
Handlungen sind die äußeren Manifestationen bestimmter innerer 
Zustände, die in besonderer Weise Ausdruck der ganzen Seele, und 
nur der Seele sind. Freiheit ist so keine durchgehend wirkliche, be­
sondere Eigenschaft des Menschen, sondern jeweils gelungener 
Ausdruck seiner Wesenheit als duree.U}4 Dies wird es mit sich brin­
gen, dass freie Handlungen als solche von außen kaum zu bestimmen 
sind, ja letzten Endes auch der Handelnde seine Mühe haben wird, 
dieses oder jenes als freie Handlung zu benennen, vor allem aber, 
dass zunächst einmal freie Handlungen selten sind, und dass es we­
gen der Doppelperspektivität des Menschen, wie oben gesagt, Grade 
der Freiheit gibt. Diese Grade sind zurückzuführen auf die genannte 
>Existenzweise< des Ich in zwei Aspekten ein und derselben Person,104 105 
die nur künstlich auseinander gehalten werden können; ist das innere 
Ich, also der sich ständig entwickelnde Nukleus, der sich >auto- 
matisch< fortbildet und durch die gegenseitige Durchdringung ge­
kennzeichnet ist, eine eigene Kraft in der Aufbewahrung, Durch­
dringung und im Vorwärtsdrängen, so ist das äußere quasi das 
Erschlaffen dieser Kraft im Angesicht der Welt, welches seine Rück­
wirkungen auch auf das innere Ich haben kann und eine graduelle 
Invasion des Raumes ins Innere mit sich bringt.106 Diese Invasion 

parallel jedoch immer auch das Bild des Reifens verwendet wird, wird man das eine nicht 
ohne das andere bedenken dürfen. Zur organischen Reifung s. a. Lafrance, La liberte et a 
vie chez Bergson., 131 f. Den Begriff der emergence verwendet gleichbedeutend Jou- 
haud, Michel: »Bergson et la creation de soi par soi«, in: Les ttudes philosophiques 
no. 2 / 1992,195-215, hier 197. Die freie Handlung sei ein Emergenzphänomen, da hier 
etwas entstehe, das qualitativ unterschieden sei von der Summe seiner Elemente oder 
der Reihe seiner Antezedentien.
104 Zur Zusammengehörigkeit von duree und Freiheit s. Meyer, Pour connaitre Berg­
son, 35, de Lattre, La liberte, 51 f. Dementsprechend bezeichnet Jankelevitch, Bergson, 
59, die Freiheit als Substanz des Menschen, diesen als zweifüßige Freiheit: »La liberte 
est, comme le temps, la substance meme de l'etre humain. ... il est une liberte ä deux 
pattes«.
Es ist also nicht die einzelne, abgrenzbare Handlung, die frei ist, sondern in dieser Hand­
lung erweist sich der Mensch als für diesen »Moment« frei.
105 Essai 93.
106 Essai 94.

69

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

führt einerseits zu dem äußeren moi parasite, das auf dem Tiefen-Ich 
(moi profond) aufsitzt und unter Umständen die ganze Person so 
beherrscht, dass es niemals zu freien Handlungen kommt, weil das 
innere Ich vollkommen überdeckt wird.107 Wie Seerosen auf einem 
Teich treiben so auf der Oberfläche des Ich unverbundene Stücke 
oder auch größere Komplexe angelernten Verhaltens oder Denkens, 
die nicht mit dem Ich verschmolzen sind und dazu führen, dass der 
Mensch sich quasi mit einer festen Kruste umgibt, reflexhafte Akte 
erlernt und so bei diesen Punkten eher einem bewussten Automaten 
gleicht.108 Diese Verluste der Freiheit können auch aus bewusstem 
Verzicht kommen, unterwirft man sich Regeln der Umwelt oder ein­
fach dem Rat von Freunden. Andererseits führt diese Invasion des 
Raumes in das >Gebiet< des Geistigen zur Methode der Abstraktion, 
der Aufteilung in idees generales auch von Gegenständen, die einer 
Natur sind, die diese Vorgehensweise ihnen nicht angemessen sein 
lässt. Dies führt im konkreten Fall der Analyse geistigen Lebens zum 
Assoziationismus und insgesamt zu verräumlichten Rekonstruktio­
nen geistig-durativer Prozesse, und so zu einer Weise des Philoso­
phierens, die der üblichen praktischen, durch Verräumlichung und 
Sprache orientierten geistigen Tätigkeit entgegenkommt.109 Bezieht 
sich nun der Assoziationismus auf den Bereich der Kruste, des äuße­
ren Ich, trifft er seine Beobachtungen ganz zu recht. Versucht aber 
eine solche Philosophie etwas über die Freiheit auszusagen, wird sie 
fehlgehen.

Diese Weise des Philosophierens greift Bergson an, wenn er sich ge­
gen die Weise wehrt, in der (für ihn) das Problem der Freiheit übli­
cherweise behandelt wird, nämlich als Willens- bzw. Entscheidungs­
freiheit angesichts bestimmter Alternativen qua Möglichkeiten, die - 
in leibnizscher Manier - als vorgefertigte sich anbieten.110 Gerade 
dann, wenn man den Menschen als an sich indifferent vor die Wahl 
zwischen feststehenden Möglichkeiten stellt und meint, in solcher 
Situation seine Freiheit zu finden, behandelt man ihn als Mechanis­

107 Essai 125.
108 Essai 126. Zugleich ist es aber so, dass die reflexhaften Akte quasi das Substrat, die 
Lebensgrundlage sind, auf der freie Handlungen überhaupt erst möglich sind und ent­
stehen können.
109 Essai 100.
110 Vgl. die vorne angezeigte liberum-arbitrium-Diskussion. Chedin, Possibilite et li- 
berte, 86, weist auf Leibniz als Hauptbezugspunkt der klassischen Gegenkonzeption hin.

70

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

mus; denn vor die Wahl gestellt zu sein, beschreibt die Situation 
anders, als in einer Wahlsituation zu stehen; vor die Wahl gestellt 
wird der Wählende als wesentlich unentschieden begriffen, als je­
mand, der nach der objektiven Wägung äußerer Gründe handelt 
und dabei sich aus dem Spiel lässt, nicht aber als jemand, der das 
Wählenmüssen sich zu eigen macht und in dieser Situation sich an 
ihr und mit ihr verändert. Eine symbolische Darstellung einer Ent­
scheidungsfindung (A steht vor X oder Y) verfehlt gerade das Wesen 
einer Entscheidung. Bergson macht dies am Beispiel eines Schemas 
deutlich: in der üblichen Diskussion wird eine Person auf einer Weg­
strecke MO vorgestellt, welche dann an eine Gabelung gelangt, an 
der zwei Wege zu den Punkten X bzw. Y führen. X und Y werden 
als von vorneherein feststehende Alternativen, als Möglichkeiten be­
trachtet, die Person als sich vor und zwischen diesen befindend und 
Motive, Umstände, Vor- und Nachteile abwägend, dabei aber selbst 
unverändert bleibend. Nun machen die Deterministen die Unfreiheit 
an der Begründetheit der Entscheidung fest und sagen, nur die ge­
troffene Entscheidung hätte fallen können, da die Abwägung der be­
stehenden Motive ja zu ihr führen musste; die Antezedentien hätten 
nur diese eine Entscheidung möglich gemacht. Die Indeterministen 
machen im Zögern zwischen den Alternativen gerade die Freiheit 
fest. Mill z.B. als einer dieser Verteidiger der Freiheit gebe, so Berg­
son, an, dass das Bewusstsein der Freiheit im Bewusstsein besteht, 
dass man auch hätte anders wählen können.111 Bergson versteht ihn 
so, dass er sagen will, es wäre ebenso möglich gewesen, statt der ei­
nen die andere Möglichkeit auszuwählen. Beide versuchen so, im 
Beschreiben der Entscheidung zwischen Möglichkeiten Freiheit bzw. 
Unfreiheit als immer schon bestehendes Faktum bzw. Anthropinon 
zu beschreiben. Beide entsprechen so der Funktionsweise des sens 
commun, des normalen Alltagsverstandes. Dieser Alltagsverstand 
ist Bergsons bevorzugter Bezugspunkt; er beschreibt eine bestimmte 
Weise des Denkens, die auf die Weise des äußeren Ich funktioniert, 
d.h. in der verräumlichten Welt aufgeht und seine Funktionen ihr 
angepasst hat. Dieser Alltagsverstand hält sich an Festes und Verläss­
liches, er unterscheidet und abstrahiert, sucht nach bestimmten Ur­
sachen und Folgen, plant voraus. Er schafft sich Positionen, von de­

111 Essai 131 f. Bergson zitiert Mill, Philosophie de Hamilton, p. 551: »Avoir conscience 
du libre arbitre, dit Stuart Mill, / signifie avoir conscience, avant d'avoir choisi, d'avoir 
pu choisir autrement.«

71

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

nen er ausgeht, und solche, zu denen er hin will. Er tut dies aus der 
Notwendigkeit des Lebens in der räumlichen, homogenen Außen­
welt. Er hat dort auch seine Berechtigung, geht aber dann fehl, wenn 
er sich ans Philosophieren macht - was er aber, verführt durch seine 
Erfolge, tut und so einen Gutteil der klassischen philosophischen 
Probleme schafft. Ein solches Problem ist die Möglichkeit, und zu 
illustrieren ist dies besonders gut durch das Problem der Freiheit, 
denn auf der Basis dieses sens commun stehen die Positionen der 
Deterministen und der Indeterministen: er stellt sich das Ich vor, das, 
auf der Strecke MO auf dem Punkt O angekommen, die beiden Stre­
cken OX und OY sieht, die gleichermaßen offen vor ihm liegen, mit 
den Punkten X und Y als feststehende Sachverhalte, denen nur noch 
ein Schritt zur Verwirklichung fehlt, die deswegen »möglich« heißen 
und zwischen denen das Ich als an sich indifferentes zu wählen hat. 
Die Wahlhandlung des Ich ist für den Punkt O festgelegt, das Ich als 
etwas von allen Punkten Diskretes wird sich für einen der Endpunkte 
entscheiden. Gegner und Verfechter der Freiheit lassen aber beide vor 
der Aktion im Überlegen ein Zögern zwischen den Punkten X und Y 
stattfinden.112 Dem Indeterministen aber erscheinen dann auch nach 
der Wahl beide Wege als gleichermaßen offen stehend,113 den Deter­
ministen hingegen nur der ausgewählte; der Determinist würde 
Bergson zufolge sagen, dass die Handlung, wenn sie einmal voll­
bracht ist, vollbracht ist, also das Problem aus der Perspektive der 
vollzogenen Handlung betrachten und damit meinen, dass es auch 
keine andere reale Möglichkeit gegeben haben könne; der Indetermi­
nist würde, so Bergson, dagegen halten, dass die Handlung, bevor sie 
vollzogen war, eben noch nicht vollzogen war, sie also aus der Per­
spektive des vor der Handlungswahl Stehenden betrachten und da­
mit meinen, dass eben gleichermaßen mögliche Alternativen vor­
lagen. Der Streit zwischen Indeterminismus und Determinismus ist, 
da beide so aneinander vorbei reden, anscheinend nicht entscheidbar; 
sie stehen nämlich zwar vor derselben Situation, betrachten sie aber 
aus zwei Blickwinkeln: geht man als Determinist vom Ergebnis aus, 
das aus guten Gründen erreicht wurde, wird das andere mögliche 
Ergebnis durch eben diese Gründe auch als Alternative invalidiert: 
es war nicht möglich, das andere zu wählen. Stellt man sich als Inde­
terminist auf den Punkt vor der Wahl, und hält man sich nicht von 

112 Nur machen sie nichts daraus, anders als Bergson.
113 Essai 133.

72

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

vorneherein vor Augen, dass man sich entschieden haben wird, so hat 
man gleich gültige Alternativen vor sich, zwischen denen man sich in 
der Situation der überlegenen Indeterminiertheit befindet. So reden 
beide Parteien durch die entgegengesetzte Perspektive aneinander 
vorbei; für Bergson rührt aber die Unlösbarkeit dieser Auseinander­
setzung vor allem daher, dass beide dieselben Grundannahmen tei­
len, dass nämlich überhaupt sinnvoll die Rede von Möglichkeiten 
sein könne, dass so zwischen zwei Mechanismen zu entscheiden ist 
und folglich Vertreter und Gegner der Freiheit unversöhnlich einan­
der gegenüber stehen, obwohl sie doch im Grunde dasselbe be­
haupten:

»Die ganze Dunkelheit der Sache kommt daher, dass die einen wie die andern 
sich die Erwägung in Gestalt eines Oszillierens im Raume vorstellen, während 
sich doch in einem dynamischen Fortschritt besteht, bei dem das Ich und die 
Motive selbst in einem fortschreitenden Werden begriffen sind wie wirkliche 
Lebewesen. Das Ich, das in seinen unmittelbaren Konstatierungen unfehlbar ist, 
fühlt sich frei und spricht es aus; sobald es sich aber die Freiheit erklären will, 
gewahrt es sich nur mehr in einer Art Refraktion durch den Raum hindurch, 
und daraus entsteht eine Symbolik mechanistischer Natur, die gleich wenig 
dazu taugt, die These der freien Willkür zu behaupten, sie verständlich zu ma­
chen oder sie zu widerlegen«.114

Kurzum, so Bergson, beruht auch dieser Irrweg, der die Indetermi­
nisten immer den Deterministen unterlegen sein lässt, aber die Frage 
der Freiheit gar nicht wirklich berührt, auf der Vermischung von 
Raum und Zeit.115 Eine Entscheidung ist auf diese Weise gar nicht 
zu beschreiben, da bei einem indifferenten Verharren vor zwei gleich 
gültigen und dadurch doch gleichgültigen Möglichkeiten bei gleich­
bleibendem Ich und gleichbleibenden Faktoren ein Sich-Entscheiden 
gar nicht zu denken sei. Deswegen hat sich Bergson von vorneherein 
gerade dieser Alternative entschlagen und zugleich Grade der Frei­
heit behauptet; mit der Handlungsbestimmung durch fixe Motive bei 

114 ZF 137; Essai 137: »Toute l'obscurite vient de ce que les uns et les autres se repre- 
sentent la deliberation sous une forme d'oscillation dans l'espace, alors qu'elle consiste 
en un progres dynamique oü le moi et les motifs eux-memes sont dans un continuel 
devenir, comme de veritables vivants. Le moi, infaillible dans ses constations immedia- 
tes, se sent libre et le declare; mais des qu'il cherche ä s'expliquer sa liberte, il ne s'ape- 
njoit plus que par une espece de refraction ä travers l'espace. De lä un symbolisme de 
nature mecaniste, egalement impropre ä prouver la these du libre arbitre, ä la faire 
comprendre, et ä la refuter«.
115 Essai 136.

73

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

indifferenten Handlungen zu operieren erscheint ihm geradezu der 
Weg, einen unabweislichen Determinismus aufzustellen. Ihm er­
scheint die Freiheit da gegeben, wo gerade kein Motiv der Handlung 
im Vorhinein angebbar ist, d.h. zugleich, wo keine ausgebildete 
Möglichkeit vorgestellt wird, da jedes solche Motiv auf eine Unfrei­
heit hinweist, da hier die Entscheidung nach einem Mechanismus 
abläuft.116 Eine solche Situation der Freiheit kann in Situationen star­
ker persönlicher Beanspruchung durch eine Entscheidung entstehen, 
muss aber nicht. Anzeichen der Freiheit einer Handlung ist vielmehr 
die Abwesenheit eines im Vorhinein als schlagend angebbaren, äuße­
ren und dadurch rational vermittelbaren Grundes. Denn ein solcher 
schließt die Sammlung und Reifung, die Entscheidungsfindung als 
Prozess ja geradewegs aus. Nur wenn keine im Vorhinein angebbare 
Verankerung in einem aus dem Gesamtzusammenhang herausabs­
trahierten Motiv gegeben ist, kann eine Entscheidung vorliegen, die 
aus der Gesamtpersönlichkeit des sich Entscheidenden hervorgeht 
und für die gilt, dass sie unseren tiefsten Gefühlen und Lebensauf­
fassungen entspricht.117 Statt aus einem bestimmten Motiv und auf 
eine bestimmte Möglichkeit hin ensteht so die freie Handlung aus 
einer Zusammenraffung der gesamten Persönlichkeit, und das heißt 
der gesamten Vergangenheit des Handelnden.118 Eine solche Ent­
scheidung läuft - daher ihre scheinbare Grundlosigkeit - auf einen 
Bruch der Kruste hinaus, die als das >äußere Ich< sich um das >innere< 
gelegt hat; hinter dieser Metapher verbirgt sich die Beschreibung 
einer plötzlichen Entscheidung, die allen vorgegebenen Denkwegen 
widerspricht, zunächst als Durcheinander wirkt und den Charakter 
eines Umsturzes hat. Der freie Mensch wird so Mensch in der Re­
volte.119

116 Essai 128: »C'est dans les circonstances solennelles, lorsqu'il s'agit de l'opinion que 
nous donnerons de nous aux autres et surtout ä nous-memes, que nous choisissons en 
depit de ce qu'on et convenu d'appeler un motif; et cette absence de tout raison tangible 
est d'autant plus frappante que nous sommes plus profondements libres«.
117 Essai 128: »Elle repond ä l'ensemble de nos sentiments, de nos pensees et de nos 
aspirations les plus intimes, ä cette conception particuliere de la vie qui est l'equivalent 
de toute notre experience passee, bref, ä notre idee personnelle du bonheur et de l'hon- 
neur«.
118 Essai 139: »Les etats profonds de notre äme, ceux qui se traduisent par des actes 
libres, expriment et resument l'ensemble de notre histoire passee«.
119 Essai 125 £: »Mais la Suggestion deviendrait persuasion si le moi tout entier se l'as- 
similait; la passion, meme soudaine, ne presenterait plus le meme caractere fatal s'il s'y 
refletait, ainsi que dans l'indignation d'Alceste, toute l'histoire de la personne; et l'edu- 

74

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

Die letzte Bemerkung bringt uns zu einem weiteren zentralen Punkt: 
die Übereinstimmung einer Entscheidung mit der Geschichte des sich 
Entscheidenden erfolgt nicht in einem Moment der Gnade oder des 
Glücks, sondern setzt eine außerordentliche Anstrengung voraus, 
nämlich die, sich seiner selbst und seiner Geschichte ganz inne zu 
werden oder sich doch zumindest frei (!) zu machen von allen vor­
gegebenen Entscheidungspartikeln. Der Weg einer Entscheidung, die 
dann frei gewesen sein wird, besteht so nicht im unbewegten Abwä­
gen von Möglichkeiten, Alternativen, Umständen und Motiven, son­
dern in einem Szc/z-Entscheiden, d.h. in einer Entwicklung der Per­
sönlichkeit selbst (über das Ergebnis ist damit nichts gesagt).120 Dabei 
ist das Zögern nicht mehr ein starres Innehalten vor einem Kalkül 
ohne innere Regung, nicht mehr ein Stillstand vor einer zusammen­
hanglos einsetzenden Aktion, sondern ein Geschehen, eine dyna­
mische Serie sich penetrierender Zustände, die durch eine Evolution 
der Persönlichkeit zu einem freien Akt führen.121 Was im unfreien, 
also im normalen Handeln als Abwägen bestehender Sachverhalte 
und Motive ist, wird, wo es zum freien Akt führt, ein Sich-Verändern 
des Handlungsträgers im Zuge seines - innehaltenden, zögernden - 
Überlegens, eine fortwährende Modifikation des Ich. Eine solche 
Handlung, die allein im Ich gereift ist, die den Charakter der sie voll­
bringenden Person aufweist und wie ein Sprössling aus ihr hervor­
geht, kann frei genannt werden:

cation la plus autoritaire ne retrancherait rien de notre liberte si eile nous communiquait 
seulement des idees et des sentiments capables d'impregner l'äme entiere. C'est de l'äme 
entiere, en effet, que la decision libre emane; et / l'acte sera d'autant plus libre que la 
Serie dynamique ä laquelle il se rattache tendra davantage ä s'identifier avec le moi 
fondamental. Ainsi entendus, les actes libres sont rares, meine de la part de ceux qui 
ont le plus coutume de s'observer eux-memes et de raisonner sur ce qu'ils font«. Vgl. 
Essai 127: »Mais aussi, au moment oü l'acte va s'accomplir, il n'est pas rare qu'une 
revolte se produise. C'est le moi d'en bas qui remonte vers la surface«.
Es sei gestattet, hier an Albert Camus zu erinnern.
120 Chedin: Possibilite et liberte, 89 schriebt, der »coup de genie« Bergsons bestünde in 
der Ersetzung der Alternative durch eine alternance. Aber vielleicht ist auch das noch zu 
räumlich gedacht; der von Bergson verwendete Tendenz-Begriff, über den gleich zu 
reden sein wird, hat den Vorzug der größeren Offenheit.
121 Zur Rolle des Zögerns s.a. Sergeant, Philippe: Bergson, matiere ä penser, Paris (E.C. 
Editions) 1996, 98 ff.
In MM mit seiner ontologisch mittleren Ausgangsposition wird das Zögern wieder als 
der erste Hinweis auf Freiheit gelten.

75

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

»Mit einem Worte, wenn man übereinkommt, frei jede Handlung zu nennen, 
die dem Ich entspringt und nur dem Ich, dann ist wahrhaft frei die Handlung, 
die den Stempel unsrer Person trägt; denn dann wird einzig unser Ich ihr Vater 
sein«.122

Zeugnis einer solchen Handlung kann nur ein auf besondere Weise 
aufmerksames Bewusstsein geben: ein Bewusstsein, das auf eine be­
gleitende symbolische Darstellung des Entscheidungsweges verzich­
tet, sondern vielmehr die Kruste des beobachtenden Oberflächen-Ich 
durchbricht und sich selbst auf dem Weg der Entscheidung begleitet. 
Die besondere Schwierigkeit und scheinbare Absurdität dieses Unter­
fangens, deren sich Bergson durchaus bewusst war, liegt darin, dass 
das Bewusstsein, insofern es zum analysierenden Beobachten da ist, 
den Hang dieser ihm eingeborenen Neigung buchstäblich wieder 
umkehrt und den Abhang (pente) wieder hinaufschreitet, um sich 
dem tatsächlichen Verlauf seiner inneren Entscheidungen einzufü­
gen. Diesem Hang, der in der Psychologie zum Assoziationismus 
und psychischen Determinismus führt, ist die bisherige Sichtweise 
des Problems verdankt. Die schiere Existenz dieses Hangs des Be­
wusstseins, das das handelnde Ich ausmacht, bedingt jedoch, dass 
auch das handelnde Ich sich meistens tatsächlich so verhält, wie es 
das auf diese Weise betrachtende Ich sieht: Das Oberflächen-Ich, das 
ja tatsächlich, wie vorne ausgeführt, von dem ihn >umgebenden< 
Raum >imprägniert< ist, nimmt nicht nur nach dessen Bedingungen 
wahr, sondern agiert selbst auch danach; bis zu dem Punkt, dass es 
vielleicht sein ganzes Leben zu keinem freien Akt kommt - vielleicht 
auch, da es durch die Verfasstheit der Welt, in der es als Oberfläche 
lebt, nicht einmal die Gelegenheit dazu bekommt. So ist nun ein 
freier Akt etwas sehr seltenes, und so hat auch die Freiheit Grade; es 
ist dies auch eine Folge der Auffassung von der Freiheit als Qualität 
von Handlungen, und nicht als ein Attribut des Menschen. Hat aber 
die Freiheit Grade und ist sie etwas Außergewöhnliches, dann trifft 
eben die Beschreibung des Verhaltens durch die Deterministen eben 
zumeist zu - wo Indeterministen versuchen, Freiheit als Möglich­
keitsauswahl zu beschreiben, zu begründen und zu verteidigen, müs­

122 ZF 130; Essai 130: »En un mot, si l'on convient d'appeler libre tout acte qui emane du 
moi, et du moi seulement, l'acte qui porte la marque de notre personne est veritablement 
libre, car notre moi seul en revendiquera la patemite«. S.a. Essai 129: »Bref, nous som- 
mes libres quand nos actes emanent de notre personnalite entiere, quand ils l'expriment, 
quand ils ont avec eile cette indefinissable ressemblance qu'on trouve parfois entre 
l'oeuvre et l'artiste«.

76

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

sen sie fehlgehen. Der Mensch verhält sich für Bergson zumeist 
wirklich so, dass er Handlungsalternativen im Form von projektiven 
Ergebnissen sich vor Augen stellt und dann mechanistisch abwägt;123 
er lässt sich tatsächlich von sprachlichen Ausdrücken, aus Gründen 
der angestrebten Allgemeingültigkeit, ein stabiles Verhältnis der 
Dinge vorgaukeln. Nur manchmal bemerkt er an sich selbst, wie sei­
ne Entscheidungen doch nicht nach dem Kalkül ausfallen, sondern 
aus ihm selbst kommen. Dann werden in der Handlung und in der 
Betrachtung aus den symbolischen Endpunkten, Möglichkeiten, 
plötzlich Tendenzen, die in den sukzessiven Momenten des Entschei­
dungsprozesses auftreten, und die scheinbare Determination eines 
Bewusstseinszustandes durch einen anderen wird zu einer Selbst­
determination des sich entwickelnden Subjekts. In den Passagen 
durch diese Tendenzen verändert sich nämlich das Ich, es bleibt nicht 
als dasselbe vor Alternativen verharrend; es reift zwischen den Ten­
denzen X und Y, bis die Entscheidung, die freie Handlung als über­
reife Frucht fällt.124 So tritt hier im Zusammenhang der Freiheitsdis­
kussion zum ersten Male der Tendenzbegriff auf, der wieder in PM 
(IM) und EC erscheinen wird,125 dort ausgeweitet auf die gesamte 
Evolution der Realität, hier bezogen auf die (hier nicht so bezeichne­
te) Evolution des einzelnen Menschen in seinen Entscheidungssitua­
tionen. Der Begriff der Tendenz wird hier zu einem Gegenbegriff der 
Möglichkeit; etwas, das die Bergson-Kritiker, wie sie z. B. in der Ein­
leitung aufgeführt wurden, übersehen. In einer Tendenz gibt es eine 
innere Unentschiedenheit, ja sogar Heterogenität, die für die Mög­
lichkeit nicht mehr gegeben ist, und zugleich einen Zug zur Entschei­
dung. Tendenz und Möglichkeit bezeichnen hier wie auch in EC zwei 
sehr unterschiedliche Sachverhalte, nämlich einmal Entwicklungen 
in statu nascendi, d. h. in sich noch voller unausgetragener Divergen­
zen, während Möglichkeit gerade die vorexistentielle Schon-Ent­
schiedenheit meint. Nun tritt Bergson im Essai noch einen Schritt 
zurück, wenn es darum geht, die Tendenz zum Gegenmodell zu ma­
chen; oder vielmehr belegt er den Begriff der Tendenz mit der Gene­
ralreserve, die vor dem Hintergrund seiner Sprachkritik jedem Be- 
griff gilt:

123 Dies wird der Ausgangspunkt von MM; s. das zweite Kapitel dieser Arbeit.
124 Essai 132.
125 S. das dritte Kapitel dieser Arbeit.

77

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

»Es wird dann als ausgemacht zu gelten haben, dass dies symbolische Vorstel­
lungen sind und dass es in Wirklichkeit nicht zwei Tendenzen, selbst nicht zwei 
Richtungen gibt, wohl aber ein Ich, das da lebt und sich gerade vermittelst sei­
ner Schwankungen soweit entwickelt, bis die freie Handlung sich von ihm ab­
löst gleich einer überreifen Frucht«.126

In der Introduction ä la metaphysique wird Bergson die Zurückhal­
tung aufgeben und die Wirklichkeit selbst zur Tendenz erklären;127 
Ziel ist, einen sprachlichen Ausdruck zu finden für den heterogenen 
inneren Prozess, der zu einer Entscheidung führt.

Wie frei nun eine tatsächliche Handlung wirklich ist, hängt 
dann eben davon ab, wie sehr das Überlegen, das Zögern als innerlich 
unbewegte Auswahl zwischen feststehenden Möglichkeiten angese­
hen wird oder als innerer Prozess stattfindet. Mutatis mutandis gilt 
dasselbe für das Problem der Vorhersage einer Handlung: im anderen 
Feld des Streits zwischen Freiheit und Determination stellt sich hier 
nicht die Frage nach dem Charakter vollbrachter Handlungen, son­
dern die nach der Vorhersagbarkeit künftiger Handlungen (und Ge­
schehnisse). Diese Problematik begleitet Bergson durch sein ganzes 
Leben als Philosoph und ist auch in seinem letzten Aufsatz Le possi- 
ble et le reel der Aufhänger zur Diskussion des Begriffs der Möglich­
keit. Die Frage ist, ob bei Bekanntsein aller Antezedentien zukünftige 
Geschehnisse oder Handlungen (evt. für eine höhere Intelligenz) 
prinzipiell absolut sicher voraussagbar seien - der Determinist würde 
eine solche Vorhersagbarkeit annehmen, die über eine bloß wahr­
scheinliche und ungefähre Vorhersage hinausgeht, die Bergson aus 
den Gründen, die zur Annahme von Graden der Freiheit führen, je­
derzeit zugibt. Gelänge es nun, im Bereich menschlichen Handelns 
die Unmöglichkeit einer solchen Vorhersage oder gar die Sinnlosig­
keit einer solchen Annahme zu erweisen, wäre eine weitere Schlacht 
gegen den Determinismus als Vollständigkeit beanspruchendem Er­
klärungsmodell geschlagen und die Frage der Freiheit als weiterhin 
offen erwiesen.

Bergson unternimmt nun das Gedankenexperiment (das hier 
nur kurz zusammengefasst werden soll),128 ob eine Person Paul die 

126 ZF 132; Essai 132: »11 demeurera d'ailleurs entendu que ce sont lä des representati- 
ons symboliques, qu'en realite il n'y a pas deux tendances, ni meme deux directions, 
mais bien un moi qui vit et se developpe par l'effet de ses hesitations memes, jusqu'ä ce 
que l'action libre s'en detache ä la maniere d'un fruit trop mür«.
127 PM (IM) 211.
128 Essai 137-149.

78

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

Handlungen einer Person Pierre ausrechnen, Vorhersagen kann, und 
zwar über eine wahrscheinliche Vorhersage aus der ungefähren 
Kenntnis seines Charakters hinaus. Dazu aber müsste er, da ja der 
Charakter eines Menschen bestimmt wird durch das Gesamt seiner 
Vergangenheit, zunächst lückenlos dieselbe Vergangenheit durchlau­
fen (haben) wie Pierre, und das heißt genau seine duree; zudem 
müsste er, um seine Entscheidungen zu kennen, sie genauso durch­
laufen wie er, und das heißt nichts anderes, als dass er Pierre sein 
müsste (und sonst nichts), um seine Handlungen vorauszusehen; 
dann aber würde er sie >in Echtzeit< erleben, ja vollbringen, und von 
einer Vorhersage kann in einem solchen Fall natürlich keine Rede 
sein. Um das >Resultat< eines Gefühls zu kennen, muss man es selbst 
durchleben, und die Vorhersage eines Willensgeschehens kann sich 
nicht in der Vorwegnahme seines Ergebnisses abspielen; eine Reduk­
tion auf Zwischenzustände unter Absehung der Intervalle, die doch 
den Psychologen eigentlich interessieren müssen, lässt sich im Be­
reich der Naturwissenschaft, z. B. der Astronomie, hingegen ohne 
weiteres leisten, da ja im homogenen Raum >an der Uhr gedreht wer­
den kann<, handelt es sich hier doch nicht um dwree.129 Hier werden 
lediglich Simultaneitäten zwischen Ensembles von Körpern nach 
einem beschleunigten Zeitablauf gezählt, indem man in der Vorstel­
lung beim vorhergesagten Ereignis gegenwärtig ist. Man beschleu­
nigt seinen Geist sozusagen mit, um - wie z. B. im Planetarium - 
>dabeizusein<. Gibt man dem Bewusstsein seine duree >zurück<, wird 
aus der fingierten Gleichzeitigkeit nachträglich eine Vorhersage: man 
kehrt nach dem Planetariumsbesuch aus der gespielten in die tatsäch­
liche Wirklichkeit zurück, aus der eben erlebten gespielten Gegen­
wart wird Zukunft.130

Die Möglichkeit der zeitlichen Reduktion in der Astronomie be­
legt nun aber nach Bergson eigentlich geradewegs die Unmöglichkeit 
der Reduktion eines Bewusstseins, da nur bei der psychischen Serie 
als anvariabler Basis< die Variation der astronomischen Zeit gelingen 
kann: denn hätte das Bewusstsein keine eigenständige duree, könnte 

129 Essai 145: »L'avenir de l'univers materiel, quoique contemporain de l'avenir d'un 
etre conscient, n'a aucune analogie avec lui«.
Unnötig, zu bemerken, dass Bergson hier seine Meinung grundlegend ändern wird (vgl. 
Ende des zweiten und drittes Kapitel dieser Arbeit).
130 Essai 148: »Toute prevision est en realite une vision, et cette vision s'opere quand on 
peut reduire de plus en plus un Intervalle de temps futur en conservant les rapports de 
ses parties entre elles, ainsi qu'il arrive pour les predictions astronomiques«.

79

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

es die Beschleunigung gar nicht wahrnehmen.131 Erleichtert wird die 
Annahme der Möglichkeit der Vorhersage der Geschehnisse in der 
duree übrigens dadurch, dass man mit demselben verräumlichenden 
Verfahren für die vergangenen Taten ja erfolgreich ist: in der Erinne­
rung werden Prozesse zu Ereignissen und dann zu Dingen, die he­
rausgegriffen und als einzelne betrachtet werden können. Dieses as­
tronomische Verfahren gegen den Strich lässt sich aber im Bereich 
der Vorhersage psychologischen Geschehens nicht anwenden, da dort 
zwischen Vorhersehen, Wahrnehmen und Handeln nicht zu unter­
scheiden ist.132 Versucht man nun, so der letzte Ausweg des Determi­
nisten, von einer allgemeinen Kette der Notwendigkeit und so der 
Möglichkeit einer genauen Vorhersage auszuweichen auf eine spe­
zielle Kausalität der psychischen Zustände, so führt dies zum selben 
Ergebnis: behauptet er die Existenz eines Kausalitätsgesetzes für psy­
chische Zustände, dass also jedes Phänomen (und also jede Hand­
lung) durch seine Bedingungen bestimmt wird, so meint er damit, 
dass in diesem Feld gleiche Bedingungen bzw. Ursachen gleiche Wir­
kungen hervorbringen. Nun gibt es aber zum einen fixe, untereinan­
der getrennte Zustände des Innenlebens eigentlich gar nicht, da es 
eben ein ständiger zeitlicher Prozess ist; und spricht man nur mit 
aller Vorsicht und in abgeleiteter Form von Zuständen als besonders 
bemerkbaren und bemerkenswerten Wegmarken, so ist aber dennoch 
kein Zustand des Innenlebens je einem anderen gleich (und zwar 
bereits da jeder >Zustand< die Summe seiner Vorgängerzustände mit­
enthält). Deswegen muss es, soll das Prinzip der vollständigen Ab­
hängigkeit einer Wirkung von ihrer Ursache gewahrt bleiben, eine 
innere Kausalität geben, in der es, anders als in der Naturkausalität, 
heißt: eine einmalige innere Ursache schafft einmal ihren Effekt.133 
Diese Lösung bringt aber eine neue Frage: Ist so nicht wiederum ein 
psychischer Determinismus beschrieben?

Bergson sieht hier das Problem im Prinzip der Kausalität und 
damit im Begriff der Ursache: kausale Reihenfolge meint, empirisch 
gesehen, dass auf eine sich wiederholende Zustandsreihe sich ein die­
ser folgender Zustand ebenso wiederholt, man also in einem Zustand 

131 Essai 148. Dieses Argument gilt auf den ersten Blick nur bei einer Beschleunigung 
z. B. in einem Planetarium; was geschähe, beschleunigte sich das Ganze mit uns darin­
nen, lässt sich m. E. kaum sinnvoll sagen.
132 Essai 149: »Bref, dans la region des faits psychologiques profonds, il n'y a pas de 
difference sensible entre prevoir, voir et agir«.
133 Essai 151.

80

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

bereits einen nächsten sieht;134 belässt es das Kausalitätsgesetz bei 
dieser empirischen Feststellung (vergangener) Tatsachen, sagt dieses 
Prinzip nichts gegen die Annahme der Freiheit aus, da im Bereich des 
Bewusstseins sich exakt wiederholende Bedingungen nicht vorkom­
men. Diese subjektive Sicht der Dinge wird jedoch im vorphilosophi­
schen sens commun objektivierte für den Alltagsverstand als vor­
planenden präexistieren die Dinge schon objektiv irgendwie in ihren 
Ursachen (eben als Möglichkeiten, die in ihnen liegen). Aus der Kau­
salität wird so im Alltagsverstand Präformation. Insgesamt »nähert« 
sich für Bergson so das Kausalitätsprinzip »unendlich« an das Iden­
titätsprinzip an (ohne mit ihm zusammenzufallen),135 da es zur Ab­
sicherung des kausalen Gefüges als Inhärenzverhältnis136 gedacht 
wird. Diese Methode der Absicherung des notwendigen Verhältnis­
ses Ursache-Effekt unterdrückt die Wirksamkeit der duree; für die 
Außenwelt mag das noch angehen, da im Essai für Bergson ihre Du- 
rativität noch nicht klar ist;137 das durative Wesen des Menschen wird 
aber so wesentlich verfehlt.138

134 Essai 153: »Constater la succession reguliere de deux phenomenes, en effet, c'est 
reconnaitre que, le premier etant donne, on aper^oit dejä l'autre«.
135 Essai 156: »Ainsi entendu, le rapport de causalite est un rapport necessaire en ce sens 
qu'il se rapprochera indefiniment du rapport d'identite, comme une courbe de son 
asymptote«.
136 Essai 157. S.a. das folgende Zitat.
137 Essai 158: »En d'autres termes, plus nous tendons ä eriger la relation causale en 
rapport de determination necessaire, plus nous affirmons par lä que les choses ne durent 
pas comme nous«.
Bergson wird in späteren Werken darauf zurückkommen; schon in Essai 157 heißt es 
hierzu: »Nous sentons bien, il est vrai, que si les choses ne durent pas comme nous, il 
doit neanmoins y avoir en elles quelque incomprehensible raison qui fasse que les 
phenomenes paraissent se succeder, et non pas se deployer tous ä la fois«.
Deswegen fallen bei aller mathematischen Beschreibbarkeit auch in der Außenwelt 
Kausalität und Identität nicht zusammen.
138 Essai 156f.: »On trouvera [...] la [...] preoccupation d'etablir un / rapport de neces- 
site logique entre la cause et l'effet, et l'on verra que cette preoccupation se traduit par 
une tendance ä transformer en rapports d'inherence les rapports de succession, ä annuler 
l'action de la duree, et ä remplacer la causalite apparente par une identite fondamentale«. 
Die Betonung der necessitierenden Kausalität in der Außenwelt und die damit verbun­
dene Trennung und prinzipielle Unterscheidung der Außenwelt von der durativen In­
nenwelt kann auch den Weg zu einem Glauben an die Freiheit freimachen, da so der 
Geltungsbereich der Kausalität exakt umschrieben ist:
Essai 158: »Ce qui revient ä dire que plus on fortifie le principe de causalite, plus on 
accentue la difference qui separe une Serie psychologique d'une Serie physique. D'oü 
resulte enfin, quelque paradoxale que cette opinion puisse paraitre, que la supposition 

81

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Neben dieser Art der >streng mathematisch< kausalen Präforma­
tion, die von den Dingen der Außenwelt als nicht-durativ begriffe­
nen ausgeht, kann aber noch eine weitere eingeführt werden, die 
diffuser einherkommt und davon ausgeht, wie sich der sens commun 
die Abfolge der Bewusstseinzustände vorstellt und diese dann auch 
auf die Außenwelt überträgt. Sie besagt, dass es in der Abfolge der 
Bewusstseinszustände keine volle Inklusion gibt, wohl aber eine un­
klare Vor-Vorstellung der kommenden Idee, die dann als möglich an­
gesehen wird. Zwischen dem bestehenden Zustand und dem kom­
menden, der als in einem Zustand reiner Möglichkeit (und also als 
realisabel anstatt wie vorne bereits realisiert) betrachtet wird, schafft 
eine Kraftanstrengung (effort)139 den Übergang; eine solche eher un­
scharfe Kausalität als imperfekter Präformation, die Innen- und Au­
ßenwelt in Analogie bringt (und zwar mit der Innenwelt als Leitbild), 
stattet das Universum mit einer poussee interne aus, die es zu einer 
diffusen Persönlichkeit werden lässt, die Qualitäten aus sich hervor­
bringt; gewissermaßen, so Bergson, lässt sie so den antiken Hylozois­
mus neu erstehen.140 Führt nun Bergson zufolge die Kausalitätsauf­
fassung der strengen, mathematisierenden Präformationsauffassung 
des erstbeschriebenen Typs hin zum Determinismus eines Spinoza, 
so leitet die eben beschriebene schwache Auffassung hin zu Leibniz, 
der die Monaden, auch die die Materie ausmachenden, unausgedehnt 
sein lässt und mit Zuständen als Perzeptionen versieht nach dem Bild 
bewussten Lebens. Diese Konzeption führt denn auch nicht auto­
matisch zu einem Determinismus; die Perzeptionen der verschiede­
nen Monaden erzwingen sich nicht auseinander, und so muss Gott 
ihre Ordnung im Voraus regeln.

Der Determinismus Leibniz' hat somit für Bergson seinen Ur­
sprung lediglich in der Notwendigkeit der prästabilierten Harmonie; 

d'un rapport d'inherence mathematique entre les phenomenes exterieurs devrait entrai- 
ner, comme consequence naturelle ou tout au moins plausible, la croyance ä la liberte 
humaine«.
139 Essai 158.
140 Essai 160: »Les qualites des choses deviendront ainsi de veritables etats, assez analo- 
gues ä ceux de notre moi; on attribuera ä l'univers materiel une personnalite vague, 
diffuse ä travers l'espace, et qui, sans etre precisement douee d'une volonte consciente, 
passe d'un etat ä l'autre en vertu d'une poussee interne, en vertu d'un effort. Tel fut 
l'hylozoisme antique, Hypothese timide et meme contradictoire, qui conservait ä la ma- 
tiere son etendue tout en lui attribuant de veritables etats de conscience, et deroulait des 
qualites de la matiere le long de l'etendue en meme temps qu'elle traitait ces qualites 
comme des etats internes, c'est-ä-dire simples«.

82

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Freiheit

dass das Universum nur aus Monaden besteht, die einander nicht 
beeinflussen, macht eine von außen kommende Determination ihrer 
gegenseitigen Verhältnisse nötig, um erklären zu können, dass das 
Universum zusammenhält und wie die Dinge miteinander funktio­
nieren.141 Seine Idee der Kraft ist die einer undeterminierten An­
strengung. Eine dynamistische Kausalitätsauffassung jedenfalls ge­
staltet die Außenwelt nach dem Vorbild der Innenwelt.142

Als Ergebnis der Diskussion des Kausalitätsprinzips lässt sich für 
Bergson festhalten, dass es zwei verschiedene, ja gegensätzliche Auf­
fassungen der duree und der Präformation der Zukunft in der Gegen­
wart beinhaltet: entweder »dauern« alle (physischen und psy­
chischen) Phänomene auf die gleiche Weise, wie es bei Leibniz' 
Monaden der Fall ist; dann kommt nur eine unscharfe Präformation 
heraus, da die Kette Idee-Kraftanstrengung-Realisation, die Abfolge 
der Perzeptionen keine Inklusion meint. Oder nur den Dingen würde 
jede duree ab- und eine »mathematische Präexistenz« der Zukunft in 
der Gegenwart zugesprochen; das Bewusstsein unterschiede sich ge­
rade durch seine durative Verfasstheit von den Dingen, und es ent­
stünde durch die Trennung dann ein Freiraum für ein dauerndes Ich 
als freie Kraft.143 Letzten Endes lassen aber, so Bergson, beide Theo­
rien der Freiheit Raum, entweder als Kontingenz bis in die (mona- 
denhaft verfasste) Materie hinein, oder als eine Art Einladung, in 
Abhebung zur mathematisierten Materie das Ich unmittelbar als 
freie Kraft, duree zu verstehen.144 Die Probleme entstehen, wenn 
beide Auffassungen miteinander vermischt werden (wie es normaler­
weise geschieht); so wird z. B. die Idee der Kraft (force), die an sich die 
Idee einer Determination ausschließt und im Innenleben gerade 

141 Essai 161: »Le determinisme de Leibniz ne vient pas, en effet, de sa conception de la 
monade, mais de ce qu'il construit l'univers avec des monades seulement«.
142 Essai 161: »En d'autres termes, la conception dynamique du rapport de causalite 
attribue aux choses une duree tout ä fait analogue ä la nötre, de quelque nature que cette 
duree puisse etre: se representer ainsi la relation de la cause ä l'effet, c'est supposer que 
l'avenir n'est pas plus solidaire du present dans le monde exterieur qu'il ne l'est pour 
notre propre conscience«. Bergsons eigener Denkweg wird in eine ähnliche Richtung 
weisen. Allerdings wird es ihm um die gemeinsame Wurzel von Innen- und Außenwelt 
gehen, die jedoch wesentlich Stufen von Bewusstsein sind.
143 Essai 162.
144 Essai 162: »C'est pourquoi toute conception claire de la causalite, et oü l'on s'entend 
avec soi-meme, conduit ä l'idee de la liberte humaine comme ä une consequence na­
turelle«.

83

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

Zeugnis von der Freiheit gibt, leicht mit der der Notwendigkeit amal­
gamiert, da sie aus der Außenwelt die Idee der Determination mit 
sich bringt und das Ich vom Alltagsverstand gerne nicht direkt als 
duratives, sondern indirekt, auf die Weise der Außenwelt, in Augen­
schein genommen wird; auf diese Weise wird der für den sens com- 
mun bequeme Effekt erzielt, dasselbe Wort (und dieselbe Gedanken­
figur) für die Sukzession in der Innen- und Außenwelt zur 
Verfügung zu haben. Eine solche Endosmose zwischen Freiheit und 
Notwendigkeit verwischt die Eigenart der unmittelbar erfahrenen, 
inneren, dynamischen Kausalität und lässt die psychische Anstren­
gung wie eine physische, berechenbare Kraft erscheinen.145 Den Fort­
schritt der inneren Dynamik freier Handlungen kann man aber nicht 
definieren und nach Gesetzen analysieren, da die >Bewusstseins- 
zustände< sich nicht wiederholen und die duree der Innenwelt als 
ständiger Fortschritt nicht Bestandteile dekomponierbar ist. Durch 
eine Analyse änderte man sogar ihr Wesen, indem man die duree 
homogenisierte, d. h. in Ausdehnung verwandelte. Jede Art derarti­
ger Definition der Freiheit führte dazu, dass sie letzten Endes dem 
Determinismus Recht geben muss. Bergson resümiert:

»Freiheit nennt man die Beziehung des konkreten Ich zur Handlung, die es 
ausführt. Diese Beziehung ist undefinierbar, eben weil wir frei sind. [...] / In 
Summa: jedes die Freiheit betreffende Verlangen nach Erklärung kommt, ohne 
dass man es bemerkte, auf folgende Frage hinaus: >Lässt sich die Zeit adäquat 
durch den Raum vorstellen ?< - Worauf wir entgegnen: ja, wenn es sich um die 
abgelaufene Zeit handelt, nein, wenn man von der ablaufenden Zeit spricht. 
Nun vollzieht sich aber die freie Handlung in der ablaufenden Zeit und nicht 
in der abgelaufenen. Die Freiheit ist somit eine Tatsache, und es gibt unter den 
Tatsachen, die man konstatiert, keine, die klarer wäre. Alle Schwierigkeiten des 
Problems und das Problem selbst entspringen daraus, dass man bei der Dauer 
dieselben Attribute wie bei der Ausdehnung finden, eine Sukzession durch eine 
Simultaneität interpretieren und die Vorstellung der Freiheit in einer Sprache 
wiedergeben will, in die sie sich offenbar nicht übertragen lässt«.146

145 Essai 164: Bergson meint zu erkennen, dass, auch wenn in der modernen Physik (er 
nennt Faraday) ausgedehnte Atome von »dynamischen Punkten« abgelöst würden, 
»Kraftzentren« und »Kraftlinien« doch rein mathematisch behandelt würden, ohne 
über das Wesen der Kraft selber nachzudenken. M.E. bildet EC den Versuch, dieses in 
eine größere, dann aber biologistische Perspektive einzuholen.
146 ZF 163, 164; Essai 165, 166: »On appelle liberte le rapport du moi concrete ä l'acte 
qu'il accomplit. Ce rapport est indefinissable, precisement parce que nous sommes libres. 
(...)/ En resume, toute demande d'eclaircissement, en ce qui concerne la liberte, revient 
sans qu'on s'en doute ä la question suivante: »Le temps peut-il se representer adequate-

84

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Möglichkeit

Den Begriff der Freiheit nennt Bergson schließlich undefinierbar, das 
Faktum aber das klarste aller uns gegebenen. Die unmittelbare Gege­
benheit der Freiheit als Charakteristik der Existenzweise der duree 
(die zum einen allein in der nicht festgestellten Unsicherheit ihrer 
Existenz besteht, zum andern immer sich in die Sicherheit im Homo­
genen zu verlieren droht) ist im Mittelbaren ungreifbar; dies erweist 
sich bei Bergson dadurch, dass er doch lediglich die Absurditäten der 
von ihm aufgebauten Gegenpositionen erweist, für sich eigene und 
fremde Erfahrungen ins Feld führt und so in seinen positiven Bestim­
mungen mehr appelliert als argumentiert. Er gewinnt dabei eine 
Freiheit, die ihrerseits keine feststehende Eigenschaft ist, sondern 
flüchtig ist und Grade hat.

Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Möglichkeit

Die Existenz von Graden der Freiheit ist auch der Ansatzpunkt der 
»Wirksamkeit« oder »Zulässigkeit« von Möglichkeit und der Ort, im 
Essai von ihr zu handeln. Im Zögern147 des noch nicht ganz Freien 
treten Möglichkeiten ins Bewusstsein des Handelnden, welche Ge­
genstand des Streits zwischen Deterministen und Gegnern des De­
terminismus werden. Im Zögern, das zur Freiheit führen kann, kann 
als ein Kontinuum zutage treten, was von den Gegnern des Determi­
nismus als zwei verschiedene Entitäten qua Symbole, oder besser 
eben als Möglichkeiten, hypostasiert und auseinandergehalten wird. 
Der Begriff des Möglichen wird so zum Kampfgehilfen der Verteidi­
ger der Freiheit, die gegen einen - diesen Begriff gleichermaßen nut­
zenden - Determinismus streiten, ohne sich von ihm frei machen zu 
können.148
»Waren die beiden Entscheidungen gleich möglich, wie konnte dann eine Wahl 
zustande kommen? War nur eine von ihnen möglich, weshalb hielt man sich 

ment par de l'espace?« - A quoi nous repondons: oui, s'il s'agit du temps ecoule; non, si 
vous parlez du temps qui s'ecoule. Or l'acte libre se produit dans le temps qui s'ecoule, et 
non pas dans le temps ecoule. La liberte est donc un fait, et, parmi les faits que l'on 
constate, il n'en est pas de plus clair. Toutes les difficultes du probleme, et le probleme 
lui-meme, naissent de ce qu'on veut trouver ä la duree les memes attributs qu'ä l'eten- 
due, Interpreter une succession par une simultaneite, et rendre l'idee de liberte dans une 
langue oü eile est evidemment intraduisible«.
147 Essai 132.
148 Essai 131 £., 134.

85

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit, Möglichkeit und Freiheit

dann für frei? - Und man übersieht, dass diese Doppelfrage immer wieder auf 
die andre hinausläuft: Ist die Zeit Raum? [...] >BevorderWeg gezeichnet wurde, 
war keine Richtung möglich oder unmöglich aus dem sehr einfachen Grunde, 
weil von einem Wege noch keine Rede sein konnte<«.149

Der sens commun benötigt hier den Begriff des Möglichen zu seinem 
Zweck,150 und in dieser Valenz wird er von Bergson hier aufgegriffen. 
Als Ergebnis der bergsonschen Überlegungen im Essai lässt sich fest­
halten, dass der Mensch zumeist nicht wirklich frei ist, wohl aber 
unter bestimmten Voraussetzungen Handlungen vollbringen kann, 
die die Qualifikation der Freiheit verdienen, bzw. er in einem Ver­
hältnis zu seinen Handlungen steht, die diese und damit ihn für die­
sen Fall als frei zeigen. Frei heißt eine Handlung, wenn sie allein aus 
innerer Kraftanstrengung der Ausprägung von Tendenzen entstan­
den ist und sich nicht bestimmten äußeren Zwängen oder Motiven 
verdankt; wenn sie beschreibbar ist als Ausdruck der Persönlichkeit 
des Handelnden und nicht seiner Rolle in bestimmten Situationen 
oder Zusammenhängen. Eine Entscheidung wird so zu einem psy­
chischen Geschehen, das sich zu seinem (vorläufigen) Ende hin ent­
wickelt haben wird. Die bisherige Diskussion um das Problem, wie 
sie Bergson vorfindet, versucht aber, unter Rekonstruktion von Ent­
scheidungswegen Freiheit aufzufinden, das heißt das Geschehen 
durch Symbole darzustellen, indem Endpunkte von Tendenzen als 
Möglichkeiten extrapoliert werden. Diesen Begriff der Möglichkeit 
als Präexistenz bzw. Präformation wird Bergson auch im weiteren 
Werk verwenden; er wird der Seite des sens communf des üblichen 
>gesunden Menschenverstandes< zugeschlagen und hat dort die Rolle, 
im Zusammenhang der verräumlichten Existenz Handlung zu pla­
nen und Überleben zu sichern. Dort hat er seine Berechtigung, so­
wohl pragmatisch als auch (was im späteren Werk erst ausgeführt 
wird) ontologisch. Versucht man jedoch, mithilfe dieses Begriffes 
Freiheit zu behaupten oder zu verteidigen, so stellt sich nicht nur 
heraus, dass die Gegner der Freiheit diesen Begriff ebenso zu ihrem 
Arsenal zählen, sondern dass zudem gerade dieser Begriff und die 

149 ZF 136; Essai 136, 137: »Si les deux parties etaient egalement possibles, comment 
a-t-on choisi? Si l'un d'eux etait seulement possible, pourquoi se croyait-on libre? Et 
l'on ne voit pas que cette double question revient toujours ä celle-ci: le temps est-il de 
l'espace? [...] >Avant que le chemin füt trace, il n'y avait pas de direction possible ni 
impossible, par la raison fort simple qu'il ne pouvait encore etre question de chemim«
150 Essai 132 f.

86

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Möglichkeit

ihm zugehörende Gedankenwelt ein wirkliches Verstehen von Frei­
heit als Schöpfertum bzw. Kausalität verhindert, da er gerade dazu da 
ist, alles jetzt und zukünftig Geschehende als immer schon Vorlie­
gendes zu beschreiben.

In der rein psychologischen Ausrichtung des Essai hat Bergson 
viele Frage offen gelassen, besonders was die ontologische Ausgestal­
tung angeht; die Existenz der Außenwelt, ihr Zusammenhang mit 
der Innenwelt, die Frage nach der Natur der Kraft des Willens bzw. 
des Innen-Ich, von der die Rede war, und die ja die Zentralthese des 
Buches ist, bleiben seltsam unausgeleuchtet. Es ist jedoch zu beob­
achten, dass neuerdings wieder die Frage erhoben wird, ob der Anta­
gonismus Determinismus-Indeterminismus der richtige Ansatz­
punkt für die Frage nach der Freiheit ist;151 auf dieses Problem 
hingewiesen zu haben, kann als bleibendes Verdienst Bergsons be­
zeichnet werden.

Was die oben genannten Fragen angeht, die offen geblieben sind 
und die die Lektüre des Essai als unbefriedigend erscheinen lassen 
können, so wird Bergson sich ihnen teilweise in seinen folgenden 
Werken widmen; auch der Begriff der Möglichkeit wird dort weitere 
Anwendungen und Ausgestaltungen erfahren und stets dort erschei­
nen, wo Bergson ihm besonders wichtige Fragen aufrollt. Im Essai 
wurde Möglichkeit in Zusammenhang mit dem menschlichen Han­
deln, insofern es als freies in der Diskussion steht, verhandelt, und 
zwar so, dass gerade die Verwendung des Möglichkeitsbegriffs bzw. 
das Handeln nach festliegenden, ausbestimmten Möglichkeiten ein 
im strengen Sinne unfreies Handeln ist. Der Mensch aber handelt 
tatsächlich die allermeiste Zeit nach Möglichkeiten; und wenn Frei­
heit Grade haben soll, dann muss gerade in diesem Handeln auch ein 
Grad von Freiheit anzutreffen sein. Wie sich dieses Handeln voll­

151 Z.B. Buchheim, Thomas: »Zwischen Antinomie und Kompatibilität: Versuch über 
die natürliche Einbettung unserer Handlungsfreiheit«, in: Buchheim/Kneepkens/Lo- 
renz: Potentialität und Possibilität, 333-347 (mit weiterer Lit.). Der dort S. 340 be­
schrieben »zweite«, nicht voll ausbestimmte Möglichkeitsbegriff käme dem, was Berg­
son als Tendenz bezeichnet, nahe. Die Freiheit liegt dann im »modus operandi« der 
Handlung als Ausrealisierung einer Tendenz. Eine wichtige Eigenheit Bergsons liegt 
jedoch darin, dass dieses ein Mit-sic/z-zu-Rate-Gehens ist, die Rolle der sozialen Umwelt 
hierbei aber nicht erwähnt wird (bzw. im Essai sogar klar negativ besetzt ist als das, was 
das äußere Ich mit ausbildet).
S.a. Giesenberg, Frank: Wahl und Entscheidung im Existentialismus sowie bei Platon, 
Aristoteles, Pascal, Descartes und Bergson. Frankfurt a.M. e.a. (Lang) 1996; zu Bergson 
183-191, hierfür bes. 187 ff.

87

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeit» Möglichkeit und Freiheit

zieht, wie sich die es leitenden Möglichkeiten konstituieren als Pla­
nungsziele seiner Handlungen, zeigt das nächste wichtige Werk 
Bergsons.

88

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996669-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Intensität und Dauer: jenseits der Homogenität
	Die zwei Aspekte des Ich
	Freiheit
	Zusammenfassend: Freiheit, Tendenz und Möglichkeit

