Dirk Jorke, Torben Schwuchow

Die ,,neue Linke* als AuBlenzirkel der Macht.
Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

,.Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke. Anstatt zum Beispiel zu sagen, es sei ungeheuerlich, dass die Schulen in
den Vorstidten so viel sicherer und sauberer sind als die Schulen in den Innenstidten, sa-
gen sie, es sei uns nicht gelungen, die Andersheit des Anderen nicht in ausreichendem
Male anzuerkennen. Sie diagnostizieren dieses Scheitern als Symptom des allgemeinen
Scheiterns der liberalen Demokratie — ein Symptom, das nur auf einem ziemlich hohen
philosophischen Niveau verstanden werden kann* (Rorty 2000a: 67).

1. Einleitung

Wihrend es in der Philosophie eine weitreichende Debatte rund um das Werk
Richard Rortys gibt, scheint der Autor in der deutschsprachigen Politikwissenschaft
immer noch verhalten wahrgenommen zu werden. Dabei sind die wenigen existie-
renden politikwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rorty von zwei Schlag-
seiten gepragt. Auf der einen Seite betrachten Autoren wie Dirk Auer (2004), trotz
grundlegender Sympathien, Rortys politische Theorie mit einiger Skepsis. Grund da-
fiir ist, dass Auer in Rortys politischer Theorie einen Widerspruch zwischen dessen
philosophischen und politischen Uberlegungen erkennt (vgl. Auer 2004: 74). Nach
Auer zeige sich dieser vor allem in Rortys mangelndem Versténdnis des konflikthaf-
ten Wesens von Politik. Wiirde Rorty seinem philosophischen Anti-Essentialismus
treu bleiben, so Auer, dann miisste er konsequenterweise die politische Gesellschaft
als sozial unbestimmt und umkadmpft beschreiben. Stattdessen vertrete Rorty jedoch
ein ,,konsensualistisches Modell* (ebd.), das nicht Konflikte, sondern die Betonung
eines gemeinsamen politischen Vokabulars hervorhebe. Um diese theoretischen In-
konsistenzen zu beseitigen und Rortys Schriften fiir aktuelle politische Auseinander-
setzungen anschlussfiahig zu machen, fordert Auer, Rortys politische Theorie mit
,radikaleren‘ Theorien — etwa der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes — zusam-
men zu denken (vgl. ebd.: 132ff), also mit Ansédtzen, denen Rorty explizit kritisch
gegeniiberstand (Rorty 1999¢; 1999d).!

1 Dieser Vorschlag, Rortys politische Theorie anschlussfahiger zu machen, indem sie mit der ,ra-
dikalen Demokratietheorie* angereichert wird, findet sich jiingst auch bei Chin (2018).

193

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Auf der anderen Seite scheint eine /iberale Position versucht, von vornherein jeg-
liche Widerspriiche aus dem Weg rdumen zu wollen, indem sie Rorty in die Traditi-
onslinie eines biirgerlich-liberalen Denkens stellt. So sieht Jens Hacke in ihm gar das
US-amerikanische Pendant zur bundesrepublikanischen liberalkonservativen Ritter-
Schule. In diesem Sinne wiirden Rortys Schriften der ,,defensiven Biirgerlichkeit*
eines Thomas Mann oder Odo Marquard gleichen (vgl. Hacke 2006: 274). Defensiv
sei Rortys Biirgerlichkeit, weil der ,,vormals mit den Linken sympathisierende*
Rorty die ,,biirgerlich-liberalen Tugenden und Werte vor allem durch deren Negation
schétzen lernte” (ebd.). Rortys angeblicher Bruch mit der politischen Linken, den
Hacke vor allem in der autobiographisch geprigten Schrift Stolz auf unser Land
(Rorty 1999b) begriindet sieht, ist fiir diese liberale Perspektive der Schliissel fiir ein
besseres Verstandnis seiner Texte.

In diesem Beitrag wollen wir zeigen, dass beide Anndherungsversuche an Rortys
politisches Denken zu kurz greifen. Im Gegensatz zur skeptischen Position wollen
wir Rortys Werk nicht durch Theorien interpretieren, die er — wie im Falle radikaler
Demokratietheorien — vehement kritisierte. Vielmehr gilt es, den vom Autor selbst
gegebenen Hinweisen zu folgen, um Rortys Verméchtnis als politischer Intellektuel-
ler zu beleuchten. Dafiir scheinen uns zwei Vorbilder Rortys besonders wichtig zu
sein: John Dewey und George Orwell. Beide Autoren treten in Rortys Texten immer
wieder auf und stellen zentrale Ankerpunkte seiner Uberlegungen dar. Dennoch wer-
den diese Wegweiser in der politikwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Rorty
kaum beachtet. Diese Leerstelle gilt es zu fiillen.

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags soll zunédchst der Bedeutung John Deweys
fiir Rortys politische Uberzeugungen nachgegangen werden. Entgegen der liberalen
Position argumentieren wir, dass Rorty sich dezidiert an einem demokratischen So-
zialismus, so wie er von Dewey in den USA gepridgt wurde, orientiert hat. Diese
Parteinahme zeigt sich auch in Rortys Kritik an einer ,,neuen Linken*. Wie wir im
dritten Abschnitt zeigen wollen, hat sich diese ,,neue Linke* nach Rorty weitestge-
hend von den politischen Anliegen eines Grofiteils der Gesellschaft entfernt und so
den Aufstieg des Rechtspopulismus mitbegiinstigt. Vor dem Hintergrund eines der-
zeit breit diskutierten neuen kulturellen Klassenkonflikts in liberalen Demokratien
soll dieser Kritik im vierten Abschnitt weiter nachgegangen werden. Dabei zeigt
sich eine herrschaftskritische StoBrichtung in Rortys politischem Denken, die bis-
lang kaum beriicksichtigt worden ist. Da diese Herrschaftskritik Rortys mafgeblich
von den Arbeiten George Orwells beeinflusst ist, werden in diesem Abschnitt die
Parallelen zu Orwells Darstellung der sozialistischen Intellektuellen im England der
1930er herausgestellt. Im letzten Abschnitt werden wir Rortys Bedeutung fiir aktuel-
le politikwissenschaftliche Uberlegungen anhand seiner Forderung nach einer Lin-
ken, die wieder die Sprache der Nicht-Akademiker spricht, deutlich machen.

194

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhalte I far oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

2. Rortys Orientierung an einem demokratischen Sozialismus

Ohne Frage ist die verbreitete Rezeption Rortys als liberal-biirgerlicher Denker maf3-
geblich vom Autor mitverschuldet. SchlieBlich hat sich Rorty als postmoderner libe-
raler Bourgeois (vgl. Rorty 1991) oder auch als ,,bourgeoisen liberalen Marxisten*
(Rorty 2010: 21, Ubers. d. A.) beschrieben. Diese durchaus iiberraschenden Selbst-
bezeichnungen zeigen jedoch, dass Rortys sie nicht ohne Selbstironie und durchaus
als Seitenhieb gegen seine linken oder rechten Kritiker benutzte. Doch fillt im Zeit-
verlauf eine gewisse Radikalisierung seiner politischen Forderungen auf. Hat Rorty
sich in Kontingenz, Ironie und Solidaritit (2012 [1989]) und in seiner Auseinander-
setzung mit Richard Bernstein (1987) deutlich von ,radikalen‘, marxistischen Posi-
tionen abgegrenzt, so findet sich in der zehn Jahre spéter erschienenen Essaysamm-
lung Philosophy and Social Hope ein bemerkenswertes Zugestindnis gegeniiber
marxistischen Positionen: ,,Meines Erachtens hatten die Marxisten zumindest in
einem Punkt Recht: Die zentralen politischen Fragen richten sich auf das Verhéltnis
zwischen Arm und Reich* (Rorty 1999a: 232, Ubers. d. A.). Zwar kommt es unmit-
telbar im Anschluss zu einer Distanzierung von der marxistischen Orthodoxie, doch
insgesamt kommt in den Schriften aus den letzten Lebensjahren Rortys eine stirkere
Sensibilisierung gegeniiber sozialen Spaltungstendenzen, verbunden mit der Forde-
rung nach einer Riickkehr zur Klassenpolitik, zum Vorschein. Zugleich beklagt
Rorty den Verlust an Demokratie, der mit dem Globalisierungsprozess einhergeht.
Charakteristisch ist etwa folgende Passage: ,,Wir haben jetzt eine globale Oberklas-
se, die alle wichtigen wirtschaftlichen Entscheidungen trifft und dies in volliger Un-
abhéngigkeit von den Gesetzgebern und erst recht von dem Willen der Wihler ir-
gendeines Landes* (ebd.: 233; Ubers. d. A.). Rorty schreibt diese Diagnose im Jahr
1996, also fast zehn Jahre vor der beriihmten Post-Demokratie Diagnose von Colin
Crouch (2005).

Doch Rorty bleibt nicht bei dieser Kritik stehen, sondern fordert — auch hier in
Ubereinstimmung mit Crouch — eine Riickbesinnung auf die Tradition der ,,reformis-
tischen Linken®. Unter dieser versteht er mit Blick auf die USA jene Gruppen, ,,die
zwischen 1900 und 1964 im Rahmen der konstitutionellen Demokratie fiir den
Schutz der Schwachen vor den Starken kdmpften® (Rorty 1999b: 45) und dann mehr
und mehr von der ,,neuen oder auch ,kulturellen Linken* verdrangt worden sind.
Im Mittelpunkt dieser ,,reformistischen Linken* stand, wie Rorty nicht miide wird zu
betonen, die Forderung nach Umverteilung, der ,,Kampf fiir soziale Gerechtigkeit™
(ebd.: 53).2 Vor dem Hintergrund der Wiederkehr der Klassenspaltung in den USA
seit den 1980er Jahren fordert Rorty eine Riickbesinnung auf die Tradition der refor-
mistischen Linken, gerade auch, um sich der rechtspopulistischen Revolte entgegen-

2 Auf Rortys Kritik der ,,neuen Linken* bezichungsweise der Kulturlinken werden wir im néchs-
ten Abschnitt noch ausfiihrlicher eingehen.

195

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

zustellen. In diesem Zusammenhang beruft er sich neben Herbert Croly insbesonde-
re auf John Dewey. Es lohnt sich, diese Spur etwas weiter zu verfolgen.

Der Name Dewey wird von Rorty in seinen Schriften seit Der Spiegel der Natur
(1987) stindig bemiiht, etwa im Zusammenhang mit seiner Kritik der analytischen
Philosophie, der konventionellen Wahrheitstheorie oder auch politiktheoretischen
Fundierungsbemiihungen. Nicht nur Dewey-Experten haben diese Vereinnahmung
von Dewey kritisiert und darauf hingewiesen, dass Rortys Dewey wenig mit dem
historischen Dewey zu tun habe.3 Auch Rorty selbst hat sich von Dewey s Metaphy-
sics (Rorty 1982) und seinem Hegelianismus (Rorty 2000b) distanziert. Wie auch
immer man die Frage der Ubereinstimmung zwischen dem historischen und Rortys
Dewey beurteilen mag, das Bild, das Rorty von Deweys politischen Engagement in
Stolz auf unser Land zeichnet, ist zutreffend. Dewey war, wie auch Robert
Westbrook (1991) aufgezeigt hat, ein ,,demokratischer Sozialist™, der sich zeitlebens
fiir die Uberwindung der Klassenspaltungen eingesetzt und sich politisch auf Seiten
der ,reformistischen Linken* engagiert hat. Das gilt auch fiir die Jahre nach dem
Ausbruch der Weltwirtschaftskrise, als er sich fiir radikale wirtschaftspolitische
MaBnahmen ausgesprochen hat. Dazu zéhlte nicht zuletzt die Forderung nach einer
deutlich progressiven Lohnsteuer, einer Verstaatlichung der Bodenschitze, der
Schliisselindustrien sowie der Banken. All diesen Forderungen ldsst sich aus heuti-
ger Sicht ganz gewiss ein sozialistischer und eben nicht liberaler Gehalt zuschreiben.
Doch worauf es Rorty ankommt, ist weniger die Radikalitdt dieser Forderungen als
der Umstand, dass Dewey diese im Rahmen der liberalen Demokratie, also vorwie-
gend mittels demokratischer Mehrheiten umzusetzen bestrebt war und sie als Expe-
rimente zur Losung der ,,Probleme der Menschen® (Rorty 1999b: 94)* verstand. Und
ganz dhnlich wie Rorty war Dewey, bei aller Ndhe zu sozialistischen Forderungen,
immer auch um Distanz zum orthodoxen Marxismus bemiiht.>

Deweys Kritik war zunéchst strategischer Natur. Er zeigte sich — durchaus zutref-
fend — davon iiberzeugt, dass in den USA sozialistische Theorien auf eine starke Ab-
lehnung stoBen. Vor diesem Hintergrund betrieb er insbesondere in Individualism.
Old and New und Liberalism and Social Action eine Neubeschreibung des Freiheits-
begriffs. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass das Ideal der individuellen Frei-
heit fiir die meisten Biirger in einer kapitalistischen Massengesellschaft lediglich ein
leeres Versprechen darstellt. Die amerikanische Gesellschaft sei in eine méachtige
Elite und eine Masse von ohnméchtigen Biirgern gespalten, fiir viele von ihnen exis-
tieren die grundlegenden liberalen, aber auch demokratischen Versprechen nur auf
dem Papier. Der Einfluss von Industrie und Kapital seien einfach zu groB und die

3 Etwa Westbrook (1991: 539-542).

4 Rorty bezieht sich mit dieser Formulierung auf einen einflussreichen Sammelband mit Texten
von Dewey (1946).

5 Im Folgenden stiitzen wir uns auf Jorke (2020).

196

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Einflussmoglichkeiten, deren Macht durch die demokratische Willensbildung zu be-
grenzen, seien kaum vorhanden.

Laut Dewey ist dies das absolute Gegenteil von Individualitdt und Freiheit. Wenn
der Einzelne seine lebensbildende Umwelt nicht mehr oder nur unzureichend gestal-
ten kann, ist er nicht frei. Er besitzt nicht das, was Dewey als ,effektive Freiheit™
(Dewey 1930, LW 5: 27, Ubers. d. A.) bezeichnet. Hinter dieser Kritik steht sein
Ideal des individuellen Wachstums als Kernprinzip einer demokratischen Gemein-
schaft. Der Kerngedanke seiner Argumentation ist, dass in einer kapitalistischen Ge-
sellschaft individuelles Wachstum oder Selbstverwirklichung fiir einen groflen Teil
der Bevolkerung nicht moglich ist.

Dewey wendet sich insbesondere gegen die ,,religiose Idealisierung [...] des Pri-
vateigentums® (Dewey 1996 [1927]: 144f). Eigentumsrechte seien nur ein Instru-
ment — und hierin zeigt sich Deweys pragmatistische Grundiiberzeugung —, das
iiberpriift werden muss, wenn es seine Ziele nicht mehr erreicht. Ende des 18. und
Anfang des 19. Jahrhunderts dienten Recht und damit auch Eigentumsrechte den
Vielen im Kampf gegen feudale Bevormundung. Heute wiirden sie dagegen ledig-
lich die Privilegien der Reichen absichern. Das Hauptkriterium fiir eine gerechte Ge-
sellschaft ist laut Dewey nicht, wie im liberalen Erbe, der Schutz des individuellen
Eigentums, sondern die Moglichkeit des Wachstums fiir alle. Wenn absolute Eigen-
tumsrechte gegen dieses Ziel arbeiten, sind sie nicht mehr ,,wahr* und miissen durch
bessere Konzepte ersetzt werden:

,Der frithere Liberalismus betrachtete das private und konkurrierende wirtschaftliche
Handeln der Individuen als Mittel zum Zwecke des sozialen Wohlergehens. Wir miissen
die Perspektive umdrehen und sehen, dass die sozialisierte Wirtschaft das Mittel zum
Zwecke der freien individuellen Entwicklung ist (Dewey 1935, LW 11: 63, Ubers. d.
A).

Zugleich richtet sich Dewey gegen die antidemokratischen Strukturen kommunis-
tischer Systeme. Ist er in den 1920er Jahren den kommunistischen Experimenten in
der Sowjetunion und in China durchaus noch mit Wohlwollen begegnet, so édndert
sich seine Haltung in den 1930er Jahren zunehmend.® Insbesondere in Freedom and
Culture (1939, LW 12) kommt es zu einer scharfen Kritik der marxistischen Theorie
und kommunistischen Praxis, doch bereits in den Jahren zuvor hat sich Dewey von
der kommunistischen Kommandowirtschaft distanziert und dem Modell einer ge-
planten Gesellschaft das einer demokratisch planenden Gesellschaft entgegengestellt
(vgl. Westbrook 1991: 456). Auch wenn seine entsprechenden Ideen nicht sonder-
lich konkret waren, so zielten sie doch insgesamt auf eine Demokratisierung der Ex-
pertise und eine moglichst breiten Einbeziehung der verschiedenen sozialen Klassen.

6 Auch Rorty konnte dem Kommunismus nichts abgewinnen; vgl. etwa Against Bosses, Against
Oligarchies (2002).

197

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Schlieflich, und mit diesem Aspekt zusammenhédngend, lehnt Dewey auch die mar-
xistische Theorie des Klassenkampfes entschieden ab. Sie — und auch in diesem
Punkt folgt Rorty Dewey — ist fiir ihn Ausdruck eines Strebens nach Gewissheit, das
sich nicht nur notwendig blind zeigt fiir die realen historischen und gesellschaft-
lichen Gegebenheiten, sondern dariiber hinaus zu einer dogmatischen Trennung poli-
tischer Kédmpfe fiihrt (vgl. Dewey 1998 [1929]). Dem setzt Dewey das Modell einer
Allianz der Arbeiterklasse und der ebenfalls infolge der groBen Depression strau-
chelnden unteren Mittelklasse entgegen. So schreibt er in seinem programmatischen
Essay The Need for a New Party:

,Der erste Appell der neuen Partei muss sich an die so genannte Mittelschicht richten: an
Berufstitige, darunter natiirlich auch Lehrer, den durchschnittlichen Einzelhandelskauf-
mann, den einigermaflen wohlhabenden Hausbesitzer, den 6konomisch unter Druck ste-
henden Angestellten, einschlieflich seines weiblichen Gegeniibers, und den Landwirt*
(Dewey 1931, LW 6: 171, Ubers. d. A.).

Weiter fiihrt er aus, dass eine neue politische Bewegung den erreichten Lebensstan-
dard dieser Gruppen verteidigen und nach Moglichkeit erweitern solle, und das wiir-
de nur zusammen mit der Arbeiterklasse gelingen: ,,Letztendlich kann keine Bewe-
gung erfolgreich sein, der es nicht gelang, die energische Unterstlitzung der Arbei-
terklasse fiir sich zu gewinnen® (ebd.: 172, Ubers. d. A.).

Auch wenn Deweys Einsatz fiir eine dritte Partei und eine Demokratisierung wirt-
schaftlicher Prozesse letztlich gescheitert ist, steht er doch fiir die Idee der sozialen
Demokratie, mit Rorty gesprochen, fiir eine ,reformistische Linke“, die in den
1930er bis 1960er Jahren in den USA durchaus einige Teilerfolge feiern konnte und
erheblich zur Verbesserung des Lebens fiir viele beigetragen hat. Nicht zuletzt wurde
der erwirtschaftete Wohlstand wihrend des New Deals breiter verteilt, gerade auch
mit Blick auf afroamerikanische Biirgerinnen und Biirger, die von dem Ausbau des
Sozialstaates und einer Starkung der Rechte der Arbeiter und Arbeiterinnen profi-
tierten (Kennedy 1999). Auch Johnsons sozialdemokratisches Reformprogramm
Great Society konnte sich auf diese ,,reformistische Linke* stiitzen und hat in der
zweiten Halfte der 1960er Jahre ebenfalls zur Verbesserung der Lebensbedingungen
der drmeren Klassen sowie zum Abbau von Rassenschranken beigetragen (Dallek
2005). Doch, wie im Folgenden gezeigt werden soll, kam es laut Rorty in der Aus-
einandersetzung iiber den Vietnamkrieg zum Zerfall der ,reformistischen Linken®,
zur Etablierung einer ,,neuen®, vorwiegend akademischen Linken und in der Konse-
quenz zum Aufstieg der populistischen Rechten.

198

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

3. Rortys Kritik an der ,,neuen Linken “

Laut Rorty haben sich in der Zeit des Vietnamkriegs viele Linke, insbesondere Stu-
denten an amerikanischen Universitdten, enttduscht von ihrem Land abgewandt.
Nicht nur wegen des Krieges, sondern auch angesichts des alltdglichen Leids vieler
Afroamerikaner nahmen diese Studenten die USA eher als ein ,,Reich des Bdsen®
(Rorty 1999b: 67) denn als eine vorbildhafte und verbesserungswiirdige Demokratie
wahr. Als politisch verlésslich erschienen ihnen weder Gewerkschaften noch sozial-
demokratische Gesetzesinitiativen, sondern einzig die ,,militantesten Protestbewe-
gungen der Afro-Amerikaner” (ebd.). Im Zuge dieser Absetzungsbewegung habe
sich eine ,,neue Linke* geformt, die sich laut Rorty immer weniger mit der Habgier
der Reichen und dem US-amerikanischen Wirtschaftssystem auseinandersetzte, den
klassischen Themen der reformistischen Linken, sondern vor allem den Kampf ge-
gen Sadismus, das heiflt Kampagnen gegen die Erniedrigung und Ausgrenzung von
religiosen, ethnischen oder sexuellen Minderheiten als ihr zentrales Anliegen formu-
lierte. Daher bezeichnet Rorty die ,,neue Linke* auch als eine kulturelle Linke. Da-
bei bestreitet er keineswegs, dass sie wichtige historische Erfolge feiern konnte und
fiir die moralische Identitdt des modernen liberalen Amerikas auBergewdhnliches
geleistet habe (ebd.: 69). Allerdings ging dieser Fortschritt, der sich in einem stir-
keren Bewusstsein fiir die Anerkennung von bisherigen Minderheiten zeigte, mit
einer wachsenden Ungleichheit und der 6konomischen Unsicherheit der d&rmeren Be-
volkerungsschicht einher. Doch da sich die ,,neue Linke* fiir die sozio-6konomische
Lage eines Grofteils der US-amerikanischen Gesellschaft nicht mehr interessierte,
prophezeite Rorty bereits 1998, dass eine populistische Rechte schlieBlich diese
Liicke nutzen und sich als eine Schutzmacht einer weitestgehend vergessenen und
abgehangten weiflen Mittel- und Unterschicht prasentieren wird:

»Wihrend die Linke wegsah, kam die Verbiirgerlichung des weiflen Proletariats, die im
Zweiten Weltkrieg begann und bis zum Ende des Vietnamkrieges fortschritt, zum Still-
stand und begann sich umzukehren. In Amerika wird jetzt das Biirgertum proletarisiert,
und das diirfte zu einer populistischen Revolte von unten fiihren, wie sie Buchanan anfa-
chen mochte* (1999b: 81).

Dass diese Prognose Wirklichkeit wurde, liegt fiir Rorty zu einem erheblichen Teil
auch an dem Bruch innerhalb der Linken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass er
nicht nur die Vernachlédssigung der Klassenpolitik als Grund fiir das Erstarken des
Rechtspopulismus sieht. Gleichbedeutend, und in der Auseinandersetzung mit Rorty
bislang zu wenig beachtet, ist seine Kritik an dem selbstgeniigsamen Auftreten die-
ser ,,neuen Linken®, vor allem ihrer akademischen Stichwortgeber. Wéahrend sich die
,reformistische Linke®“, wie am Beispiel John Deweys gezeigt, noch fiir gesamtge-
sellschaftliche Reformen und sozialpolitische Gesetzesinitiativen interessierte, zie-
hen sich die Intellektuellen der ,,neuen Linken* laut Rorty auf

199

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

»eine welthistorische Marsmenschen-Perspektive zuriick und reden von der ,postmoder-
nen Situation, den ,Widerspriichen des Spétkapitalismus‘ oder der ,heutigen ameri-
kanischen Kultur‘, statt als Mitglieder einer bestimmten politischen Gemeinschaft zu
sprechen, die eine Verantwortung fiir die anderen Mitglieder dieser Gemeinschaft tragen.
Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke® (Rorty 2000a: 67).

Diese Kritik Rortys an der Distanz der Intellektuellen zu den alltdglichen Problemen
der meisten Menschen ist ein immer wieder auftauchendes Thema in seinen Texten.
Bereits in seiner pointierten Abrechnung mit der analytischen Philosophie in seinem
Frithwerk Der Spiegel der Natur formuliert Rorty grundlegende Zweifel gegeniiber
jeglicher Form philosophisch gewonnener Autoritdtsanspriiche (vgl. Rorty 1987:
414). In seinen spateren Texten kritisiert er dann insbesondere den philosophischen
Gestus der Theoriesprache der ,,neuen Linken“. Immer wieder vertritt Rorty vehe-
ment die Ansicht, dass politische Fragen ,,in einfache und gewdhnliche Worte ge-
fasst werden sollten — in Worte, die keine philosophische Zergliederung bendtigen
und keine philosophischen Voraussetzungen haben® (Rorty 1999c: 45). Daher sind
fir ithn vor allem radikaldemokratische Denker suspekt, die, wie zum Beispiel
Chantal Mouffe, davon tiberzeugt sind, dass ,,jede Fassung der demokratischen Poli-
tik [...] auch ein Verstdndnis des Wesens der Politik* (Mouffe 1999: 24), also eine
philosophische Fundierung, bendtigt. Doch fiir Rorty hat genau diese

,,Uberbewertung der Philosophie [...] an den Universititen von Amerika und GroBbritan-
nien (an welchen Derridas, Laclaus und Mouffes Biicher sehr stark rezipiert und bewun-
dert werden) dazu beigetragen, eine mit sich selbst beschiftige akademische Linke her-
vorzubringen, die fiir die eigentliche politische Diskussion weitestgehend irrelevant ge-
worden ist” (Rorty 1999d: 155).

Solch deutliche Worte gegeniiber den Arbeiten seiner eigenen Zunft haben Rorty so-
wohl von rechten als auch linken Kritikern den Ruf eines polemischen Nestbe-
schmutzers eingebracht, der sich vergeblich nach der verlorenen Zeit der reformis-
tischen Linken samt ihrer engagierten politischen Intellektuellen sehne (vgl. Posner
2001: 340). Selbst freundlich gesinnte Auseinandersetzungen mit Rorty sind, wie
bereits in der Einleitung geschrieben, skeptisch hinsichtlich seiner strikten Abnei-
gung gegeniiber politischen Diskussionen, die sich einer aus seiner Sicht metaphy-
sischen und daher wenig produktiven Sprache bedienen. Wie wir nachfolgend zei-
gen, sind jedoch weder Skepsis noch Nostalgie-Vorwiirfe angebracht.

4. Die Akademikerklasse als Aufenzirkel der Macht

Folgt man dem Soziologen Andreas Reckwitz, dann verlduft der Klassenkonflikt in-
nerhalb liberaler Demokratien nicht mehr entlang des Konflikts zwischen Kapital

200

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

und Arbeit, sondern entlang kultureller Distinktionen. Der zentrale Akteur in dieser
neuen kulturellen Klassenkonfiguration ist ihm zufolge eine seit den 1980er Jahren
sich formierende neue Mittelklasse, die Reckwitz auch ,,Akademikerklasse* nennt.
Die Mitglieder dieser Klasse zeichnen sich durch ein hohes kulturelles Kapital von
meist akademischen Bildungsabschliissen aus und arbeiten im Feld der Wissens- und
Kultur6konomie (vgl. Reckwitz 2018: 274). Im Gegensatz zu den anderen Klassen,
Reckwitz nennt eine alte Mittelklasse, bestehend vorwiegend aus Facharbeitern,
mittleren wie unteren Angestellten und nicht zuletzt aus der wachsenden Gruppe der
Rentner sowie eine neuen Unterklasse, der prekdr Beschiftigte, Arbeitslose und So-
zialhilfeempfanger angehodren, lege die Akademikerklasse zudem einen besonderen
Wert auf einen (Kultur-)Kosmopolitismus, der gleichzeitig mit der Abwertung aller
Provinzialitit und traditioneller Werte einhergehe, die die ,,kosmopolitische Akade-
mikerklasse vor allem in der Unterklasse (zumeist ihrer einheimischen, sesshaften
Fraktion) und im ,kleinbiirgerlich® scheinenden alten Mittelstand“ (ebd.: 302) aus-
mache. Die Unterscheidung zwischen Kosmopolitismus und Provinzialismus gerate
so zum entscheidenden Konfliktfeld in liberalen Demokratien. Wobei die Dominanz
der ,,Akademikerklasse* und die damit einhergehende kulturelle Abwertung grofer
Teile der alten Mittel- und der neuen Unterklasse zu politischen Protestreaktionen
wie dem Brexit oder dem anhaltenden Erfolg rechtspopulistischer Parteien gefiihrt
habe (ebd.: 369; vgl. Iversen/Soskice 2019: Kapitel 5).

Diese Beschreibung der Akademikerklasse und des neuen kulturellen Klassen-
konflikts weist erstaunliche Parallelen zu der oben skizzierten Kritik Rortys an der
neuen, akademischen Linken und ihrer Distanz zu den alltdglichen Problemen der
Menschen auf. Auch Rorty hatte dabei die Entstehung einer Zweiklassengesell-
schaft, in der die gut ausgebildeten, international mobilen Fachleute einer provinzi-
ellen und sich vernachlissigt fiihlenden alten Mittel- und Unterschicht gegentiberste-
hen, vor Augen. Wichtig ist allerdings zu sehen, dass Rorty an entscheidender Stelle
iiber die Darstellungen von Reckwitz hinausweist. Die kulturellen Distinktionen, die
Reckwitz hervorhebt, sind Rorty zufolge weniger Ausdruck eines gewandelten Ka-
pitalismus als Resultat der steigenden sozio-dkonomischen Ungleichheit. Im Gegen-
satz zu Reckwitz nimmt Rorty damit eine materialistische Position ein, die ihn zu
einer deutlich herrschaftskritischeren Perspektive fiihrt. Denn seiner Meinung nach
mache die Akademikerklasse, wenn vielleicht auch nicht intendiert, gemeinsame Sa-
che mit der Klasse der Superreichen:

,,Ganze Kompanien energischer junger Unternehmer fiillen die Erste Klasse der interkon-
tinentalen Diisenflugzeuge, wihrend die hinteren Pldtze mit beleibten Professoren wie
mir beladen sind, die zu interdisziplindren Tagungen an schonen Orten ausschwirmen.
Doch dieser neuentstandene kulturelle Kosmopolitismus ist auf das reichste Viertel der
Amerikaner beschrankt. Der neue wirtschaftliche Kosmopolitismus ldsst eine Zukunft
ahnen, in der der Lebensstandard der iibrigen drei Viertel stindig sinkt. Uns steht wahr-
scheinlich am Ende ein Amerika der erblichen sozialen Kasten bevor” (Rorty 1999b: 83).

201

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Dabei handelt es sich um eine Diagnose, die jiingst eindrucksvoll von Thomas
Piketty (2020) empirisch fundiert wurde. Piketty zeigt mit Blick auf die USA — und
im etwas geringeren Umfang auch filir europédische Gesellschaften — nicht nur eine
dramatisch wachsende soziale Spaltung sowie eine erhebliche Umkehrung der Wéh-
lerschichten sozialdemokratischer Parteien auf, sondern zeigt sich, ganz im Sinne
von Rorty, auch davon iiberzeugt, dass es zu einer Interessenkoalition aus ,,brahma-
nischer Linke* und ,,kaufmannischer Rechte* gekommen sei:

,Die ,brahmanische Linke‘ mag etwas mehr Steuern fordern als die ,kaufménnische
Rechte, um Gymnasien, Elitehochschulen, Kunst- und Kulturinstitutionen zu finanzie-
ren. Beide Lager vereint aber ihre groe Ndhe zum aktuellen Wirtschaftssystem und zum
gegenwirtigen Stand der Globalisierung. Der Status quo verschafft den intellektuellen
und wirtschaftlichen Eliten ausreichend Vorteile* (Piketty 2020: 957; vgl. ebd.: 1027).

Die Pointe oder auch Provokation von Pikettys Argumentation liegt nun darin, dass
er in dieser Interessenkoalition eine ,,Riickkehr zur Grundlogik der alten trifunktio-
nalen Gesellschaften, der Rollenverteilung zwischen intellektuellen und kriege-
rischen Eliten* (ebd.: 957) erblickt.” Diese Diagnose, gerade auch in ihrer polemi-
schen Zuspitzung, wire sicherlich auf Rortys Zustimmung getroffen. Um an dem
wirtschaftlichen Kosmopolitismus teilzuhaben und auf den Hinterbédnken der Wirt-
schaftselite auf Steuerzahlerkosten zu interdiszipliniren Tagungen in der ganzen
Welt zu fliegen, muss die ,,Akademikerklasse” ndmlich auch laut Rorty den Wirt-
schaftsbossen den Riicken frei halten, genauso, wie die intellektuellen und tiberwie-
gend religiosen Eliten in vergangenen Zeiten die Legitimitdt stratifikatorischer und
feudaler Gesellschaftsordnungen abgesichert haben. In Anlehnung an George
Orwells Dystopie Nineteen Eighty-Four spitzt Rorty das Bild einer vom Rest der
Gesellschaft sprichwortlich abgehobenen Herrschaftsklasse, in der es eine klare Auf-
gabenverteilung zwischen dem inneren Zirkel der Macht, den internationalen Super-
reichen und ihrem AuBenzirkel, den kosmopolitischen akademischen Fachleuten,
gibt, jedoch noch weiter zu:

»Wenn die Bildung erblicher Kasten unbehindert weitergeht und der Globalisierungs-
druck solche Kasten nicht nur in den Vereinigten Staaten, sondern auch in den anderen
alten Demokratien erzeugt, landen wir bei einer Orwellschen Welt. Vielleicht gibt es dort
keinen iibernationalen GroB3en Bruder und keine offizielle Ideologie wie Ingsoc. Aber es
wird eine Parallele zur ,inneren Partei‘ geben — nidmlich die internationalen kosmopoli-
tischen Superreichen. Sie werden alle wichtigen Entscheidungen treffen. Die Parallele zu
Orwells ,duferer Partei‘ sind dann die gut ausgebildeten und gut gestellten kosmopoli-
tischen Fachleute® (Rorty 1999b: 85).

Die Hauptfunktion dieser dufleren Partei ist es nach Rorty, die ,,Proletarier” (ebd.)
stillzuhalten. Das tut sie am besten, indem sie von den bestehenden Ungleichheiten

7 Ahnlich auch Kotkin (2020).

202

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist


https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

ablenkt. Statt also tiber wirtschaftliche Entscheidungen zu diskutieren, die weiterhin
die Sache der Superreichen sein sollen und von denen die dullere Partei beispiels-
weise in der Frage der steuerrechtlichen Begiinstigung von Fernreisen zu schonen
Tagungsorten in der ganzen Welt profitieren, spezialisieren sich politische Intellektu-
elle auf kulturelle oder philosophische Fragen, die fiir die eigentliche politische Dis-
kussion weitestgehend irrelevant sind. Der entscheidende Punkt, den Rorty uns
durch seinen Hinweis auf Orwell bietet, ist nun, dass die Akademikerklasse nicht
nur eine — wie gesagt grof3tenteils nicht-intendierte — systemstabilisierende Funktion
innehat, sondern auch, dass sie die Rolle als Steigbiigelhalter der Superreichen bis-
weilen zu genieBen scheint.

Auf diesen Punkt macht Rorty bereits zehn Jahre vor seiner hier skizzierten Kritik
an der ,,neuen Linken® in seiner Interpretation des Romans Nineteen Eighty-Four in
seinem Buch Kontingenz, Ironie und Solidaritit (2012 [1989]) aufmerksam. Im Ge-
gensatz zu vielen anderen versteht Rorty Orwells Dystopie nicht nur als eine Ab-
rechnung mit totalitdren Herrschaftssystemen, insbesondere der damaligen Sowjet-
union. Vielmehr wechselt in Rortys Lesart Orwell im letzten Kapitel des Buches die
Perspektive. In diesem Kapitel foltert ein Mitglied der &ufleren Partei, der Parteiin-
tellektuelle O’Brien, die Hauptfigur Winston, einen Mittelschichtangehdrigen und
Gegner des totalitdren Systems, so lange bis dieser bereit ist, den Doktrinen der herr-
schenden Partei zu folgen und seine personlichen Uberzeugungen vollkommen auf-
zugeben. Nach Rorty habe Orwell mit dieser Folterszene nicht die grausamen Prakti-
ken der damaligen Sowjetunion beschrieben, sondern eine Vision eines ,,post-totali-
taren Staates entworfen, wobei Orwell der erste war, ,,der sich fragte, welches
Selbstverstandnis Intellektuelle in solchen Staaten haben wiirden, wenn erst einmal
klar wire, dass liberale Ideale sich nicht auf die Zukunft der Menschen beziehen.
Die Antwort auf seine Frage heiflit O’Brien® (Rorty 2012 [1989]: 277). O’Brien
symbolisiert fiir Rorty ein durchaus realistisches Szenario: Wenn linke Intellektuelle
sich zunehmend vom Rest der Gesellschaft entfernen und jegliche Hoffnung auf eine
Reform des bestehenden Gemeinwesens aufgeben, dann ist die einzige intellektuelle
Tétigkeit, die ihnen als Mitglieder der dufleren Partei noch Genuss verschafft, ihre
Rolle als Steigbiigelhalter der Superreichen. In dieser Funktion miissen sie vor allem
diejenigen Gesellschaftsmitglieder, die wie Winston noch Hoffnungen?® auf Verénde-
rungen haben, kontrollieren und sie von ihren Uberzeugungen abbringen.

In dieser frithen Kritik Rortys an der herrschaftsstabilisierenden Funktion linker
Intellektueller bleibt zundchst noch unklar, inwiefern dieses drastische Bild Orwells
fiir Rorty nur als Warnung verstanden werden muss oder seiner Meinung nach auf
grofe Teile der akademischen Linken zutrifft. Rorty selbst gibt in diesem Abschnitt

8 Im Roman verortet Winston diese Hoffnung im Proletariat: ,,If there ist hope, it lies in the
proles” (Orwell 1987 [1949]: 64). Viele Orwell-Interpretationen sehen diese Hoffnung auch als
entscheidend fiir Orwells politische und literarische Aktivititen an (vgl. Newsinger 2018).

203

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

zudem keine Hinweise darauf, welche Vorteile linke Intellektuelle von dieser Rolle
haben — aufer der dystopischen Darstellung O’Briens, der sich an der Demiitigung
seines Opfers berauscht. Um diesen Fragen nachzugehen, ist es daher sinnvoll, dem
von Rorty selbst gegebenen Hinweis auf George Orwell zu folgen. Denn dieser skiz-
ziert nicht nur in seinen fiktiven Romanen Nineteen Eighty-Four (1949) und Animal
Farm (1945) das diistere Bild einer abgehobenen und selbstzufriedenen intellektuel-
len Elite, sondern wirft bereits in seinem Werk Road to Wigan Pier (1937) einen kri-
tischen Blick auf die sozialistischen Intellektuellen Englands. In diesem Buch schil-
dert Orwell seine Erfahrungen, die er wihrend einer Reise im Jahre 1936 durch die
nordenglischen Berg- und Kohlebaugebiete machte. Nachdem er von dem harten Ar-
beitsalltag und den miserablen Lebensbedingungen der dort lebenden Menschen be-
richtet, wirft Orwell im letzten Kapitel die Frage auf, warum die Idee des Sozialis-
mus in diesen Regionen nicht mehr Unterstiitzung findet. Angesichts der wachsen-
den sozialen Ungleichheit sei schlieBlich ,,jeder leere Magen ein Argument fiir den
Sozialismus* (Orwell 1982: 167).° Den Grund fiir diese fehlende Unterstiitzung
macht Orwell schlieflich im Verhalten der sozialistischen Intellektuellen ausfindig.
Viele Arbeiter, so Orwell, werden nicht durch die sozialistischen Ziele, sondern
durch die selbsternannten Fiirsprecher des Sozialismus abgeschreckt. Da diese in der
Mehrzahl aus der oberen Mittelklasse stammen, gleiche ihr Bekenntnis zum Sozia-
lismus eher einer Lifestyle-Entscheidung und entspringe nicht aus dem Wunsch nach
besseren Arbeitsbedingungen oder einer besseren finanziellen Lage. Zwar hitten die
meisten ,,Mittelstandssozialisten® (ebd.: 170) ein theoretisches Verstdndnis fiir die
Anliegen der Arbeiter, in Wirklichkeit wiirden sie jedoch wie ,,Leim an den elenden
Uberresten ihres sozialen Prestiges kleben® und ,,mit zugehaltener Nase* flichen,
wenn sie auf einen ,,noch von der Grube schmutzigen Bergmann® treffen (ebd.:
171). Der typische Sozialist sei in England kein ,,grimmig aussehender Arbeiter*
(ebd.: 169), sondern

wentweder ein jugendlicher bolschewistischer Snob, der in fiinf Jahren wahrscheinlich
eine gute Partie gemacht hat und zum rémisch-katholischen Glauben iibergetreten ist,
oder, noch typischer, ein zimperlicher kleiner Mann mit einem Weilen-Kragen-Beruf,
gewohnlich heimlicher Abstinenzler und oft mit vegetarischen Neigungen, mit einer Ge-
schichte des Nonkonformismus hinter sich, und vor allem, mit einer sozialen Stellung,
die er keineswegs aufs Spiel setzen will“ (ebd.; Herv. d. A.).

Aufgrund solcher Beschreibungen lassen viele (neo-)marxistische Intellektuelle an
Orwell — ganz dhnlich wie an Rorty — kaum ein gutes Haar (vgl. Norris 1984).
Orwells entscheidender Kritikpunkt wird dabei jedoch nur selten beriicksichtigt.
Denn wie auch bei Rorty zu lesen, ist fiir Orwell die Verteidigung des sozialen Pres-
tiges fiir das Verhalten der Mittelstandssozialisten entscheidend. Sie fiihren ein fi-

9 Wir zitieren im Folgenden aus der deutschsprachigen Ubersetzung (vgl. Orwell 1982).

204

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

nanziell gut gestelltes und zufriedenes Leben, das sie auf keinen Fall aufgeben
mochten.'® Im Gegenteil, sozialistische Parteien und Gewerkschaften, so geht
Orwells Kritik weiter, scheinen fiir sie ein willkommenes Terrain zu sein, um Karrie-
re zu machen und ihr kulturelles Kapital zu demonstrieren. Dieses Distinktionsgeha-
be der selbsternannten Sozialisten lasse sich vor allem an einem abgehobenen Theo-
riejargon beobachten. Wiahrend Sozialismus fiir den ,,gewohnlichen Arbeiter, wie
man ihn Samstagnacht in jeder Kneipe antrifft, nicht viel mehr als ,,bessere Lohne
und kiirzere Schichten und niemand, der dich herumkommandiert (Orwell 1982:
172) bedeute, gehe es fiir den ,,bolschewistischen Snob* in erster Linie um die Eror-
terung der philosophischen Aspekte des Marxismus. Da die Akademiker in sozialis-
tischen Parteien und Gewerkschaften tonangebend sind, ist es fiir Orwell nicht wei-
ter iiberraschend, dass sich ein ,,gewohnlich anstdndiger Mensch® (ebd.: 178) dort
nicht mehr wohl fiihlt und die Idee des Sozialismus damit gerade bei den hart arbei-
tenden Menschen an Attraktivitit verliert. Angesichts dieser desolaten Situation
stellt sich fiir Orwell die Frage, warum sich die hier beschriebenen sozialistischen
Intellektuellen iliberhaupt fiir die Angelegenheiten der Arbeiter engagieren:

,,Manchmal schaue ich einen Sozialisten an — den intellektuellen, Traktate verfassenden
Typ, mit seinem Pullover, dem wirren Haar und den Marx-Zitaten — und frage mich, was
zum Teufel wirklich sein Motiv ist. Oft fdllt es schwer, an seine Liebe zu irgendje-
mandem zu glauben, besonders zu den Arbeitern, von denen er am allerweitesten entfernt
ist. Das Motiv vieler Sozialisten ist meiner Meinung nach lediglich ein iiberentwickelter
Ordnungssinn. Der gegenwirtige Zustand verletzt sie nicht deshalb, weil er Elend verur-
sacht, und noch weniger, weil er Freiheit verunmdoglicht, sondern weil er unordentlich ist;
sie verlangen im Grunde danach, die Welt auf etwas wie ein Schachbrett zu reduzieren®
(ebd.: 174).

Fiir Richard Rorty ist dieses Bild eines empathielosen, nach Ordnung und philoso-
phischer Reinheit strebenden linken Intellektuellen nach wie vor zutreffend. Die
Rolle des orthodoxen Marxisten haben seiner Meinung nach nun ,,radikale* Intellek-
tuelle iibernommen, die sich in ,,theoretischen Sophistereien verlieren und sich so
verhalten, ,,als seien praktische Szenarien unnétig, als konnten die Intellektuellen
ihrer politischen Verantwortung einfach dadurch nachkommen, dass sie offensicht-
liche Missstinde in der Terminologie immer ,radikalerer® theoretischer Vokabulare
kritisieren (Rorty 2012 [1989]: 295, FN 15).

Ein Blick auf aktuelle Debatten nicht nur der deutschsprachigen Sozial- und Geis-
teswissenschaft scheint Rorty in dieser Bestandsaufnahme nach wie vor Recht zu
geben.!! Von praktischen Vorschlidgen zur Verbesserung der Lebensbedingungen der

10 Dieser Aspekt wird mit Blick auf den dkologischen Fulabdruck auch von Ingolfur Blithdorn et
al. (2020) betont.

11 Auch wenn Rorty in politischen Angelegenheiten den radikalen Theorien der ,,neuen Linken®
nichts abgewinnen konnte, hob er doch auch immer wieder hervor, dass diese Theorien fiir
einen privaten, dsthetischen Gebrauch durchaus wertvoll sein konnen (vgl. Rorty 2012 [1989]).

205

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Armen und der unter Druck geratenen unteren Mittelklasse oder dem Versuch, den
Machenschaften der Reichen auf die Spur zu kommen, ist nur selten zu lesen. Statt-
dessen geht es um mehr oder weniger freundschaftlich ausgetragene akademische
Gefechte — etwa um die Frage, mit welchem theoretischen Konstrukt der Gegen-
wartskapitalismus beschrieben, kritisiert und theoretisch iiberwunden werden kann,
ob fiir den Aufstieg des Rechtspopulismus materielle oder kulturellen Faktoren ent-
scheidend sind, oder auch, worin die philosophischen Fundamente der Gesell-
schaftskritik bestehen.!? Durch den Vergleich zu Orwell wird die herrschaftskritische
Stofrichtung in Rortys Darstellung dieser selbstreferentiellen ,,neuen Linken® deut-
lich. Demnach geht es der akademischen Linken also iiberhaupt nicht um die L6-
sung aktueller politischer Probleme, wobei Rorty hier vor allem an sozialpolitische
Fragestellungen dachte, sondern eher um das snobistische Wetteifern iiber ihre kor-
rekte, vielmals philosophisch fundierte Beschreibung. Doch genau dadurch werden
die realen Probleme und Sorgen eines Grofiteils der Gesellschaft zu akademisch-in-
tellektuellen Erorterungen umgedeutet. Auf diesem Wege erfiillt die ,,Akademiker-
klasse* ihre Rolle als AuBenzirkel der Macht und sichert sich ihre Teilhabe am wirt-
schaftlichen Kosmopolitismus.

Rorty hat auf diese Entwicklung mit der Forderung nach einer Riickkehr zur
Klassenpolitik und insbesondere einer Riickbesinnung auf die Programmatik der
nreformistischen Linken* reagiert (vgl. Rorty 1999a: 255ff). Wie in Orwells Darstel-
lung deutlich werden sollte, ist damit jedoch nicht eine philosophische Debatte iiber
die Grundlagen des Marxismus gemeint. Vielmehr geht es Rorty vor allem um eine
Riickbesinnung auf die tatsichlichen Probleme der Menschen und der Uberwindung
der aktuell vorherrschenden Interessenkoalition aus , brahmanischer Linken® und
,.Jkaufméannischer Rechten®.

5. Rortys Forderung nach einer Riickbesinnung auf die Politik und Werte der alten
Linken

Viele Formulierungen von Rorty und im stirkeren Umfang von Orwell sind rheto-
risch Uberspitzt. Nichtsdestotrotz wohnt ihnen ein wahrer Kern inne. Dieser besteht
in der wachsenden Kluft zwischen ,linken‘ Funktionseliten und deren intellektuellen
Stichwortgebern und groflen Teilen der Bevolkerung. Wie vielfach empirisch belegt,
haben gerade die ehemaligen Stammwdéhler sozialdemokratischer und links von die-
sen stehenden Parteien sich von diesen grofitenteils verabschiedet. Sie sind entweder
ins Nichtwéhlerlager gewandert oder machen, wie bereits erwéhnt, ihr Kreuz bei
rechtspopulistischen Parteien. ,Linke® Parteien werden gegenwirtig vorwiegend von

12 Die Beispiele sind zu zahlreich, als dass es sich lohnen wiirde, hier welche exemplarisch anzu-
fithren. Einen schonen Uberblick bietet Paoli (2017).

206

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhalte I far oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Menschen mit hoheren Bildungsabschliissen, also in den Worten von Reckwitz, von
den Angehorigen der ,,Akademikerklasse* gewdhlt (vgl. Piketty 2020: 899-1084).
Ganz offensichtlich vermdgen es diese Parteien immer weniger, diejenigen zu errei-
chen, fiir deren Emanzipation sie zumindest auch zu kdmpfen behaupten. Im An-
schluss an Rorty und Orwell lésst sich verstehen, weshalb das der Fall ist. Sozialde-
mokratische und andere linke Parteien haben sich in den vergangenen Jahren stark
akademisiert. Ein Prozess, der zwar auf nahezu alle politischen Parteien zutrifft und
als Folge einer ,,Professionalisierung der Politik* (Borchert 2003) einerseits und die
Entwicklung hin zu Kartellparteien (Katz/Mair 1995) andererseits zu deuten ist. Zu-
gleich stellt das fiir linke Parteien ein besonderes Problem dar. Denn in der Folge der
Akademisierung ihres Personals ist eine lebensweltliche Kluft zu den Angehdrigen
der alten Mittelklasse und der neuen Unterklasse entstanden.!? Diese Kluft zeigt sich
im Habitus, im Lebensstil, in der Sprache und nicht zuletzt in den Werten, die je-
wells vertreten werden, wobei linke Parteien in all diesen Dimensionen sich mehr
und mehr der Akademikerklasse angeglichen haben. Wie Nancy Fraser gezeigt hat,
ist dabei ein ,,progressiver Neoliberalismus® (Fraser 2017: 78) entstanden, der sich
etwa in der Forderung nach Erhdhung des Frauenanteils in Spitzenunternehmen oder
auch in den Bemiihungen, in den oberen Etagen von Wirtschaft, Politik und Kultur
die Diversitdt zu erhdhen, zeigt.

Rorty hat schon vor mehr als 20 Jahren vor dieser Entwicklung gewarnt. Zwar hat
er, wie erwihnt, die Errungenschaften der ,,neuen Linken® im Kampf gegen den all-
taglichen Sadismus, also den Kampf gegen die vielféltigen Diskriminierungen derje-
nigen, die nicht zur Mehrheitsgesellschaft gehdren, explizit hervorgehoben als et-
was, hinter den man nicht zuriickfallen diirfe. Doch zugleich hat er gesehen, dass die
Protagonisten dieser ,,neuen Linken sich zu sehr von der Welt der unteren Klassen
entfernt haben, und er dachte dabei eben nicht nur an die Angehorigen der weillen
Arbeiterklasse. Gerade in den USA sind es nicht zuletzt Afroamerikaner und die An-
gehorigen ethnischer Minderheiten, die die rapide wachsenden Unterklassen ausma-
chen.!* Véllig zu Recht hat er darauf verwiesen, dass diese Klassen von der ,,neuen
Linken* nicht mehr erreicht wiirden und dass dafiir nicht zuletzt deren Sprache und
deren philosophischer Jargon verantwortlich seien. Rortys auch heute noch iiberzeu-
gender Appell an die Linke bestand darin, sich wieder stirker den konkreten Pro-
blems of Men (Dewey 1946) zu widmen und sich dabei auch einer verstindlicheren
Sprache zu bedienen.

13 Mit Blick auf linke Parteien und Bewegungen in Deutschland vgl. Baron (2016).
14 Fiir eine dhnliche Argumentation mit Blick auf Deutschland vgl. Brinkmann/Jorke/Paulitz
(2018).

207

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Baron, Christian 2016: Proleten, Pobel, Parasiten. Warum die Linken die Arbeiter verachten.
Berlin.

Bernstein, Richard 1987: ,,One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy*. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Bliihdorn, Ingolfur et al. 2020: Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit. Warum die dkologische
Transformation der Gesellschaft nicht stattfindet. Bielefeld.

Borchert, Jens 2003: Die Professionalisierung der Politik. Zur Notwendigkeit eines Argernis-
ses. Frankfurt/New York.

Brinkmann, Ulrich/Jorke, Dirk/Paulitz, Tanja 2018: ,,Raus aus der neoliberalen Umarmung*.
In: Forum Wissenschaft, 4, S. 49-52.

Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory. Rorty and Contintental Thought. New
York.

Crouch, Colin 2005: Post-Democracy. Oxford.

Dallek, Robert 2005: Lyndon B. Johnson. Portrait of a President. Oxford.

Dewey, John 1946: The Problems of Men. New York.

Dewey, John 1996 [1927]: Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.

Dewey, John 1998 [1929]: Die Suche nach Gewifheit. Eine Untersuchung des Verhiltnisses
von Erkenntnis und Handeln. Frankfurt.

Dewey, John: The Later Works (1925-1952), 17 Bde. Carbondale/Edwardsville (zitiert als LW
mit Bandangabe).

Fraser, Nancy 2017: ,,Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reak-
tiondren Populismus®. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die groBe Regression. Eine in-
ternationale Debatte iiber die geistige Situation der Zeit. Berlin.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Biirgerlichkeit. Die liberalkonservative Begriindung der
Bundesrepublik. Gottingen.

Iversen, Torben/Soskice, David 2019: Democracy and Prosperity. Reinventing Capitalism in a
Turbulent Century. Oxford.

Jorke, Dirk 2020: ,Deweys demokratischer Sozialismus®“. In: Brunkhorst, Hauke et al.
(Hrsg.): Pragmatistische Sozialtheorie (i.E.).

Katz, Richard S./Mair, Peter 1995: ,,Changing Models of Party Organization and Party Demo-
cracy. The Emergence of the Cartel Party*. In: Party Politics, 1 (1), S. 5-28.

Kennedy, David M. 1999: Freedom From Fear. The American People in Depression and War
1929-1945. Oxford.

Kotkin, Joel 2020: The Coming of Neo Feudalism. A Warning to the Global Middle Class.
New York und London.

Mouffe, Chantal 1999: , Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie®. In:
Dies. (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 11-37.

Newsinger, John 2018: Hope Lies in the Proles. George Orwell and the Left. London.

208

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschUtzter Inhak r
Inhatts I

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

Norris, Christopher 1984: ,.Language, Truth and Ideology. Orwell and the Post-War Left“. In:
Ders.: Orwell. Views from the Left. London, S. 242-262.

Orwell, George 1982: Der Weg nach Wigan Pier. Ziirich.
Orwell, George 1987 [1949]: Nineteen Eighty-Four. London.

Paoli, Guillaume 2017: Die lange Nacht der Metamorphose. Uber die Gentrifizierung der
Kultur. Berlin.

Piketty, Thomas 2020: Kapital und Ideologie. Miinchen.
Posner, Richard A. 2001: Public Intellectuals. A Study of Decline. Cambridge.

Reckwitz, Andres 2018: Die Gesellschaft der Singularitidten. Zum Strukturwandel der Moder-
ne. Bonn.

Rorty, Richard 1982: ,,Dewey’s Metaphysics®. In: Ders.: Consequences of Pragmatism. Es-
says, 1972-1980. Minneapolis, S. 72-89.

Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.

Rorty, Richard 1991: ,,Postmodernist bourgeois liberalism*. In: Ders.: Objectivity, Relativism
and Truth. New York, S. 175-196.

Rorty, Richard 1999a: Philosophy and Social Hope. London.

Rorty, Richard 1999b: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.
Frankfurt.

Rorty, Richard 1999c: ,,Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus®. In: Mouffe,
Chantal (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 37-48.

Rorty, Richard 1999d: ,,Antwort auf Ernesto Laclau®. In: Mouffe, Chantal (Hrsg.): Dekon-
struktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft. Wien, S. 155-170.

Rorty, Richard 2000a: ,,Dewey zwischen Hegel und Darwin®. In: Joas, Hans (Hrsg.): Philoso-
phie der Demokratie. Beitrdge zum Werk von John Dewey. Frankfurt, S. 20-43.

Rorty, Richard 2000b: ,,Die Intellektuellen und die Armen®. In: Ders.: Die Schonheit, die Er-
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2002: Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty. Chicago.

Rorty, Richard 2010: ,,Intellectual Autobiography of Richard Rorty*. In: Auxier, Randalle E./
Hahn, Lewis Edwin (Hrsg.): The Philosophy of Richard Rorty. Chicago, S. 3-24.

Rorty, Richard 2012 [1989]: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt.
Westbrook, Robert B. (1991): John Dewey and American Democracy. Ithaca.

209

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © g Inhak.
Inhatts I fr oder



https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

IP 21673.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Inhalt.
Inhalts Im

Erlaubnis Ist

Ir oder ,


https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

