
Dirk Jörke, Torben Schwuchow

Die „neue Linke“ als Außenzirkel der Macht.
Rortys Herrschaftskritik und sein Weg aus der Theoriefalle

„Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke. Anstatt zum Beispiel zu sagen, es sei ungeheuerlich, dass die Schulen in
den Vorstädten so viel sicherer und sauberer sind als die Schulen in den Innenstädten, sa‐
gen sie, es sei uns nicht gelungen, die Andersheit des Anderen nicht in ausreichendem
Maße anzuerkennen. Sie diagnostizieren dieses Scheitern als Symptom des allgemeinen
Scheiterns der liberalen Demokratie – ein Symptom, das nur auf einem ziemlich hohen
philosophischen Niveau verstanden werden kann“ (Rorty 2000a: 67).

Einleitung

Während es in der Philosophie eine weitreichende Debatte rund um das Werk
Richard Rortys gibt, scheint der Autor in der deutschsprachigen Politikwissenschaft
immer noch verhalten wahrgenommen zu werden. Dabei sind die wenigen existie‐
renden politikwissenschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rorty von zwei Schlag‐
seiten geprägt. Auf der einen Seite betrachten Autoren wie Dirk Auer (2004), trotz
grundlegender Sympathien, Rortys politische Theorie mit einiger Skepsis. Grund da‐
für ist, dass Auer in Rortys politischer Theorie einen Widerspruch zwischen dessen
philosophischen und politischen Überlegungen erkennt (vgl. Auer 2004: 74). Nach
Auer zeige sich dieser vor allem in Rortys mangelndem Verständnis des konflikthaf‐
ten Wesens von Politik. Würde Rorty seinem philosophischen Anti-Essentialismus
treu bleiben, so Auer, dann müsste er konsequenterweise die politische Gesellschaft
als sozial unbestimmt und umkämpft beschreiben. Stattdessen vertrete Rorty jedoch
ein „konsensualistisches Modell“ (ebd.), das nicht Konflikte, sondern die Betonung
eines gemeinsamen politischen Vokabulars hervorhebe. Um diese theoretischen In‐
konsistenzen zu beseitigen und Rortys Schriften für aktuelle politische Auseinander‐
setzungen anschlussfähig zu machen, fordert Auer, Rortys politische Theorie mit
‚radikaleren‘ Theorien – etwa der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes – zusam‐
men zu denken (vgl. ebd.: 132ff), also mit Ansätzen, denen Rorty explizit kritisch
gegenüberstand (Rorty 1999c; 1999d).1

1.

1 Dieser Vorschlag, Rortys politische Theorie anschlussfähiger zu machen, indem sie mit der ‚ra‐
dikalen Demokratietheorie‘ angereichert wird, findet sich jüngst auch bei Chin (2018).

193

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Auf der anderen Seite scheint eine liberale Position versucht, von vornherein jeg‐
liche Widersprüche aus dem Weg räumen zu wollen, indem sie Rorty in die Traditi‐
onslinie eines bürgerlich-liberalen Denkens stellt. So sieht Jens Hacke in ihm gar das
US-amerikanische Pendant zur bundesrepublikanischen liberalkonservativen Ritter-
Schule. In diesem Sinne würden Rortys Schriften der „defensiven Bürgerlichkeit“
eines Thomas Mann oder Odo Marquard gleichen (vgl. Hacke 2006: 274). Defensiv
sei Rortys Bürgerlichkeit, weil der „vormals mit den Linken sympathisierende“
Rorty die „bürgerlich-liberalen Tugenden und Werte vor allem durch deren Negation
schätzen lernte“ (ebd.). Rortys angeblicher Bruch mit der politischen Linken, den
Hacke vor allem in der autobiographisch geprägten Schrift Stolz auf unser Land
(Rorty 1999b) begründet sieht, ist für diese liberale Perspektive der Schlüssel für ein
besseres Verständnis seiner Texte.

In diesem Beitrag wollen wir zeigen, dass beide Annäherungsversuche an Rortys
politisches Denken zu kurz greifen. Im Gegensatz zur skeptischen Position wollen
wir Rortys Werk nicht durch Theorien interpretieren, die er – wie im Falle radikaler
Demokratietheorien – vehement kritisierte. Vielmehr gilt es, den vom Autor selbst
gegebenen Hinweisen zu folgen, um Rortys Vermächtnis als politischer Intellektuel‐
ler zu beleuchten. Dafür scheinen uns zwei Vorbilder Rortys besonders wichtig zu
sein: John Dewey und George Orwell. Beide Autoren treten in Rortys Texten immer
wieder auf und stellen zentrale Ankerpunkte seiner Überlegungen dar. Dennoch wer‐
den diese Wegweiser in der politikwissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Rorty
kaum beachtet. Diese Leerstelle gilt es zu füllen.

Im zweiten Abschnitt dieses Beitrags soll zunächst der Bedeutung John Deweys
für Rortys politische Überzeugungen nachgegangen werden. Entgegen der liberalen
Position argumentieren wir, dass Rorty sich dezidiert an einem demokratischen So‐
zialismus, so wie er von Dewey in den USA geprägt wurde, orientiert hat. Diese
Parteinahme zeigt sich auch in Rortys Kritik an einer „neuen Linken“. Wie wir im
dritten Abschnitt zeigen wollen, hat sich diese „neue Linke“ nach Rorty weitestge‐
hend von den politischen Anliegen eines Großteils der Gesellschaft entfernt und so
den Aufstieg des Rechtspopulismus mitbegünstigt. Vor dem Hintergrund eines der‐
zeit breit diskutierten neuen kulturellen Klassenkonflikts in liberalen Demokratien
soll dieser Kritik im vierten Abschnitt weiter nachgegangen werden. Dabei zeigt
sich eine herrschaftskritische Stoßrichtung in Rortys politischem Denken, die bis‐
lang kaum berücksichtigt worden ist. Da diese Herrschaftskritik Rortys maßgeblich
von den Arbeiten George Orwells beeinflusst ist, werden in diesem Abschnitt die
Parallelen zu Orwells Darstellung der sozialistischen Intellektuellen im England der
1930er herausgestellt. Im letzten Abschnitt werden wir Rortys Bedeutung für aktuel‐
le politikwissenschaftliche Überlegungen anhand seiner Forderung nach einer Lin‐
ken, die wieder die Sprache der Nicht-Akademiker spricht, deutlich machen.

194

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Rortys Orientierung an einem demokratischen Sozialismus

Ohne Frage ist die verbreitete Rezeption Rortys als liberal-bürgerlicher Denker maß‐
geblich vom Autor mitverschuldet. Schließlich hat sich Rorty als postmoderner libe‐
raler Bourgeois (vgl. Rorty 1991) oder auch als „bourgeoisen liberalen Marxisten“
(Rorty 2010: 21, Übers. d. A.) beschrieben. Diese durchaus überraschenden Selbst‐
bezeichnungen zeigen jedoch, dass Rortys sie nicht ohne Selbstironie und durchaus
als Seitenhieb gegen seine linken oder rechten Kritiker benutzte. Doch fällt im Zeit‐
verlauf eine gewisse Radikalisierung seiner politischen Forderungen auf. Hat Rorty
sich in Kontingenz, Ironie und Solidarität (2012 [1989]) und in seiner Auseinander‐
setzung mit Richard Bernstein (1987) deutlich von ‚radikalen‘, marxistischen Posi‐
tionen abgegrenzt, so findet sich in der zehn Jahre später erschienenen Essaysamm‐
lung Philosophy and Social Hope ein bemerkenswertes Zugeständnis gegenüber
marxistischen Positionen: „Meines Erachtens hatten die Marxisten zumindest in
einem Punkt Recht: Die zentralen politischen Fragen richten sich auf das Verhältnis
zwischen Arm und Reich“ (Rorty 1999a: 232, Übers. d. A.). Zwar kommt es unmit‐
telbar im Anschluss zu einer Distanzierung von der marxistischen Orthodoxie, doch
insgesamt kommt in den Schriften aus den letzten Lebensjahren Rortys eine stärkere
Sensibilisierung gegenüber sozialen Spaltungstendenzen, verbunden mit der Forde‐
rung nach einer Rückkehr zur Klassenpolitik, zum Vorschein. Zugleich beklagt
Rorty den Verlust an Demokratie, der mit dem Globalisierungsprozess einhergeht.
Charakteristisch ist etwa folgende Passage: „Wir haben jetzt eine globale Oberklas‐
se, die alle wichtigen wirtschaftlichen Entscheidungen trifft und dies in völliger Un‐
abhängigkeit von den Gesetzgebern und erst recht von dem Willen der Wähler ir‐
gendeines Landes“ (ebd.: 233; Übers. d. A.). Rorty schreibt diese Diagnose im Jahr
1996, also fast zehn Jahre vor der berühmten Post-Demokratie Diagnose von Colin
Crouch (2005).

Doch Rorty bleibt nicht bei dieser Kritik stehen, sondern fordert – auch hier in
Übereinstimmung mit Crouch – eine Rückbesinnung auf die Tradition der „reformis‐
tischen Linken“. Unter dieser versteht er mit Blick auf die USA jene Gruppen, „die
zwischen 1900 und 1964 im Rahmen der konstitutionellen Demokratie für den
Schutz der Schwachen vor den Starken kämpften“ (Rorty 1999b: 45) und dann mehr
und mehr von der „neuen“ oder auch „kulturellen Linken“ verdrängt worden sind.
Im Mittelpunkt dieser „reformistischen Linken“ stand, wie Rorty nicht müde wird zu
betonen, die Forderung nach Umverteilung, der „Kampf für soziale Gerechtigkeit“
(ebd.: 53).2 Vor dem Hintergrund der Wiederkehr der Klassenspaltung in den USA
seit den 1980er Jahren fordert Rorty eine Rückbesinnung auf die Tradition der refor‐
mistischen Linken, gerade auch, um sich der rechtspopulistischen Revolte entgegen‐

2.

2 Auf Rortys Kritik der „neuen Linken“ beziehungsweise der Kulturlinken werden wir im nächs‐
ten Abschnitt noch ausführlicher eingehen.

195

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


zustellen. In diesem Zusammenhang beruft er sich neben Herbert Croly insbesonde‐
re auf John Dewey. Es lohnt sich, diese Spur etwas weiter zu verfolgen.

Der Name Dewey wird von Rorty in seinen Schriften seit Der Spiegel der Natur
(1987) ständig bemüht, etwa im Zusammenhang mit seiner Kritik der analytischen
Philosophie, der konventionellen Wahrheitstheorie oder auch politiktheoretischen
Fundierungsbemühungen. Nicht nur Dewey-Experten haben diese Vereinnahmung
von Dewey kritisiert und darauf hingewiesen, dass Rortys Dewey wenig mit dem
historischen Dewey zu tun habe.3 Auch Rorty selbst hat sich von Dewey’s Metaphy‐
sics (Rorty 1982) und seinem Hegelianismus (Rorty 2000b) distanziert. Wie auch
immer man die Frage der Übereinstimmung zwischen dem historischen und Rortys
Dewey beurteilen mag, das Bild, das Rorty von Deweys politischen Engagement in
Stolz auf unser Land zeichnet, ist zutreffend. Dewey war, wie auch Robert
Westbrook (1991) aufgezeigt hat, ein „demokratischer Sozialist“, der sich zeitlebens
für die Überwindung der Klassenspaltungen eingesetzt und sich politisch auf Seiten
der „reformistischen Linken“ engagiert hat. Das gilt auch für die Jahre nach dem
Ausbruch der Weltwirtschaftskrise, als er sich für radikale wirtschaftspolitische
Maßnahmen ausgesprochen hat. Dazu zählte nicht zuletzt die Forderung nach einer
deutlich progressiven Lohnsteuer, einer Verstaatlichung der Bodenschätze, der
Schlüsselindustrien sowie der Banken. All diesen Forderungen lässt sich aus heuti‐
ger Sicht ganz gewiss ein sozialistischer und eben nicht liberaler Gehalt zuschreiben.
Doch worauf es Rorty ankommt, ist weniger die Radikalität dieser Forderungen als
der Umstand, dass Dewey diese im Rahmen der liberalen Demokratie, also vorwie‐
gend mittels demokratischer Mehrheiten umzusetzen bestrebt war und sie als Expe‐
rimente zur Lösung der „Probleme der Menschen“ (Rorty 1999b: 94)4 verstand. Und
ganz ähnlich wie Rorty war Dewey, bei aller Nähe zu sozialistischen Forderungen,
immer auch um Distanz zum orthodoxen Marxismus bemüht.5

Deweys Kritik war zunächst strategischer Natur. Er zeigte sich – durchaus zutref‐
fend – davon überzeugt, dass in den USA sozialistische Theorien auf eine starke Ab‐
lehnung stoßen. Vor diesem Hintergrund betrieb er insbesondere in Individualism.
Old and New und Liberalism and Social Action eine Neubeschreibung des Freiheits‐
begriffs. Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass das Ideal der individuellen Frei‐
heit für die meisten Bürger in einer kapitalistischen Massengesellschaft lediglich ein
leeres Versprechen darstellt. Die amerikanische Gesellschaft sei in eine mächtige
Elite und eine Masse von ohnmächtigen Bürgern gespalten, für viele von ihnen exis‐
tieren die grundlegenden liberalen, aber auch demokratischen Versprechen nur auf
dem Papier. Der Einfluss von Industrie und Kapital seien einfach zu groß und die

3 Etwa Westbrook (1991: 539-542).
4 Rorty bezieht sich mit dieser Formulierung auf einen einflussreichen Sammelband mit Texten

von Dewey (1946).
5 Im Folgenden stützen wir uns auf Jörke (2020).

196

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Einflussmöglichkeiten, deren Macht durch die demokratische Willensbildung zu be‐
grenzen, seien kaum vorhanden.

Laut Dewey ist dies das absolute Gegenteil von Individualität und Freiheit. Wenn
der Einzelne seine lebensbildende Umwelt nicht mehr oder nur unzureichend gestal‐
ten kann, ist er nicht frei. Er besitzt nicht das, was Dewey als „effektive Freiheit“
(Dewey 1930, LW 5: 27, Übers. d. A.) bezeichnet. Hinter dieser Kritik steht sein
Ideal des individuellen Wachstums als Kernprinzip einer demokratischen Gemein‐
schaft. Der Kerngedanke seiner Argumentation ist, dass in einer kapitalistischen Ge‐
sellschaft individuelles Wachstum oder Selbstverwirklichung für einen großen Teil
der Bevölkerung nicht möglich ist.

Dewey wendet sich insbesondere gegen die „religiöse Idealisierung [...] des Pri‐
vateigentums“ (Dewey 1996 [1927]: 144f). Eigentumsrechte seien nur ein Instru‐
ment – und hierin zeigt sich Deweys pragmatistische Grundüberzeugung –, das
überprüft werden muss, wenn es seine Ziele nicht mehr erreicht. Ende des 18. und
Anfang des 19. Jahrhunderts dienten Recht und damit auch Eigentumsrechte den
Vielen im Kampf gegen feudale Bevormundung. Heute würden sie dagegen ledig‐
lich die Privilegien der Reichen absichern. Das Hauptkriterium für eine gerechte Ge‐
sellschaft ist laut Dewey nicht, wie im liberalen Erbe, der Schutz des individuellen
Eigentums, sondern die Möglichkeit des Wachstums für alle. Wenn absolute Eigen‐
tumsrechte gegen dieses Ziel arbeiten, sind sie nicht mehr „wahr“ und müssen durch
bessere Konzepte ersetzt werden:

„Der frühere Liberalismus betrachtete das private und konkurrierende wirtschaftliche
Handeln der Individuen als Mittel zum Zwecke des sozialen Wohlergehens. Wir müssen
die Perspektive umdrehen und sehen, dass die sozialisierte Wirtschaft das Mittel zum
Zwecke der freien individuellen Entwicklung ist“ (Dewey 1935, LW 11: 63, Übers. d.
A.).

Zugleich richtet sich Dewey gegen die antidemokratischen Strukturen kommunis‐
tischer Systeme. Ist er in den 1920er Jahren den kommunistischen Experimenten in
der Sowjetunion und in China durchaus noch mit Wohlwollen begegnet, so ändert
sich seine Haltung in den 1930er Jahren zunehmend.6 Insbesondere in Freedom and
Culture (1939, LW 12) kommt es zu einer scharfen Kritik der marxistischen Theorie
und kommunistischen Praxis, doch bereits in den Jahren zuvor hat sich Dewey von
der kommunistischen Kommandowirtschaft distanziert und dem Modell einer ge‐
planten Gesellschaft das einer demokratisch planenden Gesellschaft entgegengestellt
(vgl. Westbrook 1991: 456). Auch wenn seine entsprechenden Ideen nicht sonder‐
lich konkret waren, so zielten sie doch insgesamt auf eine Demokratisierung der Ex‐
pertise und eine möglichst breiten Einbeziehung der verschiedenen sozialen Klassen.

6 Auch Rorty konnte dem Kommunismus nichts abgewinnen; vgl. etwa Against Bosses, Against
Oligarchies (2002).

197

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Schließlich, und mit diesem Aspekt zusammenhängend, lehnt Dewey auch die mar‐
xistische Theorie des Klassenkampfes entschieden ab. Sie – und auch in diesem
Punkt folgt Rorty Dewey – ist für ihn Ausdruck eines Strebens nach Gewissheit, das
sich nicht nur notwendig blind zeigt für die realen historischen und gesellschaft‐
lichen Gegebenheiten, sondern darüber hinaus zu einer dogmatischen Trennung poli‐
tischer Kämpfe führt (vgl. Dewey 1998 [1929]). Dem setzt Dewey das Modell einer
Allianz der Arbeiterklasse und der ebenfalls infolge der großen Depression strau‐
chelnden unteren Mittelklasse entgegen. So schreibt er in seinem programmatischen
Essay The Need for a New Party:

„Der erste Appell der neuen Partei muss sich an die so genannte Mittelschicht richten: an
Berufstätige, darunter natürlich auch Lehrer, den durchschnittlichen Einzelhandelskauf‐
mann, den einigermaßen wohlhabenden Hausbesitzer, den ökonomisch unter Druck ste‐
henden Angestellten, einschließlich seines weiblichen Gegenübers, und den Landwirt“
(Dewey 1931, LW 6: 171, Übers. d. A.).

Weiter führt er aus, dass eine neue politische Bewegung den erreichten Lebensstan‐
dard dieser Gruppen verteidigen und nach Möglichkeit erweitern solle, und das wür‐
de nur zusammen mit der Arbeiterklasse gelingen: „Letztendlich kann keine Bewe‐
gung erfolgreich sein, der es nicht gelang, die energische Unterstützung der Arbei‐
terklasse für sich zu gewinnen“ (ebd.: 172, Übers. d. A.).

Auch wenn Deweys Einsatz für eine dritte Partei und eine Demokratisierung wirt‐
schaftlicher Prozesse letztlich gescheitert ist, steht er doch für die Idee der sozialen
Demokratie, mit Rorty gesprochen, für eine „reformistische Linke“, die in den
1930er bis 1960er Jahren in den USA durchaus einige Teilerfolge feiern konnte und
erheblich zur Verbesserung des Lebens für viele beigetragen hat. Nicht zuletzt wurde
der erwirtschaftete Wohlstand während des New Deals breiter verteilt, gerade auch
mit Blick auf afroamerikanische Bürgerinnen und Bürger, die von dem Ausbau des
Sozialstaates und einer Stärkung der Rechte der Arbeiter und Arbeiterinnen profi‐
tierten (Kennedy 1999). Auch Johnsons sozialdemokratisches Reformprogramm
Great Society konnte sich auf diese „reformistische Linke“ stützen und hat in der
zweiten Hälfte der 1960er Jahre ebenfalls zur Verbesserung der Lebensbedingungen
der ärmeren Klassen sowie zum Abbau von Rassenschranken beigetragen (Dallek
2005). Doch, wie im Folgenden gezeigt werden soll, kam es laut Rorty in der Aus‐
einandersetzung über den Vietnamkrieg zum Zerfall der „reformistischen Linken“,
zur Etablierung einer „neuen“, vorwiegend akademischen Linken und in der Konse‐
quenz zum Aufstieg der populistischen Rechten.

198

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Rortys Kritik an der „neuen Linken“

Laut Rorty haben sich in der Zeit des Vietnamkriegs viele Linke, insbesondere Stu‐
denten an amerikanischen Universitäten, enttäuscht von ihrem Land abgewandt.
Nicht nur wegen des Krieges, sondern auch angesichts des alltäglichen Leids vieler
Afroamerikaner nahmen diese Studenten die USA eher als ein „Reich des Bösen“
(Rorty 1999b: 67) denn als eine vorbildhafte und verbesserungswürdige Demokratie
wahr. Als politisch verlässlich erschienen ihnen weder Gewerkschaften noch sozial-
demokratische Gesetzesinitiativen, sondern einzig die „militantesten Protestbewe‐
gungen der Afro-Amerikaner“ (ebd.). Im Zuge dieser Absetzungsbewegung habe
sich eine „neue Linke“ geformt, die sich laut Rorty immer weniger mit der Habgier
der Reichen und dem US-amerikanischen Wirtschaftssystem auseinandersetzte, den
klassischen Themen der reformistischen Linken, sondern vor allem den Kampf ge‐
gen Sadismus, das heißt Kampagnen gegen die Erniedrigung und Ausgrenzung von
religiösen, ethnischen oder sexuellen Minderheiten als ihr zentrales Anliegen formu‐
lierte. Daher bezeichnet Rorty die „neue Linke“ auch als eine kulturelle Linke. Da‐
bei bestreitet er keineswegs, dass sie wichtige historische Erfolge feiern konnte und
für die moralische Identität des modernen liberalen Amerikas außergewöhnliches
geleistet habe (ebd.: 69). Allerdings ging dieser Fortschritt, der sich in einem stär‐
keren Bewusstsein für die Anerkennung von bisherigen Minderheiten zeigte, mit
einer wachsenden Ungleichheit und der ökonomischen Unsicherheit der ärmeren Be‐
völkerungsschicht einher. Doch da sich die „neue Linke“ für die sozio-ökonomische
Lage eines Großteils der US-amerikanischen Gesellschaft nicht mehr interessierte,
prophezeite Rorty bereits 1998, dass eine populistische Rechte schließlich diese
Lücke nutzen und sich als eine Schutzmacht einer weitestgehend vergessenen und
abgehängten weißen Mittel- und Unterschicht präsentieren wird:

„Während die Linke wegsah, kam die Verbürgerlichung des weißen Proletariats, die im
Zweiten Weltkrieg begann und bis zum Ende des Vietnamkrieges fortschritt, zum Still‐
stand und begann sich umzukehren. In Amerika wird jetzt das Bürgertum proletarisiert,
und das dürfte zu einer populistischen Revolte von unten führen, wie sie Buchanan anfa‐
chen möchte“ (1999b: 81).

Dass diese Prognose Wirklichkeit wurde, liegt für Rorty zu einem erheblichen Teil
auch an dem Bruch innerhalb der Linken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass er
nicht nur die Vernachlässigung der Klassenpolitik als Grund für das Erstarken des
Rechtspopulismus sieht. Gleichbedeutend, und in der Auseinandersetzung mit Rorty
bislang zu wenig beachtet, ist seine Kritik an dem selbstgenügsamen Auftreten die‐
ser „neuen Linken“, vor allem ihrer akademischen Stichwortgeber. Während sich die
„reformistische Linke“, wie am Beispiel John Deweys gezeigt, noch für gesamtge‐
sellschaftliche Reformen und sozialpolitische Gesetzesinitiativen interessierte, zie‐
hen sich die Intellektuellen der „neuen Linken“ laut Rorty auf

3.

199

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


„eine welthistorische Marsmenschen-Perspektive zurück und reden von der ‚postmoder‐
nen Situation‘, den ‚Widersprüchen des Spätkapitalismus‘ oder der ‚heutigen ameri‐
kanischen Kultur‘, statt als Mitglieder einer bestimmten politischen Gemeinschaft zu
sprechen, die eine Verantwortung für die anderen Mitglieder dieser Gemeinschaft tragen.
Bei ihrer Art zu reden bleibt der lebensnahe, den Kern der Probleme ansprechende Ton
auf der Strecke“ (Rorty 2000a: 67).

Diese Kritik Rortys an der Distanz der Intellektuellen zu den alltäglichen Problemen
der meisten Menschen ist ein immer wieder auftauchendes Thema in seinen Texten.
Bereits in seiner pointierten Abrechnung mit der analytischen Philosophie in seinem
Frühwerk Der Spiegel der Natur formuliert Rorty grundlegende Zweifel gegenüber
jeglicher Form philosophisch gewonnener Autoritätsansprüche (vgl. Rorty 1987:
414). In seinen späteren Texten kritisiert er dann insbesondere den philosophischen
Gestus der Theoriesprache der „neuen Linken“. Immer wieder vertritt Rorty vehe‐
ment die Ansicht, dass politische Fragen „in einfache und gewöhnliche Worte ge‐
fasst werden sollten – in Worte, die keine philosophische Zergliederung benötigen
und keine philosophischen Voraussetzungen haben“ (Rorty 1999c: 45). Daher sind
für ihn vor allem radikaldemokratische Denker suspekt, die, wie zum Beispiel
Chantal Mouffe, davon überzeugt sind, dass „jede Fassung der demokratischen Poli‐
tik [...] auch ein Verständnis des Wesens der Politik“ (Mouffe 1999: 24), also eine
philosophische Fundierung, benötigt. Doch für Rorty hat genau diese

„Überbewertung der Philosophie [...] an den Universitäten von Amerika und Großbritan‐
nien (an welchen Derridas, Laclaus und Mouffes Bücher sehr stark rezipiert und bewun‐
dert werden) dazu beigetragen, eine mit sich selbst beschäftige akademische Linke her‐
vorzubringen, die für die eigentliche politische Diskussion weitestgehend irrelevant ge‐
worden ist“ (Rorty 1999d: 155).

Solch deutliche Worte gegenüber den Arbeiten seiner eigenen Zunft haben Rorty so‐
wohl von rechten als auch linken Kritikern den Ruf eines polemischen Nestbe‐
schmutzers eingebracht, der sich vergeblich nach der verlorenen Zeit der reformis‐
tischen Linken samt ihrer engagierten politischen Intellektuellen sehne (vgl. Posner
2001: 340). Selbst freundlich gesinnte Auseinandersetzungen mit Rorty sind, wie
bereits in der Einleitung geschrieben, skeptisch hinsichtlich seiner strikten Abnei‐
gung gegenüber politischen Diskussionen, die sich einer aus seiner Sicht metaphy‐
sischen und daher wenig produktiven Sprache bedienen. Wie wir nachfolgend zei‐
gen, sind jedoch weder Skepsis noch Nostalgie-Vorwürfe angebracht.

Die Akademikerklasse als Außenzirkel der Macht

Folgt man dem Soziologen Andreas Reckwitz, dann verläuft der Klassenkonflikt in‐
nerhalb liberaler Demokratien nicht mehr entlang des Konflikts zwischen Kapital

4.

200

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


und Arbeit, sondern entlang kultureller Distinktionen. Der zentrale Akteur in dieser
neuen kulturellen Klassenkonfiguration ist ihm zufolge eine seit den 1980er Jahren
sich formierende neue Mittelklasse, die Reckwitz auch „Akademikerklasse“ nennt.
Die Mitglieder dieser Klasse zeichnen sich durch ein hohes kulturelles Kapital von
meist akademischen Bildungsabschlüssen aus und arbeiten im Feld der Wissens- und
Kulturökonomie (vgl. Reckwitz 2018: 274). Im Gegensatz zu den anderen Klassen,
Reckwitz nennt eine alte Mittelklasse, bestehend vorwiegend aus Facharbeitern,
mittleren wie unteren Angestellten und nicht zuletzt aus der wachsenden Gruppe der
Rentner sowie eine neuen Unterklasse, der prekär Beschäftigte, Arbeitslose und So‐
zialhilfeempfänger angehören, lege die Akademikerklasse zudem einen besonderen
Wert auf einen (Kultur-)Kosmopolitismus, der gleichzeitig mit der Abwertung aller
Provinzialität und traditioneller Werte einhergehe, die die „kosmopolitische Akade‐
mikerklasse vor allem in der Unterklasse (zumeist ihrer einheimischen, sesshaften
Fraktion) und im ‚kleinbürgerlich‘ scheinenden alten Mittelstand“ (ebd.: 302) aus‐
mache. Die Unterscheidung zwischen Kosmopolitismus und Provinzialismus gerate
so zum entscheidenden Konfliktfeld in liberalen Demokratien. Wobei die Dominanz
der „Akademikerklasse“ und die damit einhergehende kulturelle Abwertung großer
Teile der alten Mittel- und der neuen Unterklasse zu politischen Protestreaktionen
wie dem Brexit oder dem anhaltenden Erfolg rechtspopulistischer Parteien geführt
habe (ebd.: 369; vgl. Iversen/Soskice 2019: Kapitel 5).

Diese Beschreibung der Akademikerklasse und des neuen kulturellen Klassen‐
konflikts weist erstaunliche Parallelen zu der oben skizzierten Kritik Rortys an der
neuen, akademischen Linken und ihrer Distanz zu den alltäglichen Problemen der
Menschen auf. Auch Rorty hatte dabei die Entstehung einer Zweiklassengesell‐
schaft, in der die gut ausgebildeten, international mobilen Fachleute einer provinzi‐
ellen und sich vernachlässigt fühlenden alten Mittel- und Unterschicht gegenüberste‐
hen, vor Augen. Wichtig ist allerdings zu sehen, dass Rorty an entscheidender Stelle
über die Darstellungen von Reckwitz hinausweist. Die kulturellen Distinktionen, die
Reckwitz hervorhebt, sind Rorty zufolge weniger Ausdruck eines gewandelten Ka‐
pitalismus als Resultat der steigenden sozio-ökonomischen Ungleichheit. Im Gegen‐
satz zu Reckwitz nimmt Rorty damit eine materialistische Position ein, die ihn zu
einer deutlich herrschaftskritischeren Perspektive führt. Denn seiner Meinung nach
mache die Akademikerklasse, wenn vielleicht auch nicht intendiert, gemeinsame Sa‐
che mit der Klasse der Superreichen:

„Ganze Kompanien energischer junger Unternehmer füllen die Erste Klasse der interkon‐
tinentalen Düsenflugzeuge, während die hinteren Plätze mit beleibten Professoren wie
mir beladen sind, die zu interdisziplinären Tagungen an schönen Orten ausschwärmen.
Doch dieser neuentstandene kulturelle Kosmopolitismus ist auf das reichste Viertel der
Amerikaner beschränkt. Der neue wirtschaftliche Kosmopolitismus lässt eine Zukunft
ahnen, in der der Lebensstandard der übrigen drei Viertel ständig sinkt. Uns steht wahr‐
scheinlich am Ende ein Amerika der erblichen sozialen Kasten bevor“ (Rorty 1999b: 83).

201

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Dabei handelt es sich um eine Diagnose, die jüngst eindrucksvoll von Thomas
Piketty (2020) empirisch fundiert wurde. Piketty zeigt mit Blick auf die USA – und
im etwas geringeren Umfang auch für europäische Gesellschaften – nicht nur eine
dramatisch wachsende soziale Spaltung sowie eine erhebliche Umkehrung der Wäh‐
lerschichten sozialdemokratischer Parteien auf, sondern zeigt sich, ganz im Sinne
von Rorty, auch davon überzeugt, dass es zu einer Interessenkoalition aus „brahma‐
nischer Linke“ und „kaufmännischer Rechte“ gekommen sei:

„Die ,brahmanische Linke‘ mag etwas mehr Steuern fordern als die ,kaufmännische
Rechte‘, um Gymnasien, Elitehochschulen, Kunst- und Kulturinstitutionen zu finanzie‐
ren. Beide Lager vereint aber ihre große Nähe zum aktuellen Wirtschaftssystem und zum
gegenwärtigen Stand der Globalisierung. Der Status quo verschafft den intellektuellen
und wirtschaftlichen Eliten ausreichend Vorteile“ (Piketty 2020: 957; vgl. ebd.: 1027).

Die Pointe oder auch Provokation von Pikettys Argumentation liegt nun darin, dass
er in dieser Interessenkoalition eine „Rückkehr zur Grundlogik der alten trifunktio‐
nalen Gesellschaften, der Rollenverteilung zwischen intellektuellen und kriege‐
rischen Eliten“ (ebd.: 957) erblickt.7 Diese Diagnose, gerade auch in ihrer polemi‐
schen Zuspitzung, wäre sicherlich auf Rortys Zustimmung getroffen. Um an dem
wirtschaftlichen Kosmopolitismus teilzuhaben und auf den Hinterbänken der Wirt‐
schaftselite auf Steuerzahlerkosten zu interdisziplinären Tagungen in der ganzen
Welt zu fliegen, muss die „Akademikerklasse“ nämlich auch laut Rorty den Wirt‐
schaftsbossen den Rücken frei halten, genauso, wie die intellektuellen und überwie‐
gend religiösen Eliten in vergangenen Zeiten die Legitimität stratifikatorischer und
feudaler Gesellschaftsordnungen abgesichert haben. In Anlehnung an George
Orwells Dystopie Nineteen Eighty-Four spitzt Rorty das Bild einer vom Rest der
Gesellschaft sprichwörtlich abgehobenen Herrschaftsklasse, in der es eine klare Auf‐
gabenverteilung zwischen dem inneren Zirkel der Macht, den internationalen Super‐
reichen und ihrem Außenzirkel, den kosmopolitischen akademischen Fachleuten,
gibt, jedoch noch weiter zu:

„Wenn die Bildung erblicher Kasten unbehindert weitergeht und der Globalisierungs‐
druck solche Kasten nicht nur in den Vereinigten Staaten, sondern auch in den anderen
alten Demokratien erzeugt, landen wir bei einer Orwellschen Welt. Vielleicht gibt es dort
keinen übernationalen Großen Bruder und keine offizielle Ideologie wie Ingsoc. Aber es
wird eine Parallele zur ,inneren Partei‘ geben – nämlich die internationalen kosmopoli‐
tischen Superreichen. Sie werden alle wichtigen Entscheidungen treffen. Die Parallele zu
Orwells ‚äußerer Partei‘ sind dann die gut ausgebildeten und gut gestellten kosmopoli‐
tischen Fachleute“ (Rorty 1999b: 85).

Die Hauptfunktion dieser äußeren Partei ist es nach Rorty, die „Proletarier“ (ebd.)
stillzuhalten. Das tut sie am besten, indem sie von den bestehenden Ungleichheiten

7 Ähnlich auch Kotkin (2020).

202

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


ablenkt. Statt also über wirtschaftliche Entscheidungen zu diskutieren, die weiterhin
die Sache der Superreichen sein sollen und von denen die äußere Partei beispiels‐
weise in der Frage der steuerrechtlichen Begünstigung von Fernreisen zu schönen
Tagungsorten in der ganzen Welt profitieren, spezialisieren sich politische Intellektu‐
elle auf kulturelle oder philosophische Fragen, die für die eigentliche politische Dis‐
kussion weitestgehend irrelevant sind. Der entscheidende Punkt, den Rorty uns
durch seinen Hinweis auf Orwell bietet, ist nun, dass die Akademikerklasse nicht
nur eine – wie gesagt größtenteils nicht-intendierte – systemstabilisierende Funktion
innehat, sondern auch, dass sie die Rolle als Steigbügelhalter der Superreichen bis‐
weilen zu genießen scheint.

Auf diesen Punkt macht Rorty bereits zehn Jahre vor seiner hier skizzierten Kritik
an der „neuen Linken“ in seiner Interpretation des Romans Nineteen Eighty-Four in
seinem Buch Kontingenz, Ironie und Solidarität (2012 [1989]) aufmerksam. Im Ge‐
gensatz zu vielen anderen versteht Rorty Orwells Dystopie nicht nur als eine Ab‐
rechnung mit totalitären Herrschaftssystemen, insbesondere der damaligen Sowjet‐
union. Vielmehr wechselt in Rortys Lesart Orwell im letzten Kapitel des Buches die
Perspektive. In diesem Kapitel foltert ein Mitglied der äußeren Partei, der Parteiin‐
tellektuelle O’Brien, die Hauptfigur Winston, einen Mittelschichtangehörigen und
Gegner des totalitären Systems, so lange bis dieser bereit ist, den Doktrinen der herr‐
schenden Partei zu folgen und seine persönlichen Überzeugungen vollkommen auf‐
zugeben. Nach Rorty habe Orwell mit dieser Folterszene nicht die grausamen Prakti‐
ken der damaligen Sowjetunion beschrieben, sondern eine Vision eines „post-totali‐
tären Staates“ entworfen, wobei Orwell der erste war, „der sich fragte, welches
Selbstverständnis Intellektuelle in solchen Staaten haben würden, wenn erst einmal
klar wäre, dass liberale Ideale sich nicht auf die Zukunft der Menschen beziehen.
Die Antwort auf seine Frage heißt O’Brien“ (Rorty 2012 [1989]: 277). O’Brien
symbolisiert für Rorty ein durchaus realistisches Szenario: Wenn linke Intellektuelle
sich zunehmend vom Rest der Gesellschaft entfernen und jegliche Hoffnung auf eine
Reform des bestehenden Gemeinwesens aufgeben, dann ist die einzige intellektuelle
Tätigkeit, die ihnen als Mitglieder der äußeren Partei noch Genuss verschafft, ihre
Rolle als Steigbügelhalter der Superreichen. In dieser Funktion müssen sie vor allem
diejenigen Gesellschaftsmitglieder, die wie Winston noch Hoffnungen8 auf Verände‐
rungen haben, kontrollieren und sie von ihren Überzeugungen abbringen.

In dieser frühen Kritik Rortys an der herrschaftsstabilisierenden Funktion linker
Intellektueller bleibt zunächst noch unklar, inwiefern dieses drastische Bild Orwells
für Rorty nur als Warnung verstanden werden muss oder seiner Meinung nach auf
große Teile der akademischen Linken zutrifft. Rorty selbst gibt in diesem Abschnitt

8 Im Roman verortet Winston diese Hoffnung im Proletariat: „If there ist hope, it lies in the
proles“ (Orwell 1987 [1949]: 64). Viele Orwell-Interpretationen sehen diese Hoffnung auch als
entscheidend für Orwells politische und literarische Aktivitäten an (vgl. Newsinger 2018).

203

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


zudem keine Hinweise darauf, welche Vorteile linke Intellektuelle von dieser Rolle
haben – außer der dystopischen Darstellung O’Briens, der sich an der Demütigung
seines Opfers berauscht. Um diesen Fragen nachzugehen, ist es daher sinnvoll, dem
von Rorty selbst gegebenen Hinweis auf George Orwell zu folgen. Denn dieser skiz‐
ziert nicht nur in seinen fiktiven Romanen Nineteen Eighty-Four (1949) und Animal
Farm (1945) das düstere Bild einer abgehobenen und selbstzufriedenen intellektuel‐
len Elite, sondern wirft bereits in seinem Werk Road to Wigan Pier (1937) einen kri‐
tischen Blick auf die sozialistischen Intellektuellen Englands. In diesem Buch schil‐
dert Orwell seine Erfahrungen, die er während einer Reise im Jahre 1936 durch die
nordenglischen Berg- und Kohlebaugebiete machte. Nachdem er von dem harten Ar‐
beitsalltag und den miserablen Lebensbedingungen der dort lebenden Menschen be‐
richtet, wirft Orwell im letzten Kapitel die Frage auf, warum die Idee des Sozialis‐
mus in diesen Regionen nicht mehr Unterstützung findet. Angesichts der wachsen‐
den sozialen Ungleichheit sei schließlich „jeder leere Magen ein Argument für den
Sozialismus“ (Orwell 1982: 167).9 Den Grund für diese fehlende Unterstützung
macht Orwell schließlich im Verhalten der sozialistischen Intellektuellen ausfindig.
Viele Arbeiter, so Orwell, werden nicht durch die sozialistischen Ziele, sondern
durch die selbsternannten Fürsprecher des Sozialismus abgeschreckt. Da diese in der
Mehrzahl aus der oberen Mittelklasse stammen, gleiche ihr Bekenntnis zum Sozia‐
lismus eher einer Lifestyle-Entscheidung und entspringe nicht aus dem Wunsch nach
besseren Arbeitsbedingungen oder einer besseren finanziellen Lage. Zwar hätten die
meisten „Mittelstandssozialisten“ (ebd.: 170) ein theoretisches Verständnis für die
Anliegen der Arbeiter, in Wirklichkeit würden sie jedoch wie „Leim an den elenden
Überresten ihres sozialen Prestiges kleben“ und „mit zugehaltener Nase“ fliehen,
wenn sie auf einen „noch von der Grube schmutzigen Bergmann“ treffen (ebd.:
171). Der typische Sozialist sei in England kein „grimmig aussehender Arbeiter“
(ebd.: 169), sondern

„entweder ein jugendlicher bolschewistischer Snob, der in fünf Jahren wahrscheinlich
eine gute Partie gemacht hat und zum römisch-katholischen Glauben übergetreten ist,
oder, noch typischer, ein zimperlicher kleiner Mann mit einem Weißen-Kragen-Beruf,
gewöhnlich heimlicher Abstinenzler und oft mit vegetarischen Neigungen, mit einer Ge‐
schichte des Nonkonformismus hinter sich, und vor allem, mit einer sozialen Stellung,
die er keineswegs aufs Spiel setzen will“ (ebd.; Herv. d. A.).

Aufgrund solcher Beschreibungen lassen viele (neo-)marxistische Intellektuelle an
Orwell – ganz ähnlich wie an Rorty – kaum ein gutes Haar (vgl. Norris 1984).
Orwells entscheidender Kritikpunkt wird dabei jedoch nur selten berücksichtigt.
Denn wie auch bei Rorty zu lesen, ist für Orwell die Verteidigung des sozialen Pres‐
tiges für das Verhalten der Mittelstandssozialisten entscheidend. Sie führen ein fi‐

9 Wir zitieren im Folgenden aus der deutschsprachigen Übersetzung (vgl. Orwell 1982).

204

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


nanziell gut gestelltes und zufriedenes Leben, das sie auf keinen Fall aufgeben
möchten.10 Im Gegenteil, sozialistische Parteien und Gewerkschaften, so geht
Orwells Kritik weiter, scheinen für sie ein willkommenes Terrain zu sein, um Karrie‐
re zu machen und ihr kulturelles Kapital zu demonstrieren. Dieses Distinktionsgeha‐
be der selbsternannten Sozialisten lasse sich vor allem an einem abgehobenen Theo‐
riejargon beobachten. Während Sozialismus für den „gewöhnlichen Arbeiter, wie
man ihn Samstagnacht in jeder Kneipe antrifft“, nicht viel mehr als „bessere Löhne
und kürzere Schichten und niemand, der dich herumkommandiert“ (Orwell 1982:
172) bedeute, gehe es für den „bolschewistischen Snob“ in erster Linie um die Erör‐
terung der philosophischen Aspekte des Marxismus. Da die Akademiker in sozialis‐
tischen Parteien und Gewerkschaften tonangebend sind, ist es für Orwell nicht wei‐
ter überraschend, dass sich ein „gewöhnlich anständiger Mensch“ (ebd.: 178) dort
nicht mehr wohl fühlt und die Idee des Sozialismus damit gerade bei den hart arbei‐
tenden Menschen an Attraktivität verliert. Angesichts dieser desolaten Situation
stellt sich für Orwell die Frage, warum sich die hier beschriebenen sozialistischen
Intellektuellen überhaupt für die Angelegenheiten der Arbeiter engagieren:

„Manchmal schaue ich einen Sozialisten an – den intellektuellen, Traktate verfassenden
Typ, mit seinem Pullover, dem wirren Haar und den Marx-Zitaten – und frage mich, was
zum Teufel wirklich sein Motiv ist. Oft fällt es schwer, an seine Liebe zu irgendje‐
mandem zu glauben, besonders zu den Arbeitern, von denen er am allerweitesten entfernt
ist. Das Motiv vieler Sozialisten ist meiner Meinung nach lediglich ein überentwickelter
Ordnungssinn. Der gegenwärtige Zustand verletzt sie nicht deshalb, weil er Elend verur‐
sacht, und noch weniger, weil er Freiheit verunmöglicht, sondern weil er unordentlich ist;
sie verlangen im Grunde danach, die Welt auf etwas wie ein Schachbrett zu reduzieren“
(ebd.: 174).

Für Richard Rorty ist dieses Bild eines empathielosen, nach Ordnung und philoso‐
phischer Reinheit strebenden linken Intellektuellen nach wie vor zutreffend. Die
Rolle des orthodoxen Marxisten haben seiner Meinung nach nun „radikale“ Intellek‐
tuelle übernommen, die sich in „theoretischen Sophistereien“ verlieren und sich so
verhalten, „als seien praktische Szenarien unnötig, als könnten die Intellektuellen
ihrer politischen Verantwortung einfach dadurch nachkommen, dass sie offensicht‐
liche Missstände in der Terminologie immer ‚radikalerer‘ theoretischer Vokabulare
kritisieren“ (Rorty 2012 [1989]: 295, FN 15).

Ein Blick auf aktuelle Debatten nicht nur der deutschsprachigen Sozial- und Geis‐
teswissenschaft scheint Rorty in dieser Bestandsaufnahme nach wie vor Recht zu
geben.11 Von praktischen Vorschlägen zur Verbesserung der Lebensbedingungen der

10 Dieser Aspekt wird mit Blick auf den ökologischen Fußabdruck auch von Ingolfur Blühdorn et
al. (2020) betont.

11 Auch wenn Rorty in politischen Angelegenheiten den radikalen Theorien der „neuen Linken“
nichts abgewinnen konnte, hob er doch auch immer wieder hervor, dass diese Theorien für
einen privaten, ästhetischen Gebrauch durchaus wertvoll sein können (vgl. Rorty 2012 [1989]).

205

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Armen und der unter Druck geratenen unteren Mittelklasse oder dem Versuch, den
Machenschaften der Reichen auf die Spur zu kommen, ist nur selten zu lesen. Statt‐
dessen geht es um mehr oder weniger freundschaftlich ausgetragene akademische
Gefechte – etwa um die Frage, mit welchem theoretischen Konstrukt der Gegen‐
wartskapitalismus beschrieben, kritisiert und theoretisch überwunden werden kann,
ob für den Aufstieg des Rechtspopulismus materielle oder kulturellen Faktoren ent‐
scheidend sind, oder auch, worin die philosophischen Fundamente der Gesell‐
schaftskritik bestehen.12 Durch den Vergleich zu Orwell wird die herrschaftskritische
Stoßrichtung in Rortys Darstellung dieser selbstreferentiellen „neuen Linken“ deut‐
lich. Demnach geht es der akademischen Linken also überhaupt nicht um die Lö‐
sung aktueller politischer Probleme, wobei Rorty hier vor allem an sozialpolitische
Fragestellungen dachte, sondern eher um das snobistische Wetteifern über ihre kor‐
rekte, vielmals philosophisch fundierte Beschreibung. Doch genau dadurch werden
die realen Probleme und Sorgen eines Großteils der Gesellschaft zu akademisch-in‐
tellektuellen Erörterungen umgedeutet. Auf diesem Wege erfüllt die „Akademiker‐
klasse“ ihre Rolle als Außenzirkel der Macht und sichert sich ihre Teilhabe am wirt‐
schaftlichen Kosmopolitismus.

Rorty hat auf diese Entwicklung mit der Forderung nach einer Rückkehr zur
Klassenpolitik und insbesondere einer Rückbesinnung auf die Programmatik der
„reformistischen Linken“ reagiert (vgl. Rorty 1999a: 255ff). Wie in Orwells Darstel‐
lung deutlich werden sollte, ist damit jedoch nicht eine philosophische Debatte über
die Grundlagen des Marxismus gemeint. Vielmehr geht es Rorty vor allem um eine
Rückbesinnung auf die tatsächlichen Probleme der Menschen und der Überwindung
der aktuell vorherrschenden Interessenkoalition aus „brahmanischer Linken“ und
„kaufmännischer Rechten“.

Rortys Forderung nach einer Rückbesinnung auf die Politik und Werte der alten
Linken

Viele Formulierungen von Rorty und im stärkeren Umfang von Orwell sind rheto‐
risch überspitzt. Nichtsdestotrotz wohnt ihnen ein wahrer Kern inne. Dieser besteht
in der wachsenden Kluft zwischen ‚linken‘ Funktionseliten und deren intellektuellen
Stichwortgebern und großen Teilen der Bevölkerung. Wie vielfach empirisch belegt,
haben gerade die ehemaligen Stammwähler sozialdemokratischer und links von die‐
sen stehenden Parteien sich von diesen größtenteils verabschiedet. Sie sind entweder
ins Nichtwählerlager gewandert oder machen, wie bereits erwähnt, ihr Kreuz bei
rechtspopulistischen Parteien. ‚Linke‘ Parteien werden gegenwärtig vorwiegend von

5.

12 Die Beispiele sind zu zahlreich, als dass es sich lohnen würde, hier welche exemplarisch anzu‐
führen. Einen schönen Überblick bietet Paoli (2017).

206

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Menschen mit höheren Bildungsabschlüssen, also in den Worten von Reckwitz, von
den Angehörigen der „Akademikerklasse“ gewählt (vgl. Piketty 2020: 899-1084).
Ganz offensichtlich vermögen es diese Parteien immer weniger, diejenigen zu errei‐
chen, für deren Emanzipation sie zumindest auch zu kämpfen behaupten. Im An‐
schluss an Rorty und Orwell lässt sich verstehen, weshalb das der Fall ist. Sozialde‐
mokratische und andere linke Parteien haben sich in den vergangenen Jahren stark
akademisiert. Ein Prozess, der zwar auf nahezu alle politischen Parteien zutrifft und
als Folge einer „Professionalisierung der Politik“ (Borchert 2003) einerseits und die
Entwicklung hin zu Kartellparteien (Katz/Mair 1995) andererseits zu deuten ist. Zu‐
gleich stellt das für linke Parteien ein besonderes Problem dar. Denn in der Folge der
Akademisierung ihres Personals ist eine lebensweltliche Kluft zu den Angehörigen
der alten Mittelklasse und der neuen Unterklasse entstanden.13 Diese Kluft zeigt sich
im Habitus, im Lebensstil, in der Sprache und nicht zuletzt in den Werten, die je‐
weils vertreten werden, wobei linke Parteien in all diesen Dimensionen sich mehr
und mehr der Akademikerklasse angeglichen haben. Wie Nancy Fraser gezeigt hat,
ist dabei ein „progressiver Neoliberalismus“ (Fraser 2017: 78) entstanden, der sich
etwa in der Forderung nach Erhöhung des Frauenanteils in Spitzenunternehmen oder
auch in den Bemühungen, in den oberen Etagen von Wirtschaft, Politik und Kultur
die Diversität zu erhöhen, zeigt.

Rorty hat schon vor mehr als 20 Jahren vor dieser Entwicklung gewarnt. Zwar hat
er, wie erwähnt, die Errungenschaften der „neuen Linken“ im Kampf gegen den all‐
täglichen Sadismus, also den Kampf gegen die vielfältigen Diskriminierungen derje‐
nigen, die nicht zur Mehrheitsgesellschaft gehören, explizit hervorgehoben als et‐
was, hinter den man nicht zurückfallen dürfe. Doch zugleich hat er gesehen, dass die
Protagonisten dieser „neuen Linken“ sich zu sehr von der Welt der unteren Klassen
entfernt haben, und er dachte dabei eben nicht nur an die Angehörigen der weißen
Arbeiterklasse. Gerade in den USA sind es nicht zuletzt Afroamerikaner und die An‐
gehörigen ethnischer Minderheiten, die die rapide wachsenden Unterklassen ausma‐
chen.14 Völlig zu Recht hat er darauf verwiesen, dass diese Klassen von der „neuen
Linken“ nicht mehr erreicht würden und dass dafür nicht zuletzt deren Sprache und
deren philosophischer Jargon verantwortlich seien. Rortys auch heute noch überzeu‐
gender Appell an die Linke bestand darin, sich wieder stärker den konkreten Pro‐
blems of Men (Dewey 1946) zu widmen und sich dabei auch einer verständlicheren
Sprache zu bedienen.

13 Mit Blick auf linke Parteien und Bewegungen in Deutschland vgl. Baron (2016).
14 Für eine ähnliche Argumentation mit Blick auf Deutschland vgl. Brinkmann/Jörke/Paulitz

(2018).

207

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Literatur

Auer, Dirk 2004: Politisierte Demokratie. Richard Rortys politischer Antiessentialismus.
Wiesbaden.

Baron, Christian 2016: Proleten, Pöbel, Parasiten. Warum die Linken die Arbeiter verachten.
Berlin.

Bernstein, Richard 1987: „One Step Forward, Two Steps Backward. Richard Rorty on Liberal
Democracy and Philosophy“. In: Political Theory, 15 (4), S. 538-563.

Blühdorn, Ingolfur et al. 2020: Nachhaltige Nicht-Nachhaltigkeit. Warum die ökologische
Transformation der Gesellschaft nicht stattfindet. Bielefeld.

Borchert, Jens 2003: Die Professionalisierung der Politik. Zur Notwendigkeit eines Ärgernis‐
ses. Frankfurt/New York.

Brinkmann, Ulrich/Jörke, Dirk/Paulitz, Tanja 2018: „Raus aus der neoliberalen Umarmung“.
In: Forum Wissenschaft, 4, S. 49-52.

Chin, Clayton 2018: The Practice of Political Theory. Rorty and Contintental Thought. New
York.

Crouch, Colin 2005: Post-Democracy. Oxford.
Dallek, Robert 2005: Lyndon B. Johnson. Portrait of a President. Oxford.
Dewey, John 1946: The Problems of Men. New York.
Dewey, John 1996 [1927]: Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim.
Dewey, John 1998 [1929]: Die Suche nach Gewißheit. Eine Untersuchung des Verhältnisses

von Erkenntnis und Handeln. Frankfurt.
Dewey, John: The Later Works (1925-1952), 17 Bde. Carbondale/Edwardsville (zitiert als LW

mit Bandangabe).
Fraser, Nancy 2017: „Vom Regen des progressiven Neoliberalismus in die Traufe des reak‐

tionären Populismus“. In: Geiselberger, Heinrich (Hrsg.): Die große Regression. Eine in‐
ternationale Debatte über die geistige Situation der Zeit. Berlin.

Hacke, Jens 2006: Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der
Bundesrepublik. Göttingen.

Iversen, Torben/Soskice, David 2019: Democracy and Prosperity. Reinventing Capitalism in a
Turbulent Century. Oxford.

Jörke, Dirk 2020: „Deweys demokratischer Sozialismus“. In: Brunkhorst, Hauke et al.
(Hrsg.): Pragmatistische Sozialtheorie (i.E.).

Katz, Richard S./Mair, Peter 1995: „Changing Models of Party Organization and Party Demo‐
cracy. The Emergence of the Cartel Party“. In: Party Politics, 1 (1), S. 5-28.

Kennedy, David M. 1999: Freedom From Fear. The American People in Depression and War
1929-1945. Oxford.

Kotkin, Joel 2020: The Coming of Neo Feudalism. A Warning to the Global Middle Class.
New York und London.

Mouffe, Chantal 1999: „Dekonstruktion, Pragmatismus und die Politik der Demokratie“. In:
Dies. (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 11-37.

Newsinger, John 2018: Hope Lies in the Proles. George Orwell and the Left. London.

208

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


Norris, Christopher 1984: „Language, Truth and Ideology. Orwell and the Post-War Left“. In:
Ders.: Orwell. Views from the Left. London, S. 242-262.

Orwell, George 1982: Der Weg nach Wigan Pier. Zürich.
Orwell, George 1987 [1949]: Nineteen Eighty-Four. London.
Paoli, Guillaume 2017: Die lange Nacht der Metamorphose. Über die Gentrifizierung der

Kultur. Berlin.
Piketty, Thomas 2020: Kapital und Ideologie. München.
Posner, Richard A. 2001: Public Intellectuals. A Study of Decline. Cambridge.
Reckwitz, Andres 2018: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moder‐

ne. Bonn.
Rorty, Richard 1982: „Dewey’s Metaphysics“. In: Ders.: Consequences of Pragmatism. Es‐

says, 1972-1980. Minneapolis, S. 72-89.
Rorty, Richard 1987: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt.
Rorty, Richard 1991: „Postmodernist bourgeois liberalism“. In: Ders.: Objectivity, Relativism

and Truth. New York, S. 175-196.
Rorty, Richard 1999a: Philosophy and Social Hope. London.
Rorty, Richard 1999b: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Patriotismus.

Frankfurt.
Rorty, Richard 1999c: „Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus“. In: Mouffe,

Chantal (Hrsg.): Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft.
Wien, S. 37-48.

Rorty, Richard 1999d: „Antwort auf Ernesto Laclau“. In: Mouffe, Chantal (Hrsg.): Dekon‐
struktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit und Vernunft. Wien, S. 155-170.

Rorty, Richard 2000a: „Dewey zwischen Hegel und Darwin“. In: Joas, Hans (Hrsg.): Philoso‐
phie der Demokratie. Beiträge zum Werk von John Dewey. Frankfurt, S. 20-43.

Rorty, Richard 2000b: „Die Intellektuellen und die Armen“. In: Ders.: Die Schönheit, die Er‐
habenheit und die Gemeinschaft der Philosophen. Frankfurt, S. 57-87.

Rorty, Richard 2002: Against Bosses, Against Oligarchies. A Conversation with Richard
Rorty. Chicago.

Rorty, Richard 2010: „Intellectual Autobiography of Richard Rorty“. In: Auxier, Randalle E./
Hahn, Lewis Edwin (Hrsg.): The Philosophy of Richard Rorty. Chicago, S. 3-24.

Rorty, Richard 2012 [1989]: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt.
Westbrook, Robert B. (1991): John Dewey and American Democracy. Ithaca.

209

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193


https://doi.org/10.5771/9783845298641-193 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:45:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845298641-193

