
7. Die Zerstörung der Universität

p. 201

p. 202

Wenn eine Sache sich ihrem Ende zuneigt, dann ruht 
die Ursache ihres nahen Todes in ihr oder außerhalb 
von ihr. Im Fall der Universität, wobei die französische 
Universität hier als ein beispielhafter Fall genommen 
wird, kann das Prinzip ihrer Zerstörung sowohl in ihrer 
eigenen Realität wie in der ihres Umfeldes gelesen 
werden. Es ist dasselbe Prinzip, das zweimal oder viel­
mehr in einer einzigen Gesellschaft wirkt, wo die nach 
und nach sie insgesamt entstellende Barbarei gerade 
die Beibehaltung einer Universität unmöglich macht, 
die deren Begriff entspricht.
Was ist die Universität? Ihrem Sinn zufolge, den sie 
gleicherweise von der Etymologie wie von ihrem histo­
rischen Ursprung her besitzt, bezeichnet Universität - 
Universitas - ein ideales Feld, das von den sie regieren­
den Gesetzen gebildet und definiert wird. Weil Gesetze 
als solche universal sind und überall wirken - zumindest 
im ihnen unterworfenen Bereich - wird dieser sichtbar 
oder verborgen von einer Universalität berührt, die aus 
ihm eine homogene Totalität macht. Gehorcht jedoch 
nicht jede menschliche Organisation und somit jede 
Gesellschaft Gesetzen, die zuerst und in sich selbst die 
Gesetze des Lebens sind, bevor sie in einem legislativen 
oder juristischen Kodex repräsentiert werden? Von 
diesen Gesetzen haben uns unsere vorherigen Analysen 

314

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einerseits gezeigt, daß es sich um praktische Gesetze 
handelt, die als solche für eine Ethik in deren Ur­
sprungsform als Ethos konstitutiv sind, das heißt für 
eine Ethik, die dem Leben und der Gesellschaft im all­
gemeinen koextensiv ist. Andererseits sind diese Ge­
setze des Lebens jene seiner Bewahrung und Steige­
rung. Auf diese Weise ist jede Gesellschaft von Natur 
aus ein Kulturbereich.
Geben wir zunächst genauer den Status an, den die 
Universität von ihrem historischen Ursprung her inne 
hat. Zu einer bestimmten Zeit - dem 13. und 14. Jahr­
hundert im Abendland - haben Papst, Kaiser oder Kö­
nig durch eine jeweils feierliche und folgenbewußte 
Entscheidung eine Universität gegründet oder gestiftet, 
deren Institution im folgenden bestand: Um die Ver­
wirklichung gewisser Aufgaben und die Tätigkeit derje­
nigen zu ermöglichen, die sich ihnen widmeten, galt es, 
besondere Gesetze festzulegen, die von den sonst für 
die übrige Gesellschaft geltenden verschieden waren. 
Die Universitäten haben sich also überall, wo dies der 
Fall war, in einer grundsätzlichen Marginalität gebildet, 
die bewußt und nicht nur bloß faktuell oder zufällig 
war. Die unverstandene Spur dieser Marginalität stel­
len wir heute noch fest, wenn hervortritt, daß die ge­
wöhnlichen Autoritäten wie Polizei und Justiz nicht das 
Recht haben, ins Innere eines Universitätscampus ein­
zudringen, es sei denn unter ausdrücklicher Aufforde­
rung eines Dekans oder Präsidenten, der im Namen der 
Universitätsinstitution als solcher spricht.
Aus einer solchen Marginalität ergibt sich, daß der Be­
griff der Universität einen Widerspruch einschließt,

315

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 203

wenn gilt, daß das von diesem Begriff Intendierte, näm­
lich eine begrenzte Universalität als Ausnahmefall, sich 
wie ein monstrum logicum anbietet. Aber dieser Wider­
spruch verweist uns unmittelbar an die Frage: Warum 
sollen die Gesetze und Vorschriften, die von denen in 
einer Gesellschaft allgemein geltenden unterschieden 
sind, und diese paradoxe Universalität eingerichtet 
werden? Eine solche scheinbar formale Frage erhält 
eine absolut konkrete Bedeutung, sobald man sich in 
der Tat daran erinnern will, daß die Gesellschaft als 
solche, als allgemeines Wesen, nicht existiert und die 
genannten Gesetze in Wirklichkeit die Gesetze des Le­
bens, seiner Bewahrung und Steigerung, sind. Aller­
dings existiert das Leben seinerseits weder unter dem 
Aspekt eines Begriffs noch einer allgemeinen Wesen­
heit. Insofern das Leben sich selbst erfährt und nur als 
diese Selbsterfahrung “ist”, bringt es sich jeweils in Ge­
stalt eines Sich, als die Wirktatsächlichkeit dieses Sich 
und als dessen effektive Erfahrung hervor. Es gibt 
mithin weder die Geschichte noch die Gesellschaft, 
sondern nur ‘lebendige Individuen", deren Geschick 
dasjenige des Absoluten ist. Und dieses wird als abso­
lute Subjektivität nur durch die unbegrenzte Vielzahl 
der Monaden ankünftig, deren einzige Grundlage die­
ses Absolute bildet.
Was unser Problem betrifft, so findet die oben er­
wähnte Situation folgenden Ausdruck. In ihrer Tätig­
keit, durch die Individuen die notwendigen Güter für 
ihr Weiterleben produzieren und die zu jeder Zeit so­
wie für jeden Produktionszweig typische Formen an­
nimmt, sind die Individuen der Ort von Erfahrungen,

316

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die nichtsdestoweniger gemeinsame Erfahrung bieten, 
auch wenn es jeweils Erfahrungen eines Sich sind. 
Denn die "Gesetze der Gesellschaft" sind die typischen 
Formen dieser Tätigkeit, und zwar mit ihrem Gefolge 
an theoretischen, ideologischen und insbesondere juri­
stischen Repräsentationen. Es sei nochmals betont, daß 
es möglich ist, in und dank der Repräsentation eine all­
gemeine Nomenklatur der gesellschaftlichen Praxis ab­
zustecken, deren Wesen jedoch in sich unrepräsentier­
bar und monadisch bleibt. Daß nunmehr von "Epo­
chen", das heißt von einer "Geschichte" typischer For­
men dieser Produktionstätigkeit, gesprochen werden 
muß, ergibt sich letztlich daraus, daß in jeder Monade 
das Leben nicht nur Bewahrung, sondern Steigerung ist. 
Auf diese Weise bestimmt das "Mehr" als das "Mehr 
seiner selbst" (wonach jede Tätigkeit strebt, weil sich 
solches Mehr schon auf der Ebene des sogenannten 
materiellen Lebens realisiert) dieses materielle, Güter 
produzierende Leben als einen "Fortschritt" bzw. als 
eine zumindest virtuelle Verwandlung im Sinne einer 
Selbstverwandlung, die aus ihr mit anderen Worten 
eine Kultur macht.
Ob sich dieses Mehr nun erfüllt oder nicht, ob es sich 
um eine Kultur im eigentlichen Sinne oder um eine 
Phase der Rückbildung handelt: ein allgemeines Gesetz 
jeder Gesellschaft ist es, daß in ihr nur ein Teil der Tä­
tigkeiten, die ihre Praxis bilden, jenen typischen For­
men gehorcht, von denen wir gesprochen haben und 
welche die soziale Arbeit der Ökonomie definieren. 
Weil gerade diese Tätigkeiten solche von gegebenen 
Individuen sind, ist ihre Geschichte zunächst nicht die

p. 204

317

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 205

der Gesellschaft, ist nicht die Geschichte, das heißt die 
Geschichte dieser typischen Produktionsformen, son­
dern jene der Individuen. Es ist deren Geschichte, die 
nicht im 14. und im 20. Jahrhundert beginnt; vielmehr 
beginnt sie mit ihrer Geburt, und zwar mit ihrer tran­
szendentalen Geburt selbstverständlich, nämlich mit 
der ersten stummen Wirktatsächlichkeit der absoluten 
Subjektivität in ihnen. Von diesem Nullpunkt der An- 
fangsparusie aus geschieht eine außerordentliche Ent­
wicklung, welche die reine Entwicklung des seinem 
eigenen Wesen übergebenen Lebens ist, wozu die 
Übergabe an den kontinuierlichen Prozeß seiner Be­
wahrung und Steigerung gehört. Der Leib zum Beispiel, 
der sich auf das unbewegliche Pathos seiner Ur­
sprungsleiblichkeit stützt, "erwacht". Jedes seiner Ver­
mögen baut sich nach und nach durch ein Wirken auf, 
das seine unterschiedlichen Konstitutionsphasen mit­
einander verkettet, so daß sich dieses Vermögen aus­
üben kann. Und genauso ist es für eine jede der Seelen­
kräfte.1
An sich scheint eine solche Entwicklung unendlich zu 
sein. Sie besteht im Ins-Werk-setzen der Subjektivität 
und ist somit zweifach. Einerseits handelt es sich hier­
bei um die Selbstaktivierung des Pathos, in dem sich 
unser Sein innerlich erbaut. Daher gibt es eine Kultur 
des Gefühls, die zwar nicht die Kultur diese oder jenes 
Gefühls ist: des Vergnügens, des Hasses, des Sadismus 

1 Für eine phänomenologische Beschreibung dieses Leiberwa­
chens im Schoße der Anfangsparusie vgl. das Gedicht von Guen- 
nadi Aigui, Le Cahier de Vöronique, Paris: Le Nouveau Com- 
merce 1984.

318

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


usw., sondern des Gefühls selbst als solchen, nämlich 
eines Sich-selbst-empfindens des Sich-selbst-empfin- 
dens, das sich bis zu dem hin steigert, was sich eine on­
tologische Trunkenheit nennen ließe. Die Mystik ist die 
eigentliche Disziplin, welche die Selbsterfahrung des 
Gefühls in seinen grundsätzlichen Möglichkeiten im 
Blick hat.2 Als solche ist die Mystik deshalb eine wesen­
haft praktische Disziplin. Jedoch ist sie in jeglicher Tä­
tigkeit der Kultur gegeben, so daß deutlich gezeigt wer­
den muß, warum. Durch die Selbstaffektion kommt in 
der Tat jedes Vermögen oder Können zu sich: das des 
Sehens mit den Augen wie des Verstehens mit dem 
Verstand, das des Einbildens wie Erinnerns. Die Ent­
wicklung eines jeden dieser Vermögen beinhaltet mit­
hin dessen ursprüngliche Selbstaffektion, die sich stei­
gert, wobei sie es in jedem Stadium seiner Wirktatsäch­
lichkeit ermöglicht und sich so in ihm wie mit ihm ver­
tieft. Wie es Aristoteles3 unbefangen schrieb, wird des­
halb jede Tätigkeit von einer ‘‘Glückseligkeit” begleitet - 
nicht dank einer zufälligen, obgleich auch dann noch 
günstigen Verbindung, sondern aus dem wesenhaften 
Grund, daß jeder Akt, wie der Akt des Sehens zum Bei- p. 206 
spiel, sein Sein im Pathos und ganz genau in seinem 
eigenen Pathos hat. Jede Steigerung des Sehens, und 
zwar in seiner wiederholten Ausübung, ist dadurch 

2 Zur Bedeutung der Eckhartschen Mystik für M. Henry vgl. des­
sen Studie "Hinführung zur Gottesfrage: Seinsbeweis oder Le­
benserweis?", in: Ders., Radikale Lebensphänomenologie. Ausge­
wählte Studien zur Phänomenologie, Freiburg/München 1992, 
hier bes. 261 ff. (Anm. d. Obers.).
3 Vgl. z. B. Metaphysik, 9. Buch: 1046a ff. (Anm. d. Übers.).

319

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst die Erhöhung seines Pathos, anders gesagt seiner 
Selbstentwicklung nach deren eigenen Gesetzen, näm­
lich nach dem Grundgesetz der Umkehrung des Leids 
in die Freude. Darüber hinaus ist es dieses innerste Ge­
setz des Lebens, das ununterdrückbare und unerträgli­
che Leid des Seins, sofern letzteres in sich geworfen ist 
und mit dem Rücken zu sich selbst steht - ist es dieses 
Leid, das die Kraft des Lebens wie die Kraft eines jeden 
seiner Vermögen ausmacht. Das Leid gibt diese Ver­
mögen dem Sein im eigentlichen Sinne und nötigt sie 
nacheinander dazu, sich zu entfalten; nötigt so das Se­
hen, mehr zu sehen, und in der kontinuierlichen Selbst­
steigerung seiner Schau und seines Pathos führt das 
Leid dieses an sein Ende, zur Implosion des Leidens in 
der Trunkenheit des Grundes.
Alle Akte und Vorgänge, die soeben kurz in Erinne­
rung gerufen wurden, sowie die Gesetze, die sie beherr­
schen, das heißt in Wirklichkeit sie ausdrücken, bilden 
das Feld der Universität, definieren es und gehören ihm 
zu. Worin stellen sich solche Akte jenen entgegen, die 
die Menschen in ihrem alltäglichen Leben ausführen? 
Worin unterscheiden sich ihre Gesetze von den ge­
wöhnlichen Gesetzen der Gesellschaft? Darin, daß sie 
keine andere Motivation als die Selbstmotivation des 
Lebens haben, nämlich den Druck, den dieses ständig 
auf sich selbst ausübt, um seine Kraft zu entfalten. Ein 
solcher Prozeß ist also jener der in ihrem reinen Zu­
stand gefaßten Kultur, und sein Vermögen der Kultur- 
werdung erscheint umso wirkungsvoller, als er mit dem 
Nullpunkt der Geburt beginnt. Sein Hauptmerkmal ist 
der Fortschritt. Dieser ist abhängig von einer Lehrzeit,

320

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einem Unterricht, kurz gesagt von einer Erziehung, 
die in der Tat mit der Geburt beginnt und zunächst An­
gelegenheit der Eltern ist. Aber die Universität tritt an 
ihre Stelle und die mannigfachen Fortschritte des 
Schülers und dann des Studenten in allen Bereichen, 
praktischen wie theoretischen, sind der Widerschein 
dieses Prozesses der Selbstentwicklung des Lebens oder 
verschmilzt vielmehr mit ihm.
Deshalb ist zu wiederholen, daß dieser Prozeß seinen 
Zweck in sich, das heißt im Leben hat. Die Gesamtheit 
der Vermittlungen, die in der Universität auftreten, 
sind nur scheinbar solche: Besitz von einer Sprache, von 
einem Wissen, von einer Technik ergreifen, und zwar in 
und durch einen Unterricht, ist niemals etwas anderes, als 
von sich selbst Besitz ergreifen, insofern der leibliche 
oder intellektuelle Akt, den es jeweils zu wiederholen 
gilt, in und durch diese Wiedergabe zum eigenständigen 
Akt desjenigen wird, der "versteht". Der menschliche 
Reichtum andererseits sowie die Kulturmodelle, die 
sich heute für jedermann anbieten, der Zugang zu 
ihnen hat, bewirkt, daß dieser Prozeß der Wiederho­
lung kein Ende kennt. Selbst für denjenigen, der sich 
auf ein bestimmtes Gebiet begrenzt, gibt es immer et­
was zu lernen. Es gibt keinerlei Grund, die Universität 
zu verlassen. Um so mehr als der Wissenserwerb außer­
dem nur eine Bedingung für die Schöpfung neuer Wis­
sensformen ist, so wie die Bewahrung des Lebens im 
allgemeinen nur die seiner Steigerung ist. Die Finalität 
der Universität ist auf jeden Fall klar: das Wissen in 
Lehre oder Unterricht weiterzuvermitteln und es in der 
Forschung zu steigern.

p. 207

321

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 208

In der Gesellschaft hingegen und in der Praxis, die de­
ren Gehalt bildet, haben die Akte, worin sich diese Pra­
xis ausprägt, nicht die Lebenssteigerung bei demjenigen 
zum Zweck, der die Akte ausführt. Es handelt sich 
darum, ein Werkstück zuzurichten, einen Scheck zu 
überprüfen, einen Druck zu berechnen. Eine Methode, 
der sich die Handlung anzupassen hat, erlegt sich dieser 
von dem Augenblick auf, wo sie anerkannte und als sol­
che bezahlte Arbeit geworden ist. Von dieser Arbeit 
läßt sich einerseits sagen, daß sie eine Lehrzeit und 
mithin einen Unterricht voraussetzt, andererseits in sich 
aber subjektiv bleibt. Lehrzeit und Unterricht, die das 
Individuum zur Ausübung der Arbeit in die Lage ver­
setzen, wurden allerdings in dem Stadium der Qualifi­
kation unterbrochen, das erforderlich war. Das Indivi­
duum hat die Universität verlassen, um in das aktive 
Leben einzutreten. Damit erleidet die Tätigkeit zu­
gleich eine wesentliche Veränderung, indem sie auf­
hört, in einen selbständigen und unbegrenzten Fort­
schritt der Vervollkommnung eingebettet zu sein, um 
sich nunmehr festen Modellen anzupassen. Eine Tätig­
keit, die zu typisierten und stereotypen Weisen erstarrt 
und in einen materiellen Produktionsprozeß eingelas­
sen ist, womit sie sich identifiziert, ist die Art der sozia­
len Praxis in ihrem Unterschied zum universitären und 
kulturellen Leben als solchen.
Sicher hat diese in ihrer Gesamtheit betrachtete soziale 
Praxis noch (bis hin zur Heraufkunft des technischen 
Zeitalters zumindest) ihren Ursprung und ihren Zweck 
im Leben, da sie nichts anderes als die Gesamtheit der 
Vermittlungen ist, durch die sich das Leben zu einer 

322

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegebenen Epoche nach deren Normen und Möglich­
keiten vollzieht. Aber 1) ist dieser Vollzug auf seinen 
materiellen Aspekt reduziert, das heißt auf die Produk­
tion und auf den Verbrauch von Gütern, die für das 
leibliche Leben unmittelbar nützlich sind (Nahrung, Se­
xualität, Kleidung, Wohnung, Gesundheit), während 
der Teil der intellektuellen, ästhetischen und geistig­
spirituellen Bedürfnisse und Güter beständig abnimmt; 
und zwar weil 2) die Entwicklung des Lebens und der 
Kultur innerhalb der aus der Galileischen Revolution 
hervorgegangenen Welt den Platz einer autonomen 
technischen Entwicklung überläßt, die den Produk­
tionsprozeß in seiner Gesamtheit beherrscht, indem sie 
ihn nach ihrem Willen anordnet und organisiert. Auf 
diese Weise ist 3) das Individuum mit einer Transzen­
denz konfrontiert, die immer opaker und unverständli­
cher wird.
Einerseits erlegt sich die Gesamtheit der Vermittlun­
gen, durch die sich der materielle Produktionsprozeß 
gemäß den vorgezeichneten Modalitäten der Arbeits­
teilung vollzieht, diesem als eine riesige Totalität auf, 
die sich vor ihm erhebt und in deren Schoß er einen 
ebenso kleinen wie im voraus definierten Platz finden 
muß. Andererseits ist dieses polypenartige Bündel auf­
erlegter Tätigkeiten nicht mehr jenes des Lebens, son­
dern der Technik. Wenn eine dieser Tätigkeiten jedoch, 
und zwar notwendigerweise, die eines Individuums 
wird, das sie zu seiner Aufgabe hat, so erleidet es diese 
in einer Passivität, die nicht mehr die des Lebens sich 
selbst gegenüber ist, wie im Fall des Bedürfnisses, son­
dern es ist eine Passivität der Tätigkeit hinsichtlich des­

p. 209

323

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 210

sen, was dem Individuum am meisten fremd ist, nämlich 
eine technische Vorrichtung. Eine solche Passivität be­
deutet für das Individuum eine radikale Entfremdung. 
Nicht als würde dieses Individuum durch Wirkung 
irgendeiner magischen Transsubstantiation anders, als 
es selbst ist, sondern weil die Tätigkeit, die es im mate­
riellen Produktionsprozeß und letztlich im technischen 
Prozeß des Universums übernimmt, nicht mehr ihren 
Grund in seinem eigenen Leben hat.
Universität und Gesellschaft stehen sich daher wie zwei 
entgegengesetze Wesenheiten einander gegenüber. 
Dieser Gegensatz ist nicht mehr jener, der ursprünglich 
vorherrschte. Das Abgesondert-sein der Universität, 
das von der weltlichen Macht anerkannt und zugebilligt 
wurde, spiegelte eine Unterschiedenheit der Aufgaben 
auf dem Boden einer Wesensgemeinschaft wider. Ein 
und derselbe Prozeß, nämlich in beiden Fällen derje­
nige der Selbstrealisierung des Lebens, nahm indes 
zwei Formen an: auf der einen Seite den Erwerb von 
Kenntnissen und das Lernen durch Unterricht, auf der 
anderen Seite die ökonomische Tätigkeit. Weil die 
dauerhafte Totalität als ‘Gesellschaft bei der Arbeit” 
erscheint und von Individuen gebildet wird, die sich in 
sie nur im Maße ihres Erwachsenwerdens und eines 
Ausbildungsabschlusses integrieren, waren die Gesetze 
dieser Ausbildung als Erwerb von Kenntnissen und 
Handlungswissen von den Gesetzen ihrer gewöhnlichen 
und monotonen Ausübung in einem Beruf verschieden. 
So hatte die Universität ihre Aufgabe und folglich ei­
gene Normen, Rhythmen und Regelungen, deren Be­
sonderheit abzustreiten niemandem in den Sinn kam.

324

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heute beruht der Gegensatz von Gesellschaft und Uni­
versität nicht mehr auf der einfachen Unterscheidung 
ihrer Aufgaben. Es sind nicht nur zwei verschiedene, 
sondern heterogene Wesen, die sich einander aus­
schließen und sich in ihrem Kampf gegenüberstehen, 
der nur ein Kampf auf Leben und Tod sein kann. Wie 
wir gezeigt haben, ist es das entscheidende Merkmal 
der modernen Welt, daß das Leben aufgehört hat, die 
Grundlage der Gesellschaft zu bilden. Seit Beginn der 
Zeiten war die Gesellschaft eine Produktions- und 
Verbrauchsgesellschaft, die ihre Substanz in jener der 
Individuen schöpfte. Man wird einwenden, daß ein sol­
cher Sachverhalt fortbesteht und nicht verschwinden 
kann. Das Leben ist das Unumgängliche und Unein­
nehmbare, das Alpha und Omega jeder Organisation 
und jeder menschlichen Entwicklung, und zwar weil es 
die transzendentale Humanitas definiert: das Empfin­
den, Verstehen, Einbilden, Handeln und vor allem das 
Erleiden und Erfreuen, ohne die es weder Humanitas 
noch den Menschen gibt.
Doch treten wir in eine unmenschliche Welt ein. "Un­
menschlich" bezeichnet nicht irgendein Werturteil, das 
von oben herab über die Welt gefällt würde und deren 
Unempfindsamkeit bedauert. Es kann auch nicht ge­
sagt werden, daß die Gesellschaft jeden Bezug zu den 
Bedürfnissen der lebendigen Subjektivität, zum Trinken 
und Essen, verloren hat. Gerade dies ist unmöglich. 
"Unmenschlich" bezeichnet die ontologische Erschütte­
rung, durch deren Wirkung das Leitungs- und Organi­
sationsprinzip einer Gesellschaft, die ihre Substanz im 
Leben findet, dieses Leben allerdings nicht mehr ist,

325

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 211

sondern eine Summe von Kenntnissen, Prozessen und 
Verfahrensweisen, zu deren Erstellung und Anordnung 
das Leben so weit wie möglich beiseite geräumt wurde. 
Eine solche Situation, wie sie in diesem Buch beschrie­
ben wird, ist die der Barbarei, die unserer Zeit eigen ist. 
In der Gesellschaft, die sie heraufführt, gibt es keinen 
Platz für eine Universität mehr, wenn diese als der Ort 
von Unterricht, Lehre und Forschung die Gesamtheit 
der Prozesse zur Selbstentwicklung und Selbstverwirkli­
chung des Lebens vereinigt.
Die Zerstörung der Universität durch die Technikwelt 
nimmt eine zweifache Gestalt an: zunächst die Aufhe­
bung der Grenze, die als Hinweis auf ihre funktionale 
Unterscheidung bisher Universität und Gesellschaft 
voneinander trennten. Nachdem diese Schranke einmal 
niedergerissen ist, tritt an zweiter Stelle die Technik in 
den Schoß der Universität selbst ein und vernichtet 
diese als Ort der Kultur. Aufgrund ihrer Wichtigkeit 
müssen diese beiden Ereignisse Gegenstand einer ge­
nauen Standortbestimmung sein.
Die Beseitigung der spezifischen Marginalität der Uni­
versität ist eine ausdrückliche Forderung, deren wahre 
Bedeutung indes durch die ideologischen Motivationen 
verdeckt wird, auf die jene Forderung sich beruft und 
die ihrerseits zweifacher Natur sind, nämlich politisch 
und fachlich-beruflich. Vom politischen Standpunkt aus 
und im Namen der Gleichheitsideale der Demokratie 
bestreitet man einer Institution und jenen, die ihr die­
nen, das Recht, eine Ausnahme von der allgemeinen 
Regel und eben ein gesondertes Feld mit seinen eige­
nen Normen und Regeln zu bilden, die entsprechend

326

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als unbegründete Privilegien aufgekündigt werden. Wie 
ließe es sich ertragen, was die Arbeitszeit betrifft, die 
im Prinzip dieselbe für alle ist, daß im Universitätsun­
terricht zum Beispiel die Fakultätsprofessoren jahr­
zehntelang ihren Dienst auf drei oder vier Wochenstun­
den beschränkt gesehen haben - und dies für sechs Mo­
nate im Jahr! Daß sich die Verpflichtung der Lehrer an 
Gymnasien oder Einrichtungen, die diese ersetzt ha­
ben, ebenfalls auf fünfzehn bis zwanzig Stunden be­
grenzen, und zwar mit Ferien, die hier ebenfalls länger 
sind als bei anderen Lohnempfängern? Wird die politi­
sche Gleichheitsforderung an ihr Ende getrieben, so 
drückt sie sich wie folgt aus: Die universitäre Arbeit ist 
eine intellektuelle Arbeit. Kann diese einer Privilegier­
tenkaste vorbehalten sein? Auch die "Intellektuellen" 
müssen die Mühe der körperlichen Anstrengung ken­
nen, sich der Handarbeit widmen, sich eine Zeitlang in 
Volkskommunen und eventuell in Erziehungslagern 
aufhalten.
Der zweite Deckmantel, mit dem sich die Abweisung 
umkleidet, die kulturelle Besonderheit der Universitäts­
aufgaben und -bedingung in Betracht zu ziehen, ist das 
den Eltern teuere Argument der Nützlichkeit. Haben 
die Studien nicht den Zweck, einen Beruf zu verschaf­
fen? Als Entwicklung der konstitutiven Potentialitäten 
der individuellen Subjektivität, und zwar durch die wie­
derholte Übung und die Vermittlung des Wissens, läßt 
der Unterricht in Wirklichkeit denjenigen, der Nutzen 
daraus zieht, unmittelbar für eine gewisse Anzahl von 
Tätigkeiten fähig werden - einschließlich ihrer Vervoll­
kommnung wie des Erwerbs neuer Voraussetzungen.

p. 212

327

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 213

Je höher das Niveau dieses Unterrichts ist, um so 
größer ist selbstverständlich die Wahl und die Zahl der 
angebotenen "Berufsmöglichkeiten". Die Idee hin­
gegen, die Kenntnisse auf diejenigen zu beschränken, 
die tatsächlich angewandt werden sollen, ist zugleich 
frevelhaft und widersprüchlich. "Widersprüchlich" we­
gen der Schwankung der Nachfrage in einer evolutiven 
Welt und mithin wegen der Notwendigkeit einer ständi­
gen Anpassung, die vom Grad der Intelligenz wie des 
Umfangs der beherrschten Kenntnisse abhängt. "Fre­
velhaft", weil die Idee einer Kenntnisbegrenzung für 
das Individuum den Einhalt seiner potentiellen Ent­
wicklung, die bewußte Reduktion seines Seins auf die 
Bedingung des Räderwerks der technisch-ökonomi­
schen Vorrichtung bedeutet.
Es ist also angebracht, hier festzustellen, daß der Un­
terricht zumindest auf eine zweifache Berufung antwor­
ten muß: einerseits jeden wirklich in die Bedingung ver­
setzen, eine Funktion in der Gesellschaft zu erfüllen 
und sich mithin mit einem Beruf zu versehen; anderer­
seits jedoch, und zwar wesentlicher, ihm erlauben, die 
Gesamtheit seiner Gaben und Fähigkeiten ins Werk zu 
setzen, um seine ihm eigentümliche Individualität zu 
verwirklichen, das heißt das Wesen der Humanitas in 
ihm. Diese zweite Aufgabe ist die Kultur in ihrer Rein­
heit. Wenn sich die erste Aufgabe ebenfalls als ein Pro­
zeß teilweiser Kulturwerdung darstellt, so ist dies ein 
Anschein, der genauer zu betrachten bleibt.
Einen Beruf vorbereiten und die Einfügung eines Indi­
viduums in die Gesellschaft ermöglichen nimmt je nach 
dem Gesellschaftstyp, mit dem man es zu tun hat, un­

328

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terschiedliche Bedeutungen an, und zwar danach, ob es 
sich um eine rein ökonomische Gesellschaft handelt, 
die einer ökonomischen Teleologie gehorcht. Die öko­
nomische Einfügung setzt beispielsweise die Aktualisie­
rung von gewissen Potentialitäten des Individuums vor­
aus, während sie seiner Allgemeinentwicklung gegen­
über gleichgültig ist. Sie kann sich dieser sogar wider­
setzen, wenn nichtqualifizierte Arbeitskräfte benötigt 
werden. Folglich kann man die ökonomische Finalität 
nicht als in sich ausreichend und gültig ansehen. Auf ihr 
die Universität errichten hieße deren Feld oder Beru­
fung aufs äußerste zu begrenzen, und falls letztere in 
der Kultur besteht, so wäre dies im eigentlichen Sinne 
deren Zerstörung.
Die technische Einfügung treibt diese Dialektik an ihr 
Ende, und wir haben ausführlich gezeigt, wie sich das 
ökonomische Universum vor unseren Augen in das der 
Technik verwandelt. Der Umweg über die hard 
Science? welche die Spitzentechnologien in Anspruch 
nehmen, betrifft meistens nur begrenzte Bereiche der 
ökonomischen Aktivität sowie eine begrenzte Anzahl 
von Individuen. Der größte Teil von ihnen bleibt auto­
matisierten Aufgaben überantwortet. Die technische 
Finalität kann sich um so weniger zum einzigen Prinzip 
erheben, das gewisse Ausbildungswege ausschließlich 
bestimmt und im allgemeinen einen autonomen techni­
schen Unterricht, als sie sich - was wir nicht vergessen 
dürfen - durch das Außerspielsetzen des transzendenta­
len Lebens definiert hat, das die Humanitas des Men-

4 Englisch im Original (Anm. d. Übers.). 

p. 214

329

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen bildet. Was sich vor unserem Blick deshalb inner­
halb der Universität wiederholt, sind die Voraussetzun­
gen selbst des technisch-wissenschaftlichen Univer­
sums. Die Bedingung dieser Wiederholung ist genau die 
fortschreitende Aufhebung der ursprünglichen Tren­
nungslinie zwischen Universität und Gesellschaft: 
"Volksuniversität” oder ‘Universität unserer Zeit”, die 
der Welt und ihren Forderungen angepaßt sein sollen, 
sind ein und dasselbe. Nur ergibt sich jetzt nach dem 
Zusammenbruch der politischen Ideologien, die diese 
Universitätsidee überdeckten, daß die Wahrheit dieser 
Bewegung an den Tag tritt: Nach der Entfernung der 
Kultur aus der Gesellschaft erfolgt ihre Ausweisung aus 
der Universität selbst.
Da die Gesellschaft aus Individuen besteht, die nach 
einer Rangfolge in das Berufsleben eintreten, beinhal­
tet die einfache Aufrechterhaltung der gesellschaftli­
chen Aktivität von einer Generation zur anderen die 
Weitervermittlung von Wissen, das diese Aktivität 
möglich macht. Und diese Aufgabe ist, wie wir behaup­
ten, die Aufgabe der Universität. Zwei Fragen stellen 
sich demnach: nämlich welches Wissen weiterzuvermit­
teln ist und wie dies geschieht. Beginnen wir mit der 
zweiten Frage, weil die Wissenskommunikation einem 
einzigen Gesetz gehorcht, das jedes Wissen betrifft. Ist 
die Pädagogik nicht jenes vorausliegende Wissen, das 
sich allen anderen auferlegt und ihnen die angemesse­
nen Weisen für ihre Weitervermittlung vorschreibt? 
Die Illusion besteht darin zu glauben, daß diese spezifi­
schen Gesetze der Kommunikation formale Gesetze 
seien, die einen selbständigen Bereich bilden. Aufgrund

330

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser Selbständigkeit der Pädagogik, die im eigentli­
chen Sinne ihr Wesen bildete, wird dann der Unterricht 
vom unterrichteten Gehalt unabhängig. Einige Pädago­
gikkenntnisse sollen in Zukunft genügen, alle Unwis­
senden in unvergleichliche Lehrer zu verwandeln.
Genau dies ist in der französischen Universität in den 
letzten dreißig Jahren geschehen. Eine Riesenzahl von 
nichtqualifizierten Lehrern, die mit größter Eile einge­
stellt wurden, um den Andrang von Schülern aufzufan­
gen, der von der Ausweitung der allgemeinen Höheren 
Schule zusammen mit dem demographischen Auf­
schwung hervorgerufen worden war, fand sich mit 
einem Schlag ernennbar und ernannt. Diejenigen, die 
zuvor ihre Lehrerqualifikation erworben hatten, waren 
ebenfalls mit einem Schlag nicht mehr in einer Institu­
tion an ihrem Platz, wo die neuen Lehrer ebenso unge­
bildet wie ihre Schüler waren, weil nicht mehr der Wis­
sensgehalt zählte. Höchste Staatsdiplomierte (Agre- 
ges), Lizentiatsinhaber und andere Doktoren wurden 
Gegenstand von vielfachen Verfolgungen und Schika­
nen: Sie erhielten die abgelegensten Stellen, die am we­
nigsten glanzvollen Einrichtungen und die schwierigsten 
Klassen. Wie immer war der Kampf der größeren Zahl, 
der Schwachen (in diesem Fall jener, die nichts wußten) 
gegen die Starken (die Diplomierten), von einer Um­
kehr der Werte begleitet, an deren Ende die Werte des 
Wissens in der Universität keine Bedeutung mehr hat­
ten und anderen Werten Platz machen mußten, die ge­
eigneter erschienen: dem guten Willen, dem Gemein­
schaftsgefühl, der Hingebung, der Liebe zu Kindern, 
Benachteiligten usw. Die Umkehr der Werte findet

p. 215

331

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 216

ihren Abschluß in der politischen Ideologie, deren wah­
ren Sinn: Egalitarismus, Kampf gegen das Elitewesen 
usw., sie enthüllt. Gewerkschaftler des SNI oder 
SGEN,5 sozialorientierte Christen mit der Sorge, sich 
ihrer Zeit anzuschließen, sowie alle, die davon abge­
lassen hatten, aus der intellektuellen Anstrengung und 
der Kultur ihr Ideal zu machen, außerdem Demagogen, 
Unzufriedene und Träge jeder Art reichten sich die 
Hand, um sie auch der Verwaltung und der politischen 
Macht zu reichen, die in der neuen Situation die Gele­
genheit erblickte, mit geringen Kosten die Flut nicht­
qualifizierter Beamter im nationalen Erziehungswesen 
zu bezahlen und dabei zugleich den Platz der Universi­
tät einzunehmen, da deren intellektuelle Vorherrschaft 
endgültig herabgesetzt war.
Der äußerste Punkt dieser nihilistischen Brandung und 
damit die größte Gefahr wurde erreicht, als sich in 

5 Abkürzungen für Syndicat National des Instituteurs (Nationale 
Lehrergewerkschaft an Grundschulen) und Syndicat General de 
l’Enseignement National (Allgemeine Gewerkschaft des nationalen 
Erziehungswesens). - Für eine geschichtliche Hintergrundinfor­
mation über die Studentenrevolte im Mai 1968 in Frankreich und 
die daraus sich ergebenden Änderungen im Erziehungswesen, die 
M. Henry auf diesen Seiten anspricht, vgl. u. a. folgende Themen­
hefte der Zeitschrift "Esprit": Mai 1968 (Juni - Juli 1968); La r6- 
volution suspendue (August - September 1968); Le partage du sa- 
voir (Oktober 1968); Universitös (November 1968); dazu für das 
Modell der chinesischen Kulturrevolution 1973/1974: E. u. J. 
Baumberger, Beethoven kritisieren, Konfuzius verurteilen, Rein­
bek 1975. In diesem Zusammenhang ist auch nicht zu vergessen, 
daß u. a. J. Derrida als Philosoph sich universitätsreformerisch ge­
äußert hat; vgl. z. B. seine Beiträge: The Principle of Reason. The 
University in the Eyes of its Pupils, in: Diacritics (Herbst 1983) 3- 
20; Mochlos ou le Conflit des facultös, in: Philosophie 2 (April 
1984) 21-53 (Anm. d. Übers.).

332

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übereinstimmung mit Nietzsches6 Prophezeihung die 
Starken von der Ideologie und dem Ressentiment der 
Schwachen gewinnen ließen, um sich an die Spitze des 
Zuges zu stellen und mit ihnen auf das Grab der Kultur 
zu spucken. Es waren Professoren im Amt und Univer­
sitätspräsidenten, die Professorentitel wie -amt bestrit­
ten, die Entfernung der Professoren aus dem Universi­
tätsrat, den Einheitslehrkörper und die Abschaffung 
der Dissertationen lobten, das heißt jede qualifizierte 
Norm für den Universitätsunterricht. Als dann der 
Dienst, der an die Bedingung der Professur gebunden 
ist, seinerseits angefochten wurde, war es in Wahrheit 
nicht nur eine Berufskategorie, die in Frage gestellt 
wurde, sondern die Möglichkeit selbst eines Universi­
tätsunterrichts. Denn jeder Universitätsunterricht ist 
einerseits das Ergebnis einer Forschung, die an sich un­
begrenzt ist und zu Lehrveranstaltungen führt, deren 
Vorbereitung andererseits - über Monate und Jahre 
hinweg - normalerweise zur Veröffentlichung von Wer­
ken führt, worin sich ein großer Teil der Kultur des 
Landes und seiner Zeit herausbildet. Den Dienst der 
Professoren zu erhöhen, bedeutete also nicht nur, her­
ausragende Männer damit zu treffen, sondern dem 
Universitätsunterricht und so der Universität selbst in 
ihrer Forschungsberufung ein Ende zu setzen. Daß 
diese Erhöhung der Stundenzahl - das heißt in Wirk­
lichkeit die Zerstörung der Universität - von den Uni-

6 Vgl. z. B. Zur Genealogie der Moral III, 17 (hg. von K. 
Schlechta, Werke II, München 1973, 874 f.). Dazu auch ausführli­
cher M. Henry, Gdnöalogie de la psychanalyse, Paris: P.U.F. 1985, 
266 ff. (Kap. 7 über Nietzsche) (Anm. d. Übers.).

333

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 217

versitätsprofessoren selbst oder von ihrer eigenartigen 
Gewerkschaft verlangt worden war (und zwar zu einem 
Augenblick, wo die Gewerkschaftsforderungen anson­
sten überall die Arbeitszeitverkürzung betreffen), ist 
für denjenigen eine erschreckende Tatsache, der zu er­
kennen weiß, was sich hinter dem Mantel der politi­
schen Demagogie verbirgt: die Selbstzerstörung der 
Universität als Selbstzerstörung der Kultur, die wieder­
um eine Selbstzerstörung des Lebens ist.
Worin besteht in sich selbst, das heißt philosophisch be­
trachtet, die Weitervermittlung eines Wissens? In dem 
Akt, durch den jede konstitutive Evidenz dieses Wis­
sens, ihrer Prinzipien, ihrer Axiome, ihres Interferie­
rens und ihrer Folgen von demjenigen wiederholt und 
reaktualisiert wird, der dieses Wissen versteht, indem er 
daraus seine eigene Evidenz macht, und auf diese 
Weise ein solches Wissen erwirbt. Eine solche Wieder­
holung ist zweifach, nämlich theoretisch und praktisch. 
Einerseits ist es die Wiederholung der soeben genann­
ten Evidenz, des Aktes, der sie hervorbringt. Anderer­
seits und notwendigerweise ist es die Wiederholung des 
Pathos, in dem sich der Evidenzakt hält, da er als kogni­
tiver Akt stets nur in und durch seine Selbstaffektion 
ist. Ohne Zweifel können rein pathische Bestimmungen 
in Abwesenheit eines jeden intentionalen Meinens, je­
der "Erkenntnis", wiedererzeugt werden, wie zum Bei­
spiel ein Akt der Liebe. Die Anerkennung einer onto­
logischen Dimension radikaler Immanenz in ihrer selb­
ständigen Existenz, in deren Mitte sich diese ursprüng­
liche Wiederholung vollzieht, ist wesentlich, denn sie 
allein erlaubt es, die Weitervermittlung von anfänglich 

334

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstem Wissen zu verstehen, das der objektiven Er­
kenntnis als Repräsentation fremd ist und ihr notwen­
dig vorausgeht. Der erste Austausch zwischen Mutter 
und Kind, der Erwerb von Leibesbewegungen, das Ler­
nen unter all seinen Formen sowie die Nachahmungs­
und Intropathiephänomene, die in der Tiefe des indivi­
duellen und gesellschaftlichen Lebens wirken, ereignen 
sich alle innerhalb dieser affektiven Intersubjektivitäts­
sphäre und bringen die pathischen Modalitäten der 
Monaden ins Spiel, die daran teilnehmen und darauf 
beruhen. In der Psychoanalyse, um nur ein Beispiel zu 
erwähnen, ist die Beziehung zwischen Analytiker und p. 218 
Analysand nur eine Modalität der pathischen Inter­
subjektivität, von der wir hier sprechen.7
Aber wenn man die Existenz einer eigentlich pathi­
schen Wiederholung behaupten kann und muß, das 
heißt die Existenz eines Affekts ohne Repräsentation, 
so ist das Umgekehrte nicht wahr. Jede theoretische 
Wiederholung eines Evidenz- oder Erkenntnisaktes im 
gewöhnlichen Sinn des Wortes ist auf identische Weise 
eine pathische Wiederholung: die der Selbstaffektion 
dieses Aktes. Wir nennen Gleichzeitigkeit die Wiederho­
lung, in der jede Weitervermittlung und jeder mögliche 
Erwerb eines Wissens besteht, welches auch immer es sei: 
leiblich, sinnlich, kognitiv, werthaft oder affektiv, sowie 
jede theoretische und im weiteren Sinne affektive Wieder­
holung. Derjenige, der zu irgendeiner Wahrheit in Be­
ziehung tritt, handle es sich um die Wahrheit Christi am

7 Vgl. hierüber ausführlicher M. Henry, Radikale Lebensphäno­
menologie (Anm. 2), 187 ff., 239 ff. (Anm. d. Übers.).

335

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 219

Kreuz8 oder der arithmetischen Additionsgesetze, wird 
ihnen im genannten Sinne gleichzeitig. Er wird selbst 
diese Wahrheit oder was sie möglich macht. Im ersten 
Fall handelt es sich um eine praktische Wahrheit, im 
zweiten um eine theoretische.
Fügen wir hinzu, daß diese Gleichzeitigkeit ihre eigene 
Zeitlichkeit und Allzeitlichkeit hat. "Ihre Allzeitlich­
keit", da es möglich ist, sich zum Zeitgenossen eines 
Geschehens zu machen, das sich vor zwanzig Jahrhun­
derten ereignet hat, und a fortiori zum Zeitgenossen 
einer jeden rationalen und als solcher zeitlosen Wahr­
heit. "Sich zum Zeitgenossen von ... machen" bedeutet 
indes, in den Prozeß eintreten, der zu dem hinführt, von 
dem man der Zeitgenosse sein will und zu dessen 
Gleichzeitigkeit man nur am Ende dieses Prozesses ge­
langt. Die Zeitlichkeit des letzteren ist die Ek-stase, 
wenn es sich um die theoretische Wahrheit handelt; 
nicht-ekstatische Zeitlichkeit ist es im Fall des Pathos 
und somit das Historiale selbst des Absoluten, wenn es 
sich um die praktische Wahrheit handelt.
Aus der Natur der Gleichzeitigkeit, in der jede Weiter­
vermittlung und jeder Erwerb von Wissen ihre Mög­
lichkeit und ihr Wesen schöpfen, ergibt sich, daß diese 
nicht auf eine formale Theorie noch auf ein Netz for- * S. 

Q
Der Gedanke der "Gleichzeitigkeit mit Christus" im Glauben bei

S. Kierkegaard, Einübung ins Christentum (Gesammelte Werke 
26), Düsseldorf/Köln 41971, 38 ff., 61 ff., 87 ff., wird hier von M. 
Henry übernommen und auf jede "pathische Gleichzeitigkeit" 
übertragen. Vgl. Radikale Lebensphänomenologie (Anm. 2), zu 
Kierkegaard in dieser Hinsicht 242 f. (Anm. d. Übers.).

336

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


maler Gesetze reduzierbar sind, die sich vom kogniti­
ven Gehalt abtrennen ließen. Denn der Erwerb und so­
mit die Weitervermittlung eines Wissens sind in Wirk­
lichkeit mit der konkreten phänomenologischen Wirk­
tatsächlichkeit desselben in der Wiederholung identisch, 
das heißt mit dem Akt, der davon den Repräsentations­
gehalt im Fall der theoretischen Erkenntnis wiederer­
zeugt, bzw. mit dem Pathos, das sich gleichfalls in der 
Wiederholung mit der praktischen Wahrheit identifi­
ziert, wie es für die Ästhetik, Ethik und Religion der 
Fall ist. Der Gedanke, daß die Pädagogik (oder die "Er­
ziehungswissenschaften”, wie man heute sagt) eine selb­
ständige Disziplin bilden könnte, ist zweideutig. Es ist 
richtig, daß es ein eigenes Wesen der Kommunikation 
gibt, und wir stellten soeben deren Entwurf vor. Die 
reine Theorie dieser Kommunikation und somit die Pä­
dagogik als solche ist die Erste Philosophie. Diese zeigt 
uns gerade, daß das Wesen der Kommunikation sich 
mit der phänomenologischen Aktualisierung des zu 
kommunizierenden Wissens identifiziert, und zwar in 
dessen Noese wie Noema. Die These einer Weiter­
vermittlung von Kenntnissen, die sich unabhängig von 
dieser phänomenologischen Aktualisierung ereignen 
würde, unabhängig von ihrem Besitz und ihrer Wie­
derbelebung in der Lehrer-Schüler-Beziehung, ist ab­
surd. Ein unwissender Pädagoge ist ein hölzernes 
Eisen.
In dieser Weitervermittlung, die in der Mit-Wiederho- 
lung des vermittelten Wissens durch Lehrer und Schü­
ler besteht, soll die Universität welches Wissen weiter­
vermitteln? So lautet unsere zweite Frage, die es allein 

337

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 220

erlaubt, die Aufgaben eines wahrhaftigen Unterrichts 
abzugrenzen. Die Antwort beruht in einem Wort: Die­
ses weiterzuvermittelnde Wissen ist die Kultur, anders 
gesagt die Selbstrealisierung des Lebens in Gestalt sei­
ner Selbststeigerung, und zwar hinsichtlich der Gänze 
seiner Möglichkeiten.
Zwei entscheidende Bemerkungen müssen hier ge­
macht werden, wobei die erstere nur eine einfache 
Rückerinnerung ist. Weil die Kultur diesen Selbst­
vollzug des Lebens darstellt, ist sie wesenhaft prak­
tisch. Die Wissensformen, die sie in erster Linie bil­
den, sind ebenfalls praktisch. Wie wir gesagt haben - 
und es zudem die Untersuchung der gesamten vergan­
genen Kultur mit Sicherheit zeigt - sind dies Kunst, 
Ethik und Religion. Die Ethik ist durch sich selbst 
der Kultur koexistensiv, wenn gilt, daß jeder leben­
dige Akt einschließlich des theoretischen ein prakti­
scher Akt, eine Weise des Ethos ist, das als solches 
von einer werthaften Einschätzung abhängt. Der Tanz 
ist zum Beispiel eine ethische Form des Gehens, 
ein Ausdruck der Körperbeherrschung im allgemei­
nen. Wir haben die Wichtigkeit der Kunst unterstri­
chen, welche die Kultur der Sinnlichkeit ist. Auch 
die Kunst durchtränkte die vergangenen Gesellschaf­
ten und bildete in ihnen nicht, wie dies heute der 
Fall ist, einen für Eingeweihte und Snobs reservier­
ten Sonderbereich. Sie war eine Kraft, die den Blick 
der Bewohner lenkte - ihre Bauweisen, Verhaltenswei­
sen, Gebräuche, Riten und insbesondere die Sakral­
riten.

338

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was die Religion betrifft - wie könnte man ihre Wich­
tigkeit für das Werden der Völker, vor allem der 
größten, verneinen? In Ägypten durchdrang sie das all­
tägliche Leben und bestimmte die Gesamtheit der öko­
nomischen Tätigkeiten, indem sie ihnen über die bloße 
Produktion von "Gebrauchswerten" hinaus außerge­
wöhnliche Zwecke auferlegte. Die verschiedenen posi­
tivistischen Kritiken mit ihren ebenso radikalen wie 
grob vereinfachenden Erklärungen fallen dahin, sobald 
die Verwurzelung der Religion im Wesen des Lebens 
gesehen wird, das heißt in der Tatsache, daß dieses als 
Selbsterfahrung niemals selbst der Grund seines Seins 
ist. Die Erfahrung des Sakralen ist diejenige der höch­
sten ontologischen Situation, wovon die Todesangst - 
die gleichfalls im Gefühl des Lebenden wurzelt, nicht 
der Grund seiner selbst zu sein - die Gegenprobe lie­
fert. Folglich sieht man in jeder Kultur den Totenkult 
durch ein Netz von unzerbrechlichen Beziehungen an 
die Religion gebunden, wie im übrigen ebenso die 
Ethik. Weil diese sich mit der Praxis identifiziert, ent­
nimmt sie ihre Werte und Weisungen dem Wesen des 
Lebens. Wenn sich beispielsweise das Leben ständig 
selbst voraussetzt und sich nicht selbst gesetzt hat, so ist 
es deshalb keinem Lebenden gewährt, es anzutasten, 
wodurch Mord, Vergewaltigung und Raub zu verbieten 
sind. Auch die Kunst hat ihrerseits ihren Ursprung im 
Sakralen, und jedes Kunstwerk erzählt seine eigene 
Geburt. Weil die Kunst in diesem sakralen Sinne heilig 
ist, siecht sie dahin, sobald ihr religiöses Gewicht ver­
schwindet, wie man es beispielsweise im Abendland mit 
dem Zusammensturz der Malerei vom 18. Jahrhundert 

p. 221

339

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 222

an bis zu ihrer neuen Blüte in den großen "mystischen” 
Werken des 20. Jahrhunderts bei Kandinsky9, Klee und 
Rothko sieht, um nur die wunderbarsten Werke hier zu 
erwähnen.
Unsere zweite Bemerkung nimmt deshalb die Gestalt 
einer Fragestellung an: Wenn Kunst, Ethik und Reli­
gion die Grundformen jeder Kultur und deren wesen­
haften Gehalt bilden, was kann dann ein Unterricht be­
deuten, der alle drei verkennt? Was kann eine Universi­
tät bedeuten, die sich die Kultur erspart? Die moderne 
und "demokratische” Universität beruft sich auf eine 
gewisse Anzahl von Werten, die sich unter einige 
Schlagwörter einordnen lassen: Objektivität, Unpar­
teilichkeit und folglich "Strenge”, kurz gesagt "Neu­
tralität”. Aber lassen sich gewisse Werte unter Ab­
wesenheit einer allgemeinen Theorie der Werte und 
ihrer Grundlage in Anspruch nehmen, das heißt unter 
Abwesenheit einer Ethik, die imstande ist, die Grund­
entscheidungen zu legitimieren, ausdrückliche Fina­
litäten zu benennen und Verhaltensweisen zu definie­
ren? Es sind wirklich Wahlentscheidungen, welche die 
Errichtung von Programmen leiteten und noch jeden 
Tag leiten sowie über die diesbezügliche Wichtigkeit 
des Unterrichtsstoffes und die Unterrichtsart befinden. 
Aber diese Wahlentscheidungen haben nichts Ethisches 
an sich; es sind Wahlentscheidungen außerhalb der 

9 Außer in seinem kürzeren Beitrag "Die abstrakte Malerei und 
der Kosmos" (Radikale Lebensphänomenologie [Anm. 2], 274- 
292), hat M. Henry besonders diesem Maler eine ganze Untersu­
chung gewidmet: Voir l’invisible. Sur Kandinsky, Paris: Bourin 
1988 (Anm. d. Übers.).

340

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethik und gegen die Ethik - gegen das Leben. Wahl­
entscheidungen, bei denen niemand auswählt; Wahl­
entscheidungen ohne Wahl mit ihrer unmenschlichen 
Radikalität und Gewalt.
Wo werden solche Wahlentscheidungen getroffen? An 
welchem Ort, der demjenigen fremd ist, wo sich die 
Universitas der Universität entfaltet und ihrer Entfal­
tung vorhergeht? In dem Raum, aus dem das Leben 
ausgeschlossen wurde und der sich durch diesen Aus­
schluß definiert, welcher als Bedingung eines jeden 
wahren Wissens ausgegeben wird: des objektiven, 
strengen, unparteiischen Wissens, als die Bedingung 
der Wissenschaft. Dies ist der Galileische Raum. Die 
"Neutralität” dieses Wissens ist diejenige dieses Raums; 
es ist die Galileische Voraussetzung, welche die mo­
derne Welt in die Technik stürzt. Die moderne und de­
mokratische Universität, die sich auf ihre Neutralität 
und Objektivität beruft, ist nicht ohne Voraussetzung. 
Sie errichtet sich im Galileischen Raum und schickt sich 
an, ihn in sich wiederzuerzeugen; und zwar unter einer 
zweifachen Bedingung, die von uns schon festgestellt 
wurde, aber deren Todesbedeutung wir jetzt besser er­
kennen. Einerseits soll die traditionelle Scheidung Uni- 
versität/Welt aufgehoben werden, und nur dann wird 
die Universität in der Tat ein Mikrokosmos. Und wenn 
andererseits der Gehalt dieser Welt der Technikwissen­
schaft zum Gehalt der Universität wird, dann wird diese 
letztere ihre "wissenschaftliche” Aktivität von For­
schung und Lehre so auffassen und verfolgen, daß jegli­
che Kultur bewußt und systematisch aus ihr auszu­
schließen ist.

341

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 223

Die Galileische, akulturelle, mikrokosmische (und vom 
Gesichtspunkt der Kultur aus sogar mikroskopische) 
Universität ist nicht mit einem Mal entstanden. Sie ist 
das Ergebnis eines langen Prozesses, dessen Phasen 
jene skandieren und widerspiegeln, die im Abendland 
ein neues Prinzip einführten. Dieses sollte nicht nur die 
eigene abendländische Kultur zerstören, sondern jede 
mögliche Kultur, wie es auf identische Weise die Ver­
heerung der ganzen Erde und die Auslöschung aller an­
deren Kulturen durch die Technik zeigen. An ihrem 
Ursprung umfaßte die Universität hauptsächlich zwei 
Fakultäten, nämlich Philosophie und Theologie. Indes 
treten in ihrer Mitte von der Galileischen Epoche an 
die Wissenschaften im modernen Sinne auf. Die erste 
von Ludwig XIV. im Jahre 1706 in Montpellier gegrün­
dete Universität heißt Acad&nie des Sciences et lettres)0 
Der Gegensatz, der sich damit zwischen diesen beiden 
großen Disziplingruppen einstellt, wirft hinsichtlich sei­
ner Grundlage ein philosophisches Problem auf, worauf 
wir eine klare Antwort geben können. Die "Wissen­
schaften" bezeichnen hierbei die Gesamtheit der For­
schungen, die dem Galileischen Projekt unterworfen 
sind und die objektive Erkenntnis des Naturseienden 
beabsichtigen, welches seiner sinnlichen und subjekti­
ven Eigenschaften entblößt ist. Die "Sprachen" meinen 
diese Eigenschaften, mit anderen Worten das transzen­
dentale Leben selbst als solches.

10 Wir übersetzen im folgenden Sciences mit (Natur-)Wissenschaf- 
ten und lettres sowohl mit Sprachen wie Geisteswissenschaften 
(Anm. d. Übers.).

342

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Geschichte, die Literatur, die klassischen und le­
benden Sprachen, die Philosophie können sicherlich 
von diesem oder jenem sprechen; sie tun es niemals 
ohne einen impliziten, aber grundsätzlichen Bezug zur 
Erscheinungsweise eines solchen "dies" oder "jenes", 
das heißt nicht ohne Bezug zu einer Subjektivität, die 
hier keine nutzlose und störende Person ist, sondern 
"die Sache selbst" und worum es sich letztendlich han­
delt. Wenn die Historie die guten und schlechten Win­
ter bilanziert, die Demographiekurven und die Hektar­
erträge vergleicht, dann mißt sie durch diese so­
genannten objektiven Gegebenheiten hindurch die Er- 
haltungs- und Steigerungsbedingungen des Lebens oder 
seines Todes. Hinter der Maske konzeptueller oder sta­
tistischer Apparatur handelt es sich immer um eine Ge­
schichte der Praxis und ihrer Angst. Die Literatur hat 
nichts anderes im Sinn, als auf gleiche Weise die Ent- 
bergung des Wesens des Lebens zu vollziehen. Und 
wenn sie es auf dem Weg ästhetischer Vorgehenswei­
sen tut, dann deshalb, weil die Kunst, der sie zugehört, 
das privilegierte Mittel dieses wesenhaften Bezuges 
zum Leben ist. Ein solcher Bezug wird sich seiner selbst 
in der Philosophie bewußt, deren eigentliches Thema er 
bildet.
Der Gegensatz zwischen Natur- und Geisteswissen­
schaften gründet sich so auf den Unterschied ihrer Ge­
genstände; das heißt auf den radikalen ontologischen 
Unterschied, der auf der einen Seite das Seiende, das in 
sich selbst der Fähigkeit zum Sich-selbst-erfahren ent­
blößt ist, von demjenigen auf der anderen Seite trennt, 
was eine solche Fähigkeit in sich trägt und sich durch 

p. 224

343

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 225

sie definiert, nämlich durch die transzendentale Subjek­
tivität bzw. durch das Sein als das Leben, falls man diese 
Formulierung vorzieht. Die Humanitas des Menschen 
gründet sich auf diese Fähigkeit. Aus einer solchen Un­
terscheidung zwischen Seiendem und Sein ergibt sich, 
daß die Naturwissenschaften niemals vom Menschen 
sprechen oder - was dasselbe bedeutet - immer nur von 
ihm als von dem Anderen seiner selbst. Sie sprechen 
von ihm als von Atomen, Molekülen, Neuronen, Ami­
nosäureketten, biologischen, physiologischen Prozes­
sen usw. Die "Geisteswissenschaften" erstellen hingegen 
in ihrer Art, die oft undeutlich erscheint, ein reales 
Wissen vom Menschen in seiner transzendentalen Hu­
manitas, auch wenn sie davon kein klares Bewußtsein 
besitzen.
Der Imperialismus des Galileischen Prinzips und des 
technisch-wissenschaftlichen Universums, das er her­
vorgebracht hat, drückt sich in erster Linie und sichtba­
rerweise innerhalb der Universität durch das fortschrei­
tende Zurückdrängen der geisteswissenschaftlichen 
Disziplinen zugunsten der naturwissenschaftlichen aus. 
Im Unterricht der Höheren Schule bewegen sich die 
andauernden Veränderungen im Stoff- und Stunden­
plan in dieselbe Richtung. Die auffälligste Veränderung 
betrifft die Philosophie, die für sechzig oder siebzig 
Prozent der Schüler der Abiturklassen die Grundbil­
dung mit neun Wochenstunden ausmachte. Für die Ge­
samtheit der Schüler dieser Klassen wurde die Stun­
denzahl für Philosophie im Durchschnitt auf zwei oder 
drei gekürzt. Da die Philosophie u. a. eine allgemeine 
Theorie der Wissensformen ist, wie wir es noch genauer 

344

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darzulegen haben, bedeutet ihre Entfernung durch das 
technisch-naturwissenschaftliche Prinzip dessen Weige­
rung, sich der Kritik einer von ihm unterschiedenen In­
stanz zu unterwerfen. Diese Entfernung der Philoso­
phie markiert so die Entfesselung des genannten Prin­
zips, seine totalitäre Beanspruchung, den einzigen Wis­
senstyp zu bilden. Im universitären Bildungswesen 
drückt sich das Zurückweichen der traditionellen Dis­
ziplinen der Kultur auf vielfache Weise aus. Die be­
deutsamste darunter ist die Einführung naturwissen­
schaftlicher Disziplinen innerhalb der alten geistes­
wissenschaftlichen Fakultäten, wo beispielsweise ein 
Mathematikunterricht erteilt wird, der dazu bestimmt 
ist, die Studenten in die neuen statistischen Methoden 
und andere einzuführen. Diese Methoden bemächtigen 
sich der Humanwissenschaften, während selbst die Idee 
von ebenso reziproken und sogar notwendigen Maß­
nahmen auf der Gegenseite ungebührlich erschiene; 
nämlich eine philosophische, ethische oder geschicht­
liche Bildung für Juristen, Mediziner und sogar Ma­
thematiker.
Der beherrschende Einfluß des Galileischen Prinzips 
drückt sich nicht nur durch das Zurückweichen der lite­
rarischen Disziplinen aus, sondern auch innerhalb einer 
jeden von ihnen durch deren inneren Umsturz. Das 
Motiv dieser Erschütterung ist allgemeiner Art. Wo 
immer es jeweils möglich ist, und auf jede, auch absurde 
Weise, wird der höchste Forschungsgegenstand, näm­
lich die transzendentale Humanitas des Menschen, am 
Ende eines trügerischen Abgleitens, dessen man sich 
sogar nicht mehr bewußt ist, durch irgendein Substitut

345

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 226

ersetzt, das anstelle jenes transzendentalen Forschungs­
gegenstandes seine Geltung beansprucht. Aber die 
Wahl dieses Substituts hängt in Wirklichkeit von seiner 
Eignung ab, sich Methoden des objektivistischen und 
insbesondere mathematischen Typs zu unterwerfen. 
Handelt es sich beispielsweise um Literatur, so ver­
dunkelt oder leitet die linguistische Betrachtungsweise 
die literarische Analyse in die Irre. Denn der Text oder 
vielmehr die in ihrer Restobjektivität erfaßte Sprache 
hat sich der Schöpfung des Imaginären substituiert, wo 
sich jene ästhetischen Bedeutungen herausbilden, die 
das Werk und mithin das Literarische als solches bil­
den. Die Verdunkelung des Literarischen ergibt sich 
nicht nur durch das Eindringen von Kategorien der Lin­
guistik in dessen eigenen Bereich, auch die verschie­
denen, heutzutage sich vermehrenden psychoanalyti­
schen, soziologischen und politischen "Annäherungs­
weisen” haben dieselbe Wirkung. Ein Werk auf seine 
gesellschaftliche Bedeutung zu reduzieren oder durch 
den Kontext zu erklären, in den es sich einfügt, oder 
auch die "realistischen” Werke zu bevorzugen, bei de­
nen man sich diese Sinnwidrigkeit am leichtesten zu­
schulden kommen läßt, heißt auf jeden Fall die Litera­
tur selbst verneinen. Diese Verneinung ist in die Stoff­
pläne und andere ministeriellen Erlasse eingeschrieben, 
die vorgeben, daß die im Französischunterricht zu er­
klärenden Textbeispiele nicht mehr Romanen oder Ge­
dichten entnommen sein dürfen, sondern Zeitungsar­
tikeln, Zeugnisberichten, Dokumenten betreffs des Be­
rufs-, Sport-, Gewerkschafts-, Touristen-, Sexuallebens 
usw., die dazu bestimmt sind, eines Tages die Einfü­

346

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung des Schülers in das gesellschaftliche Umfeld zu 
fördern.
Dieselbe Entfernung der Kultur findet sich im Studium 
der ‘'Sprachen", das auf ihren unmittelbaren Gebrauch 
reduziert wird. Die alten Sprachen, die hauptsächlich 
durch literarische, philosophische oder historische 
Werke bekannt und somit mit Kultur überladen sind, 
werden aufgegeben. Das Studium der lebenden Spra­
chen gehorcht denselben Motivationen wie denen des 
Französischen, da sie sich nur über die linguistische 
Ebene erheben, um in den Soziologismus abzustürzen. 
Das Ziel besteht darin, den Schüler mit dem alltägli­
chen Dasein eines Landes vertraut zu machen, wobei 
dieses Dasein unter seinen oberflächlichsten Aspek­
ten betrachtet wird, wie sie die Vulgarität der Medien 
widerspiegelt. Seichtheiten, Stereotypen, die in Eile 
von Journalisten in Verlegenheit um Texte geschrie­
ben werden, tragen entschieden hinsichtlich ihres 
erzieherischen Werts den Sieg über Shakespeare oder 
Dante, Pascal oder Goethe, Dostojewskij oder Man- 
delstam davon. Im Stoffplan der Agregation für 
Englisch ist die englische Literatur zum Wahlfach 
geworden.
Der beherrschende Einfluß des Galileischen Prinzips 
auf die Grunddisziplinen der Kultur sowie die Aus­
scheidung ihrer spezifischen Gehalte durch dieses Prin­
zip findet im Fall der Philosophie seine bemerkens­
werteste Darstellung. Die Philosophie hat die transzen­
dentale Humanitas des Menschen zum Thema; nur sie 
ist imstande, einen wirklichen Humanismus zu be­
gründen. Die Humanitas des Menschen ist die auf ihre 

p. 227

347

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 228

Dimension radikaler Immanenz zurückgeleitete Sub­
jektivität, das heißt ihre ursprüngliche und eigene 
Selbstoffenbarung, die von der Weltoffenbarung ver­
schieden ist. Die Philosophie ist nicht das Leben, jedoch 
eine seiner Wirkungen. Und zwar diejenige, worin die 
lebendige Subjektivität - selbsttrunken und selbsterfah­
rend als das Absolute - den Versuch unternimmt, sich 
selbst zu erkennen, und sich somit sich selbst als ihr 
eigenes Thema darbietet. Die Realisierung dieser Auf­
gabe wirft beträchtliche Probleme auf, deren Lösung 
die Aufklärung der Formen eines jeden möglichen Wis­
sens und letztlich ihres gemeinsamen Wesens verlangt, 
nämlich der Phänomenalität als solcher. Indem sie sich 
als Phänomenologie versteht, gibt sich die Philosophie 
das Mittel an die Hand, ihr Vorhaben zu erfüllen, wie 
es ihr von der Tradition vererbt wurde, um es an sein 
Ende zu führen: Nicht nur eine transzendentale Theo­
rie der Erkenntnis und der Wissenschaft zu sein, son­
dern alle denkbaren Erfahrungsformen einschließlich 
deren Hierarchie und Beziehung, das heißt letztlich 
eine Theorie des Lebens selbst.
Es ist klar, daß keines dieser Probleme hier untersucht 
werden kann. Es muß die Feststellung genügen, daß das 
Galileische Projekt durch das Außerspielsetzen der 
Subjektivität der Philosophie den ihr eigentümlichen 
Gegenstand entzieht. Bei Galilei hatte dieses Außer­
spielsetzen nur eine methodologische Bedeutung, die 
im übrigen die Erkenntnis eines Seienden meinte, das 
in sich nicht subjektiv ist. Sobald dieses Außerspielset­
zen hingegen dogmatische Bedeutung erhält, wie dies 
beim Positivismus geschieht, wird über die Philosophie 

348

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Todesurteil gefällt. Es ist nicht unser Thema, hier 
zu zeigen, daß diese dogmatische Ausscheidung der 
Subjektivität, und zwar innerhalb einer Problematik der 
Erkenntnis, deren Wesen subjektiv ist, absurd erscheint 
und beim Begründer des Positivismus11 zu einem ge­
waltigen Widerspruch führte, der die Gestalt einer 
durchschlagenden Rückkehr des Gefühls an den Ort 
selbst annahm, aus dem das Leben zuvor vertrieben 
worden war. Beschränken wir uns auf die Feststellung, 
welches Schicksal der Philosophie in der neopositivisti­
schen Universität vorbehalten ist.
Außer des schon erwähnten Zurückweichens, das dem 
der Literatur, der klassischen Sprachen, der Kunst wie 
der Kultur im allgemeinen vergleichbar ist, wird die 
Philosophie innerlich folgendermaßen umgestürzt: Da 
sie aufhört, sich als eine allgemeine Theorie des Wis­
sens und mithin der transzendentalen Subjektivität als 
solcher samt deren tiefsten Strukturen darzubieten, 
findet sie sich auf eine Reflexion über das wissenschaft­
liche Wissen reduziert, das als das einzig gültige ausge­
geben wird. Sie ist zur Epistemologie geworden, oder 
besser gesagt zur bloßen Wissenschaftsgeschichte, da 
die je sich selbst bildende Wissenschaft die authenti­
sche Reflexion über sich selbst bildet. Beim CNRS 
(Centre national de la recherche scientifique)11 12 hat die 
Philosophie Anrecht auf die fünfundvierzigste und

11 Vgl. A. Comte, Systeme de politique positive ou Traite de so- 
ciologie, t. II: Statique sociale, Paris: Mathias 1852,177 f. (Kap. 3: 
Thöorie positive de la famille humaine) (Anm. d. Übers.).

"Nationales Institut für wissenschaftliche Forschung" in Paris 
(Anm. d. Übers.).

349

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 229

letzte Sektion, die mit "Philosophie, Epistemologie, 
Wissenschaftsgeschichte" überschrieben ist. Und be­
treffs dieser Sektion wird ohne Unterlaß die Frage 
gestellt, ob sie nicht einfach abgeschafft werden 
soll. Im besten Fall hat sich ein Wissen a posteriori, 
das die Entwicklung eines besonderen Wissenstyps in 
der modernen Welt betrifft, der ungeheueren Aufga­
be substitutiert, das Wesen des Lebens und mithin die 
transzendentale Humanitas des Menschen aufzu­
weisen.
Am äußersten Punkt ihrer Vollendung entstellt die dog­
matische Verneinung des transzendentalen Lebens 
nicht nur die Philosophie, sondern scheidet sie zugun­
sten einer neuen Disziplin aus, welche die positive oder 
wissenschaftliche Psychologie ist. Die klassische Philo­
sophie übernahm die Aufgabe, eine Psychologie zu 
sein, insofern psycht Seele, Subjektivität, besagen will 
und lögos ein sie betreffendes Wissen. Psycho-logie ist 
die Definition der Philosophie. Die radikale, ontologi­
sche Verneinung der Subjektivität ereignet sich zu Be­
ginn des 20. Jahrhunderts mit dem Aufkommen des Be­
haviorismus, dessen widersprüchlicher Charakter von 
uns im ersten Kapitel aufgezeigt wurde. Nachdem das 
Bewußtsein einmal ausgeschieden worden war, blieb 
für diese Wissenschaft ein neuer Gegenstand zu finden. 
Dieser wird das Verhalten sein, das allerdings in sich 
die Objektivierung einer transzendentalen Subjektivität 
einschließt, die allein imstande ist, diesem seinen "Sinn" 
zu verleihen. Deshalb gelangt die wissenschaftliche Psy­
chologie nur wirklich an ihr Ziel, wenn sie die Beson­
derheit und Selbständigkeit des menschlichen Verhal-

350

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tens abstreitet und es als einen bloßen Schein interpre­
tiert - als ein Phänomen oder als das Ergebnis eines an 
sich biologischen Prozesses. Mit dieser Anmaßung, eine 
vollständige Erklärung der Subjektivität von der Biolo­
gie aus zu erstellen, offenbart die "wissenschaftliche” 
Psychologie ihre letzte materialistische Voraussetzung 
und zerstört sich selbst als autonome Disziplin, um das 
Wort einer Naturwissenschaft zu überlassen. Damit 
treibt sie die Entfremdung des Menschen auf ihren Hö­
hepunkt, indem sie in ihm alles Menschliche durch et­
was erklärt, das es in keinerlei Hinsicht ist. Die wissen­
schaftliche und materialistische Psychologie erscheint 
daraufhin als die Wahrheit des auf den Menschen ange­
wandten Galileischen Projekts und besteht in der Aus­
scheidung des dem Menschen eigenen Wesens.
Doch ist es niemals möglich, die Subjektivität auch nur 
in geringstem Maße durch das Biologische zu erklären, 
selbst wenn man sie auf das Psychische reduziert, das 
heißt auf ihren Schatten, der auf die Welt ausgedehnt 
wird. Und dies aus folgendem Grund: Wenn a etwas 
Biologisches und b etwas Psychisches ist, dann entzieht 
sich die Verbindung zwischen a und b grundsätzlich. 
Denn b kann stets nur auf seiner Ebene festgestellt 
werden, das heißt in sich und durch sich selbst, und zwar 
als etwas, das hinsichtlich des Biologischen absolut neu 
ist, nicht darauf reduziert werden kann oder, um mit 
Descartes13 zu sprechen, eine eingeborene Idee ist.

1 "Denn die Sinnesorgane melden uns nichts von der Idee, die in 
uns bei deren Gelegenheit erwacht, und somit hat diese Idee 
vorher in uns sein müssen." Brief an Mersenne vom 22. Juli 1941, 

p. 230

351

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 231

Folglich kann aus der Kenntnis eines biologischen oder 
sogar chemischen Prozesses niemals die Erkenntnis des 
Psychischen abgeleitet werden (des Rot, des Schmerzes 
usw.). Vielmehr läßt sich hingegen ihre Korrelation 
feststellen, indem man vom Psychischen ausgeht, es so 
setzt und voraussetzt, wie es sich selbst setzt, voraus­
setzt und erkennt. Die Korrelation läßt im übrigen in 
sich nur die Repräsentation der Subjektivität innerhalb 
des menschlichen Psychismus auftreten und niemals die 
Subjektivität selbst, die sich in die nicht-ekstatische 
Nacht ihrer reinen Immanenz zurückzieht und sich dort 
zurückhält.
Daß man vom Biologischen aus nicht die geringste Er­
kenntnis hinsichtlich des Subjektiven als solchen erhal­
ten kann, muß jedes Denken anerkennen (sei es szien­
tistisch oder materialistisch), das durch seine Ausübung 
zum richtigen Verständnis der hier behandelten Phä­
nomene gezwungen wird. Indem Freud* 14 auf den Tie­
fenpsychismus zu sprechen kommt, was er die ‘'latenten 
Zustände des Seelenlebens" nennt, erklärt er katego­
risch: "Nun sind sie uns nach ihren physischen Charak­
teren vollkommen unzugänglich; keine physiologische

in: Correspondance (Oeuvres III, 6d. Adam/Tannery), Paris: Vrin 
1988,418.
14 Das Unbewußte (1913), in: Gesammelte Werke X, Frank­
furt a. M. 71981, 266 f. Die Einschränkung "nun” [in der franz. 
Ausgabe ä l’heure actuelle] ist ein erheiterndes Zeugnis der Weige­
rung, die die szientistische Ideologie einer bedingungslosen Kapi­
tulation vor der apodiktischen Evidenz entgegensetzt, die für sie 
das strengste Dementi mit sich bringt.

352

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorstellung, kein chemischer Prozeß kann uns eine 
Ahnung von ihrem Wesen vermitteln." Wirft man einen 
Blick auf die Disziplinen unter der Rubrik "Psycholo­
gie" an der Universität heute, so entdeckt man neben 
einer wissenschaftlichen Verhaltenspsychologie, die zur 
Biologie zurückführt, ein Lehrangebot in Psychoana­
lyse, ohne daß eine theoretische Rechtfertigung für 
diese eigenartige Gegenüberstellung von heterogenen 
Forschungsrichtungen geliefert würde, die jede ihren 
Weg unter Verkennung der anderen fortsetzt. Doch ist 
für uns der Grund einer solchen Situation eindeutig, 
da es sich um die genaue Folge der Absurdität des auf 
die Erkenntnis des Menschen angewandten Galilei- 
schen Projekts handelt. Die Entfernung des tran­
szendentalen Lebens aus dem Wissenschaftsbereich 
heraus durch die objektivistische Verhaltenspsycho­
logie bewirkt dessen Veränderung in das "Unbewußte", 
und unter diesem Titel wird es von der Psychoana­
lyse zurückgewonnen. Die Psychoanalyse ist das unbe­
wußte Substitut der Philosophie, deren große Aufgabe 
sie wieder aufnimmt: die Abgrenzung der Humanitas 
des Menschen. Dies ist jedoch eine unmögliche Wie­
deraufnahme ohne eine transzendentale und zu­
nächst eidetische Methode, ohne bewußten Bruch mit 
dem Galileischen Objektivismus, zu dem die Psycho­
analyse widersprüchlicherweise beständig zurückkehrt. 
Somit hat sie auch nur eine Zwitterpsychologie er­
stellen können, die halb subjektiv, halb objektivi­
stisch ist, das heißt eine empirische Psychologie, in 
der die Anmaßung, empirische Begriffe eine transzen­
dentale Rolle spielen zu lassen (Vaterbezug, Anal-

p. 232

353

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sexualität usw.), nur zu größten Verwirrungen führen 
kann.15
Als Anwendung des Galileischen Projekts auf die Er­
kenntnis des Menschen stellt sich die Psychologie als 
der Prototyp der neuen "Humanwissenschaften" dar, 
von denen wir im Kapitel 5 des vorliegenden Werkes 
eine allgemeine Theorie in Gestalt ihrer Dekonstruk- 
tion vorgelegt haben. Die Entwicklung eines spezifi­
schen Psychologieunterrichts sowie dessen Absicht, die 
Philosophie oder doch zumindest die traditionelle 
"philosophische Psychologie" zu ersetzen und als eine 
wissenschaftliche Erkenntnis des Menschen anstelle der 
alten metaphysischen Träume zu gelten - dies alles be­
zeugt eindrucksvoll den kontinuierlichen Fortschritt des 
Galileischen Prinzips innerhalb der Universität und der 
literarisch-geisteswissenschaftlichen Disziplinen selbst. 
Neben dieser Psychologie hielt - mit gleichem Sinn - 
eine Soziologie ihren plötzlichen Einzug, die denselben 
Voraussetzungen gehorcht und denselben Titel der 
Wissenschaft beansprucht. Es handelt sich folglich in 
Wirklichkeit um eine sehr eigenartige Soziologie.16 
Nicht mehr als die Psychologie kann in der Tat eine So­
ziologie, die sich für die Humanitas des Menschen in­
teressiert und diese ins Spiel bringt, auf ein transzen­
dentales Fundament verzichten, das in der Intersubjek-

15 Die ausführlichste Untersuchung hierüber findet sich bei M. 
Henry in seinem Werk: Gönöalogie de la psychanalyse. Le com- 
mencement perdu, Paris: P.U.F. 1985, bes. Kap. 9 über das Unbe­
wußte bei Freud, S. 343-386 (Anm. d. Übers.).
16 Es versteht sich von selbst, daß die vorgebrachte Kritik einzig 
diese "Galileische" Soziologie meint - keineswegs aber jede mögli­
che Soziologie und noch weniger ihre Idee.

354

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivität besteht, welche ihrerseits die Grundlage für jedes 
denkbare gesellschaftliche Phänomen abgibt Einerseits 
ist der Gehalt dieser Intersubjektivität nichts anderes 
als jener der Subjektivitäten, die miteinander in Bezug 
treten, so daß ihre Gesetze, die Gesetze der Gesell­
schaft, nicht von denen der Individuen verschieden 
sind, die letztere ausmachen. Andererseits muß diese 
Intersubjektivität für sich selbst gedacht werden, und 
zwar nicht nur als ein Resultat oder Sachverhalt, son­
dern dem transzendentalen Prozeß ihrer Bildung ent­
sprechend, der sie im eigentlichen Sinne erzeugt oder 
durch den sie sich selbst-erzeugt. Eine solche Aufgabe 
verwirklicht zu haben, ist das Werk des großen Phi­
losophen, des französischen Soziologen Tarde, der mit­
tels der Aufweisung des entscheidenden Phänomens 
der Nachahmung den Blick bis in die Tiefen des tran­
szendentalen Prozesses der Selbstkonstituierung einer 
jeden konkreten Intersubjektivität zu senken wußte.17 
Jedoch ist die Ausklammerung der transzendentalen 
Subjektivität durch das Galileische Projekt mit jener 
der Intersubjektivität identisch. Die wissenschaftliche 
Soziologie muß sich also ganz wie die Psychologie glei­
chen Namens einen anderen Gegenstand geben. Indem

17 Vgl. Les lois de l’imitation. Etüde sociologique, Paris: Alcan 
1890 (Nachdruck Genf: Slatkine 1979; Neuaufl. Paris: P.U.F. 
1993). - Weitere Hauptwerke von Gabriel de Tarde (1834-1904): 
La logique sociale, Paris: Alcan 1895; Les lois sociales. Esquisse 
d’une sociologie, Paris: Alcan 1898; Etudes de psychologie sociale, 
Paris: Giard-Briöre 1898. - Vgl. dazu J. Vuillemin, L’imitation 
dans l’interpsychologie de Tarde et ses prolongements, in: Journal 
de psychologie 42 (1949) 420-449; J. Milet, Gabriel Tarde et la 
Philosophie de l’histoire, Paris: Vrin 1970 (Anm. d. Übers.).

p. 233

355

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 234

sie sich dem subjektiven Wesen substituieren, werden 
es auch hier wieder "Verhaltensweisen” oder ”Phäno- 
mene” sein, die auf ihr Gegebensein in der Objektivität 
der Gesellschaft reduziert sind, das heißt keine indivi­
duellen Verhaltensweisen oder Phänomene mehr dar­
stellen, sondern gesellschaftliche. Insofern solche Ver­
haltensweisen von der Intersubjektivität abstrahieren 
müssen, so wie die Verhaltensweisen der Psychologie 
von der Subjektivität abstrahierten, sollen dieselben 
durch sich selbst Bestand haben und nicht mehr durch 
jene Subjektivität, ohne die sie indes weder Gehalt 
noch Sinn besitzen. Die Hypostase der Gesellschaft und 
der gesellschaftlichen Prozesse zusammen mit der Hy­
postase der selbständigen soziologischen Gesetze als 
Korrelat, die unabhängig von den Gesetzen der indivi­
duellen Subjektivität sind und sich darüber hinaus die­
ser auferlegen, war die entscheidende Behauptung, wie 
sie Dürkheim formulierte. Und in der Tat war diese 
allein imstande, eine objektivistische und als solche wis­
senschaftliche Soziologie zu begründen. In seiner Po­
lemik gegen Proudhon hat Marx18 jene Absurdität 
deutlich aufgezeigt, wonach "die Lebenstätigkeit dieser 
[Gesellschaft] sich nach Gesetzen richtet, die den Ge­
setzen widersprechen, welche die Tätigkeit des Men- 

18 Misöre de la philosophie. Rdponse ä la philosophie de la mi- 
sdre de M. Proudhon (1847), in: Oeuvres I (Bibliothdque de la 
Plöiade), Paris: Gallimard 1963, 63 (deutsch von E. Bernstein u. 
K. Kautsky: Das Elend der Philosophie, in: Marx-Engels, Werke 4, 
Berlin 1972,116). - Zur detaillierten Darstellung dieses Problems 
vgl. M. Henry, Marx I: Une philosophie de la r6alit6; II: Une phi­
losophie de T^conomie, Paris: Gallimard 1976 (Neuaufl. 1991), 
hier bes. Bd. 1,184 ff. (Anm. d. Übers.).

356

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen als Individuum bestimmen”. Diese Absurdität 
jedoch wurde das ausdrückliche Prinzip der neuen 
Soziologie, die in ihrer Förderung durch einen Marxis­
mus, der alles an Marx verkannte, definitiv die So­
ziologie Tardes verdunkeln sollte und damit zugleich 
die Möglichkeit einer dynamischen und lebendigen So­
ziologie.
Wir haben gezeigt, wie diese objektivistische Soziologie 
mit wissenschaftlichem Anspruch im zum Leninismus 
gewordenen Marxismus von einer politischen Ideologie 
zusammen mit einer anfechtbaren Ethik begleitet wird. 
Gesellschaft und Individuum sind in Wirklichkeit das 
Selbe; sie haben dieselbe Substanz: Subjektivität, Inter­
subjektivität, Praxis, so daß auch ihre Gesetze dieselben 
sind. Weil aber im genannten Marxismus diese Bezie­
hung Gesellschaft/Individuum als ein äußerer Kausali­
tätsbezug zwischen zwei getrennten Wesenheiten ge­
dacht wird, wobei die Gesellschaft zur Ursache und das 
Individuum zur Folgeerscheinung wird, hat letzteres 
keine andere Möglichkeit, um sich von seiner unbedeu­
tenden Bedingung loszureißen, als sich den politischen 
Aufgaben anzuvertrauen und sich so auf nahezu meta­
physische Weise mit dem Schicksal der Welt identifizie­
ren zu können.19 Wir kennen die Bedeutung dieser 
Flucht des Lebens und des Individuums außerhalb von 
sich und wie sie in Wirklichkeit ihren Ursprung in ihnen 
hat. Die Soziologie errichtet sich auf dem Untergang 
des individuellen Lebens, so wie die Humanwissen­

19 Zu dieser Problematik ist auf deutsch von M. Henry zugäng­
lich: Das Leben und die Republik, in: Ders., Radikale Lebensphä­
nomenologie (Anm. 2), 293-326.

357

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 235

schäften dem gleichen Ziel entsprechen. Trotz ihrer 
konzeptuellen Dürftigkeit erhalten sie heute den ihnen 
eigentümlichen Erfolg nur, weil sie hinter dem Gali- 
leischen Gewand, mit dem sie sich umkleiden, in einem 
jeden von uns an dessen Verzweiflung verweisen, und 
zwar als jene reale Kraft, von der sie sich selbst insge­
heim nähren.
Diese "wissenschaftliche" Soziologie hat für die Frage 
der Universität eine entscheidende Bedeutung. Nicht 
zufrieden mit ihrem Beitrag zur Verdrängung der tradi­
tionellen Disziplinen, trifft die Soziologie eine jede von 
ihnen in deren Mitte, indem sie ihr den je eigenen Ge­
genstand und sogar ihr Recht auf Mitsprache entzieht. 
Die soziologisierende Historie ist nicht mehr die der le­
bendigen Individuen, sondern jene der transzendenten 
Strukturen, deren Gewicht sie erliegen. Die Möglich­
keiten für den Historiker, eine tiefere und deutlichere 
Sicht der Humanitas des Menschen zu erwerben, und 
zwar in der Wiederholung, indem er sich zur Replik ge­
wesener Existenzen und ihrer höchsten Erfahrungen 
macht - diese Möglichkeit der Historie als einer Kultur­
form gibt es nicht mehr. Die äußere Untersuchung von 
Formen und allgemeinen Gestaltungen ersetzt einmal 
mehr das Vordringen in das Geheimnis dessen, was für 
jeden wirklich gewesen ist. Wir haben deutlich aufge­
zeigt, was die soziologische Annäherungsweise für die 
Literatur beinhaltet: das Verkennen des Literarischen 
als solchen. Hinsichtlich der Philosophie ist die Soziolo­
gie nicht mehr nur ein Zweig innerhalb einer umfas­
senden Theorie der Wissensformen, sondern sie nimmt 
im Gegenteil den Platz der Philosophie ein. Die soziolo­

358

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gische Erklärung macht im allgemeinen aus der Philoso­
phie eine Ideologie, eine Folgeerscheinung anstelle eines 
Prinzips und Herds an Intelligibilität. Die Philosophie­
geschichte ist selbst nur noch eine Ideengeschichte, eine 
bloße Faktizität, die in eine ihrerseits empirische Tota­
lität eingefangen und von ihr aus verständlich ist.
Insoweit jedoch das ideale Universum in seiner Ge­
samtheit eine Funktion der Gesellschaft und ihrer vor­
ausliegenden Organisation darstellt, ist auch die Uni­
versität, wo sich dieses Universum entfaltet und mit 
dem sie sich konkret identifiziert, nur mehr eine Folge­
erscheinung dieser Gesellschaft und deren Produkt. Die 
Kluft Gesellschaft/Universität hat keinen Berechtigungs­
grund mehr, sobald die Selbständigkeit der letzteren 
bestritten wird. Dürkheims und Lenins Soziologie mit 
ihren vielfachen Ablegern verlangt die Aufhebung die­
ser Trennungslinie ebenso, wie sie innerhalb einer je­
den der Grunddisziplinen der Kultur deren Recht auf 
Selbständigkeit unterhöhlt. Die Aufhebung dieses 
Rechts oder die Hegemonie der gesellschaftlichen 
Sachverhalte, falls man diesen Ausdruck vorzieht, muß 
in Abhängigkeit von diesen letzteren gedacht werden, 
das heißt in Hinsicht auf die dreifache Strukurierung je­
der Gesellschaft: politisch, ökonomisch und heute tech­
nisch-wissenschaftlich. Die politische Unterordnung be­
deutet den Totalitarismus. Die ökonomische Unterord­
nung bedeutet für jede Art von Tätigkeit, insbesondere 
für die intellektuelle und geistig-spirituelle, die Bürde 
einer fremden Finalität, worin die Umkehrung der vita­
len Teleologie miteinbeschlossen ist. Die technisch-wis­
senschaftliche Unterordnung verlangt mit ihren Ver- 

p. 236

359

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 237

starkem in Politik und Verwaltung die Ausweisung der 
Kultur aus jenem Ort, der für ihre Entfaltung vorge­
sehen ist, und somit schlechthin die Zerstörung einer 
der Kultur geweihten Universität.
Zu diesen drei bereits erwähnten Folgen tritt eine 
vierte hinzu, die den modernen "Demokratien" ihre 
eigene Physiognomie verleiht. Die Entfernung der tran­
szendentalen Subjektivität durch das Galileische Pro­
jekt ist niemals vollständig. Das Leben geht weiter, 
jedoch unter seinen gröbsten Formen, wie wir sagten: 
Als Elementartriebe, die sich von selbst ohne Bezug 
zu einem Kulturmodell, zu einer anspruchsvolleren 
Sinnlichkeit vollziehen; als Kraft unter ihrem phy­
sischen und rohesten Aspekt; als ein auf ideologische 
Schemata reduziertes Denken, das der Schockwirkung 
der Wörter und dem Gewicht der Fotos ausgesetzt ist - 
kurz gesagt Kollektivvorstellungen, die ein getreues 
Spiegelbild einer Existenz nahe am Erdboden gewor­
den sind. Und die gesellschaftliche Existenz ist genau 
diese Existenz, die ihre Ärmlichkeit in jener der Me­
dien spiegelt und zugleich von letzterer geformt und 
entstellt wird. Wenn folglich mittels einer Motivierung 
durch den Polit-Soziologismus eine Umgestaltung der 
Lehrpläne vorschreibt, das Studium der großen Schrift­
steller durch jenes des sozialen Umfelds zu ersetzen 
und die Lektüre philosophischer Texte durch audiovi­
suelle Information, dann sind dies degradierte Lebens­
formen, die sich als mentale oder sogar ideale Gehalte 
den ausgearbeiteten und erhebenden Kulturhervorbrin­
gungen substituieren.

360

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber alles ist miteinander verbunden. Das Eigentliche 
der Kultur ist in der Tat der Charakter ihrer Selbstrefe­
renz. Keinerlei größeres Werk erklärt sich je von einer 
unmittelbaren Realität aus, zum Beispiel der gesell­
schaftlichen, sondern seine Genese beinhaltet alle vor­
hergehenden Forschungen, das heißt ein Kulturuniver­
sum, auf das es in einem komplexen Spiel von Kontinui­
tät und Brüchen zurückverweist, deren Wiederbele­
bung für sein Verständnis unerläßlich ist und zugleich 
diesem letzteren dessen außerordentliches Vermögen 
an Öffnung und Bereicherung verleiht. Es ist viel einfa­
cher, eine Dokumentation zu einer aktuellen Frage an­
zulegen. Nichtqualifizierte Lehrer, von denen dreißig 
Prozent, wie ein Bericht sagt, niemals den Stoff studiert 
haben, den sie zu unterrichten haben, genügen hierfür. 
Ausscheidung der Kultur und Erniedrigung des univer­
sitären Bereichs geben sich die Hand, wenn unter der 
Obhut des Soziologismus und unter dem Titel "gesell­
schaftliche Realität", worauf die Schüler vorbereitet 
werden sollen, die alltäglichen Banalitäten, die ge­
wöhnlichen Verhaltensweisen, die rudimentären Phan­
tasievorstellungen sowie die Sprache der Medien oder 
der Ungebildeten die Norm und das zu Unterrichtende 
selbst geworden sind.
Die Natur des Wissens zusammen mit der Weise seiner 
Vermittlung weiterzugeben, waren die zwei der Univer­
sität gestellten Aufgaben. Die Umwandlung des Ge­
halts, welche die traditionellen Disziplinen nunmehr 
entstellt und ihnen angebliche Wissenschaften substi­
tuiert, die sich damit begnügen, die ungewissen Merk­
male eines empirischen Sachverhalts in die Rangstufe

361

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


p. 238

theoretischer Normen zu erheben, wird von einer nicht 
weniger wesentlichen Veränderung der Weise der Wis­
sensvermittlung begleitet, das heißt des Unterrichts als 
solchen. Der Wiederholung in der hervorbringenden 
Gleichzeitigkeit von apodiktischer Evidenz oder pathi- 
scher Gewißheit stellt sich die Kommunikation von In­
formationen bezüglich Tatsachen gegenüber, die äußer­
lich und oberflächlich wie letztere ist sowie gleichfalls 
einer reinen Faktizität assimiliert werden kann. Woher 
bezieht diese Kommunikation ihr Modell? In der Ge­
sellschaft, die von der blinden Selbstentwicklung der 
Technik-Wissenschaft erzeugt wurde, welche ihrerseits 
die früheren Schichtungen erschüttert, ersetzen die 
technischen Vorrichtungen fortschreitend die subjek­
tive Praxis der Menschen. Die Kommunikation ist dabei 
keine lebendige Beziehung mehr, die auf das persön­
liche Wort gegründet ist und jeweils von Individuen ab­
hängt, die miteinander in Bezug treten. Sie ist nicht 
mehr Intersubjektivität, sondern eben eine technische 
Vorrichtung, denn sie ist die mediale Kommunikation 
geworden und reduziert sich darauf.
Zur medialen Kommunikation, die ihre Quintessenz im 
Fernsehen findet, gehört: Sie ist das von ihr Kommuni­
zierte selbst, so daß die Form dieser Kommunikation 
ihr Gehalt wurde. Somit gibt es nur Realität, wenn 
diese .in jene Kommunikation eintritt und insoweit die­
ses Eintreten stattfindet. Von Wichtigkeit ist die Anzahl 
der Journalisten, die Menge der Kameras, die um das 
versammelt sind, was in und durch sie zum Sein gelan­
gen wird: das Geschehen. Das "in und durch sie" ver­
leiht letzterem nicht nur seine Wichtigkeit, sondern

362

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Existenz, die mediale Existenz, wodurch auch sein 
Wesen bestimmt ist. Denn was den Anspruch erhebt, 
"Geschehen” zu sein, und damit solches Sein will, muß 
derart sein, daß es im Fernsehen gesendet werden 
kann. Es ist und muß gestaltet werden, durch jene 
unumgängliche Forderung herausgehoben und be­
grenzt werden, deren Wesen wir schon als ‘'Aktualität” 
erkannt haben. Diese Aktualität bezeichnet, was jetzt in 
seiner äußersten Punkthaftigkeit und äußersten Ober­
flächlichkeit da ist. Oberflächlichkeit und Punkthaf­
tigkeit kommen der Aktualität aufgrund ihrer Fähigkeit 
zu, im Fernsehen gesendet zu werden und als solches 
Fernsehgesendetes zu sein, das heißt für die Zeit, wo 
dies entsprechend geschieht, wonach es ins Nichts 
abstürzt.
Wenn der Polit-Soziologismus den Gehalt der Gesell­
schaft in der Universität vorantreibt und sie über­
schwemmt, dann überfällt zugleich mit diesem Gehalt - 
weil er mehr und mehr von den Medien gebildet wird - 
die mediale Kommunikation alles, was im Inneren 
selbst der Universität mit der traditionellen Weise der 
Wissensvermittlung konkurriert. Die Wiederholung in 
der Gleichzeitigkeit, die das Wesen eines jeden authen­
tischen Unterrichts bildet, muß ihren Platz den "Kom­
munikationswissenschaften” überlassen, die unter dem 
Vorwand, spezifische Fragen neu zu überdenken, tat­
sächlich die allgemeine Förderung der medialen Kom­
munikation sicherstellen: "Die wahre Pädagogik ist das 
Fernsehen!” Und zusammen mit der medialen Kom­
munikation die mediale Existenz. Die Befragung, die 
öffentliche Meinung, wovon "man spricht”, die Stereoty­

p. 239

363

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pen jeder Art, die allgemeine Vulgarität, die Comics, 
die "neue Zivilisation des Bildes", sämtliche Hinweise 
auf die Banalität und die alltägliche Nüchternheit mit 
ihrer selbstgefälligen Herausstellung - dies alles ist der 
Lehrauftrag der Professoren, die der Aktualität, dem 
gesellschaftlichen Dogma unterworfen sind, in Fernseh­
zuschauer verwandelt wurden, um damit ebenso rezep­
tiv und nichtig wie diese zu sein.
Denn die konkrete Wahrheit dieser Bewegung kann 
wie folgt zusammengefaßt werden: Das intellektuelle 
und geistig-spirituelle Vermögen wurde traditionellerweise 
von jenen verantwortet, die in sich die große Bewegung der 
Lebensselbststeigerung vollzogen und es als ihre Aufgabe 
ansahen, sie in einer möglichen Wiederholung anderen 
weiterzuvermitteln. Dieses Vermögen ist den Gelehrten 
und Intellektuellen von neuen Lehrern entrissen worden, 
welche die blinden Diener des Universums der Technik 
und der Medien sind, nämlich von den Journalisten und 
den Politikern.
Wie aber steht es dann um die Kultur - und mit ihr um 
die Humanitas des Menschen?

364

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314 - am 24.01.2026, 22:26:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

