p- 201

p. 202

7. Die Zerstorung der Universitét

Wenn eine Sache sich ihrem Ende zuneigt, dann ruht
die Ursache ihres nahen Todes in ihr oder auBerhalb
von ihr. Im Fall der Universitit, wobei die franzosische
Universitédt hier als ein beispielhafter Fall genommen
wird, kann das Prinzip ihrer Zerstérung sowohl in ihrer
eigenen Realitdt wie in der ihres Umfeldes gelesen
werden. Es ist dasselbe Prinzip, das zweimal oder viel-
mehr in einer einzigen Gesellschaft wirkt, wo die nach
und nach sie insgesamt entstellende Barbarei gerade
die Beibehaltung einer Universitdt unmoglich macht,
die deren Begriff entspricht.

Was ist die Universitdt? IThrem Sinn zufolge, den sie
gleicherweise von der Etymologie wie von ihrem histo-
rischen Ursprung her besitzt, bezeichnet Universitdt -
universitas - ein ideales Feld, das von den sie regieren-
den Gesetzen gebildet und definiert wird. Weil Gesetze
als solche universal sind und iiberall wirken - zumindest
im ihnen unterworfenen Bereich - wird dieser sichtbar
oder verborgen von einer Universalitdt beriihrt, die aus
ihm eine homogene Totalitdt macht. Gehorcht jedoch
nicht jede menschliche Organisation und somit jede
Gesellschaft Gesetzen, die zuerst und in sich selbst die
Gesetze des Lebens sind, bevor sie in einem legislativen
oder juristischen Kodex reprdsentiert werden? Von
diesen Gesetzen haben uns unsere vorherigen Analysen

314

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einerseits gezeigt, dal es sich um praktische Gesetze
handelt, die als solche fiir eine Ethik in deren Ur-
sprungsform als Ethos konstitutiv sind, das heiit fiir
eine Ethik, die dem Leben und der Gesellschaft im all-
gemeinen koextensiv ist. Andererseits sind diese Ge-
setze des Lebens jene seiner Bewahrung und Steige-
rung. Auf diese Weise ist jede Gesellschaft von Natur
aus ein Kulturbereich.

Geben wir zundchst genauer den Status an, den die
Universitdt von ihrem historischen Ursprung her inne
hat. Zu einer bestimmten Zeit - dem 13. und 14. Jahr-
hundert im Abendland - haben Papst, Kaiser oder Ké-
nig durch eine jeweils feierliche und folgenbewufBte
Entscheidung eine Universitét gegriindet oder gestiftet,
deren Institution im folgenden bestand: Um die Ver-
wirklichung gewisser Aufgaben und die Tétigkeit derje-
nigen zu ermoglichen, die sich ihnen widmeten, galt es,
besondere Gesetze festzulegen, die von den sonst fiir
die iibrige Gesellschaft geltenden verschieden waren.
Die Universitaten haben sich also iiberall, wo dies der
Fall war, in einer grundsétzlichen Marginalitit gebildet,
die bewuflt und nicht nur bloB8 faktuell oder zuféllig
war. Die unverstandene Spur dieser Marginalitat stel-
len wir heute noch fest, wenn hervortritt, da3 die ge-
wohnlichen Autoritéten wie Polizei und Justiz nicht das
Recht haben, ins Innere eines Universitdtscampus ein-
zudringen, es sei denn unter ausdriicklicher Aufforde-
rung eines Dekans oder Présidenten, der im Namen der
Universitétsinstitution als solcher spricht.

Aus einer solchen Marginalitit ergibt sich, da3 der Be-
griff der Universitdt einen Widerspruch einschlieft,

315

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 203

wenn gilt, daB das von diesem Begriff Intendierte, ndm-
lich eine begrenzte Universalitit als Ausnahmefall, sich
wie ein monstrum logicum anbietet. Aber dieser Wider-
spruch verweist uns unmittelbar an die Frage: Warum
sollen die Gesetze und Vorschriften, die von denen in
einer Gesellschaft allgemein geltenden unterschieden
sind, und diese paradoxe Universalitdt eingerichtet
werden? Eine solche scheinbar formale Frage erhilt
eine absolut konkrete Bedeutung, sobald man sich in
der Tat daran erinnern will, daBB die Gesellschaft als
solche, als allgemeines Wesen, nicht existiert und die
genannten Gesetze in Wirklichkeit die Gesetze des Le-
bens, seiner Bewahrung und Steigerung, sind. Aller-
dings existiert das Leben seinerseits weder unter dem
Aspekt eines Begriffs noch einer allgemeinen Wesen-
heit. Insofern das Leben sich selbst erfahrt und nur als
diese Selbsterfahrung "ist", bringt es sich jeweils in Ge-
stalt eines Sich, als die Wirktatsidchlichkeit dieses Sich
und als dessen effektive Erfahrung hervor. Es gibt
mithin weder die Geschichte noch die Gesellschaft,
sondern nur "lebendige Individuen", deren Geschick
dasjenige des Absoluten ist. Und dieses wird als abso-
lute Subjektivitdt nur durch die unbegrenzte Vielzahl
der Monaden ankiinftig, deren einzige Grundlage die-
ses Absolute bildet.

Was unser Problem betrifft, so findet die oben er-
wihnte Situation folgenden Ausdruck. In ihrer Tatig-
keit, durch" die Individuen die notwendigen Giiter fiir
ihr Weiterleben produzieren und die zu jeder Zeit so-
wie fiir jeden Produktionszweig typische Formen an-
nimmt, sind die Individuen der Ort von Erfahrungen,

316

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die nichtsdestoweniger gemeinsame Erfahrung bieten,
auch wenn es jeweils Erfahrungen eines Sich sind.
Denn die "Gesetze der Gesellschaft" sind die typischen
Formen dieser Tatigkeit, und zwar mit ihrem Gefolge
an theoretischen, ideologischen und insbesondere juri-
stischen Représentationen. Es sei nochmals betont, da3
es moglich ist, in und dank der Représentation eine all-
gemeine Nomenklatur der gesellschaftlichen Praxis ab-
zustecken, deren Wesen jedoch in sich unreprésentier-
bar und monadisch bleibt. Dal nunmehr von "Epo-
chen", das hei3t von einer "Geschichte" typischer For-
men dieser Produktionstétigkeit, gesprochen werden
muB, ergibt sich letztlich daraus, daf3 in jeder Monade
das Leben nicht nur Bewahrung, sondern Steigerung ist.
Auf diese Weise bestimmt das "Mehr" als das "Mehr
seiner selbst" (wonach jede Tétigkeit strebt, weil sich
solches Mehr schon auf der Ebene des sogenannten
materiellen Lebens realisiert) dieses materielle, Giiter
produzierende Leben als einen "Fortschritt" bzw. als
eine zumindest virtuelle Verwandlung im Sinne einer
Selbstverwandlung, die aus ihr mit anderen Worten
eine Kultur macht.

Ob sich dieses Mehr nun erfiillt oder nicht, ob es sich
um eine Kultur im eigentlichen Sinne oder um eine
Phase der Riickbildung handelt: ein allgemeines Gesetz
jeder Gesellschaft ist es, daB in ihr nur ein Teil der Té-
tigkeiten, die ihre Praxis bilden, jenen typischen For-
men gehorcht, von denen wir gesprochen haben und
welche die soziale Arbeit der Okonomie definieren.
Weil gerade diese Tétigkeiten solche von gegebenen
Individuen sind, ist ihre Geschichte zunéchst nicht die

317

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p- 204


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 205

der Gesellschaft, ist nicht die Geschichte, das heit die
Geschichte dieser typischen Produktionsformen, son-
dern jene der Individuen. Es ist deren Geschichte, die
nicht im 14. und im 20. Jahrhundert beginnt; vielmehr
beginnt sie mit ihrer Geburt, und zwar mit ihrer tran-
szendentalen Geburt selbstverstindlich, nidmlich mit
der ersten stummen Wirktatséchlichkeit der absoluten
Subjektivitit in ihnen. Von diesem Nullpunkt der An-
fangsparusie aus geschieht eine auBerordentliche Ent-
wicklung, welche die reine Entwicklung des seinem
eigenen Wesen iibergebenen Lebens ist, wozu die
Ubergabe an den kontinuierlichen ProzeB seiner Be-
wahrung und Steigerung gehort. Der Leib zum Beispiel,
der sich auf das unbewegliche Pathos seiner Ur-
sprungsleiblichkeit stiitzt, "erwacht". Jedes seiner Ver-
mogen baut sich nach und nach durch ein Wirken auf,
das seine unterschiedlichen Konstitutionsphasen mit-
einander verkettet, so daf3 sich dieses Vermdgen aus-
iben kann. Und genauso ist es fiir eine jede der Seelen-
krafte.!

An sich scheint eine solche Entwicklung unendlich zu
sein. Sie besteht im Ins-Werk-setzen der Subjektivitét
und ist somit zweifach. Einerseits handelt es sich hier-
bei um die Selbstaktivierung des Pathos, in dem sich
unser Sein innerlich erbaut. Daher gibt es eine Kultur
des Gefiihls, die zwar nicht die Kultur diese oder jenes
Gefiihls ist: des Vergniigens, des Hasses, des Sadismus

! Fir eine phdnomenologische Beschreibung dieses Leiberwa-

chens im SchoBe der Anfangsparusie vgl. das Gedicht von Guen-
nadi Aigui, Le Cahier de Véronique, Paris: Le Nouveau Com-
merce 1984.

318

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

usw., sondern des Gefiihls selbst als solchen, ndmlich
eines Sich-selbst-emptindens des Sich-selbst-empfin-
dens, das sich bis zu dem hin steigert, was sich eine on-
tologische Trunkenheit nennen lieBe. Die Mystik ist die
eigentliche Disziplin, welche die Selbsterfahrung des
Gefiihls in seinen grundsitzlichen Mdoglichkeiten im
Blick hat.? Als solche ist die Mystik deshalb eine wesen-
haft praktische Disziplin. Jedoch ist sie in jeglicher Ta-
tigkeit der Kultur gegeben, so daB3 deutlich gezeigt wer-
den muf}, warum. Durch die Selbstaffektion kommt in
der Tat jedes Vermdgen oder Kénnen zu sich: das des
Sehens mit den Augen wie des Verstehens mit dem
Verstand, das des Einbildens wie Erinnerns. Die Ent-
wicklung eines jeden dieser Vermdgen beinhaltet mit-
hin dessen urspriingliche Selbstaffektion, die sich stei-
gert, wobei sie es in jedem Stadium seiner Wirktatséch-
lichkeit ermdglicht und sich so in ihm wie mit ihm ver-
tieft. Wie es Aristoteles> unbefangen schrieb, wird des-
halb jede Téatigkeit von einer "Gliickseligkeit" begleitet -
nicht dank einer zufélligen, obgleich auch dann noch
giinstigen Verbindung, sondern aus dem wesenhaften
Grund, daB jeder Akt, wie der Akt des Sehens zum Bei-
spiel, sein Sein im Pathos und ganz genau in seinem
eigenen Pathos hat. Jede Steigerung des Sehens, und
zwar in seiner wiederholten Ausiibung, ist dadurch

2 Zur Bedeutung der Eckhartschen Mystik fir M. Henry vgl. des-
sen Studie "Hinfiihrung zur Gottesfrage: Seinsbeweis oder Le-
benserweis?", in: Ders., Radikale Lebensphdnomenologie. Ausge-
wihlte Studien zur Phdnomenologie, Freiburg/Miinchen 1992,
hier bes. 261 ff. (Anm. d. Ubers.).

3 Vgl. z. B. Metaphysik, 9. Buch: 1046a ff. (Anm. d. Ubers.).

319

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 206


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst die Erh6hung seines Pathos, anders gesagt seiner
Selbstentwicklung nach deren eigenen Gesetzen, ndm-
lich nach dem Grundgesetz der Umkehrung des Leids
in die Freude. Dariiber hinaus ist es dieses innerste Ge-
setz des Lebens, das ununterdriickbare und unertragli-
che Leid des Seins, sofern letzteres in sich geworfen ist
und mit dem Riicken zu sich selbst steht - ist es dieses
Leid, das die Kraft des Lebens wie die Kraft eines jeden
seiner Vermogen ausmacht. Das Leid gibt diese Ver-
mogen dem Sein im eigentlichen Sinne und nétigt sie
nacheinander dazu, sich zu entfalten; nétigt so das Se-
hen, mehr zu sehen, und in der kontinuierlichen Selbst-
steigerung seiner Schau und seines Pathos fiihrt das
Leid dieses an sein Ende, zur Implosion des Leidens in
der Trunkenheit des Grundes.

Alle Akte und Vorginge, die soeben kurz in Erinne-
rung gerufen wurden, sowie die Gesetze, die sie beherr-
schen, das heiBt in Wirklichkeit sie ausdriicken, bilden
das Feld der Universitét, definieren es und gehéren ihm
zu. Worin stellen sich solche Akte jenen entgegen, die
die Menschen in ihrem alltéglichen Leben ausfithren?
Worin unterscheiden sich ihre Gesetze von den ge-
wohnlichen Gesetzen der Gesellschaft? Darin, daB sie
keine andere Motivation als die Selbstmotivation des
Lebens haben, ndmlich den Druck, den dieses stindig
auf sich selbst ausiibt, um seine Kraft zu entfalten. Ein
solcher ProzeB ist also jener der in ihrem reinen Zu-
stand gefaften Kultur, und sein Vermégen der Kultur-
werdung erscheint umso wirkungsvoller, als er mit dem
Nullpunkt der Geburt beginnt. Sein Hauptmerkmal ist
der Fortschritt. Dieser ist abhingig von einer Lehrzeit,

320

24.01.2028, 22:26:13. it o —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von einem Unterricht, kurz gesagt von einer Erziehung,
die in der Tat mit der Geburt beginnt und zunéchst An-
gelegenheit der Eltern ist. Aber die Universitit tritt an
ihre Stelle und die mannigfachen Fortschritte des
Schiilers und dann des Studenten in allen Bereichen,
praktischen wie theoretischen, sind der Widerschein
dieses Prozesses der Selbstentwicklung des Lebens oder
verschmilzt vielmehr mit ihm.

Deshalb ist zu wiederholen, da3 dieser Prozef3 seinen
Zweck in sich, das heiBt im Leben hat. Die Gesamtheit
der Vermittlungen, die in der Universitdt auftreten,
sind nur scheinbar solche: Besitz von einer Sprache, von
einem Wissen, von einer Technik ergreifen, und zwar in
und durch einen Unterricht, ist niemals etwas anderes, als
von sich selbst Besitz ergreifen, insofern der leibliche
oder intellektuelle Akt, den es jeweils zu wiederholen
gilt, in und durch diese Wiedergabe zum eigensténdigen
Akt desjenigen wird, der "versteht". Der menschliche
Reichtum andererseits sowie die Kulturmodelle, die
sich heute fiir jedermann anbieten, der Zugang zu
ihnen hat, bewirkt, daB dieser ProzeB der Wiederho-
lung kein Ende kennt. Selbst fiir denjenigen, der sich
auf ein bestimmtes Gebiet begrenzt, gibt es immer et-
was zu lernen. Es gibt keinerlei Grund, die Universitét
zu verlassen. Um so mehr als der Wissenserwerb auBer-
dem nur eine Bedingung fiir die Schopfung neuer Wis-
sensformen ist, so wie die Bewahrung des Lebens im
allgemeinen nur die seiner Steigerung ist. Die Finalitat
der Universitdt ist auf jeden Fall klar: das Wissen in
Lehre oder Unterricht weiterzuvermitteln und es in der
Forschung zu steigern.

321

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 207


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.208

In der Gesellschaft hingegen und in der Praxis, die de-
ren Gehalt bildet, haben die Akte, worin sich diese Pra-
xis ausprégt, nicht die Lebenssteigerung bei demjenigen
zum Zweck, der die Akte ausfiihrt. Es handelt sich
darum, ein Werkstiick zuzurichten, einen Scheck zu
tiberpriifen, einen Druck zu berechnen. Eine Methode,
der sich die Handlung anzupassen hat, erlegt sich dieser
von dem Augenblick auf, wo sie anerkannte und als sol-
che bezahlte Arbeit geworden ist. Von dieser Arbeit
l1aBt sich einerseits sagen, daB sie eine Lehrzeit und
mithin einen Unterricht voraussetzt, andererseits in sich
aber subjektiv bleibt. Lehrzeit und Unterricht, die das
Individuum zur Ausiibung der Arbeit in die Lage ver-
setzen, wurden allerdings in dem Stadium der Qualifi-
kation unterbrochen, das erforderlich war. Das Indivi-
duum hat die Universitdt verlassen, um in das aktive
Leben einzutreten. Damit erleidet die Tatigkeit zu-
gleich eine wesentliche Verdnderung, indem sie auf-
hort, in einen selbstindigen und unbegrenzten Fort-
schritt der Vervollkommnung eingebettet zu sein, um
sich nunmehr festen Modellen anzupassen. Eine Tatig-
keit, die zu typisierten und stereotypen Weisen erstarrt
und in einen materiellen Produktionsprozef3 eingelas-
sen ist, womit sie sich identifiziert, ist die Art der sozia-
len Praxis in ihrem Unterschied zum universitéren und
kulturellen Leben als solchen.

Sicher hat diese in ihrer Gesamtheit betrachtete soziale
Praxis noch (bis hin zur Heraufkunft des technischen
Zeitalters zumindest) ihren Ursprung und ihren Zweck
im Leben, da sie nichts anderes als die Gesamtheit der
Vermittlungen ist, durch die sich das Leben zu einer

322

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegebenen Epoche nach deren Normen und Moglich-
keiten vollzieht. Aber 1) ist dieser Vollzug auf seinen
materiellen Aspekt reduziert, das heiBt auf die Produk-
tion und auf den Verbrauch von Giitern, die fiir das
leibliche Leben unmittelbar niitzlich sind (Nahrung, Se-
xualitdt, Kleidung, Wohnung, Gesundheit), wihrend
der Teil der intellektuellen, dsthetischen und geistig-
spirituellen Bediirfnisse und Giiter besténdig abnimmt;
und zwar weil 2) die Entwicklung des Lebens und der
Kultur innerhalb der aus der Galileischen Revolution
hervorgegangenen Welt den Platz einer autonomen
technischen Entwicklung iiberldBt, die den Produk-
tionsprozeB in seiner Gesamtheit beherrscht, indem sie
ihn nach ihrem Willen anordnet und organisiert. Auf
diese Weise ist 3) das Individuum mit einer Transzen-
denz konfrontiert, die immer opaker und unverstdndli-
cher wird.

Einerseits erlegt sich die Gesamtheit der Vermittlun-
gen, durch die sich der materielle Produktionsprozef3
gemiB den vorgezeichneten Modalitidten der Arbeits-
teilung vollzieht, diesem als eine riesige Totalitdt auf,
die sich vor ihm erhebt und in deren Schof er einen
ebenso kleinen wie im voraus definierten Platz finden
muB. Andererseits ist dieses polypenartige Biindel auf-
erlegter Tatigkeiten nicht mehr jenes des Lebens, son-
dern der Technik. Wenn eine dieser Tétigkeiten jedoch,
und zwar notwendigerweise, die eines Individuums
wird, das sie zu seiner Aufgabe hat, so erleidet es diese
in einer Passivitdt, die nicht mehr die des Lebens sich
selbst gegeniiber ist, wie im Fall des Bediirfnisses, son-
dern es ist eine Passivitdt der Tatigkeit hinsichtlich des-

323

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p- 209


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 210

sen, was dem Individuum am meisten fremd ist, ndmlich
eine technische Vorrichtung. Eine solche Passivitit be-
deutet fiir das Individuum eine radikale Entfremdung.
Nicht als wiirde dieses Individuum durch Wirkung
irgendeiner magischen Transsubstantiation anders, als
es selbst ist, sondern weil die Tatigkeit, die es im mate-
riellen ProduktionsprozeB und letztlich im technischen
ProzeB3 des Universums iibernimmt, nicht mehr ihren
Grund in seinem eigenen Leben hat.

Universitit und Gesellschaft stehen sich daher wie zwei
entgegengesetze Wesenheiten einander gegeniiber.
Dieser Gegensatz ist nicht mehr jener, der urspriinglich
vorherrschte. Das Abgesondert-sein der Universitit,
das von der weltlichen Macht anerkannt und zugebilligt
wurde, spiegelte eine Unterschiedenheit der Aufgaben
auf dem Boden einer Wesensgemeinschaft wider. Ein
und derselbe ProzeB, ndmlich in beiden Fillen derje-
nige der Selbstrealisierung des Lebens, nahm indes
zwei Formen an: auf der einen Seite den Erwerb von
Kenntnissen und das Lernen durch Unterricht, auf der
anderen Seite die 6konomische Tétigkeit. Weil die
dauerhafte Totalitat als "Gesellschaft bei der Arbeit"
erscheint und von Individuen gebildet wird, die sich in
sie nur im MaBe ihres Erwachsenwerdens und eines
Ausbildungsabschlusses integrieren, waren die Gesetze
dieser Ausbildung als Erwerb von Kenntnissen und
Handlungswissen von den Gesetzen ihrer gewohnlichen
und monotonen Ausiibung in einem Beruf verschieden.
So hatte die Universitdt ihre Aufgabe und folglich ei-
gene Normen, Rhythmen und Regelungen, deren Be-
sonderheit abzustreiten niemandem in den Sinn kam.

324

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heute beruht der Gegensatz von Gesellschaft und Uni-
versitdt nicht mehr auf der einfachen Unterscheidung
ihrer Aufgaben. Es sind nicht nur zwei verschiedene,
sondern heterogene Wesen, die sich einander aus-
schlieBen und sich in ihrem Kampf gegeniiberstehen,
der nur ein Kampf auf Leben und Tod sein kann. Wie
wir gezeigt haben, ist es das entscheidende Merkmal
der modernen Welt, daB3 das Leben aufgehort hat, die
Grundlage der Gesellschaft zu bilden. Seit Beginn der
Zeiten war die Gesellschaft eine Produktions- und
Verbrauchsgesellschaft, die ihre Substanz in jener der
Individuen schépfte. Man wird einwenden, daB ein sol-
cher Sachverhalt fortbesteht und nicht verschwinden
kann. Das Leben ist das Unumgéngliche und Unein-
nehmbare, das Alpha und Omega jeder Organisation
und jeder menschlichen Entwicklung, und zwar weil es
die transzendentale Humanitas definiert: das Empfin-
den, Verstehen, Einbilden, Handeln und vor allem das
Erleiden und Erfreuen, ohne die es weder Humanitas
noch den Menschen gibt.

Doch treten wir in eine unmenschliche Welt ein. "Un-
menschlich" bezeichnet nicht irgendein Werturteil, das
von oben herab iiber die Welt gefillt wiirde und deren
Unempfindsamkeit bedauert. Es kann auch nicht ge-
sagt werden, daB die Gesellschaft jeden Bezug zu den
Bediirfnissen der lebendigen Subjektivitdt, zum Trinken
und Essen, verloren hat. Gerade dies ist unmoglich.
"Unmenschlich” bezeichnet die ontologische Erschiitte-
rung, durch deren Wirkung das Leitungs- und Organi-
sationsprinzip einer Gesellschaft, die ihre Substanz im
Leben findet, dieses Leben allerdings nicht mehr ist,

325



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 211

sondern eine Summe von Kenntnissen, Prozessen und
Verfahrensweisen, zu deren Erstellung und Anordnung
das Leben so weit wie mdglich beiseite gerdumt wurde.
Eine solche Situation, wie sie in diesem Buch beschrie-
ben wird, ist die der Barbarei, die unserer Zeit eigen ist.
In der Gesellschaft, die sie herauffiihrt, gibt es keinen
Platz fiir eine Universitdt mehr, wenn diese als der Ort
von Unterricht, Lehre und Forschung die Gesamtheit
der Prozesse zur Selbstentwicklung und Selbstverwirkli-
chung des Lebens vereinigt.

Die Zerstérung der Universitdt durch die Technikwelt
nimmt eine zweifache Gestalt an: zunéchst die Aufhe-
bung der Grenze, die als Hinweis auf ihre funktionale
Unterscheidung bisher Universitdt und Gesellschaft
voneinander trennten. Nachdem diese Schranke einmal
niedergerissen ist, tritt an zweiter Stelle die Technik in
den SchoB der Universitdt selbst ein und vernichtet
diese als Ort der Kultur. Aufgrund ihrer Wichtigkeit
miissen diese beiden Ereignisse Gegenstand einer ge-
nauen Standortbestimmung sein.

Die Beseitigung der spezifischen Marginalitdt der Uni-
versitét ist eine ausdriickliche Forderung, deren wahre
Bedeutung indes durch die ideologischen Motivationen
verdeckt wird, auf die jene Forderung sich beruft und
die ihrerseits zweifacher Natur sind, ndmlich politisch
und fachlich-beruflich. Vom politischen Standpunkt aus
und im Namen der Gleichheitsideale der Demokratie
bestreitet man einer Institution und jenen, die ihr die-
nen, das Recht, eine Ausnahme von der allgemeinen
Regel und eben ein gesondertes Feld mit seinen eige-
nen Normen und Regeln zu bilden, die entsprechend

326

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als unbegriindete Privilegien aufgekiindigt werden. Wie
lieBe es sich ertragen, was die Arbeitszeit betrifft, die
im Prinzip dieselbe fiir alle ist, daB im Universitdtsun-
terricht zum Beispiel die Fakultdtsprofessoren jahr-
zehntelang ihren Dienst auf drei oder vier Wochenstun-
den beschréinkt gesehen haben - und dies fiir sechs Mo-
nate im Jahr! Da8 sich die Verpflichtung der Lehrer an
Gymnasien oder Einrichtungen, die diese ersetzt ha-
ben, ebenfalls auf fiinfzehn bis zwanzig Stunden be-
grenzen, und zwar mit Ferien, die hier ebenfalls ldnger
sind als bei anderen Lohnempféngern? Wird die politi-
sche Gleichheitsforderung an ihr Ende getrieben, so
driickt sie sich wie folgt aus: Die universitdre Arbeit ist
eine intellektuelle Arbeit. Kann diese einer Privilegier-
tenkaste vorbehalten sein? Auch die "Intellektuellen”
miissen die Miihe der korperlichen Anstrengung ken-
nen, sich der Handarbeit widmen, sich eine Zeitlang in
Volkskommunen und eventuell in Erziehungslagern
aufhalten.

Der zweite Deckmantel, mit dem sich die Abweisung
umkleidet, die kulturelle Besonderheit der Universitéts-
aufgaben und -bedingung in Betracht zu ziehen, ist das
den Eltern teuere Argument der Niitzlichkeit. Haben
die Studien nicht den Zweck, einen Beruf zu verschaf-
fen? Als Entwicklung der konstitutiven Potentialitdten
der individuellen Subjektivitdt, und zwar durch die wie-
derholte Ubung und die Vermittlung des Wissens, 148t
der Unterricht in Wirklichkeit denjenigen, der Nutzen
daraus zieht, unmittelbar fiir eine gewisse Anzahl von
Tatigkeiten féhig werden - einschlieBlich ihrer Vervoll-
kommnung wie des Erwerbs neuer Voraussetzungen.

327

p. 212


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p-213

Je hoher das Niveau dieses Unterrichts ist, um so
groBer ist selbstverstidndlich die Wahl und die Zahl der
angebotenen "Berufsmoglichkeiten". Die Idee hin-
gegen, die Kenntnisse auf diejenigen zu beschrinken,
die tatséchlich angewandt werden sollen, ist zugleich
frevelhaft und widerspriichlich. "Widerspriichlich" we-
gen der Schwankung der Nachfrage in einer evolutiven
Welt und mithin wegen der Notwendigkeit einer sténdi-
gen Anpassung, die vom Grad der Intelligenz wie des
Umfangs der beherrschten Kenntnisse abhéngt. "Fre-
velhaft", weil die Idee einer Kenntnisbegrenzung fiir
das Individuum den Einhalt seiner potentiellen Ent-
wicklung, die bewufSite Reduktion seines Seins auf die
Bedingung des Réderwerks der technisch-6konomi-
schen Vorrichtung bedeutet.

Es ist also angebracht, hier festzustellen, da der Un-
terricht zumindest auf eine zweifache Berufung antwor-
ten muB: einerseits jeden wirklich in die Bedingung ver-
setzen, eine Funktion in der Gesellschaft zu erfiillen
und sich mithin mit einem Beruf zu versehen; anderer-
seits jedoch, und zwar wesentlicher, ihm erlauben, die
Gesamtheit seiner Gaben und Féhigkeiten ins Werk zu
setzen, um seine ihm eigentiimliche Individualitdt zu
verwirklichen, das hei3t das Wesen der Humanitas in
ihm. Diese zweite Aufgabe ist die Kultur in ihrer Rein-
heit. Wenn sich die erste Aufgabe ebenfalls als ein Pro-
zeB teilweiser Kulturwerdung darstellt, so ist dies ein
Anschein, der genauer zu betrachten bleibt.

Einen Beruf vorbereiten und die Einfiigung eines Indi-
viduums in die Gesellschaft erméglichen nimmt je nach
dem Gesellschaftstyp, mit dem man es zu tun hat, un-

328



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terschiedliche Bedeutungen an, und zwar danach, ob es
sich um eine rein 6konomische Gesellschaft handelt,
die einer 6konomischen Teleologie gehorcht. Die 6ko-
nomische Einfiigung setzt beispielsweise die Aktualisie-
rung von gewissen Potentialitdten des Individuums vor-
aus, wihrend sie seiner Allgemeinentwicklung gegen-
iiber gleichgiiltig ist. Sie kann sich dieser sogar wider-
setzen, wenn nichtqualifizierte Arbeitskrifte bendtigt
werden. Folglich kann man die 6konomische Finalitét
nicht als in sich ausreichend und giiltig ansehen. Auf ihr
die Universitdt errichten hieBe deren Feld oder Beru-
fung aufs duBerste zu begrenzen, und falls letztere in
der Kultur besteht, so wire dies im eigentlichen Sinne
deren Zerstorung.

Die technische Einfiigung treibt diese Dialektik an ihr
Ende, und wir haben ausfiihrlich gezeigt, wie sich das
6konomische Universum vor unseren Augen in das der
Technik verwandelt. Der Umweg iiber die hard
science,* welche die Spitzentechnologien in Anspruch
nehmen, betrifft meistens nur begrenzte Bereiche der
6konomischen Aktivitdt sowie eine begrenzte Anzahl
von Individuen. Der gréte Teil von ihnen bleibt auto-
matisierten Aufgaben iiberantwortet. Die technische
Finalitit kann sich um so weniger zum einzigen Prinzip
erheben, das gewisse Ausbildungswege ausschlieBlich
bestimmt und im allgemeinen einen autonomen techni-
schen Unterricht, als sie sich - was wir nicht vergessen
diirfen - durch das AuBerspielsetzen des transzendenta-
len Lebens definiert hat, das die Humanitas des Men-

# Englisch im Original (Anm. d. Ubers.).

329

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p.214


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen bildet. Was sich vor unserem Blick deshalb inner-
halb der Universitat wiederholt, sind die Voraussetzun-
gen selbst des technisch-wissenschaftlichen Univer-
sums. Die Bedingung dieser Wiederholung ist genau die
fortschreitende Aufhebung der urspriinglichen Tren-
nungslinie zwischen Universitdit und Gesellschaft:
"Volksuniversitidt" oder "Universitit unserer Zeit", die
der Welt und ihren Forderungen angepaBt sein sollen,
sind ein und dasselbe. Nur ergibt sich jetzt nach dem
Zusammenbruch der politischen Ideologien, die diese
Universititsidee liberdeckten, daf3 die Wahrheit dieser
Bewegung an den Tag tritt: Nach der Entfernung der
Kultur aus der Gesellschaft erfolgt ihre Ausweisung aus
der Universitdt selbst.

Da die Gesellschaft aus Individuen besteht, die nach
einer Rangfolge in das Berufsleben eintreten, beinhal-
tet die einfache Aufrechterhaltung der gesellschaftli-
chen Aktivitdt von einer Generation zur anderen die
Weitervermittlung von Wissen, das diese Aktivitét
moglich macht. Und diese Aufgabe ist, wie wir behaup-
ten, die Aufgabe der Universitat. Zwei Fragen stellen
sich demnach: ndmlich welches Wissen weiterzuvermit-
teln ist und wie dies geschieht. Beginnen wir mit der
zweiten Frage, weil die Wissenskommunikation einem
einzigen Gesetz gehorcht, das jedes Wissen betrifft. Ist
die Padagogik nicht jenes vorausliegende Wissen, das
sich allen anderen auferlegt und ihnen die angemesse-
nen Weisen fiir ihre Weitervermittlung vorschreibt?
Die Illusion besteht darin zu glauben, daB diese spezifi-
schen Gesetze der Kommunikation formale Gesetze
seien, die einen selbstdndigen Bereich bilden. Aufgrund

330

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Selbstindigkeit der Pddagogik, die im eigentli-
chen Sinne ihr Wesen bildete, wird dann der Unterricht
vom unterrichteten Gehalt unabhdngig. Einige Padago-
gikkenntnisse sollen in Zukunft geniigen, alle Unwis-
senden in unvergleichliche Lehrer zu verwandeln.

Genau dies ist in der franzdsischen Universitit in den
letzten dreiBig Jahren geschehen. Eine Riesenzahl von
nichtqualifizierten Lehrern, die mit groBter Eile einge-
stellt wurden, um den Andrang von Schiilern aufzufan-
gen, der von der Ausweitung der allgemeinen Hoheren
Schule zusammen mit dem demographischen Auf-
schwung hervorgerufen worden war, fand sich mit
einem Schlag ernennbar und ernannt. Diejenigen, die
zuvor ihre Lehrerqualifikation erworben hatten, waren
ebenfalls mit einem Schlag nicht mehr in einer Institu-
tion an ihrem Platz, wo die neuen Lehrer ebenso unge-
bildet wie ihre Schiiler waren, weil nicht mehr der Wis-
sensgehalt zdhlte. Hochste Staatsdiplomierte (Agré-
gés), Lizentiatsinhaber und andere Doktoren wurden
Gegenstand von vielfachen Verfolgungen und Schika-
nen: Sie erhielten die abgelegensten Stellen, die am we-
nigsten glanzvollen Einrichtungen und die schwierigsten
Klassen. Wie immer war der Kampf der gréBeren Zahl,
der Schwachen (in diesem Fall jener, die nichts wuf3ten)
gegen die Starken (die Diplomierten), von einer Um-
kehr der Werte begleitet, an deren Ende die Werte des
Wissens in der Universitit keine Bedeutung mehr hat-
ten und anderen Werten Platz machen muBten, die ge-
eigneter erschienen: dem guten Willen, dem Gemein-
schaftsgefiihl, der Hingebung, der Liebe zu Kindern,
Benachteiligten usw. Die Umkehr der Werte findet

331

p. 215


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 216

ihren AbschluB in der politischen Ideologie, deren wah-
ren Sinn: Egalitarismus, Kampf gegen das Elitewesen
usw., sie enthiillt. Gewerkschaftler des SNI oder
SGEN,? sozialorientierte Christen mit der Sorge, sich
ihrer Zeit anzuschlieBen, sowie alle, die davon abge-
lassen hatten, aus der intellektuellen Anstrengung und
der Kultur ihr Ideal zu machen, auerdem Demagogen,
Unzufriedene und Trdge jeder Art reichten sich die
Hand, um sie auch der Verwaltung und der politischen
Macht zu reichen, die in der neuen Situation die Gele-
genheit erblickte, mit geringen Kosten die Flut nicht-
qualifizierter Beamter im nationalen Erziehungswesen
zu bezahlen und dabei zugleich den Platz der Universi-
tdt einzunehmen, da deren intellektuelle Vorherrschaft
endgiiltig herabgesetzt war.

Der @uBerste Punkt dieser nihilistischen Brandung und
damit die groBte Gefahr wurde erreicht, als sich in

s Abkiirzungen fiir Syndicat National des Instituteurs (Nationale
Lehrergewerkschaft an Grundschulen) und Syndicat Général de
I’Enseignement National (Allgemeine Gewerkschaft des nationalen
Erziehungswesens). - Fiir eine geschichtliche Hintergrundinfor-
mation iiber die Studentenrevolte im Mai 1968 in Frankreich und
die daraus sich ergebenden Anderungen im Erziehungswesen, die
M. Henry auf diesen Seiten anspricht, vgl. u. a. folgende Themen-
hefte der Zeitschrift "Esprit™: Mai 1968 (Juni - Juli 1968); La ré-
volution suspendue (August - September 1968); Le partage du sa-
voir (Oktober 1968); Universités (November 1968); dazu fiir das
Modell der chinesischen Kulturrevolution 1973/1974: E. u. J.
Baumberger, Beethoven kritisieren, Konfuzius verurteilen, Rein-
bek 1975. In diesem Zusammenhang ist auch nicht zu vergessen,
daB u. a. J. Derrida als Philosoph sich universitdtsreformerisch ge-
dufert hat; vgl. z. B. seine Beitrége: The Principle of Reason. The
University in the Eyes of its Pupils, in: Diacritics (Herbst 1983) 3-
20; Mochlos ou le Conflit des facultés, in: Philosophie 2 (April
1984) 21-53 (Anm. d. Ubers.).

332

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubereinstimmung mit Nietzsches® Prophezeihung die
Starken von der Ideologie und dem Ressentiment der
Schwachen gewinnen lieBen, um sich an die Spitze des
Zuges zu stellen und mit ihnen auf das Grab der Kultur
zu spucken. Es waren Professoren im Amt und Univer-
sitatsprasidenten, die Professorentitel wie -amt bestrit-
ten, die Entfernung der Professoren aus dem Universi-
titsrat, den Einheitslehrkorper und die Abschaffung
der Dissertationen lobten, das heifit jede qualifizierte
Norm fiir den Universititsunterricht. Als dann der
Dienst, der an die Bedingung der Professur gebunden
ist, seinerseits angefochten wurde, war es in Wahrheit
nicht nur eine Berufskategorie, die in Frage gestellt
wurde, sondern die Mdglichkeit selbst eines Universi-
tatsunterrichts. Denn jeder Universitdtsunterricht ist
einerseits das Ergebnis einer Forschung, die an sich un-
begrenzt ist und zu Lehrveranstaltungen fiihrt, deren
Vorbereitung andererseits - iber Monate und Jahre
hinweg - normalerweise zur Veroffentlichung von Wer-
ken fiihrt, worin sich ein groBer Teil der Kultur des
Landes und seiner Zeit herausbildet. Den Dienst der
Professoren zu erhdhen, bedeutete also nicht nur, her-
ausragende Miénner damit zu treffen, sondern dem
Universitétsunterricht und so der Universitét selbst in
ihrer Forschungsberufung ein Ende zu setzen. Daf
diese Erhéhung der Stundenzahl - das heit in Wirk-
lichkeit die Zerstdrung der Universitdt - von den Uni-

¢ Vgl z. B. Zur Genealogie der Moral III, 17 (hg. von K.
Schlechta, Werke II, Miinchen 1973, 874 £.). Dazu auch ausfiihrli-
cher M. Henry, Généalogie de la psychanalyse, Paris: P.U.F. 1985,
266 ff. (Kap. 7 iiber Nietzsche) (Anm. d. Ubers.).

333

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 217

versitdtsprofessoren selbst oder von ihrer eigenartigen
Gewerkschaft verlangt worden war (und zwar zu einem
Augenblick, wo die Gewerkschaftsforderungen anson-
sten Uberall die Arbeitszeitverkiirzung betreffen), ist
fiir denjenigen eine erschreckende Tatsache, der zu er-
kennen weiB3, was sich hinter dem Mantel der politi-
schen Demagogie verbirgt: die Selbstzerstérung der
Universitit als Selbstzerstérung der Kultur, die wieder-
um eine Selbstzerstorung des Lebens ist.

Worin besteht in sich selbst, das hei3t philosophisch be-
trachtet, die Weitervermittlung eines Wissens? In dem
Akt, durch den jede konstitutive Evidenz dieses Wis-
sens, ihrer Prinzipien, ihrer Axiome, ihres Interferie-
rens und ihrer Folgen von demjenigen wiederholt und
reaktualisiert wird, der dieses Wissen versteht, indem er
daraus seine eigene Evidenz macht, und auf diese
Weise ein solches Wissen erwirbt. Eine solche Wieder-
holung ist zweifach, ndmlich theoretisch und praktisch.
Einerseits ist es die Wiederholung der soeben genann-
ten Evidenz, des Aktes, der sie hervorbringt. Anderer-
seits und notwendigerweise ist es die Wiederholung des
Pathos, in dem sich der Evidenzakt hélt, da er als kogni-
tiver Akt stets nur in und durch seine Selbstaffektion
ist. Ohne Zweifel konnen rein pathische Bestimmungen
in Abwesenheit eines jeden intentionalen Meinens, je-
der "Erkenntnis", wiedererzeugt werden, wie zum Bei-
spiel ein Akt der Liebe. Die Anerkennung einer onto-
logischen Dimension radikaler Immanenz in ihrer selb-
standigen Existenz, in deren Mitte sich diese urspriing-
liche Wiederholung vollzieht, ist wesentlich, denn sie
allein erlaubt es, die Weitervermittlung von anfinglich

334

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erstem Wissen zu verstehen, das der objektiven Er-
kenntnis als Reprasentation fremd ist und ihr notwen-
dig vorausgeht. Der erste Austausch zwischen Mutter
und Kind, der Erwerb von Leibesbewegungen, das Ler-
nen unter all seinen Formen sowie die Nachahmungs-
und Intropathiephdnomene, die in der Tiefe des indivi-
duellen und gesellschaftlichen Lebens wirken, ereignen
sich alle innerhalb dieser affektiven Intersubjektivitéts-
sphiare und bringen die pathischen Modalitdten der
Monaden ins Spiel, die daran teilnehmen und darauf
beruhen. In der Psychoanalyse, um nur ein Beispiel zu
erwéhnen, ist die Beziehung zwischen Analytiker und
Analysand nur eine Modalitdt der pathischen Inter-
subjektivitdt, von der wir hier sprechen.7

Aber wenn man die Existenz einer eigentlich pathi-
schen Wiederholung behaupten kann und muf, das
heiBt die Existenz eines Affekts ohne Représentation,
so ist das Umgekehrte nicht wahr. Jede theoretische
Wiederholung eines Evidenz- oder Erkenntnisaktes im
gewohnlichen Sinn des Wortes ist auf identische Weise
eine pathische Wiederholung: die der Selbstaffektion
dieses Aktes. Wir nennen Gleichzeitigkeit die Wiederho-
lung, in der jede Weitervermittlung und jeder mogliche
Erwerb eines Wissens besteht, welches auch immer es sei:
leiblich, sinnlich, kognitiv, werthaft oder affektiv, sowie
jede theoretische und im weiteren Sinne affektive Wieder-
holung. Derjenige, der zu irgendeiner Wahrheit in Be-
ziehung tritt, handle es sich um die Wahrheit Christi am

L Vgl. hieriiber ausfithrlicher M. Henry, Radikale Lebensphéno-
menologie (Anm. 2), 187 ff., 239 ff. (Anm. d. Ubers.).

335

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 218


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.219

Kreuz® oder der arithmetischen Additionsgesetze, wird
ihnen im genannten Sinne gleichzeitig. Er wird selbst
diese Wahrheit oder was sie moglich macht. Im ersten
Fall handelt es sich um eine praktische Wahrheit, im
zweiten um eine theoretische.

Fiigen wir hinzu, daB diese Gleichzeitigkeit ihre eigene
Zeitlichkeit und Allzeitlichkeit hat. "Thre Allzeitlich-
keit", da es moglich ist, sich zum Zeitgenossen eines
Geschehens zu machen, das sich vor zwanzig Jahrhun-
derten ereignet hat, und a fortiori zum Zeitgenossen
einer jeden rationalen und als solcher zeitlosen Wahr-
heit. "Sich zum Zeitgenossen von ... machen" bedeutet
indes, in den ProzeB eintreten, der zu dem hinfiihrt, von
dem man der Zeitgenosse sein will und zu dessen
Gleichzeitigkeit man nur am Ende dieses Prozesses ge-
langt. Die Zeitlichkeit des letzteren ist die Ek-stase,
wenn es sich um die theoretische Wahrheit handelt;
nicht-ekstatische Zeitlichkeit ist es im Fall des Pathos
und somit das Historiale selbst des Absoluten, wenn es
sich um die praktische Wahrheit handelt.

Aus der Natur der Gleichzeitigkeit, in der jede Weiter-
vermittlung und jeder Erwerb von Wissen ihre Mog-
lichkeit und ihr Wesen schopfen, ergibt sich, daB diese
nicht auf eine formale Theorie noch auf ein Netz for-

8 Der Gedanke der "Gleichzeitigkeit mit Christus" im Glauben bei
S. Kierkegaard, Einiibung ins Christentum (Gesammelte Werke
26), Diisseldorf/Koln 41971, 38 ff, 61 ff., 87 ff., wird hier von M.
Henry ibernommen und auf jede "pathische Gleichzeitigkeit"
iibertragen. Vgl. Radikale Lebensphdnomenologie (Anm. 2), zu
Kierkegaard in dieser Hinsicht 242 f. (Anm. d. Ubers.).

336

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

maler Gesetze reduzierbar sind, die sich vom kogniti-
ven Gehalt abtrennen lieBen. Denn der Erwerb und so-
mit die Weitervermittlung eines Wissens sind in Wirk-
lichkeit mit der konkreten phdnomenologischen Wirk-
tatsichlichkeit desselben in der Wiederholung identisch,
das heit mit dem Akt, der davon den Reprisentations-
gehalt im Fall der theoretischen Erkenntnis wiederer-
zeugt, bzw. mit dem Pathos, das sich gleichfalls in der
Wiederholung mit der praktischen Wahrheit identifi-
ziert, wie es fiir die Asthetik, Ethik und Religion der
Fall ist. Der Gedanke, da83 die Pddagogik (oder die "Er-
ziehungswissenschaften", wie man heute sagt) eine selb-
standige Disziplin bilden konnte, ist zweideutig. Es ist
richtig, daf es ein eigenes Wesen der Kommunikation
gibt, und wir stellten soeben deren Entwurf vor. Die
reine Theorie dieser Kommunikation und somit die Pi-
dagogik als solche ist die Erste Philosophie. Diese zeigt
uns gerade, da3 das Wesen der Kommunikation sich
mit der phdnomenologischen Aktualisierung des zu
kommunizierenden Wissens identifiziert, und zwar in
dessen Noese wie Noema. Die These einer Weiter-
vermittlung von Kenntnissen, die sich unabhéngig von
dieser phdnomenologischen Aktualisierung ereignen
wiirde, unabhéngig von ihrem Besitz und ihrer Wie-
derbelebung in der Lehrer-Schiiler-Beziehung, ist ab-
surd. Ein unwissender Pédagoge ist ein hdlzernes
Eisen.

In dieser Weitervermittlung, die in der Mit-Wiederho-
lung des vermittelten Wissens durch Lehrer und Schii-
ler besteht, soll die Universitdt welches Wissen weiter-
vermitteln? So lautet unsere zweite Frage, die es allein

337

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 220

erlaubt, die Aufgaben eines wahrhaftigen Unterrichts
abzugrenzen. Die Antwort beruht in einem Wort: Die-
ses weiterzuvermittelnde Wissen ist die Kultur, anders
gesagt die Selbstrealisierung des Lebens in Gestalt sei-
ner Selbststeigerung, und zwar hinsichtlich der Ganze
seiner Moglichkeiten.

Zwei entscheidende Bemerkungen miissen hier ge-
macht werden, wobei die erstere nur eine einfache
Riickerinnerung ist. Weil die Kultur diesen Selbst-
vollzug des Lebens darstellt, ist sie wesenhaft prak-
tisch. Die Wissensformen, die sie in erster Linie bil-
den, sind ebenfalls praktisch. Wie wir gesagt haben -
und es zudem die Untersuchung der gesamten vergan-
genen Kultur mit Sicherheit zeigt - sind dies Kunst,
Ethik und Religion. Die Ethik ist durch sich selbst
der Kultur koexistensiv, wenn gilt, daB jeder leben-
dige Akt einschlieBlich des theoretischen ein prakti-
scher Akt, eine Weise des Ethos ist, das als solches
von einer werthaften Einschdtzung abhéngt. Der Tanz
ist zum Beispiel eine ethische Form des Gehens,
ein Ausdruck der Kérperbeherrschung im allgemei-
nen. Wir haben die Wichtigkeit der Kunst unterstri-
chen, welche die Kultur der Sinnlichkeit ist. Auch
die Kunst durchtrinkte die vergangenen Gesellschaf-
ten und bildete in ihnen nicht, wie dies heute der
Fall ist, einen fiir Eingeweihte und Snobs reservier-
ten Sonderbereich. Sie war eine Kraft, die den Blick
der Bewohner lenkte - ihre Bauweisen, Verhaltenswei-
sen, Gebriduche, Riten und insbesondere die Sakral-
riten.

338

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was die Religion betrifft - wie konnte man ihre Wich-
tigkeit fiir das Werden der Volker, vor allem der
groBten, verneinen? In Agypten durchdrang sie das all-
tagliche Leben und bestimmte die Gesamtheit der 6ko-
nomischen Tétigkeiten, indem sie ihnen iiber die bloBe
Produktion von "Gebrauchswerten" hinaus auBerge-
wohnliche Zwecke auferlegte. Die verschiedenen posi-
tivistischen Kritiken mit ihren ebenso radikalen wie
grob vereinfachenden Erkldrungen fallen dahin, sobald
die Verwurzelung der Religion im Wesen des Lebens
gesehen wird, das heift in der Tatsache, da8 dieses als
Selbsterfahrung niemals selbst der Grund seines Seins
ist. Die Erfahrung des Sakralen ist diejenige der hoch-
sten ontologischen Situation, wovon die Todesangst -
die gleichfalls im Gefiihl des Lebenden wurzelt, nicht
der Grund seiner selbst zu sein - die Gegenprobe lie-
fert. Folglich sieht man in jeder Kultur den Totenkult
durch ein Netz von unzerbrechlichen Beziehungen an
die Religion gebunden, wie im iibrigen ebenso die
Ethik. Weil diese sich mit der Praxis identifiziert, ent-
nimmt sie ihre Werte und Weisungen dem Wesen des
Lebens. Wenn sich beispielsweise das Leben stdndig
selbst voraussetzt und sich nicht selbst gesetzt hat, so ist
es deshalb keinem Lebenden gewihrt, es anzutasten,
wodurch Mord, Vergewaltigung und Raub zu verbieten
sind. Auch die Kunst hat ihrerseits ihren Ursprung im
Sakralen, und jedes Kunstwerk erzéhlt seine eigene
Geburt. Weil die Kunst in diesem sakralen Sinne heilig
ist, siecht sie dahin, sobald ihr religioses Gewicht ver-
schwindet, wie man es beispielsweise im Abendland mit
dem Zusammensturz der Malerei vom 18. Jahrhundert

339

p.- 221


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 222

an bis zu ihrer neuen Bliite in den groBen "mystischen"
Werken des 20. Jahrhunderts bei Kandinskyg, Klee und
Rothko sieht, um nur die wunderbarsten Werke hier zu
erwihnen.

Unsere zweite Bemerkung nimmt deshalb die Gestalt
einer Fragestellung an: Wenn Kunst, Ethik und Reli-
gion die Grundformen jeder Kultur und deren wesen-
haften Gehalt bilden, was kann dann ein Unterricht be-
deuten, der alle drei verkennt? Was kann eine Universi-
tit bedeuten, die sich die Kultur erspart? Die moderne
und "demokratische" Universitdt beruft sich auf eine
gewisse Anzahl von Werten, die sich unter einige
Schlagworter einordnen lassen: Objektivitdt, Unpar-
teilichkeit und folglich "Strenge", kurz gesagt "Neu-
tralitdt". Aber lassen sich gewisse Werte unter Ab-
wesenheit einer allgemeinen Theorie der Werte und
ihrer Grundlage in Anspruch nehmen, das heift unter
Abwesenheit einer Ethik, die imstande ist, die Grund-
entscheidungen zu legitimieren, ausdriickliche Fina-
litdten zu benennen und Verhaltensweisen zu definie-
ren? Es sind wirklich Wahlentscheidungen, welche die
Errichtung von Programmen leiteten und noch jeden
Tag leiten sowie iliber die diesbeziigliche Wichtigkeit
des Unterrichtsstoffes und die Unterrichtsart befinden.
Aber diese Wahlentscheidungen haben nichts Ethisches
an sich; es sind Wahlentscheidungen auflerhalb der

® AuBer in seinem kiirzeren Beitrag "Die abstrakte Malerei und
der Kosmos" (Radikale Lebensphinomenologie [Anm. 2], 274-
292), hat M. Henry besonders diesem Maler eine ganze Untersu-
chung gewidmet: Voir I'invisible. Sur Kandinsky, Paris: Bourin
1988 (Anm. d. Ubers.).

340

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethik und gegen die Ethik - gegen das Leben. Wahl-
entscheidungen, bei denen niemand auswihlt; Wahl-
entscheidungen ohne Wahl mit ihrer unmenschlichen
Radikalitit und Gewalt.

Wo werden solche Wahlentscheidungen getroffen? An
welchem Ort, der demjenigen fremd ist, wo sich die
universitas der Universitdt entfaltet und ihrer Entfal-
tung vorhergeht? In dem Raum, aus dem das Leben
ausgeschlossen wurde und der sich durch diesen Aus-
schlul definiert, welcher als Bedingung eines jeden
wahren Wissens ausgegeben wird: des objektiven,
strengen, unparteiischen Wissens, als die Bedingung
der Wissenschaft. Dies ist der Galileische Raum. Die
"Neutralitdt" dieses Wissens ist diejenige dieses Raums;
es ist die Galileische Voraussetzung, welche die mo-
derne Welt in die Technik stiirzt. Die moderne und de-
mokratische Universitdt, die sich auf ihre Neutralitdt
und Objektivitdt beruft, ist nicht ohne Voraussetzung.
Sie errichtet sich im Galileischen Raum und schickt sich
an, ihn in sich wiederzuerzeugen; und zwar unter einer
zweifachen Bedingung, die von uns schon festgestellt
wurde, aber deren Todesbedeutung wir jetzt besser er-
kennen. Einerseits soll die traditionelle Scheidung Uni-
versitdt/Welt aufgehoben werden, und nur dann wird
die Universitit in der Tat ein Mikrokosmos. Und wenn
andererseits der Gehalt dieser Welt der Technikwissen-
schaft zum Gehalt der Universitdt wird, dann wird diese
letztere ihre "wissenschaftliche” Aktivitdt von For-
schung und Lehre so auffassen und verfolgen, da83 jegli-
che Kultur bewufBit und systematisch aus ihr auszu-
schlieBen ist.

341

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.223

Die Galileische, akulturelle, mikrokosmische (und vom
Gesichtspunkt der Kultur aus sogar mikroskopische)
Universitdt ist nicht mit einem Mal entstanden. Sie ist
das Ergebnis eines langen Prozesses, dessen Phasen
jene skandieren und widerspiegeln, die im Abendland
ein neues Prinzip einfiihrten. Dieses sollte nicht nur die
eigene abendldndische Kultur zerstdren, sondern jede
mdgliche Kultur, wie es auf identische Weise die Ver-
heerung der ganzen Erde und die Ausléschung aller an-
deren Kulturen durch die Technik zeigen. An ihrem
Ursprung umfaBte die Universitdt hauptsédchlich zwei
Fakultdten, ndmlich Philosophie und Theologie. Indes
treten in ihrer Mitte von der Galileischen Epoche an
die Wissenschaften im modernen Sinne auf. Die erste
von Ludwig XIV. im Jahre 1706 in Montpellier gegriin-
dete Universitit heiBt Académie des sciences et lettres. 10
Der Gegensatz, der sich damit zwischen diesen beiden
groBen Disziplingruppen einstellt, wirft hinsichtlich sei-
ner Grundlage ein philosophisches Problem auf, worauf
wir eine klare Antwort geben kénnen. Die "Wissen-
schaften" bezeichnen hierbei die Gesamtheit der For-
schungen, die dem Galileischen Projekt unterworfen
sind und die objektive Erkenntnis des Naturseienden
beabsichtigen, welches seiner sinnlichen und subjekti-
ven Eigenschaften entbl6Bt ist. Die "Sprachen" meinen
diese Eigenschaften, mit anderen Worten das transzen-
dentale Leben selbst als solches.

10 Wir iibersetzen im folgenden sciences mit (Natur-)Wissenschaf-
ten und lertres sowohl mit Sprachen wie Geisteswissenschaften
(Anm. d. Ubers.).

342

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Geschichte, die Literatur, die klassischen und le-
benden Sprachen, die Philosophie kénnen sicherlich
von diesem oder jenem sprechen; sie tun es niemals
ohne einen impliziten, aber grundsitzlichen Bezug zur
Erscheinungsweise eines solchen "dies" oder "jenes",
das hei3t nicht ohne Bezug zu einer Subjektivitit, die
hier keine nutzlose und stérende Person ist, sondern
"die Sache selbst" und worum es sich letztendlich han-
delt. Wenn die Historie die guten und schlechten Win-
ter bilanziert, die Demographiekurven und die Hektar-
ertrdge vergleicht, dann mift sie durch diese so-
genannten objektiven Gegebenheiten hindurch die Er-
haltungs- und Steigerungsbedingungen des Lebens oder
seines Todes. Hinter der Maske konzeptueller oder sta-
tistischer Apparatur handelt es sich immer um eine Ge-
schichte der Praxis und ihrer Angst. Die Literatur hat
nichts anderes im Sinn, als auf gleiche Weise die Ent-
bergung des Wesens des Lebens zu vollziehen. Und
wenn sie es auf dem Weg dsthetischer Vorgehenswei-
sen tut, dann deshalb, weil die Kunst, der sie zugehort,
das privilegierte Mittel dieses wesenhaften Bezuges
zum Leben ist. Ein solcher Bezug wird sich seiner selbst
in der Philosophie bewuBt, deren eigentliches Thema er
bildet.

Der Gegensatz zwischen Natur- und Geisteswissen-
schaften griindet sich so auf den Unterschied ihrer Ge-
genstinde; das heit auf den radikalen ontologischen
Unterschied, der auf der einen Seite das Seiende, das in
sich selbst der Fahigkeit zum Sich-selbst-erfahren ent-
bloBt ist, von demjenigen auf der anderen Seite trennt,
was eine solche Féhigkeit in sich trégt und sich durch

343

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 224


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 225

sie definiert, ndmlich durch die transzendentale Subjek-
tivitdt bzw. durch das Sein als das Leben, falls man diese
Formulierung vorzieht. Die Humanitas des Menschen
griindet sich auf diese Fahigkeit. Aus einer solchen Un-
terscheidung zwischen Seiendem und Sein ergibt sich,
daB die Naturwissenschaften niemals vom Menschen
sprechen oder - was dasselbe bedeutet - immer nur von
ihm als von dem Anderen seiner selbst. Sie sprechen
von ihm als von Atomen, Molekiilen, Neuronen, Ami-
nosdureketten, biologischen, physiologischen Prozes-
sen usw. Die "Geisteswissenschaften" erstellen hingegen
in ihrer Art, die oft undeutlich erscheint, ein reales
Wissen vom Menschen in seiner transzendentalen Hu-
manitas, auch wenn sie davon kein klares BewuBtsein
besitzen.

Der Imperialismus des Galileischen Prinzips und des
technisch-wissenschaftlichen Universums, das er her-
vorgebracht hat, driickt sich in erster Linie und sichtba-
rerweise innerhalb der Universitdt durch das fortschrei-
tende Zuriickdrdngen der geisteswissenschaftlichen
Disziplinen zugunsten der naturwissenschaftlichen aus.
Im Unterricht der Hoheren Schule bewegen sich die
andauernden Verdnderungen im Stoff- und Stunden-
plan in dieselbe Richtung. Die auffélligste Verdnderung
betrifft die Philosophie, die fiir sechzig oder siebzig
Prozent der Schiiler der Abiturklassen die Grundbil-
dung mit neun Wochenstunden ausmachte. Fiir die Ge-
samtheit der Schiiler dieser Klassen wurde die Stun-
denzahl fiir Philosophie im Durchschnitt auf zwei oder
drei gekiirzt. Da die Philosophie u. a. eine allgemeine
Theorie der Wissensformen ist, wie wir es noch genauer

344

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

darzulegen haben, bedeutet ihre Entfernung durch das
technisch-naturwissenschaftliche Prinzip dessen Weige-
rung, sich der Kritik einer von ihm unterschiedenen In-
stanz zu unterwerfen. Diese Entfernung der Philoso-
phie markiert so die Entfesselung des genannten Prin-
zips, seine totalitdre Beanspruchung, den einzigen Wis-
senstyp zu bilden. Im universitdren Bildungswesen
driickt sich das Zuriickweichen der traditionellen Dis-
ziplinen der Kultur auf vielfache Weise aus. Die be-
deutsamste darunter ist die Einfiihrung naturwissen-
schaftlicher Disziplinen innerhalb der alten geistes-
wissenschaftlichen Fakultdten, wo beispielsweise ein
Mathematikunterricht erteilt wird, der dazu bestimmt
ist, die Studenten in die neuen statistischen Methoden
und andere einzufiihren. Diese Methoden beméchtigen
sich der Humanwissenschaften, wiahrend selbst die Idee
von ebenso reziproken und sogar notwendigen MaB-
nahmen auf der Gegenseite ungebiihrlich erschiene;
nidmlich eine philosophische, ethische oder geschicht-
liche Bildung fiir Juristen, Mediziner und sogar Ma-
thematiker.

Der beherrschende EinfluB des Galileischen Prinzips
driickt sich nicht nur durch das Zuriickweichen der lite-
rarischen Disziplinen aus, sondern auch innerhalb einer
jeden von ihnen durch deren inneren Umsturz. Das
Motiv dieser Erschiitterung ist allgemeiner Art. Wo
immer es jeweils moglich ist, und auf jede, auch absurde
Weise, wird der hochste Forschungsgegenstand, ndm-
lich die transzendentale Humanitas des Menschen, am
Ende eines triigerischen Abgleitens, dessen man sich
sogar nicht mehr bewuft ist, durch irgendein Substitut

345

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 226

ersetzt, das anstelle jenes transzendentalen Forschungs-
gegenstandes seine Geltung beansprucht. Aber die
Wabhl dieses Substituts hdngt in Wirklichkeit von seiner
Eignung ab, sich Methoden des objektivistischen und
insbesondere mathematischen Typs zu unterwerfen.
Handelt es sich beispielsweise um Literatur, so ver-
dunkelt oder leitet die linguistische Betrachtungsweise
die literarische Analyse in die Irre. Denn der Text oder
vielmehr die in ihrer Restobjektivitdt erfate Sprache
hat sich der Schopfung des Imaginéren substituiert, wo
sich jene &sthetischen Bedeutungen herausbilden, die
das Werk und mithin das Literarische als solches bil-
den. Die Verdunkelung des Literarischen ergibt sich
nicht nur durch das Eindringen von Kategorien der Lin-
guistik in dessen eigenen Bereich, auch die verschie-
denen, heutzutage sich vermehrenden psychoanalyti-
schen, soziologischen und politischen "Anndherungs-
weisen" haben dieselbe Wirkung. Ein Werk auf seine
gesellschaftliche Bedeutung zu reduzieren oder durch
den Kontext zu erkldren, in den es sich einfiigt, oder
auch die "realistischen" Werke zu bevorzugen, bei de-
nen man sich diese Sinnwidrigkeit am leichtesten zu-
schulden kommen 148t, heift auf jeden Fall die Litera-
tur selbst verneinen. Diese Verneinung ist in die Stoff-
plane und andere ministeriellen Erlasse eingeschrieben,
die vorgeben, dal die im Franzdsischunterricht zu er-
klarenden Textbeispiele nicht mehr Romanen oder Ge-
dichten entnommen sein diirfen, sondern Zeitungsar-
tikeln, Zeugnisberichten, Dokumenten betreffs des Be-
rufs-, Sport-, Gewerkschafts-, Touristen-, Sexuallebens
usw., die dazu bestimmt sind, eines Tages die Einfi-

346

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung des Schiilers in das gesellschaftliche Umfeld zu
férdern.

Dieselbe Entfernung der Kultur findet sich im Studium
der "Sprachen", das auf ihren unmittelbaren Gebrauch
reduziert wird. Die alten Sprachen, die hauptséchlich
durch literarische, philosophische oder historische
Werke bekannt und somit mit Kultur iiberladen sind,
werden aufgegeben. Das Studium der lebenden Spra-
chen gehorcht denselben Motivationen wie denen des
Franzosischen, da sie sich nur iiber die linguistische
Ebene erheben, um in den Soziologismus abzustiirzen.
Das Ziel besteht darin, den Schiiler mit dem alltagli-
chen Dasein eines Landes vertraut zu machen, wobei
dieses Dasein unter seinen oberfléchlichsten Aspek-
ten betrachtet wird, wie sie die Vulgaritdt der Medien
widerspiegelt. Seichtheiten, Stereotypen, die in Eile
von Journalisten in Verlegenheit um Texte geschrie-
ben werden, tragen entschieden hinsichtlich ihres
erzieherischen Werts den Sieg iiber Shakespeare oder
Dante, Pascal oder Goethe, Dostojewskij oder Man-
delstam davon. Im Stoffplan der Agrégation fiir
Englisch ist die englische Literatur zum Wahlfach
geworden.

Der beherrschende EinfluB des Galileischen Prinzips
auf die Grunddisziplinen der Kultur sowie die Aus-
scheidung ihrer spezifischen Gehalte durch dieses Prin-
zip findet im Fall der Philosophie seine bemerkens-
werteste Darstellung. Die Philosophie hat die transzen-
dentale Humanitas des Menschen zum Thema; nur sie
ist imstande, einen wirklichen Humanismus zu be-
griinden. Die Humanitas des Menschen ist die auf ihre

347

p. 227


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 228

Dimension radikaler Immanenz zuriickgeleitete Sub-
jektivitdt, das heiBt ihre urspriingliche und eigene
Selbstoffenbarung, die von der Weltoffenbarung ver-
schieden ist. Die Philosophie ist nicht das Leben, jedoch
eine seiner Wirkungen. Und zwar diejenige, worin die
lebendige Subjektivitit - selbsttrunken und selbsterfah-
rend als das Absolute - den Versuch unternimmt, sich
selbst zu erkennen, und sich somit sich selbst als ihr
eigenes Thema darbietet. Die Realisierung dieser Auf-
gabe wirft betrdchtliche Probleme auf, deren Losung
die Aufklirung der Formen eines jeden moglichen Wis-
sens und letztlich ihres gemeinsamen Wesens verlangt,
nidmlich der Phdnomenalitét als solcher. Indem sie sich
als Phdnomenologie versteht, gibt sich die Philosophie
das Mittel an die Hand, ihr Vorhaben zu erfiillen, wie
es ihr von der Tradition vererbt wurde, um es an sein
Ende zu fiihren: Nicht nur eine transzendentale Theo-
rie der Erkenntnis und der Wissenschaft zu sein, son-
dern alle denkbaren Erfahrungsformen einschlieBlich
deren Hierarchie und Beziehung, das heiflt letztlich
eine Theorie des Lebens selbst.

Es ist klar, daB keines dieser Probleme hier untersucht
werden kann. Es muB die Feststellung geniigen, daf3 das
Galileische Projekt durch das AuBerspielsetzen der
Subjektivitdt der Philosophie den ihr eigentiimlichen
Gegenstand entzieht. Bei Galilei hatte dieses AuBer-
spielsetzen nur eine methodologische Bedeutung, die
im tbrigen die Erkenntnis eines Seienden meinte, das
in sich nicht subjektiv ist. Sobald dieses AuBerspielset-
zen hingegen dogmatische Bedeutung erhilt, wie dies
beim Positivismus geschieht, wird iiber die Philosophie

348



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Todesurteil gefallt. Es ist nicht unser Thema, hier
zu zeigen, daB diese dogmatische Ausscheidung der
Subjektivitit, und zwar innerhalb einer Problematik der
Erkenntnis, deren Wesen subjektiv ist, absurd erscheint
und beim Begriinder des Positivismus!! zu einem ge-
waltigen Widerspruch fiihrte, der die Gestalt einer
durchschlagenden Riickkehr des Gefiihls an den Ort
selbst annahm, aus dem das Leben zuvor vertrieben
worden war. Beschrédnken wir uns auf die Feststellung,
welches Schicksal der Philosophie in der neopositivisti-
schen Universitdt vorbehalten ist.

AuBer des schon erwdhnten Zuriickweichens, das dem
der Literatur, der klassischen Sprachen, der Kunst wie
der Kultur im allgemeinen vergleichbar ist, wird die
Philosophie innerlich folgendermaBen umgestiirzt: Da
sie aufhort, sich als eine allgemeine Theorie des Wis-
sens und mithin der transzendentalen Subjektivitat als
solcher samt deren tiefsten Strukturen darzubieten,
findet sie sich auf eine Reflexion iiber das wissenschaft-
liche Wissen reduziert, das als das einzig giiltige ausge-
geben wird. Sie ist zur Epistemologie geworden, oder
besser gesagt zur bloBen Wissenschaftsgeschichte, da
die je sich selbst bildende Wissenschaft die authenti-
sche Reflexion iiber sich selbst bildet. Beim CNRS
(Centre national de la recherche scientifique)!? hat die
Philosophie Anrecht auf die fiinfundvierzigste und

11 ygl. A. Comte, Systeme de politique positive ou Traité de so-
ciologie, t. II: Statique sociale, Paris: Mathias 1852, 177 f. (Kap. 3:
Théorie positive de la famille humaine) (Anm. d. Ubers.).

12 vNationales Institut fir wissenschaftliche Forschung" in Paris
(Anm. d. Ubers.).

349

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 229

letzte Sektion, die mit "Philosophie, Epistemologie,
Wissenschaftsgeschichte" iiberschrieben ist. Und be-
treffs dieser Sektion wird ohne UnterlaB die Frage
gestellt, ob sie nicht einfach abgeschafft werden
soll. Im besten Fall hat sich ein Wissen a posteriori,
das die Entwicklung eines besonderen Wissenstyps in
der modernen Welt betrifft, der ungeheueren Aufga-
be substitutiert, das Wesen des Lebens und mithin die
transzendentale Humanitas des Menschen aufzu-
weisen.

Am duBlersten Punkt ihrer Vollendung entstellt die dog-
matische Verneinung des transzendentalen Lebens
nicht nur die Philosophie, sondern scheidet sie zugun-
sten einer neuen Disziplin aus, welche die positive oder
wissenschaftliche Psychologie ist. Die klassische Philo-
sophie iibernahm die Aufgabe, eine Psychologie zu
sein, insofern psyché Seele, Subjektivitdt, besagen will
und /dgos ein sie betreffendes Wissen. Psycho-logie ist
die Definition der Philosophie. Die radikale, ontologi-
sche Verneinung der Subjektivitdt ereignet sich zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts mit dem Aufkommen des Be-
haviorismus, dessen widerspriichlicher Charakter von
uns im ersten Kapitel aufgezeigt wurde. Nachdem das
BewufBtsein einmal ausgeschieden worden war, blieb
fiir diese Wissenschaft ein neuer Gegenstand zu finden.
Dieser wird das Verhalten sein, das allerdings in sich
die Objektivierung einer transzendentalen Subjektivitét
einschlieft, die allein imstande ist, diesem seinen "Sinn"
zu verleihen. Deshalb gelangt die wissenschaftliche Psy-
chologie nur wirklich an ihr Ziel, wenn sie die Beson-
derheit und Selbstidndigkeit des menschlichen Verhal-

350



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tens abstreitet und es als einen bloBen Schein interpre-
tiert - als ein Phdnomen oder als das Ergebnis eines an
sich biologischen Prozesses. Mit dieser AnmaBung, eine
vollstandige Erklarung der Subjektivitdt von der Biolo-
gie aus zu erstellen, offenbart die "wissenschaftliche"
Psychologie ihre letzte materialistische Voraussetzung
und zerstort sich selbst als autonome Disziplin, um das
Wort einer Naturwissenschaft zu tiberlassen. Damit
treibt sie die Entfremdung des Menschen auf ihren Ho-
hepunkt, indem sie in ihm alles Menschliche durch et-
was erkldrt, das es in keinerlei Hinsicht ist. Die wissen-
schaftliche und materialistische Psychologie erscheint
daraufhin als die Wahrheit des auf den Menschen ange-
wandten Galileischen Projekts und besteht in der Aus-
scheidung des dem Menschen eigenen Wesens.

Doch ist es niemals moglich, die Subjektivitdt auch nur
in geringstem MaBe durch das Biologische zu erkléren,
selbst wenn man sie auf das Psychische reduziert, das
heiBt auf ihren Schatten, der auf die Welt ausgedehnt
wird. Und dies aus folgendem Grund: Wenn a etwas
Biologisches und b etwas Psychisches ist, dann entzieht
sich die Verbindung zwischen a und b grundsatzlich.
Denn b kann stets nur auf seiner Ebene festgestellt
werden, das heiBt in sich und durch sich selbst, und zwar
als etwas, das hinsichtlich des Biologischen absolut neu
ist, nicht darauf reduziert werden kann oder, um mit

Descartes!> zu sprechen, eine eingeborene Idee ist.

13 "Denn die Sinnesorgane melden uns nichts von der Idee, die in
uns bei deren Gelegenheit erwacht, und somit hat diese Idee
vorher in uns sein miissen.” Brief an Mersenne vom 22. Juli 1941,

351

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 230


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 231

Folglich kann aus der Kenntnis eines biologischen oder
sogar chemischen Prozesses niemals die Erkenntnis des
Psychischen abgeleitet werden (des Rot, des Schmerzes
usw.). Vielmehr 148t sich hingegen ihre Korrelation
feststellen, indem man vom Psychischen ausgeht, es so
setzt und voraussetzt, wie es sich selbst setzt, voraus-
setzt und erkennt. Die Korrelation 148t im tibrigen in
sich nur die Reprisentation der Subjektivitdt innerhalb
des menschlichen Psychismus auftreten und niemals die
Subjektivitit selbst, die sich in die nicht-ekstatische
Nacht ihrer reinen Immanenz zurtickzieht und sich dort
zuriickhélt.

Daf3 man vom Biologischen aus nicht die geringste Er-
kenntnis hinsichtlich des Subjektiven als solchen erhal-
ten kann, muB jedes Denken anerkennen (sei es szien-
tistisch oder materialistisch), das durch seine Ausiibung
zum richtigen Verstdndnis der hier behandelten Pha-
nomene gezwungen wird. Indem Freud!* auf den Tie-
fenpsychismus zu sprechen kommt, was er die "latenten
Zustdande des Seelenlebens" nennt, erklért er katego-
risch: "Nun sind sie uns nach ihren physischen Charak-
teren vollkommen unzugénglich; keine physiologische

in: Correspondance (Oeuvres III, éd. Adam/Tannery), Paris: Vrin
1988, 418.

14 Das UnbewuBte (1913), in: Gesammelte Werke X, Frank-
furt a. M. 71981, 266 f. Die Einschrdnkung "nun" [in der franz.
Ausgabe a I'heure actuelle] ist ein erheiterndes Zeugnis der Weige-
rung, die die szientistische Ideologie einer bedingungslosen Kapi-
tulation vor der apodiktischen Evidenz entgegensetzt, die fir sie
das strengste Dementi mit sich bringt.

352

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorstellung, kein chemischer Proze kann uns eine
Ahnung von ihrem Wesen vermitteln." Wirft man einen
Blick auf die Disziplinen unter der Rubrik "Psycholo-
gie" an der Universitdt heute, so entdeckt man neben
einer wissenschaftlichen Verhaltenspsychologie, die zur
Biologie zuriickfiihrt, ein Lehrangebot in Psychoana-
lyse, ohne daB eine theoretische Rechtfertigung fiir
diese eigenartige Gegeniiberstellung von heterogenen
Forschungsrichtungen geliefert wiirde, die jede ihren
Weg unter Verkennung der anderen fortsetzt. Doch ist
fiir uns der Grund einer solchen Situation eindeutig,
da es sich um die genaue Folge der Absurditédt des auf
die Erkenntnis des Menschen angewandten Galilei-
schen Projekts handelt. Die Entfernung des tran-
szendentalen Lebens aus dem Wissenschaftsbereich
heraus durch die objektivistische Verhaltenspsycho-
logie bewirkt dessen Verdnderung in das "UnbewuBte",
und unter diesem Titel wird es von der Psychoana-
lyse zuriickgewonnen. Die Psychoanalyse ist das unbe-
wuBlte Substitut der Philosophie, deren groBe Aufgabe
sie wieder aufnimmt: die Abgrenzung der Humanitas
des Menschen. Dies ist jedoch eine unmdgliche Wie-
deraufnahme ohne eine transzendentale und zu-
nichst eidetische Methode, ohne bewuBten Bruch mit
dem Galileischen Objektivismus, zu dem die Psycho-
analyse widerspriichlicherweise bestindig zuriickkehrt.
Somit hat sie auch nur eine Zwitterpsychologie er-
stellen konnen, die halb subjektiv, halb objektivi-
stisch ist, das heiBt eine empirische Psychologie, in
der die AnmaBung, empirische Begriffe eine transzen-
dentale Rolle spielen zu lassen (Vaterbezug, Anal-

353

p.232


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sexualitdt usw.), nur zu groBten Verwirrungen fiihren
kann.13

Als Anwendung des Galileischen Projekts auf die Er-
kenntnis des Menschen stellt sich die Psychologie als
der Prototyp der neuen "Humanwissenschaften" dar,
von denen wir im Kapitel 5 des vorliegenden Werkes
eine allgemeine Theorie in Gestalt jhrer Dekonstruk-
tion vorgelegt haben. Die Entwicklung eines spezifi-
schen Psychologieunterrichts sowie dessen Absicht, die
Philosophie oder doch zumindest die traditionelle
"philosophische Psychologie" zu ersetzen und als eine
wissenschaftliche Erkenntnis des Menschen anstelle der
alten metaphysischen Trdume zu gelten - dies alles be-
zeugt eindrucksvoll den kontinuierlichen Fortschritt des
Galileischen Prinzips innerhalb der Universitdt und der
literarisch-geisteswissenschaftlichen Disziplinen selbst.
Neben dieser Psychologie hielt - mit gleichem Sinn -
eine Soziologie ihren plétzlichen Einzug, die denselben
Voraussetzungen gehorcht und denselben Titel der
Wissenschaft beansprucht. Es handelt sich folglich in
Wirklichkeit um eine sehr eigenartige Soziologie.16
Nicht mehr als die Psychologie kann in der Tat eine So-
ziologie, die sich fiir die Humanitas des Menschen in-
teressiert und diese ins Spiel bringt, auf ein transzen-
dentales Fundament verzichten, das in der Intersubjek-

15 Die ausfiihrlichste Untersuchung hieriiber findet sich bei M.
Henry in seinem Werk: Généalogie de la psychanalyse. Le com-
mencement perdu, Paris: P.U.F. 1985, bes. Kap. 9 iiber das Unbe-
wuBte bei Freud, S. 343-386 (Anm. d. Ubers.).

16 Es versteht sich von selbst, daB die vorgebrachte Kritik einzig
diese "Galileische" Soziologie meint - keineswegs aber jede mogli-
che Soziologie und noch weniger ihre Idee.

354

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivitit besteht, welche ihrerseits die Grundlage fiir jedes
denkbare gesellschaftliche Phdnomen abgibt. Einerseits
ist der Gehalt dieser Intersubjektivitdt nichts anderes
als jener der Subjektivitdten, die miteinander in Bezug
treten, so daB ihre Gesetze, die Gesetze der Gesell-
schaft, nicht von denen der Individuen verschieden
sind, die letztere ausmachen. Andererseits muB diese
Intersubjektivitdt fiir sich selbst gedacht werden, und
zwar nicht nur als ein Resultat oder Sachverhalt, son-
dern dem transzendentalen Proze8 ihrer Bildung ent-
sprechend, der sie im eigentlichen Sinne erzeugt oder
durch den sie sich selbst-erzeugt. Eine solche Aufgabe
verwirklicht zu haben, ist das Werk des groBen Phi-
losophen, des franzdsischen Soziologen Tarde, der mit-
tels der Aufweisung des entscheidenden Phédnomens
der Nachahmung den Blick bis in die Tiefen des tran-
szendentalen Prozesses der Selbstkonstituierung einer
jeden konkreten Intersubjektivitdt zu senken wuBte.1”

Jedoch ist die Ausklammerung der transzendentalen
Subjektivitdt durch das Galileische Projekt mit jener
der Intersubjektivitdt identisch. Die wissenschaftliche
Soziologie muB sich also ganz wie die Psychologie glei-
chen Namens einen anderen Gegenstand geben. Indem

17 Vgl. Les lois de I'imitation. Etude sociologique, Paris: Alcan
1890 (Nachdruck Genf: Slatkine 1979; Neuaufl. Paris: P.U.F.
1993). - Weitere Hauptwerke von Gabriel de Tarde (1834-1904):
La logique sociale, Paris: Alcan 1895; Les lois sociales. Esquisse
d’une sociologie, Paris: Alcan 1898; Etudes de psychologie sociale,
Paris: Giard-Briere 1898. - Vgl. dazu J. Vuillemin, L’imitation
dans l'interpsychologie de Tarde et ses prolongements, in: Journal
de psychologie 42 (1949) 420-449; J. Milet, Gabriel Tarde et la
philosophie de Ihistoire, Paris: Vrin 1970 (Anm. d. Ubers.).

355

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p. 233


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 234

sie sich dem subjektiven Wesen substituieren, werden
es auch hier wieder "Verhaltensweisen" oder "Phéno-
mene" sein, die auf ihr Gegebensein in der Objektivitat
der Gesellschaft reduziert sind, das hei3t keine indivi-
duellen Verhaltensweisen oder Phdnomene mehr dar-
stellen, sondern gesellschaftliche. Insofern solche Ver-
haltensweisen von der Intersubjektivitdt abstrahieren
miissen, so wie die Verhaltensweisen der Psychologie
von der Subjektivitdt abstrahierten, sollen dieselben
durch sich selbst Bestand haben und nicht mehr durch
jene Subjektivitdt, ohne die sie indes weder Gehalt
noch Sinn besitzen. Die Hypostase der Gesellschaft und
der gesellschaftlichen Prozesse zusammen mit der Hy-
postase der selbstdndigen soziologischen Gesetze als
Korrelat, die unabhéngig von den Gesetzen der indivi-
duellen Subjektivitdt sind und sich dariiber hinaus die-
ser auferlegen, war die entscheidende Behauptung, wie
sie Durkheim formulierte. Und in der Tat war diese
allein imstande, eine objektivistische und als solche wis-
senschaftliche Soziologie zu begriinden. In seiner Po-
lemik gegen Proudhon hat Marx!8 jene Absurditit
deutlich aufgezeigt, wonach "die Lebenstétigkeit dieser
[Gesellschaft] sich nach Gesetzen richtet, die den Ge-
setzen widersprechen, welche die Tétigkeit des Men-

18 Misere de la philosophie. Réponse a la philosophie de la mi-
s¢re de M. Proudhon (1847), in: Oeuvres I (Bibliotheque de la
Pléiade), Paris: Gallimard 1963, 63 (deutsch von E. Bernstein u.
K. Kautsky: Das Elend der Philosophie, in: Marx-Engels, Werke 4,
Berlin 1972, 116). - Zur detaillierten Darstellung dieses Problems
vgl. M. Henry, Marx I: Une philosophie de la réalité; II: Une phi-
losophie de I’économie, Paris: Gallimard 1976 (Neuaufl. 1991),
hier bes. Bd. I, 184 ff. (Anm. d. Ubers.).

356

24.01.2028, 22:26:13. it o —



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen als Individuum bestimmen". Diese Absurditit
jedoch wurde das ausdriickliche Prinzip der neuen
Soziologie, die in ihrer Férderung durch einen Marxis-
mus, der alles an Marx verkannte, definitiv die So-
ziologie Tardes verdunkeln sollte und damit zugleich
die Méglichkeit einer dynamischen und lebendigen So-
ziologie.

Wir haben gezeigt, wie diese objektivistische Soziologie
mit wissenschaftlichem Anspruch im zum Leninismus
gewordenen Marxismus von einer politischen Ideologie
zusammen mit einer anfechtbaren Ethik begleitet wird.
Gesellschaft und Individuum sind in Wirklichkeit das
Selbe; sie haben dieselbe Substanz: Subjektivitét, Inter-
subjektivitat, Praxis, so da3 auch ihre Gesetze dieselben
sind. Weil aber im genannten Marxismus diese Bezie-
hung Gesellschaft/Individuum als ein duBerer Kausali-
tatsbezug zwischen zwei getrennten Wesenheiten ge-
dacht wird, wobei die Gesellschaft zur Ursache und das
Individuum zur Folgeerscheinung wird, hat letzteres
keine andere Mdoglichkeit, um sich von seiner unbedeu-
tenden Bedingung loszureiflen, als sich den politischen
Aufgaben anzuvertrauen und sich so auf nahezu meta-
physische Weise mit dem Schicksal der Welt identifizie-
ren zu konnen.!® Wir kennen die Bedeutung dieser
Flucht des Lebens und des Individuums auerhalb von
sich und wie sie in Wirklichkeit ihren Ursprung in ihnen
hat. Die Soziologie errichtet sich auf dem Untergang
des individuellen Lebens, so wie die Humanwissen-

19" Zu dieser Problematik ist auf deutsch von M. Henry zugéng-
lich: Das Leben und die Republik, in: Ders., Radikale Lebenspha-
nomenologie (Anm. 2), 293-326.

357

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p- 235

schaften dem gleichen Ziel entsprechen. Trotz ihrer
konzeptuellen Diirftigkeit erhalten sie heute den ihnen
eigentiimlichen Erfolg nur, weil sie hinter dem Gali-
leischen Gewand, mit dem sie sich umkleiden, in einem
jeden von uns an dessen Verzweiflung verweisen, und
zwar als jene reale Kraft, von der sie sich selbst insge-
heim néhren.

Diese "wissenschaftliche" Soziologie hat fiir die Frage
der Universitdt eine entscheidende Bedeutung. Nicht
zufrieden mit ihrem Beitrag zur Verdrdngung der tradi-
tionellen Disziplinen, trifft die Soziologie eine jede von
ihnen in deren Mitte, indem sie ihr den je eigenen Ge-
genstand und sogar ihr Recht auf Mitsprache entzieht.
Die soziologisierende Historie ist nicht mehr die der le-
bendigen Individuen, sondern jene der transzendenten
Strukturen, deren Gewicht sie erliegen. Die Moglich-
keiten fiir den Historiker, eine tiefere und deutlichere
Sicht der Humanitas des Menschen zu erwerben, und
zwar in der Wiederholung, indem er sich zur Replik ge-
wesener Existenzen und ihrer héchsten Erfahrungen
macht - diese Mdoglichkeit der Historie als einer Kultur-
form gibt es nicht mehr. Die duBere Untersuchung von
Formen und allgemeinen Gestaltungen ersetzt einmal
mehr das Vordringen in das Geheimnis dessen, was fiir
jeden wirklich gewesen ist. Wir haben deutlich aufge-
zeigt, was die soziologische Anndherungsweise fiir die
Literatur beinhaltet: das Verkennen des Literarischen
als solchen. Hinsichtlich der Philosophie ist die Soziolo-
gie nicht mehr nur ein Zweig innerhalb einer umfas-
senden Theorie der Wissensformen, sondern sie nimmt
im Gegenteil den Platz der Philosophie ein. Die soziolo-

358

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gische Erkldrung macht im allgemeinen aus der Philoso-
phie eine Ideologie, eine Folgeerscheinung anstelle eines
Prinzips und Herds an Intelligibilitdt. Die Philosophie-
geschichte ist selbst nur noch eine Ideengeschichte, eine
bloBe Faktizitét, die in eine ihrerseits empirische Tota-
litat eingefangen und von ihr aus verstédndlich ist.

Insoweit jedoch das ideale Universum in seiner Ge-
samtheit eine Funktion der Gesellschaft und ihrer vor-
ausliegenden Organisation darstellt, ist auch die Uni-
versitdt, wo sich dieses Universum entfaltet und mit
dem sie sich konkret identifiziert, nur mehr eine Folge-
erscheinung dieser Gesellschaft und deren Produkt. Die
Kluft Gesellschaft/Universitit hat keinen Berechtigungs-
grund mehr, sobald die Selbstdndigkeit der letzteren
bestritten wird. Durkheims und Lenins Soziologie mit
ihren vielfachen Ablegern verlangt die Aufhebung die-
ser Trennungslinie ebenso, wie sie innerhalb einer je-
den der Grunddisziplinen der Kultur deren Recht auf
Selbstandigkeit unterhohlt. Die Aufhebung dieses
Rechts oder die Hegemonie der gesellschaftlichen
Sachverhalte, falls man diesen Ausdruck vorzieht, muf3
in Abhéngigkeit von diesen letzteren gedacht werden,
das heiBt in Hinsicht auf die dreifache Strukurierung je-
der Gesellschaft: politisch, 6konomisch und heute tech-
nisch-wissenschaftlich. Die politische Unterordnung be-
deutet den Totalitarismus. Die 6konomische Unterord-
nung bedeutet fiir jede Art von Tétigkeit, insbesondere
fiir die intellektuelle und geistig-spirituelle, die Biirde
einer fremden Finalitét, worin die Umkehrung der vita-
len Teleologie miteinbeschlossen ist. Die technisch-wis-
senschaftliche Unterordnung verlangt mit ihren Ver-

359

p- 236


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p.237

stirkern in Politik und Verwaltung die Ausweisung der
Kultur aus jenem Ort, der fiir ihre Entfaltung vorge-
sehen ist, und somit schlechthin die Zerstérung einer
der Kultur geweihten Universitit.

Zu diesen drei bereits erwdhnten Folgen tritt eine
vierte hinzu, die den modernen "Demokratien" ihre
eigene Physiognomie verleiht. Die Entfernung der tran-
szendentalen Subjektivitdt durch das Galileische Pro-
jekt ist niemals vollstindig. Das Leben geht weiter,
jedoch unter seinen grobsten Formen, wie wir sagten:
Als Elementartriebe, die sich von selbst ohne Bezug
zu einem Kulturmodell, zu einer anspruchsvolleren
Sinnlichkeit vollziehen; als Kraft unter ihrem phy-
sischen und rohesten Aspekt; als ein auf ideologische
Schemata reduziertes Denken, das der Schockwirkung
der Worter und dem Gewicht der Fotos ausgesetzt ist -
kurz gesagt Kollektivvorstellungen, die ein getreues
Spiegelbild einer Existenz nahe am Erdboden gewor-
den sind. Und die gesellschaftliche Existenz ist genau
diese Existenz, die ihre Armlichkeit in jener der Me-
dien spiegelt und zugleich von letzterer geformt und
entstellt wird. Wenn folglich mittels einer Motivierung
durch den Polit-Soziologismus eine Umgestaltung der
Lehrplédne vorschreibt, das Studium der groBen Schrift-
steller durch jenes des sozialen Umfelds zu ersetzen
und die Lektiire philosophischer Texte durch audiovi-
suelle Information, dann sind dies degradierte Lebens-
formen, die sich als mentale oder sogar ideale Gehalte
den ausgearbeiteten und erhebenden Kulturhervorbrin-
gungen substituieren.

360



https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber alles ist miteinander verbunden. Das Eigentliche
der Kultur ist in der Tat der Charakter ihrer Selbstrefe-
renz. Keinerlei groBeres Werk erklart sich je von einer
unmittelbaren Realitdt aus, zum Beispiel der gesell-
schaftlichen, sondern seine Genese beinhaltet alle vor-
hergehenden Forschungen, das heifit ein Kulturuniver-
sum, auf das es in einem komplexen Spiel von Kontinui-
tdt und Briichen zuriickverweist, deren Wiederbele-
bung fiir sein Verstdndnis unerldBlich ist und zugleich
diesem letzteren dessen auBerordentliches Vermogen
an Offnung und Bereicherung verleiht. Es ist viel einfa-
cher, eine Dokumentation zu einer aktuellen Frage an-
zulegen. Nichtqualifizierte Lehrer, von denen dreiBig
Prozent, wie ein Bericht sagt, niemals den Stoff studiert
haben, den sie zu unterrichten haben, gentigen hierfiir.
Ausscheidung der Kultur und Erniedrigung des univer-
sitiren Bereichs geben sich die Hand, wenn unter der
Obhut des Soziologismus und unter dem Titel "gesell-
schaftliche Realitdt", worauf die Schiiler vorbereitet
werden sollen, die alltdglichen Banalitdten, die ge-
wohnlichen Verhaltensweisen, die rudimentdren Phan-
tasievorstellungen sowie die Sprache der Medien oder
der Ungebildeten die Norm und das zu Unterrichtende
selbst geworden sind.

Die Natur des Wissens zusammen mit der Weise seiner
Vermittlung weiterzugeben, waren die zwei der Univer-
sitdt gestellten Aufgaben. Die Umwandlung des Ge-
halts, welche die traditionellen Disziplinen nunmehr
entstellt und ihnen angebliche Wissenschaften substi-
tuiert, die sich damit begniigen, die ungewissen Merk-
male eines empirischen Sachverhalts in die Rangstufe

361

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

p. 238

theoretischer Normen zu erheben, wird von einer nicht
weniger wesentlichen Verdnderung der Weise der Wis-
sensvermittlung begleitet, das heiBt des Unterrichts als
solchen. Der Wiederholung in der hervorbringenden
Gleichzeitigkeit von apodiktischer Evidenz oder pathi-
scher GewiBheit stellt sich die Kommunikation von In-
formationen beziiglich Tatsachen gegeniiber, die duer-
lich und oberfldchlich wie letztere ist sowie gleichfalls
einer reinen Faktizitdt assimiliert werden kann. Woher
bezieht diese Kommunikation ihr Modell? In der Ge-
sellschaft, die von der blinden Selbstentwicklung der
Technik-Wissenschaft erzeugt wurde, welche ihrerseits
die fritheren Schichtungen erschiittert, ersetzen die
technischen Vorrichtungen fortschreitend die subjek-
tive Praxis der Menschen. Die Kommunikation ist dabei
keine lebendige Beziehung mehr, die auf das persén-
liche Wort gegriindet ist und jeweils von Individuen ab-
héngt, die miteinander in Bezug treten. Sie ist nicht
mehr Intersubjektivitdt, sondern eben eine technische
Vorrichtung, denn sie ist die mediale Kommunikation
geworden und reduziert sich darauf.

Zur medialen Kommunikation, die ihre Quintessenz im
Fernsehen findet, gehort: Sie ist das von ihr Kommuni-
zierte selbst, so daf3 die Form dieser Kommunikation
ihr Gehalt wurde. Somit gibt es nur Realitdt, wenn
diese jin jene Kommunikation eintritt und insoweit die-
ses Eintreten stattfindet. Von Wichtigkeit ist die Anzahl
der Journalisten, die Menge der Kameras, die um das
versammelt sind, was in und durch sie zum Sein gelan-
gen wird: das Geschehen. Das "in und durch sie" ver-
leiht letzterem nicht nur seine Wichtigkeit, sondern

362

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Existenz, die mediale Existenz, wodurch auch sein
Wesen bestimmt ist. Denn was den Anspruch erhebt,
"Geschehen" zu sein, und damit solches Sein will, muf3
derart sein, daB es im Fernsehen gesendet werden
kann. Es ist und muB gestaltet werden, durch jene
unumgéngliche Forderung herausgehoben und be-
grenzt werden, deren Wesen wir schon als "Aktualitat"
erkannt haben. Diese Aktualitdt bezeichnet, was jetzt in
seiner duBersten Punkthaftigkeit und duBersten Ober-
flachlichkeit da ist. Oberflachlichkeit und Punkthaf-
tigkeit kommen der Aktualitdt aufgrund ihrer Fahigkeit
zu, im Fernsehen gesendet zu werden und als solches
Fernsehgesendetes zu sein, das heiBt fiir die Zeit, wo
dies entsprechend geschieht, wonach es ins Nichts
abstlirzt.

Wenn der Polit-Soziologismus den Gehalt der Gesell-
schaft in der Universitdt vorantreibt und sie Uber-
schwemmt, dann iiberfallt zugleich mit diesem Gehalt -
weil er mehr und mehr von den Medien gebildet wird -
die mediale Kommunikation alles, was im Inneren
selbst der Universitdt mit der traditionellen Weise der
Wissensvermittlung konkurriert. Die Wiederholung in
der Gleichzeitigkeit, die das Wesen eines jeden authen-
tischen Unterrichts bildet, muf ihren Platz den "Kom-
munikationswissenschaften" iiberlassen, die unter dem
Vorwand, spezifische Fragen neu zu iiberdenken, tat-
séchlich die allgemeine Forderung der medialen Kom-
munikation sicherstellen: "Die wahre Padagogik ist das
Fernsehen!" Und zusammen mit der medialen Kom-
munikation die mediale Existenz. Die Befragung, die
offentliche Meinung, wovon "man spricht", die Stereoty-

363

24.01.2028, 22:26:13. it o —

p.239


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pen jeder Art, die allgemeine Vulgaritdt, die Comics,
die "neue Zivilisation des Bildes", simtliche Hinweise
auf die Banalitdt und die alltidgliche Niichternheit mit
ihrer selbstgefélligen Herausstellung - dies alles ist der
Lehrauftrag der Professoren, die der Aktualitdt, dem
gesellschaftlichen Dogma unterworfen sind, in Fernseh-
zuschauer verwandelt wurden, um damit ebenso rezep-
tiv und nichtig wie diese zu sein.

Denn die konkrete Wahrheit dieser Bewegung kann
wie folgt zusammengefaBt werden: Das intellektuelle
und geistig-spirituelle Vermdgen wurde traditionellerweise
von jenen verantwortet, die in sich die grofie Bewegung der
Lebensselbststeigerung vollzogen und es als ihre Aufgabe
ansahen, sie in einer moglichen Wiederholung anderen
weiterzuvermitteln. Dieses Vermoigen ist den Gelehrten
und Intellektuellen von neuen Lehrern entrissen worden,
welche die blinden Diener des Universums der Technik
und der Medien sind, ndmlich von den Journalisten und
den Politikern.

Wie aber steht es dann um die Kultur - und mit ihr um
die Humanitas des Menschen?

364

24.01.2028, 22:26:13. it o —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-314
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

