
Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

Das Attentat auf die französische Satirezeitschrift »Charlie Hebdo«
und die schon vorher unter dem Begriff »Karikaturenstreit« bekannt
gewordene Kontroverse (in der Folge des Abdrucks diverser Moham-
med-Karikaturen in einer dänischen Zeitung) sind im sogenannten
»Westen« nur sehr unzureichend unter den Oberbegriffen Presse-
bzw. Meinungsfreiheit diskutiert worden und nicht unter bildphi-
losophischen bzw. bildtheologischen Aspekten negativer Theologie,
die viel tiefer reichen, und zwar bis zum alttestamentarischen Bilder-
verbot. Für Navid Kermani haben in der Aufarbeitung des Konflikts
beide Seiten versagt1 und eine Chance verpasst, sich über tiefer-
gehende Hintergründe der unterschiedlichen kulturellen Vorstellun-
gen auszutauschen. Der IS-Propaganda im Internet kann man ent-
nehmen, dass dort der sogenannte »gottlose« »Westen« pauschal der
Idolatrie, d.h. der Bilderverehrung und damit des Götzendienstes be-
zichtigt wird. Man vergisst dabei gerne, dass es auch in jüdischen,
christlichen und buddhistischen Kulturen Ikonoklasmus und bis heu-
te wirksame anikonische Strömungen gab und immer noch gibt, und
auch in arabischen Ländern muss die Thematik durchaus differenzier-
ter gesehen werden.

Vor diesem Hintergrund ist es besonders schade, dass Andreas
Schelske in seinen »soziologischen und semiotischen Überlegungen
zur visuellen Kommunikation« zwar die kulturelle Bedeutung von
Bildern zum Thema macht, aber nicht die je anderen kulturellen
Sichten auf Bildlichkeit streift.2

Vor allem birgt es Konfliktpotential, die eigenen Selbstverständ-
lichkeiten unbefragt ins Fremde zu projizieren und sie dort wie

17

1 Kermani, Hassbilder und Massenhysterie, in: Baatz/Belting et al. (Hg.), Bilderstreit
2006: Pressefreiheit? Blasphemie? Globale Politik?, S. 63, wo er sogar von einem »glo-
balen Kulturkampf« spricht.
2 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern. Soziologische und semiotische
Überlegungen zur visuellen Kommunikation.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbstverständlich vorauszusetzen. Verallgemeinernde Pauschalisie-
rungen sind wenig hilfreich und können Vorurteile unzutreffend
und unnötig verfestigen.

Das führt mich zu Beginn des Buches zur Schilderung meiner
Grundpositionen, vor allen zu einer antiessentialistischen Haltung
in Bezug auf den Begriff der Kultur.

Denn ganz unabhängig von unzulässigen Verallgemeinerungen
bestimmter »Wesenszüge« muss man sagen, dass Personen und Kul-
turen sich verändern können. Man kann daher Kulturen keineswegs
jeweils wie auf einem Volksgeist aufruhende »Container« sehen, die
sich so, von anderen Kulturen abgetrennt, einer gemeinsamen Natur
oder Kultur, Geschichte oder auch Sprache verdanken3.

Mit der Absage an den Essentialismus wird für mich der dyna-
mische Kulturbegriff Cassirers bedeutsam. Und immer sind die je-
weiligen Lebensformen – wie auch die Religionen – an Sprachen ge-
bunden, die sich in große Sprachfamilien einteilen lassen. Deshalb
greift für mich hier auch das in der Kulturphilosophie Wittgensteins
(von Hume entlehnte) Konzept der Familienähnlichkeiten, mit dem
Wittgenstein eine Position zwischen Essentialismus und Nominalis-
mus bezieht.

Der mittelalterliche Universalienstreit ist also wieder hoch-
aktuell, denn gegen die Vorstellung einer gemeinsamen Substanz
oder eines gemeinsamen Wesens als Grund für eine gemeinsame Be-
zeichnung favorisiert Wittgenstein ein relationales Modell, das zu-
sammenhängende Cluster von Phänomenen mit Überschneidungen
(in den Gemeinsamkeiten) und elementfremden Bereichen (in den
Differenzen) ausmacht. Sieht man auch die Diversität von Kulturen
unter dem Aspekt der Familienähnlichkeit und betont so ihren Zu-
sammenhang, so muss man gleichwohl nicht auf Analyseinstrumen-
te verzichten, an denen sich ihre Verschiedenheiten, aber auch teil-
weisen Gemeinsamkeiten aufweisen lassen. Daher beschreibe ich
Typisierungen von Kulturen anhand bestimmter Strukturmerkmale
und zeige, dass man sich manchmal gefährlich dem Essentialismus
nähert, etwa bei zuschreibenden Etikettierungen, gleichzeitig aber
auch das Bewusstsein für und die Einfühlung in kulturell bedingte
Unterschiede schärfen kann, solange man nicht wesensmäßige Zu-
schreibungen vornimmt. Vor allem sind diese Strukturmerkmale ge-

18

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

3 s. z.B. Becks Kritik in Beck, Was ist Globalisierung?, S. 49 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eignet als tertium comparationis für die vergleichende Betrachtung
von Kulturen und können als Beobachtungskriterien dienen.

Daman für den religionsphilosophischen und religionsgeschicht-
lichen Teil genügend Offenheit aufbringen sollte (ich befleißige mich
dort bewusst der Husserl’schen Urteilsenthaltung), gehört zu meinen
Grundpositionen auch die pragmatische und pluralistische (Reli-
gions-)Philosophie von William James, der analog zu Cassirers Kul-
turbegriff Gemeinsamkeiten im Tun und in der religiösen Erfahrung
sieht (und dabei auch religiöse Gefühle nicht ausklammert, denn re-
ligiöse Gefühle sind ein anthropologisches Phänomen und quer durch
die Kulturen zu beobachten). Sein pragmatischer Wahrheitsbegriff
(Wahrheit als Be-währung in der Praxis) schiebt ganz im Sinne Les-
sings die Wahrheitsfrage auf und vermeidet so jeden einseitigen Dog-
matismus, der in interreligiösen Dialogen kontraproduktiv ist. Ich
ergänze aber die etwas privatistischen Vorstellungen des Protestanten
James mit denen von Matthias Jung, der den Ansatz von James auf
das WIR, auf gemeinsames Erleben in Gemeinschaften, ausweitet.

Zum Begriff der Interkulturalität liegen inzwischen genügend
Einführungen in die interkulturelle Philosophie wie auch in die Phi-
losophie der Interkulturalität vor. Ich unterscheide den Begriff aber
von dem der Transkulturalität und einem bloßen beziehungslosen
»Multikulti«, bei dem verschiedene Kulturen nebeneinander her le-
ben und sich wenig füreinander interessieren. Mit Wimmer unter-
scheide ich drei Haltungen, die man gegenüber anderen Kulturen
und in interkulturellen Diskursen einnehmen kann: exklusiv, egalitär
und komplementär.4 Interkulturelle Philosophie ist also weit mehr als
ein bloßes komparatistisches Unterfangen. John Rawls hatte die Idee
eines »overlapping consensus« formuliert, und dementsprechend fin-
det sich bei Ram Adhar Mall eine »Überlappungsthese«, nach der wir
in diesen »Überlappungen«5 oder Überschneidungen tragfähige Ge-
meinsamkeiten finden können. Interkulturelle Philosophie hat also
auch zu sagen, »was als unveräußerbar zwischen den Kulturen und
als das genuin Menschliche in Erscheinung tritt«.6

19

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

4 Wimmer, Exklusiv – egalitär – komplementär: Drei Verhältnisse zwischen Traditio-
nen, in: Bickmann/Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und Traditionsbruch zwischen
Skepsis und Dogmatik, S. 99 ff.
5 Rawls, The Idea of An Overlapping Consensus, in: Oxford Journal of Legal Studies
7 (1987), S. 1–25, und Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen, S. 47–50.
6 Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft, S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die historische Erforschung des Zusammenhangs zwischen religiö-
sen Gemeinschaften und den Entwicklungen in der Malerei ist bis
heute nicht weit fortgeschritten.«7 Doch im Hinblick auf unterschied-
liche Bildauffassungen finden hier m.E. auch Vorprägungen für den
aktuellen philosophischen Bilderstreit statt. Daher untersuche ich zu-
nächst die Entwicklung dieser Bildauffassungen in verschiedenen re-
ligiösen Kulturen.

Der religionsphilosophische Teil beginnt mit dem biblischen Bil-
derverbot des Alten Testaments, das für das Judentum, die älteste
monotheistische Weltreligion, entscheidend wurde. Von Anfang an
war die Religionsphilosophie interkulturell: Man musste sich von
den Götzenbildern der heidnischen Umgebung absetzen. Da anders
als im Christentum und im Hinduismus im Judentum eine Inkarna-
tion des Göttlichen undenkbar ist – Gott muss wie im Islam trans-
zendent bleiben –, wird gezeigt, wieso sich im Judentum erst sehr spät
bildhaftes Gestalten entwickelt hat (und in Synagogen bis heute völ-
lig fehlt). Stattdessen wird wie im Islam das Symbolische (auch in der
Mystik) gepflegt, was eine Entscheidung für die Bildsemiotik beför-
dern kann.

Es ist nämlich die vermeintliche Präsenz des Abgebildeten im
Bild8, die als gefährlich bekämpft werden muss, da sie falsche Illusio-
nen schafft und zur Verehrung von Bildern Anlass geben könnte. Das
(Ab)bild könnte für das Urbild gehalten werden oder mit ihm in Ver-
bindung stehen und es ersetzen. (Bildsemiotiker ziehen daher mit der
Auffassung vom Bild als Zeichen eine symbolische Zwischenebene
ein, die verhindern soll, dass die Dimensionen von Urbild und Abbild
konfundiert werden.)

Die andere Entwicklung im Christentum liegt sicher daran, dass
für Christen Gott Mensch geworden ist, den man in seiner mensch-
lichen Gestalt abbilden konnte. Doch gibt es auch bereits seit Paulus
und erst recht im byzantinischen Bilderstreit starke bilderfeindliche
Traditionen, die erst mit dem 2. Konzil von Nicäa, das (mit einer
Stimme Mehrheit!) Bilder erlaubte, zeitweilig zurückgedrängt wur-
den. In der Reformation brach die Bilderphobie wieder auf, mit Bil-

20

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

7 Obert, Welt als Bild, S. 73.
8 Man betrachte z.B. die sehr »lebendigen« und sehr individuell ausdrucksstarken
Gesichter in Rembrandts »Nachtwache« und die der im gleichen Raum im Amsterda-
mer Rijksmuseum aufgehängten Bilder von Frans Hals.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstürmen und -zerstörungen, z.B. in der Schweiz und in den Nie-
derlanden, wo sie sogar einen achtzigjährigen Krieg entfachten.

So hat sich in Ländern, die von der Reformation weniger berührt
wurden, wie in Spanien und Südamerika, im Katholizismus eine an-
dere und unbefangenere Haltung zum Bildhaften erhalten. Doch kei-
nesfalls rechtfertigt das den pauschalen Vorwurf der Idolatrie des
»gottlosen« »Westens« in den Medien des »Islamischen Staates«.

Der Islam ging sicherlich am radikalsten mit dem Bilderverbot
um. Es wird gezeigt, wie sich so eine spezifisch islamische abbildfreie
Kunst mit Ornamentik und Kalligraphie entwickeln konnte. Doch
auch hier muss man unterscheiden: Der Wahabismus ist sicherlich
am radikalsten, die Schiiten gelten als bilderfreundlicher (nicht nur
wegen der vorislamischen Bildtradition der persischen Miniaturma-
lerei, auch wegen anderer Hadithsammlungen); bei ihnen findet man
sogar eine Art Heiligen- und Gräberverehrung, was die streng auf die
Schrift fixierten Sunniten ablehnen. Die Entwicklung der arabischen
Philosophie im sog. »goldenen Zeitalter« wird verfolgt, der Einfluss
von Plotins Emanationslehre auf die Lichtmetaphysik und auf sym-
bolische Formen islamischer Kunst (wie Maschrabiyyas und Muqar-
nas) analysiert, was auch eine andere Art des Sehens mit sich brachte.

Die Weltabgewandtheit teilen viele buddhistische mit vielen is-
lamischen Strömungen, und auch im Buddhismus finden wir aniko-
nische Tendenzen, im Gegensatz zum sehr bilderfreundlichen Hin-
duismus (in dem es viele Inkarnationen des Göttlichen gibt). Zwar
ist der Buddhismus aus dem Hinduismus in einer Gegenwendung
gegen diesen entstanden, doch ist die Lehre von der Advaita Vedanta,
der Zwei-Einheit, die alle Dualismen in eine kosmische Einheit zu-
sammendenkt, sicher eine Quelle des buddhistischen Nirwanagedan-
kens geworden, der sich von Indien über China bis hin nach Japan
ausbreitete.

Ironischerweise hat es gerade im Buddhismus die größten Bild-
nisse überhaupt gegeben, was die Taliban veranlasste, den Buddha
von Bamiyan in Afghanistan als gotteslästerlich zu zerstören. Auch
die heidnischen Statuen im Baal-Tempel von Palmyra fielen – obwohl
Weltkulturerbe – den Bilderstürmern zum Opfer. Die bilderfeind-
lichen Auffassungen der Weltreligionen haben sich aber nicht ohne
philosophische Argumentationen entwickelt, und dieser Einfluss
wird nachgezeichnet.

21

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unabhängig von religiösen Bildtheorien und Bildhaltungen haben
sich aber auch im sog. »abendländischen« Denken seit Platon philo-
sophische Bildtheorien entwickelt.

Die Lehre von den Schattenbildern in Platons Höhlengleichnis
hat eine Traditionslinie begründet, die Bilder bzw. Ab-Bilder als se-
kundär gegenüber den Urbildern in der eigentlichen vollkommenen
(idealen) Realität erachtet und ihnen einen geringeren ontologischen
Status zuschreibt. Über Aristoteles und Plotin bis hin zu Kant und
Fichte, der im Rahmen seiner Wissenschaftslehre eine erste kon-
struktivistische Bildtheorie entwickelt hat (die viel mit Einbildungs-
kraft und Bildung zu tun hat), lässt sich verfolgen, dass es hier meist
um mentale Bilder geht.9 (Leider ist die im Englischen übliche Unter-
scheidung von picture und image im Deutschen nicht vorhanden.) In
Herders früher Aufklärungskritik (gegen Descartes: »Ich fühle mich!
Ich bin!!«) wird aber eine andere, eine sensualistische Linie deutlich,
die leibliche Sinneserfahrungen privilegiert, denn Herders Denkweg
war vom französischenMaterialismus und angelsächsischen Empiris-
mus geprägt. Doch »das Bild ist weder mentalistisch im Subjekt noch
im Bildträger zu verorten […]. Das Bild gibt sich als Licht, es gibt sich
dem Auge als Bündel von Lichstrahlen.«10 Stellenweise meint man in
Simons Herder-Interpretation Bergson zu lesen, der, wie Merleau-
Ponty bekannt hat, Einfluss auf Teile seines phänomenologischen
Denkens gehabt hat. Ein philosophischer Bilderstreit, für den hier
ein ganz anderes Panorama entfaltet werden muss, war also schon
vorgebahnt: Im einen Falle kann das Abbild als Zeichen des abwesen-
den Referenten gesehen werden, auf den es verweist, im anderen Falle
geht es um die Präsenz des im Bild Wahrzunehmenden, um seine
Erscheinung als »bloß Sichtbares«, da ihm andere Sinnesqualitäten
fehlen. Denn der zwar imaginäre, aber doch in der Darstellung sicht-
bare Bildgegenstand ist ja doch irgendwie im Bild präsent und kann
unmittelbar angeschaut werden.

Der zweite Hauptteil beschäftigt sich also mit dem aktuellen
Streit um Bildsemiotik und Bildphänomenologie und setzt nach einer
allgemeinen Einführung zum Bildbegriff in der Philosophie ein mit
den jeweiligen Begründern der modernen Semiotik und Phänomeno-
logie, mit Peirce und Husserl. Während Peirce und Husserl als idea-

22

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

9 Vgl. Neuber / Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur.
10 Zu Herders Aufsatz »Über Bild, Dichtung und Fabel« s. Simon, Herders Bildtheo-
rie, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S. 141–151, hier S. 148.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


listisch bzw. quasi-idealitisch gelten können (Husserl bleibt trotz sei-
ner Absicht, »zu den Dingen zu gehen« doch noch Bewusstseinsphi-
losoph), sind die jeweiligen internen Gegenpositionen bei Goodman
und Sartre antimetaphysisch bzw. materialistisch, und die jeweils
dritten Autoren, Eco und Merleau-Ponty, erweisen sich als Vertreter
vermittelnder Positionen, jedenfalls im Hinblick auf die jeweils zu-
grundegelegte Ontologie.

Man hat in der Bildtheorie zwischen Bildträger, Darstellung
(dem eigentlichen Bild) und Dargestelltem unterschieden. Peirce un-
terscheidet in seiner Semiotik zwischen dem Zeichen selber, seinem
Referenten (Sachbezug) und dem Interpretanten – mit Frege gespro-
chen: zwischen Bedeutung (Extension, Goodman spricht von »Erfül-
lungsklassen«) und Sinn (Intension) – und entwickelt u. a. mit seiner
Lehre von Ikon, Index und Symbol ein ganzes komplexes System von
triadischen Beziehungen. Ich führe aus, weshalb man m.E. bei Good-
mans antimetaphysischem Nominalismus von einer Reduktion des
Interpretanten, bei Eco von einer Reduktion des Referenten und bei
Husserl von einer Reduktion des Zeichens überhaupt reden kann,
denn es geht Husserl ja nicht wie den Symboltheoretikern um die
Vermitteltheit der Darstellung, sondern um möglichst große Unmit-
telbarkeit und Lebensnähe. Dabei ist mir immer auch eine Analyse
der jeweiligen ontologischen Hintergrundprämissen der genannten
Autoren wichtig, erstens um einem gelegentlich anzutreffenden et-
was oberflächlichen bildphilosophischen Eklektizismus vorzubeugen,
der sich etwa bei Peirce mit dem Begriff des Ikons und bei Goodman
mit dem der syntaktischen Dichte bedient, zweitens aber auch, um die
bildphilosophischen Positionen im Lichte der vorangegangenen reli-
gionsphilosophischen Erörterungen besser reflektieren zu können.

Sind (Ab-)Bilder Zeichen, die auf ein Urbild verweisen und ge-
lesen werden müssen, bettet man also Bilder wie Schrift und Sprache
in eine allgemeine Zeichentheorie ein? Oder sind sie primär optische
Erscheinungen, die man zunächst wie einen zwar imaginären, aber
doch im Bild präsenten Gegenstand schauen muss, um sie in ihrem
Eigenwert zu erfassen? Die Bildsemiotik (mit Peirce, Goodman, Eco)
ist mehr der analytischen und postanalytischen Tradition verpflichtet
und hält die Phänomenologie für zu subjektiv und unwissenschaft-
lich. Die Bildphänomenologie hingegen (mit Husserl, Sartre und
Merleau-Ponty) glaubt, dass Semiotiker die eigenen Denkvorausset-
zungen nicht kritisch genug hinterfragen und eine blutleere Lehre
produzieren, die mit der Lebenswelt und ihrer leiblichen Wahrneh-

23

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung wenig zu tun hat. Dabei wird auch deutlich, dass sich in der
Bildphänomenologie eine Verschiebung vom intentionalen – und da-
mit unsichtbaren – Bild hin zum Sichtbaren, und zwar zum bloß
Sichtbaren, ereignet (denn der im Bild anwesende Gegenstand hat
keine anderen Sinnesqualitäten.) Man kann also im Falle von Semio-
tik und Phänomenologie durchaus auch von zwei verschiedenen phi-
losophischen Kulturen mit je anderen Traditionslinien und anderen
Sprachen sprechen; und die unterschiedlichen Schulen wirken sich bis
hinein in die Besetzung von Lehrstühlen aus.

Präsenz also oder Zeichen? Vermitteltheit oder Unmittelbarkeit?
Auslöschung oder Verkörperung?11

Die bisher im deutschen Sprachraum vorgeschlagenen Lösungen
(Sachs-Hombach, Abel12) werden im Lichte der vorangegangenen
Untersuchungen zu den Weltreligionen verworfen, da sie noch zu
sehr einer Metaphysik der Präsenz verhaftet bleiben und als zu euro-
zentristisch nicht gut geeignet sind, im Bilderstreit eine auch inter-
kulturell akzeptable Lösung zu ermöglichen.

Hier soll auch mit dem Vorurteil aufgeräumt werden, Bildsemiotiker,
insofern sie ein ideelles transzendentales Signifikat bevorzugen und
Zeichen als sekundär deuten, seien notwendig Idealisten und Bildphä-
nomenologen, wenn sie unmittelbar Sichtbares als primär sehen und
sich mit der unmittelbar gegebenen materiell erfahrbaren Realität
beschäftigen, seien eher dem materialistischen Lager zuzuordnen
und hätten mehr die gesellschaftliche Funktion der Kunst im Blick.
Es wird gezeigt, dass solche Verallgemeinerungen an zentralen Un-
terscheidungen vorbeigehen. Unabhängig von der Tatsache, dass der
klassische Materiebegriff durch die moderne Physik obsolet gewor-
den ist und sich die Debatte um Idealismus und Materialismus heute
in anderer Form in der mind-brain-Thematik (unter anderen Etiket-
ten als Konstruktivismus und Physikalismus) wiederfindet, muss
man feststellen, dass die bildphilosophische Kontroverse andere
Bruchstellen produziert und keineswegs nur eine alte Debatte in neu-
em Gewand ist.

24

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

11 vgl. die zwischen Abstraktion und Körperlichkeit schwingende progressive Malerei
von Arnulf Rainer auf dem Hintergrund bildtheologischer Überlegungen in Rainer,
Auslöschung und Inkarnation.
12 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S. 73 ff spricht von
»wahrnehmungsnahen Zeichen«, Abel im gleichnamigen Buch von »Zeichen der
Wirklichkeit«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die dargestellten fundamentalen Unterschiede zwischen Bildsemiotik
und Bildphänomenologie münden dann ein in einen neuen Lösungs-
vorschlag, der sich m.E. in der sog. »Differenzphilosophie« finden
lässt. Man hat zwar »die« Postmoderne – es handelt sich um Strö-
mungen in verschiedenen Ländern – als anti-aufklärerisch bezeichnet
(so z.B. Habermas), doch muss sich – mit Adorno – am Ende die auf-
klärerische Vernunft auch selbst hinterfragen, sodass man bei post-
moderner Rationalismuskritik auch von einer neuen Welle der Auf-
klärung sprechen kann. Man kann »die« Postmoderne – ich spreche
lieber von einem Syndrom – wegen ihres Beitrags zu zunehmender
Pluralisierung, Individualisierung und Fragmentarisierung der Ge-
sellschaft zu Recht kritisieren: es droht der Verlust des Sozialen. Doch
ist sie mit ihrem Paradigma der Pluralität (das keineswegs in die so
viel gefürchtete »Beliebigkeit« münden muss13) in der Lage, das Den-
ken für kulturell andere Sichtweisen zu öffnen, und dies gilt – wie ich
zeigen möchte – auch für die Bildphilosophie.

Ausgehend von der ontologischen (und auch ikonisch deut-
baren) Differenz bei Heidegger wird das Bilddenken der Differenz-
philosophie verfolgt, um dann über Foucaults Beitrag hinaus bei Der-
rida – mit einem anderen Zeichenbegriff und einer Metaphysik der
Absenz – eine mögliche Lösung der Kontroverse zu entwickeln. Diese
geht über die Dichotomisierung von Bildsemiotik und Bildphänome-
nologie hinaus und entspricht den transkulturell vorfindbaren bild-
kritischen Denkansätzen in den Weltreligionen besser. Das ist kein
Zufall: Derrida steht seiner Herkunft wegen mehr in der Tradition
der negativen Theologie als Heidegger und Foucault, die aber gleich-
wohl als Hinführung zu seinem Denken von Belang sind. Doch Der-
rida hat sich intensiv mit mystischen Strömungen im Christentum
und asiatischen Religionen beschäftigt. Auch er will generell die klas-
sischen Dichotomisierungen des »abendländischen« Denkens über-
winden. Derridas Ausweitung des Schriftbegriffs um ikonische Di-
mensionen14 könnte sogar eine Brücke für islamisches Denken in die

25

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

13 Postmoderne Denker entwickeln nämlich eine sehr anspruchsvolle Pflichtethik, s.
Münnix, Anything goes? Zum Schlagwort von der postmodernen Beliebigkeit, in
Fuchs/Farokhifar/Schütte (Hg.), Freiheit, Moral, Beliebigkeit. Was sollen wir tun?,
S. 43–60.
14 Derrida, Grammatologie, S. 21: »[…] all das, was Anlass sein kann für Ein-schrei-
bung überhaupt; sei sie nun alphabetisch oder nicht, selbst wenn das von ihr in den
Raum Ausgestrahlte nicht im Bereich der Stimme liegt: Kinematographie, Choreo-
graphie, aber auch die ›Schrift‹ des Bildes, der Musik, und der Skulptur […].«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»westliche« Moderne darstellen. Er macht – wie Peirce und Eco – eine
unendliche Kette von Signifikanten aus (Sprache, Schrift, Bildhaftes),
die alle auf das Gemeinte verweisen, das sich aber entziehen muss
und nie voll erfasst werden kann: Es kann nur Annäherungen geben.
Derrida, der mit seiner Behandlung der Mystik zwischen Judentum,
Islam, Christentum und Daoismus steht, schafft es daher, mit einem
anderen Zeichenbegriff Bildsemiotik und Bildphänomenologie zu-
sammen zu denken: Man muss vom Signifikanten, d.h. von der Ma-
terialität der Zeichen ausgehen, und das erlaubt phänomenologischen
Zugriff. Ich zeige, dass sowohl bildphänomenologische als auch bild-
semiotische Positionen sich in seinem Denken nachweisen lassen.
Doch anders als bei Abel ist seine Position mit dem Bilddenken ande-
rer Kulturen kompatibel. Damit wird hier erstmals eine Lösung des
Streites vorgeschlagen, die nicht bilderfeindlich ist, aber dennoch den
bildkritischen Bildauffassungen in anderen Kulturen Rechnung trägt.

Unabhängig davon ist zu hoffen, dass zukünftig mit mehr Wis-
sen um kulturell andere Prägungen interkulturelle Bilddiskurse ge-
führt werden können, um jeweils Unerträgliches im Bildhaften als
Grenze des im Bild Darstellbaren besser wahrnehmen zu können.
Das wäre ein Beitrag zur interkulturellen Hermeneutik und damit
auch Gewaltprävention, und dazu will auch dieses Buch einen Beitrag
leisten.

26

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

