Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

Das Attentat auf die franzosische Satirezeitschrift »Charlie Hebdo«
und die schon vorher unter dem Begriff »Karikaturenstreit« bekannt
gewordene Kontroverse (in der Folge des Abdrucks diverser Moham-
med-Karikaturen in einer danischen Zeitung) sind im sogenannten
»Westen« nur sehr unzureichend unter den Oberbegriffen Presse-
bzw. Meinungsfreiheit diskutiert worden und nicht unter bildphi-
losophischen bzw. bildtheologischen Aspekten negativer Theologie,
die viel tiefer reichen, und zwar bis zum alttestamentarischen Bilder-
verbot. Fiir Navid Kermani haben in der Aufarbeitung des Konflikts
beide Seiten versagt' und eine Chance verpasst, sich tiber tiefer-
gehende Hintergriinde der unterschiedlichen kulturellen Vorstellun-
gen auszutauschen. Der [S-Propaganda im Internet kann man ent-
nehmen, dass dort der sogenannte »gottlose« »Westen« pauschal der
Idolatrie, d. h. der Bilderverehrung und damit des Gétzendienstes be-
zichtigt wird. Man vergisst dabei gerne, dass es auch in jiidischen,
christlichen und buddhistischen Kulturen Tkonoklasmus und bis heu-
te wirksame anikonische Strémungen gab und immer noch gibt, und
auch in arabischen Landern muss die Thematik durchaus differenzier-
ter gesehen werden.

Vor diesem Hintergrund ist es besonders schade, dass Andreas
Schelske in seinen »soziologischen und semiotischen Uberlegungen
zur visuellen Kommunikation« zwar die kulturelle Bedeutung von
Bildern zum Thema macht, aber nicht die je anderen kulturellen
Sichten auf Bildlichkeit streift.2

Vor allem birgt es Konfliktpotential, die eigenen Selbstverstiand-
lichkeiten unbefragt ins Fremde zu projizieren und sie dort wie

! Kermani, Hassbilder und Massenhysterie, in: Baatz/Belting et al. (Hg.), Bilderstreit
2006: Pressefreiheit? Blasphemie? Globale Politik?, S. 63, wo er sogar von einem »glo-
balen Kulturkampf« spricht.

2 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern. Soziologische und semiotische
Uberlegungen zur visuellen Kommunikation.

17

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

selbstverstandlich vorauszusetzen. Verallgemeinernde Pauschalisie-
rungen sind wenig hilfreich und kénnen Vorurteile unzutreffend
und unnétig verfestigen.

Das fiihrt mich zu Beginn des Buches zur Schilderung meiner
Grundpositionen, vor allen zu einer antiessentialistischen Haltung
in Bezug auf den Begriff der Kultur.

Denn ganz unabhingig von unzuldssigen Verallgemeinerungen
bestimmter »Wesensziige« muss man sagen, dass Personen und Kul-
turen sich verdndern kénnen. Man kann daher Kulturen keineswegs
jeweils wie auf einem Volksgeist aufruhende »Container« sehen, die
sich so, von anderen Kulturen abgetrennt, einer gemeinsamen Natur
oder Kultur, Geschichte oder auch Sprache verdanken?.

Mit der Absage an den Essentialismus wird fiir mich der dyna-
mische Kulturbegriff Cassirers bedeutsam. Und immer sind die je-
weiligen Lebensformen — wie auch die Religionen — an Sprachen ge-
bunden, die sich in grofie Sprachfamilien einteilen lassen. Deshalb
greift fiir mich hier auch das in der Kulturphilosophie Wittgensteins
(von Hume entlehnte) Konzept der Familiendhnlichkeiten, mit dem
Wittgenstein eine Position zwischen Essentialismus und Nominalis-
mus bezieht.

Der mittelalterliche Universalienstreit ist also wieder hoch-
aktuell, denn gegen die Vorstellung einer gemeinsamen Substanz
oder eines gemeinsamen Wesens als Grund fiir eine gemeinsame Be-
zeichnung favorisiert Wittgenstein ein relationales Modell, das zu-
sammenhingende Cluster von Phianomenen mit Uberschneidungen
(in den Gemeinsamkeiten) und elementfremden Bereichen (in den
Differenzen) ausmacht. Sieht man auch die Diversitit von Kulturen
unter dem Aspekt der Familienahnlichkeit und betont so ihren Zu-
sammenhang, so muss man gleichwohl nicht auf Analyseinstrumen-
te verzichten, an denen sich ihre Verschiedenheiten, aber auch teil-
weisen Gemeinsamkeiten aufweisen lassen. Daher beschreibe ich
Typisierungen von Kulturen anhand bestimmter Strukturmerkmale
und zeige, dass man sich manchmal gefiahrlich dem Essentialismus
nihert, etwa bei zuschreibenden Etikettierungen, gleichzeitig aber
auch das Bewusstsein fiir und die Einfiihlung in kulturell bedingte
Unterschiede schiarfen kann, solange man nicht wesensmafige Zu-
schreibungen vornimmt. Vor allem sind diese Strukturmerkmale ge-

3 5. z.B. Becks Kritik in Beck, Was ist Globalisierung?, S. 49 ff.

18

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

eignet als tertium comparationis fiir die vergleichende Betrachtung
von Kulturen und kénnen als Beobachtungskriterien dienen.

Da man fiir den religionsphilosophischen und religionsgeschicht-
lichen Teil geniigend Offenheit aufbringen sollte (ich befleifige mich
dort bewusst der Husserl’schen Urteilsenthaltung), gehort zu meinen
Grundpositionen auch die pragmatische und pluralistische (Reli-
gions-)Philosophie von William James, der analog zu Cassirers Kul-
turbegriff Gemeinsamkeiten im Tun und in der religiésen Erfahrung
sieht (und dabei auch religiose Gefiihle nicht ausklammert, denn re-
ligiose Gefiihle sind ein anthropologisches Phinomen und quer durch
die Kulturen zu beobachten). Sein pragmatischer Wahrheitsbegriff
(Wahrheit als Be-wihrung in der Praxis) schiebt ganz im Sinne Les-
sings die Wahrheitsfrage auf und vermeidet so jeden einseitigen Dog-
matismus, der in interreligiosen Dialogen kontraproduktiv ist. Ich
erginze aber die etwas privatistischen Vorstellungen des Protestanten
James mit denen von Matthias Jung, der den Ansatz von James auf
das WIR, auf gemeinsames Erleben in Gemeinschaften, ausweitet.

Zum Begriff der Interkulturalitdt liegen inzwischen geniigend
Einfithrungen in die interkulturelle Philosophie wie auch in die Phi-
losophie der Interkulturalitit vor. Ich unterscheide den Begriff aber
von dem der Transkulturalitit und einem bloflen beziehungslosen
»Multikulti«, bei dem verschiedene Kulturen nebeneinander her le-
ben und sich wenig fiireinander interessieren. Mit Wimmer unter-
scheide ich drei Haltungen, die man gegeniiber anderen Kulturen
und in interkulturellen Diskursen einnehmen kann: exklusiv, egalitir
und komplementar.* Interkulturelle Philosophie ist also weit mehr als
ein blofles komparatistisches Unterfangen. John Rawls hatte die Idee
eines »overlapping consensus« formuliert, und dementsprechend fin-
det sich bei Ram Adhar Mall eine »Uberlappungsthese«, nach der wir
in diesen »Uberlappungen«® oder Uberschneidungen tragfihige Ge-
meinsamkeiten finden kénnen. Interkulturelle Philosophie hat also
auch zu sagen, »was als unverduflerbar zwischen den Kulturen und
als das genuin Menschliche in Erscheinung tritt«.6

+ Wimmer, Exklusiv — egalitir — komplementir: Drei Verhiltnisse zwischen Traditio-
nen, in: Bickmann/Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und Traditionsbruch zwischen
Skepsis und Dogmatik, S. 99 ff.

5> Rawls, The Idea of An Overlapping Consensus, in: Oxford Journal of Legal Studies
7 (1987), S. 1-25, und Mall, Philosophie im Vergleich der Kulturen, S. 47-50.

¢ Zimmermann, Kritik der interkulturellen Vernunft, S. 14.

19

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

»Die historische Erforschung des Zusammenhangs zwischen religis-
sen Gemeinschaften und den Entwicklungen in der Malerei ist bis
heute nicht weit fortgeschritten.«” Doch im Hinblick auf unterschied-
liche Bildauffassungen finden hier m.E. auch Vorprigungen fiir den
aktuellen philosophischen Bilderstreit statt. Daher untersuche ich zu-
nichst die Entwicklung dieser Bildauffassungen in verschiedenen re-
ligiosen Kulturen.

Der religionsphilosophische Teil beginnt mit dem biblischen Bil-
derverbot des Alten Testaments, das fiir das Judentum, die &lteste
monotheistische Weltreligion, entscheidend wurde. Von Anfang an
war die Religionsphilosophie interkulturell: Man musste sich von
den Gotzenbildern der heidnischen Umgebung absetzen. Da anders
als im Christentum und im Hinduismus im Judentum eine Inkarna-
tion des Goéttlichen undenkbar ist — Gott muss wie im Islam trans-
zendent bleiben —, wird gezeigt, wieso sich im Judentum erst sehr spit
bildhaftes Gestalten entwickelt hat (und in Synagogen bis heute vél-
lig fehlt). Stattdessen wird wie im Islam das Symbolische (auch in der
Mystik) gepflegt, was eine Entscheidung fiir die Bildsemiotik befor-
dern kann.

Es ist ndmlich die vermeintliche Prisenz des Abgebildeten im
Bild?, die als gefahrlich bekampft werden muss, da sie falsche Illusio-
nen schafft und zur Verehrung von Bildern Anlass geben konnte. Das
(Ab)bild konnte fiir das Urbild gehalten werden oder mit ihm in Ver-
bindung stehen und es ersetzen. (Bildsemiotiker ziehen daher mit der
Auffassung vom Bild als Zeichen eine symbolische Zwischenebene
ein, die verhindern soll, dass die Dimensionen von Urbild und Abbild
konfundiert werden.)

Die andere Entwicklung im Christentum liegt sicher daran, dass
fiir Christen Gott Mensch geworden ist, den man in seiner mensch-
lichen Gestalt abbilden konnte. Doch gibt es auch bereits seit Paulus
und erst recht im byzantinischen Bilderstreit starke bilderfeindliche
Traditionen, die erst mit dem 2. Konzil von Nicia, das (mit einer
Stimme Mehrheit!) Bilder erlaubte, zeitweilig zuriickgedriangt wur-
den. In der Reformation brach die Bilderphobie wieder auf, mit Bil-

7 Obert, Welt als Bild, S. 73.

8 Man betrachte z.B. die sehr »lebendigen« und sehr individuell ausdrucksstarken
Gesichter in Rembrandts »Nachtwache« und die der im gleichen Raum im Amsterda-
mer Rijksmuseum aufgehingten Bilder von Frans Hals.

20

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

derstiirmen und -zerstorungen, z.B. in der Schweiz und in den Nie-
derlanden, wo sie sogar einen achtzigjihrigen Krieg entfachten.

So hat sich in Lindern, die von der Reformation weniger beriihrt
wurden, wie in Spanien und Siidamerika, im Katholizismus eine an-
dere und unbefangenere Haltung zum Bildhaften erhalten. Doch kei-
nesfalls rechtfertigt das den pauschalen Vorwurf der Idolatrie des
»gottlosen« »Westens« in den Medien des »Islamischen Staates«.

Der Islam ging sicherlich am radikalsten mit dem Bilderverbot
um. Es wird gezeigt, wie sich so eine spezifisch islamische abbildfreie
Kunst mit Ornamentik und Kalligraphie entwickeln konnte. Doch
auch hier muss man unterscheiden: Der Wahabismus ist sicherlich
am radikalsten, die Schiiten gelten als bilderfreundlicher (nicht nur
wegen der vorislamischen Bildtradition der persischen Miniaturma-
lerei, auch wegen anderer Hadithsammlungen); bei ihnen findet man
sogar eine Art Heiligen- und Griberverehrung, was die streng auf die
Schrift fixierten Sunniten ablehnen. Die Entwicklung der arabischen
Philosophie im sog. »goldenen Zeitalter« wird verfolgt, der Einfluss
von Plotins Emanationslehre auf die Lichtmetaphysik und auf sym-
bolische Formen islamischer Kunst (wie Maschrabiyyas und Muqar-
nas) analysiert, was auch eine andere Art des Sehens mit sich brachte.

Die Weltabgewandtheit teilen viele buddhistische mit vielen is-
lamischen Strémungen, und auch im Buddhismus finden wir aniko-
nische Tendenzen, im Gegensatz zum sehr bilderfreundlichen Hin-
duismus (in dem es viele Inkarnationen des Géttlichen gibt). Zwar
ist der Buddhismus aus dem Hinduismus in einer Gegenwendung
gegen diesen entstanden, doch ist die Lehre von der Advaita Vedanta,
der Zwei-Einheit, die alle Dualismen in eine kosmische Einheit zu-
sammendenkt, sicher eine Quelle des buddhistischen Nirwanagedan-
kens geworden, der sich von Indien tiber China bis hin nach Japan
ausbreitete.

Ironischerweise hat es gerade im Buddhismus die grof3ten Bild-
nisse iiberhaupt gegeben, was die Taliban veranlasste, den Buddha
von Bamiyan in Afghanistan als gotteslésterlich zu zerstéren. Auch
die heidnischen Statuen im Baal-Tempel von Palmyra fielen — obwohl
Weltkulturerbe — den Bilderstiirmern zum Opfer. Die bilderfeind-
lichen Auffassungen der Weltreligionen haben sich aber nicht ohne
philosophische Argumentationen entwickelt, und dieser Einfluss
wird nachgezeichnet.

21

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

Unabhingig von religiésen Bildtheorien und Bildhaltungen haben
sich aber auch im sog. »abendldndischen« Denken seit Platon philo-
sophische Bildtheorien entwickelt.

Die Lehre von den Schattenbildern in Platons Hohlengleichnis
hat eine Traditionslinie begriindet, die Bilder bzw. Ab-Bilder als se-
kundér gegeniiber den Urbildern in der eigentlichen vollkommenen
(idealen) Realitit erachtet und ihnen einen geringeren ontologischen
Status zuschreibt. Uber Aristoteles und Plotin bis hin zu Kant und
Fichte, der im Rahmen seiner Wissenschaftslehre eine erste kon-
struktivistische Bildtheorie entwickelt hat (die viel mit Einbildungs-
kraft und Bildung zu tun hat), lasst sich verfolgen, dass es hier meist
um mentale Bilder geht.” (Leider ist die im Englischen tibliche Unter-
scheidung von picture und image im Deutschen nicht vorhanden.) In
Herders frither Aufklarungskritik (gegen Descartes: »Ich fithle mich!
Ich bin!!«) wird aber eine andere, eine sensualistische Linie deutlich,
die leibliche Sinneserfahrungen privilegiert, denn Herders Denkweg
war vom franzosischen Materialismus und angelsdchsischen Empiris-
mus geprigt. Doch »das Bild ist weder mentalistisch im Subjekt noch
im Bildtrager zu verorten [...]. Das Bild gibt sich als Licht, es gibt sich
dem Auge als Biindel von Lichstrahlen.«!° Stellenweise meint man in
Simons Herder-Interpretation Bergson zu lesen, der, wie Merleau-
Ponty bekannt hat, Einfluss auf Teile seines phinomenologischen
Denkens gehabt hat. Ein philosophischer Bilderstreit, fiir den hier
ein ganz anderes Panorama entfaltet werden muss, war also schon
vorgebahnt: Im einen Falle kann das Abbild als Zeichen des abwesen-
den Referenten gesehen werden, auf den es verweist, im anderen Falle
geht es um die Prisenz des im Bild Wahrzunehmenden, um seine
Erscheinung als »blof3 Sichtbares«, da ihm andere Sinnesqualititen
fehlen. Denn der zwar imaginére, aber doch in der Darstellung sicht-
bare Bildgegenstand ist ja doch irgendwie im Bild présent und kann
unmittelbar angeschaut werden.

Der zweite Hauptteil beschiftigt sich also mit dem aktuellen
Streit um Bildsemiotik und Bildphdnomenologie und setzt nach einer
allgemeinen Einfithrung zum Bildbegriff in der Philosophie ein mit
den jeweiligen Begriindern der modernen Semiotik und Phanomeno-
logie, mit Peirce und Husserl. Wihrend Peirce und Husserl als idea-

° Vgl. Neuber / Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur.
10 Zu Herders Aufsatz »Uber Bild, Dichtung und Fabel« s. Simon, Herders Bildtheo-
rie, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S. 141-151, hier S. 148.

22

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

listisch bzw. quasi-idealitisch gelten konnen (Husserl bleibt trotz sei-
ner Absicht, »zu den Dingen zu gehen« doch noch Bewusstseinsphi-
losoph), sind die jeweiligen internen Gegenpositionen bei Goodman
und Sartre antimetaphysisch bzw. materialistisch, und die jeweils
dritten Autoren, Eco und Merleau-Ponty, erweisen sich als Vertreter
vermittelnder Positionen, jedenfalls im Hinblick auf die jeweils zu-
grundegelegte Ontologie.

Man hat in der Bildtheorie zwischen Bildtriger, Darstellung
(dem eigentlichen Bild) und Dargestelltem unterschieden. Peirce un-
terscheidet in seiner Semiotik zwischen dem Zeichen selber, seinem
Referenten (Sachbezug) und dem Interpretanten — mit Frege gespro-
chen: zwischen Bedeutung (Extension, Goodman spricht von »Erfiil-
lungsklassen«) und Sinn (Intension) — und entwickelt u.a. mit seiner
Lehre von Tkon, Index und Symbol ein ganzes komplexes System von
triadischen Beziehungen. Ich fithre aus, weshalb man m.E. bei Good-
mans antimetaphysischem Nominalismus von einer Reduktion des
Interpretanten, bei Eco von einer Reduktion des Referenten und bei
Husserl von einer Reduktion des Zeichens tiberhaupt reden kann,
denn es geht Husserl ja nicht wie den Symboltheoretikern um die
Vermitteltheit der Darstellung, sondern um méglichst grofSe Unmit-
telbarkeit und Lebensnihe. Dabei ist mir immer auch eine Analyse
der jeweiligen ontologischen Hintergrundprimissen der genannten
Autoren wichtig, erstens um einem gelegentlich anzutreffenden et-
was oberfldchlichen bildphilosophischen Eklektizismus vorzubeugen,
der sich etwa bei Peirce mit dem Begriff des Tkons und bei Goodman
mit dem der syntaktischen Dichte bedient, zweitens aber auch, um die
bildphilosophischen Positionen im Lichte der vorangegangenen reli-
gionsphilosophischen Erdrterungen besser reflektieren zu kénnen.

Sind (Ab-)Bilder Zeichen, die auf ein Urbild verweisen und ge-
lesen werden miissen, bettet man also Bilder wie Schrift und Sprache
in eine allgemeine Zeichentheorie ein? Oder sind sie primir optische
Erscheinungen, die man zunichst wie einen zwar imaginiren, aber
doch im Bild prisenten Gegenstand schauen muss, um sie in ihrem
Eigenwert zu erfassen? Die Bildsemiotik (mit Peirce, Goodman, Eco)
ist mehr der analytischen und postanalytischen Tradition verpflichtet
und hélt die Phinomenologie fiir zu subjektiv und unwissenschaft-
lich. Die Bildphdanomenologie hingegen (mit Husserl, Sartre und
Merleau-Ponty) glaubt, dass Semiotiker die eigenen Denkvorausset-
zungen nicht kritisch genug hinterfragen und eine blutleere Lehre
produzieren, die mit der Lebenswelt und ihrer leiblichen Wahrneh-

23

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

mung wenig zu tun hat. Dabei wird auch deutlich, dass sich in der
Bildphédnomenologie eine Verschiebung vom intentionalen — und da-
mit unsichtbaren — Bild hin zum Sichtbaren, und zwar zum blof8
Sichtbaren, ereignet (denn der im Bild anwesende Gegenstand hat
keine anderen Sinnesqualititen.) Man kann also im Falle von Semio-
tik und Phinomenologie durchaus auch von zwei verschiedenen phi-
losophischen Kulturen mit je anderen Traditionslinien und anderen
Sprachen sprechen; und die unterschiedlichen Schulen wirken sich bis
hinein in die Besetzung von Lehrstiihlen aus.

Prisenz also oder Zeichen? Vermitteltheit oder Unmittelbarkeit?
Ausléschung oder Verkorperung?™

Die bisher im deutschen Sprachraum vorgeschlagenen Losungen
(Sachs-Hombach, Abel'?) werden im Lichte der vorangegangenen
Untersuchungen zu den Weltreligionen verworfen, da sie noch zu
sehr einer Metaphysik der Prisenz verhaftet bleiben und als zu euro-
zentristisch nicht gut geeignet sind, im Bilderstreit eine auch inter-
kulturell akzeptable Losung zu ermdglichen.

Hier soll auch mit dem Vorurteil aufgerdumt werden, Bildsemiotiker,
insofern sie ein ideelles transzendentales Signifikat bevorzugen und
Zeichen als sekundir deuten, seien notwendig Idealisten und Bildpha-
nomenologen, wenn sie unmittelbar Sichtbares als primér sehen und
sich mit der unmittelbar gegebenen materiell erfahrbaren Realitit
beschiftigen, seien eher dem materialistischen Lager zuzuordnen
und hitten mehr die gesellschaftliche Funktion der Kunst im Blick.
Es wird gezeigt, dass solche Verallgemeinerungen an zentralen Un-
terscheidungen vorbeigehen. Unabhingig von der Tatsache, dass der
klassische Materiebegriff durch die moderne Physik obsolet gewor-
den ist und sich die Debatte um Idealismus und Materialismus heute
in anderer Form in der mind-brain-Thematik (unter anderen Etiket-
ten als Konstruktivismus und Physikalismus) wiederfindet, muss
man feststellen, dass die bildphilosophische Kontroverse andere
Bruchstellen produziert und keineswegs nur eine alte Debatte in neu-
em Gewand ist.

11 vgl. die zwischen Abstraktion und Korperlichkeit schwingende progressive Malerei
von Arnulf Rainer auf dem Hintergrund bildtheologischer Uberlegungen in Rainer,
Ausloschung und Inkarnation.

2 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S.73ff spricht von
»wahrnehmungsnahen Zeichen«, Abel im gleichnamigen Buch von »Zeichen der
Wirklichkeit«.

24

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

Die dargestellten fundamentalen Unterschiede zwischen Bildsemiotik
und Bildphdanomenologie miinden dann ein in einen neuen Lsungs-
vorschlag, der sich m.E. in der sog. »Differenzphilosophie« finden
lasst. Man hat zwar »die« Postmoderne — es handelt sich um Stro-
mungen in verschiedenen Liandern — als anti-aufklirerisch bezeichnet
(so z.B. Habermas), doch muss sich — mit Adorno — am Ende die auf-
kldrerische Vernunft auch selbst hinterfragen, sodass man bei post-
moderner Rationalismuskritik auch von einer neuen Welle der Auf-
klirung sprechen kann. Man kann »die« Postmoderne — ich spreche
lieber von einem Syndrom — wegen ihres Beitrags zu zunehmender
Pluralisierung, Individualisierung und Fragmentarisierung der Ge-
sellschaft zu Recht kritisieren: es droht der Verlust des Sozialen. Doch
ist sie mit ihrem Paradigma der Pluralitit (das keineswegs in die so
viel gefiirchtete »Beliebigkeit« miinden muss®) in der Lage, das Den-
ken fiir kulturell andere Sichtweisen zu 6ffnen, und dies gilt — wie ich
zeigen mochte — auch fiir die Bildphilosophie.

Ausgehend von der ontologischen (und auch ikonisch deut-
baren) Differenz bei Heidegger wird das Bilddenken der Differenz-
philosophie verfolgt, um dann iiber Foucaults Beitrag hinaus bei Der-
rida — mit einem anderen Zeichenbegriff und einer Metaphysik der
Absenz — eine mégliche Losung der Kontroverse zu entwickeln. Diese
geht iiber die Dichotomisierung von Bildsemiotik und Bildphinome-
nologie hinaus und entspricht den transkulturell vorfindbaren bild-
kritischen Denkansdtzen in den Weltreligionen besser. Das ist kein
Zufall: Derrida steht seiner Herkunft wegen mehr in der Tradition
der negativen Theologie als Heidegger und Foucault, die aber gleich-
wohl als Hinfiihrung zu seinem Denken von Belang sind. Doch Der-
rida hat sich intensiv mit mystischen Stromungen im Christentum
und asiatischen Religionen beschaftigt. Auch er will generell die klas-
sischen Dichotomisierungen des »abendldndischen« Denkens tiber-
winden. Derridas Ausweitung des Schriftbegriffs um ikonische Di-
mensionen’ konnte sogar eine Briicke fiir islamisches Denken in die

13 Postmoderne Denker entwickeln niamlich eine sehr anspruchsvolle Pflichtethik, s.
Miinnix, Anything goes? Zum Schlagwort von der postmodernen Beliebigkeit, in
Fuchs/Farokhifar/Schiitte (Hg.), Freiheit, Moral, Beliebigkeit. Was sollen wir tun?,
S. 43-60.

4 Derrida, Grammatologie, S. 21: »[...] all das, was Anlass sein kann fiir Ein-schrei-
bung tiberhaupt; sei sie nun alphabetisch oder nicht, selbst wenn das von ihr in den
Raum Ausgestrahlte nicht im Bereich der Stimme liegt: Kinematographie, Choreo-
graphie, aber auch die >Schrift< des Bildes, der Musik, und der Skulptur [...].«

25

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kulturkampf um Bilder? Zur Einleitung

»westliche« Moderne darstellen. Er macht — wie Peirce und Eco — eine
unendliche Kette von Signifikanten aus (Sprache, Schrift, Bildhaftes),
die alle auf das Gemeinte verweisen, das sich aber entziehen muss
und nie voll erfasst werden kann: Es kann nur Anniherungen geben.
Derrida, der mit seiner Behandlung der Mystik zwischen Judentum,
Islam, Christentum und Daoismus steht, schafft es daher, mit einem
anderen Zeichenbegriff Bildsemiotik und Bildphdnomenologie zu-
sammen zu denken: Man muss vom Signifikanten, d.h. von der Ma-
terialitit der Zeichen ausgehen, und das erlaubt phinomenologischen
Zugriff. Ich zeige, dass sowohl bildphénomenologische als auch bild-
semiotische Positionen sich in seinem Denken nachweisen lassen.
Doch anders als bei Abel ist seine Position mit dem Bilddenken ande-
rer Kulturen kompatibel. Damit wird hier erstmals eine Losung des
Streites vorgeschlagen, die nicht bilderfeindlich ist, aber dennoch den
bildkritischen Bildauffassungen in anderen Kulturen Rechnung trigt.

Unabhiingig davon ist zu hoffen, dass zukiinftig mit mehr Wis-
sen um kulturell andere Prigungen interkulturelle Bilddiskurse ge-
fithrt werden kénnen, um jeweils Unertrdgliches im Bildhaften als
Grenze des im Bild Darstellbaren besser wahrnehmen zu konnen.
Das wire ein Beitrag zur interkulturellen Hermeneutik und damit
auch Gewaltprivention, und dazu will auch dieses Buch einen Beitrag
leisten.

26

https://doi.ora/10.5771/67834985820828-17 - am 26.01.2028, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

