
Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik

und Fremdbestimmung

»22. September 1994«: Daten des Gedichts zwischen Eigenlogik
und Referenz. Überblick

Das nachfolgende Kapitel beschäftigt sich mit dem datierten Gedicht bzw. dem Da-

tum im Gedicht. Damit ist zunächst das kalendarische Datum gemeint, immer wieder

wird die Bedeutung des Datums hier aber auch im Sinne von Daten und Referenzen im

Lyrischen ausgedehnt.1 Dies scheint mir vor allem im Hinblick auf den für die nachfol-

genden Überlegungen zentralen theoretischen Text – Jacques Derridas Schibboleth. Für

Paul Celan – gerechtfertigt und nötig. Erst vor diesemHintergrund kann überhaupt der

Resonanzraum fassbarwerden, den das andere Schlüsselkorpus dieses Kapitels,Dmitrij

A. Prigovs Gedichtzyklus »Grafik peresečenija imën i dat«2 (Verzeichnis der Überschnei-

dungen von Namen und Daten, 1994), braucht. (Abb. 55-62.) Bei den Texten in diesem

Anfang der 1990er Jahre entstandenen, ca. 300 Gedichte umfassenden, Gedichtzyklus

reicht es kaum aus, von datierten Gedichten zu sprechen – hier liegen Datumsgedichte

vor, lyrische Texte, deren Poetik auf der Explikation des Datums wie des Datenhaften

des Gedichts basiert. Die Unterscheidung zwischen einer lyrischen Explikation des Da-

tums und einer die ›Daten‹ inkorporierenden lyrischen Eigenlogik ist für die Überlegungen

in diesem Kapitel leitend. Die lyrische Inkorporation des Datenhaften geht davon aus,

dass die ›Daten‹, das ›Datum‹ ›dem Gedicht äußerlich…‹3 seien. Es ist eine modernis-

tische Prämisse des Lyrischen, dass es Erlebnisgedicht sei, eine sprachliche Wirklichkeit

vermittle. Diese zu erfassen, müsse »ohne Lotsen«, »ohne die Komplizenschaft eines

vorinformierten Dechiffrierers, ohne die ›äußere‹ Kenntnis des Datums«4möglich sein.

1 Am deutlichsten fallen solche Referenzen (u.a. Daten, Eigennamen, Toponyme) in der Gelegen-

heitslyrik, der Geschichtslyrik und der politischen Lyrik aus.

2 Dmitrij A. Prigov: Grafik persečenija imën i dat, unveröffentlicht 1994, Typoskript in meinem Be-

sitz.

3 Jacques Derrida: Schibboleth. Für Paul Celan,Wien: Passagen 2002, S. 39: »[…] die äußere Kenntnis

des Datums«.

4 J. Derrida: Schibboleth, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Datumskunst

So gesehen ist die Explikation eines solchen Äußeren im Datumsgedicht dezidiert nach-

modern. »Dass die Gelegenheiten nicht so eindeutig auf der anderen Seite des Gedichts

sind«5, soll mit Blick auf programmatisch nachmoderne Lyrik gezeigt werden – wobei

jedoch nicht behauptet werden soll, dass es eine solche »unverschlüsselte«, »spezifisch

relativierte poetische Spachverwendung«6 erst dann gegeben habe.7

Abb. 55 (links): Titelseite des Zyklus von Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«,

1994, Privatarchiv Dmitrij Prigov Foundation, hier: Februar-März.

Abb. 56 (Mitte): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«, 1994, April-Mai.

Abb. 57 (rechts): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«, 1994, Mai-Juni.

Derlei Beobachtungen und Überlegungen sind in diesem Kapitel in drei Abschnitte

gegliedert: Einem theoretischem Überblick folgen vertiefende Analysen und der Ver-

such, historische Fluchtlinien für das 20. Jahrhundert (mit einem Rückblick auf das 19.

und einem kurzen Ausblick auf das 21. Jahrhundert) zu ziehen.

Im ersten Abschnitt wird das Problem der Referenz im lyrischen Text eingekreist.

Dazu werden zunächst das Konzept der »Einverleibung« (»incorporation«) und seine

Herleitung in Derridas Essay zu Paul Celan als Höhe- und Kipppunkt des modernis-

tischen Paradigmas dargelegt: Einen Höhepunkt modernistischer Verinnerlichung des

5 Rüdiger Campe: »Das datierte Gedicht. Gelegenheiten des Schreibens in der Lyrik der Frühmoder-

ne«, in: Stingelin,Martin (Hg.), »Mir ekelt vor diesem tintenklecksenden Säkulum.« Schreibszenen

im Zeitalter der Manuskripte, München: Wilhelm Fink 2004, S. 55.

6 Vgl. zur Lyrik Bertholt Brechts:Wolfgang Preisendanz: »Die Pluralisierung desMediums Lyrik beim

frühen Brecht«, in: Warning, Rainer/ Wehle, Winfried (Hgg.), Lyrik und Malerei der Avantgarde,

München: Wilhelm Fink 1982, S. 333-357, S. 351-352.

7 Es geht vielmehr um die Fokussierung einer »Entgrenzung« des Poetischen bzw. im Poetischen.

In diesem Sinne könnte man mit Friederike Reents von einer »transmodernen Ereignislyrik« spre-

chen. Diese stellt Reents einer »transmodernen Erlebnislyrik« – in einem Vergleich von Thomas

Klings Gedicht zum 11.September (»Manhattan Mundraum Zwei«) mit Durs Grünbeins »Elegien«

– gegenüber. Vgl. Friederike Reents: »ÜberWahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne. Trans-

moderne Zeitgeschichtslyrik am Beispiel der 9/11 Gedichte von Durs Grünbein und Thomas Kling«,

in: Internationale Zeitschrift für Kulturkomparatistik. Band 1 (2019), S. 243-262, hier: S. 255; 247.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 285

Abb. 58 (links): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«, 1994, Juni-Juli.

Abb. 59 (Mitte): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«, 1994, Juli-August.

Abb. 60 (rechts): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«, 1994, September-Oktober.

Abb. 61 (links): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«,

1994, Oktober-November.

Abb. 62 (rechts): Dmitrij A. Prigov: »Grafik peresečenija imën i dat«,

1994, »Tretij nabor« (Dritte Auswahl), Januar.

Datenhaften bilden Derridas Analysen von Gedichten und der Büchner-Preisrede Cel-

ans8 insofern, als Derrida das Gedicht mit dem singulären, partikulären unwissbaren

8 Paul Celan: »Der Meridian. Rede anläßlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises Darmstadt

am 22. Oktober 1960«, in: ders., Gesammelte Werke in fünf Bänden. Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1986, S. 187-202.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Datumskunst

Wissen des Datums gleichsetzt. In dieser Gleichsetzung jedoch, genauer in der Tat-

sache, dass Derrida für die Referenzialität des lyrischen Textes mit den Eigenschaften

des Datums argumentiert, kippt die Hermetik in eine Performanz des Grenzverlaufs,

ganz im Sinne des meine Untersuchung insgesamt leitenden Satzes, wonach das Da-

tum »zugleich wesentlich und unwesentlich«9 sei. Ist dermaßen der Argumentations-

bogen gespannt, wird in einem darauf folgenden Abschnitt versucht, die »Zeitlichkeit

des Gedichts« zwischen formal-inhaltlichen Bestimmungen (Gedichtzeit, thematischer

Zeit etc.) und theoretischenDimensionen, allen voran des potentiell Dialoghaften, eines

›punktuellen Zündens‹ des lyrischen Textes zu skizzieren. Das Dialoghafte, die rezep-

tionsästhetische aber vor allem erinnerungskulturelle Idee vom Gedicht als einer Be-

gegnung, wird im Abschnitt zu »Ereignis zwischen Dialog und Zeitzerwürfnis« aufge-

nommen, um auch dieMöglichkeit einer nicht möglichen Begegnung, eines nicht statt-

findenden Aufeinandertreffens – des Vergessens – als Zeitzerwürfnis zu bedenken zu

geben. In einem kurzen Abschnitt zu »›tagesschreiben‹ und seine Formen« geht es um

gattungstheoretische und gattungshistorische Bestimmungen und Wertungen des ly-

risch Referenziellen – vomGelegenheitsgedicht über das Zeitgedicht zur imKontext der

Geschichte der russischprachigen Lyrik kontrovers diskutierten Gattung der »gražd-

anskaja lirika« (staatsbürgerliche Lyrik). Dabei spielen in allen Gattungsbestimmungen

das Politische und, eng damit verknüpft, das Verhältnis zwischen dem Politischen und

dem Künstlerischen eine Rolle. Einfach gesagt geht es um die Frage, ob ›engagierte‹

Lyrik ›schön‹ sein kann – die einen meinen damit künstlerische, formale Kriterien, den

anderen geht es eher um einen Erfahrungswert, der ein solches Gedicht etwa im Un-

terschied zum Kampflied auszeichne. Immer geht es hier um einen Zeitbezug, um eine

lyrisch form(ul)ierte Stellungnahme zum aktuellen Geschehen. Zeitlichkeit und Refe-

renzialität rufen, so die daraus folgende Überlegung, die Frage nach dem Status der

Fiktion in der Lyrik auf den Plan. In einem Abschnitt zu »Lyrik und Fiktion« wird die

der Lyrik immer wieder bescheinigte ›Indifferenz‹10 gegenüber der Fiktion u.a. anhand

von Untersuchungen der akmeistischen Lyrik in Zweifel gezogen. Den allgemeinen Teil

schließt eine exemplarische Analyse eines Gedichts aus dem 19. Jahrhundert ab: Das

Gedicht »Geroj« (»Der Held«, 1830) von Aleksandr S. Puškin (1799-1837) ist ein Beispiel

für ein datiertes Gedicht, in dem aber die Datierung bereits wesentliche Sinn-Daten

des Gedichts enthält. »Der Held« ist ein Beispiel dafür, wie mittels Datierungen Refe-

renzirritationen geschaffen werden, die den Bereich des faktischen Möglichkeitsraums

erweitern.

Auf diesen allgemeinen Teil folgt nun dessen theoretische Vertiefung anhand von

Gedichtanalysen. Hier wird u.a. anhand neuerer Forschung zu Osip Mandel’štams spä-

ten Gedichten das Datenhafte als ›Zeitkommentar‹ zur Debatte gestellt. In diesem Kon-

text treten die Frage des Namens (als im Gedicht genannter Eigenname) und dessen

9 J. Derrida: Schibboleth, S. 40.

10 Vgl. dazu Frank Zipfel: Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität. Analysen zur Fiktion in der Literatur und

zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschaft, Berlin: Erich Schmidt Verlag 2001, S. 299-304,

hier (mit Verweis auf Anderegg): S. 303 sowie: ders., »Lyrik und Fiktion«, in: Lamping, Dieter (Hg.),

Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart: J.B. Metzler 2011, S. 162-166.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 287

Verhältnis zum Namenhaften (als Onomatopoetisches) bereits deutlich hervor. In wei-

teren Analysen wird anhand von Beispielen aus der postmodernen Lyrik die Tendenz

zur poetischen Säkularisierung des Namenhaften des lyrischen Wortes gezeigt.

Den Abschluss des Kapitels bildet dann eine ausführliche Analyse von Dmitrij Pri-

govs »Grafik peresečenija imën i dat« (Verzeichnis der Überschneidungen von Namen

und Daten, 1994), jenem Zyklus von Datumsgedichten, der den Anlass für die in diesem

Kapitel verhandelten Fragen gab.

Einverleibung vs. Explikation. Die ›Daten‹ des Gedichts

»Inwiefern ist das Gedicht durch ihm Äußerliches bedingt, und inwiefern wird sol-

che Fremdbestimmung aufgehoben durch die eigene Logik des Gedichts?«11 fragt Peter

Szondi mit Blick auf Paul Celans Lyrik und stellt damit gleichzeitig eine allgemeine

Frage nach Formen und Prämissen des Lyrischen, die für dieses Kapitel zentral ist: In

welchem Verhältnis stehen die ›äußerlichen‹ Referenzen des lyrischen Textes zu sei-

ner sprachlichen Realität? Was darf außerhalb dieser Realität, dieser ›Eigenlogik‹ sein,

bedeuten? Inwiefern öffnet sich das Lyrische in einem wie auch immer signifikanten

Bezogensein auf ein ›Äußeres‹ schon einer ›Fremdbestimmung‹, die eigentlich nicht

lyrisch ist, weil ›politisch‹, ›engagiert‹ oder gelegenheitsbezogen?

Das Verhältnis zwischen dem lyrischen Text und dem Datum, seinem Datum und

seinen Daten scheint sich in der Lyrik nach der Moderne, jenseits des modernistischen

Beharrens auf die wortkünstlerische »eigene Logik« des Gedichts, zu ändern. Der gro-

ße Bogen einer solchen Entwicklung soll Datumsgedicht heißen. Das Datumsgedicht,

so die leitende Hypothese des Kapitels, zeichnet eine den modernistischen »Einverlei-

bungen«12 der Daten ins Lyrische grundsätzlich gegenläufige lyrische Explikation dieser

Daten aus.

Die skizzierten Fragen haben sich, wie bereits im Überblick erwähnt, an scheinbar

unterkomplexen Texten entsponnen: Der konzeptualistische Dichter Dmitrij A. Prigov

legt 1994 einen ca. 300 Gedichte umfassenden diaristischen Gedichtband vor, in dem je-

des der Gedichte ein Datum eines Tages des Jahres 1994 enhält. In »Grafik peresečenija

imën i dat« (Verzeichnis der Überschneidungen vonNamen undDaten) ist in jedemGe-

dicht von einer Begegnung die Rede, zumeist ist der Vorname der Person genannt, der die

sprechende Instanz am genannten Tag begegnete. Dabei ist die Datumszeile nicht nur

eine Verszeile der in den überwiegenden Fällen 8-10-zeiligen Gedichte des Zyklus. Im-

mer tritt die Datumszeile an jener entscheidenden Stelle des Zwiegesprächs zwischen

dem lyrischen Subjekt und dem ›Vornamen‹ auf, an der eine Antwort, eine Meinung,

eine Bezeichnung zu erwarten ist. Es folgen zwei Beispiele aus diesem Gedichtband,

der im letzten Abschnitt dieses Kapitels einer ausführlichen Analyse unterzogen wer-

den wird. Im ersten Fall ist die Nennung des Datums ein Beispiel für die Bezeichnung

11 Peter Szondi: »Eden«, in: ders., Celan-Studien, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 113-125, hier:

S. 120.

12 J. Derrida: Schibboleth, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Datumskunst

des Augenblicks (»Ausschnitthaft/Ein Stopp-Bild«), im zweiten Gedicht fragt das lyri-

sche Subjekt nach dem Datum, anstatt etwas zu den Gedichten zu sagen, die ihm sein

Gegenüber eben vorlas:

Как живешь, старушка Тони? –

Ты в ответ мне говоришь:

Жизнь как маленькая мышь

В растянувшемся питоне

Времени –

Ты права, но все-тки жизнь

Неплохая вещь, скажи

Взятая мгновенно

Вырезанная как стоп-кадр

12 мая 1994 года

 

Wie geht’s dir, Oma Toni? –/So sieht die Antwort darauf aus:/Das Leben ist eine klei-

ne Maus/In einer ausgestreckten Python/Der Zeit –/Recht hast Du, und doch ist’s Le-

ben/Keine schlechte Sache, musst du zugeben,/Wenn man es momentan erfasst/Aus-

schnitthaft, als Stoppbild/Vom 12. Mai des Jahres 1994

 

Александр стихи читает

Я сижу, в окно гляжу

Пальцем по стеклу вожу

Кончил он и ожидает

Что в итоге я скажу

Какое сегодня? – спрашиваю я

22 сентября 1994 года – отвечает

Я так и думал

 

Aleksandr trägt Gedichte vor/Ich sitze da, schau auf’s Fenster/FahremitmeinemFinger

über die Scheibe/Er ist fertig und wartet darauf/Dass ich etwas dazu sage/DerWieviel-

te ist heute? – frage ich/Der 22. September 1994 – sagt er/Hab ich mir gedacht

Der Wunsch, dieser solchermaßen 300 Mal explizierten Datumszeile lyriktheoretisch

auf die Spur zu kommen, bildet sowohl den Auslöser als auch den Anlass für die nach-

folgenden Überlegungen. Für diese wird es auch eine Rolle spielen, herauszufinden,

wie die mit dem Datum einhergehende Nennung eines Vornamens bzw. Namens und

das daran gebundene Motiv oder Konzept der Begegnung oder ›Überschneidung‹ (»pe-

resečenie«) von »Namen und Daten« poetologisch begründbar ist.

Oben war von der leitenden Unterscheidung zwischen »Einverleibung« des Datums

einerseits und Explikation des Datums andererseits die Rede. Als nach- oder antimoder-

nistische Gegenbewegung zur modernistischen »Einverleibung« des Datums, des Da-

tenhaften, betreibt das Datumsgedicht, so die Ausgangsthese, dessen Explikation. Von

der »Einverleibung« (»incorporation«)13 der paratextuellen ›Datierung‹ sowie insgesamt

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 289

des Datenhaften, des mit einem Außen, einem historischen Faktum referenzialisier-

baren, in den lyrischen Text spricht Jacques Derrida mit Blick auf Paul Celan. Damit

gibt Derrida einerseits der modernistischen Prämisse einer sprachkünstlerischen Ver-

innerlichung des Äußeren eine neue Bezeichnung. Dazu kommt andererseits aber, dass

Derrida explizit mit dem Datum, dem Spektrum seiner Qualitäten, argumentiert, die

er allesamt auf den Gedichttext überträgt: Als vollständiges Datum – 27. März 2019 –

ist es erstens singulär, nicht wiederholbar. Lässt man die Jahreszahl weg, zeigt zweitens

jedes Datum aber die Wiederholung, die Wiederkehr, die Erinnerung an – 27. März.14

Dazu kommt drittens aber das in jedem Fall zutreffende Merkmal der Kontingenz und

des Nichtwissens. Der Zusammenfall von Datum und Ereignis (vgl. ›Überschneidung

von Namen und Daten‹) ist kontingent, und außerdem zeigt jedes Datum potentielles

Nichtwissen, Möglichkeit an. Das datierte Ereignis, so Ricoeur, ist eine ›Synthese‹: Die

Datierung des Ereignisses stellt eine Verbindung zwischen zwei Zeitkategorien her: Da

ist einerseits die Kategorie »einer wirklichen Gegenwart« (der desWiderfahrenden) und

andererseits das »beliebige[n] Jetzt«15 des kalendarischen Heute.

Diese Merkmale zusammenführend kann Derrida davon sprechen, dass die Ein-

verleibung des Datums in den Gedichttext zu einer Vereinnahmung des Gedichtkorpus

durch das Datum führe. Nicht das Gedicht verweist somit auf das Datum, sondern ge-

wissermaßen umgekehrt: das Datum auf ein Gedicht. Oder besser: im Sinne der Ein-

verleibung geht es nicht mehr um ein Verweisen, sondern um eine lyrisch form(ul)ierte,

chiffrierte Referenzialität, deren Qualitäten die drei genannten Merkmale des Datums

umfassen. Der lyrische Text selbst wird dabei zur Grenze zwischen ›äußerer‹ Datie-

rung und ›Innerem‹ des Gedichts: datum: »Das Gedicht ist dieser Jahrestag, den das Datum

besingt und segnet, […].«16 Insofern relativiert Derrida Szondis Formulierung von der

»Komplizenschaft des vorinformierten Dechiffrierers«: Das Datumhafte des Gedichts,

so ließe sich sagen, zeigt an, dass es einen solchen Dechiffrierer nicht geben kann:

Auch Celans Lyrik ist also, vereinfacht gesagt, nicht imstande, absolutes Wissen über

den Holocaust zu vermitteln:

»Keine Zeugenschaft, kein Wissen, nicht einmal das von Celan, könnte per defini-

tionem ihre Dechiffrierung ausschöpfen.« Und zwar deshalb, weil es keinen allwissen-

den, keinen »absoluten« Zeugen gebe, einen, der zur umfassenden Dechiffrierung in

der Lage wäre. Einer der wissen könnte, welches »zusätzliche Schibboleth« etwa Celan

»in einem Wort, in einer Chiffre in einem Buchstaben mitgehört«17 habe. Das Datum

hingegen, so Derrida, als immer ›Gegebenes‹, als bei jeder Begegnung Anwesendes, sei

zwar ein ›absoluter Zeuge‹, jedoch sei das Datum als Zeuge stumm.18 So ist mit dem

Datum ein Wissen, eine Auskunft darüber gegeben, dass es immer mehr zu wissen gibt,

dass an dieser Stelle im Kalender immer auch Anderes passierte, passieren könne: Das

14 Ebd., S. 16-25.

15 Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung, Bd. III: Die erzählte Zeit, München: Wilhelm Fink 1991, S. 298.

16 J. Derrida: Schibboleth, S. 94: »[…] [D]as gedenkendeDatumund das Datum, dessen gedacht wird,

[streben] danach, sich in einem geheimen Jahrestag zu treffen und zusammenzuschließen.« [Kur-

siv B.O.]

17 Ebd., S. 70.

18 Zur Zeugenschaft, die immer das außerdemMögliche zu berücksichtigen habe, vgl. Jean-François

Lyotard: Der Widerstreit. München: Wilhelm Fink 1987, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Datumskunst

Datum bezeugt somit ein wesentliches Mehr und gleichzeitig eine Unmöglichkeit, (al-

les) zu wissen. Es vermittelt gleichzeitig mit dem »So war es« eine Vorstellung davon,

dass es auch anders gewesen sein könnte. Ein ›so war es‹ ist gebunden an ein ›so könnte

es gewesen sein‹.

Das Datum ist immer gegeben und bleibt immer, es kann selbst nicht ausgelöscht

werden,19 kann aber aus eigener Kraft nichts in Erinnerung rufen, außer einem im-

merzu statthabenden Vergessen. Und auch, ja, vor allem davon, ›rede‹ des Gedicht.

Das Datum, die Daten und das Gedicht selbst sind im Vergleich dazu im Datums-

gedicht, ich beziehe diese Behauptung hier auf den zitierten Gedichtband Dmitrij A.

Prigovs, profan, vulgär, banal. In einer besonderen Weise ist diese Feststellung auf die

zeitliche Orientierung der Lyrik ausgerichtet, die sich auf den ersten Blick dadurch

auszeichnet, dass sie das Datum als Konkretum des Datenhaften expliziert.20

Das explizierte, das freigestellte Datum im Datumsgedicht, das wird ein zentrales Argu-

ment des folgenden Kapitels sein, ist ein Konkretum des ›Datenhaften‹, anders gesagt:

ein Konkretum des Referenziellen des lyrischen Textes. Um dies auszubuchstabieren,

will ich Schauplätze der Lyriktheorie aufsuchen, für die das Referenzielle thematisch

wird. Das reicht vom Gelegenheitsgedicht bis zu den Unsagbarkeiten der Katastrophen

des 20. Jahrhunderts und umfasst im Fluchtpunkt die Frage nach dem Fiktionalen in

der Lyrik21 und insbesondere das Verhältnis zwischen dem Lyrischen und demNarrati-

ven.22 Dabei verhandelt das Datumsgedicht, als spezifische Form einer explizierenden

Metalyrik, Differenzen zwischen Erlebnis- und Ereignislyrik.23

Dabei geht es aber nicht darum, zu behaupten, dass nunmehr, im Datumsgedicht

also, die Referenz als Referenz bedeutsam sei, man also wissen müsse, was am »12.

Mai 1994« ›wirklich‹ oder außerdem geschah – im Leben des Dmitrij A. Prigov oder im

Weltzeitkalendarium, um das oben zitierte Gedicht ›richtig‹ zu verstehen. Bedeutend,

signifikant und bezeichend für Gedichte wie das oben zitierte von Dmitrij Prigov, für

nachmoderne Lyrik, ist aber der Nachvollzug der Entgrenzungen des modernistischen

Paradigmas der Verinnerlichung.Was in der modernistischen Eigenlogik der Verinner-

lichung in lyrische Sprache und Form vor oder außerhalb dieser Transformationen liegt,

19 J. Derrida: Schibboleth, S. 78.

20 Dies auch in deutlicher Abgrenzung zu spätmodernen Poetiken wie etwa bei Iosif Brodskij: Isolde

Bäumgärtner: Wasserzeichen. Zeit und Sprache im lyrischen Werk Iosif Brodskijs, Köln, Weimar,

Wien: Böhlau 2007, v.a. S. 92-97.

21 Frauke Bode: »Zeit in der Lyrik. ›Zäsuriertes Erzählen als intermittentes Narrativ der Lyrik«, in:

Weixler, Antonius (Hg.), Authentisches Erzählen: Produktion, Narration, Perzeption, Berlin: de

Gruyter 2012, S. 129-152.

22 Vgl. Peter Hühn: »Lyrik und Narration«, in: Lamping, Dieter (Hg.), Handbuch Lyrik. Theorie, Ana-

lyse. Geschichte, Stuttgart: Metzler 2011, S. 58-62; Schönert, Jörg/Hühn, Peter/Stein, Malte (Hgg.):

Lyrik und Narratologie. Text-Analysen zu deutschsprachigen Gedichten vom 16. bis zum 20. Jahr-

hundert, Berlin, New York: De Gruyter 2007.

23 Vgl. dazu u.a.: F. Reents, Wahrheit und Lyrik; sowie zur »Metalyrik«: Marion Gymnich, Eva

Müller-Zettelmann: »Metalyrik: Gattungsspezifische Besonderheiten, Formenspektrum und zen-

trale Funktionen«, in: Hauthal, Janine (Hg.): Metaisierung in Literatur und anderen Medien: theo-

retische Grundlagen, historische Perspektiven, Metagattungen, Funktionen. Berlin: de Gruyter

2007, S. 65-91.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 291

wird nun, in einer nach- und postmodernen Logik, scheinbar unverarbeitet, expliziert

und als solches zum Gedicht.

Literaturhistorisch, mit Blick auf die Entwicklungen in der russischen Literatur,

fällt diese Explikation der Referenz in die nachsowjetische Zeit:War imKapitel zur spät-

sowjetischen Chronophobie von der Auseinandersetzungmit dem spätsowjetischen ab-

soluten Chronotyp24 die Rede, sind wir hier bereits jenseits des Einflussbereichs der

großen ›Zeitkonstruktionen‹25, eben in einer nachsowjetischen ›Zeitrechnung‹. Die gro-

ßen sowjetischen Konstruktionen vereinzeln sich in Zahlen und Daten eines vergleichs-

weise nunmehr unbeschriebenen oder neu zu (be)schreibenden Kalendariums.26

Zur Zeitlichkeit des Gedichts zwischen Datum und Dialog

Datierung und Daten sind Teil der ›Zeit des Gedichts‹. Datierung heißt einerseits: der

kalendarisch bestimmbare »Zeitpunkt des Sprechens« oder Schreibens27 oder kann

anderseits die »Sprechsituation« im Gedicht, die im »Gedicht thematisch gewordene

Zeit«28 betreffen. Diese beiden Daten können – wie in den oben zitierten Beispielen

bei Prigov behauptet – zusammenfallen, tun es aber meist nicht.

Die in Analogie zur Erzählzeit so genannte »Gedicht-Zeit«29 umfasst die Vortrags-

dauer ebenso wie die formale Gliederung des Gedichts durch Verse, Rhythmus,Metrum

(mit Wiederholungen, Variationen etc.). Als chronometrisch messbare Zeit kann sie in

unserem Zusammenhang eine Rolle spielen und müsste im Hinblick auf das Verhältnis

des Narrativen zur Lyrik besondere Berücksichtigung finden.30

Kehren wir aber zurück zur Datierung als dem kalendarisch bestimmbaren »Zeit-

punkt des Sprechens« bzw. Schreibens.31 ›Bestimmbarkeit‹ lässt hier offen, ob die Da-

tierung im paratextuellen Bereich des lyrischen Textes sichtbar, geschrieben ist, oder

24 John Bender/David E. Wellbery: Chronotypes. The Construction of Time, Stanford: Stanford Uni-

versity Press 1991.

25 Alain Badiou: Das Jahrhundert [Le Siècle; frz. 2005], Zürich, Berlin: Diaphanes 2005, S. 131. Badiou

spricht hier von den sowjetischen Fünfjahresplänen.

26 Vgl. dazu auch die Ausführungen im Kapitel Chronophobie zum sowjetischen Kalendarium als

einer »im Voraus geschriebenen Zeitung«: Evgenij Dobrenko: »Krasnyj den’ kalendarja: sovetskij

čelovek meždu vremeni i istoriej«, in: Malina, Marina/Dobrenko, Evgenij u.a. (Hg.), Sovetskoe bo-

gatstvo. Stat’i o kul’ture, literature i kino. K Šestidesjatiletiju Chansa Gjuntera, Sankt Petersburg:

Akademičeskij proekt 2002, S. 97-123, hier: S. 105.

27 F. Bode: Zeit, S. 135.

28 Ebd., S. 136.

29 Dieter Burdorf: Einführung in die Gedichtanalyse. Zweite Auflage, Stuttgart: J.B. Metzler 1997,

S. 175: »Gedicht-Zeit« umfasst nach Burdorf Vortragsdauer ebenso wie die formale Gliederung des

Gedichts in Verse, Rhythmus, Metrum (mit Wiederholungen, Variation etc. verbunden). F. Bode:

Zeit, S. 139 hat darüber hinaus einen explizit narrativen Aspekt der Lyrik im Blick, wenn sie als

»intermittentes Narrativ« Tendenzen zeigt, die »lyriktypischen ›Momentaufnahmen‹ zu einer ›zä-

surierten Erzählung‹« zu verknüpfen.

30 Jörg Schönert/Peter Hühn/Malte Stein (Hgg): Lyrik und Narratologie. Text-Analysen zu deutsch-

sprachigen Gedichten vom 16. bis zum 20. Jahrhundert, Berlin, New York: de Gruyter 2007. Peter

Hühn/Jörg Schönert: »Zur narratologischen Analyse von Lyrik«, in: Poetica 34/3-4 (2002), 287-305.

31 F. Bode: Zeit, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Datumskunst

aber im Prozess der Textgenese erst wieder zu eruieren und dann später in einem Kom-

mentar gegeben ist. Hier wird ›Bestimmbarkeit‹ als das Verhältnis zwischen ›Eigenlo-

gik‹ und ›Fremdbestimmung‹ fassbar, zwischen dem, was uns das Gedicht vermitteln

kann, und dem, was nur ›von außen kommend‹, im Außen suchend, zu ermitteln ist.

Die in der Regel als paratextuell eingestufte Datierung kann aber in den Textkorpus

des Gedichts aufgenommen werden: Im Datum als Titelzeile, wie etwa in »1 sentja-

brja 1939 goda« (1. September 1939) von Iosif Brodskij,32 oder in Form einer Datierung

oder eines Datums als Verszeile, Teil einer Verszeile. Sehr oft betreffen solche Daten

die besprochene, thematische Zeit. Wichtig ist, festzuhalten, dass die Datierung hier

sichtbar und lesbar bleibt. Derlei formal-technische Bestimmung überschreitet Derri-

da in seinem Aufsatz zu Celan, wenn er von der bereits erwähnten »Inkorporierung«

des Datums spricht:

Die sichtbar in das Gedicht eingeschriebene Datierung, das kalendarische Datum

und die damit verbundenen Qualitäten des Deiktischen, Indikativen oder Nichtfiktio-

nalen, setzt Derrida – für Celan – mit einem Gedichtkorpus ohne sichtbarer Datierung

gleich: Man könne die »Datierung, zwar zu Unrecht, aber aus Gründen der Bequemlich-

keit doch eine äußere nennen«, die »äußere Notierung« von einer »viel wesentlicheren

Einverleibung des Datums in ein Gedicht« unterscheiden. Celans Gedicht neige aber

dazu, »diese Trennungslinie zu entfernen, sprich aufzuheben.«33 Bei Celan sei die Da-

tierung »in den Leib des Gedichts […] eingeschrieben«. Dies einerseits »in einen seiner

Teile in einer dem traditionellen Code nach erkennbaren Form […] (beispielsweise ›der

13. Februar‹)«, anderseits aber »mit einer Datierung nicht konventionellen, nicht kalen-

darischen Typs, welcher restlos mit der allgemeinen Anordnung des poetischen Textes

zusammenfiele.«34

Den Anhaltspunkt für diese Argumentation bilden auch hier die beiden parado-

xal verbundenen Merkmale des Datums – das Singuläre und das Wiederholbare: Nur

als nicht Singuläres werde das Konkretum – es ist von Celan die Rede –, der Holo-

caust, sagbar, schreibbar, erinnerbar. Es ist einerseits unerlässlich, so Derrida, dass

sich das Gedicht der Kennzeichnungsfunktion (»marque«) des Datums entledige (»se

dé-marquer«), sich sogar »von dem löse, was es datiert«. Andererseits werden ›die Da-

ten‹ »in diesem Vorgang der Ent-kennzeichnung (»démarcation«), ja in »diesem Akt

der Ent-fernung (›deportation‹)« selbst wieder lesbar: »[…] [L]esbar als Datum, genau-

genommen dadurch, dass es sich vom Datum losreißt, sich selbst seiner unmittelbaren

Haftung, dem Hier und Jetzt, entzieht; dadurch, dass es sich von dem, was es dennoch

bleibt, befreit, nämlich vomDatum. In ihmmuss sich das ›Unwiederholbare‹ wiederho-

len und dabei das irreduzible Einzigartige, das es bezeichnet, auslöschen.«35 Was also

›bleibt‹ ist das datum des Gedichts, das Gedicht als ›Datum‹, als Wiederholung, Markie-

rung ermöglichender ›Jahrestag‹.36WennDerrida also letztlich wieder beim Absolutum

32 Baumgärtner, Wasserzeichen, S. 93.

33 J. Derrida: Schibboleth, S. 38.

34 Ebd., S. 38.

35 Ebd., S. 35f.

36 Ebd., S. 94: »Das Gedicht ist dieser Jahrestag […].«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 293

der lyrischen Chiffre anlagt, wird dennoch in diesemDurchgang ein Äußerliches, in die

Chiffre Eingeschriebenes sichtbar.

Zu den als Datierung les- oder zumindest denkbaren Zeiten des Gedichts gesellt sich

auf erlebnis- und rezeptionsästhetischer Seite, die Annahme, dass das Gedicht grund-

sätzlich »zwei Zeiten« habe: Seine Herkunftszeit (Zeitpunkt des Sprechens, Sprechsi-

tuation) und den jeweiligen Zeitpunkt seiner Rezeption.37 Nur in dieser Rezeption, in

dieser Begegnungmit einem Gedicht, realisiere es sich, komme es zu jenem »punktuel-

len Zünden«38, einer jeweiligen Aktualisierung, die als ›Begegnung‹ oder ›Überschnei-

dung‹ zu bezeichnen wäre.

Besonders aus der Erlebnisästhetik lässt sich daraus ein Befund zur modernisti-

schen Zeitlichkeit der Lyrik ableiten: Diese lässt sich als ›präsentische‹ mancherorts als

»zeitlos«39 bezeichnete Punktualität, oben war vom punktuellen Zünden die Rede, des

lyrisch Präsentierten bzw. Vermittelten zusammenfassen. Zu ›einer Zeit‹, im Grunde

nicht datierbar, treffen also im Gedicht40 zwei Zeiten aufeinander, sodass das Gedicht

erst in diesem Aufeinandertreffen, in dieser ›Überschneidung‹, zum Gedicht, im Sinne

einer prototypischen Verzeitlichung des lyrischen Wortes in dessen potentieller Dialog-

haftigkeit wird. Hier formiert sich dann das Ideal eines die Zeiten überdauernden Ak-

kumulierens und einer potentiell ›jederzeit‹ möglichen Aktualisierung von Bedeutung

und Sinn.41 Hieraus ergibt sich gewissermaßen die äonische Seite des Aufeinandertref-

fens, der Wiederholung, der Überschneidung, der Begegnung. Darin ist nicht nur ein

›Wiedererinnern‹ angelegt, sondern auch ein »Vorerinnern«42, als gedächtniskulturelle

Speicherkapazität des lyrischen Textes.

37 D. Burdorf: Einführung, S. 174 (mit Verweis auf Walter Killy).

38 Vgl. ebd. Burdorf zitiert Friedrich Th. Vischer, der die »Gegenwart« als das grundlegende »zeitliche

Element« der Lyrik bestimmt: Die Lyrik sei »›[…] ein punktuelles Zünden der Welt im Subjekte: in

diesemMoment erfasst die Erfahrung dieses Subjekt auf dieseWeise.‹«

39 Ebd., 174.

40 Hier könnte die Forderung laut werden, zwischen dialogisch orientierten und hermetischen Ver-

sionen des Lyrischen zu unterscheiden. Letzteres wirft etwa Osip Mandel’štam dem symbolisti-

schen Dichter Konstantin Bal’mont (1867-1942) vor. Vgl. Osip Mandel’štam: »O sobesednike«, in:

ders., Sobranie Sočinenij v trech tomach. Tom vtoroj, Proza, New York: Inter-Language Literary As-

sociation 1971, S. 147-148; Ossip Mandelstam: »Über den Gesprächspartner«. Gesammelte Essays

1913-1924, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1994, S. 7-16, hier: S. 10.

41 Vgl. dazu Renate Lachmann: Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischenModerne,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990, vor allem den Abschnitt »Konzepte des Dialogischen«, S. 126ff.

42 Gerhart Baumann: »Wiedererinnerung – Vorerinnerung. Zum Zeitfeld des Gedichts«, in: Köhler,

Erich (Hg.), Sprache der Lyrik. Festschrift für Hugo Friedrich, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann

1975, S. 4-21, hier: S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Datumskunst

Ereignis zwischen Dialog und Zeitzerwürfnis

In einer solchen potentiellen Begegnung und dem dafür vorgesehenen Dialog zeich-

net sich eine Seite des Ereignishaften des Gedichts ab, wie sie in Osip Mandel’štams

Verständnis so zentral für die Lyrik ist: »Es gibt keine Lyrik ohne den Dialog« (»Net

lirika bez dialoga«) bringt er es in seinem Aufsatz »Über den Gesprächspartner« (»O

sobesednike«, 1913) auf den Punkt. Mandel’štam meint mit dem Gesprächspartner kein

konkretes, namentlich genanntes Gegenüber, es geht ihm um das immer gegebene Be-

zogensein des Gedichts auf einen ›Anderen‹.Der ›Gesprächspartner‹ ist eine dialogische

Konstituente und potentielle Konstellation, die die Begegnungmit dem bzw. einem An-

deren für das Gedicht unabdingbar macht.43 Mandel’štam findet für das Gedicht das

Bild vom Brief in einer an seinen zufälligen Finder – den »heimlichen Adressaten« –

versandten Flaschenpost.Wobei wohl nicht unwesentlich ist, dass die ›Flaschenpost‹ im

»kritischen Augenblick« ›versandt‹ wurde und als »letzte[r] Wille des Umgekommenen«

in die Hände dessen gerät, der nunmehr auch »das Datum des Ereignisses« erfährt:

Ein Seefahrer wirft im kritischen Augenblick eine versiegelte Flasche mit seinem Namen

und der Aufzeichnung seines Schicksals in die Fluten des Ozeans. Viele Jahre später streife

ich durch die Dünen und finde sie im Sand, lese den Brief, erfahre das Datum des Ereig-

nisses und den letzten Willen des Umgekommenen. Ich hatte ein Recht dazu, habe keinen

fremden Brief aufgemacht. Der Brief in der Flasche ist an denjenigen adressiert, der sie fin-

det. Ich habe sie gefunden. Dies bedeutet, dass ich auch der heimliche Adressat bin.

[Hervorhebungen B.O.]44

Dem»Datumdes Ereignisses«, das ja an sich schon ein Aufeinandertreffen, eine Verbin-

dung zwischen zwei Zeitkategorien darstellt, widmetMandel’štam hier freilich nicht ei-

gentlich die Aufmerksamkeit. Diese gilt dem größeren Ereignis, eben der dialogischen

Ausgerichtetheit des Gedichts auf einen ›Gesprächspartner‹. In diesem Sinn versteht

Mandel’štam das Gedicht nicht nur als »Zeichen von Erlebtem«, sondern vor allem als

»Ereignis« – russisch »sobytie«, was wörtlich ›Mit-Sein« heißt. Darin liegt die auf den

Dialog, die Begegnung gründende Zeitlichkeit des Gedichts, die Erinnerung an die ›Da-

ten des Ereignisses und des Erlebten‹. Darin ist es überzeitlich, in die Zukunft gerichtet

und überbrückt, überdauert historische Diskontinuitäten.

43 Weiterführend dazu die Frage nach der »Dialogizität der poetischen Sprache«: Renate Lachmann,

»Dialogizität und poetische Sprache«, in: dies. (Hg.): Dialogizität. München: Fink 1972, S. 51-62.

»Dialogizität« wäre im Sinne Michail Bachtins für die Lyrik auszuschließen. Bachtin verband sein

Konzept vonRedevielfalt impolyphonenRoman »rigorosmit der synkretischenProsagattung«und

»verkennt [dabei] die Lyrikkonzeption und –praxis des Akmeismus, der nachgerade alle Forderun-

gen seiner [Bachtins, B.O.] Sprachideologie einzulösen scheint und in der Dialogisierung sprachli-

cher Formen womöglich über ihn hinausgeht.« Ebd., S. 59-60.

44 O. Mandelstam: Über den Gesprächspartner, S. 9. O. Mandel’štam: O sobesednike, S. 147: »Море-

плаватель в критическую минуту бросает в воды океана запечатанную бутылку с именем сво-

им и описанием своей судьбы. Спустя долгие годы, скитаясь по дюнам, я нахожу ее в песке,

прочитываю, узнаю дату события, последнюю волю погибшего. Я вправе был сделать это. Я не

распечатал чужого письма. Письмо, запечатанное в бутылке, адресовано тому, кто найдет ее.

Нашел я. Значит, я и есть таинственный адресат.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 295

Auch wenn einzelne Gedichte (in Form einer Botschaft oder einer Widmung) an kon-

krete Personen gerichtet sein können, so wendet sich doch die Poesie als Ganzes an

denmehr oder minder fernen, unbekannten Adressaten, an dessen Existenz der Dich-

ter nicht zweifeln kann, ohne an sich selber zu zweifeln.45

Derrida geht in seinen Überlegungen zu den Daten Celans einen Schritt über diese von

Mandel’štam formulierte ideale Kontinuität schaffende Begegnung hinaus (ohne frei-

lich auf Mandel’štam Bezug zu nehmen). Derrida stellt heraus, dass es im »Geheimnis

der Begegnung« auch noch jenen Moment gebe, in dem die »Erfahrung des Datums«

auszubuchstabieren ist: Eine solche Erfahrung betrifft ganz wesentlich die Potenzen des

»beliebigen Jetzt«, des kalendarischen Heute.46 Einfacher gesagt: Das Datum im Ka-

lender zeigt die Kontingenz, und damit nicht nur Rück- und Vorerinnerung, sondern

Nichterinnerung, Vergessen, Nicht-Wissen an.

Und diese zweite Erfahrung, als Erfahrung des Datums, »das [eigentlich, B.O.] ge-

löscht werden« müsste, damit das »Einmalige des Gedichts« nicht gestört wird, auch

diese Erfahrung, so wohl eine zentrale These Derridas zu Celan, machen Celans Ge-

dicht erfahrbar.47 Schon wenn das Datum, schon weil das Datum die Möglichkeit einer

Begegnung anzeigt, zeigt es die Begegnung48 an.Nicht nur die geglückte, die glückliche

45 O.Mandelstam: Über den Gesprächspartner, S. 14f.; O. Mandel’štam: O sobesednike, S. 240: »Итак,

если отдельные стихотворения (в форме посланий или посвящений) и могут обращаться к

конкретным людям – поэзия, как целое, всегда направляется к более или менее далекому,

неизвестному адресату, в существовании которого поэт не может сомневаться, не усомнив-

шись в себе.«

46 J. Derrida: Schibboleth, S. 24f.

47 Ebd., S. 24: »Was ist es, das in dieser Erfahrung des Datums stattfindet, ist es die Erfahrung selbst?

Ist es die Erfahrung des Datums, das gelöscht werden muss, um aufbewahrt zu bleiben, damit

solcherart das Andenken an das Ereignis wachgehalten werde? Könnte es sein, dass hier das Ein-

malige dem Gedicht zur Beute fällt, dem Gedicht, das über dieses Einmalige hinauszugehen hat

und einzig durch diesen Vorgang der Beutewerdung diese Erfahrung zu transportieren und jen-

seits ihrer unlesbaren Chiffre verständlich zu machen vermag?«

48 Ebd., S. 23, S. 25: »Begegnung – rencontre: Im französischenWort treffen zwei Bedeutungen aufein-

ander, ohnewelche einDatumniemals stattfinden könnte: einerseits die Begegnung als zufälliges

Ereignis (l’aléa), als Glücksfall (la chance), als Schicksal (le hasard); eine Fügung (conjoncture) vonUm-

ständen, welche ein oder mehrere Ereignisse ein Mal zu einer bestimmten Stunde, an einem ganz

bestimmten Tag, Monat, Jahr, an einer ganz bestimmten Örtlichkeit besiegelt; und andererseits

die Begegnung mit dem Anderen, dieses unausweichliche einzigartige Ereignis, von welchem ein

Gedicht her spricht und auf welches es zu spricht. In ihrer Andersheit und Einsamkeit (die auch

dem ›einsamen‹, einzelgängerischen Gedicht eigen ist) kann die Begegnung die Nahtstelle ein

und desselben Datums bewohnen. Und das genau findet statt.Was da stattfindet, falls überhaupt

etwas stattfindet, ist also diese Begegnung; und sie erfolgt auf jeweils idiomatische Weise in jeg-

licher Bedeutung desWortes Begegnung.« »Rencontre – dans le mot français se rencontrent deux

valeurs sans lesquelles une date jamais n’aurait lieu: la rencontre comme l’aléa, la chance, le ha-

sard, la conjoncture qui vient sceller un ou plus d’un événement une fois, à telle heure, tel jour, tel

mois, telle année, en telle région; et puis la rencontre de l’autre, cette singularité inéluctable depuis

laquelle et à destination de laquelle parle un poème. Dans son altérité et dans sa solitude (qui est

aussi celle du poème ›seul‹, ›solitaire‹), elle peut habiter la conjoncture d’une même date. C’est ce

qui arrive. Ce qui arrive, si quelque chose arrive, c’est cela ; et cette rencontre, dans un idiome, de

tous les sens de la rencontre.« [Hervorhebung, B.O.]

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Datumskunst

Begegnung des Strandspaziergängers mit der Flaschenpost, sondern all die Möglich-

keiten, die ein solches Aufeinandertreffen verhindern könnten.

Im Datum wird also wesentlich auch eine andere Seite des Ereignisses verwiesen – die

des »Zeitzerwürfnisses«49. Im Ereignis als Zeitzerwürfnis ist nicht die »Löschung«50

des Chronos durch ein Äon veranschlagt, sondern die Erfahrung des Ereignishaften als

eine die Verlaufsform unterbrechende, eine Zäsur setzende. Im Sinne des Zeitzerwürf-

nisses ist das Ereignis eine »unüberbrückbare Differenz zwischen dem Davor und dem

Danach«, nicht einfacher »Sachverhalt« oder »Faktiztiät«.51 Was wir im bzw. als Ereig-

nis erfahren können, ist vor allem, dass sich das Ereignis unserer Erfahrung entzieht –

obgleich es sich »körperlich niederschlägt«, es »mich betrifft in Raumund Zeit«52. Denn

das Ereignis »geschieht zwar, tritt ein, allerdings ›außerhalb‹ jeder Zeit, denn der Mo-

ment des Eintritts selbst ist nicht in voller Qualität erfahrbar«.53 Ist das Ereignis durch

eine Zäsur, eine Unterbrechung markiert, so bedingt dies, dass ein Zwischenraum, ein

Intervall vorhanden ist, das ein Vorher von einem Nachher trennt.

Das Datum spielt in diesem Verständnis des Ereignisses dort eine Rolle, wo es dar-

um geht, dem »unwirklichen« Ereignis, dem die Zeitrechnung unterbrechenden, dem

nicht erfahrbaren, eine »Verwirklichung« an die Seite zu stellen.54 Dies betrifft auch die

Frage der Darstellung bzw. Darstellbarkeit des Ereignisses.55 Das Datum macht diese

Unerfahrbarkeit des Ereignisses56 erfahrbar – im Datum vollzieht sich ein »Wirklich-

werden des Anonymen«:57 Das datierte Ereignis verweist, indem es in der Datierung

seinen ›synthetischen‹ Charakter (Ricoeur) ausstellt, immer auch auf ein Zeitzerwürf-

nis.

Phänomene, die in diesem Buch als ›Datumskunst‹ betrachtet werden, provozie-

ren diese ungeschriebene Seite des Ereignisses; im exorbitanten Schreiben der Daten

beteiligt sich die Datumskunst an der Explikation der Zeitzerwürfnisse. Sie profani-

siert die Begegnung als ›date‹. Dabei hält sich die Datumskunst an der »vulgären« Seite

des Datierbaren auf, in jener Hälfte des »Jetzt«, das Heidegger eigentlich nicht zu mei-

nen behauptet, und es aber doch immer wieder nennt, geradezu braucht, um von der

Zeit überhaupt sprechen zu können. Nur wenn das »Jetzt« ein öffentliches ist, kann

es nämlich, so Heidegger, zur Begegnung im Sinne der »besorgenden Verabredung«

kommen. »Das ausgesprochene Jetzt ist im Miteinandersein für jeden verständlich«58,

49 Miriam Schaub: Gilles Deleuze imWunderland. Zeit- als Ereignisphilosophie, München: Wilhelm

Fink 2003, S. 139.

50 J. Derrida: Schibboleth, S. 24.

51 M. Schaub: Deleuze imWunderland, S. 116.

52 Ebd., S. 118.

53 Ebd.

54 Ebd., S. 137.

55 Ebd.

56 Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen, Berlin: Merve

2003, S. 33: »Was als Ereignis eintritt, kann nur da eintreten, wo es unmöglich ist.Wenn esmöglich

oder vorhersehbar wäre, könnte es nicht eintreten.«

57 M. Schaub: Deleuze imWunderland, S. 137.

58 Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie [1927]. Gesamtausgabe II. Abteilung.

Bd. 24: Vorlesungen 1923-1944, Frankfurt a.M.: Klostermann 1975, S. 373.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 297

definiert Heidegger die Verbindlichkeit des »Jetzt« als ein Allgemeines auch dann,wenn

»vielleicht jeder von uns dieses Jetzt von einem anderen Ding oder Geschehnis her da-

tiert.«59 Darüber hinaus macht Heidegger deutlich, dass die zu einem »Miteinander-

sein« führende Verabredung zu Zeiten, da man noch auf die durch den Sonnenstand

geworfenen Schatten eines Gnomons (oder, bei Heidegger: »Bauernuhr«) angewiesen

war, nicht nur voraussetzt, dass man sich zu einem verabredeten Sonnenstand treffe,

sondern auch, dass man sich eben an jener Stelle begegne, da der vereinbarte Schatten

überhaupt da, sichtbar, (ab)lesbar sei. Eine zu einem Miteinander führende Verabre-

dung setzt »die Gleichheit der Polhöhe des ›Ortes‹ voraus […], an dem das Abschreiten

des Schattens sich vollzieht.« »Die öffentliche Zeitbestimmung der besorgenden Ver-

abredung zum Beispiel erhält dann die Form: ›Wenn der Schatten soviel Fuß lang ist,

dann wollen wir uns dort treffen.‹«60

Für Gedicht und Gesprächspartner scheinen die gleichen Koordinaten zu gelten.

Sie liegen zwischen einer immerzumöglichen Begegnung, dem daran gebundenen Im-

mer-noch und Immer-neu des Dialogs und der vulgären Notwendigkeit einer punktge-

nau datierten Verabredung, ohne die es nicht zum Date kommen kann. Jenseits der

Begegnung wird Erinnerung – egal in welcher Richtung – unter den Vorzeichen der

Datumskunst zur banalen »Bilanz«.61

Das »tagesschreiben« und seine Formen

»tagesschreiben«: Diese von Stefan George pejorativ eingesetzte Bezeichnung für – et-

was salopp gesagt – die lyrische Stellungnahme zum Tages- bzw. Zeitgeschehen, kann,

mit umgekehrten Wertvorzeichen für unsere Überlegungen operativ sein. Denn das

›Datumsgedicht‹ ist eine Erscheinung eines ›t/Tagesschreibens‹. Ist für George klar,

dass »Nur durch Stilisierung […] ›die wortverbindungen von allen unebenheiten und

missklängen‹ gereinigt werden [können]« und »gerade der Sprache […] durch tages-

schreiben (aktualität) unrecht [geschieht]«62, interessieren wir uns gerade für diese

›Unrechtmäßigkeit‹, für den durch Referenzialitäten von Äußerem ›kontaminierten‹

Bereich des Lyrischen. Ein Überschuss an Referenz im Zeitgedicht, die auf die Inkor-

porierung von Daten folgende Exkorporierung und Explikation wird in gattunghisto-

risch bzw. gattungstheoretisch orientierten Studien vorsichtig als »Korrektiv des Äs-

thetischen«63,64 beschrieben. Datenhaftes verändert die Form und bestimmt das äs-

59 M. Heidegger: Grundprobleme, S. 373.

60 Martin Heidegger: Sein und Zeit [1926], Tübingen: Niemeyer 1993, S. 416.

61 GeorgWitte: »›Zumeiner Zeit‹. Konzeptualismus als Erinnerung«, in: Kohler, Gun-Britt, Blickwech-

sel. Perspektiven der slawischenModerne, in: Wiener Slawistischer Almanach [WSA] Sonderband

78 (2010), S. 345-362, hier: S. 346-347.

62 Vgl. Jürgen Wilke: Das »Zeitgedicht«. Seine Herkunft und frühe Ausbildung, Meissenheim am

Glan: Verlag Anton Hain 1974, S. 32.

63 J. Wilke: Zeitgedicht, S. 57 (im Zusammenhang mit Brechts Lyrik).

64 Auch Segebrechts Studie zum Gelegenheitsgedicht ist als Studie der Entwicklung der modernen

Lyrik – am Beispiel Goethes, der auf den ›Kunstcharakter‹ seiner Gelegenheitsgedichte bestanden

habe – zu verstehen. Wolf Segebrecht: Das Gelegenheitsgedicht. Ein Beitrag zur Geschichte und

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Datumskunst

thetisch Erfahrbare neu. »Politische Lyrik«, »Gelegenheitslyrik«, engagierte Lyrik65: In

diesen generischen Klassifikationen des Lyrischen scheint der künstlerische Eigenwert

und Eigensinn gerade aufgrund des Wirklichkeitsbezugs, einer bestimmten Funkti-

on66 bestimmter Textsorten fraglich. Nach einem kurzen Überblick über solche Form-,

Funktions- und Statusdispute werde ich auf zwei Konzepte der Referenzdiskussion zur

Lyrik des Akmeismus eingehen: Dort wird es um »graždanskaja lirika« (etwa: ›staatsbür-

gerliche Lyrik‹) einerseits gehen und andererseits um Überlegungen zur sogenannten

»semantischen Poetik« (»semantičeskaja poėtika«).

Jenseits von Erlebnislyrik, ›Kunstlyrik‹ oder ›Labordichtung‹67 stehen also lyrische

›Zweck- und Gebrauchsformen‹ wie das Gelegenheitsgedicht, bzw. eine auf »Ungele-

genheiten« referierende Lyrik. Walter Höllerer prägt diesen Begriff 1961, die Diskussi-

on um die (Un)möglichkeit eines Gedichts ›nach Auschwitz‹68 aufgreifend, und stellt

fest, dass »[D]as Gedicht, das heute geschrieben wird, […] ob man will oder nicht, ei-

ne große Ungelegenheit zum Anstoß [hat], nämlich die Situation gleich nach 1945.«69

Wie im »Zeitgedicht« oder »Zeitlied«70 geht es dabei immer um eine Abgrenzung zum

Politischen oder besser: zur Bestimmung eines Standpunkts im Bezug auf politische

Machtlagen. Im russischsprachigen, slawisitischen Zusammenhang kann die Bezeich-

nung »graždanskaja lirika« bzw. »graždanskaja poėzija«, was wörtlich mit ›bürgerliche

Poetik der deutschen Lyrik, Stuttgart: J.B. Metzlersche Verlagsbuchhandlung 1977, S. 21-23. His-

torisch zum Zusammenhang zwischen Panegyrik und/als Casualpoesie in der russischen Schrift-

kultur/Literatur des 18. Jahrhunderts vgl. Riccardo Nicolosi: Die Petersburg-Panegyrik. Russische

Stadtliteratur im 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M., Berlin, Bern u.a.: Peter Lang 2002, S. 25-27.

65 Dazu auch dieDiskussion umdas realistischeGedicht bzw. denRealismus in der Lyrik. Vgl.: Brigitte

Obermayr: »Das Überzählige. Versuch zum Realismus in der Lyrik«, in: Linck, Dirck u.a. (Hgg.),

Realismus in den Künsten der Gegenwart, Berlin: diaphanes 2010, S. 191-214.

66 Vgl. Rüdiger Zymners ebenso produktivenwie provokanten, gleichzeitig aber auch zu deskriptiven

Begriff der Funktion des Lyrischen, mit dem er gegen die vermeintliche »Funktionslosigkeit« der

Lyrik argumentiert. Rüdiger Zymner: »Funktionen der Lyrik«, in: Lamping, Dieter (Hg.), Handbuch

Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart: J.B. Metzler 2011, S. 107-113, hier: S. 197. Vgl. ders.,

Funktionen der Lyrik, Münster: Mentis 2013.

67 AusDokumenten zumSymposium »Lyrik heute«, Günter Grass: »Das Gelegenheitsgedicht, oder, es

ist immer noch, frei nach Picasso, verboten, mit dem Piloten zu sprechen«, in: Akzente. Zeitschrift

für Dichtung 8 (1961), S. 8-11, hier: S. 9.

68 Theodor W. Adorno: »Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft«, in: ders., Kulturkritik und Gesell-

schaft I. Gesammelte Schriften. Bd. 10.1, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1998,

S. 30. »Kulturkritik findet sich der letzten Stufe von Kultur und Barbarei gegenüber: nach Ausch-

witz Gedichte zu schreiben, ist barbarisch, und das frisst auch die Erkenntnis an, die ausspricht,

warum es unmöglich ward, heute Gedichte zu schreiben.« Vgl. dazu u.a. Petra Kiedaisch (Hg): Ly-

rik nach Auschwitz? Adorno und die Dichter, Stuttgart: Reclam 1995. TheodorW. Adorno: »Ob nach

Auschwitz noch sich leben lasse.« Ein philosophisches Lesebuch, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.

69 Walter Höllerer: »Das Ungelegenheitsgedicht«, in: Akzente. Zeitschrift für Dichtung 8 (1961), S. 23-

34, hier: S. 23. Grass spricht im Gegensatz dazu vom »Urgelegenheitsgedicht«, G. Grass: Gelegen-

heitsgedicht, S. 10.

70 Vgl. J. Wilke: Zeitgedicht, S. 21, W. Segebrecht: Gelegenheitsgedicht, S. 24; Rudolf Drux: »Gelegen-

heitsgedicht«, in: Lamping, Dieter (Hg.), Handbuch der literarischen Gattungen, Stuttgart, Kröner

2009, S. 325-333.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 299

Lyrik‹ zu übersetzen wäre71, politische Lyrik (»političeskaja lirika«) oder volkstümliche

Lyrik (»narodnaja lirika«) umfassen, es gibt aber auch Argumente, »graždanskaja liri-

ka« als eine allgemeiner auf Lebensumstände oder Zeitverhältnisse gerichtete Lyrik von

einer politischen, einer politischen Gruppierungen sich zuschreibenden, zu unterschei-

den.72 So enthält die sowjetische Literaturenzyklopädie von 1925 neben demEintrag zur

»graždanskaja poėzija« einen zur »političeskaja poėzija«73 (politischen Poesie). Dabei ist

bemerkenswert, dass der Eintrag zu »graždanskaja poėzija« viel umfangreicher ausfällt,

und politische Lyrik im engeren Sinn, also als Lyrik, die politische Themen oder Ide-

en aufgreift, beschreibt. »Političeskaja poėzija« wird hingegen nur kurz im Sinne der

Gelgenheitslyrik charakterisiert. In späteren vergleichbaren sowjetischen Enzyklopä-

dien zur literarischen Terminologie oder in Handbüchern fehlen diese Einträge dann

gänzlich. Lyrik hat dann, den Maximen des sozialistischen Realismus gemäß, ›staats-

bürgerlich‹ und ›politisch‹ zu sein.74 In diesem Fall ist die Frage nach dem ›Gebrauchs-

wert‹ der Lyrik in ihr Gegenteil gekehrt: Wenn die hier bereits mehrmals herbeizitierte

Argumentation besagt, dass das ›Zeitgedicht‹ den Bereich des originär Künstlerischen

verlasse und sich Bereichen annähere, die außerhalb der Kunst von Bedeutung seien,75

so trifft zumindest für die mit der sowjetischen, sozrealistischen Norm konform ge-

hende Dichtung genau das Gegenteil zu.

Angesichts dieser Konstellation zeichnet sich die Schlüsselfrage ab, wie Lyrik sich

zu dieser Form der absoluten Veräußerung, Pragmatisierung verhalten kann. Entge-

gen der Annahme, der einzige Weg sei der Rückzug, sei Verinnerlichung, hermetische

Abdichtung, ist schon und noch in spätsowjetischer Zeit in Bezug auf Anna Achmato-

va und Osip Mandel’štam von »semantischer Poetik« (»semantičeskaja poėtika«)76 die

Rede. Dies ist bemerkenswert, stellt doch das Attribut »semantisch« eine uneigentliche

Inanspruchnahme des »semantischen Dienstwerts« der Sprache an, und somit ein Ver-

71 Iosif Ėjges: »Graždanskaja poėzija«, in: Literaturnaja ėnciklopedija: Slovar’ literaturnych terminov

v 2-ch tomach, Moskau: Literaturnoe Izdatel’stvo L. D. Frenkel’ 1925, S. 175-177.

72 Die russische Diskussion ist zutiefst von den Debatten um Nikolaj Nekrasovs paradigmatisches

Rollengedicht »Poėt i graždanin« (»Dichter und Bürger«), 1855/1856 geprägt. Die Aufforderung an

den Dichter, »graždanin« zu sein, umfasst darin das ganze Spektrum von Engagement, Realismus

aber auch Staatsbürgerschaft. Nikolaj A. Nekrasov: Polnoe sobranie sočinenij i pisem v 15-ti to-

mach. Tom 2, Leningrad: Nauka 1981. Nikolai A. Nekrassow: Gedichte und Poeme. 2 Bände, Bd. 1,

Berlin, Weimar: Aufbau Verlag 1965, S. 179-188.

73 K.: »Političeskaja poėzija«, in: Literaturnaja ėnciklopedija: Slovar' literaturnych terminov v 2-ch

tomach, Moskau: Literaturnoe Izdatel’stvo L. D. Frenkel‹ 1925, S. 606-607.

74 Vgl. dazu programmatische Stellungnahmen in der zweiten Hälfte der 1930er Jahre in den Partei-

organen, wie: »O političeskoj poėzii«, in: Pravda, 28.02.1937, S. 4.

75 I. Ėjges: Graždanskaja, S. 177: »Однако, то знамя, под которым движется Г[ражданская] П[оэ-

зия], бесспорно ограничивает диапозон художественного размаха, скорее удаляя поэзию от

ее первоистоков и сближая ее с областями, имеющими самостоятельное значение помимо де-

ятельности искусства.« (Jedoch begrenzen die Merkmale der bürgerlichen Poesie das Spektrum

ihrer künstlerischen Reichweite, wobei sie sie von ihren Ursprüngen entfernen und sie in die Nähe

von Bereichen rücken, deren Bedeutung außerhalb der Wirkung von Kunst liegt).

76 Jurij M. Levin, Dmitrij M. Segal, Roman D. Timenčik, Vladimir N. Toporov: »Russkaja semantičes-

kaja poėtika kak potencial’naja kul’turnaja paradigma«, in: Russian Literature 7/8 (1974), S. 47-82.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Datumskunst

lassen des Immanenzbereichs.77 Michail Gasparov geht 1997 in Bezug auf die »Stalin-

Ode« von Osip Mandel’štam einen Schritt weiter und spricht von einer »graždanskaja

lirika«78 (staatsbürgerliche Lyrik/politische Lyrik).

Lyrik und Fiktion: Zwischen »semantischer Poetik«
und modalen Unbestimmtheiten

Die Diskussionen um Fiktion in der Lyrik beginnen meist mit der Auseinandersetzung

mit Käthe Hamburgers Diktum, dass aufgrund der wirklichen Ich-Origo des Aussage-

subjekts die Dichtung grundsätzlich (mit Ausnahme des Dialog- bzw. Rollengedichts)

nicht fiktional sei,79 zumindest, so relativiert die spätere Forschung, sei Lyrik der Fik-

tion gegenüber ›indifferent‹.80 Verschiebt man aber die Perspektive der Fragestellung

vom Aussagesubjekt81 auf die Temporalitäten und Modalitäten des Lyrischen mit Blick

auf die Merkmale des Datums, wie wir sie oben als singulär, wiederholbar und immer

Möglichkeitsformen (dasmögliche Nicht-Wissen) anzeigend bestimmten, wird das Fik-

tionale für das Lyrische geradezu zentral. Derrida nennt das Datum »eine Art Fiktion«

und spricht dabei von den Grenzen des Wissbaren, des Erzählbaren, die vom Datum

angezeigt würden: »[D]as ursprüngliche Datum, in seiner Eigenschaft als ein vom an-

deren Hier-Jetzt kodiertes Merkmal [war] bereits eine Art Fiktion […]. Dieses Hier und

Jetzt, das »Einzigartige« (»singularité«)82 könne nur »in der Erzählweise der Konventi-

on und der Allgemeinheit, jedenfalls der wiederholbaren Merkmale«83 wiedergegeben

werden. Hierbei wird eineModalität deutlich, die auch im Hier und Jetzt des Lyrischen

auf die Möglichkeitsform angewiesen ist und mit dieser operiert. Fiktion spielt so ge-

sehen in der Lyrik als Zeitform eine Rolle und ist nicht auf die lyrische Darstellung von

(fiktiven) Gegenständen beschränkt.84 Winfried Menninghaus schlägt in der Ausein-

77 Vgl. Hans Blumenberg: »Sprachsituation und immanente Poetik«, in: Iser, Wolfgang (Hg.), Im-

manente Ästhetik. Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne, München: Wilhelm

Fink 1966, S. 145-155, S. 150, zum weiter vorne bereits ausführlich zitierten Paradigma der Imma-

nenz, zur »[…] programmatisch gewordene[n] Entselbstverständlichung der Gemeinsprache«, die

»ein[en] Punkt erreicht, an dem der semantische Dienstwert der Sprache gleichsam versagt.«

78 Michail L. Gasparov: O. Mandel’štam. Graždanskaja lirika 1937 goda, Moskau: RGGU 1996.

79 Käthe Hamburger: Die Logik der Dichtung, Stuttgart: Klett-Cotta 1977, S. 220; S. 245.

80 Vgl. dazu F. Zipfel: Fiktion, (mit Verweis auf Anderegg): S. 303, sowie: ders., Lyrik und Fiktion, S. 162-

166.

81 Die weitreichenden Folgen von Hamburgers Diktum schlagen sich etwa im Standpunkt von Do-

minique Combe nieder, der das lyrische Subjekt als fiktionalisiertes autobiographisches Subjekt

veranschlagt, und so dem Fiktionalen im Lyrischen seine Geltung zuschreibt: Dominique Combe:

»La référence dédoublée. Le sujet lyrique entre fiction et autobiographie«, in: Rabaté, Dominique

(Hg.), Figures du sujet lyrique, Paris: Presses Universitaires des France 1996, S. 39-63, hier: S. 55; 60

(Gelebte Erfahrung im Lyrischen als allegorisch maskenhafte Fiktionalität).

82 J. Derrida: Schibboleth [frz.], S. 84.

83 J. Derrida: Schibboleth, S. 101.

84 F. Zipfel: Fiktion, S. 304: »Gedichte sind dann fiktional, wenn in ihnen fiktive Gegenstände darge-

stellt werden und wenn die Texte als innerhalb der Sprachhandlungspraxis Fiktion produziert und

rezipiert verstanden werden.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 301

andersetzung mit Celan vor, von einem »produktiven Nicht-Wissen« zu sprechen, das

an Stelle der vollumfänglichen Entschlüsselung der Referenzen treten könne.85 Eine

vielleicht so zu bezeichnende performative Hermetik Celans will offensichtlich ein Re-

ferenzzerwürfnis erfahrbar machen.86 Menninghaus weist nicht nur darauf hin, dass

Celan »eine zunächst größere Erkennbarkeit und Deutlichkeit von Verweisen im Pro-

zeß des Arbeitens an den Gedichten zunehmend getilgt hat«87, er erwähnt auch die

Erzählungen darüber, dass er »die einmal verwischten Spuren auch im Gespräch mit

Freunden nicht wieder auf[deckte].« Im Sinne einer möglicherweise intentionalen Ver-

unklarung sei davon auszugehen, dass das Gedicht »mögliche Anstöße seines Werdens

im Bestand seines Daseins so assimiliert, dass der Weg zurück nur um den Preis der

Dichtung selbst beschritten werden kann.« Ein Dechiffrieren ist also nicht nur schwie-

rig, und es scheinen vielmehr kaum ›Eingeweihte‹ denkbar, die das tatsächlich ver-

möchten.88 Der am Ende von den Quellen wegführende, aber in der Hoffnung, sie zu

erreichen, angetretene ›Rückweg‹, die Suche nach der referenziellen Wirklichkeit, auf

die Celan die Leser schickt, macht die Unmöglichkeit der totalen Zeugenschaft, die in

der Lage wäre, die faktischen Verhältnisse vollständig wiederzugeben, erfahrbar.89

An dieser Stelle wird die Grenzperformanz der Daten nachvollziehbar: Man kann

den Effekten der Konkretizität, der Eindeutigkeit und Faktizität entweder im Drang

nach »abstraktem Datenwissen«90 offensichtlich bis zu jenem Punkt folgen, da wir den

Sachverhalt lückenlos zu rekonstruieren in der Lage sind (oder meinen, es zu sein). Da-

bei geht aber etwas verloren, was vielleicht und vielmehr die Botschaft und die Struk-

tur der Daten ist: Die Erfahrung der Grenzen des Faktenwissens, die eine Erfahrung

der Form, einer Poetik von Ereignisdaten ist. Zwischen dem »Einhorn« als Fabelwe-

sen und einem Herrn »Einhorn« als Jugendfreund des Dichters91 gilt es nicht so sehr

zu entscheiden, als die Unentscheidbarkeit dieser Vereinzelungen auszuhalten ist, die

85 Winfried Menninghaus: »Wissen oder Nicht-Wissen. Überlegungen zum Problem des Zitats bei

Celan und in der Celan-Philologie«, in: Shoam, Chaim/Witte, Bernd (Hgg.), Datum und Zeit bei

Paul Celan. Akten des Internationalen Paul Celan-Colloquiums Haifa 1986, Bern, Frankfurt a.M.,

Paris, New York: Peter Lang 1987, S. 81-96. Eine aktuellere Untersuchung zu Celan zwischen Selbst-

referenz und »historical reference«, bzw. als lyrische Synthese beider Pole: Shira Wolosky: »The

Lyric, History and the Avant-Garde: Theorizing Paul Celan«, in: Poetics Today 22:3, 2001, S. 651-668.

86 Vgl. J.-F. Lyotard: Widerstreit, S. 106.

87 W. Menninghaus: Wissen oder Nicht-Wissen, S. 91. Vgl. den Hinweis bei P. Szondi: Eden, S. 114:

Celan habe »in der Reinschrift die Gedichte datiert«, in der Veröffentlichung aber nicht. Zu Datie-

rung der Gedichte als »Brücke zu den Daten der Geschichte« vs. Zeitkonzept bei Celan vgl. Axel

Gellhaus: »Das Datum des Gedichts. Textgeschichte und Geschichtlichkeit des Textes bei Celan«,

in: Text. Kritische Beiträge 2/1 (1996), S. 79-96, S. 82.

88 Vgl. auch Adorno zum »Rätselcharakter« von Kunstwerken allgemein: Theodor W. Adorno: Ästhe-

tische Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, S. 184: »Je besserman ein Kunstwerk versteht, desto

mehr mag es nach einer Dimension sich enträtseln, desto weniger jedoch klärt es über sein kon-

stitutiv Rätselhaftes auf.«

89 Vgl. J.-F. Lyotard: Widerstreit, S. 106.

90 W. Menninghaus: Wissen oder Nicht-Wissen, S. 91.

91 Erich Einhorn (1920-1974), Jugendfreund Celans aus Czernowitz. Sie hatten sich zuletzt in Wien

gesehen. Vgl. Paul Celan: Von Schwelle zu Schwelle. Vorstufen – Textgenesen – Endfassung. Bear-

beitet von Heine Schmull, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002, Anm. S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Datumskunst

Modalität. Es geht hier nicht einfach um ein »Nicht-Wissen«, sondern um die Erfah-

rung einer Differenz zwischen unmöglicher Feststellung der faktischen Referenz und

einem Entschlüsseln der Fakten.92 Dieses Bewusstsein und dieses Wissen sind es, was

die Daten erfahrbar machen, die explizierten Daten im Datumsgedicht ausstellen. Es

geht also um das Wissen eines Mehr und das Wissen der Grenzen des eigenen Wissens

– darin liegt wohl mehr Faktizität, Erfahrung von Faktizität, als in jeder dechiffrierten

Namenschiffre. Einerseits die viel zitierte »aller unserer Daten eingedenk bleibende

Konzentration«. Dem Eingedenken diametral entgegengesetzt, dabei aber nicht weni-

ger von Erinnern und Vergessen handelnd, ist die Explikation von Namen und Daten

von der hier immer wieder die Rede ist.

Die Aufmerksamkeit, die das Gedicht allem ihm Begegnenden zu widmen versucht,

sein schärferer Sinn für das Detail, für Umriß, für Struktur, für Farbe, aber auch für die

›Zuckungen‹ und die ›Andeutungen‹, das alles ist, glaube ich, keine Errungenschaft des

mit den täglich perfekteren Apparaturen wetteifernden (oder miteifernden) Auges, es

ist vielmehr eine aller unserer Daten eingedenk bleibende Konzentration.93

Weniger in die subtilen Zwischentöne der Sprachphilsophie und Sprachmystik ver-

strickt, aber in der Diskussion um Celan in vergleichbarer Weise zutiefst von der Sorge

um das kulturelle Gedächtnis und das historische Wissen getrieben, schlägt ein Au-

torenkollektiv aus Vertretern der sogenannten Tartu-Moskauer-Kultursemiotik für die

Lyrik von Anna Achmatova (1889-1966) und Osip Mandel’štam (1891-1938) den Begriff

»semantische Poetik« (»semantičeskaja poėtika«)94 vor. Nur angemerkt sei, dass der

Vergleich ›Mandel’štam – -Celan‹, bzw. die Problematik des Vergleichs u.a. auf eine Un-

terscheidung zwischen mnemokulturell bestimmten Voraussetzungen des Sprechens

über den/nach dem Holocaust auf der einen und einem Sprechen im Stalinismus auf der

anderen Seite hinauslaufen würde.95

Vom unmittelbaren Bezug auf Mandel’štams Poetik abgesehen, ist die Konzeption

der »semantischen Poetik« wichtig für eine Auseinandersetzung mit lyrischer Referen-

zialität, wo sie bislang kaum Berücksichtigung fand.

»Semantische Poetik« spricht zunächst von einer Referenzialität, die von einer

Selbstreferenzialtiät modernistischer Lyrik zu unterscheiden ist. »Semantisch« be-

zeichnet sie einen Datengehalt, der Geschichte, Alltag und kulturelle Tradition umfasst.

Freilich beinhaltet dieser Verweis auf einen Bedeutungsüberschuss der akmeistischen

Lyrik, also auf über die lyrische Selbstwertigkeit hinausgehende Bezüge, selbst schon

ein gedächtniskulturelles Politikum: Im Untertitel des Aufsatzes ist dies mit der

Formulierung vom ›potentiellen Paradigma‹ angezeigt: 1974 heißt dies potentielle Gege-

92 W. Menninghaus: Wissen oder Nicht-Wissen, S. 93.

93 P. Celan: Meridian, S. 198.

94 J. Levin u.a.: Russkaja semantičeskaja, S. 47-82.

95 Dies ist nicht zuletzt wegen der Bezugspunkte zwischen Celan und Mandel’štam bemerkenswert.

Celan als Mandel’štam-Übersetzer/Nachdichter: Ossip Mandelstam: Gedichte. Aus dem Russi-

schen übertragen von Paul Celan, Frankfurt a.M.: Fischer 1983. ZumVerhältnis Celan-Mandel’štam

u.a.:Michael Eskin: Ehtics andDialogue in theWorks of Levinas, Bakhtin,Mandel’shtamandCelan,

Oxford: Oxford University Press 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 303

nerinnerung, potentielles Alternativprogramm zur offiziellen sowjetischen Ästhetik und

Kulturpolitik.96

Im engeren, auf die Referenzialität der lyrischen Texte Achmatovas und Man-

del’štams fokussierten Sinn, bezeichnet das ›Semantische‹ aber eben gerade jenes für

das modernistisch Lyrische (in der Argumentation der AutorInnen des Aufsatzes in

Abgrenzung vom ›eigenbestimmten‹ Symbolismus) Mehr an Referenz/Bedeutung, das

wir mit Rancière als »Überzähliges«97 bezeichnen können.

Jurij Levin und die Mitverfasser des Aufsatzes unterstreichen von Beginn an, dass

die Wort-Arbeit bei Achmatova und Mandel’štam zutiefst von einem ›historischen Be-

wusstsein‹ durchdrungen sei. Von einem Bewusstsein von Ereignisgeschichte ebenso

wie von einem der ›Geschichte des literarischen Worts‹.98 Und hierin ist die wesent-

liche erinnerungskulturelle Dimension dieser semantischen Lyrik angelegt: Geschichte,

Erinnerung sei ins Wort eingeschrieben, im lyrischen Wort präsent, aktuell. So sei ›se-

mantische Poetik‹ in der Lage, die Beziehung zwischen dem Menschen und seiner Ge-

schichte – im Sinne der Gegenerinnerungen, eines alles für immer bewahrenden kultu-

rellen Gedächtnisses –wieder herzustellen.99 Freilich ist genau dieses mit einem unan-

greifbaren Gedächtnisspeicher verschworene Programm von der postmodernen Lyrik

und Kunst in Frage gestellt worden. Die postmoderne Lyrik impliziert oder inkorpo-

riert das Nicht-(mehr-)Wissen oder Vergessen nicht nur als Modalität, als Möglich-

keitsform, es buchstabiert dieses Wissen aus, indem sie Diskontinuität archiviert und

performiert.100

96 Zum sowjetischen Strukturalismus, insbesondere der Kultursemiotischen Schule um Jurij Lotman

und deren Verhältnis zu offiziellen sowjetischen Positionen vgl. Christa Ebert: »Kultursemiotik am

Scheideweg. Leistungen undGrenzen des dualistischen Kulturmodells von Lotman/Uspenskij«, in:

Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte 6/2 (2002), S. 53-76. Boris M. Gasparov: »Tar-

tuskaja škola 1960-ch godov kak semiotičeskij fenomen«, in:WSA 23 (1989), S. 7-21. ZumDisput um

diesen Aufsatz vgl.: Brigitte Obermayr: Paradoxe Partizipationen. Positionen der »Tartu-Moskauer

kultursemiotischen Schule« und der russischen Post-Moderne. Dissertationschrift, Salzburg 2002,

S. 1-37.

97 JacquesRancière: Politik der Literatur. Aus demFranzösischen vonRichard Steurer,Wien: Passagen

2007, S. 58.

98 J. Levin u.a.: Russkaja semantičeskaja, S. 48-49.

99 Ebd., S. 51: »Коррелятом к представлению о синхронической истории, скрепляемой нрав-

ственно личностной памятью, было создание Мандельшамом и Ахматовой особой – семан-

тической – поэтики, в которой гетерогенные элементы текста, разные тексты, разные жанры

(поэзия и проза), творчество и жизнь, все они и судьба – все скреплялось единым стержнем

смысла, призванного восстановить соотносимость истории и человека.« (Als Korrelat zur Vor-

stellung einer synchronen Geschichte, die in einem Gedächtnis in Persönlichkeitsgestalt akkumu-

liert sei, haben Achmatova und Mandel’štam eine besondere – eine semantische – Poetik geschaf-

fen, in der heterogene Textelemente, unterschiedliche Texte [vgl. Bedeutung des Zitats, B.O.], un-

terschiedliche Genres (Poesie und Prosa), Werk und Leben, all das sowie das Schicksal in einem

einzigen Sinnkern sich verfestigen, dem die Aufgabe zukommt, den Zusammenhang zwischen

Mensch und Geschichte wieder herzustellen.)

100 Vgl. Brigitte Obermayr: »Paradoxe Partizipationen: Intertextualität und Postmoderne (A. Ach-

matova und D.A. Prigov)«, in: Dunja Brötz/Barbara Aufschnaiter (Hgg.), Russische Moderne Inter-

kulturell. Von der Blauen Blume zum Schwarzen Quadrat, Innsbruck: Studien Verlag 2004, S. 84-

100.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Datumskunst

Zurück aber zur »semantischen Poetik« und deren Merkmalen, für die die Verfas-

serInnen folgende Charakteristika anführen: eine ausgeprägte Tendenz zur ›Prosaisie-

rung‹ (z.B. »Sujethaftigkeit«),101 die Erweiterung der poetischen Sprache Richtung Um-

gangssprache (Achmatova) bzw. die Entfaltung mythopoetischer Topoi (Mandel’štam),

die Tendenz zu Dialog, Replik und Rollengedicht, sowie eine ausgesprochene Situativi-

tät.102 Besonders hervorzuheben, weil unmittelbar an die Frage nach der Modalität im

Lyrischen anschließend, ist die modale Unbestimmtheit in der Lyrik Mandel’štams.103 Es

bleibe bei Mandel’štam unentschieden, ob es sich um Wirklichkeit, Möglichkeit bzw.

Vorstellbares handelt, und eben diese Unbestimmtheit sei die eigentliche, die faktische

Referenz, so die AutorInnen des Aufsatzes zur semantischen Poetik des Akmeismus.

Im großen Umfang kommt eine unbestimmte Modalität des beschriebenen Ereignis-

ses zur Anwendung. Man kann nicht sagen, ob es sich um ein Wirkliches oder um ein

Mögliches, Vorstellbares handelt. DiewahreModalität ist geradedasUnbestimmte.104

Auch hier tritt also ein lyrisch inszeniertes Referenzzerwürfnis, die Herausforderung,

die Unsicherheit auszuhalten, zu Tage. Damit hat die Möglichkeitsform, die Fiktion, in

der Lyrik aber einen zentralen Platz.

Indikation als Politik:
A. S. Puškin: »Geroj«/»Der Held« (1830)105

Am Gedicht »Der Held« (»Geroj«, 1830) von Aleksandr S. Puškin (1799-1837) wird sich

zeigen lassen, dass die Okkasion mehr ist, als lediglich dem Text äußerliche oder vor-

gängigeMarkierung.Die Datierungmarkiert einen »Einbruch der Zeit ins Spiel«106, die

Integration von historischen und politischen Dimensionen, des Konkreten und Realen,

das entgegen Vorannahmen von künstlerischer Autonomie des Lyrischen dessen Gel-

tungsbereich neu bestimmt. Aus dem Gelegenheitsgedicht wird ein Datumsgedicht,

aus dem Herrscherlob ein politisches Pamphlet.

Seinem Motto nach zu schließen, verhandelt Puškins Gedicht die Frage nach der

Wahrheit: Dem Rollengedicht ist der Satz »Was ist Wahrheit?« (»Čto est’ istina?«) vor-

angestellt, eine Replik aus dem Neuen Testament, die Pilatus in den Mund gelegt wird,

als er Jesus verhört (Johannes 18, 37-38). Puškins Gedicht antwortet mit einem ›falschen‹

101 J. Levin u.a.: Russkaja semantičeskaja, S. 55.

102 Ebd., S. 74. Auch explizit zu Datierungen des Sprechens wie des Besprochenen bei Achmatova.

103 Ebd., S. 62.

104 Ebd., S. 62. »Широко используется неопределенная модальность описываемого события.

Нельзя сказать, идет ли речь о действительном или о возможном, воображаемом. Истинной

модальностью является именно неопределенное.«

105 Teile dieser Analyse veröffentlicht in: Brigitte Obermayr: »Datumskunst. Zur Erfahrung der datier-

ten Zeit«, in: Hennig, Anke/Koch, Gertrud/Voss, Christiane/Witte, Georg (Hgg.), Jetzt und dann.

Zeiterfahrung in Film, Literatur und Philosophie, München: Wilhelm Fink 2010, S. 159-183.

106 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,

Tübingen: Mohr 1990 (6. durchgesehene Auflage), S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 305

Datum auf diese Frage. Der Text ist mit dem »29. September 1830, Moskau« datiert, ei-

ner Angabe, die weder mit dem Tag noch mit dem Ort der Entstehung des Gedichts

übereinstimmt. In seiner letzten Zeile, schon ›außerhalb‹ des Gedichtes, mit dem Mot-

to einen Rahmen bildend, meist etwas kleiner gedruckt und in einigem Abstand zur

letzten Verszeile, im Paratext, entscheidet sich in dieser Datierung nicht nur die Bot-

schaft des Textes.

Diese Datierung vergegenwärtigt ein Ereignis, das an keiner Stelle des Dialogge-

dichts zur Sprache kommt, aber dessen Anlass und wesentliche Aussage begründet.107

Die folgenden Abbildungen zeigen das Gedicht im russischen Original im vollen Um-

fang, als Reproduktion des Erstabdrucks, in der Zeitschrift »Teleskop’‹«, wo es 1831 an-

onym erschien. (Abb. 63-65)

Abb. 63-65: Anonym (Aleksandr S. Puškin): »Geroj« (Der Held), in: Teleskop‹ Nr. 1 1831, S. 46-

48.

Zieht man aus dem Rollengedicht »Der Held« lediglich den verbalen Disput zwi-

schen einem ›Dichter‹ und dessen ›Freund‹ in Betracht, muss man zur Einsicht kom-

men, der Text bestimme dasWesen des Heldentums am Beispiel Napoleon Bonapartes:

Ohne seinen Namen zu nennen, wird der Heeresführer und Staatsmann als Held ge-

priesen. Dies passiert in einem langen Monolog des ›Dichters‹ anhand des Sujets eines

Historiengemäldes, das der französische Herrscher 1804 von Antoine-Jean Gros von

sich malen ließ: »Bonaparte visitant les pestiférés de Jaffa« zeigt auf 5,23x7,15 Metern,

wie der Heerführer den Körper eines seiner Soldaten, der offensichtlich an der Pest

107 Aleksandr S. Puškin: »Geroj«, in: ders., Polnoe Sobranie Sočinenij v desjati tomach. Tom tretij,

Moskau: Izdatel’stvo Akademii Nauk SSSR 1957, S. 198-200.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Datumskunst

erkrankt ist, berührt. Bei dem Gemälde handelt es sich um ein ikonographisch höchst

komplexes, »überkodiertes« und sich in dieser Überkodierung selbst dekonstruierendes

Werk, das einen Trost spendenden und Heilung verheißenden Napoleon beim Besuch

von pestkranken Soldaten zeigen soll.108 Diese heroische, in der Aureole des Wunder-

tätigen dargestellte Geste rühmt Puškins Gedicht als tatsächliche Heldentat:

[…]/Нет, не у счастия на лоне/Его я вижу, не в бою,/Не зятем кесаря на троне,/Не

там, где на скалу свою/Сев, мучим казнию покоя,/Он угасает недвижим,/Пла-

щом закрывшись боевым;/Не та картина предо мною:/Одров я вижу длинный

строй,/Лежит на каждом труп живой,/Клейменный мощною чумою,/Царицею

болезней; он,/Не бранной смертью окружен,/Нахмурясь ходит меж одрами/И

хладно руку жмет чуме/И в погибающем уме/Рождает бодрость… Небесами/Кля-

нусь: кто жизнию своей/Играл пред сумрачным недугом,/Чтоб ободрить угасший

взор,/Клянусь, тот будет небу другом,/Каков бы ни был приговор/Земли сле-

пой…109

 

Nein, nicht als Schoßkind alten Glückes/Seh ich ihn, nicht im Schlachtenbrand,/Nicht

auf dem Throne, lichten Blickes,/Noch auf des Eilands Felsenstrand,/Wo er verdammt

zur Todesstrafe/Der Ruhe, trüb, in wachem Schlafe,/Im Mantel birgt sein Haupt und

stöhnt;/Vom rohen Volk als Held verhöhnt./Ein hehres Bild rührt mich vor allen:/Ich

sehe Betten ungezählt;/Auf jedem wälzt sich halbentseelt/Ein Mensch der Pestilenz

verfallen/Der Krankheitskönigin. Kein Tod/Der Schlachten ist es, der ihm droht;/Er

schreitet mit gefurchten Brauen,/Er drückt die grause Hand der Pest,/Und in den

matten Herzen lässt/Zurück er Trost und Gottvertrauen./Beim Himmel: wer so kalt

und fest/Dem schwarzen Tode kann begegnen/Um andrer willen, ist ein Held!/Ihn

wird der Himmel ewig segnen,/Wie auch der Spruch der blindenWelt/Mag lauten…110

Puškin, der sich in seinem Werk in vielfacher Form mit Napoleon auseinandersetzt,

unter anderem in dem aus Anlass seines Todes im Jahr 1821 entstandenem Gedicht

»Napoleon«, reflektiert an der historischen Figur Napoleon Bonaparte seine politischen

Einstellungen und elaboriert an diesem Thema seine künstlerische und intellektuelle

Auseinandersetzung mit der Geschichte. Napoleon ist für Puškin ein zeitgeschichtli-

ches Dispositiv, nicht zuletzt auch für seine Positionierung zu den politischen Kräften

108 »Jaffa is themost thoroughly Christianized of Gros’s Napoleonic images, in its journey from sketch

to finished picture gathering in allusions to Joseph in Arimathea, St. Roch, the Lazarus story,

Michelangelo’s Christ in Judgement, and, inevitably, St. Louis in his role as the healing roi thau-

maturge. That the picture should be so abundantly allusive, however, tells us something important

about the inherently improbable and unstable nature of the endeavour to paint a patina of the sa-

cred on a figurewhose actual significance is radically secular. […] The attempt to fill the picture by a

process of overcoding is its ideological undoing.« Christopher Prendergast: Napoleon and History

Painting. Antoine-Jean Gros’s La Bataille d’Eylau, Oxford: Clarendon Press 1997, S. 162.

109 Vgl. Alexander Sergejewitsch Puschkin: Gedichte. GesammelteWerke in sechs Bänden. Bd. 1, Ber-

lin: Aufbau Verlag 1973, S. 345-347, hier: S. 346. A. Puškin: Geroj, S. 199.

110 Puschkin, Held, S. 347.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 307

in Russland.111 Für die Auseinandersetzung mit dem heldenhaft der Pest ins Auge bli-

ckenden und dem an Pest erkrankten Soldaten unter die Arme fassenden Napoleon hat

Puškin 1830 zwei aktuelle Anlässe: Einerseits haben die 1829 erschienenen Memoiren

des ehemals im Dienste Napoleons stehenden Diplomaten Louis Antoine Fauvelet de

Bourienne (1769-1834) klargestellt, dass das Gemälde von Gros nicht die historischen

Tatsachen zeigt: Napoleon habe die Pestkranken nämlich in Wirklichkeit gar nicht be-

rührt. Puškins Gedicht verweist in einer Fußnote auf diese Memoiren, und zwar an der

Stelle, da der ›Freund‹ die vom Dichter geäußerte Begeisterung über derlei selbstlo-

ses Heldentum harsch mit den Worten »Dichterphantasien/Verstummt, wenn die Ge-

schichte spricht!«112 zurückweist. Historische Wahrheit, zumindest Wirklichkeit, steht

also hier gegen die von Künstlerhand geschaffene Wirklichkeit, in der sich im Übri-

gen auch die Wünsche des Auftraggebers eingeschrieben hatten: Das Bild von Gros war

nach den Vorgaben Napoleons überarbeitet worden.113

Der ›Dichter‹ lässt die Zurückweisung seiner Begeisterung für den somit als

Wunschgebilde dastehenden Helden aus dem Historiengemälde nicht gelten: Teu-

rer als niedrige Wahrheiten (»nizkich istin«) sei ihm nämlich der »erhebende Trug«

(»vozvyšajuščij obman«). Schließlich sei doch ein Held ohne ›Herz und Seele‹ (»ostav’

geroju serdce«) nichts als ein »Tyrann« (»tiran«). Dieses Plädoyer für den erhabenen

Trug und somit für Fiktion und künstlerische Freiheit wird durch die poetische Äquiva-

lenz im Reim »obman« – »tiran« (Trug/»Wahn« – »Tyrann«) unterstrichen: Die logisch

erscheinende semantische Äquivalenz zwischen Wahn und Tyrann wird in der Seman-

tik des Gedichtes ins genaue Gegenteil gekehrt: Der Trug/das Fiktionale, der Wunsch

wird zum poetischen Äquivalent des Tyrannentums. Nur wenn der ›Trug‹ möglich

sein kann, der ›Held‹ »Herz« haben, Projektionsfläche des Wünschens sein darf, sei

dem Tyrannentum Einhalt geboten: »Hoch ob der niedrig starren Wahrheit/Steht der

erhebend schöne Wahn…«:

[…]

Тьмы низких истин мне дороже

Нас возвышающий обман…

Оставь герою сердце! Что же

Он будет без него? Тиран…

111 Für einen knappen Überblick über das Spektrum der dichterischen Auseinandersetzung Puškins

mit Napoleon vgl. André Monnier: »Puškin et Napoléon«, in: Cahier duMonde russe et soviétique,

XXXII (2) (1991), S. 209-216, hier: S. 209: »Napoléon apparaît chez Puškin comme une figure émi-

nemment mouvante, en perpétuelle évolution, infinement plus mobile et variée que chez les Ro-

mantiques français, où elle a tôt fait de se figer dans une sorte de représantation hagiographique

après un violent rejet initial.«

112 A. Puškin: Geroj, S. 200: »Мечты поэта,/Историк строгий гонит вас!/Увы! его раздался глас, –*«

113 Vgl. Dan Ungurianu: »Koncepcija dvuch pravd u Puškina i Vin’i. Ešče raz k voprosu ob istočni-

kach stichotvorenija Geroj«, in: Revue des études slaves. Tome soixante-dixième. Fascicule 4. Paris

(1998), S. 815-824.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Datumskunst

 Hoch ob der niedrig starrenWahrheit/Steht der erhebend schöneWahn…/Nimmst du

das Herz, die Seelenklarheit/Dem Helden, bleibt dir – der Tyrann!…114

Diese Aussage, dieses Plädoyer für den künstlerischen ›Trug‹ im Dienste einer (politi-

schen) Idealvorstellung, ist an sich schon politisch brisant, wird jedoch durch den in

der ›falschen‹ Datierung des Textes repräsentierten Anlass zugespitzt und erhält einen

klaren Adressaten. »29. September 1830 Moskau« lautet die allerletzte Zeile des Tex-

tes, die auf den ersten Blick als Datierung, als Äußerliches erscheint. Diese Datierung

stellt aber einen deutlichen Gegenwartsbezug her, der Puškins Text nicht so sehr als

Auseinandersetzung mit Napoleon und der Frage nach der historischen Wahrheit im

Allgemeinen erscheinen lässt, sondern als einen konkreten Appell an Zar Nikolaj I. von

Russland. ›Falsch‹ ist diese Datierung insofern, als sie nicht, wie bereits eingangs er-

wähnt, den Tag indiziert, an dem das Gedicht verfasst wurde. Geschrieben wurde »Ge-

roj« (»Der Held«) wohl zwischen dem 11. Oktober und Ende Oktober 1830.115 Vielmehr

zeigt diese Datierung auf ein Ereignis, das eine Parallele zur ›Heldentat‹ Napoleons

aufweist: Am 29. September 1830 reiste Zar Nikolaj I. ins choleraverseuchte Moskau,

wo sich zu dieser Zeit auch Puškins Verlobte und gute Freunde des Dichters aufhielten.

Puškin selbst befand sich im September 1830 etwa 400 km östlich von Moskau auf dem

Landgut in Boldino, das er aufgrund der Cholera-Quarantäneverordnung nicht ver-

lassen durfte. Vom Ereignis des Zarenbesuchs in der verseuchten Zone erfuhr Puškin

aus der Zeitung, der, von Briefen abgesehen, ihm einzigen zu dieser Zeit zugänglichen

Quelle aktueller Informationen. Das zu dieser Zeit zwei Mal wöchentlich erscheinen-

de Periodikum »Moskovskie vedomosti« versorgte Puškin somit – mit entsprechender

Verspätung – mit den Neuigkeiten aus der Stadt. Die Ausgabe vom 1. Oktober 1830

enthielt die kurze, aber »gut sichtbar« platzierte Nachricht: »Moskau. Seine Hoheit der

Herr Kaiser gab sich die Ehre am 29. September um 11 Uhr nachts aus St. Petersburg in

dieser Stadt einzutreffen.«116 Napoleons ›fiktive‹ Heldentat, ein Produkt der politischen

Propaganda, steht somit Nikolajs ›faktischem‹, aus der ›gut platzierten‹ Zeitungsmel-

dung erfahrbaren, Edelmut scheinbar diametral gegenüber. Aber nur in der Datierung

des Gedichts ist davon ›die Rede‹.

Die Nachricht aus der Zeitung liefert Puškin den unmittelbaren Anlass, die Gele-

genheit für das Gedicht – und seine letzte Zeile: die Datierung. Diese Datierung spe-

zifiziert den Adressaten und die Botschaft des Textes auf politisch brisante Weise: Die

Botschaft des Gedichts geht qua Datierung direkt an den Zaren. Dabei ist aber solchen

Lesarten des Gedichts zu widersprechen, die darin Herrscherlob oder ein allgemeines

Plädoyer für mehr Menschlichkeit sehen.117 Dies würde Puškins Text auf ein simples

114 A. Puškin: Geroj, S. 200. A. Puschkin: Der Held, S. 348.

115 V. S. Listov: »Iz tvorčeskoj istorii stichotvorenija ›Geroj‹«, in: Vremennik Puškinskoj komissii 1981,

Leningrad 1985, S. 136-146, hier: S. 145.

116 Ebd., S. 143-144. Übersetzung B.O.

117 Ebd., Iz tvorčeskoj istorii, S. 146. Jurij Lotman verweist auf »Geroj« immer an den Stellen wo er

feststellt, dass Puškins Begriff vom Heldentum zunehmend menschliche Eigenschaften berück-

sichtigt. Vgl. Jurij M Lotman: Puškin. Biografija pisatelja. Stat’i i zametki. ›Evgenij Onegin‹. Kom-

mentarii, Sankt-Peterburg u.a. 2003, S. 144, 225, 258.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 309

Gelegenheitsgedicht reduzieren. Hätte ein solches den Umweg über diese Datumschif-

fre gebraucht?

Erst in der Referenz der Datierung »29. September 1830, Moskau« auf die poeti-

sche Opposition »obman«/»tiran« (»Trug«/»Tyrann«) wird das künstlerisch-politische

Anliegen des Gedichtes deutlich. Gerade diese Konstellation aus ›äußerem‹ Anlass und

(innerer) poetischer Formprofiliert jeneDefinition vonHeldentum,die Puškins Gedicht

in der Parallelsetzung von Napoleons ›falschem‹ bzw. fiktivem Handgriff mit Nikolajs

faktischer Geste moralischer Unterstützung der leidenden Bevölkerung leistet.

Als wahrer ›Held‹ geht darin jene »Wahrheit« (»istina«), nach der gemäß dem Mot-

to des Gedichts gefragt wird, hervor, die es, so paradox das klingen mag, ohne ›Trug‹

nicht geben kann. Die Zeilen »Lass dem Helden sein Herz; denn was/ist er ohne es?

Ein Tyrann!« sind eine radikal politische Botschaft an jene politische Instanz, die nicht

zuletzt auch für die Zensureingriffe in Puškins Texten verantwortlich ist. So gesehen

ist das Gedicht nicht so sehr Herrscherlob als vielmehr potentiell harsche Kritik und

rebellisches Programm: Von einem wahren Helden könne erst unter der Voraussetzung

die Rede sein, dass der »erhebende Trug« (»vozvyšajuščij obman«) seine Existenzbe-

rechtigung und Entfaltungsfreiheit habe.

Die politische Brisanz des Textes lässt sich auch daran ermessen, dass Puškin ein-

dringlich um anonymes Erscheinen bat.118 Im Januar 1831 erscheint »Der Held« erst-

mals – anonym – in der einige Jahre später von Nikolaj I. verbotenen Zeitschrift »Tele-

skop«. Zu einem weiteren Abdruck kommt es erst nach Puškins Tod, zu diesem Zeit-

punkt zum ersten Mal mit dem Namen des Verfassers. »29. September 1830, Moskau«

bleibt dennoch die eigentliche, namenlose Signatur119 des Textes. Zum einen handelt es

sich dabei umdie Signatur Puškins, dermit der Schreibung dieses Datums zumfiktiven

Zeugen der Moskauer Geschehnisse wird und so tatsächlich emphatischer Zeuge einer

Heldentat. Darüber hinaus ist »29. September 1830 Moskau« aber auch die Signatur

des Zaren, der als ›Held‹ ja Subjekt der Zeitungsmeldung, Subjekt des Gedichtes und

schließlich Subjekt der Geschichte ist. Diese Signatur als Datum ist – ganz im Sinne

des Gedichtes – eine fiktive, eine ›gefälschte‹ Unterschrift: Der Zar ›unterschreibt‹ mit

dieser Datierung die Gleichung »obman/tiran« und vor allem: die spezifisch poetische

und skripturale Logik, die das Signieren immer schon falsifiziert.120 Für die Tat des

118 Lotman ist der Meinung, Puškin wollte nicht im Geringsten den Verdacht erwecken, er wolle dem

Zaren schmeicheln, und habe deshalb auf ein anonymes Erscheinen seines Gedichts gepocht. J.

M. Lotman: Puškin, S. 144.

119 Vgl. den Vergleich Datum-Eigenname, bzw. Datum-Signatur, wie wir ihn bei Derrida finden: J.

Derrida: Schibboleth, S. 37-38: »Und ohne dass es einer speziellen Erwähnung bedürfte, geht die

Schreibung eines Datums (hier, jetzt, an diesem Tage usw.) stets mit einer Art Unterschrift einher:

derjenigewelcher oder diejenigewelche das Jahr, den Tag, denOrt, kurz die Gegenwart eines ›Hier

und Jetzt‹ einschreibt, legt durch diesen Akt der Einschreibung Zeugenschaft seiner eigenen Ge-

genwart und Anwesenheit ab.« Vgl. ebd., S. 33-34: »Et avant d’être mentionée, l’inscription d’une

date (ici, maintenant, ce jour etc.) ne va jamais sans une espèce de signature: celui ou celle qui ins-

crit l’année, le jour, le lieu, bref le présent d’un ici et maintenant‹ atteste par là sa propre présence

à l’acte de l’inscription.«

120 Vgl. Susanne Strätling: »Subversive Signaturen. Schriftzüge zwischen Bezeichnung, Bezeugung

und Betrug«, in: WSA 69 (2012), 465-490.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Datumskunst

Zaren steht hier nur das Datum, bzw. bleibt nur das Datum davon, dem nun aber ein

anderes, ein erdichtetes (von der historisch falschen Darstellung im Gemälde bis zur

Freistellung dieser Darstellung in Puškins Gedicht) Ereignis zugeschrieben wird.

Bemerkenswert, dass Puškin für sein »apokalyptisches Lied« sogar in Erwägung

zog, dass es in den »Moskovskie vedomosti« erscheinen könnte, also in jener Zeitung,

die ihm Anlass gegeben, die Gelegenheit bereitet hatte für sein Gedicht, indem sie vom

Ereignis am 29. September 1830 in Moskau berichtete. Dies brächte dem Gedicht – als

»Zeitungslied«121 – zumindest eine zusätzliche Datierung.

Ich schicke Ihnen ausmeinem Pathmos dieses apokalyptische Lied. Drucken Sie es, wo

Sie wollen, und sei es in den »Vedomosti«, aber ich bitte Sie und fordere im Namen

unserer Freundschaft dazu auf, niemandemmeinen Namen mitzuteilen.122

Gelegenheiten und Namen

Osip Mandel’štam zwischen Gelegenheit und Ungelegenheit

Die nüchterne These von einer semantischen Poetizität des Lyrischen könnte ihre Bri-

sanz auch dort entfalten, wo etwa mit Blick auf das Spätwerk von Osip Mandel’štam

(1891-1938), also der Lyrik aus den sogenannten »Woronescher Heften«, verfasst 1935-

1937123 in der Verbannung, auf der vorletzten Etappe seines Lebens und Schaffens, eben

die Frage nach der Situativität, und mehr noch, der Referenzialität, der Adressiertheit

der Texte, sich vehement stellt. Zwei Texte aus dem Jahr 1937 werden äußerst kontrovers

verhandelt, nämlich »Stichi o neizvestnom soldate« (»Verse vom unbekannten Solda-

ten«) sowie die »Oda Stalinu« (»Stalin-Ode«).124 In grober Vereinfachung kannman vom

ersteren Gedicht als Anti-Kriegs Gedicht sprechen. Das zweitere ist ein im Konditional

verfasstes Herrscherlob, das lyrische Gedankenexperiment eines solchen, im conditio-

nalis realisiert als gezeichnetes Porträt: »Wenn ich zur Kohle griffe für das höchste Lob

–/Für eine Zeichnung unverbrüchlicher Freude –/Würde ich die Luft mit Linien teilen

atemlos/In listige Winkel, vorsichtig, mich scheuend./Daß Gegenwart in ihnen wider-

121 Von Zeitungsliedern im engeren Sinn ist in der Germanistik für die Zeit vor der Zeitung die Re-

de: »[G]edruckte Neuigkeitsberichte in Versform, meist in siebenzeiligen Strophen mit derben

Illustrationen, die im 15.-17. Jh. von Zeitungssängern veröffentlicht und als Flugblätter verkauft

wurden.« In: Gero von Wilpert (Hg.): Sachwörterbuch der Literatur, Stuttgart: Kröner 2001, S. 921.

122 Vgl. Aleksandr S. Puškin: »[Pis’mo] M. P. Pogodinu. Načalo nojabrja 1830 g. Iz Boldina v Moskvu«,

in: ders., Sobranie Sočinenij v desjati tomach. Tom devjatyj [1830], Moskau: Chudožestvennaja Li-

teratura 1977, S. 343. »Посылаю вам из моего Пафмоса Апокалипсическую песнь. Напечатайте,

где хотите, хоть в ›Ведомостях‹ – но прошу вас и требую именем нашей дружбы не объявлять

никому моего имени.«

123 Russisch/Deutsch in: Ossip Mandelstam: Die Woronescher Hefte. Letzte Gedichte 1935-1937. Aus

dem Russischen übertragen und herausgegeben von Ralph Dutli, Zürich: Ammann Verlag 1996.

124 Ebd., S. 166-181; S. 230-237.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 311

hallend tobt,/Die Kunst mit frecher Kühnheit paarend […]«125 lauten die ersten Zeilen

einer ›Annäherung‹, die auch als Revision des berüchtigten ›Epigramms‹ auf Stalin von

1933 gelesen werden126, das nicht zuletzt dessen Äußeres im Bild von den ›madenfetten

Fingern‹ und den sich als Schnurrbart tummelnden Schaben grotesk verzerrt.127

Es gilt als literaturgeschichtlicher Konsens, dass dieses Gedicht die fürMandel’štam

tödliche Missgunst, er starb 1938 in einem GULAG, der politischen Führung hervorge-

rufen habe128, und vor diesem Hintergrund wird die »Ode« von 1937 immer wieder

als verzweifelter Selbstrettungsversuch gelesen und als solcher – mit Blick auf die ver-

femte ›Anbiederung‹ an den Despoten – legitimiert.129 Derlei Legitimation ist begleitet

von Hinweisen darauf, dass zur selben Zeit äußerst zeitkritische Gedichte entstehen,

worin sich zeige, dass die »Hypnose durch die stalinistische Wirklichkeit […] keine an-

dauernde Wirkung«130 gehabt habe. Michail L. Gasparov vertritt jedoch mit Blick auf

beide genannten Gedichte eine provokante Gegenposition dazu. In zwei zu einer Mo-

nographie zusammengefassten ausführlichen Aufsätzen zu den beiden Gedichten, mit

äußerst akribischer Darstellung der Textgenese, spricht er von Mandelštams »gražd-

anskaja lirika« (staatsbürgerlicher Lyrik) des Jahres 1937.131 Ein zentrales Argument für

diese Kategorie bezieht sich zunächst auf die Tatsache, dass Metrum und Reimschema

deutlich als Formzitat der prototypischen »graždanskaja poėzija« von Nikolaj Nekrasov

(1821-1877) markiert seien.132

Wenn Gasparov die beiden Gedichte als »graždanskaja lirika« bezeichnet, positio-

niert er Mandel’štam also inmitten einer Diskussion um das ›Politische‹ – zunächst

im Sinne einer Stellungnahme zu aktuellen Fragen gesellschaftlicher Verhältnisse –

und greift wohl insbesondere jene von Anna Achmatova überlieferte Äußerung Man-

del’štams im Zusammenhang mit dem »Epigramm« von 1933 auf: Hiernach drückte

Mandel’štam seine Überzeugung aus, dass es nötig sei, »staatsbürgerliche, politische«

(»graždanskie«) Gedichte zu schreiben.133 Also keine »Hypnose«, so Gasparovs Über-

125 Ebd., S. 230. »Когда б я уголь взял для высшей похвалы —/Для радости рисунка непрелож-

ной,—/Я б воздух расчертил на хитрые углы/И осторожно и тревожно./Чтоб настоящее в чер-

тах отозвалось,/В искусстве с дерзостью гранича,/[…].«

126 Michail L. Gasparov: O. Mandel’štam. Graždanskaja lirika 1937 goda. Moskau: RGGU 1996, S. 95-99

spricht von einer »palinodija« (Palinodie) des Gedichts von 1933 durch das von 1937. Von der zeitli-

chen Perspektivierung bzw. dem Tempus (1933: Gegenwart, Präsens; 1937: Futurum II) abgesehen,

sei vor allem auf die 3. Strophe und den Beginn der 6. verwiesen, die eine Beschreibung vor allem

von Augen und Augenbrauen beinhalten.

127 OssipMandelstam: »[Epigrammgegen Stalin]My živem, pod soboju ne čuja strany/Undwir leben,

doch die Füße, sie spüren keinen Grund«. Aus demRussischen übertragen und herausgegeben von

Ralph Dutli, in: ders.: Mitternacht in Moskau. Die Moskauer Hefte. Gedichte 1930-1934, Frankfurt

a.M.: Fischer 1990, S. 164-165.

128 Ralph Dutli: Mandelstam. Meine Zeit, mein Tier. Eine Biographie, Zürich: Ammann 2003, S. 404.

129 Ebd., S. 476.

130 Ebd., S. 476.

131 M. L. Gasparov: O. Mandel’štam.

132 Ebd., S. 48.

133 R. Dutli: Mandelstam, S. 406. Zweifellos nimmt Gasparov hier aber zu einem Disput Stellung, der

sich anlässlich der Konferenz zum Gedenken an den 100. Geburtstag von Osip Mandel’štam in

London 1991 entsponnen hatte. Vor allem der Beitrag von Iosif Brodskij, der für die »Ode« von

einem Nebeneinander von bitterböser Kritik und Satire ausging, wird hier immer wieder zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Datumskunst

zeugung, sondern – sowohl hier, im Epigramm von 1933, als auch da, in der »Ode«

von 1937, – im hellwachen Kontakt mit seiner Zeit und deren Überzeugungen. Staats-

bürgerlich, politisch, kritisch und also nicht, wie im Fall der »Ode« tödlich verzweifelt.

Seine These einer »staatsbürgerlichen« Haltung, bzw. Intention in beiden Gedichten

expliziert Gasparov wesentlich an deren temporaler Perspektivierung.

Dies sei zunächst für »Stichi o neizvestnom soldate« ausgeführt, wo Gasparov sein

Argument u.a. auf Textgenese und Analyse der letzten Zeilen des Gedichts aufbaut.

Dort nennen ›Gefallene‹/Soldaten/Männer134 ihre Geburtsjahre, das lyrische Ich sogar

das vollständige Geburtsdatum – nämlich das von Osip Mandel’štam: Entgegen der

gängigen Meinung, es handle sich dabei um einen Verweis auf die zahlreichen Einbe-

stellungen Mandel’štams zum örtlichen Geheimdienst seines Verbannungsorts, stellt

Gasparov, bezugnehmend insbesondere auf die vorletzte Redaktion des Gedichts, die

Behauptung in denRaum,dass es hier umdie fürEinberufungsbefehle relevanteNennung

des Geburtsjahres, bzw. Geburtsdatums gehe. Dies ist die Grundlage für Gasparovs Be-

hauptung des »Staatsbürgerlichen« der beiden Gedichtzyklen: Referiert die Nennung

des Geburtsjahres auf den Einberufungsbefehl, und nicht auf Vorladung oder Verhör,

sind die Sprechenden Teil der vom »Staat Gerufenen«, eben Staatsbürger, und nicht

Opfer dieses Staates. Und somit handle es sich bei den zum Zwecke der Erfüllung der

Staatsbürgerpflicht genannten Geburtsdaten nicht um eine »Lossagung vom sowjeti-

schen Regime«, sondern vielmehr, um dessen »Akzeptanz/Annahme«.135 Dies geschehe

auf der Grundlage einer Hoffnung auf eine Teilhabe an den Geschicken dieses Staates

– und möge diese auch als Teilhabe an dessen revolutionärem Aufbau gedacht sein.136

Stützend für Gasparovs Argumentation könnte der Hinweis darauf sein, dass auch die

Inkorporation von Mandel’štams Geburtsdatum in die Reimstruktur des Gedichts für

eine Teilhabe an der Zeit spricht.

Das Partikuläre der Geburtsstunde in »s vtorogo na tret’e« (»vom zweiten zum drit-

ten«) steht im Bezug zur großen Kategorie der »stolet’ja« (»Jahrhunderte«). Dabei ak-

zentuiert »stolet’ja« (Jahrhunderte), im Vergleich zu »vek« (Jahrhundert, Zeitalter) die

Abfolge, den kalendarischen Wechsel. Der Unterschied zwischen den Lexemen »sto-

let’ja« und »vek«, beide mit »Jahrhundert« übersetzbar, wird auch mit Blick auf das mit

»Vek« (»Jahrhundert«, »Meine Zeit«, 1923) betitelte Gedicht deutlich. »Vek« bringt den

Unterschied zwischen Zeitaltern zur Sprache, wie er sich im Vergleich zwischen dem

Iosif Brodskij: »[Obsuždenie ›Ody‹ Stalinu]«. (Mandel’štamovskoj konferencii v Londone v 1991g),

in: Sochrani moju reč‹, Moskau: RGGU 2000, S. 36-49. Vgl. auch Delir G. Lachutin: Obraz Stalina v

stichach i prozeMandel’štama. Popytka vnimatel’nogo čtenija (s kartinkami),Moskau: RGGU2008,

S. 11-112. Zum Verhältnis von »Kontext« und »podtekst« (das ›Mitgemeinte‹) bei Mandel’štam vgl.

Evgenij Soškin: Gipogrammatika. Kniga o Mandel’štame, Moskau: Novoe Literaturnoe obozrenie

2015, S. 39; S. 165-175 (zu »Stichi o neizvestnom soldate«).

134 Zu den zahlreichen literarischen und mythologischen Bezügen des Gedichts und den damit ver-

bundenen Transformationen von Lebens- und Bewusstseinszuständen in diesem Gedichtzyklus

vgl. die Anmerkungen von R. Dutli. O. Mandelstam: Woronescher, S. 331-339.

135 M. Gasparov: O. Mandel’štam, S. 14: »[…] это перекличка не в лагере, а на воинском призыве,

не среди отвергнутых государством, а среди призываемых государством, это не отречение от

советского режима, а его приятие.«

136 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 313

19. und dem 20. Jahrhundert abzeichnet: Das Gedicht diagnostiziert das »zerbrochene

Rückgrat« des 20. Jahrhunderts.137 In dem sich auf das Geburtsdatum reimende Wort

»stolet’ja« in den »Versen vom unbekannten Soldaten« geht es im Gegensatz dazu eben

nicht um Zeitalter, sondern um Lebenszeit, die im Sinne von Gasparovs Lektüre die-

ses Datums als Verweis auf einen potentiellen Einberufungsbefehl, als aktive Zeit, als

Handlungszeit zu verstehen und zu lesen ist:

Наливаются кровью аорты,

И звучит по рядам шепотком:

- Я рожден в девяносто четвертом,

Я рожден в девяносто втором…

И, в кулак зажимая истертый

Год рожденья с гурьбой и гуртом,

Я шепчу обескровленным ртом:

- Я рожден в ночь с второго на третье

Января в девяносто одном.

Ненадежном году, и столетья

Окружают меня огнем.138

 

Und vom Blut schwellen an die Aorten/Und ein Flüstern klingt hin durch die Schar:/–

Vierundneunzig, da bin ich geboren,/Und ich Zweiundneunzig, in jenem Jahr…/Und

dann preß ich, zerreibe im Fäustepaar/Meine Jahrzahl, die zahllos geteilte,/Und ich

flüstere mit blutleeren Lippen:/Bin geboren zur Nachtzeit vom zweiten zum dritten/

 

Januar Einundneunzig, im glücklosen Jahr –/Und wie Feuer umzingeln mich: Zei-

ten./[wörtlich: Im unsicheren Jahr, und die Jahrhunderte/Umzingeln mich wie Feu-

er]139

Derlei hoffnungserfüllt lebenszeitliche Orientierung, wenn nicht gar Visionäres, tref-

fe, so Gasparov, auch auf die »Oda Stalinu«, (»Ode an Stalin«, 1937) zu.140 Im Sinne

des »graždanskoe«, des »Staatsbürgerlichen«, kennzeichnen beide Texte einen Wunsch

nach Gemeinschaft – was durch die Sehnsucht, die Isoliertheit der Verbannung hinter

sich lassen zu können, ebenso gekennzeichnet sei wie vom dadurch fraglos verstärkten

aber noch nicht erstickten Wunsch, Zeitgenosse, Teil des Kollektivs zu sein.141 Frei-

137 Osip Mandel’štam: »Vek«, in: ders., Sobranie proizvedenija. Stichotvorenija. Moskau: Izdatel’stvo

Respublika 1992, S. 70-71. In der Übersetzung von Paul Celan ist der Titel »Vek« mit »Meine Zeit«

wiedergegeben. Ossip Mandelstam: »Meine Zeit«, in: ders., Gedichte. Aus dem Russischen über-

tragen von Paul Celan, Frankfurt a.M.: Fischer 1983, S. 51-52. So auch in der Übersetzung von Dutli:

OssipMandelstam: »Meine Zeit«, in: Tristia. Gedichte 1916-1925, übers.u. hg. v. Ralph Dutli, Zürich:

Ammann 1993, S. 139. Badiou spricht vom »Jahrhundert« vgl. A. Badiou: Das Jahrhundert, S. 21-37.

138 O. Mandelstam: Woronescher, S. 181.

139 Ebd., S. 180.

140 Vgl. dazu auch Christoph Garstka: Das Herrscherlob in Russland. Katharina II, Lenin und Stalin

im russischen Gedicht. Ein Beitrag zur Ästhetik und Rhetorik politischer Lyrik. Heidelberg: Winter

2005, S. 487-502.

141 M. Gasparov: O. Mandel’štam, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Datumskunst

lich ist hierfür zentral, aber das ist ja auch der Kern ›staatsbürgerlicher‹, ›engagierter‹

Dichtung, dass solche Teilhabe nur Kraft künstlerisch-»staatsbürgerlicher« Anstren-

gung und Formgebung möglich sei. Genau dies ist ja in den ersten Zeilen der »Ode«

geäußert, in denen von der Möglichkeit die Rede ist, dass sich die Gegenwart in den

Linien des Porträtierten zeige. (»Würd ich die Luft mit Linien teilen atemlos/In listige

Winkel, vorsichtig,mich scheuend./Daß Gegenwart in ihnen widerhallend tobt/[…]«.142

DenBeobachtungenGasparovs sei noch eine Beobachtung zur künstlerischen, dich-

terischen Aneignung – ›Inkorporierung‹ – des besungenen Zeitgenossen angefügt: Diese

zeigt sich in der Nennung des Namens »Stalin« und der damit verbundenen aktiv be-

triebenen Semantisierung des Eigennamens im Reim: Wenn noch in der zweiten Stro-

phe der Name des Revolutionsführers (»Stalin«) dessen ›bürgerlichem‹ (»Džugašvili«),

mit Präferenz für letzteren, auf verbaler Ebene gegenübergestellt ist (»Хочу назвать его

–не Сталин, –Джугашвили«/Džugašvili will ich ihn nennen, nicht: Stalin)143, kündigt

die zentrale Stellung des Namens »Stalin« in dieser Zeile aber schon die Richtung, die

»lexikalische Färbung« an, die der Name »Stalin« in der 6. Strophe erfahrenwird (»Stali-

na/ravnina/ispolina«): Hier wirdmit der Nennung des Namens bereits das Lautmaterial

vorbereitet, das dann schließlich in der letzten Strophe den Ton für den eigentlichen

Lobpreis vorgibt. Dabei darf natürlich die für den Namen kolportierte Etymologie (Sta-

lin – stal‹/Stahl) und dessen poetische Realisierung, bzw.Raffinierung nicht fehlen: Dies

nämlich im Sinne der Transformation des Zeichen- und Schreibmaterials, der »Kohle«

(»Wenn ich zur Kohle griffe«), zu eben jenem mittels dieser porträtierten ›Sta(h)lin‹.

Somit kann die anfängliche Möglichkeitsform im Konditionalis als erfolgreich zum Ab-

schluss gebracht, in den Realis überführt, gelten: Die letzten drei Zeilen sind eine zu-

künftige, in der Zukunft mögliche Replik: »Воскресну я сказать, что солнце светит/«

(Werde ich auferstehen um zu sagen dass die Sonne scheint/):144 In der neuen Sprache

einer neuen Zeit wird es dann auch möglich sein, die Transsubstation von der Kohle

zum Stahl als eine Realisierung der Namensetymologie auszubuchstabieren:

Для чести и любви, для доблести и стали.

Есть имя славное для сжатых губ чтеца –

Его мы слышали и мы его застали.

 

Für Ehre, Lieb, Mut und Stahl gesungen,/Ruhmvolle Namen gibts für Lippen, eng ge-

presst – Wir haben ihn gehört, wir haben ihn gefunden (»zastali«].145 [Hervorhebun-

gen B.O.]

Mit seiner These zu den beiden ethisch, politisch, biographisch und poetologisch um-

strittenen Texten Mandel’štams als staatsbürgerliche (»graždanskie«) bezieht Gasparov

142 O. Mandelstam: Woronescher, S. 231; M. Gasparov: O. Mandelštam, S. 94.

143 O. Mandelstam: Woronescher, S. 230-231: Dutli übersetzt mit »Ich will nicht Stalin sagen, eher –

Dschugaschwili!«, wobei aber die zentrale Position des Namens »Stalin«, hervorgehoben durch

die Gedankenstriche, nicht wiedergegeben ist.

144 Ebd., S. 236-237.

145 Ebd., S. 236-237. [Hervorhebungen B.O.]

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 315

genau in jenem Bereich Stellung, in welchem dem lyrischen Text künstlerische Defi-

zienz aufgrund von referenziellen Kontaminationen vorgeworfen wird. Gerade in der

Diskussion um Mandelštams »Ode an Stalin« gewinnt man immer wieder den Ein-

druck, die InterpretInnen wollten Mandel’štam vor sich selbst schützen, um den Nim-

bus der Ungeheuerlichkeit eines verwerflichen Herrscherlobs gegenstandslos zu ma-

chen. Dabei spielt natürlich auch die Tragik eine Rolle, die mit der Hoffnung verbunden

gewesen sein mag, dass das Gedicht die Lebensumstände tatsächlich mildern, verbes-

sern, Mandel’štams Leben retten könnte. Solcherart wären die äußersten Referenzen

– konkrete Konsequenzen für die Lebenssituation des Dichters. Gasparov weist aber

darauf hin, dass sich Argumentationen, die Mandel’štams Loblied in diesem Sinn als

›Zeitlied‹ legitimieren wollen, in inhaltlichen Elementen verfangen, denen es auch dar-

um gehe, eine ›politisch korrekte‹, ethisch einwandfreie Haltung Mandel’štams nach-

zuweisen. Dabei provoziert Gasparov ja gerade damit, dass er die ›staatsbürgerliche

Intention‹ der Gedichte als eine ›Annahme‹ der sowjetischen Wirklichkeit und Ideolo-

gie liest: So unangenehm es auch sein mag, dies zu behaupten, der späte Mandel’štam

akzeptiert die sowjetischeWirklichkeit, so Gasparovs Überzeugung.146 Dahinter stecke

weder Opportunismus noch Mandel’štams reale Situation größter Not und Verzweif-

lung.Grundlage dieser Tendenz, nicht von »Apokalypse« zu sprechen, sondern vom »re-

volutionären Krieg«, sei die »komplexe Logik poetischen Denkens«.147 Nicht aus ideo-

logischen Gründen, einzig aufgrund ihrer »stilistischen«, auf der komplexen Logik des

poetischen Denkens aufbauenden Merkmale, seien die Zeitgedichte Mandelštams für

ihre Zeit inakzeptabel gewesen148, so Gasparovs ebenso provokantes Fazit.

Gasparovs Argumentation schreitet somit einen Weg ab, der mit Derridas Überle-

gungen zur Inkorporation der Daten ins Gedicht vergleichbar ist. Zunächst lehnt Gas-

parov sich für oder mit Mandel’štam weit aus dem Zeitfenster des Tagespolitischen (bei

Derrida/Celan: des Historischen), um schließlich beim Gedicht selbst wieder anzukom-

men, mit dem Argument, dass das Äußerste als Formvorschlag eingeschrieben sei: Für

Gasparovs Argumentation in Bezug auf Mandel’štam geht es bei diesem Formvorschlag

um die Annahme, dass es sich bei den analysierten Gedichten um den Versuch handle,

unter den aktuellen Prämissen des sich formierenden sozialistischen Realismus ›poli-

tische‹ (»graždanskaja«) Lyrik auch in von den Normvorstellungen abweichendem Sinn

und anderer Form zu schreiben. 1937, auch das Jahr der Feierlichkeiten zum 100. Todes-

tag Aleksandr Puškins149, spitzt sich die Normdiskussion um angemessene, ideologie-

146 M. Gasparov: O. Mandel’štam, S. 66.

147 Ebd., S. 66: »Когдамыпрослеживаемего путь от апокалипсиса к революционной войне в смене

редакций ›Неизвестного солдата‹, то мы видим каждое его движение навстречу современно-

сти, как под микроскопом. Ни приспособленчества, ни насилия над собой в этом движении

нет – есть только трудная и сложная логика поэтической мысли.«

148 Ebd., S. 66. »[…] [С]тихи его оказываются неприемлемы не из-за идеологии, но из-за стиля, ко-

торый кому-то мешает увидеть идеологию.«

149 Vgl. Jurij Molok: Puškin v 1937 godu. Materialy i issledovanija po ikonografii. Moskau: Novoe lit-

eraturnoe obozrenie 2000. Jonathan Platt: Greetings, Pushkin! Stalinist Cultural Politics and the

Russian National Bard, Pittsburgh: University of Pittsburgh Press 2016. Stephanie Sandler: Com-

memorating Pushkin. Russia’s Myth of a National Poet, Stanford: Stanford University Press 2004,

S. 85-135.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Datumskunst

konforme Dichtung zu. »Politische Poesie« (»političeskaja poėzia«), so ein Artikel in der

»Pravda« vom 28.2.1937150, müsse inhaltlich und sprachlich Klartext reden, »vernebel-

te« und »abstrakte« Sprache sei nichts anderes als ein Aufruf, sich von der Politik, und

somit vom »Pathos des sozialistischen Aufbaus«, zu entfernen.151 An mehreren Stellen

wird Leonid Pasternak eines solchen Sprachgebrauchs beschuldigt, während Aleksandr

Puškin als Leitbild installiert wird.

Ohne die Dispute um die Normpoetik der sowjetischen Lyrik hier weiter verfolgen

zu können, soll der Verweis auf die Diskussion um die beiden Gedichte Mandel’štams

die Engführung zwischen Ideologischem, Politischem und Ästhetischem für eine ›Zeit-

dichtung‹ verdeutlichen. Dabei gilt noch einmal zu unterstreichen, dass ›politisch‹ auf-

grund normpoetischer Bestimmungen des Politischen, wie im obigen Verweis auf den

Artikel in der »Pravda« vom Februar 1937 deutlich wird, in der sowjetischen Lyrik bzw.

Lyrikdiskussion eine jenseits des offiziellen Bereichs tabuisierte, kaum bespielbare, ›po-

litisch inkorrekte‹ Kategorie war. Wenn Gasparov die Kategorie »graždanskaja lirika«

anwendet, so ergibt sich daraus auch eine Differenzierung eines Begriffs des ›Politi-

schen‹ der Lyrik (bzw. Literatur und Kunst) zwischen Form- und Systemautonomie ei-

nerseits und kritischer Intervention andererseits.152 Aus der Perspektive ex post geht

es dabei um alles, vor allem um die Frage nach Möglichkeit bzw. Unmöglichkeit von

Dichtung während und nach deren missbräuchlicher Instrumentalisierung durch die

Totalitarismen des 20. Jahrhunderts.153

Politische Daten und (die) Namen

In Gasparovs Lektüre der beiden späten Mandelštam-Gedichte ist also das Argument,

es handle sich um »staatsbürgerliche« Lyrik – im Sinne einer Partizipation an den im

sowjetischen Jahr 1937 aktuellen tages- und staatspolitischen Verhältnissen – zentral. Im

Folgenden geht es darum, für das ›Politische‹ lyriktheoretische Kategorien zu finden.

150 Die »Ode« und die »Verse« entstanden im Januar 1937.

151 »O političeskoj poėzii«, in: Pravda, 28.02.1937, S. 4: »Это нельзя иначе понять, как призыв: по-

дальше от политики, подальше от пафоса социалистического строительства.«

152 Für Ersteres sehe ich paradigmatisch den von Adorno etwa im Vortrag/Aufsatz »Engagement« ver-

tretenen Standpunkt, für Letzteres im Fluchtpunkt die Position von Chantal Mouffe. Vgl. Theo-

dor W. Adorno: »Engagement« [Radiovortrag mit dem Titel »Engagement und künstlerische Au-

tonomie«, 1962], in. ders., Noten zur Literatur. Frankfurt a.M.: Surhkamp 2003, S. 408-430. Chantal

Mouffe: Agonistik. Die Welt politisch denken. Berlin: Suhrkamp 2014. Hier etwa das Kapitel 5:

»Agonistische Politik und künstlerische Praktiken«, S. 133-160. Sylvia Sasse hat mich auf Mouffe

gestoßen. Danke dafür.

153 Für den Bereich des »Zeitgedichts« bzw. der »graždanskaja lirika« in der frühsowjetischen Litera-

tur (etwa 1917-1937) im Hinblick auf ein differenzierteres Verständnis im Spannungsfeld zwischen

künstlerischer Defizienz einerseits und Engagement, Opportunismus und eben ›Zeitlyrik‹ ande-

rerseits scheint es noch Forschungsbedarf zu geben. Vgl. etwa auch die Diskussion zu Nikolaj A.

Zabolockijs (1903-1958) Gedichten in der »Izvestija«: Kevin M. F. Platt: »Ideologija literatury. N.A.

Zabolockij na stranicach ›Izvestij‹ (k biografii poėta 1934-1937 godov), in: NLO 4 (2000), S. 91-109.

Dazu: O.N. Moroz: »›Jazyk političeskoj poėzii‹ i stichi N. A. Zabolockogo v gazete ›Izvestija‹ (1934-

1937)«, in: Izvestija Rossijskogo gosudarstvennogo pedagogičeskogo universiteta imeni A.I. Gerce-

na 2008, S. 207-212.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 317

Welche Form hat das ›Politische‹ als Haltung, als Stellungnahme, als programmatische

Formulierung, die einen gesellschaftlichen Zusammenhang im Blick hat, parteipoli-

tisch markiert, ideologisch sein kann?

Also erneut das Datenhafte, das Referenzielle: Die Frage nach der Referenzialität

– des Datenhaften – des lyrischen Textes scheint im modernistischen Paradigma ge-

klärt: Die wortkünstlerischen ›Verwandlungen‹154 von Wirklichkeiten in (sekundäre)

Sprachwirklichkeiten – und auch noch die Inkorporierung des Datums bei Celan ist

eine solche – schließen ›Äußerlichkeiten‹ aus. Selbstreferenzialität, so die Lyriktheorie,

ist das Wesen des modernistischen Gedichts: Das besagt die Erlebnisästhetik, davon

handeln Theorien von den Projektionen des Äquivalenzprinzips155 von einer Ebene der

Semantik und Grammatik auf eine der ›poetischen Grammatik‹156. ›Immanenzen‹157

oder zumindest ›Eigensinn‹158 zeichnen das Lyrische aus. Dies ändert sich auch in der

Schwerpunktverlagerung vom erlebenden Ich zum Texterlebnis im strukturalistischen

»linguistischen Positivismus«159 nicht, der von einer Überstrukturierung des lyrischen

Textes als sekundärer Kodierung ausgeht. Dominant und resistent ist die Überzeu-

gung, Lyrik setze eine als »unmittelbar verständlich«160 gesetzte Sprachwirklichkeit in

die Welt, die Dekodierungsmöglichkeiten auf einer indikativen und deiktischen Ebene

überkommen, tilgen will.

154 Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des neunzehnten bis zur Mitte

des zwanzigsten Jahrhunderts. [1956] Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1996, S. 16. »Von den drei

möglichen Verhaltensweisen lyrischen Dichtens – Fühlen, Beobachten, Verwandeln – dominiert

in der Moderne die letztere, und zwar hinsichtlich der Welt wie hinsichtlich der Sprache.« Vgl.

Roman Jakobson: »Linguistik und Poetik« [1960], in: ders., Poetik. Ausgewählte Aufsätze 1921-1971,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, S. 111: »Umwandlung einer Botschaft in ein dauerhaftes Ding«.

155 R. Jakobson: Linguistik, S. 63-121, hier: S. 94.

156 Vgl. Hendrik Birus/Sebastian Donat (Hgg.): Poesie der Grammatik und Grammatik der Poesie:

sämtliche Gedichtanalysen von Roman Jakobson (2 Bände), Berlin: de Gruyter 2007.

157 Hans Blumenberg: »Sprachsituation und immanente Poetik«, in: Iser,Wolfgang (Hg.), Immanente

Ästhetik. Ästhetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne, München: Wilhelm Fink 1966,

S. 145-155. Jürgen Brockoff: Geschichte der reinen Poesie. Von der Weimarer Klassik bis zur histo-

rischen Avantgarde. Göttingen: Wallstein 2010. Brockoff rekonstruiert hierin Felder eines ästheti-

schen Purismus, der »Reinigung der Poesie«, in der deutschsprachigen Literatur u.a. als Reinigung

von der »Individualität des schaffenden Künstlers«, von »Ernst und Zwang«, vom »philosophischen

und theoretischen Diskurs« oder vom »Zufall der individuellen menschlichen Existenz«. Auch die

modernistischen Schauplätze einer Reinigung »als Abstraktion und Konstruktion« und schließlich

der »Reinigung der Poesie von der Sprache« im Dadaismus Hugo Balls sind als Phänomene eines

expliziten poetischen Purismus berücksichtigt.

158 Rüdiger Zymner: Lyrik. Umriss und Begriff, Paderborn: mentis 2009, S. 96-97: »Lyrik ist diejenige

Gattung, die Sprache alsMediumder sprachprozeduralen Sinngenesedemonstriert, bzw. demons-

trativ sichtbarmacht, diemithin denEigensinn vonSprache vorzeigt, Lyrik ist als diejenigeGattung

zu bezeichnen, deren sprachgenerisches Charakteristikum darin besteht, ein Display sprachlicher

Medialität zu sein.«

159 W. Menninghaus: Magie, S. 15: Kritisiert die »Verlängerung der Probleme des strukturalistischen

Begriffs von Sprachsystem in einen zweideutigen Begriff von Gedicht-›Realität‹« bei Peter Szondi,

und behauptet, dass dabei deutlich werde, »[…] wie eng der Ausfall historischer Reflexion mit der

Verabsolutierung eines linguistischen Positivismus zusammenhängt.«

160 Emil Staiger: Grundbegriffe der Poetik, Zürich: Atlantis Verlag 1959, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Datumskunst

Etwas zugespitzt ließe sich sagen: Im ›guten‹ Gedicht ist alles gegeben – datum –

sofern seine Datierung eine äußerliche bleibt und seine Daten wortkünstlerische sind,

Gegenstand des lyrischen Erlebens und so, als poetisches Wort, gegenstandslos, selbst-

referenziell.161 Dabei ist die Vorstellung von einem solchen ›Alles‹ an die strukturalisti-

sche Vorstellung der organischen Ganzheit gebunden, in der die ›Teile‹, das Partikuläre,

die ›Details‹ binärlogisch diesem Ganzen untergeordnet sind. Aus solcher Vorstellung

folgt, dass aufgrund seiner ›eigenen Logik‹, so Baudrillard, im »gutenGedicht […] nichts

übrig [bleibt]«, da das »gesamte lautliche Material aufgebraucht« ist.162

Wenn Derrida also behauptet, in Celans Dichtung sei die Trennlinie zwischen der

Äußerlichkeit des Datums und dem Inneren des Gedichts in einer »Einverleibung« (»in-

corporation«)163 des Äußerlichen aufgehoben, spitzt sich darin diese Überzeugung der

Restlosigkeit zu.

Umgekehrt kann man der Ansicht sein, dass das »schlechte Gedicht« genau an den

verwertbaren Resten zu erkennen ist, an »Diskursschlacke, [an] irgendetwas, das nicht

gezündet hat und im Fest reversiblen Sprechens weder aufgelöst noch konsumiert wur-

de.«164 Aber eben die Fähigkeit der Literatur (und Kunst), derlei ›Überschuss‹ zu produ-

zieren und diesen als solches, als ›Überzähliges‹ (»surnuméraire«) wahrnehmbar, sicht-

bar zu machen, bestimmt Rancière als das Politische (der Kunst):

Es darf in der Gemeinschaft keine Namen-von-Körpern geben, die als Überschuss von

realen Körpern zirkulieren, keine schwebenden und überzähligen Namen, die fähig

wären, neue Fiktionen zu konstituieren, die das Ganze teilen und seine Form und sei-

ne Funktionalität auflösen würden. Und es darf auch im Gedicht keine überzähligen Körper

geben in Bezug darauf,was die Zusammenfügung der Bedeutungen nötigmacht, keine Körper-

zustände, die nicht durch ein bestimmtes Ausdrucksverhältnis mit einem Bedeutungszustand

verbunden sind. [Kursiv B.O.]165

Das Politische ist weder auf den explizit geäußerten ideologischen, parteipolitischen

Standpunkt (Herrscherlob, Gelegenheitsgedicht, Zeitgedicht) zu reduzieren, noch kann

es als ein hermetisch Selbstreferenzielles sich von derlei ›tagesschreiben‹ distanzieren,

sich davor verschließen, dagegen abdichten. Genau das hat ja die Kunst, das heißt hier:

die postsowjetische, postmoderne Lyrik, verstanden und betrieben. Sie setzte an die

Stelle eines »primär ideologischen«, »und sei es in Form der Negation«, ein »ästhe-

161 Roman Jakobson: »Die neueste russische Poesie« [1921], in: Texte der russischen Formalisten. Bd.

II. Texte zur Theorie des Verses und der poetischen Sprache, eingeleitet und hg. v. Wolf-Dieter

Stempel, München: Wilhelm Fink 1972, S. 18-135, hier: S. 93 (zum »poetischen Neologismus«).

162 Jean Baudrillard: Der symbolische Tausch und der Tod, München: Hanser 1991, S. 306.

163 J. Derrida: Schibboleth, S. 38.

164 J. Baudrillard: Der symbolische Tausch und der Tod, München: Hanser 1991, S. 306.

165 JacquesRancière: Politik der Literatur. Aus demFranzösischen vonRichard Steurer,Wien: Passagen

2007, S. 58:Die kursivierte Schlüsselpassage im französischenOriginal: JacquesRancière: Politique

de la littérature, Paris: Galilée 2007, S. 51-52: »Et il ne doit pas y avoir, dans le poème, de corps

surnuméraires par rapport à ce que nécessite l’agencement des significations, pas d’états de corps

non reliés par un rapport d’expressivité défini à un état des significations.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 319

tisches Verhältnis zur sprachlichen Umgebung.«166 Mit Jacques Rancière könnte man

das sich aus einem ästhetischen Verhältnis zurWirklichkeit ergebende Politische als ein

›Überzähliges‹ bezeichnen. Politisch sei Kunst demnach dann, wenn sie das ›nutzlose

Detail‹ (»détails inutiles«)167 nicht einem ›Sinnganzen‹ unterordne, sondern den »de-

skriptivenÜberschuss«168 als ›Widerstand gegen den Sinn‹ antreten lasse, ›als dasWirk-

liche‹169, das nicht Bezeichenbare. Rancières Bestimmung des Polistischen gründet auf

einer Kritik einer strukturalistisch holistisch geprägten »klassischen Logik der Reprä-

sentation«. Er unterscheidet drei Ordnungen der ›Aufteilungen des Sinnlichen‹170; er

spricht vom ethischen, dem repräsentativen und dem ästhetischen Regime. Für letz-

teres veranschlagt er mit Schillers »ästhetischem Zustand«, der sowohl als autonom

als auch, und darauf kommt es an, als Suspendierung jeglicher Hierarchie beschrieben

wird, die Befreiung vom Prinzip der Repräsentativität.

Die Explikation des Datums, des Datenhaften ist Signum einer nachmodernistischen

Dynamik der Lyrik, in der die modernistische, »programmatisch gewordene Entselbst-

verständlichung der Gemeinsprache« in der Wortkunst in einer dazu gegenläufigen

Bewegung semantisch säkularisiert wird. Für eine Lyrik, die Workunst in einen »se-

mantischen Dienstwert der Sprache« zurückführt,171 sind neben den Daten die Namen

zentral. Bereits im oben zitierten Beispiel aus Prigovs Gedichtband »Grafik peresečenija

imën i dat« (Verzeichnis der Überschneidungen von Namen und Daten), der noch aus-

führlich zu analysieren ist, wird diese Konstellation thematisch. Wir treffen hier, das

wird sich in der genauen Analyse von Prigovs Zyklus vor allem im Aufbrauchen des Vor-

namens als Reimwort zeigen, auf eine poetische Säkularisierung des Namenhaften des

166 Georg Witte: »Nachwort: Poesie nach der Poesie«, in: Thümler, Walter (Hg.), Moderne russische

Poesie seit 1966. Eine Anthologie, Berlin: Oberbaum Verlag 1990, S. 368-380, hier: S. 369. Vgl. dazu

auchdieÜberlegungenbei Boris Groys: Boris Groys: »Zum ›Paradigmenwechsel‹ in der inoffiziellen

Kultur der Sowjetunion«, in: ders.: Zeitgenössische Kunst aus Moskau. Von der Neo-Avantgarde

zum Post-Stalinismus, München: Klinkhardt & Biermann 1991, S. 51-64.

167 Rancière bezieht sich dabei auf Roland Barthes: »L’effet de réel«, in: ders.: Oeuvres complètes. To-

me II. 1966-1973, Paris 1994, S. 479-484, hier S. 480. Roland Barthes: »Der Wirklichkeitseffekt«, in:

ders., Das Rauschen der Sprache, Frankfurt a.M. 2006, S. 164-172.

168 Jacques Rancière: »Der Wirklichkeitseffekt und die Politik der Fiktion«, in: Linck, Dirck/Lüthy, Mi-

chael/Obermayr, Brigitte/Vöhler, Martin (Hgg.), Realismus in den Künsten der Gegenwart, Berlin:

diaphanes 2010, S. 141-157, hier: S. 147.

169 R. Barthes: Der Wirklichkeitseffekt, S. 171.

170 Jacques Rancière: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien, Berlin:

bBooks 2006, S. 39-41.

171 Vgl. H. Blumenberg: Sprachsituation, S. 150. »Aber diese in aller Poesie sich vollziehende, in der

modernen Dichtung gleichsam programmatisch gewordene Entselbstverständlichung der Ge-

meinsprache, die ins Prätentiöse wie ins Magische genutzt werden kann, ist noch nicht die volle

Beschreibung der ästhetischen Funktion der Sprache. Es kommt in der Tendenz auf Vieldeutig-

keit zu dem, was man ein ›Grenzereignis‹ nennen könnte, es wird ein Punkt erreicht, an dem der

semantische Dienstwert der Sprache gleichsam versagt.« Vgl. auch: Gerhart Schmidt: »Lyrische

Sprache und normale Sprache«, in: Erich Köhler: Sprachen der Lyrik. Festschrift für Hugo Friedrich

zum 70. Geburtstag, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 1975, S. 731-750.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Datumskunst

lyrischen Wortes. Gegenläufig zur auch namensmystisch motivierten ›Engführung‹172

handelt es sich auch hier um eine ›Ausführung‹, Explikation.

Wenden wir uns also in Analogie zum aus- und freigestellten Datum als Konkretum

des Datenhaften dem Eigennamen zu.173 Im Fall von Mandel’štams »Ode« haben wir

bereits ein besonderes Augenmerk auf »Stalin« gelegt. Wir wollen den Eigennamen als

das banale, profane Konkretum des ›Namenhaften‹ des lyrischenWortes betrachten.174

Entgegen der Überzeugung von der lyrischenWort- als Namensschöpfung, des we-

senhaften, weil namensartigen lyrischen Wortes – bishin zur avantgardistischen laut-

künstlerischen Onomatopoetik175 – kann der Eigenname dann expliziert werden, wenn

seine Bedeutungen ausbuchstabiert, das heißt in einen ›semantischen Gebrauchswert‹

zurückgeführt werden oder er durch Einfügung in lyrische Formschemen seine Na-

menhaftigkeit verliert und zum Wort wird (vgl. »Sta(h)lin«).

Von ›Gebrauchswerten‹ geht Igor’ Cholin (1920-1999) im Poem »Novoe imja voždja«

(Der neue Name des Führers, 1977) aus. Ich sehe darin eine Fortschreibung von Man-

del’štams »Ode«, zumindest um eine lyrische Verhandlung des Eigennamens Stalin im

Sinne einer spätsowjetischen Ästhetik minimalistisch-dokumentaristischer Nüchtern-

heit. Die Bezüge zu den beiden bekanntesten Stalin-Gedichten Mandel’štams (»Epi-

gramm« und »Ode«) zeigen sich in der ersten Strophe von Cholins Poem in eklatanter

Form. Jenseits von Karikatur (in Mandel’štams »Epigramm«) und Porträt (in der »Ode«)

setzt Cholin mit dem Namen (jenem des Revolutionärs) und, im Kontrast dazu, mit

biometrischen Daten an.176 Schuhgröße, Körpergewicht, Einwohnerzahl des Sowjet-

reichs: Die als Ziffern geschriebenen Zahlen geraten in eine beklemmende poetische

Äquivalenz, die zugleich Evidenz ist.

172 Peter Szondi: »Durch die Enge geführt. Versuch über die Verständlichkeit desmodernenGedichts«,

in: ders., Celan-Studien. Frankfurt a.M.: Bibliothek Suhrkamp 1972, S. 47-111; kritisch dazu: Win-

fried Menninghaus: Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, v.a. S. 253-254

(zum»Überschuß vonCelans Intention auf denNamenüber ihre ›Präsenz imGedicht‹« [kursiv, B.O.])

vgl. die Argumentation beiW.Menninghaus: Magie, S. 15-17. Zu Benjamins Sprachphilosophie vgl.

[Die Philosophie begreife die Sprache] […] nicht als ein durch Konvention gestiftetes Zeichensys-

tem, sondern als ›eine Ordnung, kraft welcher ihre Einsichten jeweils ganz bestimmten Worten

zustreben, deren im Begriff verkrustete Oberfläche unter ihrer magnetischen Berührung sich löst

und die Formen des in ihr verschlossenen Lebens verrät.‹« Vgl. Uwe Steiner: »›Über Sprache über-

haupt und über die Sprache des Menschen‹«, in: Lindner, Burkhardt (Hg.), Benjamin Handbuch.

Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart: J.B. Metzler 2011, S. 592-603, hier: S. 594.

173 D. Burdorf: Einführung, S. 169: »Generalia« (»Ortsnamen oder Zeitangaben«) und »Individua« (»Ei-

gennamen«) führt Burdorf in seinem Abschnitt zu »Wirklichkeitsbezug und Perspektive des Ge-

dichts« als »Bezeichnungen für allgemeine Rahmenbedingungen des Dargestellten« an.

174 Von hier aus führte der Weg zum dichterischen »Herrscherlob«, vor allem in Form der Ode, in der

sich auch eine Protoform politischer Lyrik erkennen lässt. Vgl. Ch. Garstka, Herrscherlob.

175 Mit Ausläufern in der Apophatik, bzw. im »imjaslavie« in der orthodox geprägten Namensphiloso-

phie, vgl. dazu Aage A. Hansen-Löve: »Velimir Chlebnikovs Onomatopoetik. Name und Anagram,

in: WSA 21 (1988), S. 135-223. Auch die die Auseinandersetzung mit der lyrischen Wortkunst Paul

Celans, mit expliziter Berücksichtigung der jüdisch-kabbalistisch geprägten Auffassung desWort-

schaffens (Walter Benjamin, Gershom Scholem, Peter Szondi). Vgl. W. Menninghaus: Magie. Mo-

nika Schmitz-Emans: Die Sprache der modernen Dichtung, München: Wilhelm Fink 1997, insbes.

S. 12-14.

176 Zu diesem Gedicht vgl. auch Ch. Garstka, Herrscherlob, S. 536-539.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 321

Сталин –

Молодой человек приятной наружности

Волосы пепельные

Нос прямой

Глаза голубые

Стан стройный и изящный

Широкие плечи

Узкая талия

Рост 192 см

Вес 100 кг

Размер обуви 46

Под своей властью

Имел державу

Насчитывающую 200 мил.[лионов] человек

[…]

 

Stalin – Ein junger Mann von angenehmer Erscheinung/Aschgraue Haare/Gerade Na-

se/Ebenmäßige schöneGestalt/Breite Schultern/Schmale Taille/Größe 192 cm/Gewicht

100 kg/Schuhgröße 46/Beherrschte/Ein Reich/Von 200 Mill. Menschen/[…]177

So dechiffriert Dmitri Prigov in einem Zyklus mit dem lakonischen Titel »V smysle« (Soll

heißen)mystische Sprachformeln, die ermit zaum‹-artigemLautgestammel oder Kurz-

formen von Vornamen überschneidet (»Ase, Vova, ihr – Ave/«), in historisch schwerge-

wichtige Eigennamen:

Асе, Вова, вы – авва

В смысле, Ленин Владимир Ильич

Усе, Ося, ось еси

В смысле Сталин Иосиф

Виссарионович

Адик Ликадия дика

В смысле, Гитлер Адольф

Алоисович178

 

Ase, Vova, ihr – Ave/Soll heißen: Lenin Vladimir Il’ič/Ois, Pepi, Achse, sei/Soll heißen:

Stalin Iosif/Vissarionovič/Adik Likadia dieWilde/dika/Soll heißen, Hitler Adolf/Aloiso-

vič

Das Überzählige produziert in diese lyrischen Wort- bzw. Namenserklärungen freilich

dieses »v smysle« (»soll heißen«) als Gleichheitszeichen, das die oben als solche bezeich-

nete Ausführung nicht nur markiert, sondern in die Welt setzt.

177 Igor’ Cholin: »Novoe imja voždja. (Vyderžka)«/»Der neueNamedes Führers (Auszug)«, in: Thümler,

Walter (Hg.), Moderne russische Poesie seit 1966. Eine Anthologie, Berlin: Oberbaum Verlag 1990,

S. 8-21; hier: 8-9. Nachdichtung von Günter Hirt und Sascha Wonders.

178 Dmitrij A. Prigov: »V smysle«, in: ders., Pjat’desjat kapelek krovi,Moskau: Tekst 1993, S. 79-112, hier:

S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Datumskunst

Den Namen explizieren: »Soll heißen«/»V smysle«

Deutlich wird eine solche ihr Tun explizierende, als lyrischen Text ausbuchstabierende

Exkorporierung und Dechiffrierung in Prigovs extensiver Beschäftigung mit Namens-

poetik im Spektrum von Apophatik (»Opasnyj opyt«/Gefährliche Erfahrung, 1973) bis

hin zur Auseinandersetzung mit der futuristischen Onomatopoetik.179 Das Ausbuch-

stabieren und Explizieren wird in vielen dieser Texte anhand dialogischer Repliken180

oder umgangssprachlicher Formeln wie »v smysle« (»soll heißen«) betrieben. Gerade in

diesem banalen »soll heißen« manifestiert sich das oben als solches bezeichnete akti-

ve Exkorporieren und Explizieren im wieder Sprache werdenden und so den Status des

Namenhaften hinter sich lassenden Ausbuchstabieren der Bedeutung.

In zahlreichen onomatopoetischen Zyklen veräußerlicht Prigov die futuristische

Verdinglichung adamistischerWortweltschöpfungwie sie Velimir Chlebnikov und Alek-

sej Kručenych u.a. als »Personifizierung von Laut-Namen« betrieben,181 mit banalen

Namensnennungen aus der ebenso ›einfachen‹ wie schrecklichen historischen Realität.

Wichtig ist dabei, wie im folgenden Beispiel explizit wird, eben dieses verrechnende

Gleichsetzen in der titelgebenden Phrase »v smysle« (soll heißen). Das ist nicht so sehr

der Verrat am lyrischen Lautgeheimnis, als vielmehr sein banales Verraten im Sinne

eines eben ausführenden Aussprechens und Ausschreibens.

In der folgenden Beispielreihe ist die graduell abnehmende Übersetzbarkeit der

einzelnen Gedichte auffallend: Wort- und Namensbedeutung konkurrieren zunächst,

werden dann aber zunehmend nivelliert. Der Name verliert seine Lautsinnlichkeit, es

wird ihm quasi lexikalische Bedeutung unterstellt.

Илья лелеял Лилю

В смысле, весна и расцвет возможностей

Борис сбросил бурс

В смысле, осень и ожидание смерти

179 Vgl. denAbschnitt »Imja otčestvo« (Name, Vatersname) inDmitrij Aleksandrovič Prigov:MOSKVA.

Virši na každyj den‹. Sobranie sočinenij v pjati tomach. Tom 2, zusammengestellt u. hg. v. Brigitte

Obermayr und GeorgWitte, Moskau: Novoe literaturnoe obozrenie 2016, S. 615-644. Zur Namens-

poetik bei Prigov vgl. Rainer Grübel: »Namen in den literarischen Medien Lyrik, Prosa und Drama.

Das Beispiel der Namen-Poetiken im Werk von Dmitrij Aleksandrovič Prigov«, in: Freise, Matthi-

as (Hg.), Namen in der russischen Literatur. Imena v russkoj literature, Wiesbaden: Harrassowitz

2013, S. 215-265. Im Kontext der Apophatik: Brigitte Obermayr: »Verneinung, Verteilung, Übertrei-

bung und andere apophatische Verfahren. (Am Beispiel Dmitrij A. Prigov)«, in: WSA 73 (2014),

S. 517-544.

180 Vgl. »20 metamorfoz imen« (20 Metamorphosen des Namens; 1991; unveröffentlicht) »Вода

лиется изменяясь/Под чистым именем Ень Яясь! –/Имя-то китайское, да? –/Точно китайское!

–/Вот, вот, китайское! а вид-то/небесный, да? –/[…] (Das Wasser fließt in ständiger Verwand-

lung/Unter seinem reinen Namen Wand-Lung/Das ist doch ein chinesischer Name, nicht wahr?

–/Ja, genau, ein chinesischer! –/Oh, ja ein chinesischer Name! Aber dem Aussehen nach/eher

himmlisch, nicht wahr?). Vgl. B. Obermayr: Verneinung, S. 538-539.

181 A. Hansen-Löve: Velimir Chlebnikovs, S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 323

Дмитрий омертвил митру

В смысле, все! зима! но что-то теплится182

 

Il’ja liebkoste Lilja/Soll heißen: Frühling und Aufblühen der Möglichkeiten/Boris ver-

warf das Priesterseminar/Soll heißen: Herbst und Erwartung des Todes/Dmitrij ver-

nichtete die Mitra/Soll heißen: Aus! Winter – und irgendetwas funkelt

Im Falle der alliterierenden, auf die futuristische Onomatopoetik bezugnehmenden

(aufbauend auf Chlebnikovs Liebe zum »Ėl’«)183 Zeile »Il’ja lelejal Lilju« (»Il’ja liebkoste

Lilja), ist die Übersetzbarkeit gegeben. Was nach onomatopoetischer Selbstwertigkeit

klingt und vor allem danach aussieht, »Il’ja lelejal Lilju«, verrät diese bereits: Namen

und Verben bedeuten hier, sind als solche validierbar. Umso fragwürdiger ist die an-

gebotene Dechiffrierung des vermeintlich Metaphorischen: »Soll heißen: Frühling und

Aufblühen der Möglichkeiten« ist nicht nur überflüssig und überschüssig, sondern gibt

ein deutliches Statement zur Selbstwertigkeit oder Immanenz des poetischen Wortes

ab. Die Übersetzung bzw. Dechiffrierung ist hier doppelte Entwertung: Sie übersetzt

schlechte Lyrik in noch schlechtere und ersetzt das inflationäre Sprachspiel durch ein

stereotypes Sprachbild.

Die onomatopoetische Wortschöpfung wird im folgenden Beispiel, als Konkurrenz

zwischen Lautbild und Bildhaftem, Metaphorischem, noch deutlicher. Der abrupt an-

mutende Umbruch, die Übersetzung des nach poetischem Selbstwert, nach Verdich-

tungHeischendenwird in Eigennamen und Andeutungen historischer Szenarien trans-

formiert. Die erste Zeile, die Gedichtzeile, das Versatzstück einer möglichen lyrischen

Sequenz, findet sich in eine Schlagzeile übersetzt: »Lejla lila aloė/V smysle, Gitler v

Evrope/[…]« (Leila vergoss Aloe/Soll heißen: Hitler in Europa).

Лейла лила алоэ

В смысле, Гитлер в Европе

Евгений, говно, вагина

В смысле, Сталин на Волге

Раппопoрт рапортует в рупор

В смысле, Бог в небесах184

 

Leila vergoss Aloe/Soll heißen: Hitler in Europa/Evgenij, Scheiße, Vagina/Soll heißen:

Stalin an der Volga/Rappoport brüllt den Rapport ins Megafon/Soll heißen: Gott im

Himmel

Die Vereinzelung des lyrischen Wortes als ein Namenhaftes der Dichtung ist im fol-

genden Text dieses selben Zyklus zur Disposition gestellt, wenn Zitat-Verweise auf Ge-

dichtzeilen oder floskelhafte Anspielungen lyrischer Topoi in nüchterne, technokrati-

sche Prosa übertragen werden. Vor allem an solchen Stellen eines Ernstnehmens der

lyrischen Floskel in Form eines Ausbuchstabierens und Aussprechens wird deutlich,

182 D. Prigov: V smysle, S. 71.

183 A. Hansen-Löve: Velimir Chlebnikov, S. 151.

184 D. Prigov: V smysle, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324 Datumskunst

dass es hier nicht um eine die formalen Prinzipien, die intrinsischen Werte und Sinn-

fragen inkorporierende Parodie geht. Die weitgehende, sich tatsächlich vommodus ope-

randi zum modus vivendi185 entfaltende Exkorporierung der Dechiffrierung als Zählen,

Rechnen und Vergleichen, Prigovs Sensibilität für das Reale des Zählens und Rechnens

kulminiert im Zyklus »Isčislenija i Ustanovlenija« (»Berechnungen und Bestimmungen«

1995-1999).186 Das modernistische, wortkünstlerischen Eigensinn erzeugende Äquiva-

lenzprinzip im Sinne Jakobsons ist hier zugunsten eines quasi semantisch argumen-

tierenden Gleichheitszeichens (»soll heißen«) suspendiert.

Возвратись ко мне, мой милый

В смысле, конвенциональность понятия времени

Наша старая любовь

В смысле, метафоричность уподобления любой

   протяженности пространству

Тлена избежав могилы

В смысле, редуцирование проблемы

   существования до

       процесса самоидентификации

Жаром оплатить нас вновь

В смысле, изначальная методологическая

   нечистота акта

          трансцендирования187

Kehr zurück zu mir, mein Lieber/Soll heißen: Konventionalität eines Begriffs von

Zeit/Unsere alte Liebe/Soll heißen: Metaphorizität der Angleichung beliebiger/Entfer-

nungen an den Raum/Modernd entflohen dem Grab/Soll heißen: Reduktion des/Exis-

tenzproblems auf/den Prozess der Selbstidentifikation/Leidenschaft wird’s uns erneut

vergelten/Soll heißen: Elementare methodologische/Unreinheit des Aktes/der Tran-

szendierung

185 Smirnov sieht darin »den Abschluss der Epoche großer Kunstwerke«, zu der für ihn maßgeblich

auch das »Ende der Parodie« gehört. »Die Parodie, seit ihren Anfängen in den Trickster-Mythen

immer auch parodia sacra, verliert ihre Aura, die sie selbst dann noch besaß, als sie sich gegen

den Anspruch der weltlichen Kunst richtete, Quintessenz der Schöpfung zu sein.« Igor‹ P. Smirnov:

»Dasein und Sein in D. A. Prigovs Gedichten«, in: Obermayr, Brigitte (Hg.), Jenseits der Parodie.

Dmitrij A. Prigovs Werk als neues poetisches Paradigma (= WSA Sonderband 81 (2013)), S. 54-70,

hier: S. 55.

186 Dmitrij A. Prigov: Isčislenija i ustanovlenija. Stratifikacionnye i konvertacionnye teksty, Moskau:

Novoe literaturnoe obozrenie 2001. Übersetzungen einzelner Texte: »Berechnungen und Bestim-

mungen. Stratifikations- und Konvertierungstexte«, übers. v. Günter Hirt und SaschaWonders, in:

Via Regia. Blätter für internationale kulturelle Kommunikation. März/April 1997, S. 62-78. Schreib-

heft. Zeitschrift für Literatur 70 (2008), S. 185-206. Georg Witte: »›Was ich mit wem vergleichen

würde‹. Prigovs Poesie des totalen Tauschs«, in: Weitlaner, Wolfgang (Hg.), Kultur. Sprache. Öko-

nomie. Beiträge zur gleichnamigen Tagung an der Wirtschaftsuniversität Wien. 3.-5. Dezember

1999, (= WSA Sonderband 54 (2001)), S. 201-215.

187 D. Prigov: V smysle, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 325

Gedichte »die jede/r versteht«

Neben den »Date Paintings« der »›Today‹ Series«, denDiarien der privaten Bewegungen

im Projekt »I went«, der Archivierung der Spuren seiner Zeitungslektüre in »I read«188

oder aber dem Verzeichnis der Ewigkeit in »One Million Years«189, sämtliche Projekte

erstrecken sich über mehrere Jahre, ja Jahrzehnte, führt On Kawara vom 10. Mai 1968

bis zum 17. September 1979190 Buch über seine täglichen Begegnungen. »I met« heißt

der Zyklus, der aus auf Schreibmaschine getippten Listen besteht, die, mittig über ei-

ne A4-Seite laufend, eine Reihe von Namen aufzählen, jeweils einen Vornamen und

einen Nachnamen pro Zeile. Die Fußzeile bildet ein Datumsstempel, wie Kawara ihn

auch für »I went« oder »I read« verwendet. Jedes Blatt wird in eine Klarsichthülle ge-

steckt, die dann in chronologischer Reihenfolge in einen Heftordner (einen pro Jahr,

mit Ausnahme der Jahre 1968 und 1979)191 gehängt wird. Sehr deutlich tragen die Vor-

und Nachnamen die Züge des jeweiligen Aufenthaltsorts – im nachstehenden Beispiel

verweisen sie auf den skandinavischen Raum.

»PONTUS HULTÉN

GÖSTAWIBOM

DISA HÅSTAD

ANNA LENAWIBOM

ELISABETH LIND

ELSA HÅSTAD

SIW ERIKSSON

KLAR HULTÉN

1 JAN. 1973

 

TAGEWESTERLUND

MILLA TRÄGÅRDH

PONTUS HULTÉN

ZENATI ATALLAH

KARIN BERGQUIST LINDGREN

BJÖRN SPRINGFELDT

HASNI HAMIDI

AHMED HAMANI

2 JAN. 1973«192

Die Aufzählung von Namen in aufeinander folgenden Zeilen stellt auf visueller Ebene

eine formale Äquivalenz zwischen Liste undGedicht her. Die Liste ist eine in Spalten ge-

188 Vgl. auch das Kapitel »Datumsbilder« in diesem Buch.

189 Vgl. den Abschnitt zu Kawara in diesem Buch. Beispiele der genannten Arbeiten im Katalog: On

Kawara. continuity/discontinuity. 1963-1979. Ausstellungskatalog 1980, Stockholm:ModernaMus-

set.

190 Vgl.www.micheledidier.com/demo/upload_pdf/02_1books/on_kawara_i_met.pdf: Vera Kotaji:

»About I met by On Kawara« (2004) (letzter Zugriff am 14. Mai 2009).

191 Vgl. V. Kotaji: About I met, S. 1.

192 Vgl. Katalog: On Kawara. continuity, S. 98f.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Datumskunst

brachte Aufzählung – Auflistung. Im Untereinander gleichen sich Verszeilen und Ding-

verzeichnisse. Dabei ist diese formale Übereinstimmung einerseits eher zufällig (nicht

jede Liste ist ein Gedicht). Im Falle von Kawaras Namenslisten, die er selbst als »Ge-

dichte, die jeder versteht«193 bezeichnete, kann man aber von einer intentional Form-

prinzipien vulgarisierenden Simulation sprechen. Das für die Poetizität des Lyrischen

grundlegende Verfahren der Wiederholung ist hier der Pragmatik der aufzählenden

Tätigkeit geschuldet: Aufzählung heißt Wiederholung der aufzählenden Tätigkeit194.

Diese Wiederholung setzt sich bei Kawara in das Gesamtprojekt hinein fort: Er wie-

derholt den Akt der Aufzählung und er wiederholt den Akt der Datierung der Aufzählung

jeden Tag.

Der formale Sachzwang führt hier, nicht zuletzt auch in seiner graphischen Ausfüh-

rung, in eine Poetizität des Alltäglichen und Banalen. Mit der Konkretizität der ›bloßen

Aufzählung‹ konkurriert eine ebenso denkbare onomatopoetische Selbstbezüglichkeit

einer Lautpoetik der Namen. Konkretizität und Pragmatik werden schon dort zu ei-

nem poetischen Aufstand der Sprachdinge, zu einer Anhäufung195, wo es zu Wieder-

holungen ein- und desselben Namens kommt. Innerhalb einer Liste führt diese Wie-

derholung zu einer Reimstruktur, im Weiterblättern zur nächsten Seite/zum nächsten

Tag/zur nächsten Liste, zum nächsten Gedicht, zu einer narrativen Ereignisstruktur:

»Pontus Hultén« erscheint am 1. und 2. Januar (bis zum 5.), jedoch in alternierender

Reihenfolge: Bildet er am 1. Januar die erste Zeile, so lässt er am 2. bis zur dritten auf

sich warten.

Das »I met« Projekt Kawaras entstand auf Anregung eines »deutschen Kurators«,

der den inMexiko weilenden Kawara Ende der 1960er Jahre gebeten habe, »to write a po-

em that could be understood throughout the world.«196 Ein Name auf einer Visitenkarte

erschien dem in Japan geborenen Künstler dann, so will es die Entstehungsanekdote,

»as a self-evident poetical fact«197. Die Aufgabe, ein unabhängig von Sprachgrenzen

weltweit verständliches Gedicht zu verfassen, löst Kawara, indem er die poetische Kraft

der Eigennamen nutzt, jener Lexeme, deren Referent einmalig ist, die aber keinerlei le-

xikalische Bedeutung haben.198

Eigennamen sind hier Fremdwörter – Wörter, die Andere bzw. Fremde bezeichnen,

egal ob in einer fremden oder der eigenen Sprache. Dabei sind natürlich der Grad und

das Maß der Fremdheit eine Frage der eigenen Herkunft und Sprachkenntnisse. Frem-

de Lexik ist unverständlich wie Namen und kann so nicht zu sinnvollen Syntagmen

verbunden werden, aufgezählt (wenn auch dabei falsch ausgesprochen) sehr wohl.199

193 Vgl. ebd., S. 98f.

194 Vgl. Sabine Mainberger: Die Kunst des Aufzählens. Elemente zu einer Poetik des Enumerativen,

Berlin, New York: de Gruyter 2003, S. 9.

195 »Accumlation«/»enumeratio« vgl. S. Mainberger: Kunst des Aufzählens, S. 4.

196 V. Kotaji: About I met, S. 1. [Hervorhebung B.O.]

197 Vgl. https://www.micheledidier.com

198 Vgl. Jurij N. Tynjanov: Problema stichotvornogo jazyka, Moskau: Sovetskij Pisatel’ 1965, S. 139, 142.

Jurij N. Tynjanov: Das Problem der Verssprache. Zur Semantik des poetischen Textes, München:

Wilhelm Fink 1977, S. 115f.

199 Zu »heterogenenAufzählungenals Topos des ›Fremden‹« vgl. S.Mainberger: Kunst desAufzählens,

S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 327

Das Wort in der fremden Sprache indiziert wie der Eigenname nur die Ahnung davon,

dass es ein Dazupassendes, Dazugehöriges gibt. Hier scheint sich die Verwandlungs-

richtung desWortes (der Alltagssprache) zumNamenhaften (in der Lyrik) umzukehren:

Von der Namenhaftigkeit des Wortes zur Worthaftigkeit des Namens.

Was unterscheidet nun, um diese grundlegende Formfrage noch einmal anzuspre-

chen, die Anordnung der einzelnen Namen als Verszeilen von einer ebenso denkbaren

Darstellung in Prosasyntagmen? Festzuhalten ist, dass Kawara ein scheinbar gänzlich

unpoetisches Ordnungsprinzip walten lässt: die Namen all jener Personen, die er im

Laufe eines Tages trifft, folgen in chronologischer Reihenfolge aufeinander. Es ist also

keine Intention auf eine Reim- oder Rahmenstruktur, die wir Kawara unterstellen kön-

nen, wenn wir etwa feststellen, dass Herr und Frau »Hultén« das Gedicht/die Liste vom

1. Januar einleiten und abschließen. Vielmehr müssen wir dem Programm des Projekts

gemäß annehmen, dass »Pontus Hultén« als erster kam, vor allen anderen, und »Kla-

ra Hultén« eben deshalb zuletzt auf der Liste erscheint, weil sie die letzte war – an

diesem Tag. Hier waltet also weder Selektion noch Kombination, hier dichtet, so wird

uns nahe gelegt, die Aleatorik. Nach dem Zufallsprinzip stellen sich also Beziehungen

her zwischen den einzelnen Namen; der Zufall des Zeitpunkts des Eintreffens schreibt

diesen Namensgedichten die Reimstruktur ebenso vor wie das Versmaß, etwa dort, wo

Doppelnamen (»Anna Lena Wibom« oder »Karin Bergquist Lindgren«) aus dem zwei-

hebigen Schema der anderen Zeilen ausbricht. Daran ist gleich die nächste formale

Krux dieser Texte gebunden, denn woher können wir die Aussprache und vor allem die

Betonung der Namen wissen, woher können wir uns sicher sein, dass wir der trochäi-

schen Monotonie der Aufzählung folgen dürfen, und es nicht mit ›freien Versen‹ zu tun

haben? Beim Lesen und vor allem Lautlesen dieser Zeilen wird sich der jeweilige na-

tionalsprachliche Akzent paradoxal über die globale Verständlichkeit, Artikulierbarkeit

der Texte legen.

Woher nehmen wir also die Sicherheit, dass wir es bei Kawaras »I met«-Reihen mit

Gedichten zu tun haben, nicht mit einem Prosagerüst, einer diaristischen Kartothek,

einer ›Don-Juan-Liste‹200? Das einzige und bislang noch immer stichhaltigste Argu-

ment der Lyriktheorie dafür, von Phänomenen wie Kawaras Namenslisten als Gedichte

zu sprechen, liegt im einfachen Faktum der Zeilenumbrüche nach den einzelnen Na-

men. Es liegen Verszeilen vor. Diese Zeilen geben jene »Reihe« (»rjad«), jene ›visuelle‹

Erscheinungsform vor, die die metrischen und rhythmischen Einheiten des Verses be-

stimmt und das einzige eindeutige Signal für das Genre Lyrik, für die Form Gedicht

darstellt.201 Genau dieses technizistisch anmutende Merkmal unterscheidet den freien

Vers von rhythmisierter Prosa.Wollte man diese Gedichte in Prosa transformieren, wä-

ren durch Kommata oder Konjunktionen gereihte Aufzählungen in Zeilen zu erwarten.

Der wesentliche Unterschied zwischen Vers und Prosa liegt in der Art der Bezie-

hungen, die zwischen den einzelnen Einheiten entstehen. In der lyrischen Form ist die

Verbindungslogik zwischen den einzelnen Namen eine der poetischen Äquivalenzen, es

200 Ich denke hierbei an die 16-zeilige Liste seiner 16 weiblichen Favoritinnen, die Aleksandr Puškin

1830 zusammenstellte. Faksimile bei Juri Lotman: Alexander Puschkin – Leben als Kunstwerk, Re-

clam: Leipzig 1993, S. 142.

201 Vgl. J. Tynjanov: Problema, S. 55; J. Tynjanov: Problem, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Datumskunst

entstehen wortkünstlerische Verhältnisse eher als solche der narrativen Aufeinander-

folge, die die einzelnen Begegnungen, an aufeinander folgenden Tagen, mit wiederholt

oder über eine lange Sequenz konstant auftauchenden, irgendwann wieder verschwin-

dendenNamen, erzählen würden: Im ersteren Fall entstehen poetische Beziehungen im

engeren Sinne desWortes, während es sich im letzteren Fall um fiktive Kombinationen,

um eine immer miterzählte Verbindungslogik, handelt. Mit anderen Worten: Die Form

bedingt im Fall der Ordnung der Namen in Verszeilen eine Wahrnehmung, die Distanz

verschafft zu einem Geschichte erzählenden Narrativ. In Gedichtform können die Na-

men und Daten darin ihre andernfalls nicht zur Geltung kommenden lautpoetischen,

semantikfreien – bedeutungs- und beziehungslosen – Potenzen ausspielen.

Im Fall der prosaischen Aufzählung, des Katalogs, verhält sich das anders, hier tritt

die poetische Funktion hinter eine durch die Auslassungen intensivierte Vorstellungstä-

tigkeit, die den Zusammenhang zwischen den Aufgezählten herstellt, zurück. Der etwa

durch fehlende Verben entstehende Informationsmangel wird durch einen »Aufzäh-

lungsfuror«202 sublimiert, eine Aussagestruktur, die im Zusammenhang mit trauma-

tischen Erfahrungen ebenso aktiviert werden kann, wie sie auch auf gesellschaftspoli-

tische Dispositionen, die eine Passion für das Auf- und Abzählen entwickeln, reagieren

könnte. So produzieren faktographische Ästhetiken solche Präferenzen für eine ›Pro-

sakunst ohne Erzählen‹203, eine additiv-chronologische Präsentation der Fakten ohne

fiktionale Verbindungsprozeduren.204

So gesehen, stehen Kawaras Namenslisten in einer eigenartigen Spannung zwi-

schen Lautpoetik, Pragmatik und Prosaisierung.

Bei aller Konzentration auf die Poetizität der Namen als und in Verszeilen ist in Ka-

waras »I met«-Texten die allerletzte der sichtbaren Zeilen, die namenlose Datumszeile,

der eigentliche Schlüssel dafür, dass die Poetizität der Namen auf eine der Begegnung,

im Sinne des Titel gebenden »I met« hinausläuft. Anders gesagt: Die den Listen aufge-

drückte Datumszeile ist für Sujet und Zusammenhang dieser Listen verantwortlich.

Dieses sich aus der Reihung ergebende Aufeinandertreffen verschiedener Namen

mit einem Datum macht die Ereignisstruktur der Begegnung erst vollständig. Aufzäh-

lung und Zeitzählung treten zueinander in ein Verhältnis – die Namen werden Daten

zugeordnet und diese Daten machen die Begegnungen überhaupt als solche fassbar.

Sie machen sie sichtbar, ›öffentlich‹. Öffentlich einerseits im nahe liegenden Sinne des

Wortes. Wir erhalten Einblick in die ›privaten‹ Daten des »I«, wir erfahren, mit wem

es seine Zeit verbringt. Darüber hinaus ist die Begegnung aber eben mit neuerlichem

Verweis auf Heidegger nur dannmöglich und verständlich,wenn sie nach einem öffent-

lichen, also eine Gruppe verbindenden Modus der Zeitmessung, und innerhalb diesem

zu einem ›Zeitpunkt‹, in einem »Aussprechen des datierten und gespannten Jetzt«205

202 Zum Verhältnis von Aufzählung und Erzählung im Kontext der Prosa von Danilo Kiš und also im

Hinblick auf das Verhältnis zwischen faktischem Grauen und dessen Repräsentierbarkeit vgl. R.

Lachmann: Zur Poetik der Kataloge, S. 297.

203 Vgl. den Band Peter Weissenberger: Prosakunst ohne Erzählen, Tübingen: Niemeyer 1985.

204 Vgl. dazu die Überlegungen zu Vikentij Veresaevs biographischem Experiment in der Einleitung

zu diesem Buch.

205 M. Heidegger: Grundprobleme, S. 373.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 329

passiert. Diese sich im Datum zeigende »öffentliche Zeitbestimmung der besorgen-

den Verabredung«206 erweitert aber in der darin angelegten Möglichkeit des Mitein-

anderseins gewissermaßen den Kreis der sich Begegnenden. Deren »2. Januar 1973« ist

auch meiner. Eine Begegnung ist das Aufeinandertreffen von ›Namen‹ und ›Daten‹; erst

letztere, in Form der letzten Zeile, als Datumsstempel, fügen den lyrischen Listen Ka-

waras die strukturalen Merkmale der Begegnung hinzu. Das Datum gehört dazu, es ist

aber auch Voraussetzung. Seine Inkorporation in die Listen Kawaras scheint dezidiert

verneint. Das Datum ist als Stempel aufgedrückt. Und damit die Logik des Ereignisses

›Begegnung‹ – von einem Dialog kann (noch) nicht die Rede sein – in seine formalen

Bestandteile zerlegt – expliziert, exkorporiert. Imweiter hinten analysierten Zyklus der

»Überschneidungen von Namen und Daten« von Dmitrij Prigov wird die Datumszeile

nicht aufgedrückt, sondern in einer sehr expliziten und explizierenden Form einge-

schrieben sein.

Das »Überzählige« der Gelegenheit – ein Ausblick

Falls die Beobachtung richtig ist, führt ein Weg aus der hermetischen Dichtung der

Spätavantgarde in Richtung des dokumentarischen Minimalismus. Auch hier fände

man wieder den Schritt von Inkorporation in eine Poetik der Explikation. Die Gruppe der

»Lianozovo-Dichter«, zu der neben Igor’ Cholin auch Jan Satunovskij, Genrich Sapgir

oder Vsevolod Nekrasov zählen, hat gewiss zentralen Anteil, wenn es darum geht, die

Sprache des Konkreten207 zu fassen. In seinen Überlegungen zu dokumentaristischen

Strategien in der zeitgenössischen russischen Dichtung zieht Il’ja Kukulin eine Linie

von Lianozovo bis hin zur Poetik der Reportage in den 1990er Jahren, für die er Namen

wie Viktor Poleščuk, Dmitrij Kuz’min, Kirill Medved’ev oder Marija Malanova nennt.208

Reizvoll wäre es, ein postsowjetisches lyrisches Tagesschreiben unter dem Aspekt von

Erscheinungsweisen, Transformationen, und, so meine Vermutung, der Konjunktur

von Gelegenheitsdichtung zwischen ca. 1990 und der Gegenwart zu untersuchen.

Einige wenige Eckdaten dazu: Dmitrij Prigovs Zyklus von ›Zeitkommentaren‹ und

›Zeit(ungs)gedichten‹ »ru.sofob (50x50)« mit dem Untertitel »Po materialam pressy«

(Aus Pressematerial, 2004).209 Andererseits müsste man hier die multimediale Po-

pularisierung des Genres als Zeitsatire berücksichtigen (Fernsehen, DVD, Buch) mit

Texten von Dmitrij Bykov (*1967) in der Serie »Graždanin poėt« (Bürger Dichter).210

Hier führte natürlich wiederum eine direkte Linie über Prigovs umfangreichen Zyklus

206 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 416.

207 Eugen Gomringer: »›Ich lebe, ich sehe‹. Lyrik derWelt russisch«, in: Nekrassow,Wsewolod, Ich lebe

ich sehe. Gedichte, hg. v. G. Hirt und S. Wonders, Münster: Helmut Lang 2017, S. 7-9, hier: S. 7: »[…]

[D]er Weg der konkreten Poesie in komplexer Zeit, im komplexen Umfeld.«

208 Il’ja Kukulin: »Documentalist Strategies in Contemporary Russian Poetry«, in: The Russian Review

69 (2010), S. 585-614, hier: S. 595.

209 Dmitrij A. Prigov: Raznoobrazie vsego, Moskau: OGI 2007, S. 115-150.

210 A. Vasil’ev: »Graždanin poėt«, Moskau: Azbuka Attikus 2012. Leibov, Roman: »Occasional politi-

cal poetry and the culture of the Russian internet«, in: Michael S. Gorham, Ingunn Lunde/Martin

Paulsen (Hgg.): Digital Russia. The language, culture and politics of new media communication.

New York/London: Routledge 2014, S. 194-214.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Datumskunst

»Graždane!« zumindest bis zurück zu Nikolaj Nekrasov. Im Zusammenhang mit dem

Erfolg der »Graždanin poėt«-Serie Bykovs, nicht zuletzt dank sozialer Netzwerke, hat

Lev Rubinštejn vom »perepostmodernizm« (etwa: Share-Postmodernismus, aber vor al-

lem: Sharemodernismus) gesprochen.211 Jedenfalls ist die Aktualität von »docupoetry«

einerseits und »traumatic sincerity« bei Dichter*innen der linken Szene der jüngeren

Generation wie etwa bei Pavel Arsen’ev (*1986) oder Galina Rymbu auffällig.212

Dmitrij Prigovs Exkorporationen und Explikationen

»Idealer Dichter«

Das Werk des Dichters und Künstlers Dmitrij A. Prigov (1940-2007) steht in vielerlei

Hinsicht im Zeichen der Zahl, und zwar einer Vulgarisierung der Zahl, die verkürzt

gesagt die Magie einer ›Mathepoetik‹ der historischen Avantgarde entzaubert.213

Seinem dichterischen Schaffen liegt das Programm zu Grunde, täglich mindestens

zwei Gedichte zu schreiben214, was zu einer ausgeprägt quantitativ markierten Dimen-

sion seines lyrischen Werks führt – Prigov hat sehr viele Gedichte215 geschrieben. Gegen

Ende des Milleniums nutzt Prigov dieses Potential, um ein neues Projekt zu lancie-

ren, er nennt es schlicht »der ideale Dichter«. Dafür geht er davon aus, dass dieses Ideal

quantitativer Natur sei und sich aus einfachen arithmetischen Zahlenspielen ergebe.

Das Ziel, das Ideal, sei nämlich dann erreicht, wenn der Dichter es schaffe, ›die ganze

Welt‹ – bzw. die gesamte Zeit dieser Welt – mit seinen Gedichten zu versorgen. Und

tatsächlich scheint die Rechnung aufzugehen: Mit den bis zum Jahr 2000 geschaffenen

24.000 Gedichten liegt für jeden Monat der ersten 2000 Jahre der Zeitrechnung nach

Christi Geburt je ein Gedicht vor (2000 x 12 = 24.000):

For example, my plan is about 2 poems per day, not less than 2. […] [M]y project was

›ideal poet‹. To the end of millenium I should write and I wrote 24000 poems […]. It

211 Anastasija Baškatova: »Graždanskaja poėzija ėpochi ›perepostmodernizma‹«, in: Oktjabr 4 (2012),

S. 131-134. Vgl. auch Henrike Schmidt: Russische Literatur im Internet. Zwischen digitaler Folklore

und politischer Propaganda, Bielfeld: Transcript 2011.

212 Zuletzt in der zweisprachigen Ausgabe: Pavel Arsenev: Reported Speech, New York: Cicade Press

2018. Oder die Anthologie feministischer Lyrik. Galina Rymbu, EugeneOstashevsky, AinsleyMorse

(Hgg.): F Letter. New Russian Feminist Poetry. Isolarii 2020. Zu einer vergleichenden Perspektive:

Gray Jeffrey, Ann Keniston (Hgg.) The News from Poems. Essays on the 21st-Century American

Poetry of Engagement. Michigan: Ann Arbor 2016.

213 Anke Niederbudde: Mathematische Konzeptionen in der russischen Moderne: Florenskij – Chleb-

nikov – Charms,München: Sagner 2006. G.Witte: ›Was ichmitwemvergleichenwürde‹, S. 201-215.

Brigitte Obermayr: »Tod und Zahl. Transitive und intransitive Operationen bei V. Chlebnikov und

D.A. Prigov«, in: WSA 56 (2005), S. 209-285.

214 Im »Preduvedomlenie« (»Vorbekundung«) zum Zyklus »Isčislennye stichi« (Berechnete/Abgezähl-

te Gedichte) (1983) formuliert Prigov das Vorhaben, bis zum Jahr 1990 10.000 Gedichte zu schrei-

ben. Vgl. Dmitrij A. Prigov: »Isčislennye stichi«, in: ders., Sobranie stichov. Tom 7, Leipzig 2016,

S. 63-108, hier: S. 64.

215 Zurzeit kann man von ca. 30.000 ausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 331

means, that there is a poetwhich covers all theworldwith hiswords […]. Because 24000

poems, that is one poem for each month of 2000 years.216

Was für die vergangenen 2000 Jahre nur als retrospektive Projektion zu verwirklichen

ist, kann für die nach dem Jahr 2000 folgenden 2000 Jahre, so das Projekt des ›idealen

Dichters Prigov‹, aktiv vollzogen werden: Beginnend mit 2001 könne in jedem Monat

der folgenden 2000 Jahre je ein Gedicht gelesen werden, und so könne es dem ›idea-

len Dichter‹ gelingen, für eine Weltzeit von 4000 Jahren die lyrische Grundversorgung

sicher zu stellen – »to cover all the world with his words«.

Prigovs Schaffen ist außerdem von einer poetischen Erkundung diverser Ordnungs-

systeme geprägt – dies betrifft politische Hierarchien (der Milizionär »Milizaner«)217

ebenso wie sprachliche, allen voran die alphabetische (die »Azbuki«/»Alphabete«)218.

Prigov interessiert dabei nicht so sehr der komische, verfremdende, avantgardistische

Effekt der Gleichsetzung von ›Wäschereirechnung‹219 und Versmaß, sondern vielmehr

die beiden gleichermaßen zugrunde liegende Kraft eines skandierenden, immerzu ge-

gebenen Zeilen, Seiten und Zeiten füllenden Verlaufs.

Bei einer derartigen Orientierung auf das Quantitative und das Numerische liegt

eine hohe Sensibilität für die chronometrisch-kalendarische Ordnung nahe – wir se-

hen dies anhand des beschriebenen Ideal-Dichter Projekts. Dort trifft die numerische

Quantität, als zählbare Endlichkeit des Geschaffenen (24.000 Gedichte), auf eine tem-

porale Quantität, als Zählbarkeit der Zeit (2x2000 Jahre). Das ›Ideale‹ liegt hier nicht

so sehr in einer faktischen Unendlichkeit220, als wohl vielmehr in der spiegelsymme-

trischen Vorstellung vom 2x2000 und der Magie des Jahres 2000 selbst, eines neuen

216 Dmitrij Prigov in: Bernd Kempker: »Mantra der hohen russischen Literatur. ›Auch Dmitrij Prigov ist

ein Genie‹«, in: WDR 3 Literatur Forum. Sendung vom 15. Januar, 22:00 (2003). Vgl. B. Obermayr:

Tod und Zahl, S. 230.

217 Brigitte Obermayr: »›Wenn der Milizionär hier auf seinem Posten steht…‹. Dmitrij A. Prigov«, in:

Zelinsky, Bodo, Die russische Lyrik, Köln: Böhlau 2002, S. 294-300.

218 GeorgWitte: »Katalogkatastrophen – Das Alphabet in der russischen Literatur«, in: Kotzinger, Su-

si/Rippl, Gabriele (Hgg.), Zeichen zwischen Klartext und Arabeske, Amsterdam: Rodopi 1994, S. 35-

55.

219 Gemeint ist die provokante These aus dem futuristischen Manifest Aleksej Kručenychs »Apoka-

lipsis v russkoj literature« (»Die Apokalypse in der russischen Literatur«, 1914-1922; vollständig er-

schienen 1923). Kručenych behauptet darin, dass eine Wäschereirechnung von höherem literari-

schen Wert sei, als etwa Verse aus Puškins »Evgenij Onegin«. Für beide Argumente bringt Kruče-

nych auch Beispiele, führt vor allem eindrücklich vor Augen, dass dieHandelsfaktur rein visuell/ty-

pographisch dem Zeilenprinzip des Gedichts folgt. Vgl. Aleksej Kručenych: »Die Apokalypse in der

russischen Literatur«, in: Groys, Boris/Hansen-Löve, Aage A. (Hgg.), Am Nullpunkt. Positionen der

russischenAvantgarde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2005, S. 90-152, hier: S. 113-144. Vgl. B. Obermayr:

Tod und Zahl, S. 233-241.

220 Zumindest scheint Prigov diese Idee der Unendlichkeit, oder vielmehr derMöglichkeit,man könne

mit seinem Schaffen, und zwar mit der Menge des Schaffens, den Lauf der Dinge, genauer den

Verlauf der Weltzeit beeinflussen, aufgegeben zu haben. In der Vorbekundung zu »Isčislennye

stichi« heißt es noch, ohne Angabe weiterer Gründe, dass es solange keinen Krieg geben werde,

solange das Projekt der 10.000 Gedichte nicht abgeschlossen sei: »Следовательно, и войны не

будет года до 90-го.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Datumskunst

Jahrtausends, in welches einzutreten nicht jedes Menschenleben die Erfahrung ma-

chen könne. Das Qualitative an diesem Zahlenspiel und dieser Zeitrechnung liegt also

eher in der Bescheidenheit und letztlich Überschaubarkeit des Zahlen- und Zeitma-

terials, mit dem hier operiert wird. Ein wenig mag es erscheinen, als mache Prigov

in seinem Beitrag zu Milleniumszauber und Milleniumshysterie den von Badiou zum

Jahrhundert- und Jahrtausendwechsel diagnostizierten Mangel an »Denken der Zeit«

real. Prigovs banale Zeitprognostik mutet wie die von Badiou verordneten »willentli-

chen Konstruktionen der Zeit« an, ein »Vordringen zum Realen der Zeit«, indem man

dieses Reale aktiv konstruiere. Vom Ergebnis bei Prigov allerdings wäre Badiou zwei-

fellos enttäuscht: Keine »temporale Materie, in die sich Tag für Tag kollektives Wollen

einschreibt«, wie im Fall des Fünfjahresplans, sondern banale Zahlen, Daten.221 Prigov

geht es zwar auch darum, »die einfache und starke Wirklichkeit«, die »in einem lan-

gen Prozess der Lyrisierung bis zum Hermetischen verdunkelt oder sublimiert worden

war«, für die Kunst, und insbesondere das Gedicht zurückzugewinnen.222 Dabei wer-

den aber derlei Äußerlichkeiten nicht nur re-inkoporiert, sondern aktiv exkorporiert,

herausgeschält, wird das der Lyrik ›Äußerliche‹ zu deren Material, und vor allem Prin-

zip. Es wird ausbuchstabiert. Die von Prigov programmatisch betriebene »Inflation von

Lyrik«223 ist zunächst Signum einer Poesie nach der Poesie, einer Poesie als Setzung,

einer Entgrenzung, für die ›künstlerisch Defizitäres‹ zur Behauptung von Kunst gehört.

Die ›Überschneidung von Namen und Daten‹ als Poetik der Ereignisdaten

Die exkorporierende Explikation von Eigennamen und Daten wird immindestens zehn

Bände und knapp 300 Gedichte umfassenden Zyklus »Grafik peresečenija imën i dat«

(»Verzeichnis/Schaubild der Überscheidungen vonNamen undDaten«)224 aus dem Jahr

1994 in einer Weise ausbuchstabiert, die vor dem Hintergrund der bisher dieses Kapi-

tel beschäftigenden Kernfrage nach den Äußerlichkeiten der Daten des Gedichts, ihre

221 Alain Badiou: Das Jahrhundert, Berlin: diaphanes 2006, S. 131f.

222 Das Zitat stammt aus Thesen zu Dimensionen der Verfremdung der Lyrik bei Brecht: Clemens

Hesselhaus: »Brechts Verfremdung der Lyrik«, in: Iser, Wolfgang (Hg.), Immanente Ästhetik. Äs-

thetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne, München: Wilhelm Fink 1966, S. 307-326,

hier: S. 326.

223 I. Smirnov: Dasein, S. 55.

224 Moskau/London. Unveröffentlicht, eine Kopie des Typoskripts befindet sich in meinem Besitz:

Folgende 10 Bände liegen vor, insgesamt knapp 300 Texte, hinzu kommt ein »preduvedomle-

nie« (»Vorbekundung«) pro Band. Die in meinem Archiv vorhandenen Bände tragen folgende Ti-

tel: »Tretij nabor« (Gedichte vom 5. Januar-5. Februar), »Fevral‹-Mart« (enthält Gedichte vom 6.

Februar-6. März), »Mart-Aprel‹« (7. März-7. April), »Aprel‹-Maj« (8. April-8. Mai), »Maj-Ijun‹« (9.

Mai-9. Juni), »Ijun‹-Ijul‹« (Texte fehlen, im privaten digitalen Archiv der Prigov Foundation, das

insgesamt nur etwa 15 % der in meinem Archiv befindlichen Texte dieses Zyklus enthält, sind es

lediglich 3. Es ist aber davon auszugehen, dass dieser Zyklus ebenfalls an die 30 Gedichte umfasst,

mit dem 10. Juni beginnt und mit dem 10. Juli endet), »Ijul‹-Avgust« (11. Juli-11. August), »Avgust-

Sentjabr‹« (12. August-12. September), »Sentjabr‹-Oktjabr‹ (13. September-5. Oktober), »Oktjabr‹-

Nojabr‹ (7. Oktober-2. November). Es ist nicht auszuschließen, dass es zwei weitere Bände gibt

bzw. gab.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 333

Relevanz haben soll. »Grafik peresečenija imën i dat« verzeichnet diaristisch während

des Jahres 1994 stattgefundene Begegnungen.

In ausnahmslos allen Gedichten dieses Zyklus bildet das Datum eine Verszeile oder

den Teil einer Verszeile, in der überwiegenden Zahl der Fälle tauchen die Datumszeilen

im letzten Viertel des Gedichts auf. In den Anfangspassagen der unbetitelten Texte er-

scheint jeweils ein Vorname. Dieses Zusammentreffen von Vorname und Datumszeile,

diese titelgebende ›Überschneidung von Namen und Daten‹, bildet die für die lyrische

Struktur dieser Texte maßgeblichen Parameter: Im Zusammentreffen zwischen Daten

und Namen zu ›dates‹ kommt es zu wörtlichen Begegnungen. Der formale Minimalis-

mus in Kawaras »I met«-Serie, reduziert auf die semantikfreie Poetik der Namen und

die Verbindungsfunktion, die sujetbildende Funktion der gestempelten Daten, entfal-

tet sich in Prigovs Datumsgedichten in einer aus der poetischen Potenz von Namen und

Daten abgeleiteten lyrischen Form der Begegnung.

Eine so zu bezeichnende Poetik der Ereignisdaten konstituiert sich in Prigovs Zy-

klus aus dem im Titel evozierten Genre des »Verzeichnisses« (»grafik«), dem Verfahren

der »Überschneidung« (»peresečenie«) sowie eben aus dem poetischen Potential von

»Namen und Daten« (»imena«, »daty«).

Die Namen und Daten, als Referenzen, als Zeit des Gedichts – bishin zur potentiel-

len Dialoghaftigkeit – scheinen bei Prigov so weit banalisiert – real –, dass die herme-

tisch verdichteten Parameter, wie wir sie mit Mandel’štam/Celan/Derrida rekonstru-

ierten, vermeintlich nicht wiederzuerkennen sind. Und doch werden wir sehen, dass

auch hier die sich überschneidenden Namen und Daten und die sich daraus ergebende

dialogische Disposition, die immer eine Frage nach dem Woher und Wohin evozieren,

poetisch wirksam sind. Sind die Daten schon im hermetischen Kontext »wesentlich

und unwesentlich zugleich«225 –wesentlich, weil Dechiffrierung und Rückführung von

Namen und Daten, ihre Referenzialisierung, nicht in die ersehnten Herkunftsgebiete

führen226, keine verborgenen Referenzen entbergen, so wird dieses Zugleich von Sinn-

stiftung und Sinnzerstäubung in Prigovs Datumsgedichten scheinbar auf den ersten

Blick fassbar. Und zwar in demMaße, wie Prigov auf Chiffrierung gänzlich zu verzich-

ten scheint und sich auf konkrete kalendarische Daten und explizit anonyme oder aber

problemlos dekodierbare Vornamen227 beschränkt.

»Как живешь, старушка Тони? –

Ты в ответ мне говоришь:

Жизнь как маленькая мышь

В растянувшемся питоне

Времени –

Ты права, но все-тки жизнь

225 J. Derrida: Schibboleth, S. 40.

226 Vgl. auch Badiou zu Celan. Badiou spricht von einem Rückweg, den es ohne Irrfahrt nicht gibt,

einen Rückweg als uneigentliche Form der Heimkehr: »Die Anabasis ist also freie Erfindung einer

Irrfahrt, die eine Heimkehr gewesen sein wird, eine Heimkehr, die vor der Irrfahrt als Rückweg

noch nicht existierte.« A. Badiou: Jahrhundert, S. 104.

227 In manchen Fällen kann man Vertreter der Szene, mit denen Prigov verkehrte, erkennen: Boris

Groys, Michail Ryklin, Avdej Tver-Oganjan, Lev Rubinštejn etc.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Datumskunst

Неплохая вещь, скажи

Взятая мгновенно

Вырезанная как стоп-кадр

12 мая 1994 года«

 

Wie geht’s dir, Oma Toni? –/So sieht die Antwort darauf aus:/Das Leben ist eine klei-

ne Maus/In einer ausgestreckten Python/Der Zeit –/Recht hast Du, und doch ist’s Le-

ben/Keine schlechte Sache, musst du zugeben,/Wenn man es momentan erfasst/Aus-

schnitthaft, als Stoppbild/Vom 12. Mai des Jahres 1994

 

»Совсем юный Даниил

Мне по-русски говорил

Что он думает о жизни

А ведь он уже родил-

ся

В Америке

Хотя и от русских родителей

Удивляйся-понимай

Вот тринадцатый оф май

1994 года сегодня –

Заключает он«

 

Der ganz junge Isidor/Stellte mir auf Russisch vor/Was er über das Leben denkt/Ist

er doch gebor-/en/In Amerika/Wenn auch von russischen Eltern/Überleg mal und ver-

steh/Es ist der dreizehnte of May/1994 heute/Sagt er zum Schluss

 

 

»Лиля смотрит – тусклый взор

Устала

Пальцами перебирает

Что-то

Но от поэзьи до сих пор

Словно мышка замирает

Здравствуй, Лиля, ну как жизнь?

- А какое число сегодня, скажи?

- 14 мая 1994 года –

Ой, сегодня поэтический вечер«

 

Lilja schaut – mit mattem Blick/Und müde/Blättert sie irgendwas/Um/Aber von der

Lyrik/Erstarrt sie noch immer wie eine Maus/Grüß Dich, Lilja, na wie geht’s?/Welcher

Tag ist denn heute, sag?/Der 14. Mai 1994 –/Oje, heute ist ein Lyrikabend

 

»Утром повстречал Олега

Он мне что-то говорит

Вобщем, как всегда – телега

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 335

Впереди лошади стоит

У него

Ведра кверху коромыслом

Правда, даты вот и числа

В правильной последовательности

Сегодня, например, говорит он:

15 мая 1994 года«

 

Am Morgen traf ich Dima/Sagt mir was/Vom Wagen, der wie immer/Vor dem Pferd

steht/Bei ihm/Steht dieWelt auf dem Kopf/Die Daten und die Zahlen allerdings/Kom-

men in der richtigen Reihenfolge/Zum Beispiel sagt er, dass heute/Der 15. Mai 1994

ist.

In den zitierten Beispielen sehen wir deutlich die beiden Merkmale, die für jedes der

Gedichte im Zyklus zutreffen: Sie nennen einen Namen (meist zu Beginn) und beinhal-

ten ein Datum in der Struktur Tag–Monat–Jahr des Jahres 1994. Mit dem Vornamen ist

immer eine dialogische Situation verbunden, sei es im Sinne eines ›(ein lyrisches) Ich

traf X‹, sei es, dass eine Replik des per Vornamen eingeführten lyrischen Helden/der

lyrischen Heldin wiedergegeben wird. Die Nennung des Datums ist Teil der Replik im

jeweiligen ›Dialog‹.

Der Vorname ist das poetische Schlüssellexem dieser Texte, er bildet das Reimwort

für die folgenden Zeilen, gibt also sozusagen das lyrische ›Thema‹ vor: »Toni – pitone«

(Toni – Python)/»Daniil – govoril – rodil« (Daniil – geboren – sagte)/ »Olega – tele-

ga« (Von Oleg – des Wagens). »Lilja«, der Name voller onomatopoetisch-futuristischem

lautpoetischem Potential, stellt eine signifikante Ausnahme in dieser Reihe dar – der

Name, durch die innerlexikalische Alliteration an sich schon reimhaft – will außer-

halb seiner Namensgrenzen offensichtlich kein Äquivalent finden. »Liljas« Verhältnis

zur Poesie wird demnach auch als ein ausgesprochen negatives dargestellt: »Aber vor

der Poesie/Erstarrt sie nach wie vor wie eine Maus« (»[…] No ot poėzii do sich por/Slov-

nomyška zamiraet«). Dieser Entfaltung des Namens – im Falle von »Lilja« als autistisch

anmutendes Minusverfahren – in der lyrischen Struktur und Semantik soll nun nach-

gegangen werden, wobei die eröffnende, reim- und sujetstiftende Dynamik des Vor-

namens im Kontrast zur schließenden Tendenz der Datumszeile im Auge zu behalten

sein wird.

Als Reimwort erfährt der Vorname in diesen Texten eine Degeneration, er verliert

seinen Sonderstatus als semantikfreier Lautbestand. Wenn sich »Toni« auf »Python«

(»pitone«) reimt, erhält der Name auf sekundärer Ebene eine semantische Referenz –

die ›alte Frau namens Toni‹ (»staruška Toni«) und die ›ausgestreckte Schlange‹ (in: »rast-

januvšemsja pitone«) treten in ein Ähnlichkeitsverhältnis (das lange Leben). Die lexika-

lische Nullbedeutung des Eigennamens, bzw. seine Eigenwertigkeit, gerät ins ›Schwan-

ken‹, die Semantik der durch die Reimstruktur zu ihm in Beziehung tretenden Lexeme

färbt auf den Namen ab. Wir haben es hier mit dem Phänomen der ›schwankenden

Merkmalshaftigkeit‹, der instabilen Semantik innerhalb des lyrischen Textes zu tun.

Lexeme können, dies hat Jurij Tynjanov eindrücklich gezeigt, innerhalb eines Gedichts

ihre semantischen Nuancierungen verändern. Diese Veränderungen sind durch die ly-

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Datumskunst

rische Struktur insgesamt bedingt, durch das aus poetischen Bezüglichkeiten – Par-

allelismen und Äquivalenzen – sich ergebende semantische Netz. Umgekehrt können

einzelne, stark markierte Lexeme – wie Fremdwörter, Prosaismen oder eben Namen –

signifkant auf das semantische Umfeld abfärben. Vor allem Eigennamen, so Tynjanov,

seien in der Lage, die »lexikalische Tonart« von Gedichten vorzugeben, aus dem Na-

men entfalte sich nicht selten das lyrische Sujet.228 Tynjanov bringt hierfür durchwegs

Beispiele mit exotischen, fremdsprachlichen oder antikisierenden Eigennamen. In den

seltensten der von Tynjanov zitierten Fällen entfalten sich diese mit dem Merkmal ›be-

sondere Herkunft‹ versehenen Eigennamen affirmativ.Meist werden sie kontrastierend

eingesetzt, etwa, indem ein antikisierender Gestus parodiert oder entblößt wird.229

Es ist bezeichnend für die von Prigov entwickelte Poetik der Ereignisdaten, dass

hier die Namen gerade aus der anderen Richtung semantisch affiziert werden: Die Na-

men werden ihrer Kontrastfähigkeit entledigt. Die ohnehin schon ›normalen‹ Vorna-

men, werden zu Lautwerten reduziert, die vom Lexembestand des Gedichts neutrali-

siert oder zumindest nivelliert werden. So können dann die Wörter sich auf den Na-

men reimen. Dies ist gerade am ›Fremdheitskriterium‹ der Vornamen in Prigovs ›Date-

Poems‹ zu beobachten.Unabhängig davon, ob sie vertraut russisch klingen oder aber als

nicht russisch markiert sind (»Oleg«, »Lilja«, vs. »Jukka« oder »Anaid«230), sie werden

allesamt, ihre Fremdheits-Merkmale dabei einbüßend, in der mitunter kalauerartigen

Reimstruktur neutralisiert, partiell »semasiologisiert«231.

Wie stark diese Tendenz zur Semasiologisierung der Namen bei Prigov, und somit

ihre Transformation in einfache Lexeme, ist, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass für

die Übersetzung der Texte die Notwendigkeit oder zumindest Möglichkeit, die Namen

selbst zu übersetzen, d.h. zu ändern zu erwägen ist. Wenn etwa »Daniil« mit »govo-

ril« (›sprach‹) und »rodil-« (›gebor-›) sich reimt, so kann diese semantische Ebene im

Deutschen schwerlich in der Übernahme der Eigennamen erreicht werden. Anstatt also

zu übersetzen: »Der ganz junge Daniil/Sagte mir auf Russisch/Was er über das Leben

denkt/Ist er doch gebor-/en/In Amerika/[…]«, wäre nach einer Wiedergabe von »Da-

niil« zu suchen, die den Reim in »govoril« und »rodil-« darstellt: »Isidor« könnte sich

dazu eignen: Der ganz junge Isidor/Stellte mir auf Russisch vor/Was er über das Leben

denkt/Ist er doch gebor-/en […]. Auch »Oleg[a] ist nicht einfach mit ›Oleg‹ wiederzuge-

ben: »Utrompovstrečal Olega/Onmne čto-to govorit/Vobščem, kak vsegda – telega/[…]«

– Am Morgen traf ich Dima/Sagt mir was/Vom Wagen, der wie immer/[…]).

Auffällig wird in dieser notwendigen Namensübersetzung auch, dass Prigov die

›Reimfähigkeit‹ des Namens in allen Fällen bis auf das Maximum ausreizt, ein Ma-

ximum, das in seiner letzten Stufe einen Reim von schwindender Überzeugungskraft

produziert und eben nur noch durch äußerst prosaische – prosaisierende – Zeilen-

umbrüche überhaupt erreicht werden kann: Der Reim wird zuungunsten des Metrums

228 J. Tynjanov: Problema, S. 99. J. Tynjanov: Problem, S. 119: »[…] [D]ie lexikalische Färbung tritt stärker

hervor, wenn das Grundmerkmal schwindet; die gemeinsame lexikalische Zugehörigkeit tritt hier

gewissermaßen an die Stelle des individuellen Grundmerkmals.«

229 J. Tynjanov: Problema, S. 95-97. J. Tynjanov: Problem, S. 115-166.

230 Vgl. D. Prigov: Grafik peresečenija.

231 Vgl. J. Tynjanov: Problema, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 337

gerettet. Der Preis dafür ist eine formale Deformation, eine auf den ›Notreim‹ folgen-

de ungereimte Verszeile aus einem Wort, das aber durch die so erreichte Sonderstel-

lung natürlich auch semantisch neu akzentuiert wird. So bildet in »Kak živeš‹, staruška

Toni? –/[…] V rastjanuvšemsja pitone/Vremeni –/[…]« (Wie geht’s dir, Oma Toni?/[…]

In der ausgestreckten Python/Der Zeit/[…]) das syntaktisch eigentlich zur vorangehen-

den Zeile gehörige »vremeni« (der Zeit) eine eigene Verszeile. Hierdurch erhält, be-

dingt durch den Willen, die lautliche Assonanz zwischen »Toni«/»pitone« und »vreme-

ni« herzustellen, die Reimfähigkeit des Vornamens »Toni« also maximal auszureizen,

»vremeni« eine in Prosasyntax nicht vorgesehene thematische Sonderstellung. Bemer-

kenswert, dass diese auf lyrische Gesetzmäßigkeiten rückführbare Sonderstellung nur

erreicht wird, indem das Gedicht an dieser Stelle an einen äußersten Punkt geht, einen

Punkt, an dem die Versstruktur selbst – sichtbar – an ihr Äußerstes gelangt,mittendrin

zu (ver)enden droht.232

Im Sinne des »Notreims« muss im folgenden Beispiel das Suffix »sja« für das re-

flexive Verb »rodilsja« (wurde geboren) in eine neue Verszeile gerückt werden, um zu

erreichen, dass »Daniil« und »govoril« sich mit »rodil« reimen. Der Namensreim ist

dabei gerettet, jedoch um den Preis, dass die Reimstruktur des Gedichts ebenso wie

seine metrisch-rhythmischen Merkmale – zumindest vorübergehend – vollkommen

vernichtet sind: »Sovsem junyj Daniil/Mne po-russki govoril/[…]/A ved’ on uže rodil-

/sja/V Amerike/«. Dieses offensichtliche, bis an die Schmerzgrenze gehende, Aus-, ja

Verspielen der poetischen Kraft des Namens verläuft diametral zum modernistischen

Spiel der Ana- und Kryptogrammatik, das einen ›Text unter dem Text‹ vermutet; einem

›Urwort‹, einem alle Dinge – Buchstaben, Laut- und Wortdinge eingeschlossen – ent-

haltenden Namen auf der Spur ist.233 Der Name wird hier ebenso entzaubert wie das

Suffix »sja« (»cя«) mit seinen pronominalen Buchstabenspuren: im reflexiven »sja« ist

das russische Wort/der kyrillische Buchstabe für »ich« (»ja«/»я«) enthalten.234 Wie ein

zufälliger Partikel futuristischer Lautpoesie bildet das demNamensreim zu Liebe sepa-

rierte Suffix in der Mitte des Textes einen ambivalenten Wendepunkt, der wiederum in

Kontrast zur vernünftig-prosaisch die semantische Sequenz schließenden Ortsangabe

»in Amerika« tritt: »A ved’ on uže rodil-/sja/V Amerike/[…]« (Ist er doch gebor-/en/In

Amerika).

Am Ende – ein Datum

Sind die Namen erst einmal auf ihre scheinbar nur mit sehr harten poetischen Ban-

dagen zu erzielende Reimpotenz hin ›ausgeschlachtet‹ – expliziert, exkorporiert, aus-

buchstabiert, hat das Gedicht einen Endpunkt, eine Schließung erreicht, die nur noch

232 Zu anderen Varianten sichtbaren Herausfallens aus der Ordnung des Verses bei Prigov vgl. Georg

Witte: »Prigov, ein Phänomenologe des Verses«, in: Brigitte Obermayr (Hg.), Jenseits der Parodie.

Dmitrij A. Prigovs Werk als neues poetisches Paradigma, Wien, München, Berlin: Otto Sagner (=

WSA Sonderband 81 (2013)), S. 16-52, hier: S. 39-41.

233 Vgl. A. Hansen-Löve: Velimir Chlebnikovs Onomatopoetik, S. 148.

234 Zum schon im Wort »imja« (Name) enthaltenen »ja« (ich/letzter Buchstabe des russischen Al-

phabets я) und seiner Verwendung zwischen Personalpronomen, Graphem und Name bei Aleksej

Kručenych, vgl. A. Hansen-Löve: Velimir Chlebnikovs Onomatopoetik, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Datumskunst

von der Datierungszeile übertroffen bzw. aufgefangen werden kann. Sehr deutlich wird

dabei, wasmit der titelgebendenÜberschneidung (»peresečenie«) gemeint ist. Ohne dass es

einen inneren lyrisch-formalen Grund dafür gäbe, läuft die Sequenz mit dem Namen-

reim auf die Datumszeile zu, die ebenfalls von außen, formal unmotiviert, dazukommt.

Sie ist, was ihre jeweiligen Daten betrifft (das Singuläre) austauschbar, ersetzbar. Sie ist

jedoch nicht hintergehbar, kann als solche nicht weggelassen werden. Die Datierungs-

zeile bildet einen Fixpunkt dieser Texte, mehr noch: Prigovs ›Date-Poems‹ laufen auf

diese Zeile hinaus, einige der Texte des Zyklus sind sogar, wie wir sehen werden, auf

sie reduziert.

Formal sieht die Nennung eines konkreten Datums in diesen Gedichten nach einer

aus dem Paratext, vom Rand des Gedichts, hochgewanderten und in den Gedichtkor-

pus integrierten Datierungszeile (man denke an die Datierung in Puškins »Geroj« oder

Kawaras Datums-Stempel) aus. Es handelte sich bei diesem Zyklus um ein vom kalen-

darischen Ordnungs- und Schaffensprinzip geleitetes Projekt: (Nahezu) jedem Tag des

Jahres 1994 ist ein Gedicht des Zyklus zugeschrieben, bzw. gibt es die Behauptung, an

jedem kalendarisch vorgeschriebenen Tag sei eines dieser Gedichte verfasst.

Die Datierung des Gedichts und die Daten des Gedichts implodieren hier. Wenn

Derrida das Gedicht selbst nicht nur an der Grenze ansiedelt, sondern selbst als Gren-

ze, als Überschneidung zwischen »Ereignis der Schrift« (Datierung, »gedenkendes Da-

tum«) und »Datum des Gedichts« (»Datum dessen gedacht wird«)235 versteht, so löst

sich in Prigovs »Graphik der Überschneidungen« sowohl die Unterscheidung zwischen

Datierung und Datum als auch die Frage nach den Referenzdaten auf. Das Gedicht

ist hier keine Datenchiffre mehr, sondern als Datierung, als Datum ausbuchstabierte

Dechiffrierung.

In allen drei hier analysierten Beispielen ist das Datum jene äußerste Instanz, die

ein Minimum an Konsens und auch ›Wahrheit‹ des Gesagten präsentiert: Das Datum

ist die endgültige Antwort in diesen Dialogen. ›Endgültig‹ heißt hier aber: an diesem ei-

nen, partikularen Ende gültig, für dieses Datum – einmalig, punktuell, nicht auf ewig.

Im Sinne des Abreißkalenders wartet am folgenden Tag schon ein neues ›Ende‹. Im Ge-

spräch über die Nichtigkeit des Lebens angesichts des alles verschlingenden Zeitenlaufs

wird das Einmalige thematisch: DasMomentane und Ausschnitthafte des »12.Mai 1994«

wird zum unumstößlichen Argument: »[…] Recht hast du, und doch ist’s Leben/keine

schlechte Sache, musst du zugeben,/Wenn man es momentan erfasst/Ausschnitthaft,

als Stoppbild/Vom 12. Mai des Jahres 1994//«.

Im anderen Beispiel braucht der junge Amerikarusse zwar für die Formulierung

seiner Lebensphilosophie schon die englische Sprache, bringt aber auf diesemWeg sei-

ne Überlegungen am Schluss doch auf den Punkt: »[…] Wenn auch von russischen El-

tern/Überleg‹ mal und versteh/Es ist der dreizehnte of May/1994 heute/Sagt er zum

Schluss//«. Und wenn er auch alles verdreht und verwechselt, bei den Daten scheint

»Oleg« (›Dima‹) die allgemein gültige Ordnung zu befolgen, was offensichtlich sein ir-

ritiertes Gegenüber amEnde doch einigermaßen befriedigt: »[…] Steht dieWelt auf dem

Kopf/Die Daten und die Zahlen allerdings/Kommen in der richtigen Reihenfolge/Zum

Beispiel sagt er, dass heute/Der 15. Mai 1994 ist//«.

235 J. Derrida: Schibboleth, S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 339

Wir können folgende Dynamik zwischen den beiden maßgeblichen Sequenzen in

Prigovs Datumsgedichten festhalten: Die Eingangssequenz ruft den Vornamen auf, der

in der Folge seine maximale poetische Kraft entfaltet, die sich aber schnell bis zur äu-

ßersten Banalität erschöpft. Diese auf poetisches Potential gerichtete Verschleißdyna-

mik bringt das Gedicht zu einem ersten Endpunkt, de facto aber zu seinem entschei-

dendenWendepunkt. Eine prosaische, weil nicht durch lyrische Formmotivierte,Wende

baut die zweite Sequenz auf, die auf den immer gleichlautenden, ungereimten Appen-

dix der Datumszeile hinausläuft: »neunzehnhundertvierundneunzig« (»tysjača devjat-

isotogo devjanostogo četvertogo goda«)236. Der durch die Namen eröffnete dialogische

Horizont, der die Reimstruktur des Gedichts devastiert, scheint durch die Datumszei-

le wieder geschlossen zu werden. Und doch haben wir in dieser Schlusssequenz den

Eindruck, nicht nur so sehr am Schluss, sondern vor allem außerhalb des Gedichts zu

sein: Bei der recht uneigentlich sich an das Gedicht fügenden Datierungszeile, bei ei-

nem ›nach außen‹ delegierten Schaffensprinzip: Wie die numerische Norm, die Prigo-

vs Werk insgesamt dominiert, gibt hier die kalendarische Ordnung die zu erwartende

Fortsetzung ebenso vor wie den zu erwartenden Verlauf dieser Fortsetzung: Auch mor-

gen wird es wieder ein Datum geben und somit ein Ende des Gedichts. Auf einen Anlass

oder eine Gelegenheit muss diese Poesie nicht erst warten, das Minimum an Ereignis-

daten ist immer schon da, steht auf dem Kalenderblatt. In diesem Sinne formuliert die

Datumszeile dann tatsächlich so etwas wie eine »Ekstase« des Jetzt, und die Intuition,

wonach der »Datierbarkeit« die Zeit »wesenhaft zugehöre«237, fände sich hier zumin-

dest poetisch realisiert.

Ein Kalenderblatt, genauer die oberste Seite eines Abrisskalenders, ist auch in der

1977-1978 geschaffenen Serie »Kalendari« (Kalender) zu sehen.238 Auf diesen Kalender-

blättern sind aber noch keine singulären, voll ausgeschriebenen Daten (TT/MM/JJJJ) zu

lesen, sondern in den meisten Fällen nur Tag und Jahr. Schon hier geht es darum, das

Ereignis einem Datum zuzuschreiben, wobei das Medium des Abrisskalenders mit je-

nem eines ›ewigen Kalenders‹ kollidiert. Dies wird durch den seriellen Zusammenhang

zwischen den Objekten verstärkt, wie sich am Beispiel des »29.« zeigt:

29/1700 год/В этот день зародилось чувство вины

29/1800 год/В этот день зародилось чувство вины перед народом

29/1900 год/В этот день зародилось чувство вины перед Отечеством239

236 Im folgenden Fall ist die Reihenfolge genau umgekehrt: »В этот день, 3 февраля 1994/года про-

сидел весь день сам с/собой и рассказывал себе о/всех возможностях явления самому себе

под любыми и же-/лательными именами Федр, Леонид и Клавдий//« (An diesem Tag, dem 3.

Februar 1994/saß ich den ganzen Tagmitmir/allein und erzähltemir über/alleMöglichkeiten einer

Erscheinung die ich haben könnte mit geliebten und er-/wünschten Namen Phädra, Leonid oder

Klaudius). D. Prigov: Grafik peresečenija.

237 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 407: »Was ist das, dem solche Datierung wesenhaft zugehört, und worin

gründet diese? Kann aber eine überflüssigere Frage gestellt werden als diese. Mit dem ›jetzt, da‹

meinen wir doch ›bekanntlich‹ einen ›Zeitpunkt‹. Das ›jetzt‹ ist die Zeit.« [Kursiv im Original, B.O.]

238 Vgl. dazu die Abbildungen Nr. 45 und 46 zum Kapitel »Chronophobie vs. Zeitgenossenschaft« in

diesem Buch.

239 Dmitrij Prigov: ot Renessansa do konceptualizma i dalee. (Ausstellungskatalog) Moskau 2004,

S. 78. Vgl. Abb. 44 und 45 in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Datumskunst

 

29./1700/An diesem Tag wurde das Schuldgefühl geboren

29./1800/An diesem Tag wurde das Gefühl der Schuld gegenüber dem Volk geboren

29./1900/An diesem Tag wurde das Gefühl der Schuld gegenüber dem Vaterland ge-

boren

Im Vergleich zu den doch sehr voluminösen, dreidimensionalen Abrisskalenderobjek-

ten aus den 1970er Jahren, die neben Papier, Acrylfarbe, Filzstift und Maschinenschrift

auch aus Holz und Metall bestehen, sind die Texte des lyrischen ›Schreibkalenders‹ des

Gedichtzyklus, um den es hier geht, dezidierte Phänomene der Schrift.

Wir kehren zu diesen Gedichten zurück und setzen die Betrachtung von deren En-

den fort: Bedenkt man, dass das Gedicht andere Kriterien des Schließens und Endens

kennt, als dies im erzählenden Text der Fall ist, dass es sich dabei weniger um eine tem-

porale Qualität, vergleichbar etwa mit dem Schlusspunkt in der erzählenden Literatur

handelt, als um eine formale, ist die Schließung der Datumsgedichte Prigovs durch die

Datumszeile jene Stelle, an der das Gedicht offensichtlich ein seiner Form angemes-

senes Maß an äußerster Stabilität erreicht. Diese Äußerlichkeit ist hier im zumindest

zweifachen Sinn bestimmt. Erstens als die paratextuelle Stellung der Datierung, jenes

›Heute‹, auf das die einzelnen Gedichte, egal ob im Präteritum oder im Präsens ver-

fasst, bezogen werden. Und zweitens als die dem Schaffensprinzip zu Grunde gelegte

›äußere‹ kalendarische Ordnung, die den formalen Rahmen dieser Gedichte verläss-

lich bereithält. Äußerste Stabilität heißt hiermit auch: prekäre Stabilität, Stabilität, die

in diesem Fall nicht unbedingt aus den Prinzipien des Gedichts abzuleiten ist, sondern

genauso gut eine diesen Prinzipien äußerliche sein kann.

Wenn die Poetik der Ereignisdaten auf Namen und Daten angewiesen ist, so ist

die Datumszeile als stabilisierender Schlusspunkt tatsächlich ein »Punkt der Stabilität,

der von den formalen oder thematischen Prinzipien des Gedichts bestimmt wird«240.

Gleichermaßen, und das zeichnet die ›Poetik der Ereignisdaten‹ in Prigovs Datumsge-

dichten aus, kommt die Datumszeile ebenwie von außen dazu, bedingt eine Schließung

und Fixierung, die nicht zwingend aus der lyrischen Struktur der Gedichte hervorgeht

– jeder andere Satz könnte die Datumszeile ersetzen.

DasDatumals konstant äußerster, demGedicht organisch fremder Punktwird in all

jenen Texten des Zyklus besonders deutlich, in denen die Diskrepanz zwischen Namen

und Datum besonders augenscheinlich ist. Während der Eigenname variabel ist, ist es

das Datum offensichtlich nicht, es ist immer vorgeschrieben:

»Забыл написать, но имя,

предположительно – Игнатий, а

дата точно известна – 25

августа 1994 года

240 Barbara Herrenstein Smith: Poetic Closure. A Study of How Poems End, Chicago, London: The Uni-

versity of Chicago Press 1968, S. 35: »The poet ends his work at some point of stability, but unless

(as sometimes happens) the poem follows a temporal sequence, this point will not be something

we could call »the end of the story«. It will, however, be a point of stability that is either determined

by or accommodates the poem’s formal and thematic principles of structure.«

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 341

 

Вспомнил, что имя не Игнатий,

а Терентий, но число по-прежне-

му точно – 25 августа 1994 года«241

 

Ich vergaß zu schreiben, aber der Name,/war so was wie Ignatius, doch/das Datum

ist genau bekannt: der 25./August 1994//Mir fiel ein, dass der Name nicht Ingatius

war,/sondern Terentius, aber das Datum ist nach wie/vor richtig – der 25./August 1994

Mussten wir angesichts der dargestellten Ausbeutung der poetischen Potenz der Na-

men davon ausgehen, dass das Gedicht ohne Namen schwerlich zu Stande kommt,

legen diese Beispiele nahe, dass sich die Gedichte beinahe auf das Datum reduzieren

lassen. Die Referenz des Ereignishaften ist auf das bloße Datum beschränkt. Das ist

auch dann gegeben, wenn keine Begegnung mit einem Namen sich ereignet hat, wenn

auf das Pronomen ausgewichen wird. Das Ereignis scheint sich auf die Schreibung des

Datums als Gedichtzeile zu reduzieren – wie sich in der daraus resultierenden Mini-

malversion eines Datumsgedichts aus dem Zyklus zeigt:

»А вот и ни с кем не повстречался

27 апреля 1994 года«242

 

Habe ich mich also mit niemandem getroffen

am 27. April 1994243

In ihrer Exploration und lyrischen Explikation der datierbaren Zeitekstasen lassen sich

Prigovs Datumsgedichte in der Poetik des Moskauer Konzeptualismus, dem Prigov

maßgeblich und die Bewegung prägend verbunden war, verorten. In zahlreichen Aktio-

nen der aus Künstlerinnen und Künstlern dieses Kreises bestehenden Gruppe »Kollek-

tivnye Dejstvija« (»Kollektive Aktionen«) – Prigov war regelmäßiger Teilnehmer der Ak-

tionen – spielte ein genau datiertes und datierbares Erscheinen und Verschwinden, Be-

ginnen, Sich Ereignen und Enden die zentrale, ja, demMinimalismus dieser Bewegung

gemäß, oftmals die einzige Rolle. Dabei ging es immer darum, »etwas Abstraktes zu

konkretisieren, ihm einen raum-zeitlichen Rahmen zu geben, eine Regel vorzuschrei-

241 D. Prigov: Grafik peresečenija.

242 Ebd.

243 Das Gedicht »Der schöne 27. September« aus dem gleichnamigen Band von Thomas Brasch zählt

in vergleichbarer Weise auf, dass an diesem Tag nichts passiert sei, bzw. was nicht passiert ist. Mit

dem ›27. September‹ bezieht Brasch sich ziemlich sicher auf das von Christa Wolf in »Ein Tag im

Jahr. 1960-2000« fortgesetzte Projekt »Den’ mira« (Ein Tag der Welt), 1934 von Maksim Gor’kij an-

geregt. Vgl. dazu das Kapitel »Den Zeitungstag überleben« in diesem Buch. Der engere Bezug des

Gedichts von Brasch zu ChristaWolfs »Tagesprotokollen« ergibt sich aus den einzelnen ›Tagesord-

nungspunkten‹, die dasGedicht als nicht ausgeführt aufzählt: »Ich habe keine Zeitung gelesen./Ich

habe keiner Frau nachgesehen./Ich habe den Briefkasten nicht geöffnet./[…] Ich habe keine Zeile

geschrieben./[…].« Thomas Brasch: »Der schöne 27. September« [1980]. Gedichte.Mit einemNach-

wort von Christa Wolf, in: ders., Der schöne 27. September. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Datumskunst

ben und diese dann zu dokumentieren.«244 Es ging also, schematisch gesprochen, um

die zu Heideggers Denktexten gegenläufige Bewegung. Geht es Heidegger darum, das

Wesen der Zeit in einem abseits vom vulgären, zählenden,mit der Zeit rechnenden Da-

sein245 zu erkunden, sind die »Kollektiven Aktionen« daran interessiert, Erfahrungen

der Zeitlichkeit auch unmittelbar an sichtbare Datierung und Zeitmessung zu knüp-

fen. Das Ereignis ganz im Sinne des »Zeitzerwürfnisses«246 erfahrbar zu machen: Die

Ereignisse der »Kollektiven Aktionen« sind aufgespannt zwischen dem konkret Datier-

ten und Dokumentierten und dem Abstrakten, ob als Erscheinen oder Verschwinden –

›Zusammensein-mit‹ (›so-bytie‹) – vorgestellt. Gerahmt und gefüllt ist diese Vorstellung

von einer Zeit des Wartens und Erwartens. Die »Konkretisierung des Abstrakten«, der

abstrakten Erwartung und des subjektiv erlebten Wartens, besteht in der akribischen

Dokumentation solcher Erwartungs- und Ereigniserfahrungen, einer Dokumentation,

ohne die das Ereignis nicht (sichtbar) wäre. Bezeichnend, dass die Ereignisse in den

Aktionen der Gruppe »Kollektivnye Dejstvija« vielfach auch für die Beteiligten bis zur

nachträglichen Dokumentation, »späteren Rahmung«247 – Datierung – unwahrnehm-

bar bleiben. So erkennen die Teilnehmer der Aktion »Vychod« (»Ausstieg«) erst, dass

sie an der Aktion, an einer bestimmten Haltestelle aus dem Bus auszusteigen, beteiligt

waren, anhand eines ihnen im Anschluss an den erfolgreichen Ausstieg ausgehändigten

Zettels mit dem Vermerk: »Ausstieg, 20.3.1983, 12.24«248. Dieser Abschluss der Aktion

durch und als Datierung ist in seiner formalen Konkretheit wesentlich – ereignishaft.

Wie Prigovs Datumsgedichte kommen sie gerade darin zu ihrer formalen Schließung,

und wie Prigovs Gedichte, scheinbar nur dadurch zustande – als Sichtbares, die Erfah-

rung Rahmendes und darin Ermöglichendes.

Die Poetik der Ereignisdaten lässt sich bei Prigov zusammenfassend als eine Exkor-

porierung von ›Namen‹ und ›Daten‹ beschreiben, die das poetische Potential der Namen

auf der Ebene lyrischer Poetizität gegen Null führt, um im Anschluss daran das Motiv

der Begegnung auf die Ereignishaftigkeit des Jetzt der Datierung zu konzentrieren.

Dabei wird zunehmend deutlich, dass die kalendarische Ordnung das Ereignis nicht

nur vorgibt, indem sie sozusagen vorschreibt, dass an jedem Tag ein Datumsgedicht

entstehen muss, sondern dass die schlichte tägliche Gegebenheit der Daten selbsttätig

zum Ereignis wird.

В этот день, 4 февраля 1994

решил умолчать обо всех встре-

чах, именах и поступках, даже

о сегодняшней

244 Vgl. Sylvia Sasse: Texte in Aktion. Sprech- und Sprachakte im Moskauer Konzeptualismus, Mün-

chen: Wilhelm Fink 2003, S. 70. Vgl. zu dieser Aktion im Kontext der spätsowjetischen künstleri-

schen Zeitpolitik auch die Ausführungen im Abschnitt »Spätsowjetische Chronophobien und ›kol-

lektive Aktionen‹ dagegen« in diesem Buch.

245 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 412ff.

246 M. Schaub: Deleuze imWunderland, S. 139.

247 S. Sasse: Texte in Aktion, S. 75.

248 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 343

 

An diesem Tag, dem 4. Februar 1994,/Beschloss ich über alle Begeg-/nungen, Namen

und Schritte zu schweigen, sogar/über die heutigen

 

Много, много вспомнилось имен

и событий, внезапно меня как

громом остановившие посереди ули-

цы 23 апреля 1994 года

 

Viele, viele Namen sind mir eingefallen/Und Ereignisse, ganz plötzlich/wie vom Don-

nerschlag getroffene mitten auf der Stra-/ße am 23. April 1994

Auffällig, dass der Zyklus historische Jahres- oder Festtage überhaupt nicht berücksich-

tigt. Bekannte Jahres- und Feiertage –wie etwa der 1. Mai – werden scheinbar vollstän-

dig ignoriert, die Daten erfahren eine sie nivellierende Gleichbehandlung, erhalten wie

durch Zufall eine neue Referenz. Auffallend stark sind die symbolischen Bedeutungen

der Daten und die damit verknüpften kulturell kodierten Gedenkzusammenhänge in

Prigovs Zyklus von Datumsgedichten zurückgedrängt. Auch darin zeigt sich eine Ten-

denz, sich einem realen Befund der Daten nähern zu wollen, und über sie der »Zeit-

lichkeit des mit der Zeit rechnenden Daseins«249.

Позвонила мне Елена

Только что вот родила

Дочку тоже назвала

Странным именем Полина

Хотя, отчего же странное –

Старинное звучное русское имя

Дочка, она и в Японии –

Дочка, так что вот запомним:

1 мая 1994 года250

 

Ein Anruf von Elena/Hat gerade eben auf die Welt gebracht/Eine Tochter und sie/Mit

dem seltsamen Namen Polina bedacht/Obwohl, warum eigentlich seltsam –/Ein alter

wohlklingender russischer Name/Eine Tochter, ist doch auch in Japan/Eine Tochter, al-

so merken wir uns/Am 1. Mai 1994

Dabei wird auch deutlich, wie fragil das Verhältnis zwischen Datum und dem im Ge-

dicht beschriebenen ›Ereignis‹ ist. Nicht nur, dass dem »1. Mai« im zitierten Gedicht

in keiner Form gedacht wird, es bleibt offen, ob der Anruf und somit die Geburt am 1.

Mai 1994 stattgefunden hat, der 1. Mai 1994 also der Geburtstag von »Elenas« Tochter

»Polina« ist, oder aber, ob nur die Erinnerung an diesen Anruf vom 1. Mai 1994 da-

tiert. Prigovs Datumsgedichte lockern das Verhältnis zwischen Datum und Namen so

249 M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 412.

250 D. Prigov: Grafik peresečenija.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Datumskunst

weit, dass die Datumszeilen der einzelnen Gedichte beliebig untereinander austausch-

bar sind. Die in keiner Weise jeweils zwingende Überschneidung alleine also ist es, die

die Kontingenz der indikatorischen Funktion der Daten ausstellt und die Daten selbst

wieder in neue Bezugssysteme integrierbar macht. Genau diese Dynamik ist es, die

die Daten im Sinne der Datumskunst von ihrer kulturellen und historischen Symbolik

und Hermetik entlastet, um diese Symbolik auf einer neuen Ebene erfahr- aber auch

verhandelbar zu machen.

Darin zeigt sich auch noch einmal die Äußerlichkeit der Datumszeile, die zwar ei-

nerseits, wie ich zeigen konnte, in schließender Funktion in das Gedicht formal inkor-

poriert ist, die aber andererseits keinerlei organische, formale Notwendigkeit aufweist.

An dieser Stelle ist die Datumszeile tatsächlich wieder nur angefügt – »wesentlich und

zugleich unwesentlich«.

Das postmoderne Datumsgedicht setzt dort noch einmal an, wo üblicherweise der

Übergang vom Gelegenheitsgedicht (»casual carmen«) in Richtung Erlebnisgedicht ver-

anschlagt ist251 und wo dem ›Zeitgedicht‹, in seinen Erscheinungsweisen als enga-

giertes, politisches oder ›staatsbürgerliches‹ (»graždanskaja lirika«), das Verlassen der

Schutzzone ästhetischer Autonomie nachgesagt wird.252 Das Datumsgedicht geht die-

sen Weg in die umgekehrte Richtung. Es lässt die Verallgemeinerung der Daten im Er-

lebnisgedicht hinter sich und wendet sich ihrer Singularisierung zu. ImGegensatz zum

idealistischen Paradigma der Erlebnisdichtung, der es um die Verallgemeinerung des

Bezugs zum singulären Erlebnis geht, bleibt im ›Datumsgedicht‹ die »Einmaligkeit des

Gelegenheitsbezugs«253 präsent, nicht so sehr als Indikation, sondern als Performanz

eines Grenzverlaufs: Zwischen allgemein Bedeutendem und singulärer Banalisierung,

zwischen Richtungsweisendem und Punktuellem, zwischen metaphysischem Dialog

und belanglosem Zwischenruf, zwischen Unmöglichkeit des Ereignisses und Faktizi-

tät des Geschehenen. Nicht »Engführung«, sondern Ausführung.

Postskriptum: von der Ausführung zur Aneignung

In der in variierender medialer Form – als an der Museumswand installierter Digital-

print oder als Buch – präsentierten Arbeit Andrea Comanis (*1965) mit dem Titel »Ich

war’s« (»Sono stata io. Diario 1900-1999/It was me. Diary 1900-1999«) werden die Posi-

tionen im freien Spiel der Austauschbarkeit von Daten gewechselt. Die Daten sind hier

fix, die zugehörigen Subjekte, das sich den Daten zuschreibende Ich mutet monströs

an: Die Ereignishaftigkeit der Daten selbst wird als »Modus der Individuation« erfahr-

bar: »Eine Jahreszeit, ein Winter, ein Sommer, eine Stunde oder ein Datum haben eine

vollkommene Individualität, der es an nichts fehlt, auch wenn sie nicht mit der eines

Dinges oder eines Subjektes zu verwechseln ist.«254 Ein fiktives und multiples »Ich«

251 Derrida verweist auf Celans Rede zur Verleihung des Büchnerpreises (»DerMeridian«), in der Celan

die Kunst der Lyrik als jenen »Weg« bestimmt, den die »Dichtung zurückzulegen« habe. An diesem

»Scheideweg zwischen Kunst und Dichtung«, so Derrida an dieser Stelle weiter, »befindet sich das

Datum.« J. Derrida: Schibboleth, S. 16.

252 Vgl. J. Wilke: Zeitgedicht; I. Ėjges: Graždanskaja lirika, M. Gasparov: O. Mandel’štam.

253 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 152.

254 Gilles Deleuze/Felix Guattari: Tausend Plateaus, Berlin: Merve 1992, S. 354f.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ›Datumsgedicht‹ zwischen Eigenlogik und Fremdbestimmung 345

schreibt sich historischen Daten – Geschichtszahlen – des 20. Jahrhunderts zu und wird

so zum größenwahnsinnig Aneignung betreibenden Erfahrungssubjekt, selbst zu einer

»Diesheit« im Sinne Deleuze/Guattaris. Comanis Arbeit durchschreitet einen Jahreszy-

klus (vom 1. Januar bis zum 31. Dezember), wobei den einzelnen Tagen Jahreszahlen

aus dem gesamten Jahrhundert zugeschrieben werden. Diese Jahreszahlen werden je-

doch im Text nicht genannt, sie bleiben unsichtbar. Im Buch können sie nachgelesen

werden, in der Ausstellung kann man sich ihrer (zu) erinnern (versuchen). Die um ih-

re Jahreszahlen reduzierten Daten sind somit deutlich als Jahrestage markiert. Und in

Summe wird jeder Tag des Jahrhundert-Jahres in Comanis Arbeit zum Erinnerungsda-

tum für das vergangene Jahrhundert. Aufgrund der Ersetzung des jeweils namentlich

zu nennenden Ichs, des jeweils wechselnden Namens, durch ein fiktives, hermaphrodi-

tes ›Subjekt‹, welches an der überwiegenden Zahl der Tage »Ich« heißt, scheint sich die

Reihung der Daten aus einem Jahrhundert zu einer monströsen Biographie des Jahr-

hunderts selbst zu schließen.

1. Januar

Ich habe in Berlin die Kommunistische Partei Deutschlands gegründet.

2. Januar

Ich habe Einblick in die Stasi-Akten nehmen können.

3. Januar

In Rom habe ich heute die Errichtung der Diktatur verkündet.

4. Januar

Ich habe für 1 Reichsmark die erste Ausgabe des Magazins Der Spiegel gekauft.

[…]

13. Februar

In Dresden ist nach Bombenangriffen die gesamte Innenstadt völlig zerstört.

18. Februar

›Wollt ihr den totalen Krieg?‹ ›Ja!‹ Totale Spannung und Begeisterung meiner Rede im

Sportpalast in Berlin.

[…]

20. April

Heute habe ich Geburtstag. Ich bin Ehrengast im UFA-Film Palast am Zoo, wo der Film

über die Olympischen Spiele in Berlin von Leni Riefenstahl uraufgeführt wird.

[…]

2. Mai: Ich stelle mein Suprematistisches Manifest vor.

[…]

7. Juli

Ich gewinne im Finale gegen Zina Garrison zum 9. Mal das Turnier in Wimbledon.

[…]

4. August

In Amsterdam wird heute das Versteck der Familie Frank entdeckt. Ich habe sie verra-

ten.

[…]

12. August

Oklahoma. Ich, zum Tode verurteilt, versuche heute, mich umzubringen. Ich werde ins

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Datumskunst

Krankenhaus gebracht und durch AuspumpendesMagens gerettet. Zurück imGefäng-

nis, werde ich dann mit einer Giftspritze hingerichtet.

13. August

Ich beginne, zuerst mit Stacheldrahtabsperrungen, den Bau der Berliner Mauer. […]

31. Oktober

Delhi. Ich werde mit 22 Schüssen von 2 meiner Leibwächter ermordet.

[…]

4. November

Hochwasser in Florenz

[…]

29. Dezember

Ich werde zum Staatspräsident der Tschechoslowakei gewählt.

30. Dezember

Moskau. Auf dem Ersten Allunions-Kongress beschließe ich die Gründung der Union

der Sozialistischen Sowjetrepubliken (UdSSR).

31. Dezember

Während einer Silvesterfeier fliehe ich aus Kuba. Damit endet mein Regime.255

Hatten wir es sowohl in Kawaras »I met«- Projekt als auch in Prigovs Datumsgedich-

ten immer wieder mit Namen zu tun, fehlen diese bei Comani gänzlich. Namen und

Jahreszahlen werden hier zum Teil einer Rätselstruktur, die mit den Daten Wissens-

horizonte und Möglichkeitsformen aufrufen. Die Gegenkraft zu den damit evozierten

öffentlichen Ereignissen bildet das durch seine unverwüstliche Wiederkehr monströs

anmutende Ich, das sich den Daten zuschreibt und geschichtsträchtige Daten zu priva-

ten Tagebucheinträgen zu banalisieren scheint. Fiktional wird hier die an die faktischen

Daten gebundene ›subjektive‹ Erfahrung. Das immer wieder die Grenzen des Vorstell-

baren überschreitende Erfahrungs-Ich scheint einen ohnmächtigen Aufstand gegen das

Unfassbare zu versuchen, zum »Realen der Zeit« vorzudringen, dies zu konstruieren,

zum »Agenten dieses Realen«256 zuwerden.Das totale Schuldbekenntnis im »Ichwar’s«

verrät die Tätigkeit dieses Agenten. Der jeweilige Betrachter/die jeweilige Betrachterin

kann nicht anders, als diese Geständnisse zu quittieren. Auch das ›Ich war’s nicht‹ bleibt

dabei immerzu möglich – und schmerzhaft konsequenzlos.

255 Daniela Comani: ich war’s. tagebuch 1900-1999, Frankfurt a.M.: Revolver 2005.

256 A. Badiou: Jahrhundert, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006 - am 14.02.2026, 06:35:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409213-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

