MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

Erdmute Alber

Spétestens seit James Scotts Untersuchungen der ,,weapons of the weak®, den
»alltiglichen Formen des Widerstands“ (Scott 1985), wissen wir, dass Strate-
gien des Ausweichens und Meidens offener Konflikte typische Modi der Aus-
einandersetzungen von Bauern mit ihren jeweiligen Herrschern sind. Scott
zeigte, dass Bauerngesellschaften keineswegs dem Klischee der passiven, un-
politischen, konservativen und zu keiner gemeinsamen Aktion fahigen Unter-
tanen entsprechen, das ihnen in der Literatur immer wieder unterstellt worden
ist. Vielmehr erscheinen Strategien des Bummelns, Ausweichens, Desertie-
rens, Sich-Entziehens, des Redens hinter dem Riicken der Herrscher oder der
schweigenden Nicht-Befolgung von Befehlen in Situationen der Ubermacht
gewalttitiger oder despotischer Herrscher fiir Untergebene wirksamere For-
men des Widerstands zu sein als der offen ausgetragene Konflikt. Mit der Ein-
fiihrung des Begriffs des hidden transcript wies Scott den machtrelevanten
Diskursen der in Machtsituationen Unterlegenen, die sich abseits der direkten
Wahrnehmung der Herrschenden entwickeln, eine wichtige Rolle fiir das Ver-
stindnis von Machtbeziehungen zu. (Scott 1990: 4£Y).

Nun denkt James Scott vor allem an jene Konstellationen, in denen die
Machthabenden den Bauern als hoffnungslos iiberlegen erscheinen. Stark ver-
einfacht lduft seine Argumentation darauf hinaus, Ausweichstrategien gerade
in Situationen starker und {iberméchtiger Herrschaft fiir besonders erfolgs-
versprechend zu halten. Nicht umsonst benutzt er in seinem stérker theoretisch
ausgerichteten Buch tiber die alltdglichen Formen des Widerstands (Scott
1990) als Fallbeispiele zur Erlduterung der hidden transcripts besonders hau-
fig die Sklaverei.

Gerd Spittler (1981) argumentiert in seinem Buch zum westafrikanischen
Bauernstaat dhnlich: Die westafrikanischen Bauern bevorzugen ebenfalls pas-
sive Ausweichstrategien gegeniiber kolonialer Herrschaft. Anders als bei Scott
charakterisiert er den kolonialen Staat in Westafrika jedoch als schwachen
Staat, der aus Ohnmacht und Unfahigkeit zur flichendeckenden Kontrolle des
Landes und der Produktionsmittel auf das Mittel despotischer, willkiirlicher
oder intermedidrer Herrschaft zuriickgreifen musste. Gerade diese Schwéche
des Staates machte, so Spittlers Interpretation, Ausweichstrategien fiir die
Bauern so attraktiv.

169

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

Scott und Spittler verbindet, dass ihre Betrachtung der Modalititen gesell-
schaftlicher Konfliktaustragungen auf eine Konzeptualisierung von Macht und
Herrschaft zielt. Mit der Fokussierung auf die Frage nach der Konfliktaustra-
gung bei der Beschreibung von Herrschaftstypen teilen sie implizit die Auf-
fassung von Georg Elwert, Machttheorien vom Konflikt her zu denken.' Bei
der gegeniiberstellenden Lektiire beider Autoren stellt sich jedoch die Frage,
ob cher ,,schwache”, wie in der Argumentation von Spittler, oder ,,starke*
Herrschaft, wie bei Scott, indirekte Strategien begiinstige. Sie wird in diesem
Text letztlich offen bleiben miissen, was zugleich zeigt, wie wenig wir iiber
jene Faktoren wissen, die Meidungsstrategien beeinflussen.

Georg Elwert hat in dem in diesem Band vorgestellten Text eine andere
Perspektive auf das Thema Konflikte gewahlt. In diesem Text schaut er nicht
auf die Verbindung von Konflikt zu Macht, sondern entwirft eine Typologie
unterschiedlicher Arten des Konfliktprozessierens, die sich aus der Kombina-
tion der beiden Faktoren Gewalt und gesellschaftliche Einbettung ergibt. Bei-
de Faktoren konnen sowohl Begleiterscheinungen oder Rahmenbedingungen
der Konfliktmodi, wie auch ihre Folge sein. Neben Krieg, Zerstorung und
Verfahren ist der vierte Konflikttyp Meidung. Sie geht mit Gewaltarmut und
einer schwachen Einbettung der Konflikte in gesellschaftliche Institutionen ih-
rer Regelung einher. Zerstorung teilt mit Meidung die schwache Einbettung,
korreliert jedoch mit Gewaltbereitschaft und kann diese erzeugen bezie-
hungsweise verstirken. Verfahren teilt mit Meidung das Kennzeichen
schwach ausgeprigter Gewalt, hingegen gibt es in Gesellschaften, die zu Ver-
fahren neigen (etwa die unsrige) Institutionen, die Konflikte bearbeiten und in
die die Konfliktprozeduren eingebettet sind. Krieg, die offen ausgetragene, je-
doch regelhaft strukturierte Gewalt, ist von Meidung in Elwerts Systematik
am weitesten entfernt, bei ihr liegt die Kombination von Gewalthaftigkeit und
institutioneller Einbettung vor.

Aus diesem Argumentationsfeld lassen sich zwei Fragen extrapolieren, die
ich anhand eines Fallbeispiels diskutieren mdchte. Lassen sich erstens Mei-
dungsstrategien als Modi der Austragung von Konflikten auf Macht- und
Herrschaftstypen beziehen oder gar aus ihnen ableiten, wie dies Spittler, Scott
und Elwert in ihren Uberlegungen zum Thema Macht suggerieren? Und zwei-
tens, gehen sie sie mit Gewaltarmut und mangelnder institutioneller Einbet-
tung von Konflikten einher, wie Elwert dies in seinem Konfliktaufsatz nahe
gelegt hat? Ich mochte diese Fragen vor dem Hintergrund meiner empirischen
Forschungen zu den Baatombu in Nordbenin beleuchten. Ausweich- und Mei-
dungsstrategien, sowie Formen der indirekten Kommunikation, die sich als

1 Elwert (1999). Er stellte diese Perspektive jenen Machttheorien gegeniiber, die
Macht von der Sozialstruktur her denken (etwa Foucault). Siehe dazu auch
Eckert, Alber und Elwert (2003). Zur Verortung des Machtbegriffs zwischen
Konflikt und Sozialstruktur siche auch Alber (2003). Ohne die Gespriache mit
Georg Elwert und Julia Eckert wire dieser Text nicht zustandegekommen. Thnen
sei an dieser Stelle gedankt. Ich danke ferner Martin Staude und insbesondere
Ulf Vierke fiir ihre kritische Lektiire des Manuskripts.

170

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

Meidungsstrategien deuten lassen, erlebte ich bei unterschiedlichsten Konflik-
ten dieser ethnischen Gruppe in einem fiir mich bis daher nicht bekannten
Ausmall. Dieses Konfliktmuster ist bei den Baatombu nicht nur in der Ge-
genwart nachweisbar, sondern auch in der Kolonialzeit und begrenzt auch in
der vorkolonialen Zeit. Mithin zeigt sich, dass Elwerts Vorstellung, dass Ge-
sellschaften lernen und dabei Selektionsprozesse vollziehen, die zu einer
Auswahl bestimmter Typen von sozialem Handeln fiihrten, auch fiir die Baa-
tombu geltend gemacht werden kann.?

Meidungsstrategien der Baatombu im Umgang
mit Kolonialherrschaft

Circa 100 Kilometer 6stlich vom Siedlungsgebiet der Byalebe, die Elwert ja
bereits als Beispiel fiir eine avoidance-Gesellschaft erwihnt, beginnt der alte
Siedlungsraum der Baatombu, die auch als Bariba in der ethnologischen Lite-
ratur bekannt geworden sind.®> Zusammen mit anderen ethnischen Gruppen,
vor allem den Rinder ziichtenden Fulbe, deren Sklaven, den Gando, und isla-
mischen Héndlern, den Dendi, bewohnen sie seit Jahrhunderten den Borgu,
einen soziopolitischen Raum in der westafrikanischen Savanne, der sich vom
Atacoragebirge im Westen der heutigen Republik Benin bis zum Nigerbogen
im heutigen Nigeria erstreckt. Seitdem die Grenze zwischen beiden Lindern
den Borgu seit Beginn der Kolonialisierung am Ende des 19. Jahrhunderts
teilt, siedeln die Baatombu, wie die anderen ethnischen Gruppen der Region,
in beiden Léndern.

In vorkolonialer Zeit hatten die Kriegsherrn der Baatombu die Gewalt
monopolisiert, bedrohten durch Razzien und Fehden Bauern und Viehziichter,
die sich unter dem Schutz anderer Kriegsherrn befanden, und schiitzten ,,ihre*
Leute vor den Uberfillen anderer. Charakteristisch fiir die Machtstrukturen in

2 Da dieser Artikel auf die Entfaltung und Diskussion theoretischer Argumente zu
Konflikttypen zielt und insgesamt stark typologisiert, verzichte ich auf die Be-
antwortung der Frage, wen ich meine, wenn ich von ,,den Baatombu‘ spreche.
Dies geschieht im Bewusstsein, dass dieses typologisierende Denken nicht nur
eine strifliche Vereinfachung darstellt, sondern, womdglich noch problemati-
scher, scheinbar im Duktus einer Ethnologie spricht, die eindeutig abzugrenzen-
de Ethnien mit bestimmten Charakteristika und womdglich ,kulturellen Merk-
malen® im Sinne hat. Immerhin spreche ich nicht von einer bestimmten ,,Kon-
flikt-Kultur bei den Baatombu“ sondern versuche, das vereinfacht dargestellte
und typologisierte Konfliktverhalten als Ergebnis eines Selektionsprozess auf
der Basis historischer Erfahrungen und o6kologischer Rahmenbedingungen zu
deuten.

3 Zu den Baatombu sieche als Monographien Lombard (1965), Peterli (1971), Ad-
rian (1975), Sargent (1982), Steward (1993), Kuba (1996) und Alber (2000).
Meine Darstellung stiitzt sich ausschlieBlich auf Forschungen bei den Baatombu
in Benin.

171

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

diesem Gebiet war, dass die Razziadrohung nicht entlang einer ,,ethnisch® o-
der ,,verwandtschaftlich® strukturierten Line zwischen ,,Eigenen* und ,,Frem-
den* verlief, sondern dass Razzien und Fehden auch innerhalb der Gruppe der
Baatombu selbst stattfanden. Die Region war mithin von struktureller Instabi-
litdt und prinzipieller Gewaltoffenheit gepréigt. Auch in dieser Zeit dominier-
ten, soweit dies durch Erinnerungen und Erzdhlungen rekonstruierbar ist, Aus-
weichstrategien auf Seiten der Machtunterworfenen, die sich paarten mit der
Bemiihung, sich unter den Schutz eines Machtigen zu stellen. Zwischen den
Machtzentren lagen nahezu unbewohnte Landstriche, die als unsicher galten,
als temporidre Riickzugsgebiete. Flucht und temporérer Riickzug in den Busch
kommen als hdufige Motive in den Schilderungen der Bauern iiber die vorko-
lonialen Razzien vor.*

Mit der Ankunft der Franzosen und der Etablierung kolonialer Herrschaft
wurde das Gefiige interethnischer dezentraler Machtausiibung grundlegend
verdandert. Die ehemaligen Kriegsherren wurden als Hauptlinge in das kolo-
niale Verwaltungssystem integriert, wobei der koloniale Staat ihre wichtigste
Machtressource, die Gewalt, fiir sich monopolisierte. Razzien und Fehden
wurden nicht nur verboten, die Kolonialverwaltung setzte dieses Verbot, das
die Einhaltung des kolonialen Friedens zumindest auf regionaler Ebene er-
zwang, konsequenter durch als andere Verbote, etwa das der Sklaverei, die auf
lokaler Ebene nur allméhlich und zdgerlich abgeschafft wurde. Lokal oder
personell begrenzte gewaltsame Aneignungen, etwa die Eintreibung von Ab-
gaben unter Zuhilfenahme punktueller Gewalt durch die lokalen Héuptlinge
und andere Méchtige, blieben jedoch auch nach der Kolonialisierung vor Ort
unter der Decke des kolonialen Friedens erhalten.

Zu Beginn der Kolonialisierung war der Borgu ein duf8erst diinn besiedel-
tes Land. Dies erschwerte wihrend der Kolonialzeit die Durchsetzung franzo-
sischer Kolonialherrschaft und &nderte sich erst mit der Zunahme des Bevdl-
kerungswachstums in der spéten Kolonialzeit, das bis heute anhilt und im
Borgu zwischen 1992 und 2002 jéhrlich 4,37 % betrug. Damit liegt es iiber
dem durchschnittlichen Bevdlkerungswachstum in der Republik Benin von
3,25 %. Mit 28 Menschen pro Quadratkilometer im Vergleich zu landesweit
60 Personen pro Quadtratkilometer zdhlt der Borgu gleichwohl noch heute zu
den diinn besiedelten Gegenden der Republik Benin. (Doevenspeck 2004: 36-
44).

Diese diinne Besiedlungsstruktur erlaubte wihrend der Kolonialzeit eine
hohe Mobilitdt der bauerlichen Bevolkerung, denn bearbeitbare Boden stan-
den den Bauern nahezu unbegrenzt zur Verfiigung. Ausweichstrategien — und
zwar ganz im physischen Sinne — boten sich also als Modi der Auseinander-
setzung mit der Kolonialherrschaft und ihren lokalen Représentanten geradezu

4  Zu Razzien und Fehden im Borgu siehe Alber (1999). Methodologische Uberle-
gungen lasse ich hier auler Acht; meine Interpretation des vorkolonialen und
kolonialen Borgu stiitzt sich auf die Lektiire von kolonialen und spérlichen vor-
kolonialen schriftlichen Quellen, sowie der kontrastierenden Auswertung von
Erinnerungen und Erzdhlungen heute lebender Baatombu.

172

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

an. Glaubt man den Berichten einiger Kolonialbeamten, so scheint diese Mo-
bilitdt sogar hoher gewesen zu sein als in vorkolonialer Zeit, als die Drohung
von Razzien und Gewalt Bauern starker dazu zwang, in der Ndhe von Kriegs-
herrn zu siedeln. (ANB, 1E3, RMTB, 4. Quartal 1933).

Zur diinnen Besiedlung des Landes kam als weiterer, Ausweichstrategien
begiinstigender Faktor hinzu, dass der koloniale Staat in Nordbenin nur ausge-
sprochen schwach priasent war. Zehn Jahre nach der Eroberung des Landes,
im Jahr 1908, lebten beispielsweise erst sechs Europder im Borgu. (Alber
2000: 132) Aber auch nach der Etablierung der Kolonialherrschaft, die nach
dem ersten Jahrzehnt des vorigen Jahrhunderts abgeschlossen war, kam es nie
zu einer flichendeckenden staatlichen Herrschaftsausiibung, so dass sich der
Einfluss der Weilen wihrend der Kolonialzeit im Norden Benins weitgehend
auf punktuelle Herrschaft im Umkreis der Kolonialstationen erschopfte.’

Die neue koloniale Realitdt wurde fiir die Bevolkerung des vorkolonialen
Borgu vor allem an drei strukturellen Verdnderungen erfahrbar: Es sind dies
erstens die neuen Herrschaftsstrukturen und die Integration afrikanischer
Hauptlinge in die Kolonialverwaltung. Die zweite Verdnderung bestand in
neuen Verboten, vor allem der Untersagung gewalttitiger Razzien und der
Sklaverei. Drittens wurden neue Anforderungen an die Bevolkerung gestellt:
Steuern wurden eingetrieben, Soldaten rekrutiert, und Menschen zur Zwangs-
arbeit herangezogen. Die neuen Herrschaftsstrukturen, die Integration der
Hauptlinge in das Verwaltungssystem sowie die Untersagung von Razzien
und Sklaverei betrafen besonders die ehemaligen Kriegsherren. Der allméhli-
che Riickgang der Gewalt wurde von vielen Bauern und Viehziichtern durch-
aus begriiit, so dass die Durchsetzung dieser Malnahmen kein grofles Kon-
fliktpotential mit den Bauern darstellte. Hingegen versuchten sie sich gegen
die neuen Anforderungen zu wehren, so dass man dieses Handlungsfeld ein
Feld der ,.teilweise inkompatiblen Interessen mehrerer Personen und mithin
nach Elwert (in diesem Band) einen Konflikt nennen kann.

Formen des bduerlichen Widerstands gegen die Maflnahmen sollen nun
exemplarisch anhand des Konfliktfelds der Steuereintreibung betrachtet wer-
den.

Steuern

Die Aushandlung der Frage, wer Steuern in welcher Hohe bezahlte, war ein
ausgesprochen willkiirlicher Prozess, an dem im kolonialen Borgu drei Ak-
teursgruppen beteiligt waren: die Kolonialherrn, die Héuptlinge und die Be-
volkerung. Erstere legten die Hohe der Steuern fest, die die jeweiligen Dorfer

5 Zur schwachen Présenz des Staates auf der lokalen Ebene und ihrer historischen
Veranderungen siehe auch Thomas Bierschenk und Jean-Pierre Olivier de Sar-
dan (1998), die insgesamt von einer Pendelbewegung zwischen stirkerer Pri-
senz des Staates auf lokaler Ebene und seinem Riickzug ausgehen.

173

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

aufbringen mussten, zweitere waren fiir die Eintreibung dieser festgelegten
Summen zustindig, und die Bevolkerung schlieBlich versuchte, die Zahlungen
so weit wie moglich zu vermeiden, zu unterlaufen oder zu umgehen.

Die Festlegung der Hohe der Steuern geschah auf der Basis regelmiBig
wiederholter Bevolkerungszensen, die nicht nur moglichst viele Dorfer erfas-
sen, sondern auch genau angeben sollten, wie viele Menschen in den jeweili-
gen Dorfern wohnten.

Einen exakten Zensus im Borgu durchzufiihren, war fiir die Franzosen a-
ber ein Ding der Unmoglichkeit. Immer wieder stie man auf ,,neue” Dorfer,
die bislang noch nicht bei der Steuereintreibung erfasst worden waren. Noch
in den dreiBBiger Jahren des vorigen Jahrhunderts entdeckten die Franzosen
immer wieder solche neuen Dorfer, deren Einwohner sich bislang allen Steu-
erforderungen entzogen hatten. Zum Teil handelte es sich um tatsdchlich un-
entdeckte Dorfer aus vorkolonialer Zeit, zum Teil aber auch um Neugriindun-
gen, wie sie im Borgu iiblich waren.

Die Franzosen setzen auf der Basis dieser Zensen Bevolkerungszahlen fiir
die einzelnen Dorfer fest, nach denen sich die Hohe der Steuern richtete, ohne
Riicksicht auf die reale Entwicklung der Bevolkerungszahl. Nur jene Dérfer,
die vom Zensus gar nicht erfasst worden waren, entkamen diesen Zahlungen
zur Ginze; die anderen mussten zahlen. So kam es, dass Hauptlinge gelegent-
lich dringend darum baten, ihre Dorfer neu zéhlen zu lassen. Die Bevolke-
rungszahl sei gesunken, und man miisse die iibrig gebliebenen Bauern von all-
zu driickenden Steuerforderungen entlasten (unter anderem ANB, 1E4, RMTB
2. Quartal 1923).

Derartige Bitten markieren die Grenzen der Meidungsstrategien: Dadurch
dass die Franzosen die Steuersummen pro Dorf festlegten, zwangen sie die
Bauern und Héuptlinge zu einem gewissen Gemeinschaftshandeln, denn indi-
viduelle Meidungsstrategien fiihrten unter Umstidnden zu einer Erhdhung der
Steuerschuld der anderen Dorfbewohner. So konnten die Bauern zunéchst ver-
suchen, durch gemeinschaftliche Meidungsstrategien der Steuerforderung zu
entkommen, indem sie versuchten, das Dorf gar nicht erfassen zu lassen. Ein-
mal erfasst, halfen nur noch begrenzte individuelle Strategien, die sich mithin
nicht direkt gegen die Franzosen richteten, sondern darauf abzielten, den
Steuern eintreibenden Hauptlingen zu entkommen. Fiir diese wiederum schie-
nen manchmal Verhandlungen (also Verfahren, in der Terminologie von Ge-
org Elwert) sinnvoll, um die Steuerschuld insgesamt zu driicken. Als ein sol-
ches Verfahren kann die Bitte um eine neue Bevolkerungszidhlung interpretiert
werden.

Bei der Eintreibung der Steuern, ihrer wichtigsten Aufgabe in diesem
Konfliktfeld, wurden die Hauptlinge, die zweite Akteursgruppe, von den Ko-
lonialherren kaum kontrolliert. Wie die aufzubringenden Summen also real
auf die Familien verteilt wurden, blieb ihnen weitgehend selbst {iberlassen.

Die Bauern als dritte Gruppe versuchten, sich nicht nur den Kolonialherrn,
sondern auch den Héuptlingen zu entziehen. Viele Bauern sahen die Steuern
in einer Kontinuitit zu den vorkolonialen Abgaben an die Kriegsherren und

174

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

wandten dhnliche Entzugsstrategien an: Bis heute werden Geschichten von
Menschen erzihlt, die nicht im Dorfkern, sondern bei ihren Feldern im Busch
lebten und stets abwesend waren, wenn sich ein Steuereintreiber ankiindigte.
Die ,,Qualitét” eines Hauptlings hinsichtlich des Steuereintreibens wurde unter
anderem daran gemessen, welche entfernt gelegenen Gehofte er erreichte und
welche nicht. Und schlieBlich erzdhlten mir alte Menschen Geschichten iiber
Minner, die von den Behdrden aufgegriffen worden waren, nachdem sie jah-
relang keine Steuern bezahlt hatten. Thre Angehdrigen gingen in die Stadt und
versuchten, sie mit Bestechungsgeldern aus dem Gefangnis zu befreien oder
zu verhindern, dass sie ins Gefiangnis kamen (SGB1).

Dass sich die Bauern durch Meidungsstrategien nicht nur gegen die An-
forderungen der Kolonialherren, sondern auch gegen die der Hauptlinge zur
Wehr setzen, war auch insofern folgerichtig, als manche Héauptlinge von den
Steuereintreibungen auch privat profitierten. Jedenfalls gingen die Bauern da-
von aus, dass ein Teil des eingesammelten Geldes bei den Héauptlingen selbst
verblieb. Fiir ihre Untergebenen mag die Hohe der Steuerzahlungen schlecht
kontrollierbar gewesen sein; erst recht war kaum zu kontrollieren, welcher
Teil der eingesammelten Gelder tatsdchlich beim Fiskus abgeliefert wurde.
Gelegentlich klagten die Franzosen einzelne Hauptlinge wegen der Verun-
treuung von Geldern an (etwa ANB, 1E4, RMTB, Februar 1904). Solche ak-
tenkundigen Verfahren deuten darauf hin, dass die Franzosen durchaus ver-
suchten, institutionalisierte Verfahren der Konfliktschlichtung im Borgu zu
etablieren, etwa die Fiktion eines geregelten und gerechten Steuersystems o-
der geregelter Gerichtsverfahren. Da die meisten Bauern von diesen formalen
Verfahren kaum Kenntnis hatten, nutzten sie sie in der Regel nicht zur Ver-
handlung ihrer Konflikte. Auch nahmen sie die Hauptlinge nicht als Teil for-
maler biirokratischer staatlicher Strukturen wahr, mit denen in geregeltem
Verfahren verhandelt werden konnte, sondern vorwiegend als Teil dorflicher
Strukturen jenseits der kolonialen Obrigkeit und in diesem Zusammenhang
oftmals als willkiirliche Herrscher, deren Anforderungen man zu entkommen
versuchte, wo es mdglich war.

Ahnlich wie gegen die Steuern wehrten sich die Bauern auch gegen
Zwangsarbeiten und besonders gegen die Rekrutierung von Soldaten mit Mei-
dungsstrategien, wo sie nur konnten. Die Erinnerungen der Bauern an die
Musterungen, die Teil der jéhrlichen Rekrutierungskampagnen waren, haben
als zentrales Thema die Frage, wer sich und mit welchen Tricks einer Muste-
rung entziehen konnte. Man versuchte erstens, moglichst nicht auf die Muste-
rungslisten zu geraten oder wenigstens, bei der Frage, welches Familienmit-
glied rekrutiert werden sollte, zu manipulieren. Manche Familien schickten
Sklavenkinder anstelle ihrer leiblichen Kinder zur Musterung.

Auch in den Kolonialdokumenten wird hiufig iiber die Schwierigkeiten
bei der Rekrutierung geklagt. Dieser Zustand dnderte sich bis zum Ende der
Kolonialzeit nicht: Ganze Dérfer leerten sich noch in den zwanziger Jahren
regelméBig im Frithjahr, wenn die Rekrutierung nahte (ANB, 1E3, RMTB
1928). Wenn der Kommandant personlich erscheine, seien sie oft bis auf den

175

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

Hauptling menschenleer, klagt ein Kommandant (ANB, 1E3, RMTB, 1. Quar-
tal 1927). Angeblich seien sie ,auf der Jagd®, ,,auf Reisen” oder ,,auf dem
Feld” (ebd.). Oder es waren nur noch Frauen und Kinder anwesend, wenn die
Musterungsbeamten kamen. Viele Menschen sollen auch an die Goldkiiste
migriert sein, um sich der Rekrutierung zu entziehen (ANB, 1E3, RMTB, 4.
Quartal 1927).

Andere Meidungstypen

Die bisher geschilderten Meidungsstrategien waren iiberwiegend tatsachlich
physisch: Abwesenheit, Entzug oder auch Flucht in den Busch. Daneben gab
es andere Formen bauerlichen Widerstands, die ebenfalls Meidungsstrategien
genannt werden konnen, aber nicht in diesem physischen Sinne. Dazu zdhlt
die Strategie, Befehlen nicht zu widersprechen, sie aber zu unterlaufen.

Dies geschah beispielsweise als Reaktion auf eine Entwicklungsmafnah-
me der Kolonialbiirokratie im Jahr 1935, in deren Rahmen den Bauern ange-
ordnet worden war, Busch zu roden und auf dem Land Maniok anzubauen:
Als sich der Kommandant von den Ergebnissen der Maniokanbaukampagne
liberzeugen wollte, stellte er voller Entsetzen fest, dass viele der ,,Eingebore-
nen“ zwar gut ihre Felder vorbereitet,® aber nichts darauf gepflanzt hatten. Be-
fragt nach der Begriindung fiir ihr Tun antworteten sie, sie hitten ihm gehor-
chen wollen, aber keine Stecklinge gehabt. Wenn man — so schloss der Kom-
mandant, der dies fiir eine reine Ausrede hielt — den Anbau nicht stindig i-
berwache, wiirden es die Bauern durch ihre Nachlissigkeit erreichen, allen
Gewinn aus ihrer Arbeit zu verspielen (ANB,1E3, RMTB, 3. Quartal 1935).

Die Bauern provozierten den Kolonialbeamten also durch ,,Dienst nach
Vorschrift: Sie legten die Felder zwar an, bestellten sie aber nicht. Solange
ihnen niemand Stecklinge herbeischaffte, blieben sie untitig. Moglicherweise
nutzten sie das einmal gerodete Land lieber dazu, Yams anzubauen.

Eine andere Strategie bestand darin, moglichst solche Familienmitglieder
zu den Gemeinschafts- oder Zwangsarbeiten zu schicken, deren Arbeitsausfall
in der eigenen Landwirtschaft weniger schwer wog: Ein Kommandant konsta-
tierte, dass in den Arbeitsgruppen, die auf der Strale von Parakou in den Ni-
ger arbeiteten, ,,zwei bis drei Jugendliche®, ansonsten Kinder im Alter von
fiinf bis acht Jahren zu sehen seien (ebd.).

Manche Entzugsstrategien grenzten an Sabotage. Dies war zum Beispiel
der Fall, wenn die Schlachter von Parakou, dem kolonialen Zentrum des Bor-
gu und Sitz des Kommandanten, ihre Rinder heimlich schlachteten, ohne es
dem Posten zu melden. Sie verkauften das Fleisch heimlich in den umliegen-
den Dorfern, so dass die Angestellten der Kolonialstation und damit die Euro-
pder leer ausgingen (ANB, 1E3, RMTB, 1. Quartal 1927).

6 Zur Vorbereitung von Feldern zdhlen aufwendige Arbeiten wie das Abbrennen
des Busches, Beseitigen der Baumstiimpfe, Hacken und Steine entfernen.

176

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

Eine weit verbreitete Moglichkeit, unliebsamen Anordnungen aus dem Weg
zu gehen, war, ihnen vermeintlich zuzustimmen und sie dann zu ignorieren.
Dies brachte einen Kommandanten schier zur Verzweiflung. Er schrieb:

Les Baribas sont vraiment des maitres dans 1’art de s’esquiver et d’opposer la force
d’inertie. T6! T6! répondent-ils invariablement, approuvant tout ce qu’on leur dit,
I’air empressé a vouloir exécuter les ordres, et finalement ne faisant rien si aucune
contrainte n’est exercée sur eux, si aucune sanction n’est suspendue sur leur téte.
Tres individualistes, ils se soucient fort peu de leurs Chefs indigénes qui n’ont sur
eux aucun pouvoir (ANB, 1E3, RMTB, 2. Quartal 1927).

Andere Meidungsstrategien bestanden, zumindest in der Wahrnehmung der
Kolonialbeamten, darin, Scheingriinde anzufiihren, um sich gegen unliebsame
MafBnahmen zu wehren, wihrend die eigentlichen Motive ganz woanders la-
gen. So drgerte sich ein Kommandant 1927 iiber die Bevolkerung von Kika,
einer Ortschaft, die nur etwa zwanzig Kilometer von Parakou entfernt lag,
doch wihrend der Regenzeit durch die iiber die Ufer getretenen Fliisse stets
von diesem abgeschnitten war (ANB, 1E3, RMTB, 3. Quartal 1927). Uber ih-
re regelmafBige Unerreichbarkeit seien die Bauern hochst zufrieden gewesen.
Als man ihnen vorschlug, doch ein Boot oder ein Bambusflo3 zu bauen, ent-
gegneten sie, weder das eine noch das andere herstellen zu konnen. Auerdem
wiirde ihnen, so der Kommandant, der ,,Fetisch® des Flusses alle Handlungen
untersagen, die zu dessen Uberquerung wihrend der Hochwasserzeit dienen
konnten. Diese Begriindung hielt der Kommandant fiir einen reinen Vorwand.
(ANB, 1E3, RMTB, 3. Quartal 1927).

Die beiden letztgenannten Beispiele — sich unter dem Vorwand der ver-
meintlichen Gegenwart eines Fetisch gegen eine Flussiiberquerung zu wehren,
sowie einer Anordnung zuzustimmen, sie dann aber zu ignorieren — charakte-
risieren Meidungsstrategien noch einmal sehr genau und fiithren zu einer Beg-
riffsdefinition, die sich an Elwerts Definition von Konflikt anlehnt: Meidungs-
strategien sind jene soziale Handlungen, die auf der Wahrnehmung von teil-
weise inkompatiblen Interessen oder Intentionen der beteiligten Personen oder
Personengruppen beruhen, diese jedoch zu verschleiern oder zu umgehen ver-
suchen. Dabei versucht die die Meidungsstrategien anwendende Konfliktpar-
tei entweder, den Konflikt als solchen zu umgehen oder zu ignorieren und ihn
durch Nicht-Handeln ins Leere laufen zu lassen. Oder sie setzt Meidungsstra-
tegien ein, um ihre eigentlichen Interessen moglichst vor dem Konfliktpartner
zu verbergen. Zwischen beiden Typen gibt es Zwischenformen und Abstufun-
gen, die auch auf unterschiedlichen Graden der Intentionalitit der Handlungen
beruhten.

Fiir die bauerliche Auseinandersetzung mit kolonialer Herrschaft im Bor-
gu lassen sich die angewandten Meidungsstrategien als Reaktion auf einen be-
stimmten Herrschaftstypus interpretieren und bejahen mithin die eingangs ge-
stellte erste Frage nach dem Zusammenhang zwischen Herrschaftstyp und
Konfliktmodus. Gegen schwache, aber punktuell despotische koloniale Herr-
schaft in einer schwer zu kontrollierenden Umgebung konnten sich die Bauern

177

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

gut mit Meidungsstrategien wehren. Dies bestétigt also eher die Argumentati-
on von Gerd Spittler, die Schwiche des Staates beglinstige Meidungsstrate-
gien, dessen Fallregion, das koloniale Franzosisch-Westafrika ja auch den
Borgu mit einschlieit. Die Frage, ob Meidungsstrategien nicht auch, wie Ja-
mes Scott dies im Blick hat, in Situationen starker Herrschaft angebracht sein
konnen, ist mit dem Beispiel der Baatombu daher nicht zu beantworten und
muss offen bleiben.

Allerdings muss das Argument Georg Elwerts, Meidung ginge mit relati-
ver Gewaltlosigkeit einher, vor dem Hintergrund des Fallbeispiels relativiert
oder zumindest differenziert werden. Denn auch zu Beginn kolonialer Herr-
schaft, als tatsdchlich und sichtbar Gewalt ausgeiibt wurde, reagierten die
Bauern des Borgu zumeist mit Meidungsstrategien: In den ersten Jahren der
Kolonialherrschaft, als die Franzosen ihre Macht iiberhaupt sichern mussten,
brannten sie eine Reihe von Dorfern nieder, deren Bevolkerung sich nicht
unmittelbar zu fiigen schien oder deren Kriegsherrn ihnen nicht rasch genug
die Treue bekundete. Eine weit verbreitete Reaktion der Bauern war in dieser
Zeit die radikale Meidung: kiindigte sich ein Weiller oder gar ein Eroberungs-
zug an, so leerten sich die Dorfer; die Bevolkerung floh in den Busch und
ging jeder direkten Auseinandersetzung aus dem Weg.

Gerade wenn man nicht weill, ob der Gewaltdrohung eine tatsdchliche
Gewaltausiibung folgt, wenn die rdumlichen und sozialen Gegebenheiten das
Ausweichen zulassen, und wenn schlielich die Kosten fiir Meidungs- und
Ausweichstrategien nicht allzu hoch sind, kdnnen sie ein Mittel der Wahl sein.
Heute wie in der Kolonialzeit haben und hatten nahezu alle Bauern des Borgu
bei ihren Feldern im Busch kleine Hiitten, in denen sie relativ problemlos, oh-
ne Hunger leiden zu miissen und ohne groBeren Aufwand zu treiben, ein paar
Tage oder Wochen {iiberleben kénnen und konnten. Im Alltag dienen diese
Hiitten als Unterstidnde bei Regen, als temporare Unterkiinfte, wenn man meh-
rere Tage bei den Feldern verbringen mdchte, und als Speicher. Solche Au-
Benstationen jenseits der Straen und Wege, nur auf Pfaden erreichbar, waren
weder den Franzosen bekannt und zuginglich, noch sind sie es heute den Ver-
tretern der staatlichen Ordnungsmacht. Von diesen Ausweichmdglichkeiten
machten die Bauern nicht nur wéhrend der gesamten Kolonialzeit reichlich
Gebrauch, auch heute dienen sie Menschen als Refugium bei Konflikten oder
auch als Versteck vor Menschen, die zu den Ortskenntnissen der Bauern kei-
nen Zugang haben.

Das Fallbeispiel der Baatombu verweist auf die Bedeutung des sozialen
und geographischen Raums zur Erklidrung von Meidungsstrategien. Die Mog-
lichkeit auszuweichen, ist gebunden an die Verfligbarkeit von Land, das vom
Konfliktgegner nicht kontrolliert wird. Elwert hat dieses Argument in seinem
Beitrag angeschnitten, jedoch nicht weiter ausgefiihrt.

Elwerts Argumentation, Gewaltarmut begiinstige Meidungsstrategien,
wird allerdings insofern gestiitzt, als ein bestimmter Meidungstypus unter den
Bedingungen des kolonialen Friedens zugenommen hat: Die Griindung neuer
Siedlungen im Busch. So argumentiert zumindest ein kolonialer Verwaltungs-

178

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

beamter, der 1933 schrieb, dass die allgemeine Mobilitdt der Bevolkerung mit
der Kolonialisierung des Landes zugenommen habe. Die Notwendigkeit zur
Verteidigung vor Razzien habe — so der Kommandant des Borgu — in vorko-
lonialer Zeit die festen Ortschaften geschaffen, deren jeweiliger Hauptling e-
hedem als Kriegsherr die Sicherheit gewéhrleistet hatte. Seitdem die Franzo-
sen die Sicherheit garantierten, finde die Bevolkerung es nur natiirlich, die
Ortschaften zu verlassen, um den Zumutungen der neuen Herrschaft zu ent-
kommen. Wenn sich diese Tendenz fortsetze und sich die gesamte Bevolke-
rung im Busch zerstreue, wiirde Herrschaft gdnzlich unmoglich. (ANB, 1E3,
RMTRB, 4. Quartal 1933).

Innerhalb des Spektrums raumlicher Meidungsstrategien gibt es zwei Ty-
pen, die beide die Siedlungsstruktur des Borgu bestimmen.

Der eine Typ ist das kurzfristige, schnelle und tempordre Ausweichen in
den Busch. Im Extremfall ist es die Flucht bei Gefahr im Verzug. In vorkolo-
nialer Zeit geschah dies angesichts der Androhung von Gewalt bei Razzien,
vor denen die Bauern in den Busch flohen, wenn sie sich nicht mit ihrem
Kriegsherrn zum Gegenangriff entschieden. Wihrend der Kolonialzeit floh
die Bevolkerung vor allem bei der Drohung von Soldatenrekrutierungen,
Zwangsarbeit oder der Gefahr von Steuereintreibungen temporir in den
Busch. Am Ende solcher Handlungen steht jedoch die Riickkehr ins Dorf.

Der andere Typ rdumlicher Meidungsstrategien besteht darin, das Dorf
géanzlich zu verlassen, um eine neue Siedlung zu griinden. Oftmals erzihlen
Dorfgriindungsgeschichten von solchen Prozessen. Sie beginnen damit, dass
eine oder mehrere Familien ihr Dorf verlassen und in den Busch ziehen. All-
mahlich entwickelt sich aus der neuen Niederlassung ein eigenes Dorf. Das
Fortziehen aus dem Dorf gilt als eine bewéhrte Moglichkeit, mit innerfamilia-
ren oder -dorflichen Konflikten umzugehen und so die direkte Konfrontation
zu meiden.

Ausweich- und Meidungsstrategien bestimmten also in weitaus stirkerem
Mafe die Strategien der Bauern im Umgang mit kolonialer Herrschaft und de-
ren Vermittlung durch die lokalen Hauptlinge im Borgu als andere Formen
der Konfliktaustragung. Lediglich im Jahr 1916 kam es zu einem groflen Auf-
stand, der gewaltsam niedergeschlagen wurde. Aber auch dieser Aufstand be-
gann zunichst als Revolte gegen einen unbeliebten Hauptling und weitete sich
nur allmdhlich aus. (Alber 2000: 186ff; Crowder 1978; Lombard 1965: 416ff)
Die anderen von Elwert genannten Konflikttypen, Krieg, Zerstérung und Ver-
fahren, kamen verglichen mit der Meidung weitaus seltener vor.

Meidungsstrategien jenseits der
Auseinandersetzung mit Herrschaft

Héangen nun Herrschaftstypen und Formen des Konfliktprozessierens auch
kausal zusammen? Meine bisherigen Ausfiihrungen scheinen dies nahe zu le-
gen, jedenfalls wenn man das geschilderte Fallbeispiel so versteht, dass im

179

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

Borgu erst die koloniale Herrschaft die Meidungsstrategien hervorgebracht
hat. Dagegen spricht zum einen, dass sie auch in vorkolonialer Zeit nachweis-
bar sind. Zum anderen dominieren bei den Baatombu Formen von Meidung
und Ausweichen auch in Konfliktfeldern, die keinen direkten Bezug zur Aus-
einandersetzung mit Herrschaft haben. Dies werde ich nun abschliefend dar-
stellen und mich damit auch der bislang noch offen gebliebenen Frage nach
der schwachen Einbettung annéhern.

Bereits die Ethnologin Hannelore Adrian (1975: 191) hat Meidung fiir ei-
ne grundlegende Konfliktstrategie bei den Baatombu angesehen. Auch sie
sieht einen Zusammenhang zwischen Siedlungsstruktur und Konfliktverhal-
ten. Sie schreibt:

Man wird daraus [aus der Tatsache, dass Konflikte nicht lautstark, aulerhalb des ei-
genen Gehofts ausgetragen werden, E.A.] jedoch nicht auf die Abwesenheit von
Spannungen schlieBen diirfen, vielmehr kann man deutlich eine Tendenz erkennen,
durch rdumliche und organisatorische Trennung ernsthaften Konflikten aus dem
Wege zu gehen. Die Zersplitterung in kleine Residenzeinheiten und die nochmalige
Unterteilung solcher Einheiten in Haushalte hat hier, auch nach dem Selbst-
verstidndnis der Bariba, eine ihrer Ursachen. Viele ferme-Griindungen wurden mir
damit erklért, daB3 die Betreffenden sich mit ihren jeweiligen Verwandten gestritten
hétten und daraufhin aus deren Dorf ausgezogen seien. (Hervorhebung: E.A.).

Meidungsstrategien fielen auch bei meinen Forschungen zu den Verdnderun-
gen von Familienstrukturen bei den Baatombu auf. So werden beispielsweise
Ehekonflikte, die bei den Baatombu hiufig vorkommen, nahezu immer da-
durch offentlich bekannt, dass die Frau unter dem Vorwand, an einem Fest
oder einer Zeremonie bei ihrer Herkunftsfamilie teilzunehmen, das Ehegehoft
verldsst. Oft wird dem Ehemann erst durch die Verzogerung ihrer Riickkehr
klar, dass sie gegangen ist. Nicht ein einziges Mal habe ich bei den Baatombu
Trennungen erlebt, die verbal ausgehandelt wurden, ohne dass einer der Ehe-
partner (fast immer ist es die Frau) einmal oder wiederholt und stets unange-
kiindigt das Gehoft verlie. Verhandlungen tiber den Anlass des Konflikts, die
Bitte zur Riickkehr und vor allem die bei den Baatombu wichtige Bitte um
Verzeihung (suuru) wurden immer erst dann begonnen und ausgesprochen,
wenn die Frau bereits fort war. Der Weggang der Frau ist also nicht als End-
punkt eines Ehekonflikts anzusehen, sondern, sofern die endgiiltige Trennung
abgewendet werden kann, als Beginn des dffentlichen Verlaufs, der mit der
Bitte um Verzeihung endet. Dieser letzte Schritt in einem Ehekonflikt ge-
schieht oftmals, ohne dass die Konfliktpartner auf die Griinde oder Anldsse
des Konflikts direkt zu sprechen gekommen sind.

Als Meister der indirekten Kommunikation verstehen sich viele Baatombu
darauf, Reisen anderer zu deuten und zu interpretieren. Gerade weil {iber Rei-
seanldsse offentlich meist nur sparlich und formelhaft gesprochen wird (etwa:
u win tombu tobiri n da — er/sie geht, um seine Familie zu griilen), sind Spe-
kulationen iiber die wahren Absichten einer Reise weit verbreitet.

Das Thema der indirekten Kommunikation als Teil von Konfliktstrategien
beschiftigte auch die Ethnosoziologin Wendy Schottman (1993) in ihrem

180

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

Aufsatz iiber Hundenamen bei den Baatombu. Haufig geben die Baatombu —
so Schottman — ihren Hunden Namen von Sprichwortern, mit denen sie ihren
Nachbarn indirekte Botschaften {ibermitteln. Um etwa den Nachbar auf seinen
Geiz aufmerksam zu machen, ruft man den eigenen Hund ,,Geizhals“. Da-
durch wird vermieden, einen mdglichen Konflikt mit dem Nachbar direkt an-
zusprechen.

Der Zusammenhang zwischen Meidungsverhalten in Konflikten und indi-
rekter Kommunikation fiel mir bei meinen eigenen Forschungen auch bei der
Rekonstruktion vergangener Ereignisse auf. Hier wurde die indirekte Kom-
munikation zu einer methodologischen Schwierigkeit der Forschungen, denn
die Baatombu vermeiden in der 6ffentlichen Rede, wenn irgend moglich, jeg-
lichen Verweis auf einen Konflikt. Ein ausgesprochen wortkarges und formel-
haftes Sprechen dominiert, beispielsweise liber kriegerische Konflikte oder
iiber gewaltsame Aneignungen von dorflicher Macht. ,,U na u bandu di“ (,,er
kam und af} die Herrschaft®) ist eine solche typische Formel, mit der iiber vie-
le unterschiedliche Vorfille, etwa die gewaltsame Absetzung eines Hauptlings
durch einen anderen Méchtigen, die Eroberung eines Dorfes oder auch nur ei-
ne Inthronisierung gesprochen wird.

Die Erwéhnung von Gewalt wird dabei unter allen Umsténden vermieden.
Auch rezente Konflikte, etwa die gewaltsame Vertreibung eines Hexers aus
dem Dorf (Alber 2001), werden in den Erzédhlungen im Nachhinein ihrer Ge-
walthaftigkeit beraubt, und selbst ein Mord wird im retrospektiven Sprechen,
auch der Angehorigen des Opfers, als Todesfall dargestellt und der Name des
Moérders moglichst nicht genannt.

Diese Sprechweise wird nach meiner Erfahrung nur in Gesprachen unter
vier Augen und unter Vertrauten punktuell unterbrochen.

Auch bei Familienkonflikten, etwa iiber die Frage, bei welcher Person ein
Kind aufwichst,” werden vorwiegend indirekte Strategien angewendet. So rei-
sen Frauen, die mochten, dass ihre Kinder in ihrer Herkunftsfamilie aufwach-
sen, mit diesen in ihre Herkunftsdorfer, ohne ihre Manner von ihren Pldnen zu
informieren und kehren anschliefend ohne das Kind zuriick. Oft sagen sie
dann, die Kinder seien auf Besuch bei der Gromutter geblieben, bis sich nach
Wochen oder Monaten herausstellt, dass sie dort bleiben und die Grof3eltern
nicht gewillt sind, das betreffende Kind wieder zu den Eltern zuriickkehren zu
lassen.

Wird ein Konflikt dann doch offen und bemiiht sich eine Konfliktpartei
um dessen Losung auf dem Verhandlungsweg, so wird dafiir eine ,,begrenzte
und in ihrer personalen Zusammensetzung frei gewihlte Offentlichkeit” ge-
schaffen, um einen Begriff von Adrian (1975: 189) zu verwenden. Man kann
sich an eine Autorititsperson innerhalb der Familie wenden, oder zum staat-

7 Bei den ldndlichen Baatombu wachsen bis heute viele Kinder nicht bei den leib-
lichen Eltern, sondern bei Pflegeeltern auf. Bestimmte Verwandte haben das
Recht, um ein Pflegekind zu bitten. Dies darf ihnen offiziell nicht abgeschlagen
werden. Um Kinder dennoch bei sich zu behalten, miissen indirekte Strategien
angewendet werden. Zur Kindspflegschaft siche Alber (2003a und 2004).

181

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

lich und durch Wahlen legitimierten Dorfvorsteher gehen, man kann den tra-
ditionellen Héuptling einschalten oder einen Notablen des Dorfes. Thomas
Bierschenk und Jean-Pierre Olivier de Sardan (1998) haben solche Strukturen,
bei denen die Zustindigkeit fiir Konflikte nicht an ein bestimmtes Amt ge-
bunden ist, ,,polykephal* genannt.

Eine solche selbst gewihlte Offentlichkeit jedoch ist keine etablierte und
an Verfahren gebundene Institution der Schiedssprechung, und insofern trifft
der von Elwert konstatierte Zusammenhang zwischen mangelnder Einbettung
von Konflikten und der Neigung zu Meidung fiir die Baatombu zu. Im Laufe
eines Konflikts konnen von den daran beteiligten Parteien, wenn sie ihn denn
iiberhaupt einmal Offentlich gemacht haben, verschiedene Instanzen der
Schiedssprechung eingeschaltet werden, und nicht nur der Gegenstand des
Konflikts und sein Deutungsrahmen, sondern auch die Zustiandigkeit solcher
einbezogener Schiedspersonen werden im Laufe des Konflikts mit verhandelt.
Anhand eines dorflichen Konflikts im Dorf Alafia habe ich dies exemplarisch
bereits dargestellt (Alber/Sommer 1999). Nicht wenige Konflikte ,,versanden®
in solchen Prozessen, etwa indem die involvierten Autoritétspersonen die Par-
teien auffordern, die Ruhe zu bewahren und sich zu verzeihen, ohne dem Kon-
fliktgrund vollstandig nachzugehen.

Eine andere Moglichkeit ist der plotzliche Umschlag zu Gewalt, vor allem
in Hexerei- oder Eigentumskonflikten, und damit die oft ausgesprochen ab-
rupte Beendigung des Meidungsverhaltens. (Dazu als Fallbeispiel Alber 2001)

Die meisten Familienkonflikte jedoch werden in Baatombu-Déorfern aus-
getragen oder eben umgangen, indem die daran beteiligten Familienmitglieder
das Gehoft verlassen. Junge Méanner ziehen in andere Gehofte, etwa die ihrer
miitterlichen Familie, Frauen verlassen ihre Eheménner, verheiratete Méanner
griinden eigene Gehofte. Die historische Erfahrung, die diesem Konfliktver-
halten zugrunde liegt, ist der unbegrenzt zur Verfiigung stehende Raum und
die Moglichkeit, Land zu roden, um es neu zu bebauen. Diese Mdoglichkeit
war weniger durch Anspriiche anderer oder durch Rechtstitel und Verfahren
eingeschriankt als vielmehr durch die Gewalt der Kriegsherrn und Razzien.
Diese wiirde in Elwerts Konfliktschema allerdings eher dem die Fehde ein-
schlieBenden ,,Krieg™ entsprechen als der Zerstdrung, denn die vorkolonialen
Razzien waren keineswegs unbegrenzt oder ginzlich ungeregelt, sondern
durch Formen sozialer Kohidsion begrenzt.

% %k 3k

Mit dem Fallbeispiel der Baatombu habe ich gezeigt, dass sich die bauerlichen
Meidungsstrategien im Umgang mit kolonialer Herrschaft insofern auf diese
spezifische Form von Herrschaft beziehen lassen, als sie hier Erfolg verspre-
chend sind und daher auch von den Bauern iiber Jahrzehnte der franzosischen
Kolonialherrschaft angewandt wurden. Die Priaferenz der Baatombu fiir Mei-
dungsstrategien ldsst sich jedoch nicht allein aus dieser Herrschaftsform ablei-

182

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

ten, und insofern ist die erste der beiden eingangs in diesem Beitrag gestellten
Fragen nur partiell zu bejahen. Vielmehr griindet sie auf einem historischen
Lern- und Selektionsprozess, innerhalb dessen sich die Baatombu Meidungs-
und Ausweichstrategien als ihre spezifische Art des Umgangs mit Konflikten
angeeignet haben. Dies war ihnen nicht nur durch den zur Verfiigung stehen-
den Raum moglich, sondern auch durch die Tatsache, dass die bauerliche Pro-
duktion im Borgu auf wenig Kooperation angewiesen ist. Weder Produkti-
onsmittel wie Land oder Wasser wurden und werden geteilt, noch werden
Techniken eingesetzt, die nicht auch von Einzelpersonen ausgeiibt werden
konnen. Dies schafft eine Situation, in der man zwar als Familienverband in
der Landwirtschaft miteinander kooperieren kann, es aber nicht muss.

In solch einer Konstellation konnen Menschen im Konfliktfall einander
meiden und fortziehen oder die Kommunikation minimieren. Sie sind nicht
gezwungen, sich unmittelbar miteinander auseinanderzusetzen. Ohne die
Notwendigkeit des Konfliktprozessierens jedoch, besteht auch weniger Not-
wendigkeit, Schiedsinstanzen zu entwickeln und Verfahren des Konfliktpro-
zessierens zu entwickeln. Tatséchlich sind im Borgu in vorkolonialer Zeit kei-
ne Schiedsinstanzen entwickelt worden, wie auch Adrian (1975: 191) bemerkt
hat.

Vor dem Hintergrund des Fallbeispiels der Baatombu kann also vor allem
Georg Elwerts Argument, die fehlende Einbettung von Konflikten in Instituti-
onen korreliere mit Meidung, bestdtigt werden. Hingegen ldsst das Fallbei-
spiel fiir den von Elwert angenommenen Zusammenhang zwischen Meidung
und Gewaltarmut, keine klare Veri- oder Falsifikation zu. Interessant wére
nun, zu Elwerts Hypothesen eine andere Gesellschaft zu befragen, bei der
Meidungsstrategien vorhanden, aber weniger ausgepragt betrieben werden als
bei den Baatombu. Tatsdchlich aber ist zum Thema Meidung bislang kaum
systematisch geforscht worden. So stehen, wie so oft, mehr Fragen am Ende
eines Texts als Antworten gegeben werden konnten.

Literatur

Adrian, Hannelore (1975): Ethnologische Fragen der Entwicklungsplanung.
Gbeniki — die ethnologische Erforschung eines Bariba-Dorfes als Grundla-
ge fiir Planung und Aufbau eines Projekts der Entwicklungshilfe in Nord-
Dahomey, Meisenheim am Glan: Hain.

Alber, Erdmute (1999): “Violent Conflicts in West African Borgou on the Eve
of Colonization”, in: Georg Elwert et al. (Hg.), Dynamics of Violence. Pro-
cesses of Escalation and De-Escalation in Violent Group Conflicts, Berlin:
Duncker & Humblot, S. 119-132.

Alber, Erdmute (2000): Im Gewand von Herrschaft. Modalititen der Macht
bei den Baatombu (1895-1995), Koln: Riidiger Koppe Verlag.

Alber, Erdmute (2001): ,,Hexerei, Selbstjustiz und Rechtspluralismus in Be-
nin®, in: Afrika spectrum 2, S. 145-168.

183

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERDMUTE ALBER

Alber, Erdmute (2003): ,,Machttheorien®, in: Sociologus 53 (2), S. 143-166.

Alber, Erdmute (2003a): ,,Denying Biological Parenthood — Child Fosterage
in Northern Benin®, in: Ethnos 68 (4), S. 487-506.

Alber, Erdmute (2004): ,,Grandparents as Foster Parents: Transformations in
Foster Relations between Grandparents and Grandchildren in Northern Be-
nin®, in: Africa 74 (1), S. 28-46.

Alber, Erdmute/Sommer, Jorn (1999): ,,Grenzen der Implementierung staatli-
chen Rechts im dorflichen Kontext. Eine Analyse der Rechtswirklichkeit in
einem Baatombu-Dorf in Benin®, in: Afrika spectrum 34 (1), S. 85-111.

Bierschenk, Thomas/Olivier de Sardan, Jean-Pierre (1998): ,,Les arénes loca-
les face a la décentralisation et la démocratisation. Analyses comparatives
en milieu rural béninois®, in: Thomas Bierschenk/Jean-Pierre Olivier de
Sardan (Hg.), Les pouvoirs au village. Le Bénin rural entre démocratisati-
on et décentralisation, Paris: Edition Karthala, S. 11-52.

Crowder, Michael (1978): ,,The French Suppression of the 191617 Revolt in
Dahomeyan Borgu®, in: Michael Crowder (Hg.), Colonial West Africa:
Collected Essays, London: Cass, S. 179-197.

Doevenspeck, Martin (2004): Migration im ldndlichen Benin. Sozialgeogra-
phische Untersuchungen an einer afrikanischen Frontier, Dissertation,
Bayreuth: Universitdt Bayreuth.

Eckert, Julia/Alber, Erdmute/Elwert, Georg (2003): ,,Macht, Situation, Legi-
timitdt — Einfihrung®, in: Sociologus 53 (2), S. 139-143.

Elwert, Georg (1999): Macht und Konflikte. Vortrag, gehalten auf der Tagung
Macht, Situation. Legitimitét, Juni 1999 in Berlin, unverdffentlicht.

Elwert, Georg, in diesem Band.

Kuba, Richard (1996): Wasangari und Wangara: Borgu und seine Nachbarn
in historischer Perspektive, Hamburg: Lit.

Lombard, Jacques (1965): Structures de type ,,féodal“ en Afrique Noire. Etu-
de des dynamismes internes et des relations sociales chez les Bariba du
Dahomey, Paris, La Haye: Mouton.

Peterli, Rita (1971): Die Kultur eines Bariba-Dorfes im Norden von Dahomé,
Basel: Schwabe.

Sargent, Carolyn (1982): The Cultural Context of Therapeutic Choice. Obstet-
rical Care Decisions among the Bariba of Bénin, Dordrecht, Boston: Rei-
del.

Schottman, Wendy (1993): ,,Proverbial Dog Names of the Baatombu: A Stra-
tegic Alternative to Silence®, in: Language in Society 22, S. 539-554.

Scott, James (1985): Weapons of the Weak. Everyday Forms of Resistance,
New Haven, London: Yale University Press.

Scott, James (1990): Domination and the Arts of Resistance. Hidden Transc-
ripts, New Haven, London: Yale University Press.

Spittler, Gerd (1981): Verwaltung in einem afrikanischen Bauernstaat. Das
koloniale Franzosisch-Westafrika 1919—-1939, Atlantis Verlag: Freiburg.
Stewart, Majorie (1993): Borgu and its Kingdoms: A Reconstruction of a Wes-

tern Sudanese Polity, Dordrecht, Boston: Lewingston.

184

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEIDUNG ALS MODUS DES UMGANGS MIT KONFLIKTEN

Archivquellen

ANB: Archives Nationales du Bénin, Porto-Novo, Serien 1E3 und 1E4
RMTB: Rapport mensuel trimestriel Borgou

185

14.02.2026, 21:37:22.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

