
 

3 Verantwortungsethik und 

Alteritätsrelationen 

 

 

3.1 ALTERITÄT UND BESESSENHEIT  

VOM ABSOLUT ANDEREN 

 

Die Themen von Lévinas’ zweitem Hauptwerk Jenseits des Sein oder an-

ders als Sein geschieht deuten an, dass das phänomenologische Postulat der 

Bestimmung des Subjekts durch die Existenz des Anderen und damit die 

Grundlegung seiner Existenz qua des Anderen problematisch zu bewerten 

ist. Durch die absolute Vereinnahmung durch den Anderen, wie in Totalität 

und Unendlichkeit dargelegt, verliert sich die Spur des Subjekts, das genuin 

autonome Moment der Identität des Subjekts. Dieser Problematik tritt Lé-

vinas im seinem Spätwerk gegenüber. Fast erscheint es hier, als entwerfe 

Lévinas, der als Vordenker der Alterität gilt, eine Theorie des Subjekts, je-

doch verbleibt diese Vorstellung unmittelbar an die Motivik des Anderen 

im Levinasischen Sinne geknüpft. Grundlegende Begrifflichkeiten wie 

Autonomie, Identität und Selbstbewusstsein werden von Lévinas nicht als 

nicht hinterfragbare Letztinstanzen angenommen. Lévinas’ Verständnis 

führt das Subjekt an das Fundament seiner Existenz zurück, als Sujet − als 

Unterworfenes, das gerade nicht das Zentrum seiner Welt darstellt (vgl. 

Zeilinger, S. 227). Durch diese Unterwerfung wird das Subjekt aus einer in-

ferioren Struktur abgeleitet, in der es seine Existenz dem Anderen verdankt. 

Diese Vorstellung von einer heteronom basierten Autonomie weist die Sub-

jektivität und damit auch die Macht des Subjekts in ihre Grenzen.  

Lévinas denkt an dieser Stelle die Freiheit und damit auch die Möglich-

keit der Machteinwirkung des Subjekts aufgrund seiner unterworfenen 

Position als „endliche Freiheit“ (SpA, S. 341). Mit endlicher Freiheit aus-

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | Der Andere als Herausforderung 

gestattet, sieht sich das Subjekt einem unendlichen Anderen gegenüber, an 

dieser Stelle wird erneut die Unmöglichkeit der gewaltsamen Einwirkung 

in das Handeln und Sein des Anderen deutlich. In der lévinasischen Rezep-

tionsgeschichte wird diese Art des Verzichts auf ein klassisches Subjekt oft 

als sehr kritisch betrachtet. 
1
 

Die Anerkennung einer Alterität, die sich jenseits des Seins ereignet, er-

setzt an dieser Stelle die Selbstbestimmung des Ichs, die die Gewissheit 

ihrer Existenz aus sich selbst schöpft. Dieser Prozess der selbstreflexiven 

Erkenntnis ist durch den Eintritt des Anderen gestört. Die Störung wirkt als 

Erinnerung, die auf der Grundlegung der Subjektivität beruht, auf die sich 

das Subjekt zu berufen sucht. Anstatt sich auf selbstreflexive Tätigkeiten 

berufen zu können, verbleibt das Subjekt in seiner Position als Gerufener, 

einer Instanz, die seine Welt beschränkt und ihm diese gleichzeitig erst zu-

gänglich macht. Das Subjekt sieht sich einer Alterität gegenüber, der es 

immer nachträglich bleibt, und gleichzeitig durch die Gegebenheit der Be-

schränkung der Welt diese erst phänomenal als eine solche erfahrbar macht 

(vgl. JS, S., S. 210). Erst die Art und Weise, in der das Subjekt im Hinblick 

auf seine Alteritätsbeziehung die Welt bewertet und somit in seine Gebun-

denheit an den Anderen einwilligt, macht das Subjekt zum „Stellvertreter“ 

des Anderen (vgl. JS, S., S. 213 ff.). Das Subjekt erlebt in der Anerkennung 

der Gebundenheit an den Anderen erstmalig seine Existenz als Teil der 

weltlichen Ordnung, in diesem Moment räumt er dem Anderen einen Platz 

in sich selbst ein. Damit entsteht eine Form der Identität, die nicht mehr 

selbstreflexiv ist, sondern die von Lévinas als Identität ohne Selbst verstan-

den wird (vgl. JS, S., S. 219 ff.) Durch diesen performativ durchlaufenen 

Prozess der Anerkennung seiner Verwiesenheit auf den Anderen ist das 

Subjekt als dem Anderen verpflichtet zu denken und erweist sich „als nach-

trägliches und responsives Subjekt“ (Zeilinger, S. S. 235), ein gerufenes 

und mit der Antwort in die Beziehung einwilligendes Subjekt.  

Wie zuvor besprochen, stellt die Rede vom Antlitz des Anderen damit 

letztlich die Grundlegung der Ethik von Lévinas dar. Während er in Totali-

                                                   

1  Diese Kritik richtet sich vor allem durch den Rückgriff auf den Anderen und die 

Abkehr von der Intentionalität des Subjekts (vgl. Krewani, S. 178), zudem ver-

zichtet er auf das transzendentale Subjekt aus Heideggers Sein und Zeit (vgl. 

Brejak, S. 45). Riedenbauer (2007) legt dar, dass dieser Verzicht nötig sei, um 

nicht erneut in die Subjekt-Objekt Dichotomie zu verfallen. (Reidenauer, S.55). 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortungsethik und Alteritätsrelationen | 61 

tät und Unendlichkeit die Alterität im Sinne einer Exteriorität vorstellt, für 

die paradigmatisch der Andere als Gegenüber im „von-Angesicht-zu-

Angesicht“ (face-en-face bzw. vis-a-vis) steht, spricht er im Werk Jenseits 

des Seins vom „Anderen-im-Selben“ (I'Autre-dans-le-Meme) und damit 

von einer (traumatischen) Besessenheit, in der der Andere sich nicht mir 

gegenüber (vis-a-vis) befindet, nicht aus einer Exteriorität heraus begegnet, 

sondern allein in mir (dans le meme) erfahrbar wird. Paradigmatisch für 

diese Alteritätsbeziehung ist daher auch nicht mehr das face-en-face, son-

dern die Erfahrung der „Verwundbarkeit“ (vgl. Zeilinger, S. S. 235). 

Diese Verschiebung im Denken Lévinas lässt sich auf unterschiedliche 

Rezeptionen der Exteriorität, auf Konzeptionen aus Totalität und Unend-

lichkeit zurückführen, ein wichtiges Motiv der Umkehr in der Bestimmung 

des Anderen entsteht historisch nach der Veröffentlichung der Studie Der-

ridas Gewalt und Metaphysik (1964) (die in 4.1 Unterkapitel behandelt 

wird). Der Weg von der Exteriorität zur Präsenz des Anderen-im-Selben 

führt über den Begriff der Spur.  

Lévinas versteht Subjektivität im Jenseits des Seins als „Verstrickung 

des Anderen im Selben“ (intrigue de l’Autre dans le Meme) (JS, S. 96). Für 

Lévinas geht es nicht lediglich um eine Reformulierung der Begrifflichkeit, 

vielmehr gilt sein Bestreben dem Ziel, den fehlenden Subjekt-Kern des 

Subjekts herauszustellen und zu zeigen, dass ein Subjekt niemals als der 

Alterität vorgängig betrachtet werden kann. Das Andere findet im Selben 

Platz, repräsentiert durch die Einflüsse von Verwundbarkeit, Hunger und 

Begehren. Zum einen ermöglicht diese Ebene die Rede von einem offenen 

Subjekt und zum anderen eine Alteritätsrelation. „Die alteritätsbestimmte 

Subjektivität ließe sich allenfalls nachträglich an ihrer uneinholbaren Ge-

brochenheit, an ihrer Verwundbarkeit, d.h. an einer ursprünglichen Trauma-

tisierung“ (Zeilinger, S. S. 240) darstellen. Diese alteritätsbestimmte Sub-

jektivität, die auf die Bedeutung der Verwundbarkeit zurückgeht, wird bei 

Lévinas ein bedeutendes ethisches Motiv.  

Ein Verhältnis, das aus reziproker Verwundbarkeit entsteht, ist begrün-

det in dem Verzicht auf die gegenseitige Gewalteinwirkung. Der Andere 

rührt das Subjekt an, es kann sich seinem Ruf, wie in Totalität und Unend-

lichkeit vorgestellt, nicht entziehen. Im Jenseits des Seins findet der Andere 

seine Repräsentation in der Emotionalität und den Affekten des Subjekts. 

Es ist die Spur des Anderen, die das Subjekt leitet und zum Unterworfenen 

macht. Gleich der Einführung des Unendlichen-in-mir des cartesianischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | Der Andere als Herausforderung 

cogito bestimmt Lévinas den unendlichen, uneinholbaren Charakter des 

Anderen als Spur im Anderen, als Spur, die einer Störung gleichkommt. 

Diese Form der Reminiszenz bindet das Subjekt an seine Verantwortung 

für den Anderen, die „Verstrickung“ deutet an, dass der Andere in die Exis-

tenz des Subjekts hineingewoben bleibt, unabhängig davon, wie stark er 

seine Autonomie hervorhebt, der Andere führt das Subjekt zurück an seine 

ursprünglichsten Emotionen, das, was Lévinas als „Trauma“ beschreibt. 

Das Trauma beschreibt für Lévinas hier die Präsenz des Realen (vgl. JS, S., 

S. 217ff), als Begegnung mit etwas, das das Subjekt anrührt und es verän-

dert, es seiner Verwundbarkeit aussetzt und in dieser die Blöße des Antlit-

zes des Anderen auf die Erfahrung am eigenen Leib projiziert. Der Andere 

ergreift in dieser Struktur Besitz vom Subjekt, um ihm die Begrenzungen 

und Gefahren seiner endlichen Existenz aufzuzeigen. Lévinas verweist in 

Hinblick auf diese durch die Existenz des Selben entstehenden Gefahren für 

den Anderen auf den Begriff der Scham, der auf eine vertiefende Relation 

zwischen dem Selben und dem Anderen rekurriert.  

Der Selbe empfindet in der Begegnung mit dem Anderen eine Form der 

Scham, die auf der Ermöglichung seiner verbotenen Gewalttätigkeit ver-

weist. Das Gebot der Gewaltfreiheit begegnet mit dem Eintritt des Anderen 

in die Spähre der Erscheinung und evoziert gleichermaßen den Wunsch, 

den Anderen zu töten, um nicht in die unendliche Verantwortung für das 

Leben des Anderen eintreten zu müssen und in seiner gewohnten Subjekt-

zentriertheit fortleben zu können. Die Begegnung mit dem Anderen durch-

bricht das Schema, und sie fordert den Selben zur Handlung im Rahmen 

einer Verantwortlichkeit auf, für die er sich nicht entschieden hat. Im An-

gesicht des Leidens des Anderen versteht der Selbe seine Beanspruchung 

im Appell des Anderen und begreift gleichzeitig, das er bereits zu spät in 

die Tat eintritt, dieses Verstehen konstituiert den Begriff der Scham. In dem 

Bedürfnis, den Anderen anzuerkennen und das Leid des Anderen zu mil-

dern, versteht der Selbe, dass er immer zu spät sein wird, der Andere ist be-

reits in die Ebene des Leides eingetreten und kann von einer dem Leid vor-

gängigen Verantwortlichkeit, die Lévinas postuliert, nicht mehr profitieren. 

Die Erkenntnis der kontinuierlich verspäteten Gewahrwerdung des An-

spruchs des Anderen zeigt sich in der Scham, die den Prozess des Eintre-

tens für den Anderen im Sinne der lévinasischen Verantwortung positiv be-

einflusst. Zugleich wird die Scham von Lévinas im Kontext der Freiheit des 

Selben bestimmt. Der Selbe begreift in der Begegnung mit dem Anderen, 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortungsethik und Alteritätsrelationen | 63 

im Rufverstehen nicht nur seine verspätet wahrgenommene Verantwortung, 

sondern auch die Praxis seiner Usurpation, die den Anderen als Heimatlo-

sen zurückgelassen und seiner Gewalt ausgesetzt hat. Diese Erkenntnis und 

das bewusste Eintreten in die Verantwortung für den Anderen zeigen, wie 

die Scham des Selben sich als weiterer Aspekt der Gebundenheit an den 

Anderen deuten lässt.  

Der Andere jedoch, der sich im Werk nicht als Sein, sondern als Spur 

zeigen lässt, verweist das Subjekt auf seine fundamentalen Affekte und 

baut damit eine irreversible Relation zur Alterität auf. Durch diese Form 

des Eintritt-Gewährens wird die Trennung zwischen dem Anderen und dem 

Subjekt aufgehoben, die zuvor vom Motiv der absoluten Exteriorität ge-

kennzeichnet war.  

Das Subjekt und der Andere sind nicht länger räumlich getrennt, viel-

mehr ist das Endliche nun von einem unendlich Anderen besessen, diesen 

Aspekt könnte man auch als vom Anderen beseelt begreifen, bereit, seine 

Verantwortung im Sein für den Anderen und damit als Sein-für-es-selbst 

damit zu erfüllen. In diesem Moment werden die Ebenen vereint, das Han-

deln des Subjekts entstammt keiner autonomen und selbstreflexiven Wil-

lensbestimmung, sondern einer Form der Weisung, die dem Subjekt seine 

Verwundbarkeit und Endlichkeit vor Augen führt und es damit zu einem 

vertiefenden Verständnis seiner Verantwortung für den Anderen anleitet, 

die letztlich von einer Verantwortung für den Anderen-in-ihm zu einer Ver-

antwortung für ihn selbst führt, die den Anderen als Voraussetzung hat. 

Diese Überschreitung der Trennung, die Zusammenkunft verdeutlicht 

die Nähe der beiden im Begriff des Anderen-im-Selben. Das Andere-im-

Selben sensibilisiert das Subjekt und vereint die beiden in der Verwundbar-

keit, die von diesem Erleben zu einem Bewusstsein der ethischen Verant-

wortlichkeit werden kann, die in der Begegnung mit dem Antlitz begonnen 

hat und sich in der Vereinigung beider in der Vorstellung des Anderen- im-

Selben vollendet.  

Dies ist die lévinasische Konzeption, wie sie vom Früh- bis ins Spät-

werk formuliert wird. Die folgenden Abschnitte dienen dazu, Grenzen und 

Möglichkeiten der lévinasischen Ethik aufzuzeigen und auf eine nachlévi-

nasische Anwendbarkeit der Konzeption zu verweisen.  

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | Der Andere als Herausforderung 

3.2 BEGRENZUNG DES LÉVINASISCHEN 

VERANTWORTUNGSBEGRIFFS 

 

Durch die Auffassung, der Andere sei stets ein Rufender, wie Lévinas ihn 

in Totalität und Unendlichkeit nennt, wird das Subjekt in die Position des 

Gerufenen versetzt, ihm werden Aufgaben übertragen, die es in seinem 

Sein-für-den-Anderen und später im Jenseits des Sein für den Anderen-in-

ihm zu erfüllen hat. Ein wichtiger Faktor ist die Aufrichtigkeit im Antwor-

ten auf die Anrufung durch das Antlitz. Das Subjekt, das ohne Selbst (vgl. 

JS, S. 231) ist, übereignet sich an den Anderen, um die Aufrichtigkeit des 

Sagens zu generieren. Ähnlich wie bei Heidegger kommt dem Sagen eine 

besondere Wertigkeit zu, es ist kein Gesagtes und erschöpft sich nicht not-

wendigerweise im direkten sprachlichen Austausch, der, wie Lévinas be-

fürchtet, das Sagen noch „ausschalten oder gar aufsaugen“ (ebd.) könnte. 

Das Sagen beschreibt das Ereignis der Offenheit dem Anderen gegenüber, 

ähnlich wie in Heideggers Rede vom Gewissen in Sein und Zeit, ist es we-

niger die inhaltliche Komponente als das Ruf-Verständnis, das diesen Pro-

zess entscheidend hervorhebt (vgl. Heidegger, S. 45). In ähnlicher Form 

zeigt es sich bei Lévinas, wenn er das „Offenhalten der Offenheit“ verlangt. 

Kurz gefasst, eine Unvoreingenommenheit dem Anderen gegenüber, die 

sich auch an anderen Stellen des Werkkorpus aufzeigen lässt, so zum Bei-

spiel in der Bedeutung des von Lévinas als der Andere bezeichneten autrui, 

ein Begriff, der zunächst das Andere in einem neutralen Plural beschreibt 

und damit sowohl einzelne Personen, Personengruppen, aber auch eine 

Ebene des Nicht-Menschlichen, z.B. des Tierischen, umfassen kann. Auch 

in der Bedeutung des Antlitzes wirkt die Rede von einem menschlichen 

Antlitz wie eine nachträgliche Hinzufügung, ist es doch das Antlitz, das 

sich jenseits aller Form optischer Merkmale eines Gesichtes zeigt. Dieses 

Bedürfnis nach Offenheit für den Anderen und die Bedeutungen, die so-

wohl im Wortstamm als auch in der Bedeutung des Antlitzes liegt (siehe 

Abschnitt 2.3), verweist auf die Qualität des Anderen, das Sagen selbst zu 

verkörpern, ein Sagen, ohne etwas zu thematisieren. Frei von jeglicher 

Thematisierung sind auch Antlitz und Begriff in dieser Vorstellung und 

weisen damit auf ein vertiefendes Verständnis der Unendlichkeit, die Lévi-

nas der Figur des Anderen zuschreibt, auf. So beschreibt Lévinas an einer 

weiteren Stelle ebenfalls, dass er den Begriff des anderen „Menschen“ nicht 

als biologischen Gattungsbegriff verstehen möchte, es geht ihm also nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortungsethik und Alteritätsrelationen | 65 

allein um eine Repräsentationskritik, sondern auch um die begriffliche 

Ebene, in der er den Begriff des „Menschen“ als eine nachträgliche Hinzu-

fügung zum Begriff des Anderen betrachtet. Diese nachträgliche Zuwei-

sung und damit die performative Eingrenzung der Alterität liegt Lévinas je-

doch fern, so benutzt er bewusst den neutralen Plural autrui um die Ab- und 

Ausgrenzung des Anderen zu verhindern. Dieses Verständnis eröffnet ein 

tieferes Verständnis der lévinasischen Ethik, als einer Ethik jenseits von 

Vorurteilen und Konstruktionen. Lévinas weist darauf hin, dass das Antlitz 

jenseits der Form ist (vgl. TU, S. 65) und als Rufendes eine Antwort und 

damit eine Verantwortung erfordert, ein Subjekt, das die Offenheit besitzt, 

in das Sein-für-das-Andere einzutreten. Diese Verantwortungsübernahme 

ereignet sich jenseits der Konstruktion von Hautfarben, Ethnien und Ge-

schlechtern und auch jenseits von Konnotationen und Vorurteilen. Eine Of-

fenheit, die den Anderen sein lässt, was er ist – uneinholbar und unendlich 

anders. Eine ethische Utopie, die im Abschnitt 2.8. unter Zuhilfenahme der 

Theorie Judith Butlers auf ihre gesellschaftliche Anwendbarkeit geprüft 

werden soll.  

 

 

3.3  DER ANDERE IST KEIN FREMDER 

 

Um dem Anderen mit der von Lévinas imperativisch geforderten Offenheit 

zu begegnen, darf autrui nicht im Kontext des „Fremden“ übersetzt werden. 

Denn der Begriff des Fremden beschneidet den Anderen seiner Alterität 

und der in ihr liegenden Möglichkeiten. Es ist das erklärte Ziel des lévinasi-

schen autrui, eine Ab-und Ausgrenzung des Anderen zu verhindern, jedoch 

entsteht der Begriff des Fremden erst aus dieser. Der Fremde setzt den 

Nicht-Fremden voraus, übertragen auf eine Gegend wäre dies beispielswei-

se ein Einheimischer. Der Fremde wird nun beschrieben als der Nicht-

Heimische und beinhaltet in seiner Konstruktion bereits die Störung der zu-

vor herrschenden Ordnung. Er kann zudem nur in Abgrenzung zu einem 

Nicht-Fremden (Heimischen) entstehen und ist somit von einem selbstre-

flexiven Subjekt abhängig, das die Qualität des Fremdseins performativ 

sprachlich und non-sprachlich zuschreibt. Damit finden sowohl Aus- als 

auch Abgrenzung statt. Lévinas’ Anderer ist kein Fremder, er ist bereits da, 

immer vorausgeeilt (vgl. TU, S. 87) Der Andere widersteht der Ausgren-

zung, durch seine Undefinierbarkeit, seine Unkategorisierbarkeit. Jeder 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | Der Andere als Herausforderung 

Versuch, das Antlitz zum Träger einer wiedererkennbaren Form zu ma-

chen, jeder Versuch, dem Anderen einen Namen zu geben, muss notwendi-

gerweise scheitern, damit die Qualität seiner Alterität gewahrt bleibt. Für 

Lévinas existiert in der Beschäftigung mit dem Anderen und seiner Setzung 

keine extern herrschende Gesellschaftsordnung, die den Anderen seiner 

Unkategorisierbarkeit berauben und ihm einen Namen geben würde, um die 

Macht des Egos erneut in das Zentrum der Ordnung zu stellen. Der Fokus 

kann in diesem Kontext nur so lange auf der Alterität liegen, wie diese als 

einzige „Herrschaft“, die selbst keine beansprucht (vgl. ZWU, S. 123), fun-

giert und einem singulären Machtstreben entsagt. Im folgenden Abschnitt 

werden die Bedeutung des Machtstrebens und die sich aus ihr ergebende 

Frage der Freiheit des Selben und des Anderen in den Vordergrund gestellt.  

  

 

3.4 SUBJEKTIVE FREIHEIT  

UND DIE FREIHEIT DER ANDEREN 

 

„Die Bewegung zum Anderen ist ohne Rückkehr.“ (SdA, S., S. 217) 

 

Der Freiheit des Subjekts werden in der Begegnung mit dem Anderen 

Grenzen gesetzt, die es ab diesem Zeitpunkt nicht mehr überschreiten kann, 

ohne die fragile Ebene der ethischen Relation zu zerstören. Diese Ein-

schränkung der Freiheit ist für Lévinas notwendig, denn sie beschränkt die 

Willkürlichkeit der egozentrierten Handlungsweisen des Subjekts und setzt 

diese in einen verantwortungsbewussten Umgang mit der Freiheit, einer 

schwierigen Freiheit, wie Lévinas diese im Vergleich zu spontaneity
2
, einer 

Form der egozentrierten Willkürfreiheit, benennt. Die Schwierigkeit dieser 

Freiheit ergibt sich aus der Verantwortlichkeit für den Anderen. Im Mo-

ment der Begegnung mit dem Antlitz und in der Realisation des geforderten 

Anspruchs, ist der Selbe nicht mehr allein, all seine Handlungen und Ab-

sichten betreffen den Anderen unmittelbar, so wie auch die Möglichkeit 

seiner Gewalttätigkeit, vor der er im Antlitz des Anderen zurückschreckt. 

Im Verstehen, dass die Welt vom Anderen gegeben ist, wird eine Möglich-

                                                   

2  An dieser Stelle möchte ich den Begriff spontaneity aus der englischen Fassung 

des Werkes Otherwise than being verwenden und diesen mit „willkürliche Frei-

heit“ übersetzen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortungsethik und Alteritätsrelationen | 67 

keit des Umgangs mit dieser neuen Form der Freiheit gesucht, die den An-

deren einschließt und ihn nicht zum Opfer dieser Freiheit (wie z.B. durch 

Usurpation) macht. Die willkürliche Freiheit des Subjekts, die sich in ihrer 

Ausführung als gewalttätig erweist, wird zugunsten einer regulativen Frei-

heit im Sinne der Verantwortungsübernahme für den Anderen aufgegeben 

und von beiden gefürchtet.  

Lévinas beschreibt, dass in dem Moment, in dem das Subjekt des Ande-

ren gewahr wird, es in eine Verpflichtung eintritt, die es nicht intentional 

erwählt hat und der es sich nicht entziehen kann. Dieser Zustand wird wie-

derholend als „Passivität“ verstanden, die nicht das Gegenteil zur Aktivität 

bedeutet, vielmehr ermöglicht die Passivität den Akt des Passierens (des 

Geschehnisses), eine Offenheit für die Gegenwärtigkeit des „auf uns zu-

kommende“ (SdA, S. 221). Die Passivität des Subjekts scheint eine Passage 

zu bilden, in der eine Begegnung zwischen dem Anderen und dem Selben 

lévinasisch gesprochen möglich wird. Diese Offenheit schafft Raum für die 

Anwesenheit dessen, der sich in seiner Erscheinung gleichwohl selbiger zu 

entledigen weiß (vgl. ebd.). Die Passivität, in die die Begegnung mit dem 

Anderen das Subjekt versetzt, kann als Leerstelle gelesen werden, in der 

sich das Antlitz realisieren kann.  

Gleichzeitig schafft sie die Ebene einer Begegnung mit dem absolut 

Anderen, der Illeität, und schärft den Blick für die Spur, als Bewusstsein 

des Vorübergangenen. In diesen Kontexten ermöglicht die Passivität eine 

differenzierte Wahrnehmung der Verantwortung. Die von Lévinas ange-

sprochene Passivität ist passiver als alle Passivität und entzieht sich damit 

erneut sprachlicher Kontextfaktoren. In der Annahme der Passivität passiert 

die Offenbarung des Anderen, der sich das Subjekt hingibt, dies beschreibt, 

was Lévinas unter der Vorladung oder der Erwähltheit des Subjekts ver-

steht. Paradox erscheint, dass in sprachlichen Kontexten Passivität und 

Verantwortung strikt getrennt werden. Durch die gerufene Passivität bei 

Lévinas ergibt sich jedoch erstmalig eine Option der Wahrnehmbarkeit der 

Verantwortung für den Anderen. Um dieser Verantwortung zu entsprechen, 

bedarf es der Antwort auf den Ruf des Anderen, die signalisiert, dass das 

Subjekt seine Aufgabe in der Verantwortung für den Anderen sieht und 

diese verstanden hat.  

Ein Prozess, der durch die vorgängige Aktivität des Subjekts verhindert 

würde, da das Subjekt in der Aktivität die Macht des Handelnden erhielte 

und in der Durchführung der Handlung den Anderen zum Objekt seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | Der Andere als Herausforderung 

Handlung machte. Um diese Struktur zu verhindern, setzt Lévinas die pas-

sivste Form der Passivität für die Begegnung mit dem Anderen voraus, um 

den Fokus auf die Bedeutung der absoluten Alterität zu legen, die nicht 

fassbar ist. Zudem beschreibt Lévinas diese Form der Unterworfenheit als 

Geburtsstunde der Subjektivität. Damit bezieht sich der Phänomenologe auf 

die etymologische Bedeutung des Wortes Subjekt als aus dem Lateinischen 

– das Unterworfene. In der europäischen Denktradition wird der Sinn ver-

dreht, indem das Subjekt durch die Aneignung, das Be- und Ergreifen der 

Objekte zum Unterwerfenden wird (vgl. Zeilinger, S. 44).  

Lévinas folgend, ergibt sich aus der Unterwerfung eine neue Perspekti-

ve auf die entstehende Subjektivität. Lévinas fördert ein Verständnis von 

Subjektivität, das sich erst durch die Begriffe Einzigartigkeit und Unterwor-

fenheit ableiten lässt. Das Motiv der Einzigartigkeit findet sich in seinem 

Werk gleichbedeutend mit dem Begriff der Erwähltheit, die Erwählung in 

die Verantwortung wird somit erst aus der Passivität möglich und ist Vor-

aussetzung der Subjektwerdung. Die Verantwortung für das Sein des Ande-

ren wird in diesem Prozess an genau dieses Subjekt erteilt, eine Aufgabe, in 

der es genauso wenig ersetzt werden kann wie im eigenen Sterben (vgl. JS, 

S. 86). Mit der auferlegten Verantwortung kommen durch die Passivität 

und die Unausweichlichkeit der Aufgabe auch die Aspekte der Ausgesetzt-

heit und der Verwundbarkeit in Bezug auf den Anderen für das neu ent-

standene Subjekt hinzu:  

 

„Die Subjektivität als Unterworfenheit des Sich meint Leiden am Leiden – das äu-

ßerste sich-Anbieten oder das Leiden im Sich-Anbieten. Die Subjektivität ist Ver-

wundbarkeit, die Subjektivität ist Sensibilität. Die Sensibilität, die totale Passivität 

des Sagens, ist nicht reduzierbar auf ihre eventuelle Erfahrung in einem Subjekt, 

selbst wenn sie eine solche Erfahrung ermöglicht. Als Ausgesetztheit gegenüber 

dem Anderen ist sie Bedeutung, sie ist die Bedeutung selbst, der Eine-für-den-

Anderen bis hin zur Stellvertretung; aber Stellvertretung in der Getrenntheit, das 

heißt Verantwortung.“ (JS, S. 131) 

 

Subjektivität umfasst Sensibilität und Verwundbarkeit zu gleichen Teilen, 

beide Faktoren können hier nicht isoliert voneinander betrachtet werden. 

Sensibilität wird als Voraussetzung für Verwundbarkeit gedacht, und 

gleichzeitig ist es das Erkennen der eigenen Verwundbarkeit im Rückgriff 

auf die Verantwortung für den Anderen, die das ethische Element an diese 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verantwortungsethik und Alteritätsrelationen | 69 

Stelle der lévinasischen Terminologie stärkt. Verwendet man die Augen als 

Beispiel, so kann der Andere durch sie in das Bewusstsein des Subjekts ein-

treten. Gleichzeitig bieten sie sich als schutzlos dar, da im Moment der 

Übertretung der Blick genommen werden kann
3
. Sie ermöglichen daher 

eine Durchlässigkeit, eine Form der Passage, wie sie dem Gedanken der 

Passivität inhärent ist. Sie deuten eine Sensibilität für die Anrufung durch 

den Anderen an und öffnen sich einer Hereinnahme des Anderen (Heimsu-

chung), ohne eine Vereinnahmung des Anderen vorauszusetzen. Die Form 

von Stellvertretung, die aus dieser Perspektive erwächst, meint nicht, das 

Subjekt spreche „an Stelle des Anderen“ oder für diesen, im lévinasischen 

Sinne ist es zu verstehen als „der Stelle des Anderen dargeboten“. Dieses 

Motiv rekurriert auf die Öffnung des Subjekts für den Anderen, dieser 

Moment der Durchlässigkeit, der Ansprache ist es, in dem im Lichte der 

eigenen Verletzbarkeit und Unterworfenheit ein neues Subjekt entsteht.  

Im weiteren Verlauf sollen unterschiedliche Kritikpunkte an der ethischen 

Verantwortungsethik Lévinas verhandelt werden, die mögliche Schwach-

stellen aufzeigen und eine differenzierte Perspektive auf die Anwendbarkeit 

der lévinasischen Theorie ermöglichen.  

                                                   

3  Das Nehmen des Blickes benötigt bereits eine Abwendung vom Antlitz, dieses 

selbst bleibt jedoch unangetastet bestehen. Da es sich nicht in physischer Form 

materialisiert, ist es unzerstörbar. Der Blick der Augen mahnt und erinnert an 

diese Unzerstörbarkeit, kann Gewalteinwirkungen jedoch nicht verhindern. 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442098-004 - am 14.02.2026, 09:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442098-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

