Antonello La Vergata

Dewey und Santayana gegen deutsche
Philosophie und deutschen »Fanatismus«’

Abstract

Der Beitrag erortert die Ansichten zweier Denker zu den Beziehungen zwi-
schen deutscher Philosophie und deutscher Politik im Ersten Weltkrieg.
John Dewey und George Santayana machten den deutschen Idealismus fiir
die Mentalitét verantwortlich, die zum Krieg gefiihrt hatte. Threr Auffas-
sung nach waren deutsche Philosophie und deutsche Kultur als ein Ganzes
zu betrachten. Insbesondere Dewey empfand Kants Trennung zwischen
»zwei Welteng, einer »dufSerlichen« und einer »innerenc, als folgenschwer.

The views of two thinkers on the relations between German philosophy and
politics in World War I are discussed. John Dewey and George Santayana
held German idealism responsible for the mentality which led to the war.
They considered German philosophy and culture to be a whole. In particu-
lar, Dewey thought that Kant’s separation of »two worlds,« one »internal, «
the other »external, « strongly shaped subsequent intellectual and political
developments.

1. Einleitung

Im Mérz 1915 schreibt Wilhelm Wundt: »Nichts ist geeignet, die in
Zeiten des Friedens leicht der oberfliachlichen Beobachtung entgehen-
den und zum Teil auch tatsichlich durch den internationalen Verkehr
sich verbergenden Unterschiede der Volkscharaktere lebendiger her-
vortreten zu lassen als der Krieg, der die Leidenschaften weit michti-
ger erregt, als es andere in den Verlauf des friedlichen Lebens eingrei-
fende Ereignisse jemals tun kénnen.«

1 Silke Kurth, Barbara Di Noi, Gerhard H. Miiller und Cesare Giacobazzi, ein Team
von Freunden, haben mir in verschiedenen Phasen der Vorbereitung des Textes ge-
holfen und mein >Germanesisch« geduldig verbessert. Mein besonderer Dank gilt
Prof. Dr. Gerald Hartung und Dr. Caterina Zanfi fiir die Gelegenheit, an einer so
interessanten Konferenz teilzunehmen und diesen Beitrag zu versffentlichen.

93

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Neben der Dichtung sicht Wundt in der Philosophie »in erster
Linie« den »Ausdruck des geistigen Charakters der Nationen«, »In-
dem sie [die] Antriebe, die sich in der Volksseele regen, zum Selbst-
bewuf3tsein zu erheben sucht, gibt sie daher ein Gesamtbild der geis-
tigen Werte der nationalen Kultur, wie ein solches die einzelnen
Gebiete immer nur in zerstreuten Ausstrahlungen gewéhren. Die
Geschichte der europdischen Philosophie [...] von der Zeit der Re-
naissance an [kann man als] ein[en] >Kampf der Geisters, der im stil-
len, aber deshalb doch zuweilen mit nicht geringerer Erbitterung ge-
fithrt wird, wie der >Kampf der Waffen« [, schildern].«?

Mit anderen Worten: Es ist nichts so fein gesponnen, es kommt
doch am besten im Krieg ans Licht der Sonnen. Aber die Eule der
Minerva wartete nicht auf die Ddmmerung, sie machte sich sofort
nicht nur in kimpfenden, sondern auch in zunichst neutralen Lén-
dern wie den Vereinigten Staaten, die erst im April 1917 in den Krieg
eintreten wiirden, an die Arbeit.}

2. Dewey: Geschichte und Logik der deutschen Mentalitit

Obschon Pazifist, befiirwortete der 1859 geborene John Dewey den
Krieg gegen Deutschland, nicht so sehr, um den deutschen Imperia-
lismus zu bekdmpfen und die Sache Grof$britanniens und Frankreichs
zu unterstiitzen, wie um die Schaffung einer neuen, auf Gerechtigkeit
und Gleichheit gegriindeten internationalen Ordnung zu fordern.
Seiner Meinung nach bot der Krieg Gelegenheit, die aggressiven, an-
tidemokratischen Tendenzen in allen Lindern zu besiegen und die
Nationen in einem organisierten, internationalen Leben zu vereinen.*

Im Februar 1915 hielt Dewey an der University of North Caro-
lina drei Vorlesungen zum Thema German Philosophy and Politics.

2 Wilhelm Wundt, Die Nationen und ihre Philosophie. Ein Kapitel zum Weltkrieg,
Leipzig 1915, I1I-IV.

’ Die Primir- und Sekundirliteratur zur Rolle der Intellektuellen im Ersten Welt-
krieg ist nahezu uniiberschaubar, so dass im Folgenden nur Werke mit direktem Be-
zug zu den hier erwihnten Autoren und Themen genannt werden.

+ Brian Holmes, »Les publications de John Dewey dans la période 1914-1918«, in: Les
Philosophes et la guerre de 14, hg. v. Philippe Soulez, Paris-Vincennes, 1988, 173—
191; Sidney Rather, »John Dewey’s Philosophy of War and Peace, in: Philosophy,
History and Social Action. Essays in Honor of Lewis Feuer, hg. v. Sidney Hook, Wil-
liam L. O’Neill and Roger O'Toole, Dordrecht-Boston-London, 1988, 373-390.

94

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Eine Krise wie die gegenwirtige, sagt er, zwinge zu einer wertenden
Betrachtung der Beziehungen zwischen deutscher Philosophie und
deutscher Politik. Dies bedeute vor allem »eine Betrachtung dariiber,
welchen Wert eine Philosophie des Apriori, des Absoluten fiir die all-
gemeinen Ziele der Zivilisation haben kann, eine Philosophie, in der
»die Erfahrung nur ein oberflichiges und gleichgiiltiges Vehikel
transzendenter Gesetze und Zwecke ist«.> Es sei ein Irrtum, die
Schuld fiir die deutsche Aggressivitit einfach in einer falschen, ten-
denziésen Deutung des Darwin’schen struggle for existence oder in
Nietzsches Machtphilosophie suchen zu wollen. Die allgemeine deut-
sche Einstellung habe ihre Ursache in der klassischen idealistischen
Philosophie, deren Hohepunkt zwar in Hegel, der Ursprung aber in
Kant liege. Somit war Kant sozusagen die Urfigur in der von Dewey
entworfenen »Archiologie der deutschen Mentalitit«,¢ die den Ein-
fluss dieser philosophischen und kulturellen Entwicklung auf den ge-
genwirtigen Zustand Deutschlands angemessen darstellen sollte. De-
wey zufolge war Kant »nach wie vor der Philosoph Deutschlandsc,
umso mehr, als nach dem Ende der Hegemonie Hegelschen Denkens
die Tendenz »zuriick zu Kant« gehe. Das deutsche Denken habe »sei-
ne geistigen Uhren nach der Kantischen Norm gestellt«.”

Kant hatte eine Trennung zwischen zwei Bereichen, ja gar »zwei
Welten, eingefiihrt, »wobei der eine Bereich dufSerlich, physisch und
notwendig, der andere innerlich, ideal und frei ist«. »Obgleich sie
getrennt und unabhingig voneinander sind, der Primat [liegt] immer
im inneren Bereich. Im Vergleich dazu ist die Philosophie eines
Nietzsche, den heute viele um eine Erklirung dessen angehen, was
ihnen sonst unerklirlich scheint, nur eine oberflichliche und vorii-
bergehende Meinungsstromung«.®

Aus der Trennung des »Inneren« vom »Aufleren«, der unbe-
dingten, selbstbestimmten Freiheit von der mechanischen Kausalge-
setzlichkeit, resultiere die einzigartige deutsche Verflechtung, oder

5 John Dewey, German Philosophy and Politics (New York, 1915), in: John Dewey,
The Middle Works, 1899-1924, hg. v. Jo Anne Boydston, Carbondale, 1979, Bd. 8
(1915), 135-204; deutsche Ubersetzung von Hans Hermann Kogge, bearbeitet von
Dr. Berthold Fresow, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, herausgegeben und
mit einer Einfithrung versehen von Axel Honneth, Berlin-Wien, 2000, 156.

¢ Axel Honneth, »Logik des Fanatismus. Deweys Archéologie der deutschen Menta-
litét, in: Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 9-35.

7 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 105.

8 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 93-94.

95

- am 24.01.2026, 08:40:43.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Koexistenz, von Innerlichkeit und Leistungsfahigkeit, von schopfe-
risch dichterischem, philosophischem, musikalischem Geist und dem
Geist des Gehorsams Autorititen gegeniiber. In der dufSeren Welt ist
der Deutsche immer dem Gesetz, der Disziplin und all dem unterge-
ordnet, was zur erfolgreichen Organisation nétig ist. Er kann sich
aber immer in eine unendliche, nur durch Musik oder Dichtung ver-
mittelbare Innerlichkeit zuriickziehen. Nur die innere Freiheit ist die
eigentlich wahre Freiheit. Dadurch war es Kant und vielen anderen
deutschen Denkern ohne Widerspruch méglich, die Freiheit des uni-
versellen menschlichen Geistes zu behaupten und gleichzeitig Gehor-
sam zu predigen und zu iiben.

Laut Dewey gewihrleistete Kants Konzeption des Apriori die
Einheit, Ordnung, Vernunft, Beherrschung der widerspenstigen em-
pirischen Tatsachen. Seine Ethik sei »die Heilsbotschaft einer Pflicht,
jeden Inhalts bar«, aber genau deshalb »dazu beschaffen [...] solche
besonderen Pflichten, wie die bestehende nationale Ordnung sie vor-
schreiben mochte, zu sanktionieren und zu idealisieren. Der Pflicht-
sinn muss seinen Gehalt irgendwoher nehmen, »der ihm gemifie Ge-
halt [beruht] auf den Befehlen eines Hoheren. Konkret gesprochen:
Was der Staat befiehlt, ist die gemifle dullere Erfiillung eines rein
inneren Pflichtsinns«.® Dank Fichte und insbesondere Hegel sei das
Apriori zur Verkorperung des Absoluten auf der Erde geworden.
Threr Starrheit wegen befordere diese Auffassung eine Neigung zum
Klassifikatorischen, zu einem »Schubladendenken« (pigeon-holing
attitude), das mit dem Antiliberalismus, der hierarchischen Staats-
ordnung und dem Fanatismus verwandt sei.' Kein Wunder also, dass
der empirisch und experimentell orientierte Pragmatismus in
Deutschland nicht Fuf fassen konnte und dass in Europa >Amerika-
nismus< »gleichbedeutend mit grobem Empirismus und einem mate-
rialistischen Utilitarismus« geworden sei.’!

9 Ebd., 110.

10 Ebd., 42-43.

1 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 157. Siehe Hans Joas, »Ame-
rikanischer Pragmatismus und deutsches Denken. Zur Geschichte eines Mif3verstind-
nisses, in: ders., Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt/M., 1992; Mas-
simo Ferrari, »Da sponda a sponda. >Spirito tedesco< e >tecnica americanac, in:
DPolitiche della tecnica. Immagini, ideologie, narrazioni, a cura di Michela Nacci, Ge-
nova, 2006, 189-211; Logical Empiricism and Pragmatism, hg. v. Sami Philstrom,
Friedrich Stadler, Niels Weidtmann (Vienna Circle Institute Yearbook, Bd. 19), Wien,
2017. Abgesehen von Ferdinand Canning Scott Schiller, war Pragmatismus noch nicht

96

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Dewey ging so weit, auf eine Kontinuitdt von Kant zur Kriegs-
apologie des beriichtigten Generals von Bernhardi anzuspielen und
auf rassistische Elemente bei Hegel hinzuweisen, ihn sogar auf eine
Stufe mit Houston Stewart Chamberlain zu stellen. Immer und
immer wieder seien die Charakterziige des kriegerischen barbari-
schen Stammes — »die Tacitus idealisierte wie, sagen wir einmal,
[James Fenimore] Cooper die Charakterziige der Indianer Nordame-
rikas« — zur Grundlage der Geschichtsphilosophie des deutschen Vol-
kes gemacht worden. In der heiligen Ehrfurcht der alten Germanen
vor dem erhabenen Geheimnis des Unerkennbaren liege der Genius
der religiésen Erfahrung Luthers und der Deutschen.!? Insbesondere
in Kants spiten Schriften werde »Nachdruck auf die Bedeutung der
Geschichte als Verwirklichung des absoluten Zwecks in steigendem
MafSe gelegt«.

»Die Geschichte ist das kontinuierliche Leben eines gottlichen Ego,
durch das in den Taten verwirklicht wird, was es seiner Idee oder
Bestimmung nach ist. Die Phasen der Geschichte sind aufeinander-
folgende Stufen bei der Griindung des Konigreichs Gottes auf Erden.
Sie, und sie allein, ist die Offenbarung des Absoluten. Zusammen mit
dieser wachsenden Vergéttlichung der Geschichte entsteht die gestei-
gerte Bedeutung, die dem Nationalismus im Allgemeinen und der
deutschen Nation im Besonderen beigelegt wird. Der Staat ist das
Individuum, das zwischen die Gattung der Menschheit und einzelne
Wesen gestellt ist. In Kants Worten: das nationale Volks ist der Weg
des gottlichen Lebens wie es sich in einzelne menschliche endliche
Wesen ergief3t.«1

Hegel habe diese Auffassung auf die Spitze getrieben. Laut De-
wey war er letztendlich kein Idealist, sondern »der grofte Realist, der
der Philosophie bekannt geworden ist. He might be called a Bruta-
list«, weil seine Lehre ein Kultus der Macht war. Thm waren das Ver-
ehrungswiirdige und das letztendlich Erfolgreiche eins.'*

in England erfolgreich gewesen. William James, Schiller und spéter Santayana gaben
George Edward Moore und Bertrand Russell die Schuld daran.

12 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 143.

13 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 140.

14 Ebd., 145. Die Worte in Kursiv erscheinen in der deutschen Ubersetzung nicht. In
jungen Jahren war Dewey ein Hegelianer gewesen, als der er in der Philosophie mehr
eine »Anleitung fiir das Leben als eine Form geistiger Ubung« gesucht hatte. 1930
erinnert er sich an seinen damaligen »Wunsch nach Einigkeit«, der »aus einem tiefen

97

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Dewey kommt auf diese Themen in einem Aufsatz von 1916, On
Understanding the Mind of Germany, zuriick, in dem er die Ver-
schiedenheit, die Andersartigkeit des deutschen und des angelsichsi-
schen Geistes betont. »Der deutsche Geist«, sagt er, »ist uns [Ame-
rikanern] im buchstiblichen Sinn fremd«.'> Das gleiche gelte fiir die
Briten, obwohl der Idealismus in den 1890er Jahren in England weiter
gediehen war als in Deutschland. Tatsdchlich seien die Briten »nicht
an der Bedeutung des deutschen Idealismus in seiner Heimat interes-
siert, sondern daran, was er in Grof3-Britannien machen konne«.®
Die britischen Idealisten wollten den traditionellen Empirismus ihres
Landes mithilfe eines geschichtlichen Sinnes gewissermaflen ab-
schwichen und einem extremen, engen ckonomischen und politi-
schen laissez-faire-Individualismus mit »organischen Prinzipien«
entgegentreten. Daher trennten sie die Hegelsche Staatsauffassung
von ihrem eigentlichen philosophischen Nihrboden ab, verinderten
sie und verwandten sie zu sozialen Zwecken. Offen gesagt sei der
deutsche Idealismus in England mehr gebraucht worden als dass er
verstanden worden sei. Schuld daran war laut Dewey eine Tendenz,
die uns Philosophiehistoriker noch immer Sorgen bereiten sollte: »die
bedauerliche Weise, auf die die Geschichte des philosophischen Den-
kens allzu gewdhnlich geschrieben wird. Es ist nur allzu geliufig,

emotionalen Bediirfnis entstand«: »Der Sinn fiir Aufteilungen und Trennungen, wel-
che auf mir, wie ich annehme, als Folge der ererbten Kultur Neuenglands lasteten,
Teilungen, die das Selbst von der Welt, die Seele vom Leib, die Natur von Gott iso-
lierten, brachten schmerzvolle Unterdriickung—oder vielmehr, sie waren eine innere
Waunde [...] Hegels Synthese von Subjekt und Objekt, Materie und Geist, Gottlichem
und Menschlichem war keine blof3 intellektuelle Formel; sie fungierte als eine im-
mense Freigabe, eine Befreiung. Hegels Umgang mit menschlicher Kultur, mit Insti-
tutionen, mit den Kiinsten beinhaltete die gleiche Auflésung starrer Trennwinde und
zog mich besonders an« (John Dewey, »From Absolutism to Experimentalism«
(1930), in: The Later Works, 1925-1953, hg. v. Jo Anne Boydston, Carbondale 1980,
Bd. 5 (1929-1930), 153). Zu Deweys Beziehung zu Hegel, siche John R. Shook, De-
wey'’s Empirical Theory of Knowledge and Reality, Nashville, TN, 2000. Der junge
Dewey wurde vom Idealisten George Sylvester Morris und William Torrey Harris
beeinflusst. Harris, »einer der wenigen, die die Philosophie nicht nur aus theologi-
schen Griinden kultivierten«, war der Herausgeber der damals einzigen philosophi-
schen Zeitschrift in Amerika, dem Journal of Speculative Philosophy.

1> John Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, in: The Atlantic Monthly
(Februar 1916); nachgedruckt mit dem Titel »The Mind of Germany« in: John Dewey,
Characters and Events. Popular Essays in Social and Political Philosophy, hg. v. Jo-
seph Ratner, New York 1929, Bd. 1, 130-148: 133.

16 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 139.

98

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Denksysteme isoliert von ihrem gesellschaftlichen Kontext zu dis-
kutieren [...], sich nur um ihre Wahrheit oder Falschheit zu kiim-
mern. Es ist gleichgiiltig, ob ein System in Griechenland, in der Tiir-
kei, auf dem Mond oder auf dem Mars entstand und florierte«.”

Schon John Stuart Mill hatte seinen Landsleuten »das Fehlen
eines Sinnes fiir den moralischen Wert geschichtlicher Kontinuitat«
vorgeworfen. Kein Wunder also, dass die Briten die Kontinuitdt des
deutschen Geistes von 1814 bis 1914 nicht sahen. So erklére sich auch
die »Uberraschung« einiger britischer Idealisten, die Nietzsche fiir
eine »grofSe Apostasie« verantwortlich machten und in ihm das Sym-
bol »einer Geistesrevolution« sahen, die »das Deutschland der idea-
listischen Philosophie eingeholt hatte«. Dewey zufolge hatte es keine
Revolution gegeben, vielmehr bestand eine »wesentliche Kontinuitat
zwischen dem kosmopolitischen Deutschland von Kant, Schiller und
Goethe und dem deutschen Geist des heutigen imperialen Deutsch-
land«, zwischen Jena und Liittich. Deshalb hatten Vertreter der deut-
schen Kriegsrechtfertigung wie der Professor fiir deutsche Philoso-
phie und Kultur an der Harvard University, Kuno Francke, Recht,
wenn sie sich auf Fichte und Hegel und nicht auf Nietzsche beriefen.™®
Die Kontinuitit liege in folgenden Ideen: »bedingungslose Unterwer-
fung vor Pflicht, Heil durch unablissiges Streben des Willens, sitt-
liche Berufung auf dsthetische Kultur«. Diesen fiigte Dewey Historis-
mus (»eine ausdrucksvolle obgleich barbarische Lokution«) hinzy,
womit er eigentlich den »Begriff eines Idealen« meinte, »eines Auf-
trages, eines Schicksals, die sich im Leben aller Volkern (wenigstens
des deutschen Volkes) endlos entfalten, in deren Licht geschehende
Ereignisse verstanden werden miissen, und durch Loyalitit, zu der
ein Volk verurteilt oder berechtigt wird.«*

Kant hatte das Miissen als Imperativ, das Wesen der Moralitit
als Gehorsam einer abstrakten Vernunft gegeniiber begriffen, die das
Ideal einer noch unrealisierten Menschheit vorstellt. Menschliche

17 Ebd., 138. Es findet sich schwerlich eine bessere Beschreibung der Art und Weise, in
der analytische Philosophen heutzutage die Geschichte der Philosophie auffassen —
wenn sie ihr iiberhaupt Beachtung schenken. Wie wir aber gesehen haben und weiter
sehen werden, beging Dewey einen Fehler in umgekehrter Richtung.

8 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 139, 140-141. Vgl. Kuno
Francke, The German Spirit, New York, 1916. Als Beispiel der »Uberraschung« er-
withnt Dewey den schottischen Idealisten John H. Muirhead und dessen Buch, Ger-
man Philosophy in Relation to War, London 1915.

19 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 141.

99

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Wesen aber lassen sich von solchen Abstraktionen nicht leiten. So
wird Gehorsam, das Wesen der Moralitit, zur impliziten Ergebenheit
jedwedem Gesetz gegeniiber, das zufillig auf das Individuum zutrifft.
Wihrend England und Frankreich von der mittelalterlichen Idee des
Gehorsams befreit worden waren, festigte Kant sie durch »das Ver-
schmelzen der moralischen Verpflichtung mit dem politischen Gehor-
sam« und begiinstigte dadurch die germanische Glorifizierung des
Staates. »Das Ideal einer Nation, deren geschichtliche Entwicklung
Gottes Zweck verkorpert, nahm Kants Idee der Pflicht gefangen [...]
Ein in einem landwirtschaftlichen, halbfeudalischen, schwachen, ge-
teilten Deutschland geborenes kosmopolitisches Ideal verwandelte
sich in einem vereinigten, imperialistischen, industriellen, bliihenden
Deutschland zu einer duflerst nationalistischen Wirklichkeit«. Des-
halb bestehe in Deutschland noch heute eine Moralfassung, die sich
bei anderen modernen Nationen »in Luft aufgeldst« habe.?0 Und des-
halb falle es den Briten und Franzosen so schwer, den deutschen Geist
zu verstehen. Auch die amerikanische Idee der Freiheit sei mit der
deutschen Idee der Pflicht unvereinbar. Die den Amerikanern tbli-
cherweise zugeschriebene »Religion des anstrengenden Lebens« sei
von der deutschen Idee der unablissigen, ruhelosen Anstrengung
grundverschieden. Dem Amerikaner seien ein Zweck und Ergebnisse
notig, sonst mache ihn die Energieausgabe zum Neurastheniker. Dem
Deutschen sei dies des Utilitarismus und SpiefSertums verdichtig,
ihm sei der Wille ein »universeller Uber-Wille«, eine unpersénliche,
absolute Kraft, die durch Individuen nach Offenbarung strebe. Mit
einem Wort: Der Deutsche sei ein Romantiker geblieben. Dies er-
mogliche ihm, prosaische Angelegenheiten mit einem Hauch von Be-
geisterung zu beleben, oder einen Schleier von Mystizismus iiber sie
zu werfen. Die Romantik fritherer Zeiten sei aber wenigstens auf ho-
here Personlichkeiten beschrinkt geblieben, die in ihren privaten
Sphiren nach kulturellen Errungenschaften strebten, wohingegen
der zeitgendssische Romantizismus »von Nationalismus iiberfallen
worden« sei, und zwar so sehr, dass in »der aktuellen teutonischen
Apologie des Krieges ein Teil des unablassigen Strebens nach der Ver-
wirklichung des im deutschen Volk verkorperten Willens liegt«.?! Bei
den Deutschen bedeute derzeit Romantik auch »iiberschwingliche,
unkontrollierte Phantasie« und »introspektives Ergdtzen an den in-

20 Ebd., 142, 143.
2 Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 145.

100

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

neren begleitenden Emotionen«. Thre Philosophie habe in der Innen-
welt Zuflucht genommen, um »dem Test von harten, niichternen Tat-
sachen auszuweichen«.??

So »dummuc« es auch klingen mége, mit ihrer Unterordnung un-
ter die Autoritdt gdben die Deutschen ihre »geistige und politische
Unreife im Vergleich mit den Tatsachen« selbst zu. Sicherlich bringe
der Krieg »eine Verschlimmerung des romantischen Geistes, einen
Riickfall in den undisziplinierten Gemiitszustand« bei allen Vélkern
hervor, aber deren Folgen wogen bei den Deutschen viel schwerer.
Trotz ihrer Hingabe an die Wissenschaft hitten sie »die unerprobten,
ziigellosen Fantasien und Gefiihle des Mittelalters in die moderne
politische Welt wieder eingefithrt«.? »Ihnen steht die Gabe des self-
government nicht«. Die sogenannte deutsche Freiheit sei die ver-
antwortungslose Freiheit des innerlichen Bewusstseins, des un-
disziplinierten Geistes des Mittelalters. »Wir Amerikaner« — das gelte
aber auch fiir die Briten und die Franzosen — »sprechen nicht dieselbe
Sprache wie die Deutschen, weil wir nicht dieselben Gedanken
denken«.?*

Dem Idealismus des Absoluten stellt Dewey eine »experimen-
telle« Philosophie, the method of trial, gegeniiber, eine Opposition,
der William Ernest Hocking, Professor der Philosophie an der Har-
vard University und spéterer Inspector der militirischen Ausbil-
dungslager in Frankreich, in seiner Besprechung von Deweys Buch
widerspricht. In dem Zeitraum, in dem die gegenwirtige Politik der
deutschen Regierung Gestalt gewann, war nach seiner Meinung der
Zeitgeist den idealistischen Lehren gegeniiber »offensichtlich feind-
lich« eingestellt. Die Fithrungspersonlichkeiten Deutschlands hétten
von den Wissenschaften und aus (insbesondere englischen) Beispie-
len erfolgreicher Staatskunst gelernt. Daher hitten sie den Weg einer
Realpolitik eingeschlagen, die das genaue Gegenteil der Kant’schen
Maxime darstellte, dass jeder Mensch als ein Zweck an sich zu behan-
deln sei. Thre »geistige Unehrlichkeit kann weder auf Kants Philoso-
phie noch auf den normalen Charakter des deutschen Volkes zuriick-
gefiihrt werden. Man kann den Charakter einer Philosophie nicht fair
beurteilen, wenn man sich an die hilt, die sich ohne den geringsten

2 Ebd., 146.
¥ Ebd., 146, 148.
# Dewey, »On Understanding the Mind of Germany«, 147.

101

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Glauben an ihren Gehalt in ihre Phrasen hiillen«. Uberdies ist die
Praxis der deutschen Politiker so »experimentell und pragmatisch«
wie jene andere. Jede Politik sei experimentell, jede aber auch, fiir
die Dauer des Experiments, absolut. Ubrigens litte »Amerikas eigenes
Regierungsexperiment« an einer »Uberdosis« absoluter Prinzipien,
die zwar aus England und Frankreich, aber nicht aus Deutschland,
kdmen. Somit gehe es nicht um Experimentelles oder Absolutes, son-
dern um gutes oder schlechtes Absolutes. Hatte nicht Amerika selbst
im Namen eines absoluten Rechts, d.h. dessen, was Dewey als »Er-
weiterung menschlichen Miteinanders« definierte, gegen Deutsch-
lands U-Boot-Krieg protestiert??® In seiner Antwort an Hocking pri-
zisiert Dewey seinen Gesichtspunkt, indem er ihn neu fundiert:

»Ich habe nicht gesagt, dass das Verhalten der deutschen Regie-
rung von einer idealistischen Philosophie diktiert wurde. Ich meinte
(und sagte), dass es eine Realpolitik war — und eine pragmatische
Politik, wenn man will. Selbstverstiandlich ist es so, denn alle Maf3-
nahmen sind als solche pragmatisch. Aber das Vorherrschen einer
idealistischen Philosophie, die voll mit Reden iiber Pflicht, Wille, end-
giiltigen Ideen und Idealen, und mit dem im deutschen Leben fiir die
Wiedergutmachung des Menschengeschlechts innewohnenden Abso-
luten ist, hat die wirkliche Natur des Unternehmens, auf das die An-
fithrer sich eingelassen haben, vor der Masse des deutschen Volkes
verschleiert.«

Indem er die deutsche Fiihrung sozusagen als Machiavellisten
wider Willen darstellt, bringt Dewey subjektive Motivationen und
objektive intellektuelle Faktoren durcheinander. Wie dem auch sein
mag, Dewey zufolge driickt sich »der resultierende geistige Zustand
in einer Berufung auf Kant, auf den kategorischen Imperativ, auf den
traditionellen Idealismus Deutschlands, aus.«? Aber war damit alles
gesagt, fragte sich selbst der englische Pragmatist Ferdinand Canning
Scott Schiller in seiner wohlwollenden Rezension? Ein grofler und
einflussreicher Teil der Herrscher Englands war von Idealisten wie
Thomas Hill Green in Oxford ausgebildet worden, ohne dass dies
fiirchterliche Konsequenzen gehabt habe. »Kénnte deshalb das Urteil

2 William Ernest Hocking, »Political Philosophy in Germany«, in: New Republic 4
(1915), 234-236; jetzt in: Dewey, Middle Works, Bd. 8, 472—477.

2 Dewey, »Reply to William Ernest Hocking’s >Political Philosophy in Germany«,
in: New Republic 4 (1915), 236; jetzt in: Dewey, Middle Works, Bd. 8, 419.

102

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

der Geschichte nicht lauten, dass philosophische Ideen ebenso wenig
mit dem GrofSen Krieg zu tun hatten wie mit anderen Kriegen?«*

3. Santayana gegen deutschen Egotismus

Schon vor dem Krieg hatte George Santayana, geboren 1863 in Ma-
drid und bis zu seiner Riickkehr nach Europa 1912 Professor an der
Harvard University, den deutschen Idealismus stark kritisiert. So
schrieb er 1913:

»Der deutsche Idealismus [...] ist voll von Eingebung, umfassen-
der Gerdumigkeit, eingehender Herzpriifung; aber er ist im Wesent-
lichen romantisch und egotistisch, und alles, was in ihm nicht Selbst-
gesprich ist, ist blofSe Systembildung und Sophisterei. Deshalb, wenn
er von unromantischen Leuten ex cathedra im ernsthaftesten Ton
gelehrt und als die verniinftige Grundlage der Wissenschaft und der
Religion dargestellt wird — fiir keine davon hatte er eine ehrliche
Sympathie —, wird er entschieden abscheulich, eine der schlimmsten
Hochstapeleien, zu denen die Einbildungskraft eines jungen Mannes
unterworfen kann.«28

Santayanas Urteil iiber Hegel fillt noch hirter aus:

»Solch ein Meister der Zweideutigkeit konnte keine Schwierig-
keit daran finden, sich davon zu iiberzeugen, dass das Gute endlich die
Welt erobern muss, wenn alles, was endlich erobert gut ist [...] Wie
Bergson, identifizierte er sich mit dem, was er beschrieb. So waren
seine geschichtlichen Urteile verzerrt und brutal: Griechenland war
nur ein Schritt zu PreufSen, Plato und Spinoza fanden ihre Synthese
bei ihm, Christ und der heilige Franciscus verwirklichten sich selbst
am besten bei Luther. Das wirkliche Geistesleben, das wirklichen
Denken, die Gefiihle, Freuden der Individuen waren fiir Hegel nur
»Mondschein«. Tatsichlich war fiir Hegel nur die Bewegung der
Zustinde, aus der der Geist entstand, objektiv wirklich. Deshalb ver-
achtete er alles, was an sich gut war, und sein Idealismus bestand
daraus, die natiirliche Welt in eine Formel zu zwingen, dann dieselbe
als die Verkdrperung des lebenden Gott zu verehren. Aber unter dem
Deckmantel des Optimismus und des Glaubens an eine kosmische

Y In: Mind 25 (1916), 250-255.
% George Santayana, Winds of Doctrine. Studies in Contemporary Opinion, London/
New York, 1913, 110-111.

103

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Vernunft lag eine blofle abgottische Auffassung des Erfolgs, ein bos-
artiger Aberglaube, durch den alle sittliche Unabhingigkeit aus-
geschlagen und das Bewusstsein zum Sklaven der Chronologie ge-
macht wurde. Kein Wunder also, dass, um diese Unterwerfung etwa
zu erleichtern, die Geschichte selbst wiederum gesiubert, tiberwacht,
verdreht wurde, damit sie den Anforderungen des Heiligen Geistes
geniigte«.?

Kurz gesagt: Das Hegelsche System kann seiner »Maichtigkeit«
(und seiner »knechtischen Moral«) wegen »viele verwirren und pla-
gen, die keine natiirliche Liebe fiir Farce haben«.?® »Eine philosophi-
sche Rechtfertigung des Krieges ergibt sich zwangsldufig aus einer
nationalistischen Geschichtsauffassung«, zumal da, wo der Krieg als
»eine Verwirklichung der Dialektik, der Negation, die eine hohere
verniinftige Synthese gewihrleistet, explizit betrachtet wird«.*!

Santayana erweitert diese Kritik des deutschen Geistes im 1916
verdffentlichten Egotism in German Philosophy, das er wihrend
eines Aufenthaltes in England schrieb. Noch mehr als Dewey mit
seiner langweiligen Prosa skizzierte Santayana in seinem iiblichen,
sehr personlichen, oft schwiilstigen, glinzenden, herausfordernden,
gefilligen, mehr anregenden als analytischen Stil einen psychologi-
schen Typ. Er versuchte nicht einmal zu verheimlichen, dass er »un-
ter den undurchsichtigen, schwankenden Lehren« der deutschen Me-
taphysik »etwas Unheimliches, Leeres und Aggressives« fiihlte. Auch
wenn sich die Kraft der Waffen als unfihig erweise, dem Angriff
Widerstand zu leisten, »wiirde der unbezwingbare moralische Wider-
stand der reiferen, an Weisheit reicheren Rassen« den groben Er-
oberer besiegen. Die deutschen Philosophen seien weder fiir den
Krieg, noch fiir den »Wiederausbruch des organisierten Fanatismusc,
den sie seit langem vorbereitet hatten, unmittelbar verantwortlich.
Sie hitten aber »den Geist der kompromisslosen Selbstbehauptung
und metaphysischen Arroganz geteilt und prophetisch gerechtfertigt,
den das deutsche Volk in Taten umsetzt«.?? Santayana definiert Ego-

» Santayana, Winds of Doctrine, 16-17, 60. Santayanas Besprechung von Deweys
Buch (in: Journal of Philosophy, Psychology and Scientific Methods 12 (1915), 645—
649) war eigentlich eine Tirade gegen Hegel, den er als »a sort of speculative Bis-
marck« apostrophierte.

% Santayana, Winds of Doctrine, 108.

3 Santayana, Winds of Doctrine, 118.

3 George Santayana, Egotism in German Philosophy, New York/London/Toronto,
1916, 5-8. Das Buch wurde ins Franzésische (L'erreur de la philosophie allemande,

104

- am 24.01.2026, 08:40:43.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

tismus als »Subjektivismus im Denken und Eigenwille (willfulness)
in der Moral«, der aus einem »exorbitanten Interesse an sich
selbst [...], mehr am Mittel des Denkens und des Handelns als an
ihren Objekten entstand«. Dem philosophischen Egotisten erscheine
die Welt »wie ein Geduldsspiel, dessen Regeln, Ziige, alles, was ge-
schieht, blofle Bilder seiner Phantasie, wie in einem Traum, waren.
Unabhingig von den Umstinden findet der Egotist einen einzigen
letzten Grund fiir alles: den absoluten Willen«.3?* Kurzum, es handele
sich um eine Art paranoide Personalitit, wie wir heute sagen wiirden.
Egotismus sei eine urspriingliche, natiirliche, unentbehrliche Tat-
sache des tierischen Lebens, die Deutschen jedoch hitten dieses Sta-
dium nicht iiberwunden. Das erklére die »Kindlichkeit und Sophiste-
rei« ihrer Denkweise. Bei ihnen sei er zu einer Art Religion, zu einer
romantischen, d. h. mystischen, begeisterten Sichtweise, voller Glau-
ben und Vertrauen auf Instinkte und das Schicksal, geworden. Solch
eine falsche Religion »nimmt die Ziele leidenschaftlich auf, zu denen
der Trieb und das Gefiihl anregen [...] Sie ist das Abenteuer eines
wilden, empfindlichen, kindlichen Geistes, der bald die Rolle des
Elfenprinzen, bald diejenige des schibigen und bésartigen Egotisten,
eines Rebellen und Schwirmers, [...], eines erfahrungsgierigen aber
erfahrungsblinden, iiber die Natur verwirrten, iiber Pflicht stiimper-
haften Menschen spielt, der trotzdem zuversichtlich ist, daf$ er der
Zauberer sein kann und im Stande ist, die Welt zu verleiten, seinem
Willen und seinen geistigen Bediirfnissen zu dienen.«* Natiirlich
dulere sich die »transzendentale Attitiide« des »gelehrten Egotisten«
auch in seiner Verwendung der Geschichte. Nie glaube er aus der Ver-
gangenheit lernen zu konnen, Ereignisse seien nur »Inhaltec seines
eigenen Selbstbewusstseins, Angelegenheiten, die es zu transzen-
dieren gilt«:

»Sie enthalten ihm nichts als den Teil seines entwachsenen Ichs,
den er sich herabldsst, mit ihnen zu identifizieren. Sein Geist muf3
immer grofler als sie sein und sie umhiillen [...] In seinen Hinden
ist die Geschichte eine Demonstration seiner Philosophie, die Wis-
senschaft eine Fundgrube von Beweisen fiir seine Hobbys. Stimmt
man ihm nicht zu, so irrt man nicht nur, sondern beliigt auch sich

Paris, 1917, mit einem Vorwort von Emile Boutroux) und ins Italienische (L'Io nella
filosofia germanica, Lanciano, 1920) iibersetzt.

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 6, 162-165.

* Santayana, Egotism in German Philosophy, 13-14.

105

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

selbst und ignoriert seine ideale Bedeutung. Das Ich des Egotisten ist
es, was uns unsere Stellung in der Welt bestimmt. Er unterrichtet uns
dariiber, was wir meinen, was immer wir auch sagen konnen. Er er-
hebt unsere Meinungen [...] auf eine hoherere Einigkeit in seiner
Person. Er ist in jedem Tempel Priester. Er geht an eine Gemildegale-
rie oder an eine ausldndische Religion mit einem diktatorischen Geist,
mit seinen auf den Lippen bereiten a priori Kategorien heran; Pidan-
terie und Eitelkeit reden in jeder seiner Gesten und nichts erteilt ihm
eine Lektion.«%

Daher kimen der »apologetische«, »scholastische« Eifer, mit
dem die Deutschen jedes Fach pflegten, ihre »unklare Denkweisex,
die Neigung, ihre Meinungen »wie ein Prophet seine iibernatiirliche
Inspirationen zu verteidigen«, ihr »blindes und grenzenloses Ver-
trauenc, ihre »Missachtung der Beweise, der Bestitigungen sowohl
als auch der Widerlegungen«.?¢ In der Philosophie nehme Egotismus
die Form des Idealismus an. Dieser sei »die Seele der deutschen Phi-
losophiec, die »absichtlich subjektiv und auf das Bewuf3tsein begrenzt
ist«. Sie vertiefe sich nur in die Richtung der Innerlichkeit, sie »er-
forscht das Ich«, und die Wirklichkeit werde nur lediglich zu dem,
was sich das Subjekt vorstellt. Fiir den Egotisten/Idealisten sei die
Welt eine Biihne: in den verschiedenen Tatsachen sehe er nur Frag-
mente seiner selbst; ihm seien alle Meinungen, Personen, Ereignisse
nur Dinge, die sein Denken gesetzt hat, um iiber diese hinauszuge-
hen.?” Die Wahrheit sei ihm nur eine kohirente Selbsttiuschung.
Deshalb fiihlten sich die Deutschen — so paradox es klingt — »in der
materiellen Welt wie zu Hause«, weil »die materiellen Dinge nur eine
Schépfung ihrer Fantasie sind«. So konnten sie Gelehrte, Philologen,
Wissenschaftler, Kaufleute usw. sein, zugleich aber auch »von Eisen
und Blut faseln«.? Denn ihr Idealismus sei kein Idealismus der Flucht
aus der Welt, sondern der Durchsetzung, des Strebens; er suche nicht
Frieden, Beruhigung oder Rettung, sondern Streit, Widerstand und
Krieg. Zu seiner Befriedigung, zu seiner Verwirklichung durch Uber-
windung, brauche er Widerstand.

Dem Katholiken Santayana zufolge nahm all dies mit Luther,
mit seinem primitiven Aufruhr gegen die Tradition und mit seinem

3% Ebd., 142-143.

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 28-29.
37 Ebd.,6, 12, 142.

3 Ebd., 31, 70.

106

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Aufruf zur individuellen Deutung des Wortes Gottes, seinen Anfang.
Seitdem fiihle sich jeder deutsche Philosoph berechtigt, von neuem
zu beginnen, sein eigenes Theaterstiick ad infinitum aufzufiihren, in
dem er Verfasser und Spieler und Zuschauer ist. Die Welt ist nur
seine Vorstellung, er kann nur das kennen, was er im Kopf hat, was
er also hervorbringt. So habe Leibniz selbst Gott seine logischen Ge-
setze aufgezwungen, und Hegel, der »Erzsophist«, habe die Welt-
geschichte von Eden bis Berlin in sein »Taschenweltall« (pocket Uni-
verse) gezwungen.” Wie Fichtes und Hegels Glaube an einen
Weltplan der Vorsehung insbesondere belege, seien ihre Philosophien
»rationalisierte protestantische Theologie«.* Die technischen Einzel-
heiten der beiden Systeme seien nur Variationen eines Themas, das
nicht aus der freien Beobachtung der Natur und des Lebens, sondern
aus urspriinglichen Instinkten heraus entstehe.

All dies gehe Hand in Hand mit einer iibertriebenen Betonung
des Willens — dem Schliisselwort in Santayanas Charakterisierung
des Egotismus. Schliellich sei es der Wille, der alles aus dem Nichts
auftauchen und sich entwickeln lasse. Selbst der Begriff der sachli-
chen Wahrheit werde zu einer Konstruktion des Willens. Damit wer-
de »der Lebensglaube (vital faith), das Selbstvertrauen des tierischen
Willens«*! zu einem absoluten Prinzip sowohl des Wissens als auch
der Moral erhoben.

Im Gegensatz zu Dewey glaubt Santayana, dass bei Kant die
transzendentale Philosophie noch nicht ganz von der empirischen
Welt abgetrennt wird. Kant sei aber der psychological fallacy erlegen
(wofiir auch Locke und Berkeley zustindig waren): nur das konne
erkannt werden, was im Verstand ist. Dies habe ihn zum Subjektivis-
mus gefiihrt; das »absolute Orakel« des kategorischen Imperativs ha-
be ein Ubriges getan. Darin »lagen die Keime des Egotismus, und der
virulentesten Art desselben dazu«.* Auflerdem bot Kants »transzen-
dentaler Agnostizismus« ein machtvolles Mittel, um jeden Protest der
Erfahrung, des common sense, des aufgeklarten Eigeninteresses (en-
lightened self-interest) zu verhindern. »So ist es auf Kant zuriick-
zufithren, vom wem die deutschen Egotisten ihren tragischsten Feh-
ler, direkt oder indirekt, iibernommen haben«. Schliefilich sei er ja der

3 Ebd., 84, 109.

4 Ebd., 22.

4 Santayana, Egotism in German Philosophy, 31.
4 Ebd., 55-56.

107

- am 24.01.2026, 08:40:43.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

Prophet, der Begriinder gar, der neuen deutschen Religion gewesen.®
Fichte habe dann dasantische System mit seinen inkohirenten und
widerspriichlichen, aber noch humanen, Elementen einer Liauterung
unterzogen, indem er den Willen in Schicksal verwandelte, die Welt in
eine Biihne, auf der das Ich sein eigenes Schauspiel in totaler Freiheit
spiele. Von da war es nur noch ein kleiner Schritt zum Ubermenschen.
Dies mache den »naiven Egotisten« Nietzsche zum letzten Propheten
der romantischen Schule: kindlich verspielt und verantwortungslos,
glinzend, und, aus Unfihigkeit zu lieben, ein tiefsinniger Hasser.

Santayana sah Egotismus allenthalben. Es gebe einen Egotismus
der Vorstellungskraft, Egotismus der Leidenschaft, Egotismus der
Sittlichkeit. Obwohl nicht alle Transzendentalisten Egotisten ge-
wesen seien, konnten »Samen des Egotismus« selbst bei Kant gefun-
den werden. Goethe war kein wirklicher, aber ein »instinktiver«
Transzendentalist, ein »vom Geist der deutschen Philosophie er-
fiillter« Egotist. Hegels System gilt Santayana als Beispiel des »Ego-
tismus der Ideen«: Er verachtete den Subjektivismus, aber »seine
Verweigerung des Egotismus war nur sichtbar, ein Schauspiel im
Schauspiel« (a play within the play). Stirner war ein egoistischer
Egotist. Und so weiter. Santayana hatte, wie F. C. S. Schiller in seiner
Besprechung des Buchs schrieb, ein »composite monster« geschaffen,
indem er deutsche Philosophie »mit einer die des Wells’schen Dr.
Moreau iibersteigenden anatomischen Fihigkeit aufgeschnitten und
wieder zusammengesetzt« hatte. Doch habe er dieses »logische so-
wohl als auch historische« Monster nicht »um andere zu lehren, son-
dern um sich abzulenken« geschaffen.* Und Dewey seinerseits dach-
te, Santayana habe es dadurch, dass er »die verhingnisvolle Spaltung
im deutschen Denken zwischen innerer Freiheit und duflerem Gehor-
sam« nicht bemerkt hatte, versaumt, einen entscheidenden Schritt
weiter zu gehen. »Erst wenn Deutschland demokratische Kontrolle
erkampft, kann es sich treu sein [...] Wenn aber Egotismus in Denken
und Wille im deutschen Geist eingeboren ist und zu einem Konflikt
zwischen Lebensimpuls und institutionellem Rahmen fiihrt, so wird
Deutschland, je innerhalb wunderbarer, umso mehr ein Albtraum
und eine Drohung fiir die Anderen bleiben«.*

# Ebd., 63, 64.

# In: Mind 26 (1917), 222-226.

# Dewey, Buchbesprechung von Santayana, Egotismus, in: New Republic, 9 (1916),
155-156; jetzt in: Dewey, The Middle Works, Bd. 9, 305-309.

108

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«
4. Nur ein Deutschland

Die vorherrschende Neigung, deutsche Philosophie, Kultur und
Mentalitit als ein kohirentes Ganzes zu betrachten, zeigte sich auch
in The Present Conflict of Ideas, einer Reihe von Vortrigen, die Ralph
Barton Perry, ein Schiiler von William James, zwischen Januar und
Mai 1918 an der University of California hielt. Programmatisch wid-
mete Perry einen groflen Teil der Vorlesungen der Beschreibung na-
tionaler (amerikanischer, britischer, franzésischer, deutscher) Beson-
derheiten: »Die Philosophie eines Landes, insbesondere seine Moral-,
Politik- und Religionsphilosophie ist vielleicht der gegliedertste,
selbstbewufSteste Ausdruck seines charakteristischen Geistes. Thre
weitere Bedeutung liegt darin, dass sie die Ideale, Normen und Richt-
linien enthilt, anhand derer die Zukunft des Landes am besten beur-
teilt werden kann.«* Diese Ansicht mag erklidren, warum man weder
bei Dewey noch bei Santayana oder bei Perry Spuren der sogenann-
ten Zwei-Deutschland-Theorie findet, die schon vor dem Krieg auf-
kam und insbesondere von einigen (wenigen) Franzosen und Italie-
nern (namentlich Benedetto Croce) geteilt wurde. Dieser zufolge
hatte man zwischen einer »positiv konnotierten deutschen Kultur
und einem verderblichen preuflischen Militarismus« zu unterschei-
den.¥ Ein Amerika direkt betreffendes Beispiel dafiir bietet ein Arti-
kel in der New York Evening Post, dessen Titel Das wirkliche Ver-
brechen gegen Deutschland war, und die Reaktion darauf des
Psychologen Hugo Miinsterberg, der, durch Vermittlung von Wil-
liam James nach Harvard berufen, 1898 zum Prisidenten der Ame-
rican Psychological Association gewiahlt, wiederholt ins Weifle Haus
eingeladen worden, und der Begriinder und erster Prasident des
Amerika-Instituts in Berlin (1910-1911) gewesen war. Das Deutsch-
land des Kaisers — schrieb der Verfasser des Artikels — miisse vernich-
tet werden, um das bessere Deutschland eines Fichte, Kant und Hegel
(die in dieser Reihenfolge genannt werden) zu befreien. »Ist es denn
tiberraschend, fragt er, »dass die wahren Freunde des deutschen Vol-

# Ralph Barton Perry, The Present Conflict of Ideas. A Study of the Philosophical
Background of the World War, London, 1918, 396-397. Perry fiihrt Zitate von
deutschsprachigen Autoren an, die das Gleiche taten und dadurch Zutaten mit kon-
trollierter Ursprungsbezeichnung seiner kulinarischen Kunst auf einem Silbertablett
servierten.

47 Peter Hoeres, Krieg der Philosophen. Deutsche und britische Philosophie im Ersten
Weltkrieg, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, 2004, 131.

109

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

kes gegen all dies gerade aus tiefster Verehrung fiir Deutschland ihre
Stimme erheben — dass sie gegen die Sophisterei eines Miinsterberg
und aller jener Einspruch erheben, die plotzlich in diesem schreck-
lichen Gemetzel einen neuen deutschen Kreuzzug gegen die Heiden
sehen?« Gegen diese Vorwiirfe protestierte Miinsterberg vehement.*

Die Zwei-Deutschland-Theorie wurde offenbar vom Idealisten
Josiah Royce geteilt, fiir den »alle die hochsten Produkte des deut-
schen Geistes erzeugt worden waren, bevor die politische Einheit er-
reicht wurde«, wihrend die »maichtigste Leistung Preuflens« beim
Umgang mit diesem grofSartigen ideellen Vermichtnis dem Verhalten
des Indianers gleiche, von dem Othello sagte, er habe »eine Perle
weggeworfen, die reicher als sein ganzer Stamm war« (thrown a pearl
away, richer than all his tribe).* Durch die europiischen Ereignisse
fiihlte sich Royce dazu verpflichtet, insbesondere die Grundidee sei-
nes Idealismus, »Gemeinschaft« (Community), womit er unter dem
Einfluss Peirces auch community of interpretation meinte, niher zu
bestimmen. Im Zentrum seiner Philosophie stand die Beziehung zwi-
schen dem Absoluten und der Welt des menschlichen Handelns sowie
die Institution der »grofien Gemeinschaft« (Great Community):
einer ethischen, nach dem Modell der »Beloved Community of the
Christian Church« gedachten Weltgemeinschaft, die ein konkretes,
durch Liebe zu Gott und den Anderen zusammengehaltenes Univer-
sal sein sollte. Hierfiir schlug Royce vor, das Band der Freiheit und
loyalty, das charakterisierte, was er »American Provincialism« (etwa
in der Art des heutigen communitarianism) nannte, auf die ganze
Welt auszudehnen. Um konfliktuelle »dyadische Beziehungen« zwi-
schen Individuen oder Nationen zu iiberwinden, schlug er in seinem
kleinen Buch War and Insurance (1914) vor, ein internationales »Ver-
sicherungssystem« mit Sitz in einem neutralen Land zu schaffen.?

# In: Hugo Miinsterberg, The War and America, New York 1914, 90-93. Selbstver-
standlich rief Miinsterbergs Buch heftige Reaktionen hervor: siehe z.B. John Cooper
Powis, The War and Culture. A Reply to Professor Miinsterberg, New York, 1914
(sowie unter dem Titel The Menace of German Culture. A Reply to Professor Miin-
sterberg, London, 1915); Charles W. Squires, Miinsterberg and Militarism Checked,
Toronto, 1915. In den Jahren zwischen 1905 und 1930 war der britische Schriftsteller,
Dichter und Essayist Powis auf mehreren Reisen in die Vereinigten Staaten erfolg-
reich.

# Josiah Royce, The Hope of the Great Community, New York 1916, 57. Das Buch
wurde nach Royce’ Tod (im September 1916) noch vor dem Kriegseintritt der Ver-
einigten Staaten, verdffentlicht.

0 Josiah Royce, War and Insurance. An Address Delivered before the Philosophical

110

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

Trotz des Kriegsausbruchs brachte Royce sein Vertrauen in den
Triumph von Geist und Ideal wiederholt zum Ausdruck. Allerdings
sagte er auch, dass die Amerikaner nach der Versenkung der Lusita-
nia nicht mehr neutral bleiben konnten: sie miissten sich als der of-
fene Feind Deutschlands in den moralischen Dienst nicht nur Ame-
rikas, sondern der Menschheit stellen, da Deutschland wegen seiner
sittenwidrigen Handlungen »der eigensinnige, vorsitzliche Feind der
menschlichen Rasse« geworden sei.’! Seine personlichen Beziehun-
gen zu Miinsterberg brach Royce ab.

5. Deutscher Sozialdarwinismus

Neben der Abwesenheit der Zwei-Deutschland-Theorie fillt bei un-
seren Autoren noch etwas auf: Santayana erwihnt den Sozialdarwi-
nismus, der den Deutschen oftmals vorgeworfen wurde, nur sehr
kurz. Wie wir oben sahen, sagt Dewey dazu ganz ausdriicklich: »Er-
scheinungen, die eine aufgestorte Welt seit dem Beginn des Krieges
durch den Einfluf3 eines Darwinschen >Kampfes ums Dasein< und ein
>Uberleben des Tiichtigsten< oder durch den Einfluf einer Nietz-
sche’schen Machtphilosophie zu erklidren gesucht hat, wurzeln in
der klassisch idealistischen Philosophie, die in Hegel ihren Hohe-
punkt gefunden hatte.«5? Dieser Vorwurf jedoch war eine Art inter-
nationaler Gemeinplatz, der in Frankreich besonders verbreitet war.
Da sich dort die echten Darwinisten an den Fingern einer Hand ab-
zihlen lielen, hatten franzosische Biologen und andere Wissen-
schaftler leichtes Spiel damit, ihren transformisme dem groben, sogar
barbarischen darwinisme a 'allemande gegentiber zu stellen, nicht
selten mit geradezu komischen Ergebnissen.?® Die Briten ihrerseits
wollten ihren Nationalhelden gegen Missbrauch verteidigen. Den-
noch mangelte es Grof3britannien selbst keineswegs an >sozialdarwi-
nistischen< Imperialisten. Zu Recht schrieb der Historiker an der
Columbia University, Carlton Hayes (1918-1919 als Offizier der Mi-

Union of the University of California at Its Twenty-fifth Anniversary at Berkeley,
California, August 27, 1914, New York 1914.

51 Royce, The Hope of the Great Community, 11.

52 Dewey, Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 154.

% Antonello La Vergata, »Evoluzionismo alla francese contro darwinismo alla tedes-
ca«, in: Paradigmi. Rivista di critica filosofica, 29 (2011), 67-87.

111

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

litary Intelligence Division im Dienst des Generalstabs und spater
Autor wichtiger Studien iiber Nationalismus und Imperialismus):
»Das populdre Missverstindnis des Darwinismus und die Anwen-
dung von biologischen Hypothesen auf den gegenwirtigen Nationa-
lismus ist leider keine deutsche Besonderheit [...] Es wire ein interes-
santer Zeitvertreib, wenn ein deutscher Apologet eine ausschliefSlich
aus Britischen Historikern und aus so einem besessenen Dichter wie
Rudyard Kipling ausgezogene Anthologie des Imperialismus, Milita-
rismus und Nationalismus zusammensetzte. Der neutrale Amerika-
ner wiirde sich iiber die Gelegenheit freuen, Vergleiche zu ziehen.«>
Da aber nur, wer ohne Siinde ist, den ersten Stein werfen darf, verlief
der Vorstof3 im Sande. Einige britische und amerikanische Autoren
machten eine Kehrtwendung, als hitten sie vergessen, was sie frither
geschrieben hatten.” In Amerika war Vernon Lyman Kellogg, Bio-
loge an der Stanford University, eine der lautesten Stimmen, die den
Vorwurf des aggressivem Sozialdarwinismus erhoben. Sein Buch
Headguarter Nights (Boston, 1916), ein Bericht iiber Gespriche mit
deutschen Offizieren und Behorden wihrend seines Aufenthaltes als
Mitglied einer Internationalen Kommission im besetzten Belgien,
trug Theodore Roosevelt zufolge mehr als alles andere zum Kriegs-
eintritt Amerikas bei. Wie im Roman des Spaniers Vicente Blasco
Ibafiez, Los cuatro jinetes del Apocalipsis (1916), stellte Kellogg seine
deutschen Gesprichspartner als vergiftet von einer Mischung von
Nationalismus, Imperialismus, Pflichtidealismus und missverstande-
ner, verzerrter Kampf-ums-Daseins-Lehre dar.

5 Carlton J. H. Hayes, »The War of the Nations«, in: Political Science Quarterly 29
(1914), 706.

% Das augenfilligste Beispiel dafiir bietet vielleicht der britische Biologe Peter Chal-
mers Mitchell; man vergleiche seinen Aufsatz »A Biological View of Our Foreign
Policy« in: Saturday Review, 82 (1896), 118-120, mit seinem Buch Evolution and
the War, London, 1915. Viele Amerikaner hatten in Deutschland studiert. Siehe Carol
Gruber, Mars and Minerva: World War I and the Uses of the Higher Learning in
America, Baton Rouge, 1975; Confrontation and Cooperation: Germany and the
United States in the Era of World War I, 1900-1924, hg. v. Hans-Jiirgen Schroder,
Oxford, 1993; Lynne Tatlock und Matt Erlin, German Culture in America, Rochester,
2005.

112

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

6. Einige Schlussbemerkungen

Ein Krieg, noch dazu ein Weltkrieg, ist nicht der Zeitpunkt, auf feine
Unterschiede einzugehen und niichterne Analysen vorzunehmen:
der Krieg ist ein grofler Vereinfacher. Die Nationalisierung der Sicht
war natiirlich keine amerikanische Besonderheit. Sie war auch keine
Neuheit. Es war seit langem gingige Praxis, von nationalen Charak-
terziigen, Mentalitdten usw. zu sprechen, und da Philosophen viel
von sich selbst halten, wurde die Philosophie als ein Kondensat bzw.
ein Sublimat des Nationalbewusstseins betrachtet. Und doch hinter-
lasst die Neigung der hier erdrterten Autoren, die deutsche Philo-
sophie und Kultur als ein Ganzes zu betrachten und zu beurteilen,
sowie die gleichzeitige und entgegengesetzte Neigung der deutschen
Intellektuellen, die Einigkeit des deutschen Geistes vehement zu ver-
teidigen, als wiren sie agents provocateurs im Dienst der Entente,
einen starken Eindruck.

Der Titel unseres Buches wirft zwei Fragen auf: Wie wurde die
Geschichte der Philosophie in der Zeit des Weltkrieges geschrieben?
Wie soll und muss man die Geschichte der damaligen Philosophie
heute schreiben?

Zur ersten Frage: Interessanterweise stimmten die amerika-
nischen Kritiker der deutschen philosophischen Entwicklung den
deutschen Verteidigern des von ihnen selbst so genannten deutschen
Krieges zu. Die deutsche Philosophie war fiir sie Ausdruck einer
ganzen nationalen Kultur; die sogenannte Kriegsideologie und der
Geist von 1914 seien das natiirliche Ergebnis einer langen geistigen
Vorbereitung. Wie ihre deutschen Kollegen machten sich Dewey,
Santayana und Perry einer allzu starken Vereinfachung schuldig.®
Sie verschmolzen philosophische und im weiten Sinne kulturelle As-
pekte, subjektive und objektive Motivationen, offizielle Begriindun-
gen und unbewusste Einfliisse, oberflichliche und tiefe Beziehungen,
soziale und psychologische Faktoren. Wie Schiller in der oben er-
wihnten Buchbesprechung andeutete, hatte Dewey die Bedeutung
der Philosophie im Leben der Nation iibertrieben. Die heutige Phi-
losophiegeschichtsschreibung beruft sich nicht mehr auf nationale
Mentalititen, sondern studiert Kontexte. Dies aber birgt eine neue,
umgekehrte Gefahr: War es damals irrefithrend, geschichtliche Ana-

% Siehe z.B. Sidney Hooks bemerkenswerte Beobachtungen zu Dewey in seiner Ein-
leitung zu John Dewey, The Middle Works (1899-1924), Bd. 8, xxvii-xxxi.

113

- am 24.01.2026, 08:40:43.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Antonello La Vergata

lysen durch logische Implikationen zu ersetzen, ist es heute ein Irr-
tum, nur philosophische Aspekte in Betracht zu ziehen, ganz so als
wire die Geschichte der Philosophie eine Art Selbstentwicklung, eine
Folge von theoretischen Argumenten, ein Verzeichnis derselben fiir
diachronische, zeitlose Diskussionsrunden.

Die zweite Frage ist an die erste gekoppelt: Gab es auch in der
Philosophie einen deutschen Sonderweg, ahnlich dem, auf den Thor-
stein Veblen in seiner Studie Imperial Germany and the Industrial
Revolution (1915) hinwies?5 War ein solcher Sonderweg auch fiir all
das verantwortlich, was in der deutschen Kultur und Gesellschaft spi-
ter geschah? 1942 machte Dewey Zusammenhinge zwischen der
Ideologie Hitlers und der deutschen Philosophie der Vergangenheit
aus, sogar »einen unmittelbaren Einfluf der fest begriindeten phi-
losophischen Tradition auf Hitlers Glaubensbekenntnis«.%

Die Schriften der Weltkriegszeit wimmeln von Ausdriicken wie
Geist, mind, Seele, Stellung in der Welt, innerer Aufbau, Kultur, oder
civilisation, sowie von Vergleichen, Auseinandersetzungen, Gegen-
sdtzen zwischen ithnen®. Heute ist es schwierig, Santayana zuzustim-
men, wenn er schreibt: »Auch eine esoterische Lehre driickt den Geist

7 Boston, 1915. Siehe Christopher Capozzola, »Thorstein Veblen and the Politics of
War, 1914-1920«, in: International Journal of Politics, Culture, and History 13
(1999), 2, 255-271.

3 Obwohl Hitler »durch eine Art Massendemokratisierung« irrationale, primitive
Elemente frei gemacht habe und die Rasse, nicht, wie Hegel, den Staat verherrliche,
sei »all das, was er Blut und Rasse zuschreibt, tatsichlich ein Produkt von Kultur und
Sitte, [...] an deren Bildung die erzieherischen Krifte der klassischen Philosophie
gearbeitet [hatten]«. Es gebe einen »hintergriindlichen Zusammenhang«, »eine Art
priexistenter Ubereinstimmunge, eine »wechselseitige Anpassung« zwischen den
machtvollen Elementen seiner Botschaft und »der Einstellung, den gewohnheits-
méfigen Grundsitzen und den erworbenen Ideen des deutschen Volkes«, »den Leh-
ren der philosophischen Reprisentanten Deutschlands, [die] in die allgemeinen Ge-
wohnheiten des Volkes eingesickert waren«. So sei es Hitler nicht schwergefallen,
Hegels Staat (»den er oftmals >Nation< nannte«) in die nationalsozialistische Volks-
gemeinschaft zu tibersetzen. Hinter Hitlers Instinktmythologie bleibe Hegels »List
der Vernunft« versteckt. Durch »einen Appell an den latenten Idealismus der Nation«
habe Hitler die Spaltung zwischen den zwei Welten Kants, >Innerem< und >AufSerems,
iiberwunden (Dewey, »The One-World of Hitler’s National Socialism«, deutsche
Ubersetzung in: Deutsche Philosophie und deutsche Politik, 43-44, 46, 52-53). In
dieser Schrift Deweys kommt Kants Name nur auf vier Seiten vor, darunter zweimal
generisch.

% Ein extremes Beispiel bietet G. T. Ladd, »The Human Mind Versus the German
Mindc, in: Hibbert Journal 14 (Oct. 1915-July 1916), 300-319. George T. Ladd war
bis zu seiner Emeritierung 1906 Professor der Philosophie an der Yale University.

114

- am 24.01.2026, 08:40:43.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Dewey und Santayana gegen deutsche Philosophie und deutschen »Fanatismus«

aus, in dem die Personen leben, die an dieselbe Lehre in letzter In-
stanz appellieren«®. Philosophie wird nicht mehr als umfassender
Ausdruck des geistigen Charakters einer Nation oder als Schliissel
zum Verstindnis einer Epoche gesehen. Aber die Frage bleibt: In wel-
chem Mafle kann die Philosophie und ihre Geschichte vom verblei-
benden Anteil der Kultur und der Gesellschaft abgekoppelt werden,
wenn es denn notwendig wire? Sollte der Philosophiehistoriker sich
mehr auf die kulturellen, geschichtlichen, sozialen Wurzeln oder auf
die Bliiten des philosophischen Baumes konzentrieren? Hier sind die
Ansichten der sogenannten analytischen Philosophen und die des
Historikers ganz verschieden. Der erste konzentriert sich nur auf die
Bliiten, und dazu auf die, die er braucht, um seine Argumente zu
entwickeln, d.h. sein eigenes Biiro zu schmiicken, wo er das philoso-
phische Spiel spielt. Dazu sei hier angefiihrt, was Richard Rorty iiber
Deweys Beziehung zu Hegel und Darwin schreibt: »Ich beschreibe,
was Dewey gesagt haben konnte, und meiner Ansicht gesagt haben
sollte, anstelle dessen, was er gesagt hat. Ich konstruiere einen hypo-
thetischen Dewey. [...] Die Pointe einer solchen Konstruktion liegt in
der Trennung zwischen dem, was meiner Ansicht nach in Deweys
Denken lebendig ist, und dem, was tot ist, und damit den Unterschied
zwischen dem philosophischen Spielstand um 1900 und der Gegen-
wart zu erldutern.«¢! Das ist nun genau das, was der Philosophiehis-
toriker nicht tun darf (wenn er kein Egotist sein will). Der Ideenhis-
toriker geht noch weiter. Er interessiert sich auch, wenn auch nicht
besonders, fiir die Wurzeln und die Umwelt des Baumes. Aus seiner
Sicht lauft der Philosophiehistoriker selbst Gefahr, vieles zu verpas-
sen, das wichtig ist oder sein kann, wenn er nur Lehren, Systeme,
Argumente, Schliisse in Betracht zieht. Vielleicht konnen gerade un-
sere Kriegsautoren uns dariiber etwas lehren. Der Krieg ist eine zu
ernste Sache, als dass man sie den Philosophen iiberlassen kann. Ganz
dhnlich ist die Geschichte der Philosophie und der Ideen eine zu kom-
plizierte Sache, um sie in die Hinde analytisch orientierter oder be-
einflusster Philosophen zu legen. Wie mein Lehrer und Mentor Paolo
Rossi sagte, ist die Vergangenheit immer »eine andere Gegenwart«.®

% Santayana, Egotism in German Philosophy, 163.

61 Richard Rorty, »Dewey Between Hegel and Darwinc, in: Modernist Impulses in the
Human Sciences, 1870-1930, hg. v. Dorothy Ross, Baltimore & London, 1994, 56;
Hervorhebung hinzugefiigt. Pflichtbewusste Leser werden ausdriicklich dazu an-
gehalten, Dewey darauf hinzuweisen, wenn sie ihn das nichste Mal sehen.

62 Paolo Rossi, Un altro presente. Saggi sulla storia della filosofia, Bologna, 1999.

115

- am 24.01.2026, 08:40:43.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

