
Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 367

Dalia Klippenstein

Pantomime auf einem Blatt Papier
Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele

›Choreographisches Gedicht‹1 entwickelte sich zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts zu einer Denkfigur, die die Besonderheiten des freien Aus-
druckstanzes, einer relativ junger Form der Künste, beschrieb, die nicht 
nur die Wahrnehmungsweisen, sondern auch die ästhetischen Bedürf-
nisse der Produzenten und Rezipienten veränderte. Die neue Art der Be-
wegungskunst markierte in der Epochenwende einen Paradigmenwech-
sel vom klassischen Ballett zur individuellen künstlerischen Darstellung, 
die allerdings ein komplexes kulturelles System war – es vereinigte so-
wohl alle Komponenten klassischer Bildung als auch den rhetorischen 
Ausdruck von Affekten.

Es war auch ein neues Objekt des Interesses von Hugo von Hofmanns-
thal. Seine vielfältige rezeptive Auseinandersetzung2 mit dem Tanz seiner 
Zeit integrierte Hof manns thal in parallell laufende Reflexionen über den 
schöpferischen Umgang mit der Sprache. Es führte ihn zur Erkenntnis, 
dass die sich aus dem mimisch-gestischen Potenzial des Menschen spei-
sende Ausdrucksform, die neben der Sprache der Worte, der Farben 
und Töne existiert, einen »Text«, sprich eine dichterische Vision entste-
hen lässt, die vom Körper der Tänzer in den Raum geschrieben wird. 
Dabei misst Hof manns thal sich selbst die Rolle eines Lesenden zu, der 
den Körper und seine Bewegungskunst zu entziffern sucht.

Dass der Tanz und die Pantomime sehr nahe verwandt sind, betont 
Hof manns thal in seinem 1911 entstandenen Essay »Über die Pantomi-

1 Nachdem Friedrich Nietzsche den Tanz zum dynamischen Denkmodell und Ziel jeder 
philosophischen Tätigkeit erklärt hatte, beschäftigten sich auch zahlreiche Literaten im Rah-
men von Sprach- und Kulturkritik damit, den Tanz als ›stumme‹, transitorische Bewegungs-
kunst des menschlichen Körpers poetologisch auszuwerten. Vgl. Roger W. Müller Farguell, 
Tanz-Figuren. Zur metaphorischen Konstitution von Bewegung in Texten. Schiller, Kleist, 
Heine, Nietzsche. München 1995, S. 278. Auch in der »Geburt der Tragödie aus dem Geiste 
der Musik« äußert sich Nietzsche zum Ursprung von Tanz und Sprache. 

2 Neben seiner praktischen Beschäftigung mit den Szenarien, setzte sich Hof manns thal 
mit Auftritten hervorragender Tänzerpersönlichkeiten wie Ruth St. Denis, Vaslav Nijinsky, 
Grete Wiesenthal u.a. auseinander, über die er weiterhin in seinen theoretischen Überle-
gungen reflektierte.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein368

me«, den er in Anlehnung an die gleichnamige Schrift von Lukian aus-
arbeitet: Danach sind die mimetische Darstellung und der amimetische 
Ausdruckstanz vom Pantomimischen und von rhythmischer Bewegung 
durchwirkt. Was aber in diesem Text hervorgehoben wird, ist vor al-
lem die »reine Gebärde«, die den Kern der Pantomime bildet, und am 
besten das Innere des Individuums zu offenbaren vermag. Sie ist »in 
Wahrheit höchst persönlich«, und in ihr wird »das menschliche Gan-
ze« erkennbar:3 »Das Schöpferische im Schauspieler: eine Gebärde, in 
der der Leib einen seiner tausend Bezüge zum All enthüllt. Eine solche 
Gebärde ist sogleich ewig. Eine Gestalt ist ein Block aus Gebärden, die 
dicht übereinander liegen.«4

Die »reine Gebärde« verwirklicht sich, laut Hof manns thal, in einem reli-
giös5 motivierten, ursprünglichen Tanz, der in seinem Kern aus einem ze-
remoniellen Akt entsteht: »Auf Zeremonie läuft alles hinaus«.6 Sie vermag 
» ein Verhältnis zu umgebenden Personen, gedrängter, und bedeutender 
als die Sprache es vermöchte, auszusprechen, etwas an den Tag zu geben, 
was zu groß, zu allgemein, zu nahe ist, um in Worte gefaßt zu werden«.7 
Hier artikuliert Hof manns thal sein Erfahrungswissen in Fragen nach dem 
Schöpferischen des Körpers im Tanz, sowie nach der Inspirationsquelle. 
So benötigt der Tänzer nicht nur eine entsprechende körperliche Eignung, 
sondern auch ein spezielles, kulturelles Wissen – memoria –, auf Grund 
dessen er eine gemeinmenschliche Gebärde, wie ein für alle verständliches 
Symbol konstruiert. Seine Wirkung wird weiterhin in der Selbstvergessen-
heit des Körpers im Tanz intuitiv-individuell vervollständigt.

Das neue Tanzmodell eroberte nicht nur die Aufmerksamkeit solcher 
dichterischen Größen wie Hugo von Hof manns thal, Ludwig Hevesi 
oder des Kulturkritikers Hermann Bahr, es galt auch als Inspirations-
quelle für die historische Avantgarde in der bildenden Kunst und Lite-
ratur.

Solch ein »choreographisches Gedicht« wählt der bedeutendste Vertre-
ter der Wiener Jahrhundertwende, Egon Schiele (1890–1918) zu seinem 

3 GW RA I, S. 504f.
4 GW RA III, S. 480.
5 »religiös« soll hier im weitesten Sinne verstanden werden: Alltägliche Gebärden oder 

Handlungen werden in ihrem verborgenen zeremoniellen Charakter erfasst und demgemäß 
allgemeingültig ausgeführt.

6 GW RA I, S. 503.
7 Ebd., S. 502.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 369

Hauptthema. Ins Zentrum dieser »Choreographien« rückt er seinen ei-
genen Körper, den er in fast manischer Weise8 gestaltet.

Wolfgang Georg Fischer nennt nicht zufällig ein Kapitel seines Schiele-
Buches9 »Die Pantomime des Ichs«, in dem er das mehrfache Deklinie-
ren des Künstler-Ichs in seinen Selbstbildnissen verdeutlicht: »Er [Schie-
le] genießt die Doppelrolle von Modell und Maler, Schauspieler und 
Regisseur, mit einem Wort seine unzähligen selbstinszenierten Ich-Vi-
sionen machen das Kapitel Selbstporträt zum faszinierendsten in seinem 
Werk.«10 Einerseits bezieht sich der Titel des Kapitels auf die Aussage 
von Schiele: »Ich bin alles zugleich, aber niemals werde ich alles zur glei-
chen Zeit tun«,11 die seine Neigung zum inneren Pluralismus bestätigt. 
Andererseits betont Fischer Schieles Vorliebe, in unterschiedliche Rollen 
zu schlüpfen und sie auszuleben, gleichzeitig hebt er auch die zerstörte 
Einheit des Ichs, seine Depersonalisierung hervor. Der Bezug der Panto-
mime zu den Selbstbildnissen von Schiele wird in diesem Beitrag im di-
rekten Sinne des Wortes übernommen, denn der performative Umgang 
des Künstlers mit dem eigenen Körper entspricht dem Wesen der Panto-
mime: Sie ist der Ausdruck »einer anderen Welt, in der das Wort nicht 
existiert, in der Geste und Haltung aus der Realität hervorgegangen, 
und in Kontakt mit ihr, die ureigene Sprache sind«,12 sie ist »die Kunst 
der Form«, und das »Material, aus dem diese Form geschaffen wird, ist 
der menschliche Körper.«13

Besonderheiten der Selbstbildnisse von Egon Schiele

Gewählt werden sechs Selbstbildnisse, die zwischen 1911 und 1917 
entstanden sind: »Der Tänzer« (Selbstbildnis 1911, Abb. 1), »Prediger« 
(Selbstbildnis 1913, Abb. 2), »Kämpfer« (Selbstbildnis 1913, Abb. 3), 
»Sitzender männlicher Akt« (Selbstbildnis 1917, Abb. 4), »Männlicher

8 »Bis zu seinem 28. Lebensjahr hat er rund hundert Selbstporträts geschaffen, Rem-
brandt bis zu diesem Alter nur rund fünfzig.« Wolfgang Georg Fischer, Egon Schiele 1890–
1918. Pantomimen der Lust. Visionen der Sterblichkeit. Köln 1998, S. 147.

9 Ebd.
10 Ebd.
11 Briefe und Prosa von Egon Schiele. Hg. von Arthur Roessler. Wien 1921, S. 19.
12 Hans Bollmann, Untersuchungen zur Kunstgattung Pantomime. Hamburg 1968, S. 40.
13 Karl Günter Simon, Pantomime. Ursprung, Wesen, Möglichkeiten. München 1960, 

S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein370

Abb. 1

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 371

 
Abb. 2

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein372

Abb. 3

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 373

Abb. 4

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein374

Abb. 5

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 375

Abb. 6

Halbakt mit rotem Tuch« (Selbstbildnis 1914, Abb. 5), »Selbstbildnis 
in kriechender Stellung« (1913, Abb. 6). Es ist offensichtlich, dass es 
Schiele auf gar keinen Fall um die Anonymisierung seines Selbsts geht. 
Ganz im Gegenteil akzentuiert er die Kenntlichmachung seiner Person
und Physiognomie. Der an den Arbeiten ablesbare Zustand seiner kör-
perlichen Konstitution spiegelt seine starke Unterernährung wider, die 
sich an seinem ganzen Leib äußert: an den gelängten Gliedmaßen und 
Fingern, mit denen er unterschiedliche figurative Konstellationen bilde-
te, deren symbolische Bedeutung nur ihm allein bekannt war. Arthur 
Roessler, sein Entdecker, Förderer und Biograph, verdeutlicht es in der 
Beschreibung seiner ersten Begegnung mit dem Künstler:

Empfindsamen Menschen mochte Schiele wie ein Sendling aus unbekannten 
Fernen anmuten, wie einer, der von den Toten auferstand und nun, voll einer 
schmerzlichen Verwirrung, eine geheimnisvolle Botschaft mit sich unter die 
Menschen trägt, ohne die rechte Gelegenheit zu finden, die Botschaft auszu-
richten. Sogar im Kreise berühmter Männer von bedeutendem Aussehen fiel 
Schiele als ungewöhnliche Erscheinung auf, wie ich später mehrmals beob-
achten konnte. Von hoher, schlanker, geschmeidiger Gestalt, mit schmalen 
Schultern, langen Armen und langgefingerten, knöchernen Händen, einem 
von langsträhnigem, wildzausigem, dunklem Haar umrahmten bartlosen 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein376

und sonnverbrannten Antlitz mit breiter, querfaltig gefurchter, kantiger Stirn, 
einem Antlitz, dessen plastische Gesichtszüge meistens einen ernsten, fast 
traurigen Ausdruck trugen, wie von Schmerzen, die nach innen weinen, mit 
großen und dunklen Augen, aus welchen er, angeredet, gleichsam immer erst 
einen Traum scheuchen mußte, trat er einem frappierend entgegen.14

Die erwähnten Selbstbildnisse kennzeichnen sich durch spezifische Ge-
meinsamkeiten, die die Selbstdarstellungen wie Kettenglieder miteinan-
der verbinden. Eines dieser Glieder wird bewusst oder eher unbewusst 
von Schiele in seinen Tagebüchern erwähnt: »Die Figur ist doch das We-
sentliche, was mich am meisten erfüllt, der menschliche Körper.«15 »Ich 
glaube immer, daß die größten Maler Figuren malten«16, schrieb Schiele 
an seinen Onkel, Leopold Czihaczek. In diesen Aussagen verwendet der 
Künstler den Betriff ›Figur‹ in einem eingeschränkten Sinne und redu-
ziert sie auf die äußere Gestalt des Körpers. Der ›Figur‹-Begriff umfasst 
allerdings nahezu alle Bereiche der Künste und Darstellungstheorien: 

[…] über die Bedeutung des plastischen Gebildes hinaus wird ›figura‹ zur 
Bezeichnung von Kontur – Zeichnung und Bild – und findet eine differen-
zierte Verwendung in den Darstellungsbereichen von Rhetorik, Grammatik, 
Logik, Mathematik, Musik, Theater und Choreographie.17

Abgeleitet von ›fingere‹ steht ›Figur‹ vielmehr für den Aspekt der Beweg-
lichkeit: Damit wurde immer schon »etwas Lebend-Bewegtes, Unvoll-
endetes, Spielendes« bezeichnet. Seit der Antike transportiert der Begriff 
nicht nur die Vorstellung von einer (plastischen) Gestalt, sondern auch 
seine eigene Plastizität – jene performative Dimension, die die Figur 
selbst als eine Szene der Verwandlung erscheinen lässt.18 Zusammen-
gefasst findet sich in den Selbstbildnissen von Schiele jene Ausfaltung 

14 Arthur Roessler, Erinnerungen an Egon Schiele (erweit. Neuausgabe). Wien 1948, 
S. 5–7.

15 Zit. n. Tobias Natter, Das Tagebuch der Silvia Koller. Anmerkungen zu seiner Bedeu-
tung für die Schiele Forschung. In: Broncia Koller Pinel. Eine Malerin im Glanz der Jahrhun-
dertwende (Ausstellungskatalog). Jüdisches Museum Wien 1993, S. 95–110.

16 Brief von Egon Schiele an Leopold Czihaczek, 1. September 1911. In: Christian M. 
Nebehay, Egon Schiele. Leben und Werk in Dokumenten und Bildern. München 1980, 
S. 102.

17 Gabriele Brandstetter/Sibylle Peters, Einleitung. Figura I: Aufriß der Szene. In: Dies. 
(Hg.), De figura. Rhetorik, Bewegung, Gestalt. München 2002, S. 9.

18 Ebd., S. 8. Im Hinblick auf die begriffsgeschichtliche Untersuchung von Erich Auerbach 
bieten Brandstetter/Peters in ihrer Einleitung eine übersichtliche Zusammenfassung der Ent-
wicklung und der Bedeutungsbandbreite des ›Figur‹-Begriffs an. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 377

von ›Figur‹, die die im Bilde fixierte Gestalt, den Rückgriff auf eine the-
aterspezifische Verwendungsweise und die Idee einer »Figur als offener 
Schauplatz« behandelt.

Weiterhin ist der monologische Charakter der Arbeiten auffällig. Die 
Figuren sind in ein enges Bildformat eingezwängt und in keinen visuell 
vorgegebenen Kontext eingebunden. Sie befinden sich entweder in Be-
wegung oder in einer ausdrucksvollen Haltung, oder beim Vollziehen 
einer bestimmten Gestik, sie leben aus ihrer Geste, sie agieren wie Dar-
steller in einem Spiel und verkörpern verschiedene Gestalten.

Die Figuren sind durch einen ausgesprochenen Stilisierungswillen des 
Leibes geprägt. Die wichtigste Konstante auf der eidetischen Ebene ist 
der hohe Grad asketischer Verhärmung. Es spiegelt sich durch die deut-
lich hervortretenden Beckenschaufeln, den Brustkorb, die Scharfkan-
tigkeit der Knie und Ellenbogen. Dazu gehört auch die manieristische, 
hyperthrophierte Überlängung der Gliedmaßen und des Rumpfes, der 
spitzwinkelige Gesichtsumriss, die Geometrisierung der körperlichen 
Form, die graphisch bestimmte Silhouette. Zwischen 1911 und 1913 
vollzieht sich ein Wandel in der zeichnerischen Manier Schieles. Das 
geübte Auge verliert die zarte Konturlinie und entdeckt ein nervöses, 
vibrierendes Lineament, eine Verhärtung der rissartigen Linienkontinui-
tät, die durch kleine Querstriche und Spiralmotive bereichert wird.

Die chromatische Ebene enthüllt eine besondere Vorliebe des Künst-
lers für textile Stofflichkeit, die er auch auf der Haut seiner Selbst-Figuren 
entwickelt. Sie erscheint beinahe wie eine ornamental wirkende Ober-
fläche. Der Stil des Farbauftrags zeigt Schieles individuelle Malweise, sie 
dient keiner nachahmenden Malerei oder der natürlichen Erscheinung 
des Leibes, sie bricht auch mit der Tradition des Klimt’schen Ästheti-
zismus. Mit lasierend eingesetzten Malmitteln verleiht der Künstler den 
Figuren eine Transparenz und zugleich eine flache Körperstruktur, die 
jegliches Eindringen hinter die Fassade verweigert. Zu der expressivsten 
Sprache Schieles gehört die Darstellung des Hautgewebes. Durch eine 
außergewöhnliche Farbwahl – rote, grüne, braune Tupfen – wird die 
Haut dramatisiert. Die Tupfen verwandeln die Oberfläche des Körpers 
in einen Ort tragischer Erlebnisse, der Folterung, indem sie Schwären, 
Wunden, Geschwüre und Ekzeme assoziieren lassen. Die Hautfarbe er-
scheint mal anämisch, mal gelblich oder bläulich, was die Vorstellung 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein378

eines kranken Körpers, einer Verwesung hervorruft. Durch die Mal-
technik stilisierte Verletzungen Schieles verwandeln die Haut in einen 
Schauplatz des Schmerzhaften, des Morbiden, sogar der Kultivierung 
von Aggressionsausbrüchen: 

Die Haut ist Blickfang, der Blick geht nicht durch sie hindurch, was hinter 
der Haut passiert, muss vorgestellt werden. Die an der Oberfläche sichtbaren 
und fühlbaren Veränderungen werden zum Anhaltspunkt für Vorstellungen 
über das, was im Inneren geschieht.19

Aufgrund der eidetischen und chromatischen Gemeinsamkeiten könn-
te die Auswahl von Schieles Selbstbildnissen durch eine Reihe weiterer 
Werke fortgesetzt werden: »Kniender männlicher Akt mit erhobenen 
Händen« (Selbstbildnis 1910), »Selbstbildnis im Hemd« (1910), »Selbst-
bildnis in kriechender Stellung« (1913), »Selbstbildnis mit erhobenem 
rechten Ellbogen« (1914), »Selbstbildnis als Akt, hockend« (1916) u.a.

Die im Bildraum taumelnde Figur »des Tänzers« hat eine direkte Ver-
bindung mit einer szenischen Aufführung. Der sich vom Betrachter weg-
wendende Körper ist perfekt mit dem verschwindenden Profil kombi-
niert. Zur Beweglichkeit der Figur tragen ebenso die Position der Arme 
und die schräge Körperhaltung im Raum bei. Schon auf den ersten ober-
flächlichen Blick wird deutlich, dass das Charakteristikum dieser Figur 
nicht in erster Linie im Medium des Tanzes liegt, wie man es typischer-
weise wahrnimmt. »Der Tänzer« befindet sich im Fluss einer Bewegung, 
die im nächsten Moment in eine bestimmte Richtung weitergehen muss. 
Das Medium der Malerei hält diese Bewegung gebannt, es fragmentiert 
sie und irritiert den Betrachter: Das Bewegungsvokabular »des Tänzers« 
ist von der Anmut, Eleganz und Leichtigkeit des klassischen Tanzes weit 
entfernt. Schieles Konzentration fällt eher auf einen Ausdrucksgehalt, 
der aus dem pantomimischen Bereich stammt. Diese Komposition zeigt 
eine freie schöpferische Handlung, die vermuten, erahnen lässt. Karl 
Günter Simon nennt derartige Gebärden »abstrakt« oder »sinnleer«.20 
Sie sind nicht wirklich abstrakt, sie bieten dem Zuschauer nicht sofort 
eine Assoziation zu einem konkreten Bezug an.

19 Karl-Josef Pazzini, Haut. Berührungssehnsucht und Juckreiz. In: Körperteile. Eine kultu-
relle Anatomie. Hg. von Claudia Benthien und Christoph Wulf. Reinbek bei Hamburg 2001, 
S. 157.

20 Simon, Pantomime (wie Anm. 13), S. 89.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 379

Ein gesteigertes Interesse am Tanz zeigt Schiele auch in den anderen 
Arbeiten: »Die Tänzerin« (1913), »Friederike Maria Beer« (1914) oder 
»Tänzerin Moa« (1911) u.a.

Was für Schiele bei der Darstellung seiner Figuren typisch ist, ist die 
Erscheinung der Gewaltsamkeit. Im Selbstbildnis »Sitzender männli-
cher Akt« stellt sich Schiele in sitzender Stellung dar. Das rechte Bein ist 
angewinkelt und das Knie zum Körper angezogen. Das linke Bein hat 
eine merkwürdig deformierte Form, die sich schwer beschreiben lässt. 
Es scheint angewinkelt zu sein, das Knie liegt auf dem Boden. Der rest-
liche Teil des Beins sowie der Fuß ist nicht zu sehen. Die Hände beider 
Arme sind kaltblütig »amputiert«. Die Darstellung verwandelt Schieles 
Selbst in einen Krüppel, in ein Opfer, und zeigt seine Neigung zur Selbst-
verstümmelung. Der Ausdruck einer derartigen Gewaltsamkeit findet 
seinen Widerhall in der Aussage von H. Holland über die Figuren von 
H. Marée: es gäbe für solche Figuren in keiner orthopädischen Anstalt 
Heil und Genesung.21

Auch die von Schiele vollzogenen Mutationen seiner Figuren schrei-
ben sich in den Kontext der Gewaltsamkeit ein. Die im »Selbstbildnis in 
kriechender Stellung« übermäßig ausgedehnten Gliedmaßen in Kombi-
nation mit deren Konstellation lassen die Gestalt insektenhaft wirken. 
Das Bildnis entfernt sich von der Wiedergabe eines menschlichen We-
sens und wirkt vielmehr wie ein »Verwandter« von Gregor Samsa. Man 
könnte behaupten, dass Schiele vom expressionistischen Zeitgeist infi-
ziert war, und dass seine Zelebrierung der Gewaltsamkeit, der Anomalie, 
des Krankhaften auf radikale Weise ein »singuläres« Dasein oder »an-
ders-Sein« im qualitativen Sinne enthüllt. Es darf aber nicht außer Acht 
gelassen werden, dass im Zentrum der Pantomime des 19. Jahrhunderts 
in Frankreich nicht nur Komik und Amüsement stand. Sie war ein Spiel,

das um die bewegten Bilder von Gewalt, Mord und Totschlag, Verstümme-
lung, horribler Deformation, Unheimlichkeit und – nicht zu vergessen – gna-
denloser Unmoral gravierte. […] Ganz generell formuliert: Die brutale Szene 
ist in all ihren Variationsmöglichkeiten aus unserer Sicht der eigentliche, im 

21 Zit. n. Max Imdahl: Vier Aspekte zum Problem der ästhetischen Grenzüberschreitung 
in der bildenden Kunst. In: Die nicht mehr schönen Künste. Grenzphänomene des Ästhe-
tischen. Poetik und Hermeneutik. Hg. von Hans R. Jauß. München 1968, S. 496.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein380

Laufe der modernistischen Evolution des Genres intensiver reflektierte und 
erschlossene groteske Kern der Pantomime des 19. Jahrhunderts.22

Zu Schieles Vorlieben gehörte die Einführung unterschiedlicher Dra-
perien oder Kleidungsstücke, die entweder eine neutrale Funktion er-
füllen oder sie fügen spezifische symbolische Bedeutungen hinzu. Die 
Draperie, die unten zu den Füßen im »Sitzenden männlicher Akt« liegt, 
hat keine verschleiernde Funktion und erscheint bloß als stoffliches De-
tail, als Accessoire. Das Lendentuch im »Männlichen Halbakt mit rotem 
Lendentuch« verweist auf eine bekannte ikonographische Symbolik. Es 
wurde von Schiele offensichtlich aus dem Repertoire der Heiligenfigu-
ren entnommen: Jesus Christ, der hl. Antonius oder der hl. Sebastian23 
werden meistens mit einem weißen Lendentuch versehen. Durch solch 
ein Detail stilisiert sich Schiele zum Künstlerheros, der in sich das Leiden 
mit der Schöpfungskraft verbindet.24

Die Arme und Hände der Figur haben eine »sprechende« Funktion 
und dienen zur Kodierung einer weiteren bekannten Ikonographie. Der 
rechte Arm ist so erhoben, dass er den Kopf umklammert. Mit dem 
linken Arm wird der Kopf abgestützt, das Kinn und die ganze Mundpar-
tie bleiben mit der Hand bedeckt. Die Verflechtung dreier Körperteile 
(Kopf und beide Arme) zeigt Schieles Rückgriff auf das kulturelle »Bild-
gedächtnis«, auf die Überlieferung des Melancholikergestus.

Schiele verleiht den meisten Selbstbildnissen die neutrale Bezeichnung 
»Selbstbildnis« und bindet sie somit in keinen erzählenden Inhalt ein. 
Anderen gibt er überraschenderweise konkrete Rollenzuschreibungen: 
der Tänzer, Kämpfer, Prediger. Ein vom Künstler verliehener Titel gilt 
bekanntlich als eine äußerst wirksame Referenz, er trägt Signalcharakter. 

22 Jörg von Brincken, Tours de force – Die Ästhetik des Grotesken in der französischen 
Pantomime des 19. Jahrhunderts. Tübingen 2006, S. 3. 

23 1914 fertigte Schiele ein Ausstellungsplakat für die Galerie Arnot. Auf dem Plakat ist 
sein Selbstbildnis als hl. Sebastian zu sehen, der von Pfeilen durchbohrt ist. Allerdings führt 
Schiele in die Ikonographie der Heiligenfigur einen roten Mantel ein und verändert so die tra-
ditionelle Darstellung.

24 Viele AutorInnen betonen in ihren Forschungen, dass sich Schieles Selbstdarstellungen 
(asketischer Körperbau, märtyrerhafte Züge in Kombination mit Details aus dem sakralen 
Bereich) in eine Tradition des 19. Jahrhunderts einreihen, die im Künstler einen Prophe-
ten oder Heiligen sah. Agnes Husslein-Arco/Alfred Weidinger, Egon Schiele – Selbstporträts. 
Vom ewigen Träumen voll süßestem Lebensüberschuss. In: Egon Schiele. Selbstporträts und 
Porträts. Hg. von Ders. und Jane Kallir. München, London, New York 2011, S. 25f.; Fischer, 
Egon Schiele 1890–1918 [wie Anm. 8], S. 157; Klaus Albrecht Schröder, Egon Schiele. Eros 
und Passion. München, New York 1998, S. 56 u.a.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 381

So wird der Betrachter zur assoziativen Bildlektüre aufgefordert, wird 
aber zugleich irritiert, denn die verbale Aussage ist im visuellen Aus-
druck nicht deutlich erkennbar, sie ist eher interpretierbar und mögli-
cherweise vom Künstler bewusst kodiert.

Mit der Figur des »Predigers«, die in Profilansicht mit gesenktem Kopf 
erscheint, widerspricht Schiele der typischen Position des Redners und 
Verkünders des Gottes Wortes. Die Haltung des Rumpfes wie auch der 
linke Arm sind unnatürlich in die Länge gedehnt. Der rechte Arm ist im 
Ellenbogen zum rechten Winkel so gebeugt, dass der waagerecht ausge-
streckte Unterarm die Haltung des Kopfes aufnimmt. Seiner Darstellung 
des »Predigers« fügt Schiele eine Prise ungezügelter Dreistigkeit hinzu, in-
dem er seine Figur nicht mit einem Talar oder einer Soutane versieht, son-
dern mit einem aufgeknöpften, knappen Hemd, das in so einem Kontext 
sehr provokativ wirkt. Noch provokativer erscheinen der entblößte Ge-
nitalbereich, die Andeutung der Brusthaare und das fehlende Beinkleid, 
die im »kirchlichen« Kontext die Wirkung des Obszönen verstärken. Es 
ist nicht leicht, die Pose der Figur einer »gestischen Grammatik« des »Pre-
digers« zuzuordnen, denn sie ignoriert das Vorgegebene im Titel völlig. 
Somit verwirrt Schiele die Zeichen und unterbricht die intermediale Be-
ziehung zwischen der verbalen Angabe und der visuellen Komposition.25

Pantomimische Darstellung in den Selbstbildnissen von Egon Schiele

Das zunehmende Interesse an der Pantomime förderte nicht nur die Po-
pularität des freien Ausdruckstanzes, der sich pantomimischer Ausdrü-
cke bediente und dadurch verblüffende visuelle Wirkungen erzeugte. 
Als selbstständige, von den anderen Künsten – Tanz, Akrobatik, Ma-
rionettentheater – unabhängige Kunstgattung, etablierte sich die Pan-
tomime im Österreich des 19. Jahrhunderts unter dem großen Einfluss 

25 Auch in den anderen wenigen Beispielen wird ein ähnlicher Umgang des Künstlers mit 
kodierten Botschaften in seinen Arbeiten verfolgt: »Rufer« (1913) zeigt sein nachdenkliches 
Gesicht und eine stumme Miene, die durch den betont geschlossenen Mund hervorgeho-
ben wird; »Anarchist« (1909–1910) erscheint in völliger »grünlicher« Nacktheit, von der die 
Kopf- und Achselhaare sowie die Schampartie rot akzentuiert werden. Werden in Betracht die 
bekanntesten, jedes Tabu brechenden Akte von Schiele gezogen, wirkt die gemäßigte Präsen-
tation der »Anarchie« überraschend neutral.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein382

Frankreichs.26 Zu der Zeit konnten sich die Franzosen auf diesem Gebiet 
mit Namen schmücken, wie Jean Gaspard Debureau, Etienne Decroux, 
Copeau u.a. Eine besondere Rolle in der Geschichte der Pantomime 
spielte die Wiederentdeckung der Commedia dell’Arte und die Wie-
derbelebung der alten italienischen Zannifiguren. Angemerkt sei hier, 
dass der Erfolg des Stegreifspiels an der szenischen Wirkung, am Spek-
takulären, an allem, was optischen Anspruch hatte, lag. Die Commedia 
dell’Arte war ein Produzent reiner Bilder, daher sind als kulturhistori-
sche Quellen zu diesem Theater nur noch Illustrationen und Bilder als 
Anschauungsmaterial überliefert. Die Begeisterung der Österreicher für 
diese Figuren spiegelt sich nicht nur in der buchstäblichen Übernahme 
der in Frankreich durchgeführten Synthese von italienischer und fran-
zösischer Commedia wider, sondern auch in den literarischen Versu-
chen, Szenarien für ein Pantomimenspiel zu entwerfen: Richard Beer-
Hofmann schreibt bereits 1892 in enger Zusammenarbeit mit Hugo von 
Hof manns thal die Pantomime »Pierrot Hypnotiseur«, Hof manns thal 
selbst verfasste 1901 seine erste Pantomime »Der Schüler«, und Arthur 
Schnitzlers Pantomime »Die Verwandlungen des Pierrot« entstand 1908. 
Schiele konnte über die neuesten Literatur- und Theaterareignisse in 
den Hietzinger Kaffeehäusern erfahren, in denen er und sein Gönner 
Arthur Roessler verkehrten.27 Ob er ein enthusiastischer Besucher der 
Theater der Wiener Vorstädte war, in deren Repertoire pantomimische 
Aufführungen standen, bleibt eine offene Frage. Christian M. Nebehay 
verweist in seiner Schiele-Biographie darauf, dass der junge Künstler, 
der sich nach dem Tod seines Vaters in der Obhut seines Onkels, Leo-
pold Czihaczek, befand, mehrmals das Burgtheater besuchte:

Die Kammermusikabende in seinem Heim (des Onkels) interessierten Egon 
ebensowenig wie die regelmäßigen Besuche des Burgtheaters. Anfangs 
mochte ihm das wohl Spaß gemacht haben, denn es scheint, dass er es glän-
zend verstand, Gesten und Sprache von Schauspielern nachzuahmen. Auch 
Heinrich Benesch berichtet darüber, dass Schiele seinen Akademie-Professor 
Griepenkerl großartig imitiert habe.28

26 Rainer Hank beleuchtet in seinem Text die wichtigsten Aspekte der Entwicklungsge-
schichte von Pantomime im Österreich. Mortifikation und Beschwörung. Zur Veränderung 
ästhetischer Wahrnehmung in der Moderne am Beispiel des Frühwerkes Richard Beer-Hof-
manns. Frankfurt a.M. 1984, S. 234–242.

27 Vgl. Nebehay, Egon Schiele (wie Anm. 16), S. 40f.
28 Ebd., S. 39.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 383

Auch später, als Schiele 1912 bei der Familie Lederer in Ungarn zu Gast 
war, berichtete er Roessler in einem Brief: »Wir waren abends noch im 
Theater, welches das erste, älteste Ungarns sein soll; ich verstand nichts 
aber die Darsteller haben ganz eigenartige rassige Bewegungen […].«29 
Diese biographischen Momente zeigen einerseits Schieles Gleichgültig-
keit der Theaterkunst gegenüber, andererseits richtete er sein Augen-
merk auf die Gestik und Bewegungen, die er sich erfolgreich aneignen 
konnte.

Einen besonderen Einfluss auf den Künstler übte sein Freund Erwin 
Osen (1891–1970) aus, der sich selbst »Mime van Osen« nannte:

Hochgewachsen, schlank, hager wie ein Araber, mit dem blassen und bartlo-
sem Gesicht eines ›gefallenen Engels‹, in eleganter Kleidung und unaufdring-
lich, unprotzig, aber doch auffallend geschmückt mit einigen exotischen Fin-
gerringen und ebensolcher Nadel in der hochbauschigen, buntschillernden 
Halsbinde, trat ihm der Abenteurer entgegen … Überdies gesellte sich bei 
dem jungen Mann zu der augenscheinlich virtuosen mimischen Ausdrucks-
fähigkeit auch noch der nicht minder gewandte Wortausdruck der leicht 
spielenden Phantasie des geborenen Improvisators im Erfinden seltsamer 
Reiseerlebnisse.30

Osen war ein Künstler, der seinen Lebensunterhalt als Theatermaler 
verdiente, und allem voran verfügte er über eine virtuose Ausdrucks-
fähigkeit, die er durch Varietéauftritte zusammen mit seiner exotischen 
Freundin Moa unter Beweis stellte. Einige gestische Elemente, wie auch 
extatische Körperhaltungen oder eine übersteigerte Mimik wurden von 
Schiele seinem Freund entlehnt und in vielen Selbstbildnissen zitiert 
(Abb. 7).31

Die Ballettaufführungen der »Ballets Russes« von Serge Diaghilev und 
ganz besonders die Virtuosität des Fronttänzers Vaslav Nijinsky soll 
eine weitere Inspirationsquelle für den Künstler gewesen sein. Elisabe-
th von Samsonow, der das Archiv des Wien Museums zugänglich war, 

29 Ebd., S. 146.
30 Roessler, Erinnerungen (wie Anm. 14), S. 37.
31 Nebehay, Egon Schiele (wie Anm. 16), S. 77–86. Katharina Sykora, Performative 

Selbstinszenierung und Geschlech-terirritation bei Egon Schiele. In: Egon Schiele. Inszenie-
rung und Identität. Hg. von Pia Müller-Tamm. Köln 1995, S. 46f. Reinhard Steiner, Egon 
Schiele 1890–1918. Die Mitternachtsseele des Künstlers. Köln 1999, S. 44. Frank Whitford, 
Egon Schiele. München 1998, S. 69–73. Patrick Werkner, Schieles Körperposen und Aspekte 
ihrer Rezeption. In: Egon Schiele. Melancholie und Provokation. Hg. von Elisabeth und Diet-
hard Leopold. Wien 2011, S. 74. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein384

Abb. 7

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 385

hatte die Möglichkeit das »grüne Notizbuch« von Schiele und seinem  
Freund Anton Peschka zu analysieren.32 Es ist nicht klar, ob Schiele tat-
sächlich die Ballettaufführungen der Russen erlebt hat. Im »grünen No-
tizbuch« findet sich aber ein wirr verfasster kurzer Eintrag, der andeutet, 
dass das Ballett »Nachmittag eines Fauns« (»L’apres-midi d’un faune«), 
in dem Nijinsky als Choreograph debütierte, Schiele und Peschka nicht 
entgangen sein konnte:

[S]ie öffnete ihre Schenkel zwischen welche er sich legte und wie das leichte 
Wallen eines Schleiers der am Boden liegt und welchen Luftpolster bauschen 
so war die Bewegung seines Körpers als er an ihr klebte im heißen Kusse wie 
der Falter auf der Blume. […] Er erinnerte sich dann einst im Walde in der 
Nacht so im nassen Grase gelegen zu sein am Bauche. Es blitzten ihm vorne 
am herunterhängenden Haar Wasserperlen wie einen Faun der im Regen 
tanzte und nun müde war. – die langen Bäume standen mit tiefblauvioletten 
Linien neben ihm wie jetzt der Wahnsinn seines Empfindens (Grünes Notiz-
buch Blatt 65 aus Teil II).33

Dieses Zitat aus dem Büchlein ist offensichtlich eine Anspielung auf die 
Neuinterpretierung der Schlussszene des Balletts, in der Nijinsky als 
Faun den von einer Nymphe hinterlassenen Schal liebkoste und dabei ei-
nen symbolischen Liebesakt inszenierte. Viel wichtiger erscheint die Tat-
sache, dass die Erneuerung des Bewegungsvokabulars durch Nijinsky 
überall als künstlerische Revolution avancierte. Als Ausgangspunkt für 
den jungen Choreographen diente ein gemeinsamer Besuch mit Léon 
Bakst im Louvre, wo dieser ihn auf die antike griechische Vasenmale-
rei aufmerksam machte. Die gesamte Choreographie war auf Zweidi-
mensionalität angelegt. Alle Bewegungen wurden im Profil gezeigt. Die 
Tänzerinnen vermittelten den Eindruck griechischer Statuen in einem 
Fries, die Bewegungen des Fauns wirkten eckig-gehemmt, vereinfacht, 

32 In ihrer Forschung berichtet von Samsonow von den Schwierigkeiten zu verstehen, wer 
im »grünen Notizbuch« die Eintragungen gemacht hat – Schiele oder Peschka: »Handschrift 
und Ausdrucksweise wirbelten [durcheinander]. Das Chaos in dem Büchlein ging so weit, 
dass derjenige bzw. diejenigen, die dieses Buch geführt hatten, in allerhöchster Beliebigkeit 
hineinschrieben und –zeichneten, sogar die Aufeinanderfolge der Seiten großzügig ignorie-
rend. Der Duktus des Geschriebenen war bruchstückhaft, pathetisch, intim und zugleich wild 
auf den Seiten verteilt, obgleich sich sehen ließ, dass die Bindung des Büchleins nicht nach-
träglich war.« Elisabeth von Samsonow, Egon Schiele: Ich bin die Vielen. Mit einem Nachwort 
von Peter Sloterdijk. Wien 2010, S. 122.

33 Ebd., S. 117f.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein386

kubistisch stilisiert. Dies war eine absolute Abkehr von den gewohnten 
klassischen Posen, Mimik und Figuren.34

Die Pantomime- oder Tanzaufführung lässt sich nur fragmentarisch 
wahrnehmen. Daran ist nicht nur das Augenblickliche der Aufführung 
schuld, sondern die Wahrnehmungsfähigkeit generell. Der Betrachter 
oder Zuschauer ist nur imstande, lediglich Ausschnitte, eben Fragmente 
des Geschehens, mit den Augen zu erfassen. So wird die Vollständigkeit 
der Darbietung erst durch eine Folge von »Schnappschüssen« hergestellt, 
die unser Blick aneinanderfügt.

Als besonders illustratives Beispiel dafür erscheinen die Photos der 
Pantomime von Marcel Marceau (»der gerichtshof«): Die Liveauffüh-
rung wird mit Hilfe von 21 Photosequenzen, die neben- und aneinan-
der gereiht werden, rekonstruiert und als eine kontinuierliche Handlung 
vorgestellt (Abb. 8).

Abb. 8

34 Auch Hugo von Hof manns thal schwärmt in seinem Text »Über die Pantomime« 
von Nijinskys außergewöhnlicher Choreographie. Laut ihm vermochte der Tänzer »in der 
Gebärde eines, der mit hohler Hand am Quell sich Wasser schöpft, alle Reinheit und Erha-
benheit der unverderbten menschlichen Natur zu offenbaren.« (GW RA I, S. 503) Wovon 
Hofmannstahl hier spricht, sind mimetische Gebärden, die in der rhythmischen Logik der 
Pantomime zu symbolischen Bewegungen werden, die in der Sprache nicht abzubilden sind. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 387

Betrachtet man alle sechs Bildnisse von Schiele auf einmal, so hat man 
den Eindruck, dass der Künstler seine Figuren in momentanen, für die 
Pantomime typischen Bewegungen und Haltungen festhält. Aufgrund 
der vorgestellten Gemeinsamkeiten auf der eidetischen und chromati-
schen Ebene kann der Blick des Betrachters ungestört einer Figur nach 
der anderen folgen und sie in einer Kontinuität verbinden. In der ra-
schen Bildabfolge scheinen die voneinander unabhängig existierenden 
Figuren in einer Serie zu einem Objekt und zu einer pantomimischen 
Darstellung zu verschmelzen. Das heißt Schiele holt die Bewegungen in 
das Format der bildenden Kunst, in das statische Bild hinein und prä-
sentiert jedes Selbstbildnis als stillgestelltes Fragment der Handlung oder 
als stillgestellte Filmsequenz: »Bild und Bewegung: das sind die gleichen 
Elemente, aus denen die Pantomime und der Stummfilm lebt.«35

Schieles Interesse am Effekt der gebannten Bewegung bzw. Hand-
lung spiegelt sich auch in einigen Doppelselbstbildnissen wider. Auf der 
Zeichnung »Doppelselbstbildnis« sind zwei Schiele-Figuren in expressi-
ven Posen zu sehen (Abb. 9). Nach der Körperkonstitution, der Klei-
dung und anderen visuellen Angaben ist es eine und dieselbe Figur. Die 
Positionierung der beiden ermöglicht es, das Geschehen auf dem Papier 
als eine vollzogene Bewegung zu betrachten: die hintere Figur befindet 
sich gerade in der Bewegung, durch eine Drehung zum Publikum hin 
»verwandelt« sie sich in die vordere Figur, diese macht einen Schritt nach 
vorne und bleibt in der Position ›en face‹ stehen. 1910 fertigte Schiele ei-
nige Serien von Selbstakten: »Sitzender männlicher Rückenakt« (in über 
zehn Variationen, Abb. 10) »Liegender männlicher Akt« (ebenso in über 
zehn Variationen). In diesen Aquarellarbeiten verändert Schiele die Kon-
stellationen der Arme, Beine, die Verrenkungen und Verbiegungen des 
Körpers in einer solchen Mannigfaltigkeit, dass der Blick des Betrachters 
nolens volens eine Geschwindigkeit entwickelt, mit der er alle Selbstakte 
als eine Darbietung absorbiert.

Der monologische Charakter der Arbeiten, die Entlastung des Bildhin-
tergrunds, d.h. der »Bühne« von Requisiten hebt die Materialität des 
Körpers auf eine ganz besondere Art und Weise hervor. In der pan-
tomimischen Darstellung von Schiele findet sich weder eine Sujetlinie, 
noch Dramatik, noch ein typisches ›Happy End‹. Es geht hier weniger 

35 Simon, Pantomime (wie Anm. 13), S. 72. 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein388

Abb. 9

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 389

Abb. 10

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dalia Klippenstein390

um das Verstehen der Handlung als um die körperliche Erfahrung, die 
sich beim Betrachter einstellt. Abgesehen davon, dass Schieles Figuren 
interpretatorisches Potenzial anbieten (die am eigenen Leib ausgeübte 
Gewaltsamkeit, die Figur des Heiligen oder Melancholikers), befreit der 
Künstler den Körper von der Schwere der Bedeutung und Symbolik, 
er konzentriert sich auf das Sich-Zeigen. Er agiert als »mime pur« im 
Sinne von Etienne Decroux: der Akteur verzichtet komplett auf die Aus-
drucksfähigkeit des Gesichts, und in der semantischen Zeichendimensi-
on produziert er keine Symbole.36 Wie in Antonin Artauds »Theater der 
Grausamkeit« verschiebt sich das Augenmerk von der Bedeutung der
Zeichen auf deren Materialität, der Körper des Schauspielers wird wie-
der zu einem phänomenalen sinnlichen Leib, der sich selbst präsentiert.

Seinen Körper nutzte Schiele auch als Instrument, mit dem er sein 
Theater schuf.

Bekanntlich besaß er zwei große mobile Standspiegel in seinem Atelier. 
Die Nutzung der objektivierenden Funktion des Spiegels wird mehrfach 
in der Schiele-Forschung als Zeichen seiner Eitelkeit und Hinterfragung 
seines Ichs interpretiert.

Das Posieren vor den Spiegeln trägt eher einen experimentellen Cha-
rakter. Hier arbeitete Schiele simultan an seinem eigenen Körper und an 
der Leinwand, auf die er das Erprobte übertrug. Es ging ihm allein um 
einen momentanen, im Experiment vor dem Spiegel entstandenen Zu-
stand. Das Ergebnis ist Schieles bewusste Selbststilisierung zum Kunst-
werk, er erscheint als »sensitiver Selbstentdecker«.37

Anschließend sei noch eine interessante Tatsache angemerkt. Vor eini-
gen Jahren durchgeführte Versuche, Schieles Bibliothek zu rekonstruie-
ren, zeigen, dass der Künstler Ausgaben von Arthur Rimbaud, Rainer 
Maria Rilke, Oskar Kokoschka und etwa den »Almanach des Blauen 
Reiters« von Wassily Kandinsky und Franz Marc besaß.38 Allerdings 
wird nicht klar, ob er mit den Texten der deutschen Klassiker vertraut 
war. In diesem Zusammenhang erscheint es bewundernswert, dass sich 
Schiele das, was man in Goethes »Regeln für Schauspieler« (1803) liest, 

36 Vgl. Bollmann, Untersuchungen (wie Anm. 12), S. 47f.
37 Steiner, Egon Schiele 1890–1918 (wie Anm. 31), S. 58.
38 Vgl. Sandra Tretter, »Ich bin Mensch, ich liebe den Tod und ich liebe das Leben«– Egon 

Schieles »Wortbilder« des Jahres 1910. In: Egon Schiele. Melancholie und Provokation (wie 
Anm. 31), S. 84.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zu den Selbstbildnissen von Egon Schiele 391

für die Ausarbeitung seiner Attitüden und Posen angeeignet hat. Goethe 
hat scharfsinnig erkannt, wie wichtig die Vorbereitung der pantomimi-
schen Elemente für das Worttheater ist:

Man stelle sich vor einen Spiegel und spreche dasjenige, was man zu de-
klamieren hat, nur leise oder vielmehr gar nicht, sondern denke sich nur 
die Worte. Dadurch wird gewonnen, daß man von der Deklamation nicht 
hingerissen wird, sondern jede falsche Bewegung, welche das Gedachte oder 
leise Gesagte nicht ausdrückt, leicht bemerken, so wie auch die schönen und 
richtigen Gebärden auswählen und dem ganzen Gebärdenspiel eine analoge 
Bewegung mit dem Sinne der Wörter als Gepräge der Kunst aufdrücken 
kann.39

Agnes Husslein-Arco und Alfred Weidinger liefern einen wichtigen Hin-
weis darauf, dass das Medium des Spiegels und der Photographie die 
wichtigsten Hilfsmittel für Schieles mimische Studien waren. Die Pho-
tographie ersetzte aber den Spiegel ganz besonders 1913 und 1914, als 
der Künstler den Photographen Josef Tr�ka kennenlernte. Von ihm ließ 
er seine expressiven Gesten und Posen selbstbildnishaft mit der Kamera 
festhalten. Tr�ka sollte wenig später Tanzposen für Protagonistinnen des 
freien Ausdruckstanzes schaffen, die für den Wiener Kinetismus eine 
bedeutende Inspirationsquelle darstellen. Der Photograph sah in Tanz 
und rhythmischer Gestaltung eine wesentliche Grundlage für ein au-
thentisches, eigenschöpferisches künstlerisches Arbeiten. 40

39 Johann Wolfgang Goethe, Regeln für Schauspieler. In: Sämtliche Werke, Jubiläumsaus-
gabe in 40 Bde. Hg. von Eduard von der Hellen. Stuttgart, Berlin, Bd. 36 (1902), S. 210.

40 Vgl. Husslein-Arco/Weidinger, Egon Schiele (wie Anm. 24), S. 18–28.

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216867-367 - am 17.01.2026, 22:15:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216867-367
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

