
34 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

Damit kehrt sich – idealerweise – auch die Perspektive auf Integration um:Mi-

grantisiertenMenschenwird nichtmehr einseitig eine Bringschuld abverlangt, Zu-

gehörigkeit wird nichtmehr erteilt oder entzogen, je nachdem,ob die jeweilige Per-

son die (in-)formellen Kriterien erfüllt oder nicht. Vielmehr geht es darum, dass

»Zugehörigkeiten, nationale (kollektive) Identitäten, Partizipation undChancenge-

rechtigkeit nachverhandelt und neu justiert werden« (Foroutan 2015b). In der Kon-

sequenz würde dies nicht nur auf diskursiver Ebene zu einemWandel führen, son-

dern auch auf struktureller und polit-kultureller Ebene.

Es soll an dieser Stelle der Hinweis darauf ausreichen, dass umfangreiche

gesellschaftliche Transformationen immer mit Verteilungskonflikten und Abwehr-

reaktionen zwischen politisch-sozialen Kräften der Beharrung und progressiven,

auf Veränderung ausgerichteten, Kräften einhergehen. Ein Paradigmenwechsel

erheischt deshalb die Notwendigkeit, nicht nur die sozialen Realitäten anzuerken-

nen, sondern auch eine tatsächliche Adoption und Anerkennung einer pluralen

politischen Kultur, in deren Zentrum die Fortentwicklung bzw. Überwindung des

national-liberalen Modells westlicher Demokratien steht.

2.3 Kulturangst: Die fremden Anderen?

Was sich im vorangegangenen Kapitel mit Bezug auf den eng verflochtenen The-

menkomplex Integration/Migration deutlich als methodologischer Nationalismus

offenbart hat, setzt sich mit Blick auf eine mögliche Implementierung einer kos-

mopolitischen Version des Liberalismus fort: Mit Leela Ghandi, einer postkolonia-

lenTheoretikerin, kann auch von »kulturellem Nationalismus« gesprochen werden

(Ghandi 2022).

Debatten über dieUn/Zugehörigkeit des Islams undMuslim*innen zuDeutsch-

land, die seit 2006 immer wieder aufflammen, zentrieren i.d.R. auf eine deutsch-

hegemoniale Perspektive und problematisieren implizit die Rolle von Muslim*in-

nen in Deutschland für das Zusammenleben und schüren Ängste. Soziale Hand-

lungen von Muslim*innen werden ursächlich auf fremde religiös-kulturelle Wert-

orientierungen zurückgeführt und deren (In-)Kompatibilität mit vermeintlich

vorherrschenden, christlich-abendländischen, kulturellen Wertorientierungen

kontrastiert. Die beiden Pole Un/Zugehörigkeit werden häufig entlang der Disposi-

tive3 multikulturelle bzw. plurale Gesellschaft einerseits und deutsche (Leit-)Kultur

andererseits diskutiert, wobei der Begriff der Leitkultur in rechtskonservativen und

rechtsextremen Kreisen als identitäre Abgrenzung eingesetzt wird, um mit seiner

Hilfe ein christlich-säkulares,westlich orientiertes Deutschland zu konstruieren, zu

dem der Islam nicht gehöre (Attia 2018).

3 Zum Begriff des Dispositivs vgl. Foucault (1978: 119ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen 35

Konditionalität und Ambivalenz der Zugehörigkeit in diesen Diskursen, die

Amir-Moazami als »muslimische Frage« bezeichnet und damit historische Par-

allelen zu Integrations- und Assimilationsprozessen deutscher Jüdinnen*Juden

und die sie begleitenden öffentlichen Diskurse Ende des 19. Jahrhunderts zieht,

»macht die Grenzen zwischen Einschluss und Ausschluss sehr viel brüchiger« und

steht somit nur im Dienste der (Selbst-)Konstitution europäischer und deutscher

(nationaler) Identität (2016: 24). »Immigration« in diese dergestalt konstruierte Na-

tion wird, wie es Etienne Balibar pointiert ausdrückte, »zum eigentlichen Namen

der Rasse« (Wallerstein/Balibar 2018: 67). Diskurse über Islam und Muslim*innen

changieren also zwischen »äußerer Ausschließung und innerer Ausgrenzung« und

setzen damit koloniale Muster der Herrschaft und Unterdrückung fort (ebd.: 54ff;

vgl. auch: Ha 2010b). In ihrer Wirkung auf die Adressat*innen jedoch, bleiben sie

stets ausschließend.

Selbst in seiner anerkennenden Version, so lautet die grundsätzliche, rassis-

muskritisch informierte Kritik, konstituiert und hierarchisiert er Subjekte und

Verhältnisse (Innen/Außen, Wir/Sie, Islam/Christentum), setzen sich politische

Akteur*innen (Parteien und Politiker*innen) in die Position, über Muslim*innen

zu sprechen und ihnen nationale Zugehörigkeit zuzugestehen. Die Deutungsho-

heit darüber, welche Rolle der Islam historisch für die Konstitution Europas und

Deutschlands gespielt habe, welche Rolle er heute spielt bzw. spielen solle oder

auch, inwieweit er sich anpassen müsse, um dazugehören zu können, verbleibe bei

Ihnen, schaffe »nationale Souveränität«, so Amir-Moazami (Amir-Moazami 2016:

24ff.).

Progressiv-kosmopolitisch orientierte, liberale Autor*innen positionieren sich

in der Frage der Anerkennung offensichtlich anders: Mit Blick auf Integration ver-

wirft etwa Kai Hafez leitkulturell-identitätspolitische Ansätze und merkt an, dass

eine an der Kultur ausgerichtete Integration laut Grundgesetz ohnehin nicht not-

wendig und im Prinzip auch kaum zu erfüllen sei. Vielmehr bestünde in einer libe-

ralen Demokratie »eine Verpflichtung zur Integration nur in einem sehr begrenz-

ten, staatsbürgerlichen Sinne« (Hafez 2013b: 95). Thomas Meyer spricht sogar von

einem »fundamentalistische[n] Kulturverständnis«, wenn versucht werde, diesen

sehr weiten Integrationsbegriff durchzusetzen,welchermehr an eine kulturelle As-

similation erinnere (Meyer 2003: 161).

Zugleich gilt aber auch: Die liberale und säkulare Demokratie schreibt die

Gleichheit von Religionsgruppen vor. Der säkulare Verfassungsstaat deutscher

Prägung ist dabei einer, der sich – anders als etwa in Frankreich – durch einen

besonderen Schutz für Weltanschauungen auszeichnet. Wesentlich ist hier nicht

eine etwaige Trennung von Staat und Kirche, sondern die nicht-Identifikation des

Staates mit einer Weltanschauung. Der Staat erlaubt religiöse Symbole im öffent-

lichen Raum und auch in Institutionen ohne sich einseitig mit einer Religion zu

identifizieren (vgl. hierzu Hafez 2013b: 32f.). Die Debatten und Gerichtsurteile um

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

Kopftuch-, Niqab- und Burkaverbote im öffentlichen Raum bzw. für Richterinnen

und Lehrerinnen zeigen jedoch die Grenzen der religiösen Toleranz des liberalen

Rechtsstaates und deuten auf ein Missverhältnis zwischen Theorie und politischer

sowie rechtlicher Praxis hin (Sabel/Loinaz 2023; vgl. Berghahn 2020). Dies hat auch

mit dem in liberalen Demokratien verankerten Mehrheitsprinzip zu tun, das in

seiner Wirkung die garantierten Rechte religiöser Minderheiten zunächst aufhebt

bzw. unter den Vorbehalt der Einwilligung der Mehrheit stellt.

Hier kommt der widersprüchliche Charakter der nationalen, liberalen Demo-

kratie zum Tragen: Einerseits werden Grundrechte im Liberalismus als universal

konstruiert, andererseitswerdenMenschen, die nicht Staatsbürger*in, also Teil der

nationalen (christlich-westlichen) Identität, sind, als nicht zugehörig ausgeschlos-

sen. Der Zugang zu diesen Rechten ist somit zunächst nicht selbstverständlich, er

muss von der Minderheit erkämpft werden. Die freie Ausübung der Religion (und

die Grenzen der Religionsfreiheit) sowie die Verwirklichung eines pluralistischen,

postmigrantischen Narratives sind somit Teil einer politisch-sozialen Matrix, die

ständigen Neuverhandlungen unterliegt. Dies schließt in derTheorie auch den Zu-

gang zu und die Repräsentation von Minderheiten in staatlichen Institutionen mit

ein (Partizipation).Die zentrale Frage imHinblick aufMuslim*innenund Islam lau-

tet also, inwieweit der liberale Staat – Deutschland – auch in der Praxis eine hege-

moniale,ausschließendeWerteordnungaufrechterhält oderbereit ist, sich imSinne

einer kosmopolitischenVision der postmigrantischenGesellschaft zu öffnen (Hafez

2013b: 35).

Für Muslim*innen tut sich ein Spannungsfeld auf, welches sie zwischen libera-

len Versprechen, dem eigenen Streben nach rechtlicher, politischer und kultureller

Anerkennung sowie (leit-)kulturellen Integrationsforderungen einer Mehrheits-

gesellschaft situiert, die sie in extremo zum Objekt politischer Steuerung und

Kontrolle macht (Karakayali 2015: 96). Doch ebenso wie sich mit Blick auf deut-

sche Muslim*innen ein homogenisierender Blick verbietet, so wäre es falsch, im

politischen System eine totale Konvergenz in der Zugehörigkeitsfrage zu vermu-

ten: Vielmehr zeigen sich dort Ambivalenzen, Brüche und Konfliktlinien zwischen

(rechts-)konservativenVertreter*innen eines homogen imaginiertenDeutschlands,

dessenWerte und jüdisch-christliche Tradition als normative Leitprinzipien gelten

und andererseits Vertreter*innen einer pluralen, postmigrantischen, kosmopoli-

tischen Richtung des Liberalismus, die im Umgang mit Vielfalt und Pluralität auf

eine Anerkennung und institutionelle Verankerung selbiger setzen.

Naika Foroutan zufolge ist die Aushandlung von Anerkennung und Gleichheit

der Hauptkonflikt in einer postmigrantischen und postmodernen demokratischen

Gesellschaft. Antimuslimische Tendenzen und rechtspopulistische Bewegungen

liest sie als »Vereindeutigungspolitik«, als Versuch der Nation, zurückzuholen,

was ihr gehöre (vgl. dazu auch: Amlinger 2020: 323; Foroutan 2019: 13f.). Auch der

Bildungs- und Integrationsforscher Aladin el-Mafaalani stellt eine Zunahme von

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen 37

Abwehrhaltungen auf Seiten der Dominanzgesellschaft in einer sich zunehmend

pluralisierenden Gesellschaft fest, da die Verteilung knapper Ressourcen und der

Kampf um rechtliche und kulturelle Anerkennung vonMuslim*innen zu Konflikten

führe (El-Mafaalani 2018).

DieAnerkennungdes IslamsalsKörperschaft des öffentlichenRechts unddamit

eine Institutionalisierung muslimischen Lebens in Deutschland liegt zwar im Be-

reich des verfassungsrechtlich Möglichen, jedoch wurden solche Anträge muslimi-

scherOrganisationen inDeutschland stetsmit Verweis auf die fehlende oberste Au-

torität in Religionsfragen sowie nicht hinreichende Finanzierung abgelehnt (Hafez

2013b: 43). Die Instrumentalisierung des Körperschaftsrechts kann an dieser Stelle

durchaus als diskriminierend gegenüber Muslim*innen bezeichnet werden.

Zwar stellte die (erste) DIK 2006 einen ersten Versuch dar, im Dialog mit isla-

mischen Verbänden und Persönlichkeiten in bestimmten Bereichen rechtlicheWei-

chenstellungen für mehr Anerkennung und Gleichstellung zu setzen. Der damali-

ge Innenminister Wolfgang Schäuble (CDU) lud die Teilnehmenden sogar mit den

überraschenden und symbolisch aufgeladenen Worten zur Konferenz ein: »Der Is-

lam ist Teil Deutschlands«. Im Bereich des islamischen Religionsunterrichts gab

es in der Folge auch Fortschritte. Repräsentative Moscheebauten, die vielleicht das

wichtigste, öffentlich sichtbare, Symbol für eine Anerkennungwären, sowie der Ruf

des Muezzins, sind jedoch noch immer die Ausnahme.4

Im weiteren Verlauf der DIK (zweite Phase ab 2011) kam es zunehmend zu

Spannungen u.a. auch, weil der Fokus durch den neuen Innenminister Hans-Peter

Friedrich (CSU) vermehrt auf Sicherheitsaspekte und Terrorismusbekämpfung

gelegt wurde, und weil seine Aussage »der Islam gehört nicht zu Deutschland« auf

Widerstand und Irritationen bei den islamischen Verbänden stieß (Fritzsche 2016:

37f; Tezcan 2012; Ceylan 2013; Hernández Aguilar 2018) (Kap. A2, Tab. 32,).

Seit Schäubles Aussage von 2006 war die politische Positionierung gegenüber

der Un/Zugehörigkeit des Islams zu Deutschland immer wieder Gegenstand von

zum Teil erhitzten Debatten im politischen System. Aber auch darüber hinaus ist

es wohl keine Übertreibung zu sagen, dass der Islam und seine Un/Zugehörigkeit

zuDeutschland in den letzten Jahren ein Dauerthemawaren.Über diesen diskursi-

ven Mechanismus werden Zuschreibungen und Dichotomien erzeugt, Ausschlüsse

(re-)produziert und auf andere Diskurse übertragen: Islamismus und Kriminalität

sowie weicheThemen wie Frauenrechte, Homosexualität und Antisemitismus wer-

den immer wieder verknüpft (Attia u.a. 2021; Attia 2013; Spielhaus 2013). Wie Jäger

dargestellt hat, sinddie einzelnenDiskurssträngeoft nicht voneinander zu trennen,

4 In Köln läuft einModellprojekt, das es denMoscheen erlaubt, freitags über Lautsprecher zum

Gebet zu rufen. Die Tatsache, dass sich jedoch kaum eine Moscheegemeinde fand, die dies

in Anspruch nehmen wollte, zeigt ganz deutlich die Ängste auf muslimischer Seite, zu sehr

in den Fokus der Aufmerksamkeit zu rücken, vgl. Stegemann (2021).

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Imad Mustafa: »Der Islam gehört (nicht) zu Deutschland«

sie sind »verschränkt«, sie »beeinflussenund stützen« sich (Jäger 2012: 81).Besonders

im Sprechen über den Islam ist zu beobachten, dass tief im europäisch-deutschen

Denken verwurzelte Narrative eine Aktualisierung erfahren, indem sie an zeitge-

nössische politische Strömungen und Diskurse angeschlossen werden, die Katego-

rie »Islam« im Diskurs mit anderen Diskursfragmenten vermengt wird, die ober-

flächlich betrachtet zunächst nichts bzw. nicht ausschließlich mit Islam und/oder

Muslim*innen zu tun haben (El-Tayeb 2016: 34ff; Spielhaus 2013).

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007 - am 12.02.2026, 17:02:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

