34

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

Damit kehrt sich - idealerweise — auch die Perspektive auf Integration um: Mi-
grantisierten Menschen wird nicht mehr einseitig eine Bringschuld abverlangt, Zu-
gehorigkeit wird nicht mehr erteilt oder entzogen, je nachdem, ob die jeweilige Per-
son die (in-)formellen Kriterien erfiillt oder nicht. Vielmehr geht es darum, dass
»Zugehorigkeiten, nationale (kollektive) Identititen, Partizipation und Chancenge-
rechtigkeit nachverhandelt und neu justiert werden« (Foroutan 201sb). In der Kon-
sequenz wiirde dies nicht nur auf diskursiver Ebene zu einem Wandel fithren, son-
dern auch auf struktureller und polit-kultureller Ebene.

Es soll an dieser Stelle der Hinweis darauf ausreichen, dass umfangreiche
gesellschaftliche Transformationen immer mit Verteilungskonflikten und Abwehr-
reaktionen zwischen politisch-sozialen Kriften der Beharrung und progressiven,
auf Verianderung ausgerichteten, Kriften einhergehen. Ein Paradigmenwechsel
erheischt deshalb die Notwendigkeit, nicht nur die sozialen Realititen anzuerken-
nen, sondern auch eine tatsichliche Adoption und Anerkennung einer pluralen
politischen Kultur, in deren Zentrum die Fortentwicklung bzw. Uberwindung des
national-liberalen Modells westlicher Demokratien steht.

2.3 Kulturangst: Die fremden Anderen?

Was sich im vorangegangenen Kapitel mit Bezug auf den eng verflochtenen The-
menkomplex Integration/Migration deutlich als methodologischer Nationalismus
offenbart hat, setzt sich mit Blick auf eine mogliche Implementierung einer kos-
mopolitischen Version des Liberalismus fort: Mit Leela Ghandi, einer postkolonia-
len Theoretikerin, kann auch von »kulturellem Nationalismus« gesprochen werden
(Ghandi 2022).

Debatten iiber die Un/Zugehorigkeit des Islams und Muslim*innen zu Deutsch-
land, die seit 2006 immer wieder aufflammen, zentrieren i.d.R. auf eine deutsch-
hegemoniale Perspektive und problematisieren implizit die Rolle von Muslim*in-
nen in Deutschland fiir das Zusammenleben und schiiren Angste. Soziale Hand-
lungen von Muslim*innen werden ursichlich auf fremde religios-kulturelle Wert-
orientierungen zuriickgefithrt und deren (In-)Kompatibilitit mit vermeintlich
vorherrschenden, christlich-abendlindischen, kulturellen Wertorientierungen
kontrastiert. Die beiden Pole Un/Zugehérigkeit werden hiufig entlang der Disposi-
tive’> multikulturelle bzw. plurale Gesellschaft einerseits und deutsche (Leit-)Kultur
andererseits diskutiert, wobei der Begrift der Leitkultur in rechtskonservativen und
rechtsextremen Kreisen als identitire Abgrenzung eingesetzt wird, um mit seiner
Hilfe ein christlich-sikulares, westlich orientiertes Deutschland zu konstruieren, zu
dem der Islam nicht gehore (Attia 2018).

3 Zum Begriff des Dispositivs vgl. Foucault (1978: 119ff.).

https://dolorg/10:14361/9783839467565-007 - am 12.02.2028, 17:02:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen

Konditionalitit und Ambivalenz der Zugehorigkeit in diesen Diskursen, die
Amir-Moazami als »muslimische Frage« bezeichnet und damit historische Par-
allelen zu Integrations- und Assimilationsprozessen deutscher Jidinnen*Juden
und die sie begleitenden 6ffentlichen Diskurse Ende des 19. Jahrhunderts zieht,
»macht die Grenzen zwischen Einschluss und Ausschluss sehr viel briichiger« und
steht somit nur im Dienste der (Selbst-)Konstitution europdischer und deutscher
(nationaler) Identitit (2016: 24). »Immigration« in diese dergestalt konstruierte Na-
tion wird, wie es Etienne Balibar pointiert ausdriickte, »zum eigentlichen Namen
der Rasse« (Wallerstein/Balibar 2018: 67). Diskurse iiber Islam und Muslim*innen
changieren also zwischen »duflerer AusschliefSung und innerer Ausgrenzung« und
setzen damit koloniale Muster der Herrschaft und Unterdriickung fort (ebd.: 54ff;
vgl. auch: Ha 2010b). In ihrer Wirkung auf die Adressat*innen jedoch, bleiben sie
stets ausschlieRend.

Selbst in seiner anerkennenden Version, so lautet die grundsitzliche, rassis-
muskritisch informierte Kritik, konstituiert und hierarchisiert er Subjekte und
Verhiltnisse (Innen/Auflen, Wir/Sie, Islam/Christentum), setzen sich politische
Akteur*innen (Parteien und Politiker*innen) in die Position, iiber Muslim*innen
zu sprechen und ihnen nationale Zugehérigkeit zuzugestehen. Die Deutungsho-
heit dariiber, welche Rolle der Islam historisch fiir die Konstitution Europas und
Deutschlands gespielt habe, welche Rolle er heute spielt bzw. spielen solle oder
auch, inwieweit er sich anpassen miisse, um dazugehdren zu kénnen, verbleibe bei
Ihnen, schaffe »nationale Souverinitit«, so Amir-Moazami (Amir-Moazami 2016:
24fF).

Progressiv-kosmopolitisch orientierte, liberale Autor*innen positionieren sich
in der Frage der Anerkennung offensichtlich anders: Mit Blick auf Integration ver-
wirft etwa Kai Hafez leitkulturell-identititspolitische Ansitze und merkt an, dass
eine an der Kultur ausgerichtete Integration laut Grundgesetz ohnehin nicht not-
wendig und im Prinzip auch kaum zu erfiillen sei. Vielmehr bestiinde in einer libe-
ralen Demokratie »eine Verpflichtung zur Integration nur in einem sehr begrenz-
ten, staatsbiirgerlichen Sinne« (Hafez 2013b: 95). Thomas Meyer spricht sogar von
einem »fundamentalistische[n] Kulturverstindnis«, wenn versucht werde, diesen
sehr weiten Integrationsbegriff durchzusetzen, welcher mehr an eine kulturelle As-
similation erinnere (Meyer 2003: 161).

Zugleich gilt aber auch: Die liberale und sikulare Demokratie schreibt die
Gleichheit von Religionsgruppen vor. Der sikulare Verfassungsstaat deutscher
Prigung ist dabei einer, der sich — anders als etwa in Frankreich — durch einen
besonderen Schutz fiir Weltanschauungen auszeichnet. Wesentlich ist hier nicht
eine etwaige Trennung von Staat und Kirche, sondern die nicht-Identifikation des
Staates mit einer Weltanschauung. Der Staat erlaubt religiése Symbole im 6ffent-
lichen Raum und auch in Institutionen ohne sich einseitig mit einer Religion zu
identifizieren (vgl. hierzu Hafez 2013b: 32f.). Die Debatten und Gerichtsurteile um

https://dolorg/10:14361/9783839467565-007 - am 12.02.2028, 17:02:55. Access

35


https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

Kopftuch-, Nigab- und Burkaverbote im 6ffentlichen Raum bzw. fiir Richterinnen
und Lehrerinnen zeigen jedoch die Grenzen der religiésen Toleranz des liberalen
Rechtsstaates und deuten auf ein Missverhiltnis zwischen Theorie und politischer
sowie rechtlicher Praxis hin (Sabel/Loinaz 2023; vgl. Berghahn 2020). Dies hat auch
mit dem in liberalen Demokratien verankerten Mehrheitsprinzip zu tun, das in
seiner Wirkung die garantierten Rechte religioser Minderheiten zunichst authebt
bzw. unter den Vorbehalt der Einwilligung der Mehrheit stellt.

Hier kommt der widerspriichliche Charakter der nationalen, liberalen Demo-
kratie zum Tragen: Einerseits werden Grundrechte im Liberalismus als universal
konstruiert, andererseits werden Menschen, die nicht Staatsbiirger*in, also Teil der
nationalen (christlich-westlichen) Identitit, sind, als nicht zugehorig ausgeschlos-
sen. Der Zugang zu diesen Rechten ist somit zunichst nicht selbstverstindlich, er
muss von der Minderheit erkimpft werden. Die freie Ausiibung der Religion (und
die Grenzen der Religionsfreiheit) sowie die Verwirklichung eines pluralistischen,
postmigrantischen Narratives sind somit Teil einer politisch-sozialen Matrix, die
stindigen Neuverhandlungen unterliegt. Dies schlief’t in der Theorie auch den Zu-
gang zu und die Reprisentation von Minderheiten in staatlichen Institutionen mit
ein (Partizipation). Die zentrale Frage im Hinblick auf Muslim*innen und Islam lau-
tet also, inwieweit der liberale Staat — Deutschland — auch in der Praxis eine hege-
moniale, ausschlieRende Werteordnung aufrechterhilt oder bereitist, sich im Sinne
einer kosmopolitischen Vision der postmigrantischen Gesellschaft zu 6ffnen (Hafez
2013b: 35).

Fiir Muslim*innen tut sich ein Spannungsfeld auf, welches sie zwischen libera-
len Versprechen, dem eigenen Streben nach rechtlicher, politischer und kultureller
Anerkennung sowie (leit-)kulturellen Integrationsforderungen einer Mehrheits-
gesellschaft situiert, die sie in extremo zum Objekt politischer Steuerung und
Kontrolle macht (Karakayali 2015: 96). Doch ebenso wie sich mit Blick auf deut-
sche Muslim*innen ein homogenisierender Blick verbietet, so wire es falsch, im
politischen System eine totale Konvergenz in der Zugehorigkeitsfrage zu vermu-
ten: Vielmehr zeigen sich dort Ambivalenzen, Briiche und Konfliktlinien zwischen
(rechts-)konservativen Vertreter*innen eines homogen imaginierten Deutschlands,
dessen Werte und jidisch-christliche Tradition als normative Leitprinzipien gelten
und andererseits Vertreter*innen einer pluralen, postmigrantischen, kosmopoli-
tischen Richtung des Liberalismus, die im Umgang mit Vielfalt und Pluralitit auf
eine Anerkennung und institutionelle Verankerung selbiger setzen.

Naika Foroutan zufolge ist die Aushandlung von Anerkennung und Gleichheit
der Hauptkonflikt in einer postmigrantischen und postmodernen demokratischen
Gesellschaft. Antimuslimische Tendenzen und rechtspopulistische Bewegungen
liest sie als »Vereindeutigungspolitik«, als Versuch der Nation, zuriickzuholen,
was ihr gehore (vgl. dazu auch: Amlinger 2020: 323; Foroutan 2019: 13f.). Auch der
Bildungs- und Integrationsforscher Aladin el-Mafaalani stellt eine Zunahme von

https://dolorg/10:14361/9783839467565-007 - am 12.02.2028, 17:02:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der antimuslimische Rassismus und seine dominanten Dimensionen

Abwehrhaltungen auf Seiten der Dominanzgesellschaft in einer sich zunehmend
pluralisierenden Gesellschaft fest, da die Verteilung knapper Ressourcen und der
Kampf um rechtliche und kulturelle Anerkennung von Muslim*innen zu Konflikten
fithre (El-Mafaalani 2018).

Die Anerkennung des Islams als Korperschaft des 6ffentlichen Rechts und damit
eine Institutionalisierung muslimischen Lebens in Deutschland liegt zwar im Be-
reich des verfassungsrechtlich Méglichen, jedoch wurden solche Antrige muslimi-
scher Organisationen in Deutschland stets mit Verweis auf die fehlende oberste Au-
toritdt in Religionsfragen sowie nicht hinreichende Finanzierung abgelehnt (Hafez
2013b: 43). Die Instrumentalisierung des Korperschaftsrechts kann an dieser Stelle
durchaus als diskriminierend gegeniiber Muslim*innen bezeichnet werden.

Zwar stellte die (erste) DIK 2006 einen ersten Versuch dar, im Dialog mit isla-
mischen Verbinden und Personlichkeiten in bestimmten Bereichen rechtliche Wei-
chenstellungen fiir mehr Anerkennung und Gleichstellung zu setzen. Der damali-
ge Innenminister Wolfgang Schiuble (CDU) lud die Teilnehmenden sogar mit den
tiberraschenden und symbolisch aufgeladenen Worten zur Konferenz ein: »Der Is-
lam ist Teil Deutschlands«. Im Bereich des islamischen Religionsunterrichts gab
es in der Folge auch Fortschritte. Reprasentative Moscheebauten, die vielleicht das
wichtigste, 6ffentlich sichtbare, Symbol fiir eine Anerkennung wiren, sowie der Ruf
des Muezzins, sind jedoch noch immer die Ausnahme.*

Im weiteren Verlauf der DIK (zweite Phase ab 2011) kam es zunehmend zu
Spannungen u.a. auch, weil der Fokus durch den neuen Innenminister Hans-Peter
Friedrich (CSU) vermehrt auf Sicherheitsaspekte und Terrorismusbekimpfung
gelegt wurde, und weil seine Aussage »der Islam gehort nicht zu Deutschland« auf
Widerstand und Irritationen bei den islamischen Verbinden stief$ (Fritzsche 2016:
37f; Tezcan 2012; Ceylan 2013; Herndndez Aguilar 2018) (Kap. A2, Tab. 32,).

Seit Schiubles Aussage von 2006 war die politische Positionierung gegeniiber
der Un/Zugehorigkeit des Islams zu Deutschland immer wieder Gegenstand von
zum Teil erhitzten Debatten im politischen System. Aber auch dariiber hinaus ist
es wohl keine Ubertreibung zu sagen, dass der Islam und seine Un/Zugehérigkeit
zu Deutschland in den letzten Jahren ein Dauerthema waren. Uber diesen diskursi-
ven Mechanismus werden Zuschreibungen und Dichotomien erzeugt, Ausschliisse
(re-)produziert und auf andere Diskurse tibertragen: Islamismus und Kriminalitit
sowie weiche Themen wie Frauenrechte, Homosexualitit und Antisemitismus wer-
den immer wieder verkniipft (Attia u.a. 2021; Attia 2013; Spielhaus 2013). Wie Jiger
dargestellthat, sind die einzelnen Diskursstringe oft nicht voneinander zu trennen,

4 In K6In lauft ein Modellprojekt, das es den Moscheen erlaubt, freitags iiber Lautsprecher zum
Gebet zu rufen. Die Tatsache, dass sich jedoch kaum eine Moscheegemeinde fand, die dies
in Anspruch nehmen wollte, zeigt ganz deutlich die Angste auf muslimischer Seite, zu sehr
in den Fokus der Aufmerksamkeit zu riicken, vgl. Stegemann (2021).

https://dolorg/10:14361/9783839467565-007 - am 12.02.2028, 17:02:55. - Open A

37


https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

sie sind »verschrinkt«, sie »beeinflussen und stiitzen« sich (Jiger 2012: 81). Besonders
im Sprechen iiber den Islam ist zu beobachten, dass tief im europidisch-deutschen
Denken verwurzelte Narrative eine Aktualisierung erfahren, indem sie an zeitge-
nossische politische Stromungen und Diskurse angeschlossen werden, die Katego-
rie »Islam« im Diskurs mit anderen Diskursfragmenten vermengt wird, die ober-
flachlich betrachtet zunichst nichts bzw. nicht ausschliefilich mit Islam und/oder
Muslim*innen zu tun haben (EI-Tayeb 2016: 34ff; Spielhaus 2013).

https://dolorg/10:14361/9783839467565-007 - am 12.02.2028, 17:02:55. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839467565-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

