Schlussbetrachtung:

Utopische Visionen und Verletzlichkeit

»Wesentlich zu den Dilemmata der Utopie, besonders der literarischen
mit sozial-utopischer Positivitit, gehort die nietzschehafte ewige
Wiederkehr des immergleichen, die sich wiederholenden Bauelemente
utopischer Konstruktionen, die im unterschiedlichem Gewand eine ei-
gentiimliche Monotonie ausstromen* (Bloch 1997: 34).

Feministische Utopietheoretikerinnen heben hiufig hervor, dass Utopien dem
weiblichen Subjekt eine Stimme verleihen (etwa Bartkowski 1989: 161) und den
,politischen Machtanspruch der Frau® ,,enttabuisieren* (Holland-Cunz 1986: 70).
Anschaulich wird hier nicht nur die Akteurin in den Mittelpunkt der Betrachtung
gerlickt, sondern eben auch ihr Sprechen. Dem Nicht-Sprechen-sollen wird mit
Utopien scheinbar widerstanden. In und durch utopische Visionen spricht die
Frau, erhebt ihre Stimme und klagt an. Nicht thematisiert wird bei dieser Sicht-
weise gleichwohl all das, was verschwiegen bleibt, auch wenn gesprochen wird.
Ebenso wird nicht erkannt, dass dem Sprechen durch ein Nicht-Zuhoren wider-
standen werden kann (vgl. etwa Spivak 1994; Dhawan 2005). Viele Visionen
werden von den hier diskutierenden Migrantinnen immer wieder wiederholt, so
dass auch ihre Utopien gelegentlich eine ,,eigentiimliche Monotonie ausstromen*.
Konkret sind das etwa Utopiefragmente, die politische Partizipationsmoglichkei-
ten anvisieren (doppelte Staatsbiirgerschaft, Wahlrecht etc.), Visionen, die die
fehlende soziale Anerkennung und die gewaltvolle Reprasentationspolitik an-
prangern (etwa eine Welt, in der sie nicht mehr als ,Nur-unterdriickt® wahrge-
nommen werden und in der sie nicht mehr auf die Position der ,Auslédnderin’
festgelegt werden) und Utopien von sozialer Gerechtigkeit, in denen struktureller
Rassismus wie auch die alltigliche rassistische Gewalt einer Kritik unterworfen
werden. Die Monotonie, die diese durchaus konkreten Utopien ausstromen, ist
v.a. dadurch begriindet, dass das bestindige Wiederholen derselben scheinbar
nicht viel an tatséchlicher Verdanderung bewirken konnte. Nur die Stimme zu er-

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

heben zeitigt keine direkten und schnellen politischen Erfolge. Nach wie vor
spricht der Mainstream von den ,,Unterdriickten Tochtern Allahs® (Der Spiegel
10/2004) und den ,,Unheimlichen Gésten* (Focus 11/2004). Und das neue Zu-
wanderungsgesetz hat ebenso viele neue soziale Nachteile fiir Migrantinnen wie
Vorteile gebracht (vgl. Kabis 2004; Frings 2005), wihrend dem Antidiskriminie-
rungsgesetz, welches nun nach langjéhrigen Debatten als Allgemeines Gleichbe-
handlungsgesetz vorliegt, nicht viel zugetraut wird. Es ist nicht auszuschliefen,
dass die Utopieskepsis, die einer beim Lesen der Untersuchung begegnet, auch
Effekt dieser unveridnderlich scheinenden Debatten ist.

Und dennoch ist es beeindruckend, wie viel utopisches Potential noch durch
die Skepsis hindurch scheint. So konnten interessante Bewegungen in Richtung
Selbsterfindung ebenso festgestellt werden, wie widerstindiges Reden gegen das
hegemoniale Sprechen aufgezeigt werden konnte. Wir treffen hier gewisserma-
Ben auf die Foucault’sche parrhesia, die motiviert ist durch den utopischen Wil-
len in Richtung einer anderen gesellschaftlichen Situation.

Die hier vorliegende Untersuchung zeigt, dass das Sprechen iiber utopische
Visionen Migrantinnen einen Raum erdffnen kann, um dort nicht nur iiber ihre
Unzufriedenheit und Wut auf die hegemonialen Verhéltnisse zu diskutieren, son-
dern durchaus auch um widerstdndige Strategien ins Auge zu fassen. Was dabei
offensichtlich geschieht, ist das Thematisieren von Unterschieden zwischen den
Akteurinnen, die differente soziale Positionen einnehmen und mithin iiber unter-
schiedliche Diskriminierungserfahrungen verfiigen. Und die gemachten Alltags-
erfahrungen unterscheiden sich erheblich. So macht es etwa einen Unterschied,
einen spanischen oder tlirkischen Pass zu besitzen, schwarz oder weil zu sein,
homo- oder heterosexuell zu leben. Was daraus folgt sind spezifische Verletz-
lichkeitsstrukturen, die auch den visioniren Blick bestimmen. Konkret: Wenn ei-
ne Frau aufgrund ihres Aussehens immer wieder Ausgrenzungserfahrungen
macht, so ist verstandlich, dass ihre utopischen Vorstellungen einen Raum visio-
nieren, in dem sie nicht mehr auf ihr Anderssein angesprochen wird. Eine Frau,
die diese Form der Ausgrenzung nicht kennt, aber dennoch immer wieder dem
Terror des Bildes von ,,zwischen den Welten leben® unterliegt, visioniert dage-
gen einen Zustand, in dem Migration in der Offentlichkeit differenzierter disku-
tiert wird. Manches Mal sind die Unterschiede in den Visionen vereinbar, nicht
selten jedoch schlieBen sich die Vorstellungen aus oder konkurrieren zumindest
miteinander. Das Sprechen tiber Utopien beférdert damit die Er6ffnung einer po-
litischen Arena, die soziale Gerechtigkeit, Privilegien und die Unterschiedlich-
keit der Perspektiven zum Thema hat. Die Verletzlichkeitsstrukturen der beteilig-
ten Subjekte werden hier akut, ohne dabei eine konstruktive Auseinandersetzung
zu verhindern.

Anstatt einer Zusammenfassung der im empirischen Teil aufgeficherten Uto-
piefragmente mochte ich zum Schluss einen theoretischen Vorschlag zur Be-
trachtung sozialer Ungerechtigkeit unterbreiten, der sich direkt aus der Analyse
der hier untersuchten Gruppendiskussionen zu Utopien migrierter Frauen speist.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG: UTOPISCHE VISIONEN UND VERLETZLICHKEIT | 263

Um die Untersuchung zu Migration, Gender und Utopien abzurunden, werde ich
im Nachfolgenden das Konzept der Verletzlichkeit einfithren. Dieses stellt m.E.
ein sinnvolles Analyseinstrument dar, um beispielsweise Transformationspoten-
tiale und Strategieentwicklungen gegendiskursiver Gruppen transparent zu ma-
chen und auch zu beférdern. Die gesellschaftlich vorhandenen Diskriminierungs-
strukturen werden gewissermaflen dynamisiert, so dass auch der Blick auf die
Visionen alles andere als monoton erscheint. Denn monoton sind eigentlich nur
quasi fertige Utopien — die bereitgestellten Bilder also —, weniger jedoch der Pro-
zess des Visionierens und der Diskurs um utopische Orte. Hier wird Handlungs-
macht und ,,Mut zum Denken* sichtbar und ein Eingreifen in hegemoniale Struk-
turen erkennbar. Visionen werden zum Werkzeug des Politischen, doch dafiir
miissen diese erst hergestellt werden. In Blochs Worten muss aus dem wishful
thinking die docta spes werden, erst dann sind Utopien spannend und herausfor-
dernd.

Die analysierten Gruppendiskussionen sind deswegen so spannend, weil hier
nicht Fertiges rezitiert wird, sondern stattdessen die Ambivalenzen, Briiche, Un-
sicherheiten und alltdglichen Kdmpfe die Visionen irritieren. Die kleinen Trau-
me, die nostalgischen Bilder und die groen revolutiondren Entwiirfe zeigen sich
deutlich geprigt von einem Leben, das durch Minorisierung geprigt ist. Die
Frauen versuchen in ihrem Sprechen, diesem konstanten Minorisierungsprozess
etwas entgegenzuhalten und zeigen sich dabei visionidr. Und wie alle grole Visi-
onen, so sind auch die hier vorliegenden Utopiefragmente nicht frei von Fallen
und Verstrickungen. So werden Raume eréffnet, die sich restriktiv zeigen, und
Mythen produziert, die das Wir und die Anderen stabilisieren. Oftmals brechen
die Frauen in ihrem visiondren Sprechen aus dem Opferdiskurs aus, in dem sie
sich immer wieder verfangen, doch es wird klar, dass dies nicht einfach ist. Es
scheint manches Mal so zu sein, als wire es nur schwer méglich, die eigene Ver-
stricktheit im System zu thematisieren, ohne dabei zu riskieren, die eigenen Dis-
kriminierungserfahrungen — im Sinne der hegemonialen Vorstellungen — zu ba-
nalisieren. Und so schwanken die Aussagen zu den eigenen Diskriminie-
rungserfahrungen von einem Ignorieren zu einem Absolutsetzen. Interessan-
terweise kann dieses Schwanken selbst innerhalb einer Person und wéhrend einer
Gruppendiskussion beobachtet werden. Dieselbe Frau, die am Anfang noch sag-
te, dass sie nie Diskriminierungen erfahren habe, berichtet dann dreiflig Minuten
spater von massiven Diskriminierungen und kniipft dies an den Wunsch an, ein-
mal aus Deutschland auszuwandern.

Im Gegensatz zum Opferdiskurs versucht nun der Verletzlichkeitsdiskurs,
dieser Beobachtung Rechnung zu tragen. Es ist ein Versuch, ein essentialisie-
rendes Argumentieren zu umgehen, ohne dabei in einen plumpen Universalismus
zu verfallen, der nicht in der Lage ist, soziale Differenzen — und damit auch Er-
fahrungen von Stigmatisierung und Diskriminierung — zu theoretisieren. Das
Konzept der Verletzlichkeit versucht dabei, soziale Ausschliisse als komplexe

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Dynamiken zu beschreiben, die sich eingebettet in sich iiberlappende Machtfel-
der zeigen (vgl. Castro Varela 2006; Cooper 2004).

,For instance, a discourse may be primarily about gender and, as such, it may centre
upon gender-based binaries (although, of course, a binarised construction is not always
inevitable). But this discourse will not exist in isolation from others, such as those signi-
fying class, ,race‘, religion or generation. The specificity of each is framed in and
through fields of representation of the other (Brah 1996: 185).

Die durch AusschlieBungsprozesse entstandenen relevanten Kategorien wie ,Al-
ter, ,Schwarz® und ,Weil}‘, ,Heterosexuell* und ,Homosexuell‘ produzieren da-
bei in unterschiedlichen Kontexten spezifische Effekte, und es ist durchaus inter-
essant zu analysieren ,,how these signifiers slide into one another in the arti-
culation of power” (ebd.). Wobei unterschieden werden muss zwischen einer
hegemonialen Perspektive auf die Welt, die insbesondere gekennzeichnet ist
durch die internationale Arbeitsteilung, und einer postkolonialen Verfasstheit der
Welt und den Macht- und Herrschaftsverhiltnissen innerhalb eines nationalen
Kontextes, die sich freilich durch erstere bestimmt zeigen. Die Migrantin in
Deutschland ist nicht vergleichbar mit der Béuerin, die in Peru um ihr Uberleben
kiampft. Beide erfahren Diskriminierungen, die durchaus diskursive Uberlappun-
gen zeigen — beispielsweise rassistische Diskurse —, jedoch hat die Verortung in
der ,Ersten Welt® Konsequenzen, deren Vernachldssigung eine Schieflage in die
Analyse sozialer Ungleichheiten bringt (vgl. etwa Spivak 1990: 14; Dhawan
2006).

Uber Verletzlichkeit wird bisher insbesondere innerhalb der Okonomie, der
kritischen Geographie und Okologie gesprochen. Das Konzept findet dort bei-
spielsweise als Erklarungs- und Analysemodell Anwendung, um vorzeitig poten-
tiell von Katastrophen betroffene Gruppen und Réume und die vorhandenen Ma-
glichkeiten zur Schadensminimierung zu erkennen. Einen anderen Ansatz ver-
folgt der Nobelpreistriager fiir Okonomie Amartya Sen (2002), fiir den Entwick-
lung ohne Freiheit nicht vorstellbar ist. Ein Fehlen an Freiheit macht Menschen
verletzlicher und anfilliger fir Angriffe auf ihr Leben und ihre Wiirde und
schrinkt ihre Verwirklichungschancen deutlich ein,' so Sen. Entsprechend hat er
sich in seinen Schriften Gedanken dariiber gemacht hat, wie ein Mehr an Freiheit
zu erreichen ist, damit Entwicklung und Demokratisierung méglich werden. Sens
Ansitze sind an dieser Stelle auch deswegen so interessant, weil er darlegt, wel-
ches die Ursachen von Unfreiheiten sind und in welchem Verhéltnis wirtschaftli-
che Entwicklung und Freiheit stehen. Eine solche Sicht fordert nicht nur die Ab-
schaffung von Armut, sondern auch von sozialer Ungerechtigkeit. Sie bietet so-

1 Sen fiihrt beispielsweise an, dass es auch heute noch so ist, dass etwa Afro-
Amerikaner eine geringere Chance haben, das Erwachsenenalter zu erreichen, als
Menschen im siidindischen Kerala oder Sri Lanka oder Costa Rica (allesamt 6ko-
nomisch wesentlich schlechter gestellte Lander) (vgl. Sen 2002: 34).

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG: UTOPISCHE VISIONEN UND VERLETZLICHKEIT | 265

mit eine differenzierte Sichtweise auf Verletzlichkeitsstrukturen und Verwirkli-
chungschancen. Diese Herangehensweise ist nicht nur visiondr, sondern rdumt
den Visionen auch einen eigenen Platz ein.

Innerhalb der deutschen Migrationsforschung oder gar der Utopieforschung
ist soziale Verletzlichkeit dagegen kaum Thema. Einzige Ausnahmen bilden hier
diejenigen Arbeiten, die sich mit Globalisierungseffekten auseinandersetzen und
in diesem Zusammenhang auch einen Blick auf Migration werfen (vgl. etwa
Randeria 1998; Aithal 2004).

In der Rezeption der Butler’schen Subjektkonzeption wird immer wieder kri-
tisch angemerkt, dass diese nicht mehr in der Lage ist, Widerstandsstrategien
zum Ausdruck zu bringen und damit ungewollt dem Mainstream des Opferdis-
kurses in die Hiande spielt (vgl. Lorey 1996; Hark 1996). Mittlerweile gibt es al-
lerdings mannigfache Versuche, dieser Falle der Viktimisierung zu entkommen.
Beispielshalber formuliert Lorey eine theoretische Perspektive, die sich stiarker
als diejenige Butlers an Foucaults Machtkonzeptionen anlehnt. Hier werden Sub-
jektpositionen durch Uberlappungen, Uberkreuzungen von Diskursen gebildet
wahrgenommen. ,,Das Zusammentreffen unterschiedlichster Diskurse bedeutet®,
Lorey zufolge, ,.ein iiberaus dynamisches Feld, ein dreidimensionales Geflecht,
das in seiner einzigartigen Verbindung und Verflechtung von Diskursen ein Indi-
viduum ausmacht™ (Lorey 1996: 149). Dieses Geflecht kann als ein hegemonialer
Effekt gelesen werden, der gleichzeitig ein Feld der (Selbst-)Konstitution dar-
stellt, welches Widerstdnde und Widerspriiche in sich birgt (vgl. ebd.). Eine sol-
che Betrachtung liegt auch dem Konzept der Verletzlichkeit zugrunde, das den
Identitatsdiskurs umgeht, ohne dabei bestehende machtwirksame Differenzen zu
ignorieren. Es sind dies Differenzen, die auch innerhalb der Gruppendiskussio-
nen bestindig aktualisiert wurden.

Die hier entwickelte Verletzlichkeitsperspektive geht von zwei Faktorengrup-
pen aus: Risiken, die verletzlich machen und Ressourcen, die gegen diese Risi-
ken schiitzen bzw. es dem Subjekt ermoglichen, Widerstand zu leisten. Differen-
zen zwischen den Individuen und Gruppen werden dabei nicht auf einen gemein-
samen Ursprung zuriickgefiihrt. Eine Frau, deren Mutter tiirkischer Herkunft ist,
unterscheidet sich sicherlich von einer Frau mit weiflen deutschen Eltern. Die re-
levante Differenz ergibt sich jedoch nicht etwa qua Herkunft, sondern weil erste-
re im Gegensatz zur letzteren im bundesdeutschen Kontext, der geprégt ist von
einem antitiirkischen Diskurs, andere Verletzungen erlebt. Die Verletzungen sind
dabei standig aktualisierbar, d.h. potentiell zeigt sich erstere immer verletzlich.

Verletzungen entstehen beispielsweise, wenn das Subjekt in einer Gesell-
schaft lebt, in der die Praxis des Othering die Regel ist. Dies kann, wie die Grup-
pendiskussionen wieder gezeigt haben, Erniedrigung, Entwiirdigung und Gewalt
mit sich bringen (vgl. auch Castro Varela/Dhawan 2004b). Die Analyse dieser
Verletzlichkeiten sollte allerdings nicht wieder die (potentiellen) Opfer vik-
timisieren, sondern den Blick auch auf Moglichkeiten der widerstindigen Strate-
gieentwicklung richten. An dieser Stelle spielen die beschriebenen utopischen

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Fragmente eine besondere Rolle. Von der Idee eines dritten Raumes kann bei-
spielsweise eine Frau besser profitieren, die eloquent deutsch spricht und sich in
Deutschland gut auskennt, wihrend die Selbsterfindung allen gleichermalen zur
Verfiigung steht und doch insbesondere von politisierten Migrantinnen genutzt
wird. An der deutschen Grenze haben die meisten Ausgrenzungerfahrungen ge-
macht, der deutsche Pass kann jedoch die Demiitigung limitieren und auch — wie
Hamide zeigt — Widerstandspotentiale freisetzen, die an die Gewissheit rechtli-
cher Sicherheit gekoppelt sind.

Der Verletzlichkeitsansatz folgt weder einer essentialisierenden Identitétspo-
litik noch heroisiert er diejenigen, die in ihrem Leben vielfiltige Formen von
Verletzungen haben hinnehmen miissen. Wer besonders verletzlich ist, ist damit
nicht sogleich moralischer oder gerechter, wiewohl Verletzlichkeit bedeutet, eine
spezifische soziale Position einzunehmen, die mit einer besonderen Perspektive
auf die Welt einhergeht. Said war es, der darauf aufmerksam gemacht hat, dass
jeder Text und jede/r Kritiker/-in ,,in der Welt™ ist, was bedeutet, dass er/sie
durch die bestehenden Verhéltnisse geformt ist, eine bestimmt Position einnimmt
und immer im Geflecht des Hier und Jetzt gefangen ist. Ein Heraustreten aus der
Welt auf der Suche nach Wahrheit gibt es nicht und ein Heraustreten aus Ge-
schichte ebenso wenig (vgl. Said 1983). Oder wie Spivak pointiert bemerkt: ,,The
desire for neutrality and dialogue, even as it should not be repressed, must always
mark its own failure” (Spivak 1990: 72).

Es ist dies eine Vorstellung, die Uberlappungen mit dem Konzept der Veror-
tung (vgl. John 1996) aufzeigt. Die Affirmierung einer Politik der Verortung be-
deutet den Versuch, die Achsen der Unterdriickung aufgrund von ,Rasse‘, Klas-
se, Geschlecht und Sexualitéit zu beachten, sich dementsprechend sozial zu posi-
tionieren bzw. sich als sozial-positioniert wahrzunehmen. Das Konzept der poli-
tischen Verortung verdeutlicht also, dass der geo-politische Ort, von dem aus in-
terveniert wird, in einem direkten Zusammenhang mit der Subjektposition steht,
insoweit dieselbe durch die ungleichen Beziehungen zwischen den Raumen her-
vorgerufen wird. Beispielsweise ist die Kategorie ,,postkolonial* Konsequenz des
Zusammentreffens der ,Dritten Welt® mit der ,Ersten Welt‘. Der Versuch, so ge-
nannte ,andere Kulturen® fiir den Westen zu iibersetzen, birgt immer die Gefahr
in sich, dass postkoloniale Feministinnen sich fiir die ,Erste Welt® in ,Dritte
Welt-Frauen® transformieren (vgl. hierzu kritisch Spivak 1996; Mohanty 1988).
Dies kann v.a. in den nostalgischen Passagen gezeigt werden, wo die Frauen von
einer Suche nach ihren ,Wurzeln‘ berichten und sich dabei immer wieder in
(Selbst-)Ethnisierungen und/oder problematisch nostalgische Visionen verstri-
cken.

Je mehr Risiken nun ein Individuum exponiert ist, desto hoher ist die Wahr-
scheinlichkeit, dass es alltiglichen und institutionellen Diskriminierungen, Stig-
matisierungen ausgesetzt ist und desto mehr ist es auch (potentiell) Ausbeu-
tungsverhéltnissen ausgesetzt.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG: UTOPISCHE VISIONEN UND VERLETZLICHKEIT | 267

Die folgende Tabelle versucht, die wichtigsten Risikofaktoren und Wider-
standspotentiale darzustellen. Sie erhebt dabei keinen Anspruch auf Vollstindig-
keit, sondern versucht lediglich vorzustellen, wie differenziert und multifacettiert
sich Verletzlichkeit und Widerstand zeigen.

Tabelle 4: Soziale Verletzlichkeit — Risiken und Widerstandspotentiale

Risiko Widerstandspotential
Legaler Status Bildung

Alter Okonomische Ressourcen
Gender Riickzugsmoglichkeiten
Schichtzugehorigkeit Sprachkompetenzen
Sexuelle Orientierung Biographische Ressourcen
Korperliche Mobilitit Flexibilitat/Mobilitit
Gesundheitliche Verfassung Soziale Ressourcen

(Community, Unterstiitzung)

Rassifizierbare Kriterien Vertrautheit mit der Umgebung
(z.B. Phénotypische Merkmale,
Herkunft, ethnische Zugehorigkeit, reli-
giose Zugehorigkeit etc. )

Wohnort (Peripherie/Zentrum) Einklagbare Rechte

[.] [.]

Risiken konnen als die andere Seite sozialer Privilegien gelesen werden. Wer
deutscher Staatsbiirger ist, ist privilegiert gegeniiber einer Frau, die nur im Besitz
einer Aufenthaltsbewilligung ist. Eine junge gesunde Frau ist privilegiert in Rela-
tion zu einer chronisch erkrankten und so weiter (vgl. auch Castro Varela 2004).
Zusammengenommen bilden diese Faktoren auf der Privilegienseite das aus, was
Audre Lorde als ,,mythische Norm* bezeichnet hat:

,Wir sprechen nicht von menschlichen Unterschieden, sondern von menschlichen Ab-
weichungen von der Norm. Irgendwo in unserem Hinterkopf gibt es etwas, das ich als
,mythische Norm*‘ bezeichne, von der jede einzelne tief in ihrem Herzen weiB, ,das bin
nicht ich‘. In Amerika versteht man unter dieser Norm meistens: weil3, diinn, ménnlich,
jung, heterosexuell, christlich und finanziell gesichert. Mit Hilfe dieser mythischen

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

Norm bleiben die Fallstricke der Macht in dieser Gesellschaft erhalten” (Lorde
1993: 202).

Je nach Kontext variiert das Ensemble der ,Normalititskriterien leicht.? Und die
Zugehorigkeiten kénnen sich, wie Birgit Rommelspacher dariiber hinaus be-
merkt, im Laufe des Lebens dndern. Und zwar

»,etwa wenn sich mit der Wahl des Partners/der Partnerin das kulturelle Umfeld 4ndert —
oder auch wenn sich die Zugehdérigkeit zu einer sozialen Gruppierung mit dem berufli-
chen Status, dem Alter oder dem Gesundheitszustand &ndert. Es ist auch ein Frage der
personlichen Zuordnung, wie man sich z.B. politisch positioniert, ob und inwiefern man
von Ein- und AusschlieBungsprozessen betroffen ist (Rommelspacher 2002: 205).

Im Grunde ist damit jede/r potentiell von Ein- und AusschlieBungsprozessen be-
troffen, doch macht Birgit Rommelspacher zu Recht darauf aufmerksam, dass die
Haufung von Privilegierungen oder eben Diskriminierungen in differenten Kol-
lektiven unterschiedlich virulent und handlungsrelevant ist (vgl. ebd.: 205f.). Der
Zugang zu Normalitit und damit zu Partizipation an Ressourcen wie Bildung und
Geld ist streng reguliert, d.h. nicht jede/jeder hat denselben Zugang. Und Norma-
lisierung ist Foucault zufolge eines der groen Machtinstrumente (vgl. Foucault
2003). Sie trat an die Stelle der Macht, die vormals Standeszugehdrigkeiten und
Privilegien anzeigten. Normalisierung produziert dabei das Normale auf Kosten
dessen, was im gleichzeitigen Bestimmungsprozess als nicht bedeutend, als nicht
normal und als unmdoglich galt (vgl. auch Lorey 1996: 18). Das zwingt die Nor-
malisierungsmacht nicht nur zur Homogenitét, vielmehr wirkt sie auch indi-
vidualisierend, ,,da sie Abstinde misst, Niveaus bestimmt, Besonderheiten fixiert
und die Unterschiede nutzbringend aufeinander abstimmt® (Rommelspacher
2002: 206). Der Prozess der Normalisierung zeigt sich dabei eingelagert in ein
,»System von Normalitdtsgraden® (ebd.), mit dessen Hilfe der Grad der Zugeho-
rigkeit eines Individuums zu einem ,,homogenen Gesellschaftskorper angezeigt
werden kann, wihrend er gleichzeitig klassifizierend, rangordnend und hierarchi-
sierend wirksam ist. Jiirgen Link hat in seiner Theorie des Normalismus darge-
legt, dass Normalitit immer wieder diskursiv ausgehandelt wird. So besteht auch
fur die, die dazugehoren, immer die Gefahr, Normalititsgrade abzugeben und in
das ,,Inferno der Anormalitdt™ (Link 1997: 140) abzustiirzen. Die Angst vor
einem solchen Absturz diszipliniert und reguliert gesellschaftliches Leben.
Normalitét ist somit ein Regulativ, welches sozial und politisch durchgesetzt
wird (vgl. Link 1995: 24f.). Je ,normaler eine Person ist, je ndher sie der mythi-

2 So ist es beispielsweise in Indien nach wie vor entscheidend, welcher Kaste eine
Person angehort. Dipankar Gupta (2000) zeigt auf, wie hoch komplex das Stratifi-
kationssystem der Kasten ist und wie es mit anderen sozialen Hierarchisierungs-
systemen verquickt ist.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG: UTOPISCHE VISIONEN UND VERLETZLICHKEIT | 269

schen Norm kommt, desto weniger verletzlich ist sie mithin auch (vgl. auch Cast-
ro Varela 1998: 115ff.; Rommelspacher 2002: 76ft.).

Die Seite der Widerstandspotentiale deutet auf die immer vorhandenen Mo6-
glichkeiten des Widerstands hin, aber auch auf die Bedingungen, die bestimmte
Widerstandsformen erforderlich machen. Menschen, die iiber Bildung und/oder
6konomische Ressourcen verfiigen, wie etwa Studentinnen des Siidens, die aus
der Elite dieser Lander stammen, sind in Deutschland dennoch vielfiltigen Dis-
kriminierungen ausgesetzt. Es handelt sich hierbei um eine Verletzlichkeit, die
sich aus der postkolonialen Verfasstheit der Welt ergibt, bei der von einer Verar-
beitung der kolonialen Zeit nicht ausgegangen werden kann und die sich als ras-
sistisch strukturiert zeigt. Dennoch haben diese Menschen mehr Moglichkeiten,
sich zur Wehr zu setzen, als das etwa viele in den 1950er und 1960er Jahren an-
geworbenen Arbeitnehmer/-innen aus der europdischen Peripherie hatten, die
z.B. die deutsche Sprache nicht beherrschten, einen instabilen rechtlichen Status
innehatten und 6konomisch ausgebeutet wurden. Fiir die Nachfolgegenerationen,
die hier im Fokus der Untersuchungen standen, gilt ebenso, dass diejenigen, die
die Bildungschancen nutzen konnten, anderen AusschlieBungsmechanismen aus-
gesetzt sind, als dies die Mitglieder der ersten Einwanderergeneration nach dem
Zweiten Weltkrieg in Deutschland waren, sofern diese aus den armen lidndlichen
Peripherien kamen. Die Ausbeutungsverhiltnisse, mit denen die erste Generation
konfrontiert war, riefen denn auch nach anderen politischen Strategien, als dies
die Situation der zweiten und dritten Generation erfordert. Und wie bereits er-
wihnt wurde durchaus Widerstand geleistet. So wurden groBe Industriestreiks in
den 1960er Jahren von Migrantinnen und Migranten der ersten Generation initi-
iert, wihrend die hier diskutierenden Migrantinnen damit iiberhaupt keine Erfah-
rungen zu haben scheinen, dagegen aber von Diskussionsveranstaltungen und
Aufklarungskampagnen sprechen. Es ist somit eine Kontinuitdt von Widerstand
sichtbar, der sich aber unterschiedlicher Methoden bedient. Die erste Einwande-
rergeneration hatte allerdings eine Verletzlichkeitsposition inne, die sie zu attrak-
tiven Objekten des expandierenden Kapitalismus machte. Zusitzlich sorgte das
repressive juristische System dafiir, dass zwar eine 6konomische Verbesserung
eintrat, dies jedoch bei gleichzeitigem Erzeugen elementarer Unfreiheiten. Dazu
zdhlen etwa die Nicht-Gewidhrung von Deutschkursen und das Erteilen von Auf-
enthaltsgenehmigungen fiir kurze Zeitrdume, die das bloBe Denken an Zukunft
geradezu unmdglich machten. Die zweite und dritte Generation hat diese Unfrei-
heiten zum Teil {iberwinden konnen. Einige haben sich einbiirgern lassen, viele
haben hohere Bildungsabschliisse erworben, die meisten haben sich die Sprache
der Mehrheit so gut angeeignet, dass sie sich verbal zur Wehr setzen konnen.

Politischen Forderungen miissen moglichst genaue Analysen der Ungerech-
tigkeiten und Unfreiheiten, die angeprangert werden, zu Grunde gelegt werden.
Sie miissen aber auch Mdoglichkeiten des Widerstands bereitstellen und dariiber
hinaus in der Lage sein aufzuzeigen, wie diese Widerstandsfiguren erneut Un-
freiheiten erzeugen. Im Sinne der Dekonstruktion ist Freiheit eine Praxis und

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | UNZEITGEMASSE UTOPIEN

nicht ein Zustand — ebenso wie die Demokratie, die Derrida als ,,im Kommen*
beschreibt (vgl. Derrida 2003) —, und erfordert somit ein bestandiges auf der Hut
sein und besonnenes Reflektieren und Agieren (vgl. Castro Varela 2002, 2005).
Eines der theoretisch und politisch-strategischen Probleme einer Migrantinnen-
bewegung liegt m.E. darin begriindet, dass diese lange die Strategie der Identi-
tatspolitik genutzt hat, die sie am weillen Feminismus vehement kritisiert hat.
Damit konnte sie den Herausforderungen eines essentialisierenden Kultur- und
auch Rassismusdiskurses kaum etwas entgegen halten, was von langer Dauer
war. Das Wir dnderte sein Gesicht, doch es blieb ein homogenisierendes und un-
hinterfragtes Wir. Eine Aufwertung des eigenen Selbst ging einher mit der Ab-
lehnung derjenigen, die als dominant gesehen und konstruiert wurden, indem nur
wenige Kriterien zur Begriindung von Unfreiheit und Gewalterfahrungen fokus-
siert wurden. So lehnten es in der Folge politisierte Migrantinnen nicht nur ab,
mit weillen deutschen Frauen zusammenzuarbeiten, sondern beispielsweise auch
Schwarze Frauen mit weillen jiidischen Frauen (vgl. Ayim/Prasad 1992). Die
Bewegung produzierte vielféltige Formen der Missachtung und verhinderte gera-
dezu politisch notwendige Koalitionsbildungen. Wenn immer nur ein Kriterium
fiir Unfreiheit im Blickwinkel ist, werden gleichzeitig andere Verletzlichkeiten
ignoriert, verharmlost oder negiert. Das macht den politischen Kampf zu einem
moralischen Kampf um Gut und Bése, der eine Vielzahl von Sackgassen auch
theoretischer Art bereithilt. Die Kritik minorisierter Frauen am Status quo der
bundesdeutschen Frauenbewegung zu Beginn der 1990er Jahren war eine not-
wendige. Die Debatten, die sich daraus ergaben, haben das kritische Denken an-
gefacht und Exklusionsdynamiken transparent gemacht. Umgangen wurde dage-
gen die notwendig differenzierte Analyse gesellschaftlicher Verhiltnisse, die
auch zulassen wiirde, den Blick auf die weile deutsche Rollifahrerin und deren
Verletzlichkeit zu richten (vgl. Dhawan 2006). Visiondre Konzeptionen von Ge-
rechtigkeit miissen in der Lage sein, kollektive Formen der Gewalterfahrung zu
beschreiben und auch darzulegen, in welcher Weise deren Legitimierung diskur-
siv hergestellt wird. Nur dann ist es auch ein Gelehrtes Hoffen. Damit einher geht
die Frage, inwieweit das Denken der Alteritéit, wie es sich in spezifischer Weise
im utopischen Visionen présentiert, geprigt wird durch unterschiedliche Formen
von Verletzlichkeit. Und auch inwiefern utopische Diskurse Gegendiskurse zu
verletzenden, ausgrenzenden, stigmatisierenden Diskursen sein konnen.

Es scheint erforderlich zu sein, neue Visionen zu entwickeln, die nicht nur
die eigenen Verletzlichkeiten in den Fokus politischen Interesses stellen, sondern
einer Ethik folgen, bei der das eigene Handeln daran gemessen wird, welche
Konsequenzen dies fiir die Subjekte bringt, die sich auf einer Position maximaler
Verletzlichkeit befinden (vgl. Castro Varela/Dhawan 2004a). Oder wie bell
hooks schreibt: ,,Frauen miissen lernen, die Verantwortung auch fiir jene Formen
der Unterdriickung zu iibernehmen, welche uns nicht unbedingt direkt personlich
betreffen (hooks 1990: 90). Dies erfordert ein parrhesiastisches Selbst, welches
in der Lage dazu ist, das auszusprechen, was es weil}, auch wenn es damit selber

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNG: UTOPISCHE VISIONEN UND VERLETZLICHKEIT | 271

in das Zentrum der Kritik gerit (vgl. Castro Varela/Dhawan 2003, 2004a; Dha-
wan 2005). Und es erfordert Visions- und Biindnisféhigkeit. Beides sind Fahig-
keiten, die nur durch permanente Selbstkritik und eine ethisch-experimentelle,
politische Haltung erreichbar sind, die durchaus durch die dokumentierten Dis-
kussionen hindurch schimmert. Die Differenzen sind dabei evident; diejenigen,
die eine Position grofer Verletzlichkeit aufweisen, miissen immer mehr verhan-
deln als die, die sich weniger verletzlich zeigen (vgl. Spivak 1990: 72). Und auch
wenn ich im Grunde Jameson (1991:84) zustimme, ,,dafl utopische Visionen an
sich keine Politik sind“, so wurde doch deutlich, dass diese politisches Denken
stimulieren, Raume der Kritik erdffnen, widerstindige Selbsterfindungen ermég-
lichen konnen und damit transformative Politik beférdern, die in Richtung mehr
Demokratie und Gerechtigkeit weisen.

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/0.14361/9783839404966-009 - am 14.02.2026, 19:25:31.



https://doi.org/10.14361/9783839404966-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

