8 Ergebnisdarstellung

Zunichst werden die jeweiligen Kernpunkte des theoretischen Korpus
und der empirischen Diskussion zusammengefasst, um die Ergebnisse
hinreichend theoretisch einordnen zu kénnen. Im Anschluss folgt die
eigentliche Ergebnisdarstellung im Hinblick auf die Erkenntnisse aus
der Theorie und der Empirie, die in den theoretischen Kontext einge-
bettet werden, der einen mafigeblichen Impuls fiir die operative Kennt-
nisnahme liefern soll. Abgerundet wird das Kapitel mit der kommuni-
kativen Validierung durch die Experten.

8.1 Auf einen Blick - Theoretischer Korpus

Es herrscht ein scheinbar uniiberwindbares Machtverhiltnis zwischen
repressierten Gehorlosen und hegemonial handelnden Horenden, das
durch Stigmatisierung und Audismus (Vorzug der Lautsprache zum
Nachteil von Gehérlosen) angetrieben wird (vgl. Ugarte Chacén 2015:
237) und sich in der Debatte um kulturelle Aneignung im Kontext der
Gebirdensprache zentriert (vgl. Griinberger 2020: 248). Es geht nicht
primir um den Akt selbst, sondern seinen Bedeutungsgehalt (vgl.
Hahn 2011: 11). Es gelten bislang konnotierte Begriffe wie Behinderung
und Hearing Privilege, die nach bestimmten Wertmafistiben ausge-
richtet sind und mit bestimmten Machtverhiltnissen einhergehen
(vgl. Rajashekhar 2011: 294). Die Interkulturalitit zwischen Gehérlosen
und Hoérenden wird von Anna Mindess (vgl. 2006: 46) anhand der
Darstellung von High-Context-Culture (Vertrauenskultur) und Low-

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Gehorlose und Horende

Context-Culture (Vertragskultur) aufgegriffen. Ebenso verweisen Ina
Werth und Horst Sieprath (vgl. 2002: 364) auf Aspekte einer interkultu-
rellen Kommunikation und stellen den kulturell bedingten Unterschied
von emotionalem Kollektivgedanken (unter Gehorlosen) und sachlichem In-
dividualgedanken (unter Hérenden) heraus. Der Gehorlosenkultur selbst
liegen Kulturalititskonzepte wie Deafhood und Deaf-gain zugrunde, die
in ihrer Darstellung einer Beweisgrundlage der Existenzberechtigung
als essentialistisch betrachtet werden. Innerhalb dieser Konzepte
wiirde Diversitit als Argumentationsgrundlage genutzt. Das zeigt die
Abgrenzung zu Horenden und die innere Vergemeinschaftung zur
Stirkung einer (kulturgeprigten) Identitit eines gehorlosen Menschen
(vgl. Bauman & Murray 2014: 27f.).

In Bezug auf eine kulturelle Identitit schligt Frangois Jullien das
Konzept des Abstands vor als Moglichkeitsraum fiir die Eréffnung von
Dialog, indem etwas Gemeinsames entstehen kann. Damit wendet er
sich gegen die Auffassung einer kulturellen Identitit, die nach Jullien
erst uniiberwindbare Griben zwischen den Kulturen schaffe (vgl. 2019:
41f., 73). Homi K. Bhabha entgegnet, dass durch ein zwangsldufiges Ge-
meinsames ohne Orientierungsmiglichkeit die Graben (nach der Auffas-
sung Julliens) erst entstehen. Er lehnt eine kulturelle Diversitit ab und
wendet sich stattdessen der von ihm eingefithrten kulturellen Differenz
zu, um Kulturen verorten zu koénnen (vgl. 2011: 54). Alle unbedingten
Vereinheitlichungsprozesse wiirden erst eine Distanz zwischen Kultur-
trigern befiirworten, was sich gleichwohl im Verhiltnis von Gehérlosen
und Hérenden niederschligt. Auch Hamid Reza Yousefi und Ina Braun
(vgl. 2011: 53) konstatieren eine Eigenstindigkeit der (kulturgeprigten)
Identitit eines Menschen, mit deren Hilfe sich eine Kultur beschrei-
ben liefRe. Daher muss die Heterogenitit in der Frage von Ansitzen der
Begegnung zwischen den Individuen beriicksichtigt werden (vgl. Voll-
haber 2012: 540). Maf3geblich ist eine Anerkennung der Andersheit zwi-
schen allen Beteiligten, die sich in der Anerkennung des Selbst und des
anderen duflert (vgl. Bolten 2012: 88).

Neben der Kulturalititsperspektive gibt es die Perspektive der
Behinderung. Gehoérlose gelten aufgrund einer Sinneseinschrinkung
und damit pathologisch als behindert (vgl. Ugarte Chacén 2015: 75),

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

was ein hinreichendes Machtgefille zwischen sogenannten Behinderten
und Normalen evoziert. Hinsichtlich der Perspektive auf Behinderung
und den Umgang mit Behinderung wurden drei Modelle aufgezeigt,
die innerhalb des Leitgedankens Inklusion diskutiert werden (vgl. Wald-
schmidt 2005, 2006): das medizinische Modell, das Behinderung als
Mangel begreift; das soziale Modell, das von Behinderung als soziale
Konstruktion ausgeht; das kulturelle Modell, das die Wechselwirkung
von nicht behinderten und behinderten Menschen zum Untersu-
chungsgegenstand macht, das heif3t nicht konstruiert, sondern den
Konstruierenden des sozialen Modells selbst untersucht. Alle Modelle
halten jedoch am behinderten Korper als negativ konnotierte Abwei-
chung mit Blick auf einen Menschen fest. Das soziale und das kulturelle
Modell widmen sich allenfalls einem Umgang mit der Abweichung (vgl.
Ugarte Chacén 2015: 302). Diesen Aspekt betonen auch Hermes und
Rohrmann, die die Disability Studies dafiir verantwortlich machen,
tiber keine Objektivitit in der Forschungsperspektive zu verfiigen,
woraus sich ein hegemonial-paternalistisches Paradigma tiber Behin-
derung (erst) ergibt (vgl. 2006: 8). Im Zusammenhang mit Gehérlosen
steht aus der Perspektive Horender mehrheitlich das medizinische
Modell im Mittelpunkt, wohingegen sich Gehorlose auflehnen und
sich eher binnen-kulturell einem eigenstindigen kulturellen Modell
verschreiben (vgl. Ugarte Chacén 2015: 75f.), das jedoch nur innerhalb
der Community zum Tragen kommen kann. Im Verhiltnis zu Ho-
renden greifen politisch-rechtliche Strukturen, sodass sich gehorlose
Menschen in der Zusammensetzung von Horenden und Gehérlosen
gezwungen sehen, sich innerhalb des sozialen Modells zu positionieren
(vgl. Rombach 2017: 411ff.).

Der Kérper ist zentral, wenn es um das Verhiltnis Gehérloser und
Hoérender geht. Anne Waldschmidt manifestiert eine Verstrickung von
Korper und Gesellschaft in der Formung der Lebenswirklichkeit eines
Menschen (vgl. 2006: 88). Nach Jérg Michael Kastl ist die Sozialitit eines
Korpers ein beeinflussender Faktor zwischenmenschlicher Beziehung
(vgl. 2017:107). Der Kdrper unterliegt stets Bewertungen von auflen, das
heifdt, er ist nach Erving Goffman stigmatisiert (vgl. 1972: 11). Martina
Low macht den Korper zum Zentrum fiir die Erschlieffung von Riumen

14.02.2028, 07:57:

137


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Gehorlose und Horende

(vgl. 2019: 179). Die Frage ist, wie diese Korper im Raum zueinander
finden.

Eine Raumkonstitution wird nach Léw von Spacing und Synthese ge-
leitet, das heif’t von einer Raumschaffung und seiner Einbettung in die
lebensweltliche Umgebung der Akteure (vgl. 2019: 155-159). Diese Pro-
zesse verlaufen innerhalb einer wechselseitigen Dynamik von Hand-
lung und Struktur (vgl. ebd.: 166f.). Raum als kognitiver Moglichkeits-
und Erfahrungsraum ist getrennt von der Benennung eines Ortes als
konkret lokalisierbare Stelle zu verstehen (vgl. ebd.: 199). Gegenkultu-
rell geteilte Riume am Beispiel des Deaf Space als Schutzraum (vgl. Uh-
lig 2012: 333) lassen keinen Impuls einer dialogorientierten Weiterent-
wicklung zu. Eine Losung erscheint im Konzept des dritten Raums von
Bhabha, der unter der Vorbedingung von kultureller Differenz als in-
teraktiver Zwischenraum zu verstehen ist (vgl. 2011: 55ff.). Der dritte
Raum ergibt sich aus den gegenkulturell-geteilten Riumen, die fiir eine
interrdumliche Beziehung im kognitiv angelegten dritten Raum unab-
dingbar sind. Ein Verhiltnis wird insofern bestimmt, indem es bewusst
verhandelt wird. Damit ist die grundlegende Frage verbunden, ob ei-
ne Dichotomie des Zwei-Welten-Konstrukts, das heif’t der Gehorlosen-
Welt und der Horenden-Welt aufgehoben oder beibehalten werden soll.
Diese Ansitze stehen bislang uniiberwindbar gegeneinander (vgl. Mo-
hos 2017: 34f.; Vollhaber 2018: 403). Insofern bleibt die Frage zunichst
unbeantwortet, wie ein gemeinsamer Raum erschlossen werden kann:
durch einheitliche Vielfalt (Ablehnung der Dichotomie) oder durch dif-
ferente Eigenstindigkeit (Aufrechterhaltung der Dichotomie).

8.2 Auf einen Blick - Empirische Diskussion

Gehorlose und Horende sind verschieden. Das lisst sich nicht abstrei-
ten und nicht durch den Ansatz von Vielfalt verdecken. Den Experten
geht es um Vielfalt. Vielfalt kann allerdings nur tragend sein, wenn sie
nicht zur Einfalt erklirt wird, weil somit die Gefahr einer neuen un-
greifbaren Einheit besteht. Vielfalt begriindet sich durch die Anerken-
nung von vielfiltigen Unterschieden. Die Unterschiede wiederum tref-

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

fen sich in der Verstrickung von Behinderung und Interkulturalitit, die
nicht in Abhingigkeit voneinander betrachtet werden, weil die Vorgin-
ge zu sehr ineinander verstrickt sind als dass sie bislang verstehbar,
handhabbar und formulierbar sein konnen. Das hinwieder fithrt zu ei-
nem distanzierten Verhiltnis von Gehérlosen und Hérenden.!
Hoérende gehen bei Gehorlosen von einer Behinderung aus. Gehor-
lose gehen — auf sich selbst gerichtet — von Kulturalitit aus, womit
diese beiden Gruppen geprigt von sprachlichen Umgangsunterschie-
den zwischen rational-sachlich und emotional-unbestimmt ohne ge-
meinsame Ausgangsbasis aneinander vorbeidenken. Gehérlose sehen
sich nicht als behindert an. Die Community heif3t freilich hérbehinderte
Menschen (Schwerhorige oder Menschen, die technische Hilfsmittel be-
nutzen) willkommen, womit das interne Machtgefille ersichtlich wird.
Behinderung geht also einher mit einem verminderten gesellschaftli-
chen Status. Daher wird der Horstatus als Kulturalititsanlass (das heifst
die Beschreibung, ob ein Mensch der gehérlosen oder der hérenden
Gruppe angehort) von Gehorlosen weitgehend revidiert, von Horen-
den hingegen als unkonnotierte Tatsache oder, wenn Horende iiber kei-
nerlei Gehorlos-Kulturwissen verfiigen, als paternalistisch zu behan-
delndes Artefakt gesehen. Der Kulturschwerpunkt der Gehorlosenkul-
tur ist fiir Horende nur schwer zu erfassen, weil keine Zuginge be-
stehen, die Kultur kennenzulernen, die iiber funktional-legitime Hin-
tergriinde hinausgehen. Ein funktionaler Hintergrund kann zum Bei-
spiel die Berufsgruppe der hérenden Gebardensprachdolmetscher sein.
Die Diskrepanz ist im Zuge der Debatte um die kulturelle Aneignung
und die fundamentale Frage nach einem Besitztum der Gebirdenspra-
che deutlich geworden. Gehorlosen sehen die Gebardensprache als ein
ihnen gehorendes Kulturgut. Horende sind dagegen der Auffassung,
dass Sprache (gleich welche) keinem Besitztum einer bestimmten Kul-
turgemeinschaft entspricht, sondern frei in der Verwendung eines je-
den Menschen ist, der die Sprache, um die es geht, lernen und ver-
wenden mochte. Es kristallisiert sich heraus, dass es in der viel bespro-
chenen Debatte um die kulturelle Aneignung im Grunde nicht um die

1 Diese Prozesse sind alle denkbar, wenn sie einmal plausibel formuliert werden.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Gehorlose und Horende

Debatten-Aufhinger geht, sondern so einfach wie komplex um die Zu-
riickweisung einer paternalistischen Haltung und die Verteidigung von
Gebardensprache als existenzbegriindendes Kulturgut.

Die Horenden-Welt wird indes kaum hinterfragt, wobei sie nur in
Anbetracht der Gehorlosen-Welt besteht und diese nur als Gegenstiick
zu Horenden. Welten bzw. Kulturen stehen sich in unmittelbarer Ab-
hingigkeit gegeniiber. Gelegentlich fillt der Begriff der Horendenkultur,
ohne dass eine Horendenkultur bislang formulierbar ist. Es gibt keine
Hoérendenkultur. Kein Horender spricht von sich als Horender, weshalb
auch nicht von einer Identitit eines Horenden mit dem Hintergrund
seiner Horendenkultur ausgegangen wird. Anders ist es bei den Ge-
hérlosen. Die Identitit mit dem Hintergrund von Sprache und Kultur
muss verteidigt werden, weil sie von der hérenden Mehrheitsgesell-
schaft weitgehend verkannt wird. Die Identititsfrage besteht jedoch
eben wegen der Verstrickung von Behinderung und Interkulturalitit
ohne ein passendes Gegenstiick.

Es besteht aktuell ein Missverhiltnis zwischen Gehorlosen und
Horenden, woraus sich wahrgenommene Machtgefille in Form von
(struktureller) Diskriminierung und Paternalismus ergeben. Der ho-
renden Mehrheit wird Macht zugesprochen, mit nur scheinbar einem
Grund: der fehlende Lokalraum. Es gibt keinen Ort, den man nach
freier Entscheidung betreten oder verlassen kann. Es gibt kein Gehor-
losenland. Es gibt keine Moglichkeit der 6rtlichen Lokalisierbarkeit. Es
gibt nur ein aufoktroyiertes Normen- und Wertesystem von Hérenden
ohne das Bewusstsein fiir eine gemeinsame Lokalraumkultur (als Staats-
biirger, die eine bundeskulturspezifische Sozialisation erfahren haben:
Gehorlose und Horende leben beide in Deutschland). Es ist daher von
einer Horstatus-Sprach-Kultur auszugehen. Ein kognitiver Kulturraum
ist demzufolge notwendig, der als Schutzraum fungieren kann und
muss. Allerdings erfihrt ein Deaf Space, wie er bislang gehandhabt
wird, eine mafigebliche horende Einflussnahme, denn er wird im
Kontext der Gebirdensprachgemeinschaft praktiziert. Ein kognitiver
Kulturraum ist in Ermangelung eines Lokalraums nicht definiert. Die
Welten der Gehoérlosen und der Hérenden bestehen insofern weiter
fort.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

Ein Zwei-Welten-Konstrukt lisst sich nicht aufheben. Es ist eine
Differenz des Horstatus, der Sprachverwendung, der Kulturzugehorig-
keit sowie der Lebenswelt auf kultureller und politischer Ebene gege-
ben. In weiter Vorausschau ist jedoch das Zwei-Welten-Konstruket als
Zwei-Kulturen-Konstrukt zu betrachten. Dieses bettet sich in die Per-
spektive eines gesellschaftlichen Generalzustands, indem Gesellschaft
gesellschaftlich unkonnotiert konstruiert wird. Damit lisst sich spezi-
fisches (Kultur-)Wissen auch annehmen und Kulturriume lassen sich
kognitiv erschliefRen.? Dies funktioniert am besten iiber ein drittes The-
ma, ohne dass der Gegenstand (das Verhiltnis) selbstreferenziell ver-
handelt wird. Auch ein dritter Mensch als Vermittler von Kulturange-
hérigen ist fiir die Phase des Briickenbauens mafgeblich. Im Grunde
genommen haben wir es mit einem Zustand behinderter (blockierter) Kom-
munikation zu tun. Es geht weder um Inklusion noch vornehmlich um
Begegnung.® Es geht grundlegend um Dialog zum Erhalt der Selbstbe-
stimmung iiber die Anerkennung von Rechten. Eine dialogorientierte
Grundlage kann nur bestehen, wenn das Titer-Opfer-Prinzip (Macht-
verhiltnis) entmachtet wird.

8.3 Zusammenfassende Ergebnisse

In Anlehnung an die forschungsleitende Fragestellung, inwiefern Riu-
me innerhalb einer Verstrickung von Inklusion und Interkulturalitit vorstellbar
sind, lassen sich nun Ergebnisse unter einer theoretischen Einordnung
zusammenfithren. Die forschungsleitende Fragestellung stiitzt sich auf
die Annahme, dass es sich im Verhiltnis von Gehérlosen und Hérenden
um eine Verstrickung von Inklusion und Interkulturalitit handelt, die

2 Es geht (noch) nicht um Orte, die sich von selbst ergeben, wenn die (kognitive)
Raumfrage im Sinne von Strukturen geklart ist.

3 Inklusion wird von Gehorlosen als Argumentationsgrundlage verstanden, um
Rechte zu erkampfen, von Horenden hingegen als Willkommenskultur in ei-
nem vorherrschenden Normen- und Wertesystem.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Gehorlose und Horende

grundlegend fiir eine Begegnung Gehérloser und Horender ist und als
unabdingbar fiir eine soziale und politische Gleichstellung erscheint.
Unausgesprochen steht bisher die vorliegende Verstrickung von Be-
hinderung und Inklusion im Raum, die mageblich fur das bislang diskre-
pante Verhiltnis zwischen Gehorlosen und Hérenden ist. Beide Stro-
me werden zwar bewusst wahrgenommen, jedoch nicht miteinander
in ein Verhiltnis gesetzt. Die Gehorlosenkultur wird nur innerhalb der
Gehorlosen-Community formuliert und ist von aufden kaum sichtbar.
Eine Horendenkultur hingegen ist weder aus wissenschaftlicher noch
aus operativer Sicht definiert, gilt jedoch als benétigtes Gegenstiick fiir
eine Gegeniiberstellung. Es geht im diskrepanten Verhiltnis Gehorlo-
ser und Hérender um die Vorstellung der »Ideologie der Uberlegenheit des
hérenden Menschen [Hervorheb. im Original]. Die Uberlegenheit Héren-
der zeigt sich gerade darin, dass sie ihr Hérend-Sein nicht thematisie-
ren, sondern normativ voraussetzen« (Vollhaber 2012: 543). Diese (un-
wissende) Haltung wird als Vorwurf und als Instrument der Befrei-
ung innerhalb der Gehorlosen-Community weithin mit Audismus in
Verbindung gebracht, auf der sich die Existenz begriindet. Verindert
sich diese Form der Existenzberechtigung, das heiflt das Erstreiten als
Basis (vgl. Bauman & Murray 2014: 23) in Richtung einer Normalitit
von innen zugunsten eines normalen Verhiltnisses mit einem horen-
den Umfeld, fehlt die Basis des Erstreitens, sodass sich eine neue Form
der Existenzangst konstituiert. Wenn diese Basis der Differenz und da-
hingehend stindiger (rechtfertigender) Selbstbehauptung im Zuge ei-
ner Anniherung Gehoérloser und Hérender weggenommen wird, kann
die Gehdrlosenkultur existenziell bedroht sein, womit auch eine ob-
ligatorische Unterbindung von Dialog verbunden sein kann, um eine
identititsbeweisende Haltung zu wahren. Ein Dialog gehorloser und
horender Menschen hitte zur Folge, dass die Gehdorlosenkultur eine
neue Basis benétigt und demnach vollkommen neu definiert werden
muss. So konkretisiere ich im Umkehrschluss: Um einen Dialog Gehér-
loser und Horender zu forcieren, miissen die Kulturen (neu) gedacht
werden und die Selbstbehauptung (nach aufien) einem (individuellen)
Selbstverstindnis weichen, um dem Druck einer Beweislast zu entkom-
men, der sich beispielsweise in der Frage wiederfindet, wem die Ge-

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

biardensprache gehort (vgl. Vollhaber 2020: 388-401; RM: Z. 1125). Ein
Ansatz des erneuerten Selbstverstindnisses ist der Umgang mit Gebir-
densprache, dem Instrument der Kulturbegriindung der Gehorlosen-
kultur. Gleichwohl begriindet sich eine Existenzangst im Verlust dieses
Kulturguts. Wird die Gebirdensprache durch Horende enteignet, ist die
Existenz der Gehorlosenkultur infrage gestellt, obwohl die Gebarden-
sprache zugleich von Hérenden fiir die Kommunikation mit gehérlosen
Gebardensprachverwendern erlernt werden soll und aus eigenem In-
teresse heraus erlernt werden darf. Die Grundlage fiir den Umgang mit
Gebirdensprache besteht darin, die Gebardensprache als Mutterspra-
che von Gehérlosen und als Fremdsprache fiir Horende anzusehen und
im Zuge dessen eine Ablehnung gegeniiber Horenden zu vermindern.
Erst wenn die Horenden-Welt nicht mehr als Aggressor wahrgenommen
wird, kann sich das Verhiltnis zwischen Gehérlosen und Hérenden nor-
malisieren. Dafiir muss eine Horendenkultur formuliert werden.
Entgegen der Forschungsannahme geht es nicht um Inklusion im
Sinne einer Vergemeinschaftung, gleichwohl auch nicht primir um Be-
gegnung, sondern um einen strukturellen Dialog beiderseits selbstbe-
stimmter Individuen, der auf das Erreichen inhaltlicher Ziele ausgelegt
ist. Inklusion wird auf Grundlage der Gesetzgebung als Argument ver-
wendet, um fir die eigenen Rechte im Sinne einer gleichberechtigten
Partizipation zu kimpfen. Zugleich sind insbesondere gehérlose Men-
schen an Gesetze gebunden, durch die sie gleichsam einen niedrige-
ren gesellschaftlichen Status zugewiesen bekommen, wie in der Fra-
ge der Finanzierung von Dolmetschern. Behinderung kann nicht ge-
leugnet werden, denn ein Korper kann nicht geleugnet werden (weder
ein gehorloser noch ein hérender Korper). Insofern ist der Mensch in
seiner Entfaltung an seinen Kérper gebunden und in seiner Entschei-
dung behindert, ob er (kdrperbedingt) der gehorlosen Gruppe oder der
hérenden Gruppe angehért. Behinderung sollte allerdings (unbedingt)
als unkonnotierte und nicht als defizitorientierte Tatsache gelten. Nach
der Darstellung der drei vorherrschenden Modelle* iiber oder mit Men-

4 In der Darstellung der Modelle ist von vorherrschenden Paradigmen auszuge-
hen (vgl. Waldschmidt 2006: 87).

14.02.2028, 07:57:

143


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im

Gehorlose und Horende

schen mit Behinderung, wie Rafael Ugarte Chacén explizit fiir den ge-
horlosen Korper formuliert, sind alle drei Modelle wichtig, »weil sie die
Normverletzung, die dieser Korper in der von einer Mehrheit dominier-
ten Gesellschaft darstellt, unter unterschiedlichen Aspekten beleuch-
ten« (2015: 302). Entscheidend ist die Sichtweise von den Begriften nor-
mal und behindert: Wer ist durch was oder wen behindert? Und vor al-
lem geht es um die Konnotation dieser Begriffe, die eine Barriere her-
vorbringt. Es muss folglich darum gehen, Behinderung und Normalitit
nicht als mutmafliche statische Einheiten zu betrachten, sondern dual
miteinander zu entwickeln und zu nutzen. Ein Koérper soll nicht als Pro-
blem, aber dennoch wahrgenommen werden. Er soll kein paternalisti-
sches Mitleid erfahren, jedoch die Abweichung auch nicht abgesprochen
bekommen. Die Benennung von Unterschieden der spezifischen Le-
benswirklichkeit muss moglich sein. Sie sollte allerdings in einem inter-
aktiven und zunichst neutral konnotierten Verhiltnis zum anderen ste-
hen. Eine Normalitit, die Behinderung als normal betrachtet, muss neu
verhandelt werden, denn ein Streben nach Normalitit ist unabdingbar,
zeigt es doch Grenzen auf, die eine wichtige Orientierungsgrundlage
bieten (vgl. Kahle 2019: 46). So gesehen wiirde Normalitit eine Beidseitig-
keit erfahren. Integration und Inklusion gewinnen im Zusammenspiel
eine neue Bedeutung (vgl. Schiffter 2013: 56). Dabei ginge es darum,
weder einen Integrationsgedanken noch einen (paternalistischen) In-
klusionsgedanken abzulehnen, sondern gegenteilig beide Moglichkei-
ten bewusst mitzudenken. Es geht um Fantilitit®, das heifit eine fantile
Kommunikation miteinander (respektive Umgang) und eine fantile Wei-
terentwicklung der gesellschaftlichen Leitvorstellung. Es kann daher
nicht um eine herausgestellte (benannte) Differenz von Behinderung
und Nichtbehinderung (itbereinander) gehen, sondern vielmehr um die
Frage nach Riumen (miteinander). Die Frage nach Riumen enthebt die
Frage der Einzelfallabweichung und bildet unterschiedliche Bedirfnis-
se ab, die nicht von einer Defizitdarstellung einer bestimmten Einge-
schranktengruppe ausgeht (dieses bestimmte Defizit, auf das Ricksicht
genommen wird), sondern sich auf unterschiedliche Bediirfnisse aller

5 Mitdiesem Begriff beschreibe ich eine Miindigkeit im Gegensatz zu Infantilitat.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

Beteiligten beruft.® Der Mensch steht im Vordergrund und nicht die
Abweichung. Die Angst, wegen einer Mangelerscheinung diskriminiert
zu werden, kann dementsprechend genauso thematisiert und behan-
delt werden wie die Angst vor dem Unbekannten. Auf diese Weise kann’
die behinderte Kommunikation (die Barriere zwischen einander) sichtbar
werden.

Dem theoretischen Korpus entspringt die (kulturelle) Differenz als
tragender Faktor in der Verortung der Kulturen im Sinne eines Credos
fiir Eigenstandigkeit und Bereitschaft (vgl. Bhabha 2011: 54; Youseft &
Braun 2011: 30). Aus der empirischen Studie gehen Vielfalt, Wertschit-
zung und Selbstbestimmung als grundlegend gewiinschte Wertebasis
hervor, womit der Leitgedanke der Diversitit im Mittelpunkt steht.
Korper und demnach Sprache werden als Anlass fir Unterschiede
wahrgenommen, die durch einen spezifischen Habitus verschiedene
Kulturen hervorbringen. Somit treffen sich kulturelle Diversitit und
kulturelle Differenz und begriinden eine gemeinsame Ausgangsbasis
fur das interkulturelle Verhaltnis von Gehorlosen und Hérenden als
Schnittmenge. Die Ansitze von Homi K. Bhabha (2011) und Frangois
Jullien (2019) bilden daher eine erginzende Perspektive. Der fruchtba-
ren Wechselwirkung beider Ansitze kann eine Verortungsmoglichkeit
des kirper- und kulturgeprigten Menschen entspringen. Es ldsst sich
die Ausgangsbasis der Verstrickung von nunmehr Behinderung (nicht
Inklusion) und Interkulturalitit in dynamischer Wechselwirkung von
Diversitit und Differenz zusammenfiithren und ausbalancieren.

Die Aufhebung der Dichotomie — Gehdrlosen-Welt und Hérenden-
Welt — wird technisch im Sinne von barrierefrei und nicht kulturell
gesehen. Die Trennschirfe der Begrifte Barrierefreiheit und Inklusion ist

6 Ich méchte darauf verweisen, dass es sich nicht um den Terminus besondere
Beduirfnisse handelt. »Die Fahigkeiten und Bediirfnisse behinderter Menschen
sind nicht >besonders¢, sondern genauso vielfiltig wie die nicht behinderter
Menschen. Und sie haben nicht sbesondere Bediirfnisse, sondern das Recht,
nicht benachteiligt zu werden« (Karpa 2019).

7 Kann ist abhangig vom Beitrag der Akteure eine Moglichkeit. Es kann gelingen,
es kann allerdings auch schiefgehen. Meine Ausfithrung stellt eine Option dar.

14.02.2028, 07:57:

145


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Gehorlose und Horende

ebenfalls zu beriicksichtigen. Barrierefreiheit ist eine technische Vor-
aussetzung fiir Inklusion. »Inklusion schlief3t also Barrierefreiheit ein,
Barrierefreiheit schlief3t aber nicht die Inklusion ein« (Oliveira 2019).
Es geht daher um eine gebirdensprachliche Barrierefreiheit, die eine
Gebirdensprachkompetenz der Horenden voraussetzt. Ausgehend von
dem kulturellen Hintergrund handelt es sich um die Férderung von Bi-
lingualitit und nicht um sonderpidagogische Beschulung an separaten
Orten (vgl. Schiffter 2013: 54f.). Der gehorlose und der horende Korper,
auf dem sich (jeweils) Sprache begriindet, ist indes nicht revidierbar.
Im Zuge dessen macht Tomas Vollhaber den Kérper zum zentralen We-
sensmerkmal des Zwei-Welten-Konstrukts, der jedoch weder idealisiert
noch als defizitir verachtet werden sollte (vgl. 2018: 403). Im Sinne ei-
ner Gesellschaft konnen die beiden Welten (Kulturen) der Gehérlosen
und der Horenden nicht vollkommen getrennt voneinander betrachtet
werden, sondern bestehen nur in einer Wechselwirkung zueinander.
Es geht vor allem um ein nicht aufhebbares, legitimes Zwei-Kulturen-
Konstrukt.

Unterdessen existiert kein Lokalraum, dem sich Gehorlose zugeho-
rig fithlen kénnen. Die allgemeine Lebensgrundlage bestimmt ein ho-
rendes Normen- und Wertesystem, indem sich Horende durchaus lo-
kal verorten konnen. Diese Tatsache findet zwar eine wissenschaftliche
Erwihnung (vgl. Ugarte Chacdn 2015: 109; Bauman & Murray 2014: 31;
Vollhaber 2018: 403), bleibt jedoch unter den Akteuren in seiner Bedeu-
tung bislang unbeleuchtet und ist insofern weitgehend marginalisiert.
Allerdings ist festzustellen, dass der fehlende Lokalraum der Hauptgrund
ist fir die Diskrepanz gehorloser und horender Menschen. Er evoziert
ein Machtgefille. Diese Erkenntnis ist weder bewusst noch kann das
Problem eines fehlenden Lokalraums der Gehorlosenkultur jemals auf-
gelost werden.

Die einzige Moglichkeit der kérperlich und kulturell bedingten Ver-
ortung besteht in der kognitiven RaumerschlieRung. Diese kognitiven
Erfahrungsraume kann es erst geben, wenn sich die kulturellen Codes
gleichermafen benennen lassen. »Wissenschaft bildet nicht die Wirk-
lichkeit des Raums ab, sondern trigt dazu bei, Raum zu konstruie-
ren, wobei dieser Konstitutionsprozef3 selbst zum Gegenstand der For-

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

schung gemacht werden kann« (Léw 2019: 220). Raum kann erfahrbar
gemacht und verstanden werden, Raum kann aber weder von seinem
Seinszustand in eine generelle Verstehbarkeit tibersetzt noch hin zu ei-
nem Seinszustand konzipiert werden. Dies ist jedoch kein Grund, Raum
nicht erfahren zu wollen und Raum nicht erfahrbar zu machen. Ei-
ne Nichtiibertragbarkeit zeugt von der Momentaufnahme gelebter Au-
thentizitit, die es zu bewahren gilt. Es lisst sich zusammenfiihren,
dass sich gegenkulturell-geteilte Riume in Anlehnung an Martina Léw
(2019) und Rafael Ugarte Chacdn (2015) und ein dritter Raum nach Ho-
mi K. Bhabha (2011) einander bedingen, um eine vielfiltig-differen-
tial anerkannte Eigenstindigkeit von Hérstatus-Sprach-Kulturen® unter
der Maf3gabe einer Dialog- und Begegnungsermoglichung zu gewihr-
leisten. Beliefe man es bei gegenkulturell-geteilten Riumen, konnte
kein Dialog gewonnen werden, sondern jeglicher Impuls dazu wiir-
de unmittelbar entkriftet (vgl. Vollhaber 2010: 559). Fiir eine weitrei-
chend soziale Akzeptanz von beiden Seiten ist die symbiotische Ver-
bindung von strukturalem Dialog (zur Erreichung inhaltich-sachlicher
Ziele) und personlicher Begegnung (willentlicher Austausch) unabding-
bar. Es miissen Riume formuliert werden, in denen diese Verbindung
moglich ist. An der Stelle greift der dritte Raum, der nicht ausschlie3-
lich als dialogbasierter Verhandlungsraum zu betrachten ist, sondern
genauso als begegnungsbasierter Kreationsraum. Ein Verhandlungsraum
ist kein KreifSsaal fiir Begegnung. Es kann kein Verhiltnis geboren werden,
indem ein Verhiltnis durch das Verhiltnis verhandelt wird, wonach ein
Miteinander gesucht, ein Ubereinander geschieht und ein Ubereinan-
der bleibt und das Verhiltnis kulturangehorig gespalten aus dem Ver-
handlungsraum hervortritt. Genau diese Stelle lisst Bhabha in seinem
Konzept des dritten Raums offen (vgl. 2011: 42f.). Es kann ein Verhiltnis
entstehen, das durch ein drittes Thema nicht fokussiert wird. Es ergibt
sich. Eine begegnungsbasierte interraumliche Beziehung von Kulturen
kann nur entstehen, wenn sie nicht verhandelt werden muss. Kurz und

8 Diese beabsichtigte Schreibweise weist auf die triadische Verbindung von Hor-
status, Sprache und Kultur, wobei erst die Zusammensetzung dieser drei Ele-
mente ein Ganzes ergibt.

14.02.2028, 07:57:

147


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Gehorlose und Horende

biindig schliefle ich daraus: Es kann nur ein dritter Raum bzw. Zwi-
schenraum entstehen, wenn ein drittes Thema als Instrument fungiert,
das punktuell erschlossen und durch einen dritten Menschen als Ver-
mittler moderiert wird. Der dritte Mensch ist fiir die Schaffung der
Grundstrukturen unabdingbar mit dem Ziel, dass sein Wirken als Ver-
mittler irgendwann obsolet erscheint, wenn sich eine interriumliche
Beziehung hinreichend etabliert hat. Diesen gemeinsamen Raum, in dem
die Beziehung stattfindet, kann es nur geben, wenn es auch geteilte Riu-
me gibt. Der gemeinsame Zwischenraum jedoch muss so gestaltet sein,
dass sich von einer gemeinsamen Ausgangsbasis her die Differenz ent-
falten kann. Ich schlage daher eine kognitive Raummodellierung vor.

8.4 Vorschlag: Ansatz einer kognitiven Raummodellierung

Es besteht ein Deaf Space, der allerdings von mafigeblicher Einflussnah-
me der Horenden gepragt ist. Die Konstitution Deaf Space, inbegriffen
Deaf Rules (geltende kulturelle Codes von Gehérlosen) wird nicht ver-
handelt, denn dafiir gibt es keine Grundlage. Erst mit einem Gegeniiber
verschafft sich der Deaf Space eine Legitimitit, denn dann kann ver-
handelt werden. Nach aktuellem Status quo speist sich der Deaf Space
aus der anonymen Horenden-Welt (der vermeintlichen Horendenkul-
tur) und steht mithin in deren Abhingigkeit, das bedeutet, es gehort
alles zur Horenden-Welt, was nicht zur Gehérlosenkultur gehort. Die
Notwendigkeit eines definierten Hearing Space® ist daher zunichst un-
scheinbar. Vielmehr gelte wohl ein definierter Hearing Space als per-
manenter, auferlegter Konfrontationsraum fiir Gehoérlose, der die Aus-
mafie der Repression nur weiter verschirfen witrde. Der Hearing Space
wire natiirlich ein Raum, in dem vorwiegend (das heif3t nicht ausschlieR-
lich) Lautsprache nach den kulturellen Codes von Hoérenden praktiziert
wird, nicht zuungunsten von Gehoérlosen. Allerdings sollten auch Hé-
rende nicht das Gefiithl haben, dass ihnen ihr Raum weggenommen und

9 Den Begriff leite ich von dem bereits etablierten Begriff Deaf Space ab.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

durch einen aufgesetzten Deaf Space ersetzt wird. Die Anerkennung ei-
nes Hearing Space hitte eine, zum Deaf Space gleichgestellte Funktion
und Legitimitit und konnte damit eine nachvollziehbare Gleichberechti-
gung Gehorloser und Hérender durch die Moglichkeit der individuellen
Verortung beider Weltenbewohner bewirken. In den jeweiligen Riumen
findet der dazugehorige Kulturcode eine Beriicksichtigung. Der Raum
ist klar definiert. Es wird erst einen anerkannten Deaf Space geben,
wenn es einen anerkannten Hearing Space gibt. Gleichberechtigt bedeu-
tet in Balance, die nur im Gegengewicht funktioniert. Um den Ansatz der
beiden Spaces anschaulich auf den Punkt zu bringen, stelle man sich
ein Theater vor:*°® Ein Theaterstiick, das Gebirdensprache als Bithnen-
sprache verwendet, ist im klassischen (anerkannten) Deaf Space anzu-
siedeln. Horende diirfen ihn besuchen, jedoch nicht beeinflussen. Aktiv
sind die Gehorlosen, passiv die Horenden. Ein Theaterstiick, das Laut-
sprache als Bithnensprache verwendet, ist im (anerkannten) Hearing
Space anzusiedeln, den Gehérlose besuchen diirfen, jedoch nicht maf3-
geblich beeinflussen. Aktiv sind die Hoérenden, passiv die Gehorlosen.
Nun ergibt sich eine Liicke. Wo ist der Raum, indem beide — Ge-
hérlose und Horende — gleichermafien agieren, indem méglicherwei-
se beide Sprachen (die Deutsche Gebirdensprache und die deutsche
Lautsprache) verwendet werden kénnen und der so dringend erforder-
lich ist? Es braucht einen dritten (hybriden) Zwischenraum. Hier greift
der Ansatz der eingeleiteten Gebirdensprachgemeinschaft", ein Raum in
der Mitte, der, so wie er momentan besteht, einen hohen Bedarf auf-
weist, besprochen zu werden, denn er wird als Deaf Space gehandhabt,
an dem Horende teilhaben diirfen, der aber von Horenden als gemein-
samer Begegnungsraum interpretiert wird, an dem beide Seiten gleicher-
maflen partizipieren konnen. In Weiterfithrung der Begriffe Deaf Space

10 Ichverwendeandieser Stelle das Beispiel Theater, weil esim Zuge der Experten-
interviews und meiner Recherchen im Vorfeld im Sinne einer Zusammenarbeit
von Gehorlosen und Horenden das prignanteste Thema war.

11 Schon allein, dass es die Gebirdensprachgemeinschaft im Wortlaut gibt und von
Gehorlosen und Horenden genutzt wird, zeigt den Bedarf fiir eine Weiterent-
wicklung (vgl. EK: Z. 214-217).

14.02.2028, 07:57:

149


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Gehorlose und Horende

und Hearing Space benenne ich den gesuchten Raum in der Mitte, den
Zwischenraum, den dritten Raum, in dem ein konsensuales, barrierefreies
Mindset herrscht,'* als Intercultural Space.

Der Intercultural Space ist so angelegt, dass er maximalen Spiel-
raum in der Ausprigung besitzt. Die Maf3gabe lautet: Beide Seiten
verhandeln gleichermaflen partizipierend. Bedirfnisse beider Wel-

3 miissen beriicksichtigt werden. Welche Sprache zu welchem

ten
Anteil verwendet wird, obliegt den Akteuren, die diesen Raum jeweils

ausfiillen.

»Rahmenbedingungen kénnen sein, dass Riume da sein miissen, dass
so was selbstverstandlich ist, dass Gelder bereitstehen, dass da keine
Diskriminierung vonstattengehen darf. Innerhalb des Konzepts miis-
sen sich die Menschen immer wieder zusammenraufen. [..] Man muss
sich immer wieder neu sortieren und immer wieder neu betrachten
und neu ausloten« (RM: Z. 940-945).

Ein Raum der moglichen Begegnung muss (abgesehen von wirtschaftli-
chen Ressourcen') so gestaltet sein, dass Berithrungsingste abgebaut
werden konnen, dass Fragen gestellt werden (diirfen) und Antworten
erwartet werden kénnen, das heifdt, Fehler sind erlaubt. Insofern wire
es ein Raum der Fehlerkompetenz'®, in dem mit Unsicherheit aufeinander

12 In Anlehnung an Jiirgen Dusel, der von kommunikativer Barrierefreiheit spricht
(vgl.ID: Z. 345-350).

13 Ich nutze den Begriff Welten in der Hoffnung, dass er eines Tages mit dem Be-
griff Kultur ersetzt werden kann, wenn die Horendenkultur formuliert ist.

14 Innerhalb dieser Forschung ist es leider nicht moglich, die notwendigen bro-
kratischen Strukturen und 6konomischen Moglichkeiten zu priifen und etwai-
ge neue Wege zu konzeptualisieren, wenn es auch dringend erforderlich ware.
Hieran lief3e sich ein Anschlussprojekt realisieren.

15 Dieser Begriff kann mit der Inkompetenzkompensationskompetenz von Odo Mar-
quard ins Verhiltnis gesetzt werden (vgl. Marquard 1995: 23-38). Allerdings
kreist Marquard in seinen Ausfithrungen um den selbstreferenziellen Legiti-
mitdtsanspruch der Philosophie durch Philosophie, was ein anderes Licht auf
die Grundaussage wirft, als diese Untersuchung es zuldsst.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Ergebnisdarstellung

zugegangen werden kann und in dem klar ist, dass auch ein unpassen-
des Wort kein Problem darstellt. Der Umgang miteinander muss sich
jedoch immer in der gréfRtméglichen Kompetenzbereitschaft von Spra-
che und kulturspezifischem Wissen vollziehen. Was die Verortung fiir
Deaf Space und Hearing Space gilt, gilt ebenso die Verortungsmoglich-
keit fiir den Intercultural Space. Durch ein sich verorten kinnen revidiert
sich eine zwangsliufige funktionale Legitimitit, sodass der Intercultu-
ral Space eben jenen Lern- und Erfahrungsraum®® bereitstellen kann,
den es bislang nicht gibt. Um es mit den Worten von Elisabeth Kauf-
mann abschlieRend auszudriicken: »Gegenseitiger Respekt, gegensei-
tige Anerkennung. Dann kann man sich begegnen. Das ist eigentlich
ganz einfach« (EK: Z. 496f.).

8.5 Kommunikative Validierung

Alle Experten erhielten die angefertigte empirische Diskussion zur Prii-
fung vorgelegt und waren mit der Ausformulierung der empirischen
Diskussion einverstanden. Einige Experten duflerten sich ausfithrlich
und gaben eine durchweg positive Riickmeldung. So sei die empirische
Diskussion sehr gut informativ und detailliert erliutert und mit der
Raummodellierung des Deaf Space, Hearing Space und Intercultural
Space, genau der Kern des Problems aufgegriffen und hinreichend die
Liicke gefiillt mit Aussicht auf Hoffnung. Es sei nicht der Fall, dass mei-
ne Horenden-Perspektive iiberwiege, was in diesem Kontext unbedingt
zu beriicksichtigen ist. Die Objektivitit sei sehr angebracht gewesen
und verbunden mit dem nétigen respektvollen Umgang sehr wertvoll.
Es wurde zudem bemerkt, dass alle Experten trotz ihrer so verschie-
denen Blickwinkel die gleiche Meinung und Einschitzung duferten.

16  DerLernraum zielt besonders auf Hérende ab, die die Gebardensprache lernen
wollen, ohne einen funktionalen Zugang (durch Familie oder Beruf) zu haben,
die ein Praxisfeld fir eine Anwendung suchen und damit personlichen Kontakt
ohne einen konkreten Anlass vorweisen miissen, der lber ein interkulturelles
Interesse hinausgeht.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Gehdrlose und Horende

Es gab eine Riickmeldung zu einer speziellen Textstelle, in der es um
die Bedeutung der Aussage ging. So wurde die Bedeutung der Haltung
in der Darstellung angepasst, nicht jedoch der inhaltliche Ausgangs-
punke.

14.02.2028, 07:57:


https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

