
8 Ergebnisdarstellung

Zunächst werden die jeweiligen Kernpunkte des theoretischen Korpus

und der empirischen Diskussion zusammengefasst, um die Ergebnisse

hinreichend theoretisch einordnen zu können. Im Anschluss folgt die

eigentliche Ergebnisdarstellung im Hinblick auf die Erkenntnisse aus

der Theorie und der Empirie, die in den theoretischen Kontext einge-

bettet werden, der einenmaßgeblichen Impuls für die operative Kennt-

nisnahme liefern soll. Abgerundet wird das Kapitel mit der kommuni-

kativen Validierung durch die Experten.

8.1 Auf einen Blick – Theoretischer Korpus

Es herrscht ein scheinbar unüberwindbares Machtverhältnis zwischen

repressierten Gehörlosen und hegemonial handelnden Hörenden, das

durch Stigmatisierung und Audismus (Vorzug der Lautsprache zum

Nachteil von Gehörlosen) angetrieben wird (vgl. Ugarte Chacón 2015:

237) und sich in der Debatte um kulturelle Aneignung im Kontext der

Gebärdensprache zentriert (vgl. Grünberger 2020: 248). Es geht nicht

primär um den Akt selbst, sondern seinen Bedeutungsgehalt (vgl.

Hahn 2011: 11). Es gelten bislang konnotierte Begriffe wie Behinderung

und Hearing Privilege, die nach bestimmten Wertmaßstäben ausge-

richtet sind und mit bestimmten Machtverhältnissen einhergehen

(vgl. Rajashekhar 2011: 294). Die Interkulturalität zwischen Gehörlosen

und Hörenden wird von Anna Mindess (vgl. 2006: 46) anhand der

Darstellung von High-Context-Culture (Vertrauenskultur) und Low-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Gehörlose und Hörende

Context-Culture (Vertragskultur) aufgegriffen. Ebenso verweisen Ina

Werth und Horst Sieprath (vgl. 2002: 364) auf Aspekte einer interkultu-

rellen Kommunikation und stellen den kulturell bedingten Unterschied

von emotionalem Kollektivgedanken (unter Gehörlosen) und sachlichem In-

dividualgedanken (unter Hörenden) heraus. Der Gehörlosenkultur selbst

liegen Kulturalitätskonzepte wie Deafhood und Deaf-gain zugrunde, die

in ihrer Darstellung einer Beweisgrundlage der Existenzberechtigung

als essentialistisch betrachtet werden. Innerhalb dieser Konzepte

würde Diversität als Argumentationsgrundlage genutzt. Das zeigt die

Abgrenzung zu Hörenden und die innere Vergemeinschaftung zur

Stärkung einer (kulturgeprägten) Identität eines gehörlosen Menschen

(vgl. Bauman & Murray 2014: 27f.).

In Bezug auf eine kulturelle Identität schlägt François Jullien das

Konzept des Abstands vor als Möglichkeitsraum für die Eröffnung von

Dialog, indem etwas Gemeinsames entstehen kann. Damit wendet er

sich gegen die Auffassung einer kulturellen Identität, die nach Jullien

erst unüberwindbare Gräben zwischen den Kulturen schaffe (vgl. 2019:

41f., 73). Homi K. Bhabha entgegnet, dass durch ein zwangsläufiges Ge-

meinsames ohne Orientierungsmöglichkeit die Gräben (nach der Auffas-

sung Julliens) erst entstehen. Er lehnt eine kulturelle Diversität ab und

wendet sich stattdessen der von ihm eingeführten kulturellen Differenz

zu, um Kulturen verorten zu können (vgl. 2011: 54). Alle unbedingten

Vereinheitlichungsprozesse würden erst eine Distanz zwischen Kultur-

trägern befürworten, was sich gleichwohl im Verhältnis von Gehörlosen

und Hörenden niederschlägt. Auch Hamid Reza Yousefi und Ina Braun

(vgl. 2011: 53) konstatieren eine Eigenständigkeit der (kulturgeprägten)

Identität eines Menschen, mit deren Hilfe sich eine Kultur beschrei-

ben ließe. Daher muss die Heterogenität in der Frage von Ansätzen der

Begegnung zwischen den Individuen berücksichtigt werden (vgl. Voll-

haber 2012: 540). Maßgeblich ist eine Anerkennung der Andersheit zwi-

schen allen Beteiligten, die sich in der Anerkennung des Selbst und des

anderen äußert (vgl. Bolten 2012: 88).

Neben der Kulturalitätsperspektive gibt es die Perspektive der

Behinderung. Gehörlose gelten aufgrund einer Sinneseinschränkung

und damit pathologisch als behindert (vgl. Ugarte Chacón 2015: 75),

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 137

was ein hinreichendes Machtgefälle zwischen sogenannten Behinderten

und Normalen evoziert. Hinsichtlich der Perspektive auf Behinderung

und den Umgang mit Behinderung wurden drei Modelle aufgezeigt,

die innerhalb des Leitgedankens Inklusion diskutiert werden (vgl.Wald-

schmidt 2005, 2006): das medizinische Modell, das Behinderung als

Mangel begreift; das soziale Modell, das von Behinderung als soziale

Konstruktion ausgeht; das kulturelle Modell, das die Wechselwirkung

von nicht behinderten und behinderten Menschen zum Untersu-

chungsgegenstand macht, das heißt nicht konstruiert, sondern den

Konstruierenden des sozialen Modells selbst untersucht. Alle Modelle

halten jedoch am behinderten Körper als negativ konnotierte Abwei-

chungmit Blick auf einenMenschen fest. Das soziale und das kulturelle

Modell widmen sich allenfalls einem Umgang mit der Abweichung (vgl.

Ugarte Chacón 2015: 302). Diesen Aspekt betonen auch Hermes und

Rohrmann, die die Disability Studies dafür verantwortlich machen,

über keine Objektivität in der Forschungsperspektive zu verfügen,

woraus sich ein hegemonial-paternalistisches Paradigma über Behin-

derung (erst) ergibt (vgl. 2006: 8). Im Zusammenhang mit Gehörlosen

steht aus der Perspektive Hörender mehrheitlich das medizinische

Modell im Mittelpunkt, wohingegen sich Gehörlose auflehnen und

sich eher binnen-kulturell einem eigenständigen kulturellen Modell

verschreiben (vgl. Ugarte Chacón 2015: 75f.), das jedoch nur innerhalb

der Community zum Tragen kommen kann. Im Verhältnis zu Hö-

renden greifen politisch-rechtliche Strukturen, sodass sich gehörlose

Menschen in der Zusammensetzung von Hörenden und Gehörlosen

gezwungen sehen, sich innerhalb des sozialen Modells zu positionieren

(vgl. Rombach 2017: 411ff.).

Der Körper ist zentral, wenn es um das Verhältnis Gehörloser und

Hörender geht. Anne Waldschmidt manifestiert eine Verstrickung von

Körper und Gesellschaft in der Formung der Lebenswirklichkeit eines

Menschen (vgl. 2006: 88).Nach JörgMichael Kastl ist die Sozialität eines

Körpers ein beeinflussender Faktor zwischenmenschlicher Beziehung

(vgl. 2017: 107). Der Körper unterliegt stets Bewertungen von außen, das

heißt, er ist nach Erving Goffman stigmatisiert (vgl. 1972: 11). Martina

Löwmacht den Körper zum Zentrum für die Erschließung von Räumen

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Gehörlose und Hörende

(vgl. 2019: 179). Die Frage ist, wie diese Körper im Raum zueinander

finden.

Eine Raumkonstitution wird nach Löw von Spacing und Synthese ge-

leitet, das heißt von einer Raumschaffung und seiner Einbettung in die

lebensweltliche Umgebung der Akteure (vgl. 2019: 155-159). Diese Pro-

zesse verlaufen innerhalb einer wechselseitigen Dynamik von Hand-

lung und Struktur (vgl. ebd.: 166f.). Raum als kognitiver Möglichkeits-

und Erfahrungsraum ist getrennt von der Benennung eines Ortes als

konkret lokalisierbare Stelle zu verstehen (vgl. ebd.: 199). Gegenkultu-

rell geteilte Räume am Beispiel des Deaf Space als Schutzraum (vgl. Uh-

lig 2012: 333) lassen keinen Impuls einer dialogorientierten Weiterent-

wicklung zu. Eine Lösung erscheint im Konzept des dritten Raums von

Bhabha, der unter der Vorbedingung von kultureller Differenz als in-

teraktiver Zwischenraum zu verstehen ist (vgl. 2011: 55ff.). Der dritte

Raum ergibt sich aus den gegenkulturell-geteilten Räumen, die für eine

interräumliche Beziehung im kognitiv angelegten dritten Raum unab-

dingbar sind. Ein Verhältnis wird insofern bestimmt, indem es bewusst

verhandelt wird. Damit ist die grundlegende Frage verbunden, ob ei-

ne Dichotomie des Zwei-Welten-Konstrukts, das heißt der Gehörlosen-

Welt und der Hörenden-Welt aufgehoben oder beibehalten werden soll.

Diese Ansätze stehen bislang unüberwindbar gegeneinander (vgl. Mo-

hos 2017: 34f.; Vollhaber 2018: 403). Insofern bleibt die Frage zunächst

unbeantwortet, wie ein gemeinsamer Raum erschlossen werden kann:

durch einheitliche Vielfalt (Ablehnung der Dichotomie) oder durch dif-

ferente Eigenständigkeit (Aufrechterhaltung der Dichotomie).

8.2 Auf einen Blick – Empirische Diskussion

Gehörlose und Hörende sind verschieden. Das lässt sich nicht abstrei-

ten und nicht durch den Ansatz von Vielfalt verdecken. Den Experten

geht es um Vielfalt. Vielfalt kann allerdings nur tragend sein, wenn sie

nicht zur Einfalt erklärt wird, weil somit die Gefahr einer neuen un-

greifbaren Einheit besteht. Vielfalt begründet sich durch die Anerken-

nung von vielfältigen Unterschieden. Die Unterschiede wiederum tref-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 139

fen sich in der Verstrickung von Behinderung und Interkulturalität, die

nicht in Abhängigkeit voneinander betrachtet werden, weil die Vorgän-

ge zu sehr ineinander verstrickt sind als dass sie bislang verstehbar,

handhabbar und formulierbar sein können. Das hinwieder führt zu ei-

nem distanzierten Verhältnis von Gehörlosen und Hörenden.1

Hörende gehen bei Gehörlosen von einer Behinderung aus. Gehör-

lose gehen – auf sich selbst gerichtet – von Kulturalität aus, womit

diese beiden Gruppen geprägt von sprachlichen Umgangsunterschie-

den zwischen rational-sachlich und emotional-unbestimmt ohne ge-

meinsame Ausgangsbasis aneinander vorbeidenken. Gehörlose sehen

sich nicht als behindert an. Die Community heißt freilich hörbehinderte

Menschen (Schwerhörige oder Menschen, die technische Hilfsmittel be-

nutzen) willkommen, womit das interne Machtgefälle ersichtlich wird.

Behinderung geht also einher mit einem verminderten gesellschaftli-

chen Status.Daher wird derHörstatus als Kulturalitätsanlass (das heißt

die Beschreibung, ob ein Mensch der gehörlosen oder der hörenden

Gruppe angehört) von Gehörlosen weitgehend revidiert, von Hören-

den hingegen als unkonnotierte Tatsache oder, wennHörende über kei-

nerlei Gehörlos-Kulturwissen verfügen, als paternalistisch zu behan-

delndes Artefakt gesehen. Der Kulturschwerpunkt der Gehörlosenkul-

tur ist für Hörende nur schwer zu erfassen, weil keine Zugänge be-

stehen, die Kultur kennenzulernen, die über funktional-legitime Hin-

tergründe hinausgehen. Ein funktionaler Hintergrund kann zum Bei-

spiel die Berufsgruppe der hörenden Gebärdensprachdolmetscher sein.

Die Diskrepanz ist im Zuge der Debatte um die kulturelle Aneignung

und die fundamentale Frage nach einem Besitztum der Gebärdenspra-

che deutlich geworden. Gehörlosen sehen die Gebärdensprache als ein

ihnen gehörendes Kulturgut. Hörende sind dagegen der Auffassung,

dass Sprache (gleich welche) keinem Besitztum einer bestimmten Kul-

turgemeinschaft entspricht, sondern frei in der Verwendung eines je-

den Menschen ist, der die Sprache, um die es geht, lernen und ver-

wenden möchte. Es kristallisiert sich heraus, dass es in der viel bespro-

chenen Debatte um die kulturelle Aneignung im Grunde nicht um die

1 Diese Prozesse sind alle denkbar, wenn sie einmal plausibel formuliert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Gehörlose und Hörende

Debatten-Aufhänger geht, sondern so einfach wie komplex um die Zu-

rückweisung einer paternalistischen Haltung und die Verteidigung von

Gebärdensprache als existenzbegründendes Kulturgut.

Die Hörenden-Welt wird indes kaum hinterfragt, wobei sie nur in

Anbetracht der Gehörlosen-Welt besteht und diese nur als Gegenstück

zu Hörenden. Welten bzw. Kulturen stehen sich in unmittelbarer Ab-

hängigkeit gegenüber. Gelegentlich fällt der Begriff der Hörendenkultur,

ohne dass eine Hörendenkultur bislang formulierbar ist. Es gibt keine

Hörendenkultur. Kein Hörender spricht von sich als Hörender, weshalb

auch nicht von einer Identität eines Hörenden mit dem Hintergrund

seiner Hörendenkultur ausgegangen wird. Anders ist es bei den Ge-

hörlosen. Die Identität mit dem Hintergrund von Sprache und Kultur

muss verteidigt werden, weil sie von der hörenden Mehrheitsgesell-

schaft weitgehend verkannt wird. Die Identitätsfrage besteht jedoch

eben wegen der Verstrickung von Behinderung und Interkulturalität

ohne ein passendes Gegenstück.

Es besteht aktuell ein Missverhältnis zwischen Gehörlosen und

Hörenden, woraus sich wahrgenommene Machtgefälle in Form von

(struktureller) Diskriminierung und Paternalismus ergeben. Der hö-

renden Mehrheit wird Macht zugesprochen, mit nur scheinbar einem

Grund: der fehlende Lokalraum. Es gibt keinen Ort, den man nach

freier Entscheidung betreten oder verlassen kann. Es gibt kein Gehör-

losenland. Es gibt keine Möglichkeit der örtlichen Lokalisierbarkeit. Es

gibt nur ein aufoktroyiertes Normen- und Wertesystem von Hörenden

ohne das Bewusstsein für eine gemeinsame Lokalraumkultur (als Staats-

bürger, die eine bundeskulturspezifische Sozialisation erfahren haben:

Gehörlose und Hörende leben beide in Deutschland). Es ist daher von

einer Hörstatus-Sprach-Kultur auszugehen. Ein kognitiver Kulturraum

ist demzufolge notwendig, der als Schutzraum fungieren kann und

muss. Allerdings erfährt ein Deaf Space, wie er bislang gehandhabt

wird, eine maßgebliche hörende Einflussnahme, denn er wird im

Kontext der Gebärdensprachgemeinschaft praktiziert. Ein kognitiver

Kulturraum ist in Ermangelung eines Lokalraums nicht definiert. Die

Welten der Gehörlosen und der Hörenden bestehen insofern weiter

fort.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 141

Ein Zwei-Welten-Konstrukt lässt sich nicht aufheben. Es ist eine

Differenz des Hörstatus, der Sprachverwendung, der Kulturzugehörig-

keit sowie der Lebenswelt auf kultureller und politischer Ebene gege-

ben. In weiter Vorausschau ist jedoch das Zwei-Welten-Konstrukt als

Zwei-Kulturen-Konstrukt zu betrachten. Dieses bettet sich in die Per-

spektive eines gesellschaftlichen Generalzustands, indem Gesellschaft

gesellschaftlich unkonnotiert konstruiert wird. Damit lässt sich spezi-

fisches (Kultur-)Wissen auch annehmen und Kulturräume lassen sich

kognitiv erschließen.2 Dies funktioniert am besten über ein drittesThe-

ma, ohne dass der Gegenstand (das Verhältnis) selbstreferenziell ver-

handelt wird. Auch ein dritter Mensch als Vermittler von Kulturange-

hörigen ist für die Phase des Brückenbauens maßgeblich. Im Grunde

genommen habenwir esmit einemZustand behinderter (blockierter) Kom-

munikation zu tun. Es geht weder um Inklusion noch vornehmlich um

Begegnung.3 Es geht grundlegend um Dialog zum Erhalt der Selbstbe-

stimmung über die Anerkennung von Rechten. Eine dialogorientierte

Grundlage kann nur bestehen, wenn das Täter-Opfer-Prinzip (Macht-

verhältnis) entmachtet wird.

8.3 Zusammenfassende Ergebnisse

In Anlehnung an die forschungsleitende Fragestellung, inwiefern Räu-

me innerhalb einer Verstrickung von Inklusion und Interkulturalität vorstellbar

sind, lassen sich nun Ergebnisse unter einer theoretischen Einordnung

zusammenführen. Die forschungsleitende Fragestellung stützt sich auf

die Annahme, dass es sich im Verhältnis von Gehörlosen und Hörenden

um eine Verstrickung von Inklusion und Interkulturalität handelt, die

2 Es geht (noch) nicht um Orte, die sich von selbst ergeben, wenn die (kognitive)

Raumfrage im Sinne von Strukturen geklärt ist.

3 Inklusion wird von Gehörlosen als Argumentationsgrundlage verstanden, um

Rechte zu erkämpfen, von Hörenden hingegen als Willkommenskultur in ei-

nem vorherrschenden Normen- und Wertesystem.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Gehörlose und Hörende

grundlegend für eine Begegnung Gehörloser und Hörender ist und als

unabdingbar für eine soziale und politische Gleichstellung erscheint.

Unausgesprochen steht bisher die vorliegende Verstrickung von Be-

hinderung und Inklusion imRaum, diemaßgeblich für das bislang diskre-

pante Verhältnis zwischen Gehörlosen und Hörenden ist. Beide Strö-

me werden zwar bewusst wahrgenommen, jedoch nicht miteinander

in ein Verhältnis gesetzt. Die Gehörlosenkultur wird nur innerhalb der

Gehörlosen-Community formuliert und ist von außen kaum sichtbar.

Eine Hörendenkultur hingegen ist weder aus wissenschaftlicher noch

aus operativer Sicht definiert, gilt jedoch als benötigtes Gegenstück für

eine Gegenüberstellung. Es geht im diskrepanten Verhältnis Gehörlo-

ser und Hörender um die Vorstellung der »Ideologie der Überlegenheit des

hörenden Menschen [Hervorheb. im Original]. Die Überlegenheit Hören-

der zeigt sich gerade darin, dass sie ihr Hörend-Sein nicht thematisie-

ren, sondern normativ voraussetzen« (Vollhaber 2012: 543). Diese (un-

wissende) Haltung wird als Vorwurf und als Instrument der Befrei-

ung innerhalb der Gehörlosen-Community weithin mit Audismus in

Verbindung gebracht, auf der sich die Existenz begründet. Verändert

sich diese Form der Existenzberechtigung, das heißt das Erstreiten als

Basis (vgl. Bauman & Murray 2014: 23) in Richtung einer Normalität

von innen zugunsten eines normalen Verhältnisses mit einem hören-

den Umfeld, fehlt die Basis des Erstreitens, sodass sich eine neue Form

der Existenzangst konstituiert.Wenn diese Basis der Differenz und da-

hingehend ständiger (rechtfertigender) Selbstbehauptung im Zuge ei-

ner Annäherung Gehörloser und Hörender weggenommen wird, kann

die Gehörlosenkultur existenziell bedroht sein, womit auch eine ob-

ligatorische Unterbindung von Dialog verbunden sein kann, um eine

identitätsbeweisende Haltung zu wahren. Ein Dialog gehörloser und

hörender Menschen hätte zur Folge, dass die Gehörlosenkultur eine

neue Basis benötigt und demnach vollkommen neu definiert werden

muss. So konkretisiere ich im Umkehrschluss: Um einen Dialog Gehör-

loser und Hörender zu forcieren, müssen die Kulturen (neu) gedacht

werden und die Selbstbehauptung (nach außen) einem (individuellen)

Selbstverständnis weichen, um demDruck einer Beweislast zu entkom-

men, der sich beispielsweise in der Frage wiederfindet, wem die Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 143

bärdensprache gehört (vgl. Vollhaber 2020: 388-401; RM: Z. 1125). Ein

Ansatz des erneuerten Selbstverständnisses ist der Umgang mit Gebär-

densprache, dem Instrument der Kulturbegründung der Gehörlosen-

kultur. Gleichwohl begründet sich eine Existenzangst im Verlust dieses

Kulturguts. Wird die Gebärdensprache durch Hörende enteignet, ist die

Existenz der Gehörlosenkultur infrage gestellt, obwohl die Gebärden-

sprache zugleich von Hörenden für die Kommunikationmit gehörlosen

Gebärdensprachverwendern erlernt werden soll und aus eigenem In-

teresse heraus erlernt werden darf. Die Grundlage für den Umgang mit

Gebärdensprache besteht darin, die Gebärdensprache als Mutterspra-

che von Gehörlosen und als Fremdsprache für Hörende anzusehen und

im Zuge dessen eine Ablehnung gegenüber Hörenden zu vermindern.

Erst wenn die Hörenden-Welt nicht mehr als Aggressor wahrgenommen

wird, kann sich das Verhältnis zwischen Gehörlosen und Hörenden nor-

malisieren. Dafür muss eine Hörendenkultur formuliert werden.

Entgegen der Forschungsannahme geht es nicht um Inklusion im

Sinne einer Vergemeinschaftung, gleichwohl auch nicht primär um Be-

gegnung, sondern um einen strukturellen Dialog beiderseits selbstbe-

stimmter Individuen, der auf das Erreichen inhaltlicher Ziele ausgelegt

ist. Inklusion wird auf Grundlage der Gesetzgebung als Argument ver-

wendet, um für die eigenen Rechte im Sinne einer gleichberechtigten

Partizipation zu kämpfen. Zugleich sind insbesondere gehörlose Men-

schen an Gesetze gebunden, durch die sie gleichsam einen niedrige-

ren gesellschaftlichen Status zugewiesen bekommen, wie in der Fra-

ge der Finanzierung von Dolmetschern. Behinderung kann nicht ge-

leugnet werden, denn ein Körper kann nicht geleugnet werden (weder

ein gehörloser noch ein hörender Körper). Insofern ist der Mensch in

seiner Entfaltung an seinen Körper gebunden und in seiner Entschei-

dung behindert, ob er (körperbedingt) der gehörlosen Gruppe oder der

hörenden Gruppe angehört. Behinderung sollte allerdings (unbedingt)

als unkonnotierte und nicht als defizitorientierte Tatsache gelten. Nach

der Darstellung der drei vorherrschendenModelle4 über oder mit Men-

4 In der Darstellung der Modelle ist von vorherrschenden Paradigmen auszuge-

hen (vgl. Waldschmidt 2006: 87).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Gehörlose und Hörende

schen mit Behinderung, wie Rafael Ugarte Chacón explizit für den ge-

hörlosen Körper formuliert, sind alle drei Modelle wichtig, »weil sie die

Normverletzung, die dieser Körper in der von einerMehrheit dominier-

ten Gesellschaft darstellt, unter unterschiedlichen Aspekten beleuch-

ten« (2015: 302). Entscheidend ist die Sichtweise von den Begriffen nor-

mal und behindert: Wer ist durch was oder wen behindert? Und vor al-

lem geht es um die Konnotation dieser Begriffe, die eine Barriere her-

vorbringt. Es muss folglich darum gehen, Behinderung und Normalität

nicht als mutmaßliche statische Einheiten zu betrachten, sondern dual

miteinander zu entwickeln und zu nutzen. Ein Körper soll nicht als Pro-

blem, aber dennoch wahrgenommen werden. Er soll kein paternalisti-

sches Mitleid erfahren, jedoch die Abweichung auch nicht abgesprochen

bekommen. Die Benennung von Unterschieden der spezifischen Le-

benswirklichkeitmussmöglich sein. Sie sollte allerdings in einem inter-

aktiven und zunächst neutral konnotierten Verhältnis zum anderen ste-

hen. Eine Normalität, die Behinderung als normal betrachtet, muss neu

verhandelt werden, denn ein Streben nach Normalität ist unabdingbar,

zeigt es doch Grenzen auf, die eine wichtige Orientierungsgrundlage

bieten (vgl. Kahle 2019: 46). So gesehenwürdeNormalität eine Beidseitig-

keit erfahren. Integration und Inklusion gewännen im Zusammenspiel

eine neue Bedeutung (vgl. Schäffter 2013: 56). Dabei ginge es darum,

weder einen Integrationsgedanken noch einen (paternalistischen) In-

klusionsgedanken abzulehnen, sondern gegenteilig beide Möglichkei-

ten bewusst mitzudenken. Es geht um Fantilität5, das heißt eine fantile

Kommunikationmiteinander (respektive Umgang) und eine fantile Wei-

terentwicklung der gesellschaftlichen Leitvorstellung. Es kann daher

nicht um eine herausgestellte (benannte) Differenz von Behinderung

und Nichtbehinderung (übereinander) gehen, sondern vielmehr um die

Frage nach Räumen (miteinander). Die Frage nach Räumen enthebt die

Frage der Einzelfallabweichung und bildet unterschiedliche Bedürfnis-

se ab, die nicht von einer Defizitdarstellung einer bestimmten Einge-

schränktengruppe ausgeht (dieses bestimmte Defizit, auf das Rücksicht

genommen wird), sondern sich auf unterschiedliche Bedürfnisse aller

5 Mit diesemBegriff beschreibe ich eineMündigkeit imGegensatz zu Infantilität.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 145

Beteiligten beruft.6 Der Mensch steht im Vordergrund und nicht die

Abweichung. Die Angst, wegen einer Mangelerscheinung diskriminiert

zu werden, kann dementsprechend genauso thematisiert und behan-

delt werden wie die Angst vor demUnbekannten. Auf dieseWeise kann7

die behinderte Kommunikation (die Barriere zwischen einander) sichtbar

werden.

Dem theoretischen Korpus entspringt die (kulturelle) Differenz als

tragender Faktor in der Verortung der Kulturen im Sinne eines Credos

für Eigenständigkeit und Bereitschaft (vgl. Bhabha 2011: 54; Yousefi &

Braun 2011: 30). Aus der empirischen Studie gehen Vielfalt, Wertschät-

zung und Selbstbestimmung als grundlegend gewünschte Wertebasis

hervor, womit der Leitgedanke der Diversität im Mittelpunkt steht.

Körper und demnach Sprache werden als Anlass für Unterschiede

wahrgenommen, die durch einen spezifischen Habitus verschiedene

Kulturen hervorbringen. Somit treffen sich kulturelle Diversität und

kulturelle Differenz und begründen eine gemeinsame Ausgangsbasis

für das interkulturelle Verhältnis von Gehörlosen und Hörenden als

Schnittmenge. Die Ansätze von Homi K. Bhabha (2011) und François

Jullien (2019) bilden daher eine ergänzende Perspektive. Der fruchtba-

ren Wechselwirkung beider Ansätze kann eine Verortungsmöglichkeit

des körper- und kulturgeprägten Menschen entspringen. Es lässt sich

die Ausgangsbasis der Verstrickung von nunmehr Behinderung (nicht

Inklusion) und Interkulturalität in dynamischer Wechselwirkung von

Diversität und Differenz zusammenführen und ausbalancieren.

Die Aufhebung der Dichotomie – Gehörlosen-Welt und Hörenden-

Welt – wird technisch im Sinne von barrierefrei und nicht kulturell

gesehen. Die Trennschärfe der Begriffe Barrierefreiheit und Inklusion ist

6 Ich möchte darauf verweisen, dass es sich nicht um den Terminus besondere

Bedürfnisse handelt. »Die Fähigkeiten und Bedürfnisse behinderter Menschen

sind nicht ›besonders‹, sondern genauso vielfältig wie die nicht behinderter

Menschen. Und sie haben nicht ›besondere Bedürfnisse‹, sondern das Recht,

nicht benachteiligt zu werden« (Karpa 2019).

7 Kann ist abhängig vom Beitrag der Akteure eine Möglichkeit. Es kann gelingen,

es kann allerdings auch schiefgehen. Meine Ausführung stellt eine Option dar.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Gehörlose und Hörende

ebenfalls zu berücksichtigen. Barrierefreiheit ist eine technische Vor-

aussetzung für Inklusion. »Inklusion schließt also Barrierefreiheit ein,

Barrierefreiheit schließt aber nicht die Inklusion ein« (Oliveira 2019).

Es geht daher um eine gebärdensprachliche Barrierefreiheit, die eine

Gebärdensprachkompetenz der Hörenden voraussetzt. Ausgehend von

dem kulturellen Hintergrund handelt es sich um die Förderung von Bi-

lingualität und nicht um sonderpädagogische Beschulung an separaten

Orten (vgl. Schäffter 2013: 54f.). Der gehörlose und der hörende Körper,

auf dem sich (jeweils) Sprache begründet, ist indes nicht revidierbar.

Im Zuge dessen macht Tomas Vollhaber den Körper zum zentralenWe-

sensmerkmal des Zwei-Welten-Konstrukts, der jedoch weder idealisiert

noch als defizitär verachtet werden sollte (vgl. 2018: 403). Im Sinne ei-

ner Gesellschaft können die beiden Welten (Kulturen) der Gehörlosen

und der Hörenden nicht vollkommen getrennt voneinander betrachtet

werden, sondern bestehen nur in einer Wechselwirkung zueinander.

Es geht vor allem um ein nicht aufhebbares, legitimes Zwei-Kulturen-

Konstrukt.

Unterdessen existiert kein Lokalraum, dem sich Gehörlose zugehö-

rig fühlen können. Die allgemeine Lebensgrundlage bestimmt ein hö-

rendes Normen- und Wertesystem, indem sich Hörende durchaus lo-

kal verorten können. Diese Tatsache findet zwar eine wissenschaftliche

Erwähnung (vgl. Ugarte Chacón 2015: 109; Bauman & Murray 2014: 31;

Vollhaber 2018: 403), bleibt jedoch unter den Akteuren in seiner Bedeu-

tung bislang unbeleuchtet und ist insofern weitgehend marginalisiert.

Allerdings ist festzustellen, dass der fehlende Lokalraum der Hauptgrund

ist für die Diskrepanz gehörloser und hörender Menschen. Er evoziert

ein Machtgefälle. Diese Erkenntnis ist weder bewusst noch kann das

Problem eines fehlenden Lokalraums der Gehörlosenkultur jemals auf-

gelöst werden.

Die einzige Möglichkeit der körperlich und kulturell bedingten Ver-

ortung besteht in der kognitiven Raumerschließung. Diese kognitiven

Erfahrungsräume kann es erst geben, wenn sich die kulturellen Codes

gleichermaßen benennen lassen. »Wissenschaft bildet nicht die Wirk-

lichkeit des Raums ab, sondern trägt dazu bei, Raum zu konstruie-

ren, wobei dieser Konstitutionsprozeß selbst zum Gegenstand der For-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 147

schung gemacht werden kann« (Löw 2019: 220). Raum kann erfahrbar

gemacht und verstanden werden, Raum kann aber weder von seinem

Seinszustand in eine generelle Verstehbarkeit übersetzt noch hin zu ei-

nem Seinszustand konzipiert werden.Dies ist jedoch kein Grund,Raum

nicht erfahren zu wollen und Raum nicht erfahrbar zu machen. Ei-

ne Nichtübertragbarkeit zeugt von der Momentaufnahme gelebter Au-

thentizität, die es zu bewahren gilt. Es lässt sich zusammenführen,

dass sich gegenkulturell-geteilte Räume in Anlehnung an Martina Löw

(2019) und Rafael Ugarte Chacón (2015) und ein dritter Raum nach Ho-

mi K. Bhabha (2011) einander bedingen, um eine vielfältig-differen-

tial anerkannte Eigenständigkeit von Hörstatus-Sprach-Kulturen8 unter

der Maßgabe einer Dialog- und Begegnungsermöglichung zu gewähr-

leisten. Beließe man es bei gegenkulturell-geteilten Räumen, könnte

kein Dialog gewonnen werden, sondern jeglicher Impuls dazu wür-

de unmittelbar entkräftet (vgl. Vollhaber 2010: 559). Für eine weitrei-

chend soziale Akzeptanz von beiden Seiten ist die symbiotische Ver-

bindung von strukturalem Dialog (zur Erreichung inhaltich-sachlicher

Ziele) und persönlicher Begegnung (willentlicher Austausch) unabding-

bar. Es müssen Räume formuliert werden, in denen diese Verbindung

möglich ist. An der Stelle greift der dritte Raum, der nicht ausschließ-

lich als dialogbasierter Verhandlungsraum zu betrachten ist, sondern

genauso als begegnungsbasierter Kreationsraum. Ein Verhandlungsraum

ist kein Kreißsaal für Begegnung.Es kann kein Verhältnis geboren werden,

indem ein Verhältnis durch das Verhältnis verhandelt wird, wonach ein

Miteinander gesucht, ein Übereinander geschieht und ein Übereinan-

der bleibt und das Verhältnis kulturangehörig gespalten aus dem Ver-

handlungsraum hervortritt. Genau diese Stelle lässt Bhabha in seinem

Konzept des dritten Raums offen (vgl. 2011: 42f.). Es kann ein Verhältnis

entstehen, das durch ein drittes Thema nicht fokussiert wird. Es ergibt

sich. Eine begegnungsbasierte interräumliche Beziehung von Kulturen

kann nur entstehen, wenn sie nicht verhandelt werden muss. Kurz und

8 Diese beabsichtigte Schreibweise weist auf die triadische Verbindung von Hör-

status, Sprache und Kultur, wobei erst die Zusammensetzung dieser drei Ele-

mente ein Ganzes ergibt.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Gehörlose und Hörende

bündig schließe ich daraus: Es kann nur ein dritter Raum bzw. Zwi-

schenraum entstehen, wenn ein drittesThema als Instrument fungiert,

das punktuell erschlossen und durch einen dritten Menschen als Ver-

mittler moderiert wird. Der dritte Mensch ist für die Schaffung der

Grundstrukturen unabdingbar mit dem Ziel, dass sein Wirken als Ver-

mittler irgendwann obsolet erscheint, wenn sich eine interräumliche

Beziehung hinreichend etabliert hat. Diesen gemeinsamen Raum, in dem

die Beziehung stattfindet, kann es nur geben, wenn es auch geteilte Räu-

me gibt. Der gemeinsame Zwischenraum jedoch muss so gestaltet sein,

dass sich von einer gemeinsamen Ausgangsbasis her die Differenz ent-

falten kann. Ich schlage daher eine kognitive Raummodellierung vor.

8.4 Vorschlag: Ansatz einer kognitiven Raummodellierung

Es besteht einDeaf Space, der allerdings vonmaßgeblicher Einflussnah-

me der Hörenden geprägt ist. Die Konstitution Deaf Space, inbegriffen

Deaf Rules (geltende kulturelle Codes von Gehörlosen) wird nicht ver-

handelt, denn dafür gibt es keine Grundlage. Erst mit einemGegenüber

verschafft sich der Deaf Space eine Legitimität, denn dann kann ver-

handelt werden. Nach aktuellem Status quo speist sich der Deaf Space

aus der anonymen Hörenden-Welt (der vermeintlichen Hörendenkul-

tur) und steht mithin in deren Abhängigkeit, das bedeutet, es gehört

alles zur Hörenden-Welt, was nicht zur Gehörlosenkultur gehört. Die

Notwendigkeit eines definierten Hearing Space9 ist daher zunächst un-

scheinbar. Vielmehr gelte wohl ein definierter Hearing Space als per-

manenter, auferlegter Konfrontationsraum für Gehörlose, der die Aus-

maße der Repression nur weiter verschärfen würde. Der Hearing Space

wäre natürlich ein Raum, in dem vorwiegend (das heißt nicht ausschließ-

lich) Lautsprache nach den kulturellen Codes von Hörenden praktiziert

wird, nicht zuungunsten von Gehörlosen. Allerdings sollten auch Hö-

rende nicht das Gefühl haben, dass ihnen ihr Raumweggenommen und

9 Den Begriff leite ich von dem bereits etablierten Begriff Deaf Space ab.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 149

durch einen aufgesetzten Deaf Space ersetzt wird.Die Anerkennung ei-

nes Hearing Space hätte eine, zum Deaf Space gleichgestellte Funktion

und Legitimität und könnte damit eine nachvollziehbare Gleichberechti-

gung Gehörloser und Hörender durch die Möglichkeit der individuellen

Verortung beider Weltenbewohner bewirken. In den jeweiligen Räumen

findet der dazugehörige Kulturcode eine Berücksichtigung. Der Raum

ist klar definiert. Es wird erst einen anerkannten Deaf Space geben,

wenn es einen anerkanntenHearing Space gibt. Gleichberechtigt bedeu-

tet in Balance, die nur im Gegengewicht funktioniert. Um den Ansatz der

beiden Spaces anschaulich auf den Punkt zu bringen, stelle man sich

ein Theater vor:10 Ein Theaterstück, das Gebärdensprache als Bühnen-

sprache verwendet, ist im klassischen (anerkannten) Deaf Space anzu-

siedeln. Hörende dürfen ihn besuchen, jedoch nicht beeinflussen. Aktiv

sind die Gehörlosen, passiv die Hörenden. Ein Theaterstück, das Laut-

sprache als Bühnensprache verwendet, ist im (anerkannten) Hearing

Space anzusiedeln, den Gehörlose besuchen dürfen, jedoch nicht maß-

geblich beeinflussen. Aktiv sind die Hörenden, passiv die Gehörlosen.

Nun ergibt sich eine Lücke. Wo ist der Raum, indem beide – Ge-

hörlose und Hörende – gleichermaßen agieren, indem möglicherwei-

se beide Sprachen (die Deutsche Gebärdensprache und die deutsche

Lautsprache) verwendet werden können und der so dringend erforder-

lich ist? Es braucht einen dritten (hybriden) Zwischenraum. Hier greift

der Ansatz der eingeleiteten Gebärdensprachgemeinschaft11, ein Raum in

der Mitte, der, so wie er momentan besteht, einen hohen Bedarf auf-

weist, besprochen zu werden, denn er wird als Deaf Space gehandhabt,

an dem Hörende teilhaben dürfen, der aber von Hörenden als gemein-

samer Begegnungsraum interpretiert wird, an dem beide Seiten gleicher-

maßen partizipieren können. InWeiterführung der Begriffe Deaf Space

10 Ich verwende andieser Stelle das Beispiel Theater, weil es imZugeder Experten-

interviews undmeiner Recherchen im Vorfeld im Sinne einer Zusammenarbeit

von Gehörlosen und Hörenden das prägnanteste Thema war.

11 Schon allein, dass es die Gebärdensprachgemeinschaft im Wortlaut gibt und von

Gehörlosen und Hörenden genutzt wird, zeigt den Bedarf für eine Weiterent-

wicklung (vgl. EK: Z. 214-217).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Gehörlose und Hörende

und Hearing Space benenne ich den gesuchten Raum in der Mitte, den

Zwischenraum, den dritten Raum, in dem ein konsensuales, barrierefreies

Mindset herrscht,12 als Intercultural Space.

Der Intercultural Space ist so angelegt, dass er maximalen Spiel-

raum in der Ausprägung besitzt. Die Maßgabe lautet: Beide Seiten

verhandeln gleichermaßen partizipierend. Bedürfnisse beider Wel-

ten13 müssen berücksichtigt werden. Welche Sprache zu welchem

Anteil verwendet wird, obliegt den Akteuren, die diesen Raum jeweils

ausfüllen.

»Rahmenbedingungen können sein, dass Räumeda seinmüssen, dass

so was selbstverständlich ist, dass Gelder bereitstehen, dass da keine

Diskriminierung vonstattengehen darf. Innerhalb des Konzepts müs-

sen sich dieMenschen immerwieder zusammenraufen. […]Manmuss

sich immer wieder neu sortieren und immer wieder neu betrachten

und neu ausloten« (RM: Z. 940-945).

Ein Raum der möglichen Begegnungmuss (abgesehen von wirtschaftli-

chen Ressourcen14) so gestaltet sein, dass Berührungsängste abgebaut

werden können, dass Fragen gestellt werden (dürfen) und Antworten

erwartet werden können, das heißt, Fehler sind erlaubt. Insofern wäre

es ein Raum der Fehlerkompetenz15, in demmit Unsicherheit aufeinander

12 In Anlehnung an Jürgen Dusel, der von kommunikativer Barrierefreiheit spricht

(vgl. JD: Z. 345-350).

13 Ich nutze den BegriffWelten in der Hoffnung, dass er eines Tages mit dem Be-

griff Kultur ersetzt werden kann, wenn die Hörendenkultur formuliert ist.

14 Innerhalb dieser Forschung ist es leider nicht möglich, die notwendigen büro-

kratischen Strukturen und ökonomischen Möglichkeiten zu prüfen und etwai-

ge neueWege zu konzeptualisieren, wenn es auch dringend erforderlich wäre.

Hieran ließe sich ein Anschlussprojekt realisieren.

15 Dieser Begriff kann mit der Inkompetenzkompensationskompetenz von Odo Mar-

quard ins Verhältnis gesetzt werden (vgl. Marquard 1995: 23-38). Allerdings

kreist Marquard in seinen Ausführungen um den selbstreferenziellen Legiti-

mitätsanspruch der Philosophie durch Philosophie, was ein anderes Licht auf

die Grundaussage wirft, als diese Untersuchung es zulässt.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Ergebnisdarstellung 151

zugegangen werden kann und in dem klar ist, dass auch ein unpassen-

des Wort kein Problem darstellt. Der Umgang miteinander muss sich

jedoch immer in der größtmöglichen Kompetenzbereitschaft von Spra-

che und kulturspezifischem Wissen vollziehen. Was die Verortung für

Deaf Space und Hearing Space gilt, gilt ebenso die Verortungsmöglich-

keit für den Intercultural Space. Durch ein sich verorten können revidiert

sich eine zwangsläufige funktionale Legitimität, sodass der Intercultu-

ral Space eben jenen Lern- und Erfahrungsraum16 bereitstellen kann,

den es bislang nicht gibt. Um es mit den Worten von Elisabeth Kauf-

mann abschließend auszudrücken: »Gegenseitiger Respekt, gegensei-

tige Anerkennung. Dann kann man sich begegnen. Das ist eigentlich

ganz einfach« (EK: Z. 496f.).

8.5 Kommunikative Validierung

Alle Experten erhielten die angefertigte empirische Diskussion zur Prü-

fung vorgelegt und waren mit der Ausformulierung der empirischen

Diskussion einverstanden. Einige Experten äußerten sich ausführlich

und gaben eine durchweg positive Rückmeldung. So sei die empirische

Diskussion sehr gut informativ und detailliert erläutert und mit der

Raummodellierung des Deaf Space, Hearing Space und Intercultural

Space, genau der Kern des Problems aufgegriffen und hinreichend die

Lücke gefüllt mit Aussicht auf Hoffnung. Es sei nicht der Fall, dass mei-

ne Hörenden-Perspektive überwiege, was in diesem Kontext unbedingt

zu berücksichtigen ist. Die Objektivität sei sehr angebracht gewesen

und verbunden mit dem nötigen respektvollen Umgang sehr wertvoll.

Es wurde zudem bemerkt, dass alle Experten trotz ihrer so verschie-

denen Blickwinkel die gleiche Meinung und Einschätzung äußerten.

16 Der Lernraum zielt besonders auf Hörende ab, die die Gebärdensprache lernen

wollen, ohne einen funktionalen Zugang (durch Familie oder Beruf) zu haben,

die ein Praxisfeld für eine Anwendung suchen und damit persönlichen Kontakt

ohne einen konkreten Anlass vorweisen müssen, der über ein interkulturelles

Interesse hinausgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Gehörlose und Hörende

Es gab eine Rückmeldung zu einer speziellen Textstelle, in der es um

die Bedeutung der Aussage ging. So wurde die Bedeutung der Haltung

in der Darstellung angepasst, nicht jedoch der inhaltliche Ausgangs-

punkt.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010 - am 14.02.2026, 07:57:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

