Literatur und Gesellschaft:

Kleine Schriften von Erika Glassen
zur tiirkischen Literaturgeschichte
und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei

Orient-Institut Istanbul Istanbuler Texte und Studien 31

hitps://dol.org/10.5771/8783956507068-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. https://www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [-) IS


https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2028, 0



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur und Gesellschaft:

Kleine Schriften von Erika Glassen
zur tirkischen Literaturgeschichte
und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

HERAUSGEGEBEN VOM
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 31

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur und Gesellschaft:

Kleine Schriften von Erika Glassen
zur tirkischen Literaturgeschichte
und zum Kulturwandel in der modernen Tiirkei

Herausgegeben von
Jens Peter Laut
unter Mitarbeit

von Barbara Pusch

Mit einer Einleitung von Erika Glassen

und einem Geleitwort von Jens Peter Laut

WURZBURG 2016

ERGON VERLAG WURZBURG
IN KOMMISSION

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian

Umschlagabbildung: Tomas Wilkoszewski (2013)

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-203-3
ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschlieB8lich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung des
Werkes auflerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts
Istanbul. Dies gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmung sowie fur die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter-
stiitzung des Orient-Instituts Istanbul, gegriindet von der Deutschen Morgenlindischen
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH
Keesburgstr. 11, D-97074 Wiirzburg

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erika Glassen (Bollschweil 2010)

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2028, 0



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Geleitwort (Jens Peter Laut) ....c.c.eeeeireeeeueueinirinieieeeciseeiee et seens 9

Einleitung (Erika Glassen) ........cocoeueueueiriririeieeininisieieicesesee e essesenene 15

I. Die osmanisch-anatolisch-tiirkische Tradition
der modernen Republik Tiirkei

Huzur: Trigheit, Seelenruhe, soziale Harmonie.

Zur osmanischen Mentalitdtsgeschichte.........coveveueirennirincciinnireccrreeee 43
Im Reich der Schlangenkonigin:

Die anatolische Volksliteratur als Quelle fur turkische Literaten .......c.ccovvuueeece. 63
Der Entwicklungsgang der tiirkischen Poesie:

Vorwort zu einer ungewohnlichen Anthologie.........cccovviveeiinnnrcecree 77
Die Josephsgeschichte im Koran und in der persischen

und tlrkischen LIteratur ......ocovccccccucueieieieieinirnes et ses 87
The Reception of Hafiz:

Textual Transmission in a Historical Perspective ........covueveveueinerireneererecnenirennenens 99
Das Schattentheater Karagiz als Spiegel

der multikulturellen spitosmanischen Gesellschaft.........c.cccccveeereeienninninnnene. 109
The Turkish Writer Simiha Ayverdi (1905-1993)

and Her Dream of the Ottoman Past .........ccceceeeiriririeeeininreeeeeesee e 137

Die Wahrnehmung der Natur im frithen
tirkischen Istanbul-Roman ........cccooveueiininineeec s 151

II. Auf dem Weg zur tiirkischen ,Nationalliteratur®

Die klassische Moderne der tiirkischen Literatur:
Entstehung, Trends und Meilensteine ..........eceeeeerirerieeereenenirerieeereneneseeeeenes 165

Erinnerungen von Literaten als Quelle
fur die Literaturgeschichte der tlirkischen Moderne..........ccoeuvuvueeennnneenecnenes 179

The Sociable Self: The Search for Identity

by Conversation (Sohbet).

The Turkish Literary Community and

the Problem of Autobiographical WIiting .......cccoceevveveeueerininnieeeernreeeeenes 195

Nationale Utopien in Romanen von

Halide Edip, Miifide Ferid und Yakub Kadri .....cocovevininnccciiiiicccnnes 209

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 INHALTSVERZEICHNIS

Das turkische Gefingnis als Schule des literarischen Realismus:
Nazim Hikmets Weg nach Anatolien ........ccococvvverveuecicnnnineccennreccccenes

Das Recht auf Dichtung;:
Orhan Veli Kanik (1914-1950) und Garip .......coeeeveeeneeeereereeseeeeeeeeeeene

Eine ruhelose Generation auf der Suche nach der Identitit:
Sabahattin Ali und sein Roman ,,Der Dimon in uns®........ccceceevveeeeeeeeveeneennen.

Postmoderne in Anatolien:
Hasan Ali Toptas und sein Roman ,Die Schattenlosen® ..........c.cccovvruruerecnne.

II1. Kulturwandel in der modernen Tiirkei: Die Emanzipation der Frauen

Die Tochter der letzten Osmanen:
Zur Sozialisation und Identititsfindung
turkischer Frauen nach Autobiographien.........c.cccocvvreccinnnnccccnnnneccenes

Tochter der Republik:

Gazi Mustafa Kemal Pasa (Atatiirk) im Gedichtnis

einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten

Republikgeneration nach Erinnerungsbiichern

von Azra Erhat, Mina Urgan und Nermin Abadan-Unat.....c.ccceceeveecnennennenee

Politische und literarische Positionen
turkischer Schriftstellerinnen in historischer Sicht ...oeoveeeeveeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeenne

Geschlechterbeziehungen im Wandel:
Die ,Turkische Bibliothek® als Quelle zur Sozialgeschichte .........ccovuvurueucuncee.

Die Pionierin der turkischen Frauenbewegung und
humane Nationalistin: Halide Edip Adivar und ihre
Erinnerungen ,,Mein Weg durchs Feuer®........cocoovrioneininiineeeeeeeeeeees

Eine Avangardistin der tiirkischen Moderne
zwischen Marx und Freud:
Leyla Erbil und ihr Roman ,Eine seltsame Frau“.........cccooeevveveeinecnieiineenen,

Ankara als Schauplatz und geistiger Raum des Romans
»Jich hinlegen und sterben® von Adalet AZaogIU .....cooveevvveeiniereeireiieieene,

Die Gezeiten von Herz und Verstand.
Eine postmoderne Moralistin: Elif Safak.........cccoevvinininiciccicciiiciniinne,

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geleitwort

Wer die Einleitung von Erika Glassen im vorliegenden Werk gelesen hat, wird ver-
stehen, dass es in diesem Fall nicht ganz einfach ist, ein Geleitwort zu verfassen:
Die hier Geehrte hat bereits so gut wie alles gesagt, was ihre Beziehungen zur tiir-
kischen Literatur und die Genese ihrer wissenschaftlichen Beschiftigung mit die-
sem faszinierenden Gebiet betrifft. Wenn ich dennoch versuche, mehr als ein
freundliches Grulwort zu bieten, liegt das nicht zuletzt daran, dass der Anlass,
nimlich die Veroffentlichung wichtiger Schriften zur tiirkischen Literatur von ei-
ner international renommierten Kollegin ##d lieben Freundin, eine Ehre #nd eine
Freude ist. Und vielleicht zeigt der ,,Blick von aulen noch ein wenig mehr von
unserer Erika. Unvermeidbare Redundanzen bitte ich zu entschuldigen!

Erika Glassen ist gebiirtige Mecklenburgerin: Sie wurde am 2. Juni 1934 in der
Kleinstadt Malchow geboren, mitten in der Mecklenburgischen Seenplatte. Uber
ihre Kindheit und Jugend kann ich nichts berichten, weil ich dariiber nichts
weifl. Bekannt ist, dass sie zunichst in den Jahren 1954-1955 Kunstwissenschaft
und Archiologie in Greifswald studiert, d.h. die spitere Orientalistin kommt wie
so viele andere, meine Wenigkeit eingeschlossen, erst iiber Umwege zum Studi-
um orientalischer Sprachen und Kulturen. Im Jahr 1955 geht Erika Glassen -
damals noch Friulein Erika Wendt — nach Freiburg und Basel, wo zunichst das
Studium der Germanistik im Vordergrund steht, verbunden jedoch mit arabi-
schen und persischen Grammatik- und Lektiirekursen. Gerade das Persische fas-
ziniert die junge Studentin, hat sie doch zunichst den Plan, tiber Goethe und
dessen Beziehung zum persischen Dichter Hafiz (14. Jhd.) zu promovieren. Es
seien hier nur ein paar Zeilen aus Goethes West-Ostlichem Diwan zitiert, um
diese Beziehung anzudeuten:

Und mag die ganze Welt versinken,
Hafis mit dir, mit dir allein

Will ich wetteifern! Lust und Pein

Sei uns, den Zwillingen, gemein!

Wie du zu lieben und zu trinken,
Das soll mein Stolz, mein Leben sein.

Doch es kommt anders, denn im Jahr 1963 wird der Orientalist Hans Robert
Roemer nach Freiburg berufen, um den Lehrstuhl fiir Islamkunde und Geschich-
te der islamischen Volker aufzubauen. Und was passiert? Lassen wir Erika hanim
selber sprechen: ,Unter Roemers Agide wechselte ich mein Hauptfach, verab-
schiedete mich schweren Herzens vorerst von Goethe und Hafiz und entdeckte
mein Interesse fir Geschichte®.

So schnell kann es also kommen. Jedenfalls wird aus der Germanistin eine Is-
lamwissenschaftlerin, und zwar eine der guten alten Schule, die gleichzeitig in den
drei sog. Islamsprachen Arabisch, Persisch und Tiirkisch ausgebildet werden. ,Ttir-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 JENS PETER LAUT

kisch® heifit dabei nicht nur modernes Tiirkisch, sondern natirlich auch das Os-
manisch-Turkische in arabischer Schrift. Noch ist jedoch nicht zu erkennen, dass
die turkische Literatur eine Rolle in Erika Glassens wissenschaftlichen Aktivititen
spielt: Thre Dissertation aus dem Jahr 1968 behandelt — auf der Basis persischer
Quellen - die Geschichte des Sufi-Ordens der Safawiya, und ihre Habilitations-
schrift (1977, erschienen 1981) thematisiert die Religionspolitik im Bagdad der is-
lamischen Dynastie der Abbasiden im 11. Jahrhundert ... Beide Studien haben
im Ubrigen Maf3stibe gesetzt und gehoren nach wie vor zur wissenschaftlichen
Standardausriistung fiir alle, die sich weiterhin mit den genannten Themen be-
schiftigen.

Erika Glassen kommt bei ihrer Arbeit jedoch zwangsliufig und immer wieder
auch mit der riesigen tirkischen Welt in Kontakt, die ja tiiber Jahrhunderte eine
einzigartige Symbiose mit Sprache und Kultur der Perser eingegangen ist, und
dieser Bogen spannt sich vom vorislamischen, d.h. manichdischen und buddhi-
stischen Zentralasien bis zum osmanischen Sultanshof nach Istanbul. Berithmt
geworden ist das Mitte des 11. Jahrhunderts vom Lexikographen Mahmud al-
Kaggari uiberlieferte Sprichwort: fatsiz tiirk bolmas, bassiz bork bolmas (,Es gibt kei-
nen Tirken ohne Perser, so wie es keine Miitze ohne Kopf gibt®).1

Bleibt dennoch die Frage, wie Erika Glassen zur modernen tiirkischen Literatur
gekommen ist: Thr geschilderter wissenschaftlicher Werdegang fiithrt ja nicht
zwangsldufig zu diesem Thema. Aber — und das war ja das Schone an den wissen-
schaftlichen Lebensldufen vor der heutigen reglementierten Bachelor-Master-Zeit:
Man konnte vieles ausprobieren und war vor Uberraschungen nie sicher ...

Im Jahr 1981 geht Erika Glassen als Wissenschaftliche Referentin an das Ori-
ent-Institut der Deutschen Morgenlindischen Gesellschafi nach Beirut. Es handelt sich
um eine hochangesehene Einrichtung, die deutschen Wissenschaftlern die Chance
gibt, fur eine Zeit lang in ,ihrer Region® leben und forschen zu konnen, also ein
Traum fiir jeden und jede vom Fach! Und spitestens hier entdeckt sie ihre Liebe
auch zum ,gelebten Orient”, d.h. zum Orient einmal jenseits der Philologie, zu
einem Orient, der damals oft noch eine Art Schatzkammer gewesen ist, wo es fas-
zinierende Basarviertel, Antiquititen, Buchhandlungen und Spezialgeschifte jeder
Art gab, von der herrlichen Landschaft des Libanon einmal ganz zu schweigen.
Doch immer noch nicht sind wir in der Turkei, und es sind nicht vorhersehbare
Ereignisse, die Erika Glassen schliefflich dorthin fithren sollen. Nach ihrer Riick-
kehr aus Beirut an die Universitit Freiburg im Jahr 1983 geht sie dort zunichst ih-
rer ,normalen® wissenschaftlichen Tatigkeit in Forschung und Lehre nach. Immer
starker jedoch wird ihr Interesse an der tiirkischen Moderne, und schuld daran ist
vor allem eine Frau, die eine wichtige Rolle in der Geschichte des ausgehenden
Osmanischen Reiches bzw. der Republik Tiirkei spielt: Halide Edip Adivar (1884-

1 Dankoff, Robert und Kelly, James (Hrsg.) 1984. Compendium of the Turkic Dialects. Band 2.
Cambridge/Massachusetts: 103.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GELEITWORT 11

1964), Feministin, Literatin, Wissenschaftlerin und Kampfgefihrtin von Mustafa
Kemal Atatiirk. Ich bin versucht zu vermuten, dass Erika Glassen, wire sie Tiirkin
jener Zeit gewesen, einen ganz dhnlichen Lebenslauf gehabt hitte: Jedenfalls sind
die Parallelen von Abenteuerlust, Einsatzbereitschaft und Liebe zu Literatur und
Wissenschaft nicht von der Hand zu weisen... Halide Edips faszinierende Me-
moiren sind in deutscher Ubersetzung in der ,Tiirkischen Bibliothek® zuginglich,
und dass sie in diese unsere Reihe aufgenommen wurden, ist vor allem dem En-
gagement von Erika Glassen zu verdanken. Zudem geht auf sie das — auch in den
vorliegenden Band aufgenommene - kenntnisreiche Nachwort zuriick.

In der Zeit, die jetzt zu behandeln ist, galt der Einsatz von Frau Glassen wie-
derum dem Orient-Institut in Beirut, als dessen Direktorin sie in der Zeit von
1989-1994 titig war. Wer sich an diese Zeit erinnert, weif§ sicherlich auch, dass die
heftige Endphase des libanesischen Biirgerkriegs bis zum Jahr 1990 dauerte, und
das war der Grund, warum das Beiruter Institut aus Sicherheitsgriinden zeitweise
von den nicht-libanesischen Mitarbeitern verlassen werden musste. Als Ausweich-
stelle bot sich das vergleichsweise sichere Istanbul an, und damit kommen wir
endlich zur Auflésung der Frage, wie Erika Glassen zu ihrer intensiven Beschifti-
gung mit der tirkischen Literatur gekommen ist. Doch lassen wir sie wieder selber
sprechen: ,Die Zeit als Direktorin des Orient-Instituts der Deutschen Morgenlin-
dischen Gesellschaft Beirut (1989-1994) verbrachte ich wegen des libanesischen
Biirgerkriegs vorwiegend in Istanbul, wo ich eine Zweigstelle und Bibliothek des
Instituts aufbaute. Dadurch erhielt ich endlich Gelegenheit, mich niher mit der
tiirkischen Literatur zu beschiftigen, die ich schon kursorisch in Seminaren mit
Textlektiire behandelt und dabei schitzen gelernt hatte ... In meinen Istanbuler
Jahren am Orient-Institut waren die Antiquariate noch reichhaltige Fundgruben
und lebendige Treffpunkte fiir Biicherwiirmer und Literaten. In dieser Atmosphi-
re fand meine Begeisterung fiir die tiirkische Literatur Nahrung.*

Das nun ist meines Erachtens ein Zugang zu Literatur, in diesem Fall zu tirki-
scher Literatur, wie er besser kaum gefunden werden kann: Kein elektronisches
Medium, keine PDF-Datei, kein E-Book, kein konsekutiver Studiengang kann das
ersetzen.

Wer Erika hanim und thren Mann einmal zuhause in Bollschweil besucht hat,
wird in diesem Schatzhaus voller Orientalia ermessen kdnnen, was Liebe zum
Buch, was Herzensinteresse an einer anderen Kultur bedeutet. Hier lebt keine
Wissenschaftlerin, die sich hinter Begriffen wie ,Interkulturelle Kommunikation®,
»,Globalisierung®, ,Synergie-Effekte”, ,Internationalisierung® usw. versteckt. Hier
erlebt man — auf der Basis der Wissenschaft — eine profunde Kenntnis anderer
Kulturen und Literaturen, gepaart mit einer auf personlicher Anschauung beru-
henden Erfahrung: Was will man mehr? Suchen Sie die Erstausgabe von Sabahat-
tin Ali: Igimizdeki Seytan? Kein Problem, Erika geht nach hinten links und zieht
ein durch das hiufige Lesen leicht lidiertes Exemplar aus dem Regal ...

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 JENS PETER LAUT

Ich tue es ungern, aber muss mich jetzt selber kurz ins Spiel bringen: Ich bin
1996 als Professor fiir Islamwissenschaft/Turkologie nach Freiburg gekommen,
d.h. drei Jahre vor Erikas Eintritt in den Ruhestand (1999). Ehrlich gesagt, haben
wir alle? diesen ,,Ruhestand® gar nicht bemerkt, denn Erika war auch danach pra-
sent wie eh und je im Orientalischen Seminar bzw. in ihrem Arbeitszimmerchen
in der Bertoldstrale. Jedenfalls hatten wir uns angefreundet, aber fachlich nicht
allzu viel miteinander zu tun. Das sollte sich schlagartig indern, als 2003 eines
schonen Tages Frau Dr. Bettina Berns von der Robert Bosch Stiftung Stuttgart,
Referat ,Volkerverstindigung®, im Freiburger Orientalischen Seminar auftauchte
und uns fragte, ob wir Interesse an der gemeinsamen Herausgabe einer ,Ttrki-
schen Bibliothek® hitten, in der wichtige Werke der modernen tiirkischen Litera-
tur ins Deutsche tibersetzt werden sollten. Hatten wir: Und so begann die sieben-
jahrige Geschichte (2004-2010) der Herausgabe von zwanzig Binden einer Reihe,
die einen hohen wissenschaftlichen Anspruch mit Lesefreundlichkeit auf der Basis
hervorragender Ubersetzungen verbinden sollte und wollte. Die Ubersetzerinnen
und Ubersetzer sind von uns — in Zusammenarbeit mit dem Unionsverlag und
der Robert Bosch Stiftung — nach strengen Kriterien ausgewihlt worden, und wir
konnen heute mit Freude feststellen, dass unsere Wahl erfolgreich war: Viele unse-
rer ,Erwihlten“ haben sich durch die Tiirkische Bibliothek einen so guten Ruf erar-
beitet, dass sie immer wieder von diversen Verlagen fiir Ubersetzungen aus dem
Tiirkischen herangezogen werden. Apropos Ubersetzungen: Selten habe ich eine
so strenge Kontrolleurin von Ubersetzungen erlebt wie Erika Glassen, selten habe
ich so intensiv iiber Ubersetzungen aus dem Tiirkischen diskutiert wie mit Erika
Glassen. Nur ein Beispiel: Im Turkischen ist es ja moglich, das Wort giizel sehr
hiufig zu verwenden, ohne dass dies dem tiirkischen Lesepublikum als stilistisch
ermiidend vorkommen wiirde. Wenn in der deutschen Ubersetzung als Aquiva-
lent lediglich das Wort ,,schon® verwendet wiirde, wire das der Zielsprache, also
dem Deutschen, aber nicht angemessen. Und so haben wir manche Stunde z.B.
mit Uberlegungen verbracht, wie die passenden deutschen Aquivalente dieses
Wortes giizel im jeweiligen Kontext auszusehen hitten: ,angenehm®, ,hiibsch®,
Hprimal®, ;wundervoll“ und dergleichen mehr. Um so etwas entscheiden zu kon-
nen, bedarf es einer wirklich intimen Kenntnis der Sprache des jeweiligen Textes,
und keine Ubersetzungsmaschine der Welt kann da weiterhelfen ... Wohl aber
Erika Glassen ...

Unser gemeinsames Ziel war es, dem deutschsprachigen Lesepublikum die
Qualitit und Vielfalt der modernen tiirkischen Literatur nahebringen zu kénnen.
Ein ehrgeiziges Ziel: Wer kannte 2003 schon tiirkische Literatur aufler vielleicht
einige Werke von Yasar Kemal, Aziz Nesin und Orhan Pamuk? Zum Gliick hat
sich gerade in den letzten zehn Jahren, was die Kenntnis tiirkischer Literatur be-

2 In der Hauptsache Roswitha Badry, Werner Ende, Ulrich Rebstock, Rainer Brunner und
ich.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GELEITWORT 13

trifft, einiges getan, und ich bin der Uberzeugung, dass die Tiirkische Bibliothek
und dort vor allem der Einsatz von Erika Glassen nicht ganz unschuldig daran
sind. Von den 20 Binden, die wir ohnehin alle herausgeberisch zu betreuen hat-
ten, hat sie drei Binde zusitzlich selbst mitherausgegeben, und bei insgesamt
neun Binden hat Erika Glassen das Vor- oder Nachwort geschrieben. Wer wissen
will, was ein wissenschaftlich und personlich fundierter Zugang zur tiirkischen
Literatur ist, moge hier bzw. jetzt natiirlich auch im vorliegenden Band einmal
nachschauen.

Besonders hervorheben mochte ich den zuletzt (2010) erschienenen Band
Hundert Jabre Tiirkei, eine Anthologie zeitgendssischer Stimmen zur Geschichte
der Tiirkei, die es — man hore und staune — in dieser Form nicht einmal in der
Turkei selbst gibt. Wer sich diesen Band einmal genauer anschaut, wird einfach
nur beeindruckt sein, wie gut es die beiden Herausgeberinnen Erika Glassen und
Hilya Adak verstanden haben, hundert Jahre tiirkische Zeitgeschichte mit ca.
sechzig Texten zu veranschaulichen: Das muss man erst einmal konnen! Hier hat
niemand aus Wikipedia oder gedruckten Nachschlagewerken kopiert, hier steckt
eine jahrzehntelange Erfahrung dahinter, der man vertrauen kann.

Erika Glassen ist in ihrem Leben bereits hiufig geehrt worden. So ist ihr der
Band Gbhazal as World Literature IP gewidmet worden, und nachtriglich zu ihrem
75. Geburtstag konnte ihr die Festschrift Hossobbet: Erika Glassen zu Ehren* iiber-
reicht werden. Fiir die Verdienste um die Tiirkische Bibliothek haben wir gemein-
sam 2008 in Freiburg 1.Br. den Reinhold-Schneider-Preis und 2010 den BuchAward
der Internationalen Tourismusborse erhalten. Auf der 9. Deutsch-Tiirkischen
Buchmesse RUHR in Essen war Erika Glassen der Ehrengast, und ihr wurde mit
der Ubergabe eines Ehrenpreises die Eroffnung dieser Messe am 19. Oktober
2013 gewidmet.

Erika Glassen hat sich in all den Jahren, seit ich sie kenne, immer als wahre
Kollegin und Freundin gezeigt, kritisch, aber freundlich, unbestechlich, aber ein-
sichtig, klug, aber nicht besserwisserisch. Dies alles zdhlt zu den Griinden, warum
so viele unserer Zunft und weit dariiber hinaus sie in menschlicher und wissen-
schaftlicher Hinsicht wirklich schitzen. Es war und ist ein Vergniigen, mit ihr zu-
sammen zu arbeiten und/oder ihre Veroffentlichungen zu lesen, von denen sich
mehr als 20 mit der modernen tiirkischen Literatur befassen: Alle ihre literatur-
bezogenen Beitrige sind in vorliegendem Band zu finden und bilden eine ein-
zigartige Basis fiir das Verstindnis der tiirkischen Literatur(geschichte) sowie fur
weitere Forschungen auf diesem Gebiet. Erika Glassen ist ein Vorbild fir viele
der jiingeren Generation geworden, die sich mit turkischer Literatur beschiftigen:

3 Neuwirth, Angelika; Hess, Michael; Pfeiffer, Judith und Sagaster, Borte (Hrsg.) (2006).
Ghazal as World Literature II. From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in
Context. Wiirzburg: Ergon (Istanbuler Texte und Studien, 4).

Sagaster, Borte; Schweifigut, Karin; Kellner-Heinkele, Barbara und Schonig, Claus (Hrsg.)
(2011). Hogsohbet: Erika Glassen zu Ebren. Wiirzburg; Ergon (Istanbuler Texte und Studien, 25).

4

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 JENS PETER LAUT

Sie wandeln solidarisch-kritisch in ihren Spuren, und das ist ja genau das, was
man sich als Wissenschaftler(in) wiinscht ...

Borte Sagaster, Karin Schweifigut, Barbara Kellner-Heinkele und Claus Schonig,
die den Band ,Hogsohbet® (s. Anm. 4) herausgegeben haben, haben zur Charak-
terisierung von Erika Glassen eine Formulierung gewihlt, die ich nicht tibertref-
fen kann und will. Dieser Formulierung schlieffe ich mich vollen Herzens an und
mochte damit mein kleines Geleitwort abschlielen: ,Es ist nie langweilig mit ihr.
Ihre breit gestreuten Interessen und ihre rastlose Neugier haben ihr in ihrem Le-
ben ein weites Wissensfeld erschlossen, welches sie bereitwillig mit jeder und je-
dem teilt, die oder der sich zum Gesprich mit ihr zusammenfindet® (S. 9).

In diesem Sinne, liebe Erika: ad multos annos, kutlug bolzun! Und: Die herzlich-
sten Gluckwiinsche zu Deinem 80. Geburtstag am 2. Juni 2014!

Jens Peter Laut, Januar 2014

Wir mochten all jenen ganz herzlich danken, die sich um Korrekturen und son-
stige redaktionelle Arbeiten verdient gemacht haben, insbesondere Bernhard
Weidenbach, Hans Nugteren und Renate Laut (alle Gottingen). Ein wie immer
gelungenes Bild fur den Umschlag verdanken wir Tomas Wilkoszewski (Istanbul).
Herr Thomas Breier vom Ergon-Verlag hat sich in gewohnter Weise und vorbild-
lich um die Gestaltung des Bandes und alle technischen Fragen gekiimmert, wo-
fur wir ihm herzlich danken. Auf ihn und den Verlagsleiter Dr. Dietrich geht die
Idee zuriick, statt des urspriinglich geplanten Reprint-Bandes eine neuformatierte
Aufsatzsammlung vorzulegen. Alle Artikel des vorliegenden Bandes basieren auf
den eingescannten Originalen: Aus technischen Griinden sind lediglich KAPI-
TALCHEN-Schreibungen nicht tibernommen worden. Offensichtliche Druckfehler
der Originale haben wir - z.T. nach Angaben von Erika Glassen - verbessert, und
einige bibliographische Angaben wurden behutsam korrigiert.

Jens Peter Laut Barbara Pusch

(Gottingen) (Istanbul)

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Bei der Zusammenstellung der Aufsitze flir diesen Band dachte ich tiber ihre
Entstehungszeit im Kontext meiner akademischen Forschungen nach und kam
auf die Idee, es konnte doch fiir die Leser interessant sein, aus meinem Vorwort
etwas Uber die verschlungenen Lebens- und Studienbedingungen meiner Genera-
tion zu erfahren und damit nebenbei auch einen Einblick in die jiingere Wissen-
schaftsgeschichte unseres Faches zu gewinnen.

Meine Aufsitze, die sich mit der tiirkischen Geistesgeschichte und Literatur be-
fassen, gehoren niamlich fast alle zu den Arbeiten, die ich erst in den letzten akti-
ven Jahren an der Universitit Freiburg und nach meinem Abschied in den Ruhe-
stand (1999) geschrieben habe. Das lisst sich leicht erkliren. Die Zeit als Direkto-
rin des Orient-Instituts Beirut der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft
(1989-1994) verbrachte ich wegen des libanesischen Biirgerkriegs vorwiegend in
Istanbul, wo ich eine Zweigstelle und Bibliothek des Instituts aufbaute. Dadurch
erhielt ich endlich Gelegenheit, mich niher mit der tiirkischen Literatur zu be-
schiftigen, die ich schon kursorisch in Seminaren mit Textlektiire behandelt und
dabei schitzen gelernt hatte. Die groflartige Landschaft und die gastfreundlichen
Menschen der Tiirkei waren mir seit 1969 (nach meiner Promotion) auf den jihr-
lichen Ferienreisen, die meinen Mann und mich nicht nur nach Istanbul, sondern
durch das ganze Land von Edirne bis Hakkéri, von Trabzon bis Konya, ja sogar
tber die persische Grenze bis nach Ardabil ans Kaspische Meer geftihrt hatten,
lingst ans Herz gewachsen. Ich hatte mir also, bevor ich fiir einige Zeit in Istanbul
sesshaft wurde, einen Eindruck von den Schauplitzen der Geschichte, mit der ich
mich in meinen Studien befasst hatte, verschaffen konnen. Auch meine Habilita-
tion war abgeschlossen, und ich war frei fiir die tiirkische Literatur.

In meinen Istanbuler Jahren am Orient-Institut waren die Antiquariate noch
reichhaltige Fundgruben und lebendige Treffpunkte fur Biicherwiirmer und Lite-
raten!. In dieser Atmosphire fand meine Begeisterung fuir die ttrkische Literatur
Nahrung. In der legendidren Wohnung der Architektin Mualla Eytiboglu-Anheg-
ger und des ehemaligen Leiters des Istanbuler Goethe-Instituts Robert Anhegger
im Dogan-Appartment, erlebte ich literarische Geselligkeiten und Diskussionen,
die mir eine fast schon versunkene Welt nahe brachten. Als ich dann mit einer
reichen Biicherbeute im Gepick 1994 an die Universitit Freiburg zuriickkehrte,
bot ich immer wieder Seminare zu tiirkischen Themen an und betreute mehrere
Magisterarbeiten. Die Aufgabe, die Tiirkische Bibliothek herauszugeben, die ich
von 2004-2010 zusammen mit meinem Freund und Kollegen Jens Peter Laut
wahrnahm, bewirkte schlieSlich, dass ich mich in den letzten Jahren ganz der
tiirkischen Literatur widmete.

1 Aus Griinden der einfacheren Lesbarkeit verwende ich in diesem Text die minnliche Form.

Sofern nicht anders gekennzeichnet, sind jedoch immer beide Geschlechter gemeint.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 ERIKA GLASSEN

Diese spite Hinwendung zu tiirkischen Themen hingt folgerichtig mit meiner
akademischen Laufbahn zusammen. Das mochte ich durch eine autobiographi-
sche Riickblende deutlich machen: Nach meinem Abitur in der DDR (1953) wur-
de mir ein Studienplatz im gewinschten Fach Germanistik/Theaterwissenschaft
verweigert. Nachdem ich ein Jahr lang in Ostberlin am Museum fiir Deutsche Ge-
schichte gearbeitet und ein Studienjahr in Greifswald aus Verlegenheit Kunstge-
schichte und Archiologie studiert hatte, fihrten die politischen Umstinde dazu,
dass ich 1955 illegal in die Bundesrepublik ausreiste. In Freiburg konnte ich mei-
nen Wunsch, Germanistik zu studieren, verwirklichen. Doch bald erdffneten sich
mir neue Horizonte. Ich belegte nebenbei arabische und persische Grammatik-
und Lektiirekurse und nahm an der Universitit Basel bei Fritz Meier an Semina-
ren zu persischer Dichtung teil. Denn ich hatte mir in den Kopf gesetzt, iiber
Goethes Beziehung zu dem persischen Dichter Hafiz zu promovieren. Als dann
Hans Robert Roemer 1963 nach Freiburg berufen wurde, um den Lehrstuhl fur Is-
lamkunde und Geschichte der islamischen Volker aufzubauen, konnte ich meine
orientalistischen Studien vertiefen. Unter Roemers Agide wechselte ich mein
Hauptfach, verabschiedete mich schweren Herzens vorerst von Goethe und Hafiz
und entdeckte mein Interesse fiir Geschichte. Zu Roemers Spezialgebieten gehor-
ten die ,dunklen Jahrhunderte® der spitmittelalterlichen, frithneuzeitlichen Ge-
schichte des Nahen Orients. Fir diese faszinierende Epoche war die Forschung
damals noch weitgehend auf die ErschlieBung handschriftlicher Quellen angewie-
sen, die als ungehobene Schitze in den verschiedensten Bibliotheken der Welt
schlummerten. Das schien mir eine reizvolle Aufgabe zu sein, fur die ich mich
durch das Studium der Islamwissenschaft alter Schule mit den drei Sprachen
(Arabisch, Persisch und Tiirkisch/Osmanisch) qualifizierte.

In meiner Dissertation (1968) untersuchte ich anhand handschriftlicher persi-
scher Quellen die verwickelte Geschichte des Sufiordens der Safawiya, der von
Scheich Safi ud-din um 1300 als klassischer (sunnitischer) Orden in Ardabil am
Kaspischen Meer gegriindet wurde. Durch die zahlreichen Anhidnger aus turkme-
nischen Stimmen mit synkretistischen, schiitisch angehauchten Glaubensvorstel-
lungen, die in Ostanatolien und Aserbeidschan nomadisierten, wandelte sich der
Safawidenorden unter Safi ud-dins Nachfolgern im Lauf der Jahrhunderte zu ei-
ner militanten Bewegung von Glaubenskimpfern an den Grenzen zum (christli-
chen) Kaukasus. Im Jahre 1501 griff der junge, von der turkmenischen Anhinger-
schaft als Mahdi verehrte Safawidenscheich Ismail nach der weltlichen Macht. Er
besiegte die turkmenischen Ak Koyunlu-Herrscher, mit denen die Scheiche inzwi-
schen verschwigert waren, und zog in Tabriz ein. Er begriindete als Schah Ismail
das Safawidenreich Iran und rief die Zwolferschia zur Staatsreligion aus: Dieses
historische Datum markiert den Beginn der Neuzeit, und die heutige zwolferschii-
tische Islamische Republik Iran wire ohne die Schiitisierung Persiens durch den
Sufischeich ,Schah Ismail“ und seine ,alevitischen® turkmenischen Helfer un-

denkbar.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 17

Wihrend der Arbeit an meiner Dissertation kam ich also mit vielen Proble-
men in Berithrung, die damals der Forschung noch manches Ritsel aufgaben.
Dazu gehorten die historische Rolle der aus Zentralasien bis nach Kleinasien zu-
gewanderten turkmenischen Nomaden, die dynamische Entwicklung der sufi-
schen Orden zu einer sozialen, oft militanten Massenbewegung und die zuneh-
mende Bedeutung der persischen Sprache, die eine Iranisierung des Islam bewirkt
hatte.

Fir meine Habilitationsschrift begab ich mich dann ins Bagdad des 11. Jahrhun-
derts und damit chronologisch zuriick zu den Wurzeln dieser Entwicklung, die
um 1500 ihren Hohepunkt erreicht hatte. Fir diese Zeit war man noch vorwie-
gend auf arabische Quellen angewiesen. Unter den Abbasiden traf mit den Ogu-
zenstimmen im 11. Jahrhundert der erste grofle Schub turkmenischer Nomaden
im westlichen Teil der islamischen Welt ein. Dazu zihlten nicht nur die spiteren
Anhinger der Safawiya, sondern u. a. auch die Herrscherfamilien der Seldschuken
und Osmanen. Seit dem 11. Jahrhundert kann man zudem anhand vieler Indizi-
en die Iranisierung des Islam durch die zunehmende Bedeutung der persischen
Sprache beobachten. Denn es waren die turkmenischen Herrscher, die durch ihre
enge Symbiose mit persischen Administratoren sowie ihre ungewohnliche Affini-
tit zur persischen Dichtung einen groflen Anteil an der Durchsetzung des Neu-
persischen als islamischer Amts- und Literatursprache (in arabischer Schrift) hat-
ten. Schon Firdausi, der Dichter des persischen Nationalepos, fand fur sein ,,Ko-
nigsbuch® (Schabname) in dem turkmenischen Sultan Mahmud von Ghazna (971-
1030) seinen Mizen. Unter Mahmuds Nachfolgern, den Grof8seldschuken, denen
im 11. Jahrhundert eine Staatsgriindung (mit der Hauptstadt Isfahan) gelang und
die als sunnitische Unterstiitzer der Abbasidenkalifen in Bagdad fungierten, spiel-
ten zwel Iraner aus Tus, ndmlich der Wesir der Seldschuken-Sultane Alp Arslan
und Maliksah, Nizam al-Mulk (st. 1092), und der Theologe Muhammad al-
Ghazali (st. 1111), der damals an der von Nizam al-Mulk gegriindeten Hochschule
Nizamiya in Bagdad wirkte, eine bedeutende Rolle. Nizam ul-Mulks persischspra-
chiger Firstenspiegel fiir die Seldschukenherrscher ist hochberiihmt, aber auch der
grofle Theologe al-Ghazali verfasste, neben seinen Hauptwerken auf Arabisch,
mehrere Schriften fir turkmenische Adressaten in neupersischer Sprache.

Damit war die ,klassische® Periode des Islam zu Ende. Neben dem Arabi-
schen, der Sprache des Koran und des islamischen Rechts, konnte sich ab dem
elften Jahrhundert das Neupersische als produktive islamische Literatursprache
etablieren. Im religiosen Bereich gewann die islamische Mystik (tasawwuf), die als
esoterische Gottsuche frommer Muslime begonnen und klassische Traktate in
arabischer Sprache hervorgebracht hatte, grofen Einfluss auf die Gemiter der
Gldubigen. Bald genossen charismatische Sufischeiche grofleres Ansehen bei den
einfachen Gldubigen als die Gesetzesgelehrten. Selbst al-Ghazali bekehrte sich
zur Mystik, suchte sie aber als Sozialethik in den sunnitischen Gesetzesislam zu
integrieren.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 ERIKA GLASSEN

Durch Ordensgriindungen wurde die Sufik nicht nur zu einer sozialen Bewe-
gung, sondern konnte nun mit vielfiltigem Schrifttum auf Persisch die gebilde-
ten und die breiteren Schichten unter den persischen und tiirkischen Muslimen
ansprechen.

Im abbasidischen Bagdad des 11. Jahrhunderts, wo die Fundamentalisten im
religidsen Parteienstreit um ihre Vorherrschaft kimpften, empfand man, wie ich
herausarbeiten konnte, diese Entwicklung als beunruhigend und dekadent. Doch
da das (ismailitische) fatimidische Gegenkalifat mit Sitz in Kairo tiberall Wiihlar-
beit durch Propagandisten leistete und die Assassinen-Terroristen auf dem Berg
Alamut mit ihren Messermorden bedrohlich wirkten, begriifiten die Abbasiden-
kalifen den Schutz durch die sunnitischen Seldschuken und die ausgleichende
Religionspolitik ihres Wesirs Nizam al-Mulk. Fir die stidtische Bevolkerung und
im kultivierten Umland wurden die turkmenischen Nomaden mit ihren Herden
dagegen bald zu einer Plage. Kluge Politiker suchten daher die Seldschuken mit
ihren Stammeskriegern gegen den fatimidischen Herrschaftsbereich (Syrien und
Agypten) und als ,Glaubenskimpfer (gazi) gegen das christliche Byzanz (Klein-
asien) abzulenken. Im Jahre 1071 kam es bei Manzikert, dem heutigen Malazgirt,
am Van-See zu einer entscheidenden Schlacht der Seldschuken gegen den byzan-
tinischen Herrscher. Der Damm war gebrochen, und in den folgenden Jahrhun-
derten, vor allem im Vorfeld und Gefolge des Mongolensturms und der Feldzige
Timurs, strdmten immer mehr turkmenische Stimme nach Kleinasien.

Die Turkisierung und Islamisierung Anatoliens begann also unter den Sel-
dschuken im 11. Jahrhundert. Einem Vetter Alp Arslans gelang es, im mittelana-
tolischen Konya das Reich der Rumseldschuken zu begriinden. Rum nannte man
das byzantinische Ostrom. Wenn auch die politische Herrschaft der Rumsel-
dschuken (1077-1307) nicht lange wihrte, so bleibt der Ruhm Konyas als kultu-
relles Zentrum mit ihnen verbunden. Das ist nicht nur den imposanten Resten
der Bauwerke und der Kachelkunst aus ihrer Zeit zu danken, die bis heute viele
Touristen anlocken, sondern vor allem dem Charisma des groflen persischen
Dichters Celaleddin Rumi (st.1273), der mit seinem Vater vor den Mongolen aus
Balch nach Konya geflohen war und dort seine berithmten persischen Werke
schrieb. Sein mystisches Epos, das sog. Mesnevi (,das Doppelgereimte®), das viele
volkstimliche Erzahlungen - auch aus dem anatolischen Milieu - enthilt, wurde
mit seiner toleranten religiosen Moral fiir die gebildeten Tiirken neben dem ara-
bischen Koran zu einem geradezu heiligmifigen Buch. Die Turken nennen Ru-
mi bis heute zdrtlich Mevlana (arabisch: Maulana, d. h. ,unser Herr). Der von
Mevlanas Sohn in Konya gegriindete Mevlevi-Orden der tanzenden Derwische
wurde mit seinem Konvent (fekke) zu einem Anziehungspunkt fiir die Gliubigen.
Unter den Rumseldschuken blieb Persisch die Hof- und Kanzleisprache. Die
westtiirkische Umgangssprache begann sich erst spater unter den Osmanen, dem
erfolgreichsten turkmenischen Herrschergeschlecht, zu einer komplexen Schrift-
sprache zu entwickeln.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 19

Parallel zu dem oben skizzierten Aufstieg der Safawiden zur weltlichen Herrschaft
in Iran mit zwolferschiitischer Staatsreligion stabilisierte sich nimlich in Kleinasien
und auf dem Balkan nach der Eroberung Konstantinopels (1453) und dem Sieg
{iber die Mamluken in Syrien, Agypten und Saudiarabien (1517) das Osmanische
Reich (1299-1922) als sunnitische Grof8macht. Bei beiden Staatsgriindungen, der
der Osmanen- und des Safawiden-Reichs, spielten die Turkmenen, die seit dem 11.
Jahrhundert nach Kleinasien gewandert waren, die tragende Rolle. Doch die osma-
nischen Herrscher schufen sich im 14. Jahrhundert mit den Janitscharen eine ste-
hende Elitetruppe, denn ihnen wurden ihre turkmenischen Stammesbriider im
Osten, die Aufstinde gegen die Zentralgewalt anzettelten und gliihende Anhinger
Schah Ismails waren, zunehmend suspekt. Yavuz Sultan Selim 1. (1512-1520) ver-
folgte sie grausam. Viele von ihnen zogen sich in abgelegene Regionen zuriick, wo
sie endogam lebten und eine eigene synkretistische Glaubenslehre entwickelten, in
der die Ali-Verehrung eine zentrale Rolle spielt. Daher werden ihre Nachkommen
heute als Aleviten bezeichnet, frither wurden sie wegen ihrer Kopfbedeckung ver-
ichtlich Kizilbas (,Rotkopfe®) genannt. Die Aleviten fuihlten sich Jahrhunderte
lang durch die sunnitische Mehrheit diskriminiert. Der Druck wurde erst in der lai-
zistischen Republik gelockert, aber auch heute ist der Kampf der Aleviten um An-
erkennung und Gleichstellung noch nicht abgeschlossen.

Die sunnitische Glaubensrichtung hatte sich im Osmanischen Reich offiziell erst
durchsetzen koénnen, nachdem angesehene sunnitische Gelehrte im 16. Jahrhun-
dert als Flichtlinge vor der Zwangsschiitisierung aus Iran und als Zuwanderer aus
dem eroberten Kairo nach Istanbul kamen und in den Hochschulen (Medresen)
unterrichteten. Doch unter den osmanischen Tirken blieb die mystische Religiosi-
tit der Sufiorden neben dem scholastischen sunnitischen Gesetzesislam, der an
den Medresen auf Arabisch gelehrt wurde, unter allen Bevolkerungsgruppen, selbst
bei den meisten Sultanen, immer sehr populdr. Dagegen dominierte im safawidi-
schen Iran - trotz Schah Ismails alevitischer Sozialisation — bald der zwolferschiiti-
sche Hochislam mit seinen Ayatullahs, die anfinglich aus den traditionellen zwol-
ferschiitischen Hochburgen, wie etwa dem Siidlibanon, nach Iran gekommen wa-
ren und die dogmatische zwolferschiitische Rechtslehre und Theologie im Safawi-
denreich durchsetzten. Auf diese frithe Tradition geht bis heute die enge Verbin-
dung zwischen Iran und der zwolferschiitischen Hisbullah des Libanon zuriick.

Mevlana Celaleddin Rumi aus Balch war wegen seiner persischen Dichtung auch
unter den Iranern berithmt, aber der Mevlevi-Orden gewann unter ihnen keine
Anhinger. Im Osmanischen Reich behielt Konya dagegen seine Bedeutung und
der Konvent Mevlanas konnte selbst nach dem Verbot der Sufiorden 1925 als Mu-
seum iberleben.

So lassen sich folgende Wirkkrifte der historischen Entwicklung in dem langen
Zeitraum der von mir sehr frith angesetzten ,,dunklen Jahrhunderte® von den Wur-
zeln her erfassen und quasi leitmotivisch vom 11. Jahrhundert bis in die heutige
Tirkei verfolgen:

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 ERIKA GLASSEN

1) Das historische Geschehen in Kleinasien wurde seit dem Ende des 11. Jahrhun-
derts mehr und mehr von turkmenischen Stimmen bestimmt, die in verschiede-
nen Schiiben aus Zentralasien nach Westen gewandert waren. In einem langen
Prozess besiegten sie die Byzantiner, vermischten sich im Schmelztiegel Anatolien
mit der ansissigen Bevolkerung und griindeten verschiedene Furstentiimer. Unter
diesen setzten sich die Osmanen durch. Einige Stimme, heute meist Yiiriiken ge-
nannt, behielten jedoch ihre nomadische Lebensweise bis ins 20. Jahrhundert bei
oder iiberlebten endogam in Enklaven. Viele von ihnen zogen nach der Republik-
griindung in die Stidte, um dort zu arbeiten, und verheimlichten in der sunniti-
schen Umgebung ihre Zugehorigkeit zur alevitischen Glaubensgemeinschaft.

2) Die hybride Religiositit der Turkmenen war seit ihrer Islamisierung in Zentral-
asien und Chorasan vom Sufitum geprigt, das sehr flexibel bei der Integration
vorislamischer und lokaler Glaubensvorstellungen reagierte. Besonders deutlich
zeigt der Derwischorden der Bektagis mit seinen alevitischen, antinomistischen
und libertinistischen Tendenzen diesen hybriden Charakter. Er ist immer etwas
geheimnisumwittert geblieben und konnte sich in Anatolien und in den von den
turkmenischen Grenzkidmpfern eroberten Gebieten auf dem Balkan weit verbrei-
ten. Auch die safawidischen Kizilbas standen den Bektasis nahe, wie volkstiimli-
che Quellen bestitigen. Die alevitisch gesinnten Bektasis rebellierten oft gegen die
sunnitische Zentralgewalt, was in den tiirkischen Gedichten ihrer Agik-Sdnger zum
Ausdruck kommt. In alten Sammelhandschriften dieser Poesie finden sich zudem
(azeri-)tirkische Gedichte von Schah Ismail unter seinem Dichternamen Hata’i.
Die Agik-Dichter kultivierten ein einfaches volkstiimliches Tiirkisch als Gegenge-
wicht zu der persisch geprigten osmanischen Hofpoesie. Man vermutet, dass die
Bektasis von den Osmanen offiziell geduldet und als Auffangbecken fur eine po-
pulire alevitische Religiositit sogar instrumentalisiert wurden.

Dagegen galten die toleranten, eher stidtischen Mevlevis zwar als ,rechtgliu-
big“ sunnitisch, aber sie liebten die persische Dichtung, Tanz und Musik, was von
schariagetreuen, sunnitischen Kreisen oft angeprangert wurde. Diese beiden Or-
den, die Mevlevis und die Bektasis, entstanden im 13. Jahrhundert in Anatolien
und florierten nur im Einfluflgebiet des Osmanischen Reichs. Sie prigten in einer
Art paradoxen Ausgewogenheit die komplexe Religiositit und Mentalitit der os-
manischen Gesellschaft (s. meinen Aufsatz Gber Huzur). Daneben gab es noch
zahlreiche andere, importierte ,klassische® Orden, wie etwa die Qadiriya und Ri-
fa’iya oder die heute einflussreichen, streng sunnitischen Naksibandis, die spéter
aus Zentralasien nach Anatolien zugewandert waren.

3) Die grofle Affinitit der gebildeten Elite der Turkmenen zur persischen Sprache
und Literatur trug seit dem 11. Jahrhundert wesentlich zur Emanzipation des
Persischen als islamischer Hochsprache bei. Selbst unter der Agide der mongoli-
schen Ilchane konnte sich eine persischsprachige Historiographie entwickeln.
Ebenso wirkten die Sohne und Enkel Timurs in den kulturellen Zentren Schiraz,

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 21

Tabriz und Herat als Forderer der persischen Literatur und Mizene der Minia-
turmalerei (s. meinen Aufsatz Uber The Reception of Hafiz). Damals, in den poli-
tisch so turbulenten ,dunklen Jahrhunderten®, entstanden die kostbarsten persi-
schen Dichterhandschriften. Auch die gebildeten osmanischen Tirken lernten
spater noch Persisch, um die persische Literatur, vor allem Mevlana, Hafiz, Omar
Hayyam und Sa’di, im Original lesen zu konnen. Sie verfassten ausfiihrliche
Kommentare zu diesen persischen Dichtern auf Osmanisch-Tiirkisch. Interessant
ist, dass Dichter wie Hafiz und Omar Hayyam unter den osmanischen Tiirken
ihre Wertschitzung auch behielten, nachdem sich seit 1500 das zwolferschiitische
Safawidenreich und das sunnitische Osmanenreich feindselig gegeniiberstanden.
Dagegen ist von Schah Ismail bekannt, dass er wihrend seiner Schiitisierungs-
kampagne nahe daran war, das Grab von Hafiz in Schiraz zu verwiisten.

Als das Osmanisch-Turkische sich schliellich als Literatur- und Amtssprache
durchsetzte, ahmten die osmanischen Hofdichter die ihnen vertraute persische
Poesie nach. Auf diesem Wege drangen viele persische und arabische Lehnworter
in die osmanische Sprache ein. Auch die arabischen Lehnworter kamen vorwie-
gend iiber das Persische ins Osmanische. Die Vokalharmonie und die Dominanz
kurzer Vokale im Tiurkischen sowie Eigenheiten bei der Aussprache der arabi-
schen emphatischen Konsonanten als stimmbhaftes ,s“, in Lateinschrift einheit-
lich ,,z%, fithrte zu einer gewissen Turkifizierung der Lehnworter. Hiufig entfern-
ten sie sich auch semantisch weit von ihrer Herkunftsprache, so etwa buzur, hiiziin
und sobbet, die heute als Schliisselworter einer spezifisch osmanisch-tiirkischen
Mentalitit gelten konnen.

Diese dynamischen Faktoren prigten durchgingig die tiirkische Geistesgeschich-
te. Der Bruch in der historischen Kontinuitit erfolgte deutlich im 19. Jahrhun-
dert in der Zeit der Tanzimat-Reformen (1839-1876) mit der Offnung des Os-
manischen Reiches nach Europa und der Ubernahme westlicher Werte und Insti-
tutionen. Damit begann die tiirkische Moderne in der spitosmanischen Literatur.
Die lange Herrschaft Sultan Abdilhamids II. (1876-1909), der die 1876 einge-
fuhrte Verfassung 1878 wieder annullierte, wurde als Tyrannei empfunden, da die
intellektuelle Freiheit durch Spitzelwesen und Zensur stark eingeschrinkt war.
Die Wiedereinfithrung der Verfassung durch die Jungtiirken 1908 revolutionierte
das kulturelle Leben. Radikal erscheint die Zdsur aber erst nach der Republik-
griundung 1923 durch die kemalistischen Reformen. Den modernen, westlich
orientierten Ideologen dienten die traditionellen Leitmotive der tiirkischen Ge-
schichte (nomadische Herkunft aus Zentralasien, Gazi-Heldentum, Derwisch-
Mentalitit, Uberfremdung der tiirkisch-osmanischen Sprache durch persisch-
arabische Lehnworter) in verschiedenen Kontexten mit positiver oder negativer
Gewichtung bei der Suche nach einer tirkischen Identitit und der Konstruktion
des tiirkischen Nationalstaats. Sie bestimmten auch wesentlich die literarische
Thematik der klassischen Moderne.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 ERIKA GLASSEN

Wie konnte mir nun der Sprung aus meinen spitmittelalterlichen, frithneuzeitli-
chen Forschungsschwerpunkten, die ich Jahre lang anhand von narrativen Quel-
len vorwiegend am Schreibtisch verfolgt hatte, in die tlirkische Moderne gelin-
gen? Es waren mehrere eng zusammenhingende Faktoren, die dafiir verantwort-
lich waren. Die islamische Revolution in Iran 1979 fithrte dazu, dass wir Islam-
wissenschaftler zunehmend unsere Blicke auf die Zeitgeschichte richteten und
gebannt die fortschreitende ,Reislamisierung” der Linder des Nahen Ostens ver-
folgten. Dazu kam, dass ich nach meiner Habilitation als Referentin am Orient-
Institut der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft in Beirut (1981-1983)
erstmals flr lingere Zeit allein als Frau im Orient leben und Erfahrungen in der
Realitit jenseits der Buchweisheit sammeln konnte. Da die Zwolferschiiten im
Libanon, wie ich aus meiner Promotionsarbeit sehr wohl wusste, seit der Safawi-
denzeit eng mit Iran verbunden waren, brandeten die Wellen der islamischen
Revolution auch im vom Biirgerkrieg geschiittelten Beirut an. Die zwolferschiiti-
sche Hisbullah wurde neben den Palistinensern unter Arafat, die von Beirut aus
Israel provozierten, zum Problem fiir die zwischen den verschiedenen Clans und
Religionsgemeinschaften um Ausgleich und Proporz ringende libanesische Regie-
rung. Als dann die israelische Armee im Juni 1982 bis Beirut vorgedrungen war,
verlieflen wir entsandten Mitarbeiter auf Wunsch des Auswirtigen Amtes aus Si-
cherheitsgriinden das Orient-Institut. Ich hielt mich fiir einige Zeit in Istanbul,
danach wihrend einer Dienstreise in Kairo und schlieflich bis Ende August 1982
mit den anderen Kollegen in der Ausweichstelle des Orient-Instituts in Am-
man/Jordanien auf. Diese beiden Jahre als Referentin des Orient-Instituts brach-
ten mich hautnah mit allen problematischen Aspekten der turbulenten Zeitge-
schichte in Berithrung und prigten mich nachhaltig.

Nach der erfolgreichen islamischen Revolution konnte man in den islamischen
Lindern, ja sogar im stark christlich geprigtem Libanon, ein neues Selbstbewusst-
sein gegeniiber dem Westen beobachten. Man wollte sich von der Krankheit der
~Westbesessenheit” (garbzadagi, wie der persische Dichter Al-i Ahmad es nannte)
heilen und suchte nach einer neuen, einer islamischen Identitit. Das betraf dann
auch die Absage an den westlichen Lebensstil der Frauen, wie man bald in Iran
beobachten konnte. So entstand in den 1980er Jahren der Trend, sich in der Is-
lamwissenschaft vermehrt mit der Frauenfrage zu befassen: ,Die Frau im Islam“
wurde ein beliebtes Thema. Als ich Ende 1983 aus Beirut nach Freiburg zuriickge-
kehrt war, wandte auch ich mich nun diesem Forschungsgebiet zu. Gewohnt, mit
narrativen Quellen zu arbeiten, entdeckte ich fiir mich die Selbstzeugnisse von
Frauen als ergiebige Textsorte. Unter den turkischen Feministinnen kann Halide
Edip Adivar (1884-1964) als Pionierin gelten, und sie hat mit ihren Memoiren ei-
ne unerschopfliche historische Quelle hinterlassen. Thre zweibiandige Autobiogra-
phie ist inzwischen in deutscher Ubersetzung (,Mein Weg durchs Feuer®) in ei-
nem Band in der Tiirkischen Bibliothek erschienen. Ich behandelte sie zunichst in
Seminaren mit Textlektiire und dann in mehreren Aufsitzen, die in diesem Band

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 23

abgedruckt sind. Durch Halide Edips Schriften habe ich auch den Zugang zur Ge-
schichte der tiirkischen Moderne gefunden. Als aufmerksame, sensible Zeitzeugin
hat sie in ihrer Kindheit und Jugend die spitosmanische Gesellschaft und als
frischgebackene Ehefrau die jungtiirkische Revolution beobachtet. Anschliefend
hat sie die Niederlage im Ersten Weltkrieg, die Besatzung Istanbuls durch die Alli-
ierten und schliefflich den blutigen, aber siegreichen Befreiungskrieg an der Seite
Mustafa Kemals erlebt, sowie spiter nach der Riickkehr aus ihrer Emigration sogar
noch die ,Demokratisierung der Republik durch den Ubergang zum Mehrpartei-
ensystem. Der historische Horizont, den sie dem Leser eroffnet, ist also weit und
vielschichtig. Bewundernswert ist die Vielfalt der Rollen, in denen sie auf der
Bithne des Zeitgeschehens privat oder offentlich agiert: Sie begegnet uns als psy-
chologisch tiefschiirfende Romanschriftstellerin, als junge, zuriickgezogene Ehe-
frau ihres Mathematikprofessors und Mutter zweier Séhne, als kimpferische Fe-
ministin und Journalistin, als geschiedene, alleinerziehende Frau, die fur ihren
Lebensunterhalt sorgen muss, als nationalistische Rednerin im ,Tirken-Klub®
(Tiirk Ocagr) und auf dem Sultan Ahmet-Platz, als Lehrerin, sowie als Schulrefor-
merin im Libanon in ihrer zweiten Ehe mit dem Hausarzt ihrer Grofimutter,
Doktor Adnan Adivar, der als Prisident des Roten Halbmonds im Ersten Welt-
krieg und spiter als erster Parlamentsprisident in Ankara wirkte. Sie fungierte als
englische Ubersetzerin wihrend der Besatzung Istanbuls durch die Alliierten, be-
gab sich mit Dr. Adnan auf die abenteuerliche Flucht nach Ankara, kimpfte als
Unteroffizierin an der anatolischen Front, lebte als Emigrantin in England, lehrte
als Professorin fiir Englische Literatur an der Istanbuler Universitit und zog als
unabhingige Abgeordnete fiir [zmir ins Parlament ein. Sie blieb bis ins hohe Al-
ter als Autorin kreativ und verfasste gesellschaftskritische Romane.

Halide Edip wurde und wird verehrt und geschmiht. Auch international wer-
den viele ihrer Werke bis heute rezipiert. Man hat ihr in der Tirkei ein Denkmal
gesetzt, es zugleich jedoch demoliert. Thre Personlichkeit ist widerspriichlich: Sie
war einerseits als tolerante Osmanin ein ,komplexes Wesen®, wie sie selbst es
nennt, andererseits aber auch eine glithende tiirkische Patriotin. Jede radikale
Ideologie lag ihr allerdings fern. In ihrer Autobiographie urteilt sie oft subjektiv,
ist dabei jedoch gnadenlos selbstkritisch. Mir scheint, diese ungebundene Gei-
steshaltung macht ihre Personlichkeit so glaubwiirdig. Halide Edip wurde fiir
mich zu einer unverzichtbaren, allgegenwirtigen Protagonistin, zumal ich die in
meinen akademischen Forschungen herausgearbeiteten Leitmotive der tiirkischen
Geschichte durch sie immer wieder bestitigt fand.

So fuhlte ich mich ermutigt, in einigen meiner Aufsitze, die ich an den Anfang
des ersten Kapitels dieser Sammlung gestellt habe, Themen der tiirkischen Gei-
stes- und Literaturgeschichte mit langem Atem in einem historischen Uberblick
bis zur Gegenwart zu behandeln.

Dazu gehort die kleine Studie (1987) tiber die osmanisch-tiirkische Mentalitits-
geschichte, zu der ich durch die changierende Bedeutung des Begriffs huzur (,Trag-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 ERIKA GLASSEN

heit, Seelenruhe, soziale Harmonie®) angeregt wurde, der mir in der tiirkischen
Literatur immer wieder begegnet war und den ich als Schlusselbegriff fur die os-
manisch-tiirkische Mentalitit zu interpretieren versuchte. Huzur ist eng verbun-
den mit dem Sufitum, das die osmanisch-tiirkische Gesellschaft stark geprigt hat.
Huzur st chronologisch der erste Aufsatz (iibrigens Robert Anhegger gewidmet),
in dem ich mich ausfithrlicher — durchaus noch tastend — zur tiirkischen Geistes-
geschichte geduflert habe.

Die tiirkisch-anatolische Volksliteratur speist sich aus vielen Einfliissen. Die gingi-
ge Floskel vom ,,Schmelztiegel Anatolien scheint angebracht, wenn man die rei-
che Uberlieferung Revue passieren lisst. Im Band der Tiirkischen Bibliothek unter
dem Titel Im Reich der Schlangenkinigin konnten wir nur einige Gattungen beriick-
sichtigen. Im Mittelpunkt steht die Schlangenkonigin Sahmeran, ein Zwitterwe-
sen, doppeldeutig und geheimnisumwittert. Man findet ihr Bild als Hinterglasma-
lerei in vielen alevitischen Hiusern in Anatolien, als Stickerei auf Gebrauchstexti-
lien oder als Pausenfigur aus gefiarbtem Leder im Schattentheater. In meinem hier
abgedruckten Nachwort zu dem Band habe ich u.a. auch an ihrem Beispiel ver-
sucht, die oben postulierte symbiotische, aber durchaus kreative Abhingigkeit der
turkischen von der persischen Literatur herauszuarbeiten. In den beliebten tiirki-
schen ,Volksromanen® (balk hikayeleri), und dazu gehort auch Sabmeran, finden
wir, besonders in den klassischen Liebesgeschichten wie Leyla und Mecnun,
Ferhat und Sirin, Yusuf und Zuleyha, aus der persischen Hochliteratur herabge-
sunkenes Erzihlgut. Daneben stehen anatolisch-tiirkische Neuschopfungen wie
Kerem und Asli, oder Heldensagen wie die vom edlen Riuber Koroglu, die bei al-
len Turkvolkern verbreitet sind. Eingestreut in diese Prosatexte sind oft Verse, die
realen oder fiktiven Volkssingern (asik) zugeschrieben werden. Ja, die Helden
selbst werden meistens als Agik-Sanger vorgestellt, wie Gibrigens auch Schah Ismail
als Held eines tiirkischen Volksbuches. Die Forschung konnte nachweisen, dass
die immer wieder behauptete Kluft zwischen der tirkischen Hoch- und Volkslite-
ratur gar nicht so uniiberbriickbar war. Die Kinder in den Herrenhdusern (konak)
wurden durch das multiethnische Dienstpersonal und die anatolischen Erzieher
(lala) mit all diesen Geschichten und Liedern vertraut gemacht. Dafiir gibt es in
vielen autobiographischen Schriften Zeugnisse, besonders eindringlich in Halide
Edips Memoiren. Fasziniert hat mich, wie schopferisch zeitgenossische tiirkische
Literaten mit diesen volkstiimlichen Quellen umgehen. Auch das habe ich ver-
sucht, am Beispiel von Sahmeran zu zeigen. Der spezifische Humor der Tiirken
findet in der populiren Literatur, verkorpert durch Nasrettin Hoca und die Bek-
tagi-Derwische, seinen Ausdruck. Er wirkt auf der Oberfliche manchmal banal
oder leicht surreal, dann aber wieder tiberraschend tiefgriindig und lebensklug
pointiert. Halide Edip macht Nasrettins berihmten Esel sogar zum Helden eines
zeitgendssischen Dramas.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 25

Das Vorwort zu dem Band Kuligedichte in der Tiirkischen Bibliothek gab mir Gele-
genheit, einen kurzen Uberblick iiber den Entwicklungsgang der modernen tiir-
kischen Poesie zu bieten. Unsere zweisprachige Anthologie wurde aufgrund von
Befragungen prominenter Personlichkeiten zusammengestellt, die gleichzeitig ih-
re Auswahl in kleinen Essays begriinden sollten. So entstand eine originelle
Sammlung, in der zwar alle wichtigen Stromungen und Dichter vertreten sind,
aber oft mit weniger bekannten Versen. Die Befragten trafen ihre Wahl bewusst
subjektiv, ohne die allseits beliebten, immer wieder in Schulbiichern und Antho-
logien abgedruckten Gedichte zu beriicksichtigen. Lisst man die 42 Gedichte
insgesamt auf sich wirken, entsteht ein atmosphirisches Spannungsfeld, das man
mit dem Begriff hiiziin (,Melancholie, Schwermut, Traurigkeit®) als ein gemein-
sames Lebensgefithl beschreiben kann. Dadurch wird unsere Anthologie zu ei-
nem Dokument, das den Zeitgeist am Anfang des 21. Jahrhunderts widerspiegelt.
Eine tiefere historische Dimension bekommt die Sammlung, die sonst nur Lyrik
der tiirkischen Moderne enthilt, durch das volkstiimliche sufische Gedicht von
Yunus Emre (st. ungefihr 1320), das interessanterweise Yasar Kemal ausgewahlt
hat, und das verspielte Lied des osmanischen Hofdichters Nedim (st. 1730). Aus-
gehend von diesen beiden Extremen aus der Zeit vor der Sprachreform ldsst sich
im Kontrast zu den modernen Gedichten gut die revolutionire Entwicklung der
turkischen Sprache zeigen.

Die folgenden beiden Aufsitze gehoren noch in die Phase meiner Forschungen
mit dem Schwerpunkt: Geschichte und Literatur der ,,dunklen” Jahrhunderte. Ich
habe sie hier aufgenommen, weil sie ganz eindringlich die tiirkisch-iranische Kul-
tursymbiose vor Augen fithren. Die josephsgeschichte, die in der 12. Sure des Ko-
rans enthalten ist, erzihlt der persische Dichter Jami (1414-1492) im timuridi-
schen Herat des 15. Jahrhunderts als romantisches Epos tiber das Liebespaar Yu-
suf und Zuleyha. Doch in seiner konsequent mystischen Deutung wird Josephs
Geschichte zum Seelenmythos: Die dufleren Stationen und Erlebnisse seines Le-
bensweges werden zu Metaphern seelischer Zustinde. Bei der Schopfung hat
Gott thm zwei Drittel des Schonheitsvorrats zugeteilt. Gott hat Joseph auser-
wihlt, er will sich in ithm, seinem schonsten Geschopf, lieben lassen. Darin be-
steht fir den Dichter Jami Josephs Prophetentum. Jedoch bietet er keine abstrak-
ten, philosophischen Reflexionen tiber die Liebe in Versen, sondern erzihlt eine
spannende Geschichte. Das Schicksal Zuleyhas, die in der 12. Sure als das na-
menlose, verfithrerische Weib des Aziz von Agypten (in der Bibel: Potiphars
Weib) erscheint, schmiickt Jami fantasievoll und abenteuerlich aus, so dass ein
tiberraschender Spannungsbogen entsteht. Zuleyha wandelt sich zur absoluten,
verriickten Liebenden (asik, mecnun), und Joseph muss sich wegen seiner gottli-
chen Schonheit von den Menschen lieben lassen: Er ist der Geliebte (ma’suk) par
exellence. Die Rollen von Leyla und Mecnun, deren beriihmte Liebesgeschichte
Jami auch in einem Epos behandelt hat, sind also vertauscht. Jamis Dichtung
zeigt eindringlich, welche Dimensionen die islamische Mystik in der raffinierten

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 ERIKA GLASSEN

poetischen Gestaltung der spidtmittelalterlichen persischen Dichter der Timuri-
denzeit erreicht hatte. Jamis Werk haben sich mehrere osmanisch-tiirkische Dich-
ter zum Vorbild genommen. Yusuf und Zuleyha wurde als tragische Liebesge-
schichte auch zum beliebten Thema der volkstiimlichen tiirkischen Erzihler.

Der Aufsatz The Reception of Hafiz zeigt am Beispiel der frithesten persischen Dich-
terhandschriften, was die S6hne und Enkel Timurs im 15. Jahrhundert in ihren
Regierungssitzen Schiras und Herat fiir die persische Literatur geleistet haben.
Dem fleifigen Bewahrungseifer der Tiirken ist es zu danken, dass die Texte von
Hafiz und anderer persischer Dichter moglichst frith akribisch aufgezeichnet und
bewahrt wurden. Wunderbarerweise sind viele der Handschriften aus der Timuri-
denzeit spiter in Istanbuler Bibliotheken gelangt und konnten von Hafiz-For-
schern wie Hellmut Ritter ausgewertet werden. Noch gar nicht ausgeschopft sind
die von mir erwihnten osmanisch-tiirkischen Kommentare, die jeden einzelnen
Vers der persischen Gedichte behandeln. So habe ich mich also nicht tiber Goe-
thes West-Ostlichen Diwan dem persischen Dichter Hafiz angenihert, sondern
meine historischen Studien haben mich zu seinen Texten und ihrer problemati-
schen Uberlieferung gefiihrt. Dieser Aufsatz stiitzt nicht nur die These von dem
Anteil der Tiirken bei der Iranisierung der islamischen Kultur durch ihre Obsessi-
on fiir die persische Literatur, sondern die akribisch recherchierten Fakten sollten
von jedem Forscher rezipiert werden, der sich ernsthaft mit Hafiz-Texten ausein-
andersetzen will.

Schon wihrend unserer ersten Ferienreise nach Istanbul stie§ ich im Alten Basar
auf einige zierlich aus Leder geschnitzte, mit Naturfarben eingefirbte Schattenfi-
guren, die zum Ensemble des osmanisch-tiirkischen Schattentheaters, nach einer
der Hauptfiguren Karagiz genannt, gehorten. Mein Interesse war geweckt und ich
habe mich danach immer wieder mit dem Thema beschiftigt. Die Voraussetzun-
gen fiir die Erforschung waren vorziiglich, denn der vielseitige Orientalist Hellmut
Ritter hatte wihrend seiner Zeit als Adjutant im Ersten Weltkrieg die Texte eines
ganzen Ramazan-Zyklus nach dem Diktat des letzten osmanischen Hofschatten-
spielers aufgezeichnet und iibersetzt. Diese im Laufe der Jahre (Istanbul 1924 und
1941, Wiesbaden 1953) erschienenen drei kostbaren Binde konnte ich erwerben,
und die Figuren und die Texte liefen mich nicht mehr los. Meine erste Arbeit da-
zu war meine Antrittsvorlesung als junge Dozentin in Freiburg. Der hier abge-
druckte Aufsatz aus dem Katalog der Ausstellung Der lange Weg der Tiirken im Lin-
den-Museum Stuttgart bildet die Essenz meiner Karagoz-Studien. Er enthalt auch
Abbildungen von Figuren aus meiner Sammlung. Die einzigartige Bedeutung die-
ser populdren, autochthonen Theaterform fir die multi-ethnische osmanisch-
turkische Gesellschaft habe ich herauszuarbeiten versucht. Auch hier konnten mir
Halide Edips Memoiren als wertvolle Quelle fir die Rezeptionsgeschichte dienen.

Der Aufsatz The Turkish Writer Sdmiba Ayverdi (1905-1993) and Her Dream of the Ot-

toman Past behandelt eine immer noch wenig wahrgenommene tiirkische Autorin.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 27

Unser Freiburger Doktorand Kerim Yavuz, der {iber den ,Islam in den Werken
moderner tiirkischer Schriftsteller” arbeitete, machte mich wihrend meiner Zeit als
Assistentin voller Begeisterung auf sie aufmerksam. Sie war eine Freundin im Gei-
ste von Annemarie Schimmel und galt mit ihrer tiefen, vom Sufitum geprigten Re-
ligiositit unter den zeitgendssischen Literaten als konservativ, weil sie sich gegen
den totalen Bruch mit der osmanischen Vergangenheit, den die Kemalisten ver-
langten, wehrte. Simiha Ayverdi interpretierte das Osmanische Reich als tolerantes
kulturelles System. Sie betonte immer wieder das harmonische Zusammenleben
der multireligiosen, multiethnischen Elemente in der osmanischen maballe (,,Stadt-
viertel) und deutete das Karagoz-Schattenspiel, das von allen Schichten der Be-
vOlkerung geschitzt wurde, im Saray, im ,Herrenhaus® (konak) und im maballe-
Café, als ein Spiegelbild dieser von ihr ertriumten heilen, osmanischen Gesell-
schaft. Fir sie war huzur ein Schlisselwort fur soziale Harmonie. Bei aller Unter-
schiedlichkeit gibt es gerade in dieser Beziehung zwischen Halide Edip und Simi-
ha Ayverdi erstaunliche Parallelen.

Am Schluss des ersten Kapitels steht der Aufsatz tiber Die Wabrnehmung der Natur
im frithen tiirkischen Istanbul-Roman.

Istanbul wird hier, wie vom Thema des Berliner Symposiums zu Ehren meiner
Freundin Barbara Kellner angeregt, im Hinblick auf seine einzigartige, von der
Natur begilinstigten geographischen Lage als ,Wunder der Schopfung® gesehen.
Mich interessierte, wie die Reformer im 19. Jahrhundert, die das aus Europa im-
portierte Genre des Romans als Medium favorisierten, um darin die soziale Wirk-
lichkeit realistisch zu beschreiben, mit der Darstellung der Natur umgingen. Hielt
man doch die damals noch vorherrschende Gattung, die osmanisch-tiirkische Di-
van-Dichtung, die sich ganz der Thematik und Methaphorik der islamischen poe-
tologischen Gemeinschaft angepasst hatte, fiir hoffnungslos erstarrt und realitits-
fremd. Ausgehend von der vernichtenden Polemik des fithrenden Reformers und
Literaten Namik Kemal, der die klassische osmanische Literatur zugunsten der am
westlichen Vorbild geschulten realistischen Darstellungen licherlich machte, un-
tersuche ich in vier frithen Istanbul-Romanen FEigenart und Funktion der Natur-
beschreibungen. Es lassen sich zwei Arten der Naturwahrnehmung feststellen:
Einmal werden die beliebten Ausflugsorte in der Umgebung Istanbuls zum of-
fentlichen Raum fur kollektive Volksbelustigungen und zum anderen dient die
Natur als Refugium des einsamen Individuums, das eine osmotische Beziehung
sucht. Die Natur erscheint als Spiegel der Seele und ermdoglicht die ErschlieBung
bislang unbekannter seelischer Bereiche. So entsteht um 1900 der psychologische
Roman. Diese vier spitosmanischen Romane, die alle aus der Zeit Abdiilhamids
II. stammen, erweisen sich damit als Werke des Ubergangs zur klassischen Mo-
derne der tiirkischen Literatur.

Das zweite Kapitel beginnt mit dem Aufsatz Die klassische Moderne der tiirkischen
Literatur. Ausgangspunkt sind die spitosmanischen Romane der Abdiilhamid-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 ERIKA GLASSEN

Ara, die die klassische Moderne einleiten. Denn die Autoren bemiihten sich be-
reits um eine einfachere Sprache und setzten sich kritisch mit den Auswirkungen
der Verwestlichung auf die spitosmanische Gesellschaft auseinander. Sie bilden
den Ubergang zu der national-geprigten Literatur nach der jungtiirkischen Revo-
lution von 1908. Die Suche nach einer tiirkischen Identitit und einer tiirkischen
yhationalen Literatur® (milli edebiyat) finden ihren Hohepunkt nach dem siegrei-
chen Befreiungskrieg und der Ausrufung der Turkischen Republik 1923 in der
neuen Hauptstadt Ankara. Zu den die tiirkische Literatur revolutionierenden
kemalistischen Reformen gehoren der Alphabetwechsel und die forcierte Sprach-
reform. Der Aufsatz bietet einen detaillierten Uberblick iiber die wichtigen
Trends und Meilensteine der Literatur bis 1980 mit einem Ausblick auf die
Postmoderne. Es ist der ,Rote Faden®, der auch die Auswahl der 20 Binde der
Tiirkischen Bibliothek bestimmt hat, die deswegen von mir hiufig herangezogen
und empfohlen werden. Die Leser konnen sich also selbst einen umfassenden
Eindruck von vielen der zitierten Werke verschaffen, die nun in guten deutschen
Ubersetzungen vorliegen.

Mit einer besonderen tiirkischen Spezies des autobiographischen Schrifttums be-
fasse ich mich niher in meinem Aufsatz Erinnerungen von Literaten als Quelle fiir die
Literaturgeschichte der tiirkischen Moderne. Bei meinen Recherchen stief§ ich immer
wieder auf Sammelbinde, in denen prominente Literaten, die in dem Alter wa-
ren, in dem man riickblickend seine Autobiographie schreibt, Essays tber ihre
Freunde und Kollegen publizierten, die vorher schon in den Feuilletons von Zei-
tungen und Zeitschriften verdffentlicht waren. Manchmal handelt es sich auch
um Nachrufe. In diesen Erinnerungen wird durch die Beschreibung einer Reihe
von Begegnungen die literarische Szene einer Generation beleuchtet und dabei
stellt sich zudem fast immer der Autor selbst ins Rampenlicht: So entsteht eine
autobiographische Dimension. Man erfihrt etwas tiber die beliebten Treffpunkte,
Cafés, Restaurants, Redaktionsbiiros, Buchhandlungen, literarischen Salons, die
Dampfer zwischen Karakéy und Kadikdy, aber auch schon das gesellige Leben
im Ankara der frithen Republikzeit, etwa in Atatiirks berithmter Tischrunde, wird
thematisiert. Ich versuche anhand von drei ganz unterschiedlichen Erinnerungs-
biichern (Yakup Kadri Karaosmanoglu, Adile Ayda und Taha Toros) beispielhaft
den Quellenwert dieses Genres fiir die Literaturgeschichte der klassischen Mo-
derne zu analysieren.

Der Aufsatz The Social Self The Search for Identity by Conversation (sohbet). The Tur-
kish Literary Community and the Problem of Autobiographical Writing kntipft eng an
den vorherigen an, denn er bedient sich hiufig der gleichen Quellen. Der Akzent
liegt auf dem arabisch-persischen Lehnwort sobber (,geselliges Gesprich®), das wie
huzur und hiiziin durch seine semantische Emanzipation vom gemeinsamen Ur-
sprung ein Schlisselwort fiir die osmanisch-tiirkische Mentalitit geworden ist.
Diese meine These versuche ich durch anschauliche Beispiele zu belegen. Ein

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 29

wichtiger Import aus dem Westen im 19. Jahrhundert, der das intellektuelle Le-
ben revolutionierte, war die Presse. Die modernen Literaten verzichteten auf die
traditionelle Rolle als Hofdichter, sie wurden Journalisten. Sie pointierten ihre
Gedanken in Zeitschriften-Feuilletons und veroffentlichten ihre Romane in Fort-
setzungsserien. Statt visionire Ideen in philosophischen Abhandlungen zu ent-
wickeln, huldigten sie der kleinen Form und verzettelten sich in permanenten ge-
selligen Gesprichen. Das Presseviertel Babiali in Cagaloglu wurde damals zum
Mekka der Literaten, wo man sich in Buchhandlungen und Redaktionen traf.
Daneben gab es viele andere temporir beliebte Treffpunkte: Cafés und Restau-
rants in Beyazit und Beyoglu, aber auch literarische Salons in Privathdusern be-
rihmter Gurus, in denen man sich an bestimmten Wochentagen zu Gesprichs-
kreisen wie zum zikr in einem sikularisierten Sufi-Konvent versammelte. Solche
Gurus, die zum Anziehungspunkt einer Jingerschar von Literaten wurden, sei es
im Salon, im Gefingnis, im Exil und bei Tischrunden, oder Freundeskreise, die
im freundschaftlichen Gesprich gemeinsame Projekte entwickelten, kultivierten
eine Atmosphire fur das kollektive Gedachtnis der literary community auf Kosten
ihres individuellen Gedichtnisses, das sie zur Introspektion und Selbstanalyse
hitte anregen konnen. So entstanden die oben beschriebenen Erinnerungsbiicher
von Literaten, in denen Autoren im Miteinander von Freunden und Kollegen er-
scheinen, aber keine Autobiographien, die den Lebensweg eines selbstbestimm-
ten Individuums nachzeichnen. Halide Edips Memoiren sind eine grofle Aus-
nahme. Am ehesten werden noch, wie ich zu zeigen versuche, in Romanen Ty-
pen kreiert, deren Lebensschicksale fiir den Zeitgeist stehen. Es sind jedoch selten
Personlichkeiten, die mit Selbstdisziplin einen Lebensplan verfolgen und denen
es gelingt, Ostliche und westliche Wertvorstellungen zu harmonisieren, sondern
meistens unstabile, gespaltene und selbstentfremdete Charaktere. Der ,neue
Mensch®, wie ihn sich der Republikgriinder Mustafa Kemal Atatirk fir den Auf-
bau der westlichen Zivilisation in der modernen Tiirkei wiinschte, eignete sich
nicht zum Romanhelden der sobbet-Gesellschaft.

Nach dem Ende der Abdiilhamid-Ara in der zweiten Verfassungsperiode nach
1908 galt die Suche nach der tiirkischen Identitit als intellektuelle Herausforde-
rung. Es war der Klub des Tiirk Ocagz, der als Forum fiir Vortrige und Diskussio-
nen iber den Tirkismus groflen Zulauf hatte. In meinem Aufsatz Nationale Utopi-
en in Romanen von Halide Edip, Miifide Ferid und Yakub Kadri analysiere ich die lite-
rarischen Werke von drei aktiven Mitgliedern des Tiirk Ocagr. In der Jungtiirken-
zeit wurde die Frauenemanzipation offiziell gefordert und gebildete Autorinnen
wie Halide Edip und Miifide Ferid konnten sich offentlich in die zeitgendssische
Diskussion tiber den tiirkischen Nationalismus einmischen. Alle drei Romane (er-
schienen 1912, 1918 und 1934) sind zeithistorische Dokumente, aktuelle Pam-
phlete, in denen die gingigen Argumente im nationalen Diskurs in fiktionalen
Darstellungen lebendig durchgespielt werden. Halide Edips und Miifide Ferids
Romane bieten verschiedene utopische Zukunftsvisionen: Halide Edip triumt von

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 ERIKA GLASSEN

einem osmanisch-tiirkischen Bundesstaat, in den die nicht-tiirkischen Elemente
eingebunden sind, wihrend Miifide Ferids Roman in einer turanistischen Vision
die zentralasiatischen Tiirken einbezieht. Aus dem Rahmen fillt Yakub Kadris
Roman Ankara, denn diese mittelanatolische Provinzstadt war ja bereits 1923 zur
Hauptstadt des tiirkischen Nationalstaats Republik Tirkei geworden. Im ersten
Teil seines Romans beschreibt er den anfinglichen nationalen Enthusiasmus in
dem mythischen Ort Ankara, im zweiten die Desillusionierung der Idealisten
durch die oberflichliche Verwestlichung der neuen Elite, die sich im Konsumden-
ken verliert. Der dritte Teil miindet in eine utopische zukiinftige Zeit, den Jah-
restag der zweiten Dekade der Republik 1943. Yakup Kadri imaginiert, dass es
Mustafa Kemal mit seiner legendiren Rede zum 10. Jahrestag 1933 mit dem Slo-
gan Ne mutlu Tiirkiim diyene (Wie gliicklich der, der sagen kann: ,Ich bin Tirke! )
gelungen sei, das Volk zu einem neuen Aufbruch zu motivieren. So konnte in der
zweiten (utopischen) Dekade der Republik in einer heilen, klassenlosen Gesell-
schaft ein neuer Menschentyp heranreifen, der das Land mit Fleif§ und Disziplin
aus der Misere fihrt. Wihrend Halide Edip und Mifide Ferid ihre fiktionalen
Fuhrerfiguren Oguz und Aydemir erfinden konnten, aber dafiir als reale Modelle
die Wortfithrer im Tiirk Ocagi, Ziya Gokalp und Yusuf Akgura, vor Augen hatten,
verklart der Kemalist Yakup Kadri den realen, von ihm verehrten Mustafa Kemal
Atatiirk zu einer iibermenschlichen, charismatischen Fiihrerfigur, die allerdings die
Erfiilllung des Traums nur mehr als Romanfigur erlebt.

Die iltere Generation der tiirkischen Literaten, die in der Sultansmetropole den
Aufbruch in die Moderne wihrend der Jungtiirkenzeit erlebt hatten, waren zwar
vom nationalen Geist der Diskussionen im 7Tiirk Ocagr geprigt worden, aber Ana-
tolien war thnen meist fremd geblieben. Als dann nach der Niederlage im Ersten
Weltkrieg das Osmanische Reich zerbrochen war und Anatolien als das Heimat-
land der Tirken erst noch durch einen blutigen Befreiungskrieg gewonnen wer-
den musste, wurde das Hauptquartier der Befreiungsarmee unter Mustafa Kemal
und der Sitz der Groflen Nationalversammlung Ankara zum mythischen Anzie-
hungspunkt fur die nationalgesinnten tiirkischen Intellektuellen, die sich im von
den alliierten Siegermichten besetzten Istanbul gedemitigt fithlten.

Viele dieser Literaten pilgerten auf der ,Vaterlindischen Strale® (Vatan Yolu)
nach Ankara und erlebten dabei zum ersten Mal die anatolische Wirklichkeit. Der
Weg fithrte zunichst mit dem Dampfer zum Schwarzmeerhafen Inebolu und
dann mit dem leichten Reisewagen an das verheiflene Ziel, die kleine mittelanato-
lische Stadt, in der Weltgeschichte geschrieben wurde. Zwei Personlichkeiten, die
im literarischen Leben der ,klassischen Moderne® eine herausragende Rolle spiel-
ten, Yakup Kadri (1889-1974) und N4zim Hikmet (1902-1963), zogen diese Stra-
Be entlang. Wihrend Yakup Kadri lebenslang zu den idealistischen Kemalisten
gehoren sollte und lange in Ankara lebte, ohne allerdings Parteifunktionir zu
werden, machte Nazim nur ganz kurz Station in Ankara, wirkte eine Zeit lang als
Lehrer in Bolu und reiste dann im Herbst 1921 weiter nach Russland. Moskau war

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 31

damals ein Treffpunkt fiir die europdische Kiinstler-Avantgarde der Futuristen,
Dadaisten und Strukturalisten, aber auch der Theatermacher, denn dort wirkte der
Regisseur und Schauspieler W. E. Meyerhold (1874-1940). Die Weltanschauung
des dialektischen Materialismus revolutionierte die Kunst, machte Nizim zum
Revolutionsromantiker und Kommunisten, ohne ihn je mit der ,werktitigen Be-
volkerung® wirklich in Bertihrung zu bringen. Im Mittelpunkt meines Aufsatzes
Das tiirkische Gefingnis als Schule des literarischen Realismus (Ndzim Hikmets Weg nach
Anatolien) steht aber eine spitere Lebensphase Nazim Hikmets, seine Jahre in ver-
schiedenen anatolischen Gefingnissen (1938-1950). Hier erst lernte er die Realitit
Anatoliens und seiner Menschen kennen. Das zeigen meine Quellen: autobiogra-
phische Schriften und Briefe. Denn er begegnet dort mit den beiden Schriftstel-
lern Kemal Tahir und Orhan Kemal auch produktiven Gesprichspartnern, so dass
diese Zeit, in der das tiirkische Gefingnis zur ,Schule des Realismus“ werden
konnte, gut dokumentiert ist.

Eine andere Personlichkeit, die die klassische Moderne ganz entscheidend ge-
prigt hat, behandle ich in dem Aufsatz Das Recht anf Dichtung. Orban Veli Kanik
(1914-1950) und Garip. Orhan Veli betritt 1943 im Kollektiv mit seinen Dichter-
freunden Cevdet Anday und Oktay Rifat die literarische Szene. Damals erscheint
ihr gemeinsamer schmaler Gedichtband Garip (,Fremdartig“) und macht Furore.
Sie haben sich im Ankara der frithen Republikzeit kennengelernt und beschlos-
sen, die tlrkische Poesie zu revolutionieren. Thre Vorstellungen sind dem Ge-
dichtband in einer Art Manifest vorangestellt, das ich in einer ausfithrlichen Pa-
raphrasierung wiedergebe. Orhan Veli und seine Freunde kennen zweifellos die
pathetischen, klassenkimpferischen Gedichte Nazim Hikmets, aber sie nehmen
sich nicht — wie Nazim — den sowjetischen Dichter W. W. Majakowski (1839-
1930), sondern die franzosischen Surrealisten zum Vorbild, um Anschluss an die
Weltliteratur zu finden. Sie wollen die alten Formen der osmanisch-tirkischen
Poesie endgiiltig zerbrechen und mit einer neuen Naivitit, Einfachheit, frei von
jeder poetischen Pose, in einer normalen Alltagssprache dichten und damit einen
neuen Geschmack prigen, der der breiten Masse der arbeitenden Bevolkerung in
der Republik gefillt. Denn es gab immer noch keine tiirkische ,Nationallitera-
tur®, die den groflen politischen Umwilzungen gerecht wurde, wie damals allge-
mein beklagt wurde. Orhan Veli zdhlt zu den ,ehrlichen Kemalisten®, wie Yakub
Kadri, die die Moglichkeiten der neuen, verwestlichten, republikanischen Tiirkei
und ihrer Hauptstadt Ankara nutzen mochten. Thre Sozialisationsphase erleben
die jungen Dichter in Ankara, wihrend sie nach ihrem Erfolg zwischen den ver-
schiedenen politisch-kulturellen Szenen in Ankara und Istanbul hin und her
pendeln. Die alte Sultansstadt steht in einer gewissen Opposition zu Ankara,
denn hier sammeln sich die konservativen und die linken Literaten. Diese Dicho-
tomie und ihr Reiz lassen sich an Orhan Velis Personlichkeit und seiner Karriere
gut zeigen.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 ERIKA GLASSEN

Bei dem nichsten Aufsatz: Eine rubelose Generation auf der Suche nach der Identitit:
Sabahattin Ali (1907-1948) und sein Roman ,,Der Déiimon in uns“ (Igimizdeki Seytan)
handelt es sich um mein Nachwort zur Ubersetzung des Romans (von 1940), die
2007 in der Tiirkischen Bibliothek erschienen ist. Sabahattin Alis Romanheld Omer
verkorpert mit faszinierender Eindringlichkeit die junge Generation, die in der
sikularisierten, verwestlichten Republik ohne Gott und Tradition aufwichst und
auf der Suche nach festem Halt innerlich und duferlich zerbricht. Anhand von
Briefen des Autors und Auflerungen von Freunden erzihle ich die Lebensge-
schichte des Autors Ali so, dass die autobiographische Dimension in Omers Per-
sonlichkeit zum Vorschein kommt. Da sich Sabahattin Ali politisch engagierte
und die sozialen Zustinde in der Tirkei realistisch zu beschreiben versuchte -
wofir er den Beifall Nazim Hikmets aus dem Gefingnis erhielt -, kam er in der
Phase der antikommunistischen Paranoia immer wieder mit der Staatsmacht in
Konflikt. Die aufgeblasenen Typen der Kiinstlerszene der 1930er Jahre in der al-
ten Sultansstadt Istanbul, die nun im Windschatten der neuen Hauptstadt Anka-
ra lag, erscheinen ganz lebensnah. Daher wurde immer wieder die Schliisselfigur
im Roman betont, vor allem von Nihal Atsiz, der sich in Omers Freund Nihat
mit seinen verstiegenen, turanistischen, rassistisch gefirbten Weltherrschafts-
phantasien wiedererkannte. Es kam zu einer 6ffentlichen Fehde vor Gericht zwi-
schen Sabahattin Ali und Nihal Atsiz. Gegenseitige Beleidigungen fithrten zu ei-
ner nachhaltigen politischen Polarisierung zwischen den Ideologien in ein linkes
(kommunistisches) und ein rechtes (faschistisches) Lager, die in den folgenden
Jahrzehnten, nach Sabahattin Alis ritselhaftem Tod, eskalierten. Aber der Ro-
man, in dessen Mittelpunkt eine zarte Liebesgeschichte steht, hat ganz andere
Qualititen. Sabahattin Ali gehort tibrigens zu den ersten tiirkischen Schriftstel-
lern, mit denen ich mich eingehend beschiftigte. Als Assistentin in Freiburg hat-
te ich die Aufgabe, die Dissertation von Elisabeth Siedel (Sababattin Ali, Mystiker
und Sozialist. Beitrige zur Interpretation eines modernen tirkischen Autors, Klaus
Schwarz Verlag Berlin 1983) mitzubetreuen. Diese Studie ist immer noch der be-
ste Zugang zu Autor und Werk und befasst sich auch ganz detailliert mit dem hi-
storischen und politischen Kontext.

Im Zusammenhang mit der klassischen Moderne diirfte ein Ausblick auf die tiir-
kische Postmoderne interessant sein. Ein Meisterwerk dieser Richtung, die man
nach 1980 ansetzt, ist auch in der Tirkischen Bibliothek erschienen: Postmoderne in
Anatolien: Hasan Ali Toptas und sein Roman ,,Die Schattenlosen (Gilgesizler). Der
Autor stammt urspriinglich aus dem anatolischen, nomadischen Yiriiken-Milieu
und ist in drmlichen Verhiltnissen aufgewachsen. Doch frith hat ihn die Lese-
und Schreiblust existentiell gepackt und nicht mehr losgelassen. In seinem Ro-
man ,Die Schattenlosen® von 1995 beschreibt er die Atmosphire eines gottver-
lassenen anatolischen Dorfes hautnah, doch ihn interessieren nicht die realen so-
zialen Verhiltnisse, die in den typischen tiirkischen Dorfromanen seit 1950 kriti-
siert wurden, sondern die Menschen mit ihren Triumen und ihrer Daseinsangst.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 33

In dem Dorf hat sich nimlich eine Epidemie ausgebreitet: Einzelne Dorfbewoh-
ner verschwinden plotzlich spurlos. Die Symptome der Epidemie werden als
Verunsicherung des Seins, Zerfall der Formen, Verschwimmen der Zeitkonturen,
Verlust der Erinnerung, wiederholte Spiegelungen usw. wahrgenommen. Gleich-
zeitig wird diese labile Situation vom Erzihler und seinen Figuren permanent re-
flektiert. Im Mittelpunkt des Geschehens steht ein Frisorladen, der wie eine Zau-
berschaukel zwischen einer anatolischen Kleinstadt und dem Dorf hin und her
schwingt. Dabei spiirt der Leser, dass er sich mitten im Prozess der Entstehung
eines Romans befindet und der Autor mit ihm ein Verwirrspiel treibt. Die Spra-
che des Romans ist glasklar und er6ffnet durch ihre poetischen Qualititen den
Zugang zu einer magischen Mirchenwelt, die vermutlich zum Herrschaftsbereich
der Schlangenkonigin Sahmeran gehért. Dabei wird deutlich, wie selbstverstind-
lich die turkische Postmoderne an die anatolische volkstimliche Erzihltradition
ankniipfen kann.

Das dritte Kapitel dieser Aufsatzsammlung ist der Frauenfrage gewidmet. Wie
oben angedeutet, habe ich diese Thematik erst nach meiner Habilitation seit An-
fang der 1980er Jahre aufgegriffen. Als Quellen dienten mir vor allem autobio-
graphische Schriften und Romane von Frauen.

Die Lebensgeschichten der Protagonistinnen meiner kleinen Studie Die Tochter
der letzten Osmanen: Zur Sozialisation und Ildentititsfindung tiirkischer Franen nach Au-
tobiographien hatten mich schon sehr lange beschiftigt, bevor ich sie zu dem vor-
liegenden Aufsatz verarbeitet habe. Halide Edip Adivar, Sabiha Sertel, Halide
Nusret Zorlutuna und Simiha Ayverdi wurden alle vier vor der Verfassungsrevo-
lution der Jungtiirken 1908 geboren, und sie waren alle mit mehr oder weniger
Erfolg literarisch titig. Ihre Sozialisationsbedingungen und ihre Lebensentwiirfe
waren jedoch sehr unterschiedlich, und das machte es so spannend, sich auf sie
einzulassen. Halide Edip war die ilteste und prominenteste unter ihnen und ich
habe bereits ausfiithrlich dargelegt, wie wichtig mir die Begegnung mit ihrer viel-
seitigen Personlichkeit war, um in die moderne tiirkische Geschichte und Litera-
tur einzudringen. Sie war auch fur die tirkischen Frauen ihrer Zeit eine Leitfigur.
Diese Frauen lebten in einer gesellschaftlichen Umbruchszeit, die von der Anni-
herung des Osmanischen Reiches an den Westen geprigt war, was sich ganz stark
auf den Wertewandel und die Geschlechterbeziehungen auswirkte. Sie erhielten
ihre Bildungschancen durch die Zuwendung ihrer Viter, Briider oder Eheminner
und erreichten dadurch einen hoheren Grad der ,Emanzipation® als ihre Miitter
und Grofimiitter, die noch im gestrengen Patriarchat mit der Segregation der Ge-
schlechter aufgewachsen waren. Meine Gewihrsfrauen wirkten alle erfolgreich in
der Offentlichkeit als Schriftstellerinnen, Journalistinnen, Lehrerinnen oder wie
Simiha Ayverdi als Seyha eines Sufiordens. Sie reflektieren in ihren Erinnerungen
die Geschichte ihrer Emanzipation als einen gegliickten Lebensplan. Damit wa-
ren sie sicher noch Ausnahmeerscheinungen unter den Frauen ihrer Generation,
den ,Tochtern der letzten Osmanen®.

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 ERIKA GLASSEN

Ganz bewusst habe ich mit dem aussagekriftigen Titel des nichsten Aufsatzes,
den ich zu Ehren meiner Freundin und Kollegin Barbara Flemming geschrieben
habe, an die vorhergehende Generation angekniipft: Tochter der Republik. Gazi Mu-
stafa Kemal Pasa (Atatiirk) im Geddichtnis einer intellektuellen weiblichen Elite der ersten
Republikgeneration. Nach Erinnerungen von Azra Erbat, Mina Urgan und Nermin Aba-
dan-Unat. Diese Generation von Frauen konnte bereits 6ffentliche Schulen besu-
chen, an den Universititen der Republik ein Studium absolvieren und eine aka-
demische Karriere verfolgen. Was die Altphilologin Azra Erhat, die Anglistin Mi-
na Urgan und die Politologin/Juristin Nermin Abadan-Unat dartiber hinaus ver-
bindet: Sie waren bekennende Kemalistinnen. Sie haben sich in ihren Autobio-
graphien vor allem an die Frauen der nachfolgenden Generationen gewandt, auf
das Wirken des Republikgriinders hingewiesen und gesagt: Ohne Mustafa Kemal
Atatiirk wire ich nicht geworden, was ich bin. So klingen diese Selbstzeugnisse
stellenweise wie Atatiirk-Panegyrik und kemalistische Pamphlete. Sie haben sich
derart leidenschaftlich engagiert, weil sie davor warnen wollten, dass die tiirki-
schen Frauen ihre schwer errungene Emanzipation wieder freiwillig aufs Spiel
setzten, nimlich die radikalen Islamistinnen durch die Annahme des Schleiers
und die radikalen, postmodernen Feministinnen durch Denunziation des Kema-
lismus als konformistischen Staatsfeminismus, der die Frauen instrumentalisiere
und in der freien, individuellen Entfaltung einschrinke. Doch die Autobiogra-
phien unserer Kemalistinnen bieten keine Partei-Ideologie, sie sind ja auch schon
aus der historischen Distanz der postkemalistischen Gesellschaft geschrieben, er-
filllt von den bitteren Erfahrungen, die sie in der ,,Zweiten Republik® nach 1950
machen mussten. Thr ,Kemalismus® ist ganz individuell geprigt, er geht jeweils
zuriick auf eine personliche Begegnung, die sie kreativ als Motor fur ihre autobio-
graphische Strategie nutzen und als identititsstiftende Kraft begreifen. Sie haben
sich zu ganz verschiedenen Personlichkeiten entwickelt: Azra Erhat war eine ,ana-
tolische® Humanistin, Mina Urgan bezeichnet sich oft als Kommunistin und
Nermin Abadan-Unat will auf Basis der kemalistischen Reformen die Demokrati-
sierung in der Tirkei fordern. Sie fihlten sich durch Minner nie dominiert oder
instrumentalisiert, sondern kultivierten Freundschaften mit minnlichen Partnern,
von denen sie als gleichberechtigte Gesprichspartnerinnen ernstgenommen wur-
den. Intime Enthtillungen iiber Liebesbeziehungen und Sexualverhalten enthal-
ten diese spannenden Lebensgeschichten allerdings nicht.

Bei meinem Aufsatz Politische und literarische Positionen tirkischer Schrifistellerinnen in
historischer Sicht handelt es sich um eine Auftragsarbeit fir den Sammelband Frax-
en schreiben. Positionen aus Siidosteuropa, der 2006 in Graz erschienen ist. Dragana
Tomasevi¢ aus Sarajewo wollte unbedingt die schreibenden tirkischen Frauen in
dieses ,stidosteuropiische” weibliche literarische Territorium integrieren. Warum?
Steckt dahinter eine gewisse ,osmanische® Nostalgie? Ende des 19. Jahrhunderts
war ja die multi-ethnische Gesellschaft im kulturellen Leben des Osmanischen
Reichs noch lebendig. Daher kann man die familidren Wurzeln von manchen der

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 35

ersten osmanisch-tiirkisch schreibenden Frauen auf dem Balkan finden. In mei-
nem Beitrag versuche ich, die verschiedenen Phasen der politischen und literari-
schen Entwicklung seit der Tanzimatzeit bis zur Gegenwart aus der Perspektive der
schreibenden Frauen abzuhandeln. Dabei konnte ich ofter auf Beobachtungen
zuriickgreifen, die ich im Kontext anderer Themen gemacht hatte. Denn es zeigte
sich, dass seit Anbeginn der spitosmanisch-tiirkischen Moderne immer schon
Frauen in der Literaturszene eine selbstbewusste Rolle spielten, mochten sie auch
aus der Segregation heraus ihre Stimme erheben. Halide Edips Wirken erscheint
in diesem Zusammenhang beispielhaft. Thre Personlichkeit wirkte vorbildlich auf
die schreibenden tiirkischen Frauen, doch blieb ihre feingesponnene Darstellung
aller Regungen der ,Frauenseele“ revolutionir und uniibertrefflich. Dennoch fand
sie viele Nachahmerinnen, die den Buchmarkt mit sentimentalen Liebesromanen
tiberschwemmten. Manche dieser produktiven Autorinnen machten sich auch ei-
nen gewissen Namen und fanden ihre Leserschaft. Mir scheint, man konnte diese
Frauenromane der frithen Republikzeit trotz ihrer oft fragwiirdigen literarischen
Qualitat als Quelle fur die Mentalititsforschung nutzen. Obwohl die schreiben-
den Minner oft iiber ihre Kolleginnen, die kadwn yazarlar, spotteten, wuchsen un-
ter den gebildeten Tochtern der Republik begabte Schriftstellerinnen heran, die
ithren minnlichen Kollegen das Wasser reichen konnten. Sie behandelten nicht
nur Frauenthemen, sondern beteiligten sich kompetent an allen politischen Dis-
kussionen und legten — etwa tber die Militirputsche — kritische Gesellschaftsro-
mane vor, die zur links-liberalen Mainstream-Literatur gehoren. Auch im kemali-
stischen, nationalistischen und religids konservativen Lager gibt es angesehene
Autorinnen. Viele der schreibenden Frauen beherrschten meisterhaft die kleine
Form der Kurzgeschichte, wihrend es bis 1980 relativ wenig bekannte Lyrikerin-
nen gab. Aber die Frauen wandten sich frith von den Erzihlparadigmen des (so-
zialistischen) Realismus ab, experimentierten spielerisch mit formalen Innovatio-
nen und bereiteten so den Weg in die kreative tiirkische Postmoderne vor, in der
sich eine ganze Reihe von Autorinnen profiliert und international durchgesetzt

haben.

Es reizte mich, im Rahmen des XXX. Deutschen Orientalistentages 2007 in Frei-
burg, unser Projekt Tiirkische Bibliothek einem grofleren Fachpublikum vorzustellen
und gleichzeitig anhand einer spezifischen aktuellen Problematik zu erproben, ob
sich der konzeptionelle Anspruch der Reihe durch Textanalyse bestitigen ldsst,
nidmlich dass durch unsere systematische Auswahl von herausragenden Romanen,
die im Abstand von etwa zehn Jahren zwischen 1900 und 1980 erschienen sind,
ein giiltiger Uberblick {iber den gesellschaftlichen und geistigen Wandel dieses
Zeitraums geboten wird. Dies zur Genese meines Aufsatzes Geschlechterbeziehungen
tm Wandel: Die , Tiirkische Bibliothek ™ als Quelle zur Sozialgeschichte.

Seit der Tanzimat-Zeit wurde in der spitosmanischen Gesellschaft die Emanzi-
pation der Frauen durch westlich orientierte Bildungseinrichtungen und 6ffentli-
che Diskussionen gefordert. In der Jungtiirkenzeit nach 1908 organisierten sich

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 ERIKA GLASSEN

die Frauen nach westlichem Vorbild und wirkten aktiv in der Offentlichkeit.
Durch die Gesetzgebung der Tirkischen Republik wurden die Frauen dann
schlieffllich den Minnern offiziell gleichgestellt. Diese Entwicklung spiegelt sich
vor allem im Roman, der im 19. Jahrhundert als literarische Gattung aus Frank-
reich importiert worden war und zahlreiche enthusiastische Leser und vor allem
Leserinnen gefunden hatte. In der osmanisch-tiirkischen Literatur verstand man
den Roman als Medium, in dem die gesellschaftliche Wirklichkeit lebensnah dar-
gestellt werden konnte. So versuchte ich, vier Romane aus der Tiirkischen Bibliothek
in chronologischer Folge als historische Quelle auszuwerten, um etwas iiber den
Wandel in den Geschlechterbeziehungen und der Liebesauffassung zu erfahren.
Die Analyse der Romane Verbotene Lieben (Ask-1 Memnu) von Halid Ziya Usakligil
(1900), Der Déimon in uns (Igimizdeki Seytan) von Sabahattin Ali (1940), Der Miifsig-
génger (Aylak Adam) von Yusuf Atilgan (1959) und Eine seltsame Frau (Tubaf Bir
Kadin) von Leyla Erbil (1971), die alle auf dem Schauplatz Istanbul angesiedelt
sind, erwies sich fir unsere Problematik als sehr ergiebig. Es gibt seit 1900 in der
tirkischen Literatur keine Tabus in der Darstellung der Liebesbeziehungen:
Selbstbefriedigung, Geschwisterinzest und die Emotionen der Partner beim Ge-
schlechtsakt werden offen thematisiert. Dagegen stellte sich heraus, dass die offi-
zielle Gleichstellung der Geschlechter sich individuell nicht verwirklichen lasst, so-
lange die Minner ihre Macho-Mentalitit nicht ablegen und bereit sind, die Liebe
als emotionale Kraft anzuerkennen, die auch die sozialen Bindungen im offentli-
chen Raum beeinflusst und sie damit ihrer sexuellen Vorrechte beraubt.

Die letzten vier Aufsitze sind einzelnen Frauenpersonlichkeiten gewidmet, und
ich beginne mit: Die Pionierin der tiirkischen Franenbewegung und humane Nationali-
stin: Halide Edip Adivar und ibre Erinnerungen ,,Mein Weg durchs Feuer”. Die mehr-
fach erwihnten autobiographischen Schriften Halide Edips, die - obwohl stark
subjektiv gefirbt — als unschitzbare Quelle fiir die tiirkische Geschichte gelten
konnen, haben wir unter Beriicksichtigung der englischen Version in deutscher
Ubersetzung (von Ute Birgi), mit Indices versehen, unter dem Titel Mein Weg
durchs Feuer (Unionsverlag Ziirich 2010) herausgebracht. Als Herausgeberin der
Tiirkischen Bibliothek lagen mir Halide Edips Erinnerungen, mit denen ich mich
schon Jahre lang beschiftigt hatte, ganz besonders am Herzen. Noch einmal ver-
tiefte ich mich in die Lektiire der verschiedenen Versionen und war wieder be-
eindruckt von ihrer Personlichkeit, deren Schicksal so eng mit der turbulenten
Zeitgeschichte und der Entwicklung des tlirkischen Nationalismus verbunden
war und die schon zu Lebzeiten — damit ist sie eine absolute Ausnahmeerschei-
nung - als tirkische Romanautorin und aktive Nationalistin zu internationaler
Berithmtheit gelangt war. Sie hat die ,,Feuerprobe der Tiirken“ bestanden und als
leidenschaftliche Patriotin im Spannungsfeld ostlicher und westlicher Wertvor-
stellungen ihr komplexes ,,osmanisches” Wesen, das vom toleranten Mevlevitum
gepragt war, bewahren konnen und den inneren Identititskonflikt als Humani-
stin ausgetragen. Der humanen tirkischen Nationalistin konnte es gelingen, ihre

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 37

seit Kindertagen im Alltag verwurzelte islamische Religiositit mit dem Leben in
der westlichen Zivilisation zu harmonisieren. Unter diesem Aspekt habe ich im
Nachwort zu den Erinnerungen noch einmal ausfiihrlich ihre Lebensgeschichte
erzihlt.

Leyla Erbil thematisiert in ithrem Roman 7ubaf Bir Kadin aus dem Jahre 1971 die
widerspriichliche Sozialisation der zweiten Republikgeneration, zu der sie gehorte:
Eine Avangardistin der tirkischen Moderne zwischen Marx und Frend: Leyld Erbil und
ithr Roman ., Eine seltsame Frau® (Tubaf Bir Kadin). Die Protagonistin Nermin, die au-
tobiographische Ziige trigt, mochte das gesetzlich verbriefte Recht der republika-
nischen Frauen, sich im offentlichen Raum ungezwungen zu bewegen, realisieren.
Die Literaturstudentin und junge Dichterin bemiiht sich, in der Istanbuler Litera-
tenszene, die von Minnern beherrscht wird, als ebenbiirtige Gesprichspartnerin
anerkannt zu werden. Aber sie begegnet unter den etablierten Dichtern und
Schriftstellern einer Schar von Machos, die sich von jeder ungebundenen Frau ein
sexuelles Abenteuer erhoffen und eigentlich nicht bereit sind, sie geistig ernst zu
nehmen. Zu Hause dagegen ist Nermin mit den riickstindigen Moralvorstellun-
gen ihrer Mutter konfrontiert, der die neuen Freiheiten, zu denen die jungen
Midchen in den sikularen, republikanischen Bildungseinrichtungen erzogen wer-
den, suspekt sind. Dieser Zweifrontenkrieg, den die jungen Frauen in den 1950er
und 60er Jahren trotz der gesetzlich verankerten Emanzipation fithren mussten,
wird hier aus weiblicher Perspektive eindringlich dargestellt. Leyla Erbil geht es
nicht um die freie Liebe, doch sie kennt keine sexuellen Tabus. Sie scheut sich
auch nicht, die Enttiuschungen, die die links-intellektuelle Frau Nermin in dem
Gecekondu im Umgang mit dem von ihr so geliebten einfachen Volk erfihrt, das
sie aus der sozialen Unmiindigkeit befreien will, in einer Zeit, als die linke Ideolo-
gie unter den tirkischen Intellektuellen vorherrschte, ironisch und selbstkritisch
zu schildern.

Leyla Erbil lehnte die literarischen Konventionen ab und galt als eine der er-
sten tiirkischen Avantgardistinnen. Sie bekannte sich zu ihren geistigen Vitern
Marx und Freud, experimentierte mit der Sprache und den literarischen Formen
und arbeitete mit Textmontagen und Zitaten, mit dem inneren Monolog als Be-
wusstseinsstrom, Riickblenden mit historischer Tiefendimension, dem Abgleiten
in surreale Riume, der Verwischung der Grenzen zwischen Traum und Wirklich-
keit u.a. Der Text des Romans besteht aus vier ungleichartigen und ungleichfor-
migen Teilen, die aber doch als ein multiperspektivisches Ganzes erscheinen. Ley-
la Erbil ist sich immer treu geblieben: Sie war weder eine militante Feministin,
noch eine dogmatische Kommunistin, sondern eine Rebellin gegen das verkruste-
te ,System®, das dem Individuum die Freiheit raubt. Sie verlor nie die Hoffnung
auf Verinderung, und ihr kritischer Intellekt half ihr, mit Ironie und schwarzem
Humor iiber sich selbst zu lachen und den Menschen als ,komisches Wesen®
(Komik Bir Yaratik) zu begreifen. Leyla Erbil, die am 19. Juli 2013 gestorben ist, hat
noch in ihren letzten Lebensjahren zwei wunderbare, poetische Romane vorge-

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 ERIKA GLASSEN

legt: im Oktober 2011 Kalan (Das, was bleibt) und im April 2013 Tubaf Bir Erkek
(Ein seltsamer Mann). Sie war fir mich eine gute Freundin geworden, und ich
werde bei kiinftigen Istanbul-Reisen die Besuche bei ihr im Erbil-Appartement in
Tegvikiye sehr vermissen.

Adalet Agaoglu (geb. 1929) gehort zu den ,Tochtern der Republik®, die in Anato-
lien ohne Bezug zur historischen, osmanischen Tradition aufgewachsen sind und
ithre Karriere ganz den Bildungschancen der Republik zu verdanken haben. Ihr
erster Roman (1973) Olmeye Yatmak enthilt viele autobiographische Elemente. Es
ist gleichzeitig einer der wenigen groflen Ankara-Romane der tiirkischen Literatur
und das bedeutet, er atmet den kemalistischen Geist, der iiber der neuen Haupt-
stadt schwebte: Ankara als Schauplatz und geistiger Raum des Romans ,,Sich hinlegen
und sterben (Olmeye Yatmak) von Adalet Agaoglu. Die Figur des Republikgriinders
war in Ankara nicht nur zu seinen Lebzeiten, sondern bleibt auch nach seinem
Tode durch sein Mausoleum tiberlebensgroff priasent. Die Autorin zeigt anhand-
der Sozialisationsgeschichte ihrer Figur Aysel, einer Hindlerstochter, die bis zur
Universititsdozentin aufsteigt, wie bedriickend die Verpflichtung, die der Jugend
von Atatiirk aufgebiirdet wurde, sich nach Westen zu 6ffnen, ganz besonders auf
den kleinen Midchen lastete, die sich im Spannungsfeld zwischen den traditio-
nellen Wertvorstellungen im Elternhaus und den republikanischen Idealen be-
haupten mussten. Auch die Problematik der sexuellen Selbstverwirklichung des
weiblichen Individuums thematisiert Adalet Agaoglu am Beispiel der ideologisch
verkrampften Aysel, die voller Skrupel tiber ihren Schatten springen mochte. Die
Autorin verfolgt in den Schicksalen ihrer Protagonistin und deren Schulkamera-
den sehr lebendig dreiflig Jahre Republikgeschichte.

Doch die Autorin vermeidet die lineare Erzdhlstruktur und treibt mit der er-
zdhlten Zeit und der Erzihlzeit ein raffiniertes Spiel. In meinem Nachwort ver-
suche ich, die komplexe, intellektuell ausgekliigelte Struktur dieses multidimen-
sionalen Textes, der von einigen Kritikern zu den frithen Zeugnissen der tiirki-
schen Postmoderne gerechnet wird, akribisch zu analysieren.

Nach der Vollendung der zwanzig Binde der Tirkischen Bibliothek im Jahre 2010
hatte ich das Bediirfnis, mich mit den beiden bekanntesten Vertretern der tiirki-
schen Postmoderne niher zu befassen, die in unserer Reihe nicht vertreten sind,
weil ihre Biicher bereits in anderen deutschen Verlagen erschienen waren. Als mich
Osman Okkan vom ,KulturForum TiirkeiDeutschland® in Kéln bat, fiir sein Pro-
jekt Insan Manzaralar,/ Menschenlandschafien, Sechs Autorenportraits der Tiirkei, den Es-
say uber Elif Safak fiir das Booklet zur Interview-DVD zu schreiben, sagte ich ger-
ne zu: Die Gezeiten von Herz und Verstand. Eine postmoderne Moralistin: Elif Safak.

Im Sommersemester 2011 behandelte ich dann in einem Hauptseminar tiber
die tirkische Postmoderne mit einer kleinen Gruppe von Freiburger Studieren-
den die Romane von Orhan Pamuk und Elif Safak (geb. 1971). Damit war ich in
der aktuellen, zeitgendssischen tirkischen Literatur angekommen. Elif Safaks

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG 39

Romane fithren die Leser in eine eigene komplexe Welt, die von der autochtho-
nen (mittelalterlichen) Atmosphire Anatoliens geprigt ist. Denn die Autorin
selbst ist durch intensive Quellenlektiire fir ihre akademischen Forschungen in
diese mystische Welt der heterodoxen Glaubenshaltung der Bektasis und der to-
leranten sufischen Religiositdt und Philosophie Mevlanas eingedrungen. Elif Sa-
fak hat auch ein eigenes Verhiltnis zur tiirkischen Sprache entwickelt. Von einer
verordneten Sprachreinigung, die die gewachsene Lebendigkeit der Sprache zer-
stort, hilt sie nichts. Sie scheut sich nicht, alle alten Worter, die ihr bei der Lektii-
re mystischer Texte begegnen, zu verwenden. Sie achtet auf die Melodie der
Sprache und entwickelt eine Empathie fiir ihre Figuren, die oft Auflenseiterposi-
tionen inne haben oder zu Randgruppen gehoren. Der Held ihres ersten Romans
Pinban ist ein Hermaphrodit, steht also fur die ,,Zweiheit® (tkilik), ein Schlissel-
wort, das mit allen Synonymen auch die Struktur ihrer Texte bestimmt. Sie ist
eine begnadete Geschichtenerzihlerin, bereichert ihre Romane mit marchenhaf-
ten Erscheinungen und magischen Dingen. Auch die Natur ist belebt mit sol-
chen Elementen, seien es Biume, Winde oder das unendliche Pendel von Ebbe
und Flut.

Doch Elif Safak ist inzwischen auf der ganzen Welt zu Hause, ihre Romane
pendeln nicht nur zwischen den Sprachen Tirkisch und Englisch, sondern auch
zwischen Stidten iiber den Atlantik oder das Mittelmeer, aber einer der Pole ist
meistens Istanbul. Istanbul als die alte multikulturelle, multiethnische, multilin-
guale Metropole, in der spaniolische Juden, Armenier, emigrierte Russen und vie-
le andere ihre Wurzeln haben. Eines ihrer letzten Biicher, der Roman Ask (eng-
lisch The Forty Rules of Love) ist ein Roman im Roman, spielt gleichzeitig in Bo-
ston im 21. und in Konya im 13. Jahrhundert. Hier erscheint Mevlana nicht nur
als Romanfigur in seiner Liebesbeziehung zu Sems-i Tebrizi, sondern auch als su-
fischer Denker, der die Autorin zu weisen Lebensregeln inspiriert. Diese Maxi-
men, die eine tolerante Religiositit ohne Fanatismus im Sinne Mevlanas propa-
gieren, haben ihre Wirkung auf die Leser nicht verfehlt, wie u.a. die Reaktionen
im Internet zeigen.

Nicht nur Elif Safak, sondern auch andere zeitgenossische tiirkische Autoren
wie Orhan Pamuk und Ahmet Umit versuchen in ihren Romanen, Mevlanas
Geheimnisse zu erkunden. Das bestitigt meine Vermutung, dass die Leitmotive
der anatolisch-tiirkischen Geschichte, die mir wihrend meiner akademischen
Studien immer wieder begegnet sind, bis heute giiltig sind.

Erika Glassen, Dezember 2013

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2026, 04:12:30. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956507089-1 - am 22.01.2028, 0



https://doi.org/10.5771/9783956507069-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

