T4

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die geistige Erldsung, im Tod Gottes abermals den Beginn einer neuen Geschichte des
(nun endlich entzauberten) Denkens.

Eine kurze Geschichte des Denkens, des bauenden Geistes, ergibt natiirlich auch ei-
ne kurze und nétigerweise >detaillierte« Baugeschichte (Geschichte der Architektur), in
der die klassische Moderne (nur) eine Fortsetzung der modernen Klassik darstellt. Das
Potenzial von Nietzsches Genealogie des Denkens bestiinde darin, mit der Uberwindung
der Wahrheit schlieRlich auch das postsokratische Brechen zu itberwinden und damit,
nochmals gesagt, potenziell unsere »Geschichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu
machen« (der vorsokratischen [MA: 305]). Schon einen ersten Wink zur eher >unberiihr-
ten< Natur des Denkens liefert uns bereits der konkrete Begriff der Abstraktion. Hat die
Moderne, ohne es wirklich zu erkennen, mit »Less is more« nicht das ultimative Zauber-
bild fiir das Denken erfunden?! (Noch unmissverstindlicher wird die Gleichung mitihrer
iquivalenten Spiegelung: »mehr ist weniger«). Ist nicht die Abstraktion dieses exklusive
Mehr, das Mehr an konkretem Leben, das lebensnotwendige Wesen des Denkens, dieses
uns anhaftende >Hinwegtun« oder Vereinfachen der Welt (wie wir es noch mit unserer
>Reise ins Gehirn« verdeutlichen werden)? Das reine Mehr, das >Hinzutun, entspriche
dann geradezu einer reinen >Verleumdung« des Kiinstlers (KSAS, § 16[22])!

Es war ein grofler Mathematiker, mit dem die Philosophie in Griechenland anhebt. Dort-
her stammt sein Gefiihl fiir das Abstrakte, Unmythische. (KSA7, § 19[96])

9. Abstraktion

Wenn man aber den metatechnischen Weltort ins Hohe und Weite ausbaut und so
dem Arbeitsriesen eine gleichstarke organische Grofiform beilegt, dann erst wiegt man
ihn auf und bringt seinem abstrakten Verband das Maf eines menschlich bemessenen
anderen hinzu. (Schwarz: 113)

Das Abstrakte wird ganz allgemein als das Nichtgegenstindliche definiert, das von den
ersten fiinf Sinnen a priori nicht erfasst werden kann. In einer noch begriffskomplemen-
tiren Auffassung wird damit des Ofteren seine eher lebensferne Dimension betont als
Gegenpol zum Konkreten und Lebensnahen einer beispielweise organisch gestalteten
Form. Die Welt der Ideen mit ihrer grauen bzw. weiflen Theorie gehért damit nicht un-
bedingt zu den Alltagsbediirfnissen der meisten Normalsterblichen. Auch sieht man in
der Wissenschaft eher ein konkretes Mittel, die fortschreitende praxisorientierte Tech-
nik zu unterhalten. Man glaubt zuerst einmal der vorrangigen »blofRen Befriedigung von
Bediirfnissenc (»utilitas«) zu geniigen und erst im Weiteren eventuell den sekundiren
sintellektuellen Anspriichen« (»venustas«). Doch das konkret Menschliche zielt »nicht in
erster Linie auf das Praktische« und die Bediirfnisse der (finf) gegenstindlicheren Sin-
ne (Lévi-Strauss: 20); die Wissenschaft und insbesondere ihr Ursprung, die Philosophie,
sind nur die extreme Ausgeburt eines viel grundsitzlicheren menschlichen Bedirfnisses
und damit einer weitaus fundamentaleren Aufgabe des Denkens: »uns die Welt vorstell-
bar machen« (KSA12, § 2[88]). Hierin, in der »venustas«, oder der »hohen Weltgestalt«
(Schwarz: 113), fanden die bedingten Disziplinen der Kultur ihre menschliche Wiirde.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Hier gibt es keine Trennung der Bediirfnisse des Intellektes und der Sinne; hier steht
die Kunst in fast schon darwinistischem Sinne im Dienste des (pragmatischen) Lebens.

Der Intellekt und die Sinne sind ein vor allem vereinfachender Apparat. Unsere falsche,
verkleinerte, logisirte Welt der Ursachen ist aber die Welt, in welcher wir leben kénnen.
Wir sind soweit »erkennendx, dafs wir unsere Bediirfnisse befriedigen konnen. (KSA11,
§ 34[46])

Man kann den Zusammenhang von Philosophie und Mathematik nicht iiberschitzen
und man vergesse nie: Unsere »anfinglichen« grofien Philosophen, insbesondere Thales
und Pythagoras, sind vor allem grofe Mathematiker, die ganz entschieden den weite-
ren Verlauf der westlichen Kultur pragen. Ihr unglaubliches Abstraktionsvermdogen ist
der Ursprung einer intelligiblen Welt (KSA7, § 19[96]). Sie stehen damit am Wendepunkt
des bauenden Geistes. Thales ruft im Aufleuchtenlassen dieses arabischen Sterns noch-
mals die schon Jahrtausende zuriickliegende kognitive Revolution des Homo sapiens in
Erinnerung. Neigen wir nun eher zur Abscheu gegen — oder Leidenschaft fiir — die Ma-
thematik? Ob es uns eben gefillt oder nicht, sie sschmeichelt« ganz eindeutig dem We-
sen des Denkens (was ihre dominante Rolle im Schulwesen wenn auch nicht unbedingt
rechtfertigt, so doch zumindest erklart). Auch am Anfang dieser Revolution stand das
Wort und an ihrem Ende die Zahl*". Beide gehéren in diesem komplexen Bau des »Hau-
ses des Seins« zusammen wie Kimpfer (Widerlager bzw. Basisstein) und Schlussstein
des Mauerbogens. Der »Schematismus des reinen Verstandes« (Kant 2: 174) schuf zuerst
den Begriff und anschlieRend »die Zahl als perspektivische Form« (WZM: 342).

Alle Wissenschaft, und die wunderbare Erfindung ihrer besitzergreifenden Lo-
gik (KSA7, § 19[102]) ist nur »der Versuch, fiir alle Erscheinungen eine gemeinsame
Zeichensprache zu schaffen, zum Zwecke der leichteren Berechenbarkeit und folglich
Beherrschbarkeit der Natur« (KSA11, § 26[227]). Die Mythologie schuf den Heiligen Gral,
die »aufgeklirtec Moderne dann Einsteins Formel (als ihr groftes »philosophisches«< Er-
eignis). Sie war eindeutig ein Fortschritt — in der Beherrschbarkeit der Natur. »Wie die
Mythen schon Aufklirung vollziehen, so verstrickt Aufklirung mit jedem ihrer Schritte
tiefer sich in Mythologie« (Adorno/Horkheimer: 18). Der Mythos der wissenschaftlichen
Wahrheit verfestigte die »Illusion, dass etwas erkannt sei, wo wir eine mathematische
Formel fiir das Geschehen haben« (KSA12, § 2[89]). Doch diese ernste Zeichensprache,
die alle mageren Beobachtungen »in >Gesetze« zusammenbringt, erklirt aber nichts — es ist
nur eine Art kiirzester (abgekiirztester) Beschreibung des Geschehens« (KSA11, § 26[227]).
In ihrer feinsten Bezeichnung und Auslegung der Welt, aber in nichts mehr (KSA12, §
2[861°*[89]), ist Mathematik der wahrhaftige Grundstock der (philosophischen) Asthetik!

Mathematik. — Wir wollen die Feinheit und Strenge der Mathematik in alle Wissen-
schaften hineintreiben, soweit dies nur irgend moglich ist; nicht im Glauben, daf wir
auf diesem Wege die Dinge erkennen werden, sondern um damit unsere menschliche

31 »Das menschliche Leben braucht vor allem Verstand und Zahl. Wir leben durch die Zahl und den
Verstand. Denn das ist es, was die Sterblichen am Leben erhilt«. (Epicharmos, in: Diels: 101)
32 »Was kann allein Erkenntnifd sein? —>Auslegungs, nicht >Erklarunge.« (KSA12, § 2[86])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Relation zu den Dingen festzustellen. Die Mathematik ist nur das Mittel der allgemei-
nen und letzten Menschenkenntnis. (FW, |11, § 246)

Mit der Zahl als perspektivischer Form bauen wir unsere »Phinomenal-Welt«, deren Ge-
gensatz »nicht >die wahre Welt, sondern die formlos-unformulirbare Welt des Sensatio-
nen-Chaos« (KSA12, § 9[106]) ist, also jene, fiir uns »unerkennbare« Phinomenal-Welt
des Willens zur Macht (KSA12, § 9[106]). In dieser Welt des Willens zur Macht erstel-
len wir eine »magere Summe« (KSA12, § 2[108]) an Materialien zur Konstruktion einer
vorstellbaren Welt. Wir wihlen aus, schneiden aus, lassen weg, filtern, priorisieren, wir
erstellen im Abstraktionsprozess des Denkens »eine Simplification zum Zweck des Le-
bens« (KSA12, § 9[35]). Dies ist die grofie Aufgabe der Denker, dies das tiefste menschliche
Bediirfnis, der eigentliche Sinn der Mathematik, der Basisdisziplin aller menschlichen
Wissenschaften: das Abstraktionsvermogen zu entwickeln, um eine humane Welt bau-
en zu konnen, keine reale im Sinne einer wahren, sondern eine menschliche, d.h. vor-
stellbare, fiktierte. Doch es ist, wie Nietzsche betont, »ein langer Weg bis zur Abstrak-
tion« (KSA7, § 19(78]). Die Gewandtheit des Denkens, das gestalterische Herausheben
und Herauswahlen von Vorstellungen, stellt »zwiefach eine kiinstlerische Kraft dar, die
bilderzeugende und die auswihlende« (KSA7, § 19[79]).

Der hinwegthut, ist ein Kiinstler: der hinzuthut, ein Verlaumder. (KSAS, § 16[22])

Die gestalterische Dimension ist das Entscheidende im Denkprozess und seiner Bedeu-
tung fir die Kultur, weshalb Nietzsche auch das sonderbare Nebeneinander von »Con-
ception« und »Abstraktion« hervorhebt (KSA7, § 19[72]). Zum Gelingen einer konkreten,
d.h. lebensnahen Abstraktion des konzeptuellen Denkens braucht man alle Sinne, alle
Affekte und hochste Feinfithligkeit (als Messinstrument), jene delikateste kiinstlerische
Sensibilitit. Andernfalls schligt die Abstraktion, dies bezeichnende, sinngebende oder
-verhindernde sWerkzeug der Aufklirungs, nur die bekannte Bahn der europiischen Zi-
vilisation ein (des Rationalismus, der Objektivitit und Sachlichkeit, der reinen Vernunft
kaltgestellter Frosche), und »verhalt sich zu ihren Objekten wie das Schicksal, dessen Be-
griff sie ausmerzt: als Liquidation« (Adorno/Horkheimer: 19).

Superhirn, das approximative Gegenteil vom Ubermenschen, macht die Dinge nicht
komplexer, sondern schafft es lediglich, immer komplexere Dinge zu vereinfachen, in
eine noch allgemeinere Formel zu bringen. Aber man muss auch die Logik, als wunder-
bare Erfindung eines Beruhigungsmittels (KSA7, § 19[102]), noch zihmen lernen, noch
dosieren kénnen! Denn es gibt keine Gegensitze an sich; »nur von denen der Logik her
haben wir den Begriff des Gegensatzes — und von denen aus filschlich in die Dinge tiber-
tragen« (KSA12, § 9[91]). Man muss den Willen zur Einheit also beherrschen lernen. Abs-
traktion ist in diesem Sinne nicht unbedingt gleichbedeutend mit Ausschluss der Viel-
heit, sondern vielmehr mit Einschluss der Komplexitit. Gerade die Mehrdeutigkeit eines
Kunstwerkes ist bedingt durch den Einschluss der Vielheit, der »Diskontinuitit« (Fou-
cault 4: 21) und selbst des »Widerspruchs« (Venturi 1). Simplifikation ist kein einfaches
Weglassen, sondern behutsame Integration, Einverleibung des Mannigfachen als Bedin-
gung der Verinderung (der weiteren Ausdeutung bzw. Sinngebung). Hierin liegt die Ver-
antwortung der Kunst, deren Offenheit versus tyrannische Geschlossenheit. Der Wille

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

zur Macht als Kunst ist ein sinngebendes Vereinfachen. Wenn wir sagen, Abstraktion sei
kein Mittel, sondern das schwer zu erreichende Ziel (der Entwurf), dann meinen wir da-
mit das Menschliche, neben dem Sinnlichen eben auch das Sinngebende; nicht irgend-
eine Abstraktion, sondern eine am Leben gemessene (eine recht >konkrete< Abstraktion).

Ahnlich der frithen Veranschaulichung des weltlichen Geschehens im Mythus zielt al-
les Denken auf »Abbreviatur der Erscheinung«, auf das »zusammengezogene Weltbild«
(GT: 140). Hinter dem Willen zur Wahrheit steht noch der Wille zur Einheit (der Mo-
notheismus bleibt die sublimste Form der Abstraktion und Ausgeburt des Willens zur
Einheit) oder auch der »Wille zum System« (KSA12, § 9[188]); >Wille« natiirlich relativ,
da es sich ganz einfach um eine Charakteristik unseres Gehirns handelt, als Vereinfa-
chungsapparat, der aus dem langwierigen Uberlebenskampf der kognitiven Revolution
entstand (vgl. Kapitel 16 Eine Reise ins Gehirn). Der Mensch ist also niemals frei (Wille und
Vorstellung Schopenhauers sind bedingt), sondern zu permanenter Schaffung von Bil-
dern und Entwiirfen gezwungen und deren Messung am Leben (Abwigung der Niitz-
lichkeit fiir das Leben), verurteilt zum Tanzen in Ketten (MA, 11, § 140).

Nicht»erkennen«, sondern schematisieren, dem Chaos so viel Regularitat und Formen
auferlegen, als es unserem praktischen Bediirfnis genug tut. [...] Die Kategorien sind
»Wahrheiten« nur in dem Sinne, als sie lebenbedingend fiir uns sind: wie der Euklidi-
sche Raum eine solche bedingende »Wahrheit« ist. (WZM: 351)

Schon die vorsokratischen Erben des Thales bestitigten fortwahrend die Tendenz al-
len Denkens zum mathematischen (logischen) Geist, der aus sich selbst die Freuden in
Form einer absoluten Vereinfachung, Darlegung, Losung etc. zu schépfen weifd (Demo-
kritos, in: Diels: 430). (Auch Freud insistiert noch auf diesem auto-ekstatischen Effekt
des Denkens, aller »kiinstlerischen und selbst wissenschaftlichen Schépfungen« [Freud
2:72-80]). Die Welt in eine Formel gepackt, in eine reine, von aller Unordnung befrei-
te Oberflache. Tief darunter liegt die verborgene Wahrheit. Im fortwihrenden Kamp-
fe der Affekte ein nur scheinbarer Sieg des Verstandes iiber alle Sinne (Demokritos, in:
Diels: 426f.). Auch hier ist Mathematik wiederum pure Asthetik. Denken ist keine kon-
sumatorische, passive Kontemplation, sondern eine miihselig erlernte Gestaltung, ein
langwieriger Weg der Abstraktion (KSA7, § 19[78]). Die Oberfliche, das Bild, muss erst
geschaffen und dann noch einprigsam betont werden. Dieses Bilderdenken und Heraus-
heben der Form ist aber an sich nicht logisch, sondern produziert lediglich die Logik.

Daf$ eine Welt, fiir die uns alle feineren Organe abgehen, so daf wir eine tausendfa-
che Complexitit noch als Einheit empfinden, so dafd wir eine Causalitdt hineinerfinden,
wo jeder Grund der Bewegung und Verdnderung uns unsichtbar bleibt (die Aufeinan-
derfolge von Gedanken, von Gefithlen ist ja nur das Sichtbar-werden derselben im Be-
wufltsein; daR diese Reihenfolge irgend etwas mit einer Causal-Verkettung zu thun
habe, ist vollig unglaubwiirdig: das Bewufstsein liefert uns nie ein Beispiel von Ursa-
che und Wirkung) - (KSA13, § 14[145])

Hier braucht es eben den Kiinstler und Bastler, nicht den Ingenieur. Denken ist ein Ver-
filschen! Deshalb wagt Heidegger auch den anstoRigen Satz, die Wissenschaft denke

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [

1y


https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Nietzsches Architektur der Erkennenden

nicht. Hier ist alles schon vorher zurechtgemacht. Sie hat schon gefunden, bevor sie
sucht, und arbeitet bereits exklusiv mit und unter Gesetzen. Aber bevor sie itberhaupt
wirken kann, war schon der Kiinstler tatig. Vorsorglich hat sein Intellekt den ersten Sin-
nen-Eindruck bearbeitet, vereinfacht, zurechtgemacht, bereits vieles weggelassen, die
Hauptlinien unterstrichen. Die vorauseilende Fiktion hat das gesamte Material der Er-
scheinungswelt bereits »nach fritheren Schemata zurechtgemacht« (KSA11, § 26[424]);
unsere »Vorstellung«, »dies Filschenx, ist »unser« Kunstwerk (KSA11, § 26[424]).

Sei es beim Entwerfen oder auch Schreiben: Immer geht es um Vereinfachung, Klar-
heit, Ordnung. Das »Menschliche« (Rossi: 20) ist gerade dieses Vereinfachen, das den
Menschen nicht zum Kenner, sondern zum Kiinstler macht (KSAS8, § 16[22]). Auch das
Genie Zweigs liegt in seiner auf’ergewdhnlichen Kunst der Vereinfachung, seinem »Her-
austreiben der Form« (KSA7, § 19[78]), der Simplifikation und Veranschaulichung eines
komplexen Charakters, um ein verstindliches Portrit einer Person oder auch Epoche
zeichnen zu kénnen. Auch das wissenschaftliche Denken entspricht dieser endlosen Spi-
rale, um vom Mikrokosmos iiber den Makrokosmos wieder zuriick zum Mikrokosmos,
zum Menschen zu gelangen; dhnlich Zweigs Suggestion zu Freud ist die Wissenschaft
anhand der Kunst (der Abstraktion) wieder der urspriinglichen Aufgabe der Philosophie
anzunihern: dem Menschen das aufrechte und entschlossene Gehen auf scheinbar fester
Erde zu lehren (Zweig 3: 43).

Uber das Chaos Herr werden das man ist; sein Chaos zwingen, Form zu werden; No-
thwendigkeit werden in Form: logisch, einfach, unzweideutig, Mathematik werden;
Gesetz werden —: das ist hier die groRe Ambition. (KSA13, § 14[61])

Hier reichen sich alle Disziplinen der Kultur die Hand. Der Wille zur Wahrheit ist nur
die >iberzeugendste« Ausgeburt des Willens zur Macht als Wille zur Kunst; er »lost die
Welt in Formeln auf« (KSA11, $ 25[308]). Mathematik (Geometrie und Arithmetik) ist das
radikalste Mittel der Umdeutung des »falschen« Charakters der Erscheinungen in das
Sein, der Versuch, »nach einem von uns gesetzten Seins-Schema die wirkliche Welt zu begreifen,
richtiger, uns formulirbar, berechenbar zu machen« (KSA12, § 9[97]). Wir begreifen nicht die
Welt, sondern Erfinden die Mittel, sich »der Natur zu Zwecken des Menschen« (KSA11,
$ 25[308]) zu bemichtigen; wir stellen ihre Notwendigkeiten fest, Wissenschaft ist ein
Fest-Machen, ein Wahr- und Dauerhaft-Machen; wir schaffen Gesetze zur Konstrukti-
on unseres Hauses des Seins. Dieser Bau der Begriffe und Zahlen ist das systematische
»Aus-dem-Auge-schaffen« (KSA12, § 9[91]) jenes launisch ungeheuren (unberechenba-
ren) Charakters des Werdens. Wir glauben, mit der (dialektischen) Bildung von Begrif-
fen das Wahre eines Dinges nicht nur bezeichnet, sondern auch gefasst zu haben. In ei-
ner Welt des ewigen FlieRens der Dinge gibt es keine feste Formen; in extremis wird also
das (moderne) Denken und Gestalten mit einer mathematischen Ordnung assimiliert (Le
Corbusier 4: I1); doch das Verkennen dieses bezeichnenden Kunsttriebes zur Schaffung
von »fingirten Wahrheiten« (KSA12, § 9[97]) fithrt schlieRlich zur Tyrannei der Wahrheit!

Die mathematischen Physiker kdnnen die Kliimpchen-Atome nicht fiir ihre Wissen-
schaft brauchen: folglich construiren sie sich eine Kraft-Punkte-Welt, mit der man
rechnen kann. Ganz so, im Groben, haben es die Menschen und alle organischen

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Kapitel - Wille und Wahrheit

Geschopfe gemacht: nimlich so lange die Welt zurecht gelegt, zurecht gedacht, zu-
recht gedichtet, bis sie dieselbe brauchen konnten, bis man mit ihr »rechnen«konnte.
(KSA11, § 40[36])

Auch Mathematik ist nur Verstindlichkeit und keine Wahrheit, wie es Nietzsche am
Beispiel der einfachsten Tautologie A=A illustriert, »deren Leugnung [noch immer] dem
Wahnsinne gleichkommt« (PHG, § 10). Doch es bleibt reine »Illusion, daf etwas erkannt
sei, wo wir eine mathematische Formel fiir das Geschehene haben: es ist nur bezeichnet,
beschrieben: nichts mehrl« (WZM: 424). Hingegen eine Interpretation zuzulassen, also
bereits >eine« zweite Moglichkeit in Augenschein zu nehmen (allein diesen Begriff schon
ernsthaft wahrzunehmen), grenzt eigentlich schon an wissenschaftliche Blasphemie,
riecht bereits anstofig nach Toleranz und Weltoffenheit, gar nach Polytheismus. Man
schaut vom Einen zum Multiplen, vom Idealen zum >Realen¢, vom Absoluten zum
Relativen, vom Abstrakten zum Konkreten. Und doch ist die abstrakte Simplifikation
der komplexen realen Welt unsere Uberlebensbedingung. Die wirkliche Einsicht die-
ser allzumenschlichen Menschlichkeit entspricht aber schon fast der Akzeptanz der
Unwahrheit als Lebensbedingung.

Sonderbar das Nebeneinander von Conception und Abstraktion. Bedeutung fiir die
Kultur. (KSA7, § 19[72])

10. Die Mutter aller Kiinste

Der Glaube an die Wahrheit. Das Ausschweifende und Krankhafte an Vielem, was sich
bisher»Wille zur Wahrheit« nannte. Mit schreckhaftem Ernste haben die Philosophen
vor den Sinnen und dem Trug der Sinne gewarnt. Der tiefe Antagonismus der Philoso-
phen und der Freunde des Trugs, der Kiinstler, geht durch die griechische Philosophie:
»Plato gegen Homer«—ist die Parole der Philosophen! Aber Keiner hatauch die Kehrsei-
te, die Untauglichkeit der Wahrheit zum Leben und die Bedingtheit des Lebens durch
perspektivische Illusion begriffen. — Es ist eine der gefihrlichsten Ubertreibungen, das Er-
kennen nicht im Dienste des Lebens, sondern ansich, umjeden Preis, zu wollen. (KSA11,
§26(334])

Trotz des ihr regelmiflig zugewiesenen Platzes unter den neun etablierten Kiinsten wird
die Architektur eher mit der etwas abgenutzten Definition der Mutter aller Kiinste be-
zeichnet. Sie bildet im klassischen Kunstverstindnis eher »den Rahmen und die Basis«*
der wahrhaftigen Kiinste (als Haus der Kunst), ist aber eigentlich nicht selbst Kunst oder
gar »die erste der Kiinste« (Deleuze/Guattari**). Diese gesonderte, wenn auch ambiva-
lente Rolle und fadenscheinige Stellung der Architektur ist natiirlich richtig nach heuti-

33 »Wie dort, so bildet auch hier die Architektur den Rahmen und die Basis, durch welche sich
die hohere poetische Sphare sichtbar gegen die Wirklichkeit abschlieRt« (A. Feuerbach, in: MD,
KSA1:518).

34  »DieKunst beginnt nicht mitdem Leib, sondern mit dem Haus; deshalbist die Architektur die erste
der Kiinste«. (Deleuze 10: 222)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. - [


https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

