
114 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die geistige Erlösung, im Tod Gottes abermals den Beginn einer neuen Geschichte des

(nun endlich entzauberten) Denkens.

Eine kurze Geschichte des Denkens, des bauenden Geistes, ergibt natürlich auch ei-

ne kurze und nötigerweise ›detaillierte‹ Baugeschichte (Geschichte der Architektur), in

der die klassische Moderne (nur) eine Fortsetzung der modernen Klassik darstellt. Das

Potenzial vonNietzschesGenealogie desDenkens bestündedarin,mit derÜberwindung

der Wahrheit schließlich auch das postsokratische Brechen zu überwinden und damit,

nochmals gesagt, potenziell unsere »Geschichte zu einer Fortsetzung der griechischen zu

machen« (der vorsokratischen [MA: 305]). Schon einen erstenWink zur eher ›unberühr-

ten‹ Natur des Denkens liefert uns bereits der konkrete Begriff der Abstraktion. Hat die

Moderne, ohne es wirklich zu erkennen,mit »Less ismore« nicht das ultimative Zauber-

bild fürdasDenkenerfunden?! (NochunmissverständlicherwirddieGleichungmit ihrer

äquivalenten Spiegelung: »mehr ist weniger«). Ist nicht die Abstraktion dieses exklusive

Mehr, dasMehr an konkretem Leben, das lebensnotwendigeWesen des Denkens, dieses

uns anhaftende ›Hinwegtun‹ oder Vereinfachen der Welt (wie wir es noch mit unserer

›Reise ins Gehirn‹ verdeutlichen werden)? Das reine Mehr, das ›Hinzutun‹, entspräche

dann geradezu einer reinen ›Verleumdung‹ des Künstlers (KSA8, § 16[22])!

Es war ein großerMathematiker, mit dem die Philosophie in Griechenland anhebt. Dort-

her stammt sein Gefühl für das Abstrakte, Unmythische. (KSA7, § 19[96])

9. Abstraktion

Wenn man aber den metatechnischen Weltort ins Hohe und Weite ausbaut und so

demArbeitsriesen eine gleichstarke organischeGroßformbeilegt, dannerstwiegtman

ihn auf und bringt seinem abstrakten Verband dasMaß einesmenschlich bemessenen

anderen hinzu. (Schwarz: 113)

Das Abstrakte wird ganz allgemein als das Nichtgegenständliche definiert, das von den

ersten fünf Sinnen apriori nicht erfasstwerdenkann. In einer nochbegriffskomplemen-

tären Auffassung wird damit des Öfteren seine eher lebensferne Dimension betont als

Gegenpol zum Konkreten und Lebensnahen einer beispielweise organisch gestalteten

Form. Die Welt der Ideen mit ihrer grauen bzw. weißenTheorie gehört damit nicht un-

bedingt zu den Alltagsbedürfnissen der meisten Normalsterblichen. Auch sieht man in

der Wissenschaft eher ein konkretes Mittel, die fortschreitende praxisorientierte Tech-

nik zu unterhalten.Man glaubt zuerst einmal der vorrangigen ›bloßen Befriedigung von

Bedürfnissen‹ (»utilitas«) zu genügen und erst im Weiteren eventuell den sekundären

›intellektuellen Ansprüchen‹ (»venustas«). Doch das konkret Menschliche zielt »nicht in

erster Linie auf das Praktische« und die Bedürfnisse der (fünf) gegenständlicheren Sin-

ne (Lévi-Strauss: 20); dieWissenschaft und insbesondere ihr Ursprung, die Philosophie,

sindnur die extremeAusgeburt eines viel grundsätzlicherenmenschlichenBedürfnisses

und damit einer weitaus fundamentaleren Aufgabe des Denkens: »uns die Welt vorstell-

bar machen« (KSA12, § 2[88]). Hierin, in der »venustas«, oder der »hohen Weltgestalt«

(Schwarz: 113), fanden die bedingten Disziplinen der Kultur ihre menschliche Würde.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 115

Hier gibt es keine Trennung der Bedürfnisse des Intellektes und der Sinne; hier steht

die Kunst in fast schon darwinistischem Sinne im Dienste des (pragmatischen) Lebens.

Der Intellekt und die Sinne sind ein vor allem vereinfachender Apparat. Unsere falsche,

verkleinerte, logisirteWelt der Ursachen ist aber dieWelt, in welcher wir leben können.

Wir sind soweit »erkennend«, daß wir unsere Bedürfnisse befriedigen können. (KSA11,

§ 34[46])

Man kann den Zusammenhang von Philosophie und Mathematik nicht überschätzen

und man vergesse nie: Unsere ›anfänglichen‹ großen Philosophen, insbesondere Thales

und Pythagoras, sind vor allem große Mathematiker, die ganz entschieden den weite-

ren Verlauf der westlichen Kultur prägen. Ihr unglaubliches Abstraktionsvermögen ist

der Ursprung einer intelligiblenWelt (KSA7, § 19[96]). Sie stehen damit amWendepunkt

des bauenden Geistes.Thales ruft im Aufleuchtenlassen dieses arabischen Sterns noch-

mals die schon Jahrtausende zurückliegende kognitive Revolution des Homo sapiens in

Erinnerung. Neigen wir nun eher zur Abscheu gegen – oder Leidenschaft für – die Ma-

thematik? Ob es uns eben gefällt oder nicht, sie ›schmeichelt‹ ganz eindeutig dem We-

sen des Denkens (was ihre dominante Rolle im Schulwesen wenn auch nicht unbedingt

rechtfertigt, so doch zumindest erklärt). Auch am Anfang dieser Revolution stand das

Wort und an ihrem Ende die Zahl31. Beide gehören in diesem komplexen Bau des »Hau-

ses des Seins« zusammen wie Kämpfer (Widerlager bzw. Basisstein) und Schlussstein

desMauerbogens. Der »Schematismus des reinen Verstandes« (Kant 2: 174) schuf zuerst

den Begriff und anschließend »die Zahl als perspektivische Form« (WZM: 342).

Alle Wissenschaft, und die wunderbare Erfindung ihrer besitzergreifenden Lo-

gik (KSA7, § 19[102]) ist nur »der Versuch, für alle Erscheinungen eine gemeinsame

Zeichensprache zu schaffen, zum Zwecke der leichteren Berechenbarkeit und folglich

Beherrschbarkeit der Natur« (KSA11, § 26[227]).DieMythologie schuf denHeiligenGral,

die ›aufgeklärte‹ Moderne dann Einsteins Formel (als ihr größtes ›philosophisches‹ Er-

eignis). Sie war eindeutig ein Fortschritt – in der Beherrschbarkeit der Natur. »Wie die

Mythen schon Aufklärung vollziehen, so verstrickt Aufklärung mit jedem ihrer Schritte

tiefer sich inMythologie« (Adorno/Horkheimer: 18). Der Mythos der wissenschaftlichen

Wahrheit verfestigte die »Illusion, dass etwas erkannt sei, wo wir eine mathematische

Formel für das Geschehen haben« (KSA12, § 2[89]). Doch diese ernste Zeichensprache,

die allemagerenBeobachtungen »in ›Gesetze‹ zusammenbringt, erklärt abernichts–es ist

nur eine Art kürzester (abgekürztester) Beschreibung des Geschehens« (KSA11, § 26[227]).

In ihrer feinsten Bezeichnung und Auslegung der Welt, aber in nichts mehr (KSA12, §

2[86]32[89]), istMathematikderwahrhaftigeGrundstockder (philosophischen)Ästhetik!

Mathematik. – Wir wollen die Feinheit und Strenge der Mathematik in alle Wissen-

schaften hineintreiben, soweit dies nur irgend möglich ist; nicht im Glauben, daß wir

auf diesemWege die Dinge erkennen werden, sondern um damit unsere menschliche

31 »Das menschliche Leben braucht vor allem Verstand und Zahl. Wir leben durch die Zahl und den

Verstand. Denn das ist es, was die Sterblichen am Leben erhält«. (Epicharmos, in: Diels: 101)

32 »Was kann allein Erkenntniß sein? – ›Auslegung‹, nicht ›Erklärung‹.« (KSA12, § 2[86])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Relation zu den Dingen festzustellen. Die Mathematik ist nur das Mittel der allgemei-

nen und letzten Menschenkenntnis. (FW, III, § 246)

Mit der Zahl als perspektivischer Formbauenwir unsere »Phänomenal-Welt«, derenGe-

gensatz »nicht ›die wahreWelt‹, sondern die formlos-unformulirbareWelt des Sensatio-

nen-Chaos« (KSA12, § 9[106]) ist, also jene, für uns »unerkennbare« Phänomenal-Welt

des Willens zur Macht (KSA12, § 9[106]). In dieser Welt des Willens zur Macht erstel-

len wir eine »magere Summe« (KSA12, § 2[108]) an Materialien zur Konstruktion einer

vorstellbarenWelt.Wir wählen aus, schneiden aus, lassen weg, filtern, priorisieren, wir

erstellen im Abstraktionsprozess des Denkens »eine Simplification zum Zweck des Le-

bens« (KSA12,§ 9[35]).Dies ist die großeAufgabederDenker,dies das tiefstemenschliche

Bedürfnis, der eigentliche Sinn der Mathematik, der Basisdisziplin aller menschlichen

Wissenschaften: das Abstraktionsvermögen zu entwickeln, um eine humane Welt bau-

en zu können, keine reale im Sinne einer wahren, sondern eine menschliche, d.h. vor-

stellbare, fiktierte. Doch es ist, wie Nietzsche betont, »ein langer Weg bis zur Abstrak-

tion« (KSA7, § 19[78]). Die Gewandtheit des Denkens, das gestalterische Herausheben

und Herauswählen von Vorstellungen, stellt »zwiefach eine künstlerische Kraft dar, die

bilderzeugende und die auswählende« (KSA7, § 19[79]).

Der hinwegthut, ist ein Künstler: der hinzuthut, ein Verläumder. (KSA8, § 16[22])

Die gestalterische Dimension ist das Entscheidende imDenkprozess und seiner Bedeu-

tung für die Kultur, weshalb Nietzsche auch das sonderbare Nebeneinander von »Con-

ception« und »Abstraktion« hervorhebt (KSA7, § 19[72]). ZumGelingen einer konkreten,

d.h. lebensnahen Abstraktion des konzeptuellen Denkens braucht man alle Sinne, alle

Affekte und höchste Feinfühligkeit (als Messinstrument), jene delikateste künstlerische

Sensibilität. Andernfalls schlägt die Abstraktion, dies bezeichnende, sinngebende oder

-verhindernde ›Werkzeug der Aufklärung‹, nur die bekannte Bahn der europäischen Zi-

vilisation ein (des Rationalismus, der Objektivität und Sachlichkeit, der reinen Vernunft

kaltgestellter Frösche), und »verhält sich zu ihrenObjektenwie das Schicksal, dessenBe-

griff sie ausmerzt: als Liquidation« (Adorno/Horkheimer: 19).

Superhirn, das approximative Gegenteil vomÜbermenschen,macht die Dinge nicht

komplexer, sondern schafft es lediglich, immer komplexere Dinge zu vereinfachen, in

eine noch allgemeinere Formel zu bringen. Aber man muss auch die Logik, als wunder-

bare Erfindung eines Beruhigungsmittels (KSA7, § 19[102]), noch zähmen lernen, noch

dosieren können! Denn es gibt keine Gegensätze an sich; »nur von denen der Logik her

habenwir denBegriff desGegensatzes –und von denen aus fälschlich in dieDinge über-

tragen« (KSA12, § 9[91]).Manmuss denWillen zur Einheit also beherrschen lernen. Abs-

traktion ist in diesem Sinne nicht unbedingt gleichbedeutend mit Ausschluss der Viel-

heit, sondern vielmehrmitEinschluss derKomplexität.GeradedieMehrdeutigkeit eines

Kunstwerkes ist bedingt durch den Einschluss der Vielheit, der »Diskontinuität« (Fou-

cault 4: 21) und selbst des »Widerspruchs« (Venturi 1). Simplifikation ist kein einfaches

Weglassen, sondernbehutsame Integration,EinverleibungdesMannigfachenalsBedin-

gungderVeränderung (derweiterenAusdeutungbzw.Sinngebung).Hierin liegt dieVer-

antwortung der Kunst, deren Offenheit versus tyrannische Geschlossenheit. Der Wille

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 117

zurMacht als Kunst ist ein sinngebendes Vereinfachen.Wennwir sagen,Abstraktion sei

keinMittel, sondern das schwer zu erreichende Ziel (der Entwurf), dannmeinenwir da-

mit das Menschliche, neben dem Sinnlichen eben auch das Sinngebende; nicht irgend-

eine Abstraktion, sondern eine amLeben gemessene (eine recht ›konkrete‹ Abstraktion).

Ähnlichder frühenVeranschaulichungdesweltlichenGeschehens imMythuszielt al-

les Denken auf »Abbreviatur der Erscheinung«, auf das »zusammengezogeneWeltbild«

(GT: 140). Hinter dem Willen zur Wahrheit steht noch der Wille zur Einheit (der Mo-

notheismus bleibt die sublimste Form der Abstraktion und Ausgeburt des Willens zur

Einheit) oder auch der »Wille zum System« (KSA12, § 9[188]); ›Wille‹ natürlich relativ,

da es sich ganz einfach um eine Charakteristik unseres Gehirns handelt, als Vereinfa-

chungsapparat, der aus dem langwierigen Überlebenskampf der kognitiven Revolution

entstand (vgl. Kapitel 16 Eine Reise ins Gehirn). DerMensch ist also niemals frei (Wille und

Vorstellung Schopenhauers sind bedingt), sondern zu permanenter Schaffung von Bil-

dern und Entwürfen gezwungen und deren Messung am Leben (Abwägung der Nütz-

lichkeit für das Leben), verurteilt zum Tanzen in Ketten (MA, II, § 140).

Nicht »erkennen«, sondern schematisieren, dem Chaos so viel Regularität und Formen

auferlegen, als es unserem praktischen Bedürfnis genug tut. […] Die Kategorien sind

»Wahrheiten« nur in dem Sinne, als sie lebenbedingend für uns sind: wie der Euklidi-

sche Raum eine solche bedingende »Wahrheit« ist. (WZM: 351)

Schon die vorsokratischen Erben des Thales bestätigten fortwährend die Tendenz al-

len Denkens zum mathematischen (logischen) Geist, der aus sich selbst die Freuden in

Form einer absoluten Vereinfachung, Darlegung, Lösung etc. zu schöpfen weiß (Demo-

kritos, in: Diels: 430). (Auch Freud insistiert noch auf diesem auto-ekstatischen Effekt

des Denkens, aller »künstlerischen und selbst wissenschaftlichen Schöpfungen« [Freud

2: 72–80]). Die Welt in eine Formel gepackt, in eine reine, von aller Unordnung befrei-

te Oberfläche. Tief darunter liegt die verborgene Wahrheit. Im fortwährenden Kamp-

fe der Affekte ein nur scheinbarer Sieg des Verstandes über alle Sinne (Demokritos, in:

Diels: 426f.). Auch hier ist Mathematik wiederum pure Ästhetik. Denken ist keine kon-

sumatorische, passive Kontemplation, sondern eine mühselig erlernte Gestaltung, ein

langwieriger Weg der Abstraktion (KSA7, § 19[78]). Die Oberfläche, das Bild, muss erst

geschaffenunddannnocheinprägsambetontwerden.DiesesBilderdenkenundHeraus-

heben der Form ist aber an sich nicht logisch, sondern produziert lediglich die Logik.

Daß eine Welt, für die uns alle feineren Organe abgehen, so daß wir eine tausendfa-

che Complexität noch als Einheit empfinden, so daßwir eine Causalität hineinerfinden,

wo jeder Grund der Bewegung und Veränderung uns unsichtbar bleibt (die Aufeinan-

derfolge von Gedanken, von Gefühlen ist ja nur das Sichtbar-werden derselben im Be-

wußtsein; daß diese Reihenfolge irgend etwas mit einer Causal-Verkettung zu thun

habe, ist völlig unglaubwürdig: das Bewußtsein liefert uns nie ein Beispiel von Ursa-

che undWirkung) -- (KSA13, § 14[145])

Hier braucht es eben den Künstler und Bastler, nicht den Ingenieur. Denken ist ein Ver-

fälschen! Deshalb wagt Heidegger auch den anstößigen Satz, die Wissenschaft denke

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Nietzsches Architektur der Erkennenden

nicht. Hier ist alles schon vorher zurechtgemacht. Sie hat schon gefunden, bevor sie

sucht, und arbeitet bereits exklusiv mit und unter Gesetzen. Aber bevor sie überhaupt

wirken kann,war schon der Künstler tätig. Vorsorglich hat sein Intellekt den ersten Sin-

nen-Eindruck bearbeitet, vereinfacht, zurechtgemacht, bereits vieles weggelassen, die

Hauptlinien unterstrichen. Die vorauseilende Fiktion hat das gesamte Material der Er-

scheinungswelt bereits »nach früheren Schemata zurechtgemacht« (KSA11, § 26[424]);

unsere »Vorstellung«, »dies Fälschen«, ist »unser« Kunstwerk (KSA11, § 26[424]).

Sei es beimEntwerfen oder auch Schreiben: Immer geht es umVereinfachung, Klar-

heit, Ordnung. Das »Menschliche« (Rossi: 20) ist gerade dieses Vereinfachen, das den

Menschen nicht zum Kenner, sondern zum Künstler macht (KSA8, § 16[22]). Auch das

Genie Zweigs liegt in seiner außergewöhnlichenKunst der Vereinfachung, seinem»Her-

austreiben der Form« (KSA7, § 19[78]), der Simplifikation und Veranschaulichung eines

komplexen Charakters, um ein verständliches Porträt einer Person oder auch Epoche

zeichnenzukönnen.AuchdaswissenschaftlicheDenkenentspricht dieser endlosenSpi-

rale, um vom Mikrokosmos über den Makrokosmos wieder zurück zum Mikrokosmos,

zum Menschen zu gelangen; ähnlich Zweigs Suggestion zu Freud ist die Wissenschaft

anhand der Kunst (der Abstraktion) wieder der ursprünglichen Aufgabe der Philosophie

anzunähern: demMenschendas aufrechteundentschlosseneGehenauf scheinbar fester

Erde zu lehren (Zweig 3: 43).

Über das Chaos Herr werden das man ist; sein Chaos zwingen, Form zu werden; No-

thwendigkeit werden in Form: logisch, einfach, unzweideutig, Mathematik werden;

Gesetz werden –: das ist hier die große Ambition. (KSA13, § 14[61])

Hier reichen sich alle Disziplinen der Kultur die Hand. Der Wille zur Wahrheit ist nur

die ›überzeugendste‹ Ausgeburt des Willens zur Macht als Wille zur Kunst; er »löst die

Welt in Formeln auf« (KSA11, § 25[308]). Mathematik (Geometrie und Arithmetik) ist das

radikalste Mittel der Umdeutung des »falschen« Charakters der Erscheinungen in das

Sein, der Versuch, »nach einem von uns gesetzten Seins-Schema die wirklicheWelt zu begreifen,

richtiger, uns formulirbar, berechenbar zu machen« (KSA12, § 9[97]). Wir begreifen nicht die

Welt, sondern Erfinden die Mittel, sich »der Natur zu Zwecken des Menschen« (KSA11,

§ 25[308]) zu bemächtigen; wir stellen ihre Notwendigkeiten fest, Wissenschaft ist ein

Fest-Machen, ein Wahr- und Dauerhaft-Machen; wir schaffen Gesetze zur Konstrukti-

on unseres Hauses des Seins. Dieser Bau der Begriffe und Zahlen ist das systematische

»Aus-dem-Auge-schaffen« (KSA12, § 9[91]) jenes launisch ungeheuren (unberechenba-

ren) Charakters des Werdens. Wir glauben, mit der (dialektischen) Bildung von Begrif-

fen dasWahre eines Dinges nicht nur bezeichnet, sondern auch gefasst zu haben. In ei-

nerWelt des ewigen Fließens der Dinge gibt es keine feste Formen; in extremis wird also

das (moderne)DenkenundGestaltenmit einermathematischenOrdnungassimiliert (Le

Corbusier 4: II); doch das Verkennen dieses bezeichnenden Kunsttriebes zur Schaffung

von »fingirtenWahrheiten« (KSA12, § 9[97]) führt schließlich zur Tyrannei derWahrheit!

Die mathematischen Physiker können die Klümpchen-Atome nicht für ihre Wissen-

schaft brauchen: folglich construiren sie sich eine Kraft-Punkte-Welt, mit der man

rechnen kann. Ganz so, im Groben, haben es die Menschen und alle organischen

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Kapitel – Wille und Wahrheit 119

Geschöpfe gemacht: nämlich so lange die Welt zurecht gelegt, zurecht gedacht, zu-

recht gedichtet, bis sie dieselbe brauchen konnten, bis man mit ihr »rechnen« konnte.

(KSA11, § 40[36])

Auch Mathematik ist nur Verständlichkeit und keine Wahrheit, wie es Nietzsche am

Beispiel der einfachstenTautologie A =A illustriert, »deren Leugnung [noch immer] dem

Wahnsinne gleichkommt« (PHG, § 10). Doch es bleibt reine »Illusion, daß etwas erkannt

sei, wo wir eine mathematische Formel für das Geschehene haben: es ist nur bezeichnet,

beschrieben: nichts mehr!« (WZM: 424). Hingegen eine Interpretation zuzulassen, also

bereits ›eine‹ zweiteMöglichkeit in Augenschein zu nehmen (allein diesen Begriff schon

ernsthaft wahrzunehmen), grenzt eigentlich schon an wissenschaftliche Blasphemie,

riecht bereits anstößig nach Toleranz und Weltoffenheit, gar nach Polytheismus. Man

schaut vom Einen zum Multiplen, vom Idealen zum ›Realen‹, vom Absoluten zum

Relativen, vom Abstrakten zum Konkreten. Und doch ist die abstrakte Simplifikation

der komplexen realen Welt unsere Überlebensbedingung. Die wirkliche Einsicht die-

ser allzumenschlichen Menschlichkeit entspricht aber schon fast der Akzeptanz der

Unwahrheit als Lebensbedingung.

Sonderbar das Nebeneinander von Conception und Abstraktion. Bedeutung für die

Kultur. (KSA7, § 19[72])

10. Die Mutter aller Künste

Der Glaube an die Wahrheit. Das Ausschweifende und Krankhafte an Vielem, was sich

bisher »Wille zurWahrheit« nannte. Mit schreckhaftem Ernste haben die Philosophen

vor den Sinnen und dem Trug der Sinne gewarnt. Der tiefe Antagonismus der Philoso-

phen und der Freunde des Trugs, der Künstler, geht durch die griechische Philosophie:

»Plato gegenHomer« – ist die Parole der Philosophen! Aber Keiner hat auchdieKehrsei-

te, die Untauglichkeit der Wahrheit zum Leben und die Bedingtheit des Lebens durch

perspektivische Illusion begriffen. – Es ist eine der gefährlichsten Übertreibungen, das Er-

kennen nicht imDienste des Lebens, sondern an sich, um jeden Preis, zuwollen. (KSA11,

§ 26[334])

Trotz des ihr regelmäßig zugewiesenenPlatzes unter denneun etabliertenKünstenwird

die Architektur eher mit der etwas abgenutzten Definition der Mutter aller Künste be-

zeichnet. Sie bildet im klassischenKunstverständnis eher »denRahmenund die Basis«33

derwahrhaftigen Künste (als Haus der Kunst), ist aber eigentlich nicht selbst Kunst oder

gar »die erste der Künste« (Deleuze/Guattari34). Diese gesonderte, wenn auch ambiva-

lente Rolle und fadenscheinige Stellung der Architektur ist natürlich richtig nach heuti-

33 »Wie dort, so bildet auch hier die Architektur den Rahmen und die Basis, durch welche sich

die höhere poetische Sphäre sichtbar gegen die Wirklichkeit abschließt« (A. Feuerbach, in: MD,

KSA1: 518).

34 »Die Kunst beginnt nichtmit demLeib, sondernmit demHaus; deshalb ist die Architektur die erste

der Künste«. (Deleuze 10: 222)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013 - am 13.02.2026, 21:46:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

