
 

Einleitung 

 

 

 

Es gibt ein Mitleid mit anderen Personen und es gibt Selbstmitleid. Es gibt ein 

Mitleid als Disposition über längere Zeit und es gibt ein Mitleid als plötzliche 

Gefühlsregung. Es gibt das Mitleid mit realen Personen (oder Tieren) und es gibt 

ein Mitleid, das sich auf Figuren einer Fiktion bezieht. Es gibt ein Mitleid, das 

einfach nur peinlich ist, und eines, das menschliche Größe erahnen lässt. Es gibt 

ein Mitleid, das auf ein Individuum gerichtet ist, und eines, dem es um eine ganze 

Kategorie von Lebewesen geht. Es gibt ein Mitleid, das niemanden auszuschlie-

ßen vermag, und eines, das in seiner Empörung Partei gegen jemanden ergreift. 

Es gibt ein verschrecktes Mitleid und eines, das genau weiß, was zu tun ist. Es gibt 

ein Mitleid, das selbst nichts anderes als Leiden ist, und es gibt eines, das die af-

fektive Verbundenheit genießt. Es gibt ein Mitleid, das andere durch die Zuschrei-

bung bestimmter Eigenschaften in die Enge treibt, und es gibt ein Mitleid als so-

lidarisches Mitgefühl. Es gibt ein Mitleid, das plötzlich den Leidensgenossen im 

Gegenüber erkennt, und es gibt ein herablassendes, verachtendes Mitleid. Es gibt 

ein Mitleid, zu dem nur Starke fähig sind, und ein Mitleid als Zeichen der Schwä-

che. Es gibt ein Mitleid, das Mauern niederreißt, und ein Mitleid, das nicht ehrlich 

ist. Es gibt eines, das gar nicht Mitleid sein möchte, und eines, das sich selbst zu 

wenig ist. Es gibt auch ein Mitleid, das sich selbst gefällt. Es gibt sicheres und 

unsicheres Mitleid. 

Der Untertitel dieses Buches kündigt eine Begriffssuche an. – Was ist es, wo-

nach dabei gesucht werden soll? Die vielfältigen Verwendungen des Begriffs 

»Mitleid« sind schwer zu überblicken, sie bilden einen ganzen Wald von Bedeu-

tungen. Was hat in diesem Wald eine Begriffssuche überhaupt zu suchen? Sucht 

sie nach einer zusätzlichen, noch nicht beschriebenen Bedeutung des Wortes 

»Mitleid«? Oder nach der Gemeinsamkeit aller Bedeutungen? Das hieße, eine 

Ortsangabe für den ganzen Wald zu machen, eine Grenzziehung gegenüber be-

nachbarten Flächen. Oder geht es um die Suche nach der Mitte des Waldes, also 

nach dem echten Mitleid? 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | Unsicheres Mitleid 

Und was heißt es, eine Begriffssuche im Ausgang von Wittgenstein zu unter-

nehmen? Gerade Wittgenstein hat immer wieder betont, dass beim Suchen bereits 

eine klare Vorstellung davon besteht, was man sucht. Das erleichtert die Suche 

ganz entscheidend, kann aber auch in eine Sackgasse führen. Ein berühmtes Be-

spiel hierfür ist die Fliege, die den Weg aus dem Fliegenglas sucht, dabei aber 

immer die falsche Richtung einschlägt. Sie geht von irreführenden Erwartungen 

aus, da sie den Ausweg an der falschen Stelle vermutet. Wenn Wittgenstein recht 

hat mit seiner Formulierung, dass es das Ziel der Philosophie ist, der Fliege den 

Ausweg aus dem Fliegenglas zu zeigen (PU, § 309), dann muss Philosophie an 

solchen irreführenden Erwartungshaltungen ansetzen, sie muss dabei helfen, diese 

infrage zu stellen. 

Eine fragwürdige Erwartung ist aber die, dass es möglich sei, einen Begriff 

wie »Mitleid« trotz der Vielfalt seiner Verwendungen allgemeingültig zu definie-

ren. Nach Wittgenstein lässt sich das mit Begriffen der Ethik, Ästhetik, aber auch 

der Psychologie nicht machen, eine umfassende Definition oder eine Wesensbe-

schreibung des Mitleids kann im Ausgang von seiner Philosophie also nicht ge-

sucht werden. Ihr »Ausgang« (als Ausweg aus dem Fliegenglas) wird erst sichtbar, 

wenn die bisherige Suche aufgegeben wird, wenn also das Finden einer umfassen-

den Definition nicht mehr Kriterium für erfolgreiches Philosophieren ist. Doch 

auch dieser Ausgang/Ausweg muss gesucht werden, allerdings ist die Suchrich-

tung nun eine andere: Es geht nicht mehr um das Mitleid, sondern um die Vielfalt 

von Verwendungen des Mitleidsbegriffs, und auch um die damit verbundenen Wi-

dersprüche und Unsicherheiten. 

Nicht die exakte Grenzziehung oder die Festlegung der Mitte des Waldes sind 

somit Ziel der »Begriffssuche im Ausgang von Wittgenstein«, sondern die vielen 

kleinen Wege, versteckt im Unterholz. Der Wald wird nicht mehr als sicheres Ge-

lände verstanden. Das mag vielleicht unspektakulär erscheinen, bietet aber jede 

Menge Überraschungen. Denn auch wenn das Mitleidsgelände schlecht durchde-

finiert und damit unsicher ist, muss das nicht heißen, dass das Wort »Mitleid« 

keine sinnvollen Verwendungen haben kann. Wichtig ist nur, auf das jeweilige 

Sprachspiel zu achten – auch wenn Sprachspiele manchmal recht verworren sind. 

Widersprüche, Ausnahmen und Ambivalenzen lassen sich besser wahrnehmen, 

wenn darauf verzichtet wird, sie zu beseitigen. Und von diesen Ungereimtheiten 

gibt es beim Mitleid nicht wenige. 

Es lohnt sich, einen Schritt zurückzutreten und zu schauen, ob es überhaupt 

einen einheitlichen Mitleidsbegriff geben kann, bevor die großen Fragen rund um 

das Mitleid gestellt werden. Einige dieser Fragen prägen aktuelle Debatten, wie 

z.B. die Frage, ob das Mitleid aufgrund der Globalisierung menschlicher Bezie-

hungen räumlich überfordert ist. Oder die Frage nach den Auswirkungen medialer 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 11 

Inszenierung von Gewalt oder auch die Frage zur Rolle von Mitleid im gesell-

schaftlichen Umgang mit Krankheit und Beeinträchtigung. Der Kern solcher Fra-

gestellungen ist meistens: Welches ist das richtige Maß an Mitleid? Wie lässt sich 

dieses richtige Maß durch Erziehung erreichen? Was ist überhaupt der Nutzen des 

Mitleids, was sind seine Grenzen? Hierbei wird oft von dem Mitleid ausgegangen, 

und es stellt sich erst später heraus, dass die Fragen ohne begriffliche Feinarbeit 

unbeantwortbar bleiben müssen. 

Hartnäckig wie wohl kein anderer hat Wittgenstein in seinen späten Schriften 

versucht, den feinen Verzweigungen unseres Sprachgebrauchs zu folgen, gerade 

bei Begriffen für mentale Zustände. Seine Texte stellen zahlreiche Anschlussmög-

lichkeiten bereit und sie bieten auch neue Perspektiven auf das vielseitige »Phä-

nomen Mitleid«. Von Wittgensteins Texten auszugehen hat allerdings zur Folge, 

dass nicht nur auf eine einheitliche Mitleidsdefinition verzichtet wird, sondern 

dass auch Vollständigkeit der Untersuchung und erschöpfende Behandlung des 

Themas zweitrangig sind, sowohl im systematischen als auch im historischen 

Sinn.1 Außerdem heißt das, dass bei metaphysisch-ontologischen Fragen Vorsicht 

geboten ist. Das Thema »Mitleid« verleitet schnell zu groß angelegten Überlegun-

gen über die generelle Konstitution des menschlichen Subjekts. Wittgensteins Kri-

tik an der Vorstellung eines »privaten Inneren« bietet dazu sicherlich noch zusätz-

liche Impulse, jedoch müssen diese in all ihrer Differenziertheit ernst genommen 

werden.2 Seine Methode ist eine sprachanalytische, es wäre unangemessen, aus-

gehend von seinen Überlegungen grobgestrickte metaphysische Positionen zu for-

mulieren.  

Obwohl Wittgensteins Spätphilosophie ausgiebig von sprachlichen Verwen-

dungen psychologischer Begriffe handelt, mag es doch verwundern, warum mit 

Wittgenstein gerade das Mitleid in Verbindung gebracht wird. Oder: Warum fällt 

die Wahl auf Wittgenstein, wenn es um das Mitleid geht? Wittgenstein schreibt 

nicht besonders viel über das Mitleid, es gibt im gesamten Nachlass (Bergen Edi-

tion) einunddreißig Stellen, an denen das Wort »Mitleid«, »bemitleiden«, »leid 

tun« oder »Mitgefühl« verwendet wird. Andere Emotionen wie z.B. Furcht, 

                                                             

1  So wird etwa das für Mitleidsdiskurse wichtige 18. Jahrhundert mit Theoretikern wie 

Lessing, Rousseau oder Hume fast gänzlich ausgeblendet. Breiteren Raum findet dieses 

Jahrhundert etwa bei Hamburger, Das Mitleid oder auch bei Schings, Der mitleidigste 

Mensch ist der beste Mensch bzw. bei Ritter, Nahes und fernes Unglück. 

2  Hans Sluga versucht etwa, eine Verbindung zwischen Wittgensteins Sprachphilosophie 

(das Wort »ich« bezeichnet kein Objekt) und einer Substanzlosigkeit des Subjekts bzw. 

moralischer Selbstverneinung herzustellen. Das Vorhaben ist sicherlich faszinierend, 

eine Vertiefung solcher Überlegungen würde allerdings unseren Rahmen hier sprengen. 

Vgl. Sluga, »›Whose house is that?‹. Wittgenstein on the self«, S. 342ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | Unsicheres Mitleid 

Trauer oder Freude finden weit häufiger Erwähnung – und noch häufiger beschäf-

tigt sich Wittgenstein mit dem Schmerz.3 Warum also der Rückgriff gerade auf 

Wittgenstein? 

Erstens spielt es keine entscheidende Rolle, wie oft der Begriff eines einzelnen 

Gefühls verwendet wird, denn die meisten Überlegungen Wittgensteins zu einem 

bestimmten Gefühl lassen sich auch auf andere Gefühle anwenden. Grundsätzlich 

hat die Beschäftigung mit einem einzelnen Gefühl für ihn exemplarischen Cha-

rakter.4 

Zweitens hat das Mitleid unter den verschiedenen Gefühlen einen ganz beson-

deren Status, nämlich den eines Gefühls, das sich auf ein anderes Gefühl (das Lei-

den des Objekts) bezieht. Gerade in dieser Funktion verwendet Wittgenstein das 

Mitleid bevorzugt: Mitleid ist für ihn eine spezielle Art und Weise, wie wir von 

den Schmerzen einer anderen Person überzeugt sein können oder einfach eine Per-

son als leidend wahrnehmen. Mitleid bezieht sich auf das »Fremdpsychische« in 

seiner ganzen Rätselhaftigkeit. Das heißt, dass es beim Mitleid mehr als bei ande-

ren Gefühlen die Möglichkeit gibt, zwischen einem sicheren und einem – in wel-

cher Form auch immer – unsicheren Mitleid zu unterscheiden. Zusätzlich zu den 

anderen Differenzierungsmöglichkeiten bei der Verwendung verschiedener Ge-

fühlsbegriffe (wie z.B. zwischen akutem Gefühl und Disposition) finden wir hier 

noch eine andere Unterscheidung, und das macht den Mitleidsbegriff in den Tex-

ten Wittgensteins komplexer als die entsprechenden Begriffe anderer Gefühle. 

Die Rekonstruktion einer von Wittgenstein vertretenen, fertigen Mitleidsthe-

orie kann hier allerdings nicht geboten werden. Das Mitleid war wohl kein ganz 

spezielles Anliegen für Wittgenstein. Auch für den Menschen Ludwig Wittgen-

stein lässt sich das nicht behaupten, jedenfalls nicht, ohne eine Spezifizierung des 

Mitleidsbegriffs vorgenommen zu haben. Es gibt Elemente seiner Biografie, die 

auf eine besondere Bedeutung des Mitleids hinweisen könnten, wie zum Beispiel 

jenen Akt, mit dem er 1919 sein umfangreiches Familienerbe verschenkte, um sich 

anschließend in die Lehrerbildungsanstalt in Wien einzuschreiben. Sein Plan, 

                                                             

3  Thomas Blume hat der umfangreichen Sekundärliteratur eines halben Jahrhunderts zu 

Wittgensteins Äußerungen über Schmerzen ein eigenes Buch gewidmet. Vgl. Blume, 

Wittgensteins Schmerzen. 

4  Wittgenstein schreibt dazu: »Die Behandlung aller dieser Erscheinungen des Seelenle-

bens ist mir nicht darum wichtig, weil՚s mir auf Vollständigkeit ankommt. Sondern, 

weil jede für mich auf die richtige Behandlung aller ein Licht wirft«. Z, § 465 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 13 

Volksschullehrer zu werden, bedeutete für seine Familie, »sein Genie an die un-

gebildeten Armen zu verschwenden«.5 Eine solche Geste kann aber auch als blo-

ßer Befreiungsschlag gesehen werden. Ähnlich sensibel, aber deutlich elitärer 

zeigte sich Wittgenstein schon 1914 während seiner ersten Kriegserfahrungen auf 

dem Schiff »Goplana« auf der Weichsel: Entsetzt über die Derbheit der restlichen 

Besatzung, nannte er diese in seinem Tagebuch eine »Saubande« (15.8.1914) und 

schrieb etwa: »Gemeinheit, wo ich hinsehe. KEIN fühlendes Herz, soweit mein 

Auge reicht !!!« (9.11.14).6 – Andererseits war Wittgenstein bekannt dafür, dass 

er auch seine unbarmherzige Seite hatte: So z.B., wenn er M. O՚C. Drury und Rush 

Rhees von der Basilius-Kathedrale in Moskau erzählte und dabei eine Geschichte 

erwähnte, nach der Iwan der Schreckliche den Architekten nach der Errichtung 

der Kathedrale blenden ließ, damit dieser außerstande sei, irgendwann noch Schö-

neres zu schaffen. Von dieser Geschichte meinte Wittgenstein, er hoffe, sie sei 

wahr, denn das wäre für ihn eine wunderbare Art, Bewunderung zu zeigen …7 

Genau hier zeigen sich aber auch schon Schwierigkeiten der Begrifflichkeit: 

Welche Rolle spielt das Mitleid bei diesen drei Ereignissen (Verzicht auf das Erbe, 

Tagebuchaufzeichnung im Krieg und die Erzählung vom russischen Zaren)? Wel-

che Einstellungen oder Handlungen sind von Mitleid geprägt und welche mög-

licherweise vom Gegenteil von Mitleid? Gibt es überhaupt ein Gegenteil von Mit-

leid? Lässt sich Mitleid allgemein definieren? Welchen Vorteil könnte eine solche 

Definition haben? – Diese und ähnliche Fragen sollen in Kapitel 1 zum Anlass 

genommen werden, um von einer »Unschärfe« oder »Familienähnlichkeit« von 

Mitleidsbegriffen zu sprechen. Als Anschauungsmaterial dienen hierbei Mitleids-

Texte von Aristoteles, Augustinus und Nietzsche. Die darin verwendeten Mit-

leidsbegriffe zeigen sich tatsächlich als familienähnliche und in diesem Sinne »un-

scharfe« Begriffe. In Kapitel 2 wird die Frage gestellt, in welcher Form das Mit-

leid überhaupt als ein Zustand bezeichnet werden kann. Sind Mitleidszuschrei-

bungen in der ersten Person Präsens (»Ich habe Mitleid«) und solche in der dritten 

Person in gleicher Weise Beschreibungen eines Zustandes? Welche Möglichkei-

ten haben wir überhaupt, uns sprachlich auf unser eigenes akutes Mitleidsgefühl 

                                                             

5  Monk, Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, S. 188. In einer Rechtfertigung gegen-

über seiner Schwester Hermine schrieb Wittgenstein: »Du erinnerst mich an einen Men-

schen, der aus einem geschlossenen Fenster schaut und sich die sonderbaren Bewegun-

gen eines Passanten nicht erklären kann; er weiß nicht, welcher Sturm draußen wütet 

und daß dieser Mensch sich vielleicht nur mit Mühe auf den Beinen hält.« Ebd. 

6  Baum, Wittgenstein im Ersten Weltkrieg, S. 38 und 57. 

7  Das von Drury aufgezeichnete Gespräch findet sich als Zitat bei Liessmann, »Prügel 

für Wittgenstein? Nietzscheanische Remineszensen zum Verhältnis von Kunst und Mo-

ral«, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | Unsicheres Mitleid 

zu beziehen? Wie kann ein solcher Bezug nicht-deskriptiv sein, selbst wenn der 

betreffende Satz der Form nach deskriptiv ist? Welche Funktionen können Mit-

leidsbegriffe in unseren Sprachspielen überhaupt haben? Und wie ändert sich die 

Verwendung dieser Begriffe, wenn wir gar nicht von einem akuten Gefühl, son-

dern von einer (Mitleids-)Disposition sprechen? Das Kapitel 3 soll zusätzlich klä-

ren, inwieweit Wittgensteins Überlegungen mit Ergebnissen der aktuellen Neu-

ropsychologie kompatibel sind oder zu diesen in Widerspruch stehen. Trotz eini-

ger Berührungspunkte fällt auf, dass auch naturwissenschaftlichen Texten ein we-

nig Sprachanalyse gut tun würde, schließlich greifen auch sie gerne auf alltags-

psychologische Begriffe zurück, übersehen dabei aber leicht den Umstand, dass 

solche Begriffe schlecht auf die Funktion einer Zustandsbezeichnung reduziert 

werden können. Abschließend wird in Kapitel 4 ein unsicheres, weil irritiertes 

Mitleid von einem stetigen Mitleid unterschieden. Dabei wird von Wittgensteins 

Aussagen zum Aspekt-Erleben ausgegangen sowie von seinen vereinzelten Äuße-

rungen zu einem Mitleid, in dem wir »nicht sicher ruhen«. Ein solches irritiertes 

Mitleid findet sich in vergleichbarer Form sowohl bei Brecht als auch bei Arendt, 

auch wenn beide davon absehen, es noch als Mitleid zu bezeichnen. Bei beiden 

könnten jedoch Wittgensteins Überlegungen zum Aspekt-Erleben zusätzliche be-

griffliche Klarheit schaffen. 

Der Titel »Unsicheres Mitleid« bezieht sich also auf zwei verschiedene Unsi-

cherheiten des Mitleids: Einmal auf die grundsätzliche Unschärfe des Begriffs in 

der Vielfalt der Sprachspiele, dann aber auch auf eine Form des Mitleids, die von 

einem Schwanken zwischen verschiedenen Haltungen geprägt ist. Nur in diesem 

speziellen Fall von Ambiguität steht das Mitleid in Verbindung mit einem Gefühl 

der Irritation. Abgesehen von solchen Irritationen kann sich das Mitleid »seiner 

Sache« aber durchaus sicher sein, wir stellen uns schließlich nicht ständig die 

Frage, ob unser Mitleid als Haltung angemessen ist. Nicht jedes Mitleid darf also 

als unsicher aufgefasst werden. Trotzdem gibt es bei den Phänomenen, die mit 

dem Begriff »Mitleid« in Verbindung gebracht werden, relativ häufig eine Hal-

tung der Unsicherheit. Es ist eines der wichtigsten Ziele dieses Buches, aufzuzei-

gen, dass eine Unsicherheit als Irritation keine defizitäre Form des Mitleids dar-

stellt, sondern ganz im Gegenteil auch ihre Vorzüge haben kann. Ähnlich wie das 

Aspekt-Erleben bei Wittgenstein handelt es sich auch hier um ein grundsätzlich 

anderes Erlebnis, nämlich um eine Form des Staunens. Anderen Menschen gegen-

über irritiertes Mitleid zu empfinden, reduziert sie zudem nicht auf die Rolle der 

Leidenden und ermöglicht ihnen so mehr Würde. Wenn das Mitleid schwankt, 

sich verschiedenen Alternativen gegenübergestellt sieht und auf diese Weise un-

sicher wird, so darf das nicht als bloßes Problem verstanden werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung | 15 

Überhaupt wird – wie schon gesagt – in diesem Buch Problemlösung im gro-

ßen Stil gar nicht angestrebt. Ein Fortschritt in der Klärung von Begriffen ist be-

reits Ziel genug. Hier möchte ich mich an den Wittgenstein-Experten Peter S. M. 

Hacker anlehnen, der den wahren Notstand folgendermaßen schildert: »Problems 

are solved (difficulties eliminated), but there is no limit to the conceptual confusi-

ons into which humankind can fall ...«8  – Die Beseitigung begrifflicher Verwir-

rungen und Verwechslungen rund um »Phänomene des Mitleids« ist das zentrale 

Anliegen diese Buches. 

Wenn dabei von Wittgensteins Texten ausgegangen wird, dann darf nicht die 

Anstrengung gescheut werden, diese Texte zuerst zu interpretieren. Angesichts 

ihrer »Polyphonie«9 ist aber gerade das alles andere als einfach, denn es müssen 

zwangsläufig einzelne »Stimmen« hervorgehoben und als »Thema« gedeutet wer-

den. Solche Stimmen sind in diesem Buch vor allem drei: das Prinzip der Fami-

lienähnlichkeit, Wittgensteins Expressivismus bezüglich psychologischer Äuße-

rungen in der ersten Person – und schließlich seine Unterscheidung zwischen »ste-

tigem Aspekt-Wahrnehmen« und dem »Bemerken eines Aspektwechsels« (As-

pekt-Erleben). In der Begegnung zwischen dem späten Wittgenstein und verschie-

denen Fragen zum Begriff des Mitleids wird somit nicht nur ein neuer Blick auf 

eben diese Fragen ermöglicht, sondern auch auf die Spätschriften Wittgensteins. 

 

                                                             

8  Hacker, »Philosophy«, S. 344. 

9  Alois Pichler verwendet diesen Begriff für die Charakterisierung Wittgensteins später 

Schriften. Er betont aber auch, dass eine »dogmatische Lesart« dennoch angemessen 

sein kann, wenn sie für ein bestimmtes Interesse an diesen Texten erforderlich ist. Vgl. 

Pichler, »Drei Thesen zur Entstehung und Eigenart der Philosophischen Untersuchun-

gen«, S. 360ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001 - am 14.02.2026, 13:47:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

