3. Die Dreieinigkeit Gottes

faltigen Gottes hat jeder Mensch bereits jetzt eine je eigene Beziehung zum Vater, zum
Sohn und zum Heiligen Geist, wie auch umgekehrt jede der drei géttlichen Personen zu
ihm eine je eigene Beziehung hat und ihn aufihre ganz eigene Weise liebt. In der Voll-
endung wird deshalb der Mensch den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer
unendlichen Bezogenheit aufeinander und Verschiedenheit voneinander schauen und
lieben, wie sie in ihrer Einmaligkeit sind. Wie jede gottliche Person die beiden anderen
gottlichen Personen und jede menschliche Person auf ihre einmalige Weise liebt, wird
auch jede menschliche Person die drei géttlichen Personen sowie alle anderen menschli-
che Personen so lieben, wie nur sie sie lieben kann. Die Individualitit einer jeden Person
besteht letztlich und eigentlich in der individuellen Art und Weise, wie sie alle anderen
Personen liebt. Gott ist die dreifaltige Liebe, der sich jeder Mensch verdankt und in die
jeder Mensch ewig aufgenommen sein wird.**

Literatur

Sebastian Maly/Stefan Hofmann: Gott—dreifaltig einer, 2022.

3.4 Triadische Strukturen in nichtchristlichen Religionen

Ist Gott in sich dreifaltig und beschrinkt sich seine Offenbarung und sein Heil nicht auf
das Christentum, so ist zu erwarten, dass sich auch in anderen Religionen Spuren und
Ahnungen seiner Dreieinheit finden lassen. Einigen dieser Spuren in nichtchristlichen
Heils- und Offenbarungsreligionen soll nun im Rahmen des religionswissenschaftlichen
Teils nachgegangen werden.?” Dabei erweisen sich als besonders vielversprechend Par-
allelen im Hinduismus (Kap. 3.4.1) und im Buddhismus (Kap. 3.4.2).

Literatur

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus—Hinduismus—Taoismus—Zen [= LOW],1986, Art. Trimurti, 402f.

Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religiosen Vergleich und Dialog, 2011.

356 Bd.3,Kap.3.3.4u.3.3.5.
357 Vgl Herzgsell 227f; 267—273.

13.02:2026, 20:07:29. -

409


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

3.4.1 Die Dreieinheit der ,Trimurti” und verschiedener Aspekte des ,Brahman”
im Hinduismus

Hindus denken hiufigin triadischen Strukturen, wenn sie die absolute Wirklichkeit oder
das Verhaltnis von Letzter Wirklichkeit und Welt beschreiben wollen. Fiir einen Vergleich
mit der christlichen Trinitit bieten sich vor allem drei dieser Triaden an.

Die trimurti wird gelegentlich direkt als hinduistische , Dreifaltigkeit bezeichnet.
Zur ihrer Drei-Einheit gehoren die Gotter Brahma, Vishnu und Shiva. Diese drei Got-
ter sind der Mythologie nach fiir die Schépfung zustindig. Brahma erschafft jeweils die
Welt, Vishnu erhilt sie und Shiva zerstort sie wieder. Unter einer gewissen Modifikation
lassen sich die drei Funktionen der Weltschdpfung, der Welterhaltung und der Weltzersto-
rung, zu der man besser Weltauflosung sagen sollte, den drei Funktionen zuordnen, die
das Christentum traditionellerweise dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist be-
ziiglich der Schépfung zuspricht. Danach erschafft der Vater die Welt, erlost sie der Sohn
und vollendet sie der Heilige Geist. Tatsachlich ist die dritte Funktion der sogenannten
Weltzerstérung in Hindutraditionen, etwa im kashmirischen Shivaismus, eher als Voll-
endung oder Erneuerung denn als Vernichtung der Welt zu begreifen. Auch werden die
drei Gotter Brahma, Vishnu und Shiva nicht ohne Weiteres als drei selbstindige Gotter
betrachtet. Vielmehr stellen sie drei verschiedene Erscheinungsweisen des einen Abso-
luten beziehungsweise des einen Hauptgottes, also etwa Vishnus oder Shivas, dar.

Die Trinitit mag sich auch in der metaphysischen Bestimmung des Absoluten als
saccidananda spiegeln. Brahman ist Sein, Bewusstsein, Seligkeit.® Diese Drei-Einheit
macht das Wesen der Letzten Wirklichkeit aus. Dem Vater als dem ursprunglosen Ur-
sprung entspriche dann das Sein, dem Sohn als Wort und Bild, als Reflexion oder Aus-
druck des Vaters das Bewusstsein und dem Heiligen Geist etwa als Band der Liebe zwi-
schen Vater und Sohn die Seligkeit.

Zu einer weiteren Triade lassen sich im Hinduismus nirguna brahman, saguna brah-
man und atman zusammenfassen. Der Vergleich dieser Drei-Einheit mit der christlichen
Trinitit scheint besonders ergiebig. Denn zum einen handelt es sich um drei in gewis-
sem Sinn verschiedene Aspekte der Letzten Wirklichkeit, zwischen denen nicht einfach
Selbigkeit, sondern Nicht-Zweiheit herrscht. Zum anderen lassen sich durchaus funktio-
nale Entsprechungen zu den drei gottlichen Personen des christlichen Gottes entdecken.
Der Vater ist der ursprunglose Ursprung, der Grund von allem, aus dem alles hervorgeht
und der selber verborgen bleibt. Ihm entspricht das Nirguna Brahman, das letztlich al-
les durch Manifestation hervorbringt, selbst aber der verborgene Grund bleibt. Der Sohn
ist Ausdruck des Vaters, der, indem er Mensch wird, Gott in der Welt zur Erscheinung
bringt. Thm entspricht das Saguna Brahman, das Brahman in Bezug zur Welt, das die
Erscheinung Brahmans fiir die Welt ist. Der Heilige Geist schliefdlich wohnt den Herzen
der Menschen ein und ist der Grund ihrer Seele. Ihm entspricht der Atman, das absolute
Selbst des Menschen, das jenseits des empirischen Ich zu finden ist.

358 Bd.1, Kap.2.4.3.

13.02:2026, 20:07:29. -


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
3.4.2 Die ,Trikaya“Lehre im Buddhismus

Im Mahayana kam die trikaya-Lehre, die Lehre von drei Korpern beziehungsweise drei Ma-
nifestationsebenen, Erscheinungsarten oder Dimensionen Buddhas auf. Sie sollte das
Problem lsen, wie der historische Buddha mit dem von ihm verkiindeten ewigen Dhar-
ma genauer zusammenhingt, wie sich das historisch Besondere mit dem transzenden-
ten Allgemeinen verbinden lisst, wie sich die Vielzahl der Buddhas zu dem einen unwan-
delbaren Dharma verhilt. Die Wurzeln der Drei-Korper-Lehre liegen im frithen Bud-
dhismus, der im Zusammenhang der Meditation den materiellen Leib von einem subtilen
und einem rein geistigen Leib unterschied. Frithe Mahayana-Texte sprechen davon, dass
sich Buddhas und Bodhisattvas in sehr unterschiedlicher Weise — auch in feinstofflichen
und rein spirituellen Kérpern — manifestieren konnen, um den Lebewesen hilfreich bei-
zustehen. Zur vollen Entfaltung gelangte die Trikaya-Lehre erst in der Yogacara-Schule
des Mahayana durch Asanga (4. Jh. n. Chr.). Dieser unterschied den materiellen Korper
und die materielle Daseinsebene tiberhaupt von einem subtilen Koérper und einem rein
geistigen Korper, der frei von jeder Form ist.

Fiir das Problem, wie sich in Bezug auf Buddha das Historische und das Transzenden-
te, das Besondere (Partikulire) und das Allgemeine (Universale) zueinander vermitteln las-
sen, stand als weit verbreitetes hinduistisches Denkmodell in Bezug auf die Letzte Wirk-
lichkeit die Zweiseitigkeit des Brahmans zur Verfiigung. Danach lief sich an der Letz-
ten Wirklichkeit der Aspekt mit bestimmten Qualititen (saguna) und der Aspekt ohne
jede Eigenschaftsbestimmung (nirguna) unterscheiden. Der Saguna-Aspekt mit Eigen-
schaften und der Nirguna-Aspekt ohne alle Eigenschaften galten als zwei Aspekte ein-
und derselben (Letzten) Wirklichkeit. Nach diesem saguna-nirguna-Schema liefRen sich
nun die menschliche historische Gestalt Buddhas (nirmapakaya) und das universale tran-
szendente Bewusstsein aller Buddhas (dharmakaya) als zwei Aspekte ein- und derselben
Wirklichkeit auslegen. Der historische Buddha besafl demnach einen vorliufigen, ir-
disch-menschlichen Verwandlungs- oder Erscheinungskorper (nirmanakaya) und einen
letztgiiltigen, ewigen, kosmischen Dharma- oder Wahrheitskorper (dharmakaya). Da er
mit seinem Wahrheitskorper jedoch nicht unmittelbar in irdischer Gestalt erscheinen
konnte, sich nicht einfach in irdische Gestalt verwandeln konnte, musste man noch eine
Zwischenebene, eine mittlere Manifestationsebene oder mittlere Gestalt einfithren. Und
diese Erscheinungsweise hief3 Seligkeitskorper, Korper des Entziickens oder Genussleib
(sambhogakaya). Uber den Seligkeitskorper ist es Buddha mit seinem Wahrheitskérper
moglich gewesen, in einem irdischen Verwandlungskorper zu erscheinen, um die Men-
schen den einen unwandelbaren Dharma zu lehren und sich so fiir das Heil aller Wesen
einzusetzen.

Nach der Trikaya-Lehre hat sich nicht nur der ,historische Buddha“ Siddharta
Gautama in dreierlei Erscheinungsarten verkdrpert. Vielmehr kann sich jeder Buddha
auf diese dreifache Weise manifestieren. Buddhas reprisentieren jeweils verschiedene
Aspekte des einen universalen Buddha-Prinzips. Threm eigentlichen Wesen nach sind
sie identisch mit der endgiiltigen Wahrheit, dem Dharma. So betrachtet stehen sie fir
die Essenz des Universums beziehungsweise fiir die absolute, transzendente Realitit,
das heifdt fur die form-, farb- und in jeder anderen Hinsicht eigenschaftslose Letzte
Wirklichkeit. Darin besteht ihr erster Kérper: der Dharmakérper. Dariiber hinaus haben

13.02:2026, 20:07:29. -

4


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

412

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

sie die Macht, sich in einer feinstofflichen himmlischen Form in herrlichen Paradiesen
zu verkdrpern, wo sie — umgeben von Scharen von Bodhisattvas und himmlischen
Wesen — die Lehre verkiinden. Das macht ihren zweiten Korper aus: den Seligkeitskirper.
Aufgrund ihres unbegrenzten Mitgefiihls werden Buddhas aber auch dazu bewogen,
sich selbst in die Welt der leidenden Wesen zu begeben und eine normale menschliche
Gestalt anzunehmen. Dies ist ihr dritter Korper: der Verwandlungskorper.

Ein Gleichnis fiir die drei Kérper sind die drei geistigen Zustinde des Wachens, Triu-
mens und traumlosen Schlafes. Der Wachzustand entspricht den korperlichen Beschrin-
kungen des Verwandlungskorpers, der Traumzustand der relativen Freiheit von Raum
und Zeit des Seligkeitskorpers und der traumlose Schlaf der totalen Freiheit des Dhar-
makorpers. Alle drei Zustinde werden von der gleichen Person erlebt, sind aber doch
voneinander verschieden. Dies symbolisiert, dass die drei Kérper Buddhas weder iden-
tisch noch verschieden sind.

Da die drei Korper der Buddhas leer von Eigenexistenz sind, konnen sie einander un-
gehindert durchdringen. Sie entstehen in gegenseitiger Abhingigkeit und existieren in
gegenseitiger Durchdringung. Wihrend die Lehre von der Leerheit darauf hinweist, dass
die Leere das Ganze durchdringt und das Ganze leer oder Leerheit ist, macht die Trikaya-
Lehre darauf aufmerksam, dass sich die absolute transzendente Wirklichkeit der Bud-
dhas in drei Gestalten manifestiert und diese drei Gestalten einander durchdringen.

Im Zen-Buddhismus stehen die drei Kérper des Buddhas hauptsichlich fiir drei auf-
einander folgende verschiedene Bewusstseinsstufen. Das Bewusstsein des Verwandlungs-
korpers orientiert sich am Grobstofflichen. Es wird abgeldst vom Bewusstsein des Se-
ligkeitskorpers, das subtiler ist und intuitiv die raum-zeitlichen Differenzen der Erfah-
rung des alltiglichen Bewusstseins vereinigt. Unter das Bewusstsein des Seligkeitskor-
pers fillt auch das Erlebnis der Ekstase bei der Erleuchtung. Im Bewusstsein des Dhar-
makdrpers l6sen sich schliefilich alle trennenden Impulse auf. Es erscheint die Ganzheit
des erwachten Bewusstseins. Dieses Bewusstsein ist das Bewusstsein der vollkommenen
Unbegreiflichkeit und Unermesslichkeit der Wirklichkeit. Es ist das kosmische Bewusst-
sein. Es ist das erleuchtete Bewusstsein vom Eins-Sein, das jenseits aller Begriffe liegt,
das Bewusstsein von der non-dualen Einheit und Ganzheit aller Wirklichkeit.

Der Dharma- oder Wahrheitskorper der Buddhas ist eigentlich eine kdrperlose ,Ge-
stalt*, fiir die im Mahayana der Begriff der Soheit®* zentral ist. Mit ihm wird das Absolute
beziehungsweise das Wahre-Wesen aller Dinge bezeichnet, das als unveranderlich und
unbeweglich gilt und jenseits aller Begriffe und Unterscheidungen liegt. Als So-Sein der
Dinge stellt Soheit das Gegenteil vom ,Scheinbaren“ der Phinomene dar. Sie ist formlos,
ungeschaffen und frei von Selbstnatur.

36 enthilt jedes
Lebewesen Buddha in Form seines absoluten Dharmakérpers in sich. Seine verborgene

Nach mahayanischer Lehre ist jedes Lebewesen ,Keim des Buddha'

Buddhaschaft stellt den Keim seiner Erlgsung dar. Weil alle Wesen die wahre unveran-
derliche und ewige Natur Buddhas, also Buddha-Natur**besitzen, ist es ihnen méglich,
Erleuchtung zu erlangen und Buddha zu werden. In ihrer verborgenen Buddha-Natur

359 Skr. tathata.
360 Skr. tathagata-garba.
361  Skr. buddhata.

13.02:2026, 20:07:29. -


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

spiegelt sich auf individuell-personliche Weise das Absolute wider, das ithnen aus sich
heraus den Antrieb zur Befreiung gibt und gleichzeitig das transzendente Ziel ihres Le-
bens darstellt.

Statt von Buddha-Natur ist im Zen-Buddhismus auch die Rede vom Buddha-We-
sen**, das jeder Mensch und jedes Lebewesen hat oder besser ist, ohne dessen fiir
gewohnlich gewahr zu sein. Sich des eigenen Buddha-Wesens bewusst zu werden, zu
seinem Wahren Wesen zu erwachen und ein Leben zu fithren, das von Augenblick zu
Augenblick spontaner Ausdruck der eigenen Identitit mit dem Buddha-Wesen ist, ist
das Ziel des Zens.

Zwischen dem buddhistischen Trikaya und der christlichen Trinitit besteht nun un-
ter mehreren Rilcksichten eine funktionale Entsprechung. Beide Religionen standen vor
dem Problem, das Historische und das Transzendente, das Partikulare und das Univer-
sale ihres Glaubens zueinander zu vermitteln. Die Drei-Kérper-Lehre und die Trinitits-
lehre sind die jeweiligen Losungen des Problems. Beide Lehren suchen auf der Grundla-
ge ihrer spezifischen Traditionen und Denkstrukturen die Einheit in Unterschiedenheit
zu denken. Im Christentum stellte sich sehr frith die Frage nach der Einheit des histori-
schen Jesus und des transzendenten Gottes. Christologie und Trinititslehre leisteten die
notwendige Vermittlung. In dhnlicher Weise stellte sich im Buddhismus die Frage, wie
der historische Buddha und der transzendente Dharma beziehungsweise Dharmakor-
per miteinander verkniipft werden konnten. Mit der Trikaya-Lehre fithrte der Buddhis-
mus eine Buddhologie ein, welche die Verbindung von Historischem und Transzenden-
tem, von Besonderem und Allgemeinem gestattete.

Nach der christlichen Inkarnations- und Trinitdtslehre ist der historische Jesus die
irdisch-menschliche Verkérperung der zweiten gottlichen Person, des ewigen Soh-
nes Gottes. Nach der buddhistischen Drei-Korper-Lehre ist der historische Buddha
nicht nur die Verkérperung eines tiberweltlichen Buddhas, sondern die Verkérperung
der hochsten transzendenten Wahrheit und Wirklichkeit des ewigen Dharmakérpers.
Buddha und Jesus reprisentieren von daher in beiden Religionen die Gegenwart der
unbedingten transzendenten Realitit in vertrauter menschlicher Gestalt.

Der ewige Sohn Gottes nimmt in Jesus von Nazaret menschliche Gestalt an, um die
Menschen mit Gott zu vereinen und sie von allem, was sie von Gott trennt, zu befreien.
Buddha Shakyamuni, der an sich als ewiger Dharmakdorper existiert, nimmt in Siddha-
rta Gautama menschliche Gestalt an, um den Menschen den Dharma zu verkiinden und
sie so aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten zu befreien und zur Einheit mit
dem unerschaffenen Nirvana zu fithren. Das transzendente Unbedingte verkorpert sich
in historischer menschlicher Gestalt (im Verwandlungskorper des historischen Buddhas;
in der Menschheit Jesu von Nazaret), um die Menschheit zu befreien und zu erlésen.

Zwischen der historischen und der transzendenten Gestalt gibt es jeweils eine
vermittelnde und verbindende Gestalt. Im Christentum ist es die Gestalt des Heiligen
Geistes, die beziiglich der 6konomischen Trinitit zwischen dem menschgewordenen
Sohn und dem ewigen Vater vermittelt, die aber auch beziiglich der immanenten Tri-
nitit den ewigen Vater und den ewigen Sohn voneinander scheidet und miteinander
verbindet. Im Buddhismus kommt es dem feinstofflichen Seligkeitskérper zu, zwischen

362 Jap. bussho.

13.02:2026, 20:07:29. -

413


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

dem grobstofflichen Verwandlungskérper und dem rein geistigen Wahrheitskérper die
Vermittlung und Verbindung herzustellen. Wie nach der buddhistischen Trikaya-Lehre
die drei Korper Buddhas einander aufgrund der gemeinsamen Leerheit vollstindig
durchdringen, so durchdringen einander nach der christlichen Trinititslehre die drei
gottlichen Personen aufgrund ihrer Perichorese, ihrer gegenseitigen Selbstmitteilung,
ihrer gemeinsamen Gottheit vollkommen.

Sowohl beim buddhistischen Trikaya als auch bei der christlichen Trinitit handelt es
sich jeweils um drei Gestalten, von denen zumindest eine die hochste transzendente un-
bedingte Realitit reprisentiert, eine andere mit einer historischen menschlichen Gestalt
identifiziert wird und eine dritte zwischen der vollkommen transzendenten Gestalt und
der historischen Gestalt vermittelt. Alle drei Gestalten sind verschieden und doch eins
und durchdringen einander vollig.

3.5 Mystik

Im spirituellen Teil soll hier zunichst ein Klassiker der spanischen Mystik vorgestellt
werden: die Wohnungen der Inneren Burg von Teresa von Avila (1515-1582) (Kap. 3.5.1). An-
schlieRend wird mithilfe theologischer Uberlegungen von Karl Rahner iiber Mystik im
Allgemeinen nachgedacht (Kap. 3.5.2).

3.5.1 Die Innere Burg von Teresa von Avila

Die Wohnungen der Inneren Burg gelten als Teresas Hauptwerk und als Meisterwerk der
Weltliteratur.>®® Darin vergleicht die spanische Mystikerin die menschliche Seele mit ei-
ner Burg, in der sich sieben konzentrisch um die Mitte geordnete Wohnungen bezie-
hungsweise Wohnungsreihen befinden. So schreibt sie gleich am Beginn ihrer Schrift:

LAls ich heute unseren Herrn [d. h. Gott oder Christus] anflehte, er mége durch mich
reden [..], bot sich mir an, was ich jetzt sagen will, sozusagen als eine Art Ausgangs-
punkt, ndmlich unsere Seele als eine ginzlich aus einem einzigen Diamanten oder sehr
klaren Kristall bestehende Burg zu betrachten, in der es viele Gemacher gibt, so wie es
im Himmel viele Wohnungen gibt (Joh 14,2) %%

Nacheinander schildert Teresa, was sich in den einzelnen Wohnungen seelisch abspielt
oder abspielen kann (Kap. 3.5.1.1 bis 3.5.1.7), so dass sich ahnen lisst, wie sich der Weg
ins Innerste gestaltet.

363 Siehe dazu Herzgsell 255-289.
364 Teresa: Wohnungen der Inneren Burg [= M], 1M1,1.

13.02:2026, 20:07:29. -


https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

