
3. Die Dreieinigkeit Gottes 409 

faltigen Gottes hat jeder Mensch bereits jetzt eine je eigene Beziehung zum Vater, zum 
Sohn und zum Heiligen Geist, wie auch umgekehrt jede der drei göttlichen Personen zu 
ihm eine je eigene Beziehung hat und ihn auf ihre ganz eigene Weise liebt. In der Voll
endung wird deshalb der Mensch den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer 
unendlichen Bezogenheit aufeinander und Verschiedenheit voneinander schauen und 
lieben, wie sie in ihrer Einmaligkeit sind. Wie jede göttliche Person die beiden anderen 
göttlichen Personen und jede menschliche Person auf ihre einmalige Weise liebt, wird 
auch jede menschliche Person die drei göttlichen Personen sowie alle anderen menschli
che Personen so lieben, wie nur sie sie lieben kann. Die Individualität einer jeden Person 
besteht letztlich und eigentlich in der individuellen Art und Weise, wie sie alle anderen 
Personen liebt. Gott ist die dreifaltige Liebe, der sich jeder Mensch verdankt und in die 
jeder Mensch ewig aufgenommen sein wird.356 

Literatur 

Sebastian Maly/Stefan Hofmann: Gott – dreifaltig einer, 2022. 

3.4 Triadische Strukturen in nichtchristlichen Religionen 

Ist Gott in sich dreifaltig und beschränkt sich seine Offenbarung und sein Heil nicht auf 
das Christentum, so ist zu erwarten, dass sich auch in anderen Religionen Spuren und 
Ahnungen seiner Dreieinheit finden lassen. Einigen dieser Spuren in nichtchristlichen 
Heils- und Offenbarungsreligionen soll nun im Rahmen des religionswissenschaftlichen 
Teils nachgegangen werden.357 Dabei erweisen sich als besonders vielversprechend Par
allelen im Hinduismus (Kap. 3.4.1) und im Buddhismus (Kap. 3.4.2). 

Literatur 

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986, Art. Trimurti, 402f. 
Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter

religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

356 Bd. 3, Kap. 3.3.4 u. 3.3.5. 
357 Vgl. Herzgsell 227f; 267–273. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


410 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

3.4.1 Die Dreieinheit der „Trimurti“ und verschiedener Aspekte des „Brahman“ 
im Hinduismus 

Hindus denken häufig in triadischen Strukturen, wenn sie die absolute Wirklichkeit oder 
das Verhältnis von Letzter Wirklichkeit und Welt beschreiben wollen. Für einen Vergleich 
mit der christlichen Trinität bieten sich vor allem drei dieser Triaden an. 

Die trimurti wird gelegentlich direkt als hinduistische „Dreifaltigkeit“ bezeichnet. 
Zur ihrer Drei-Einheit gehören die Götter Brahma, Vishnu und Shiva. Diese drei Göt
ter sind der Mythologie nach für die Schöpfung zuständig. Brahma erschafft jeweils die 
Welt, Vishnu erhält sie und Shiva zerstört sie wieder. Unter einer gewissen Modifikation 
lassen sich die drei Funktionen der Weltschöpfung, der Welterhaltung und der Weltzerstö
rung, zu der man besser Weltauflösung sagen sollte, den drei Funktionen zuordnen, die 
das Christentum traditionellerweise dem Vater, dem Sohn und dem Heiligen Geist be
züglich der Schöpfung zuspricht. Danach erschafft der Vater die Welt, erlöst sie der Sohn 
und vollendet sie der Heilige Geist. Tatsächlich ist die dritte Funktion der sogenannten 
Weltzerstörung in Hindutraditionen, etwa im kashmirischen Shivaismus, eher als Voll
endung oder Erneuerung denn als Vernichtung der Welt zu begreifen. Auch werden die 
drei Götter Brahma, Vishnu und Shiva nicht ohne Weiteres als drei selbständige Götter 
betrachtet. Vielmehr stellen sie drei verschiedene Erscheinungsweisen des einen Abso
luten beziehungsweise des einen Hauptgottes, also etwa Vishnus oder Shivas, dar. 

Die Trinität mag sich auch in der metaphysischen Bestimmung des Absoluten als 
saccidananda spiegeln. Brahman ist Sein, Bewusstsein, Seligkeit.358 Diese Drei-Einheit 
macht das Wesen der Letzten Wirklichkeit aus. Dem Vater als dem ursprunglosen Ur
sprung entspräche dann das Sein, dem Sohn als Wort und Bild, als Reflexion oder Aus
druck des Vaters das Bewusstsein und dem Heiligen Geist etwa als Band der Liebe zwi
schen Vater und Sohn die Seligkeit. 

Zu einer weiteren Triade lassen sich im Hinduismus nirguna brahman, saguna brah
man und atman zusammenfassen. Der Vergleich dieser Drei-Einheit mit der christlichen 
Trinität scheint besonders ergiebig. Denn zum einen handelt es sich um drei in gewis
sem Sinn verschiedene Aspekte der Letzten Wirklichkeit, zwischen denen nicht einfach 
Selbigkeit, sondern Nicht-Zweiheit herrscht. Zum anderen lassen sich durchaus funktio
nale Entsprechungen zu den drei göttlichen Personen des christlichen Gottes entdecken. 
Der Vater ist der ursprunglose Ursprung, der Grund von allem, aus dem alles hervorgeht 
und der selber verborgen bleibt. Ihm entspricht das Nirguna Brahman, das letztlich al
les durch Manifestation hervorbringt, selbst aber der verborgene Grund bleibt. Der Sohn 
ist Ausdruck des Vaters, der, indem er Mensch wird, Gott in der Welt zur Erscheinung 
bringt. Ihm entspricht das Saguna Brahman, das Brahman in Bezug zur Welt, das die 
Erscheinung Brahmans für die Welt ist. Der Heilige Geist schließlich wohnt den Herzen 
der Menschen ein und ist der Grund ihrer Seele. Ihm entspricht der Atman, das absolute 
Selbst des Menschen, das jenseits des empirischen Ich zu finden ist. 

358 Bd. 1, Kap. 2.4.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 411 

3.4.2 Die „Trikaya“-Lehre im Buddhismus 

Im Mahayana kam die trikaya-Lehre, die Lehre von drei Körpern beziehungsweise drei Ma
nifestationsebenen, Erscheinungsarten oder Dimensionen Buddhas auf. Sie sollte das 
Problem lösen, wie der historische Buddha mit dem von ihm verkündeten ewigen Dhar
ma genauer zusammenhängt, wie sich das historisch Besondere mit dem transzenden
ten Allgemeinen verbinden lässt, wie sich die Vielzahl der Buddhas zu dem einen unwan
delbaren Dharma verhält. Die Wurzeln der Drei-Körper-Lehre liegen im frühen Bud
dhismus, der im Zusammenhang der Meditation den materiellen Leib von einem subtilen 
und einem rein geistigen Leib unterschied. Frühe Mahayana-Texte sprechen davon, dass 
sich Buddhas und Bodhisattvas in sehr unterschiedlicher Weise – auch in feinstofflichen 
und rein spirituellen Körpern – manifestieren können, um den Lebewesen hilfreich bei
zustehen. Zur vollen Entfaltung gelangte die Trikaya-Lehre erst in der Yogacara-Schule 
des Mahayana durch Asanga (4. Jh. n. Chr.). Dieser unterschied den materiellen Körper 
und die materielle Daseinsebene überhaupt von einem subtilen Körper und einem rein 
geistigen Körper, der frei von jeder Form ist. 

Für das Problem, wie sich in Bezug auf Buddha das Historische und das Transzenden
te, das Besondere (Partikuläre) und das Allgemeine (Universale) zueinander vermitteln las
sen, stand als weit verbreitetes hinduistisches Denkmodell in Bezug auf die Letzte Wirk
lichkeit die Zweiseitigkeit des Brahmans zur Verfügung. Danach ließ sich an der Letz
ten Wirklichkeit der Aspekt mit bestimmten Qualitäten (saguna) und der Aspekt ohne 
jede Eigenschaftsbestimmung (nirguna) unterscheiden. Der Saguna-Aspekt mit Eigen
schaften und der Nirguna-Aspekt ohne alle Eigenschaften galten als zwei Aspekte ein- 
und derselben (Letzten) Wirklichkeit. Nach diesem saguna-nirguna-Schema ließen sich 
nun die menschliche historische Gestalt Buddhas (nirmāṇakāya) und das universale tran
szendente Bewusstsein aller Buddhas (dharmakāya) als zwei Aspekte ein- und derselben 
Wirklichkeit auslegen. Der historische Buddha besaß demnach einen vorläufigen, ir
disch-menschlichen Verwandlungs- oder Erscheinungskörper (nirmāṇakāya) und einen 
letztgültigen, ewigen, kosmischen Dharma- oder Wahrheitskörper (dharmakāya). Da er 
mit seinem Wahrheitskörper jedoch nicht unmittelbar in irdischer Gestalt erscheinen 
konnte, sich nicht einfach in irdische Gestalt verwandeln konnte, musste man noch eine 
Zwischenebene, eine mittlere Manifestationsebene oder mittlere Gestalt einführen. Und 
diese Erscheinungsweise hieß Seligkeitskörper, Körper des Entzückens oder Genussleib 
(saṃbhogakāya). Über den Seligkeitskörper ist es Buddha mit seinem Wahrheitskörper 
möglich gewesen, in einem irdischen Verwandlungskörper zu erscheinen, um die Men
schen den einen unwandelbaren Dharma zu lehren und sich so für das Heil aller Wesen 
einzusetzen. 

Nach der Trikaya-Lehre hat sich nicht nur der „historische Buddha“ Siddharta 
Gautama in dreierlei Erscheinungsarten verkörpert. Vielmehr kann sich jeder Buddha 
auf diese dreifache Weise manifestieren. Buddhas repräsentieren jeweils verschiedene 
Aspekte des einen universalen Buddha-Prinzips. Ihrem eigentlichen Wesen nach sind 
sie identisch mit der endgültigen Wahrheit, dem Dharma. So betrachtet stehen sie für 
die Essenz des Universums beziehungsweise für die absolute, transzendente Realität, 
das heißt für die form-, farb- und in jeder anderen Hinsicht eigenschaftslose Letzte 
Wirklichkeit. Darin besteht ihr erster Körper: der Dharmakörper. Darüber hinaus haben 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


412 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sie die Macht, sich in einer feinstofflichen himmlischen Form in herrlichen Paradiesen 
zu verkörpern, wo sie – umgeben von Scharen von Bodhisattvas und himmlischen 
Wesen – die Lehre verkünden. Das macht ihren zweiten Körper aus: den Seligkeitskörper. 
Aufgrund ihres unbegrenzten Mitgefühls werden Buddhas aber auch dazu bewogen, 
sich selbst in die Welt der leidenden Wesen zu begeben und eine normale menschliche 
Gestalt anzunehmen. Dies ist ihr dritter Körper: der Verwandlungskörper. 

Ein Gleichnis für die drei Körper sind die drei geistigen Zustände des Wachens, Träu
mens und traumlosen Schlafes. Der Wachzustand entspricht den körperlichen Beschrän
kungen des Verwandlungskörpers, der Traumzustand der relativen Freiheit von Raum 
und Zeit des Seligkeitskörpers und der traumlose Schlaf der totalen Freiheit des Dhar
makörpers. Alle drei Zustände werden von der gleichen Person erlebt, sind aber doch 
voneinander verschieden. Dies symbolisiert, dass die drei Körper Buddhas weder iden
tisch noch verschieden sind. 

Da die drei Körper der Buddhas leer von Eigenexistenz sind, können sie einander un
gehindert durchdringen. Sie entstehen in gegenseitiger Abhängigkeit und existieren in 
gegenseitiger Durchdringung. Während die Lehre von der Leerheit darauf hinweist, dass 
die Leere das Ganze durchdringt und das Ganze leer oder Leerheit ist, macht die Trikaya- 
Lehre darauf aufmerksam, dass sich die absolute transzendente Wirklichkeit der Bud
dhas in drei Gestalten manifestiert und diese drei Gestalten einander durchdringen. 

Im Zen-Buddhismus stehen die drei Körper des Buddhas hauptsächlich für drei auf
einander folgende verschiedene Bewusstseinsstufen. Das Bewusstsein des Verwandlungs
körpers orientiert sich am Grobstofflichen. Es wird abgelöst vom Bewusstsein des Se
ligkeitskörpers, das subtiler ist und intuitiv die raum-zeitlichen Differenzen der Erfah
rung des alltäglichen Bewusstseins vereinigt. Unter das Bewusstsein des Seligkeitskör
pers fällt auch das Erlebnis der Ekstase bei der Erleuchtung. Im Bewusstsein des Dhar
makörpers lösen sich schließlich alle trennenden Impulse auf. Es erscheint die Ganzheit 
des erwachten Bewusstseins. Dieses Bewusstsein ist das Bewusstsein der vollkommenen 
Unbegreiflichkeit und Unermesslichkeit der Wirklichkeit. Es ist das kosmische Bewusst
sein. Es ist das erleuchtete Bewusstsein vom Eins-Sein, das jenseits aller Begriffe liegt, 
das Bewusstsein von der non-dualen Einheit und Ganzheit aller Wirklichkeit. 

Der Dharma- oder Wahrheitskörper der Buddhas ist eigentlich eine körperlose „Ge
stalt“, für die im Mahayana der Begriff der Soheit359 zentral ist. Mit ihm wird das Absolute 
beziehungsweise das Wahre-Wesen aller Dinge bezeichnet, das als unveränderlich und 
unbeweglich gilt und jenseits aller Begriffe und Unterscheidungen liegt. Als So-Sein der 
Dinge stellt Soheit das Gegenteil vom „Scheinbaren“ der Phänomene dar. Sie ist formlos, 
ungeschaffen und frei von Selbstnatur. 

Nach mahayanischer Lehre ist jedes Lebewesen „Keim des Buddha“360, enthält jedes 
Lebewesen Buddha in Form seines absoluten Dharmakörpers in sich. Seine verborgene 
Buddhaschaft stellt den Keim seiner Erlösung dar. Weil alle Wesen die wahre unverän
derliche und ewige Natur Buddhas, also Buddha-Natur361besitzen, ist es ihnen möglich, 
Erleuchtung zu erlangen und Buddha zu werden. In ihrer verborgenen Buddha-Natur 

359 Skr. tathata. 
360 Skr. tathāgata-garba. 
361 Skr. buddhatā. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 413 

spiegelt sich auf individuell-persönliche Weise das Absolute wider, das ihnen aus sich 
heraus den Antrieb zur Befreiung gibt und gleichzeitig das transzendente Ziel ihres Le
bens darstellt. 

Statt von Buddha-Natur ist im Zen-Buddhismus auch die Rede vom Buddha-We
sen362, das jeder Mensch und jedes Lebewesen hat oder besser ist, ohne dessen für 
gewöhnlich gewahr zu sein. Sich des eigenen Buddha-Wesens bewusst zu werden, zu 
seinem Wahren Wesen zu erwachen und ein Leben zu führen, das von Augenblick zu 
Augenblick spontaner Ausdruck der eigenen Identität mit dem Buddha-Wesen ist, ist 
das Ziel des Zens. 

Zwischen dem buddhistischen Trikaya und der christlichen Trinität besteht nun un
ter mehreren Rücksichten eine funktionale Entsprechung. Beide Religionen standen vor 
dem Problem, das Historische und das Transzendente, das Partikulare und das Univer
sale ihres Glaubens zueinander zu vermitteln. Die Drei-Körper-Lehre und die Trinitäts
lehre sind die jeweiligen Lösungen des Problems. Beide Lehren suchen auf der Grundla
ge ihrer spezifischen Traditionen und Denkstrukturen die Einheit in Unterschiedenheit 
zu denken. Im Christentum stellte sich sehr früh die Frage nach der Einheit des histori
schen Jesus und des transzendenten Gottes. Christologie und Trinitätslehre leisteten die 
notwendige Vermittlung. In ähnlicher Weise stellte sich im Buddhismus die Frage, wie 
der historische Buddha und der transzendente Dharma beziehungsweise Dharmakör
per miteinander verknüpft werden konnten. Mit der Trikaya-Lehre führte der Buddhis
mus eine Buddhologie ein, welche die Verbindung von Historischem und Transzenden
tem, von Besonderem und Allgemeinem gestattete. 

Nach der christlichen Inkarnations- und Trinitätslehre ist der historische Jesus die 
irdisch-menschliche Verkörperung der zweiten göttlichen Person, des ewigen Soh
nes Gottes. Nach der buddhistischen Drei-Körper-Lehre ist der historische Buddha 
nicht nur die Verkörperung eines überweltlichen Buddhas, sondern die Verkörperung 
der höchsten transzendenten Wahrheit und Wirklichkeit des ewigen Dharmakörpers. 
Buddha und Jesus repräsentieren von daher in beiden Religionen die Gegenwart der 
unbedingten transzendenten Realität in vertrauter menschlicher Gestalt. 

Der ewige Sohn Gottes nimmt in Jesus von Nazaret menschliche Gestalt an, um die 
Menschen mit Gott zu vereinen und sie von allem, was sie von Gott trennt, zu befreien. 
Buddha Shakyamuni, der an sich als ewiger Dharmakörper existiert, nimmt in Siddha
rta Gautama menschliche Gestalt an, um den Menschen den Dharma zu verkünden und 
sie so aus dem leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten zu befreien und zur Einheit mit 
dem unerschaffenen Nirvana zu führen. Das transzendente Unbedingte verkörpert sich 
in historischer menschlicher Gestalt (im Verwandlungskörper des historischen Buddhas; 
in der Menschheit Jesu von Nazaret), um die Menschheit zu befreien und zu erlösen. 

Zwischen der historischen und der transzendenten Gestalt gibt es jeweils eine 
vermittelnde und verbindende Gestalt. Im Christentum ist es die Gestalt des Heiligen 
Geistes, die bezüglich der ökonomischen Trinität zwischen dem menschgewordenen 
Sohn und dem ewigen Vater vermittelt, die aber auch bezüglich der immanenten Tri
nität den ewigen Vater und den ewigen Sohn voneinander scheidet und miteinander 
verbindet. Im Buddhismus kommt es dem feinstofflichen Seligkeitskörper zu, zwischen 

362 Jap. busshō. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


414 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

dem grobstofflichen Verwandlungskörper und dem rein geistigen Wahrheitskörper die 
Vermittlung und Verbindung herzustellen. Wie nach der buddhistischen Trikaya-Lehre 
die drei Körper Buddhas einander aufgrund der gemeinsamen Leerheit vollständig 
durchdringen, so durchdringen einander nach der christlichen Trinitätslehre die drei 
göttlichen Personen aufgrund ihrer Perichorese, ihrer gegenseitigen Selbstmitteilung, 
ihrer gemeinsamen Gottheit vollkommen. 

Sowohl beim buddhistischen Trikaya als auch bei der christlichen Trinität handelt es 
sich jeweils um drei Gestalten, von denen zumindest eine die höchste transzendente un
bedingte Realität repräsentiert, eine andere mit einer historischen menschlichen Gestalt 
identifiziert wird und eine dritte zwischen der vollkommen transzendenten Gestalt und 
der historischen Gestalt vermittelt. Alle drei Gestalten sind verschieden und doch eins 
und durchdringen einander völlig. 

3.5 Mystik 

Im spirituellen Teil soll hier zunächst ein Klassiker der spanischen Mystik vorgestellt 
werden: die Wohnungen der Inneren Burg von Teresa von Avila (1515–1582) (Kap. 3.5.1). An
schließend wird mithilfe theologischer Überlegungen von Karl Rahner über Mystik im 
Allgemeinen nachgedacht (Kap. 3.5.2). 

3.5.1 Die Innere Burg von Teresa von Avila 

Die Wohnungen der Inneren Burg gelten als Teresas Hauptwerk und als Meisterwerk der 
Weltliteratur.363 Darin vergleicht die spanische Mystikerin die menschliche Seele mit ei
ner Burg, in der sich sieben konzentrisch um die Mitte geordnete Wohnungen bezie
hungsweise Wohnungsreihen befinden. So schreibt sie gleich am Beginn ihrer Schrift: 

„Als ich heute unseren Herrn [d. h. Gott oder Christus] anflehte, er möge durch mich 
reden […], bot sich mir an, was ich jetzt sagen will, sozusagen als eine Art Ausgangs
punkt, nämlich unsere Seele als eine gänzlich aus einem einzigen Diamanten oder sehr 
klaren Kristall bestehende Burg zu betrachten, in der es viele Gemächer gibt, so wie es 
im Himmel viele Wohnungen gibt (Joh 14,2).“364 

Nacheinander schildert Teresa, was sich in den einzelnen Wohnungen seelisch abspielt 
oder abspielen kann (Kap. 3.5.1.1 bis 3.5.1.7), so dass sich ahnen lässt, wie sich der Weg 
ins Innerste gestaltet. 

363 Siehe dazu Herzgsell 255–289. 
364 Teresa: Wohnungen der Inneren Burg [= M], 1M1,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016 - am 13.02.2026, 20:07:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

