
Einführung

An die islamisch-theologischen Studien in Deutschland werden regelmäßig
Anfragen gerichtet, die auf den Beitrag der „islamischen Ethik“ für die
Gegenwart abzielen. Hierbei geht es nicht nur um Anfragen aus der Praxis
zu konkreten Fragen der angewandten Ethik, sondern auch um die Kon‐
zeption einer Fachdisziplin „Islamische Ethik“ im Rahmen der Curricula
der islamisch-theologischen Studiengänge an deutschen Universitäten.1 Zu‐
nehmend tragen sogar islamisch-theologische Professuren in ihren Deno‐
minationen die Bezeichnung „Ethik“.2 Der Bedarf an systematisch-ethischer
Reflexion und Forschung steigt zunehmend; so nehmen kontinuierlich For‐
schungen zu ethischen Themen etwa im islamischen Recht (fiqh und uṣūl
al-fiqh) sowie der systematischen Theologie (kalām) zu. Dieser Trend kann
auf eine entsprechende Entwicklung in den Islamwissenschaften aufbauen,
die seit dem Beginn der 2000er Jahre zu beobachten ist und zu einer Fülle
an Einzelstudien zu ganz verschiedenen ethischen Fragestellungen geführt
hat. Gleichzeitig sind muslimische Theolog:innen mit der spezifischen
Herausforderung konfrontiert, dass sich im Fächerkanon der islamischen
Theologie, der sich während der formativen Periode herausbildete und
später in der Medrese gelehrt wurde, keine eigene Disziplin „Islamische
Ethik“ findet.3 Die theologische Tradition der Muslim:innen ist zwar reich

1 Entsprechende Module oder Lehrveranstaltungen sind nach aktuellem Stand (April
2023) in den Bachelor-Studiengängen der Zentren für islamisch-theologische Studien
in Berlin, Erlangen, Frankfurt am Main, Münster, Osnabrück, Paderborn und Tübin‐
gen vorgesehen.

2 Hier sind zu nennen: „Islamische Theologie mit dem Schwerpunkt islamisches Recht
und Ethik“ (Hamburg, 2016–2019), „Rechtswesen und Ethik im Islam“ (Wien, seit
2018), „Islamische Glaubensgrundlagen, Philosophie und Ethik“ (Berlin, seit 2020),
„Islamische Normenlehre und Ethik“ (Paderborn, seit 2021) und „Islamische Philoso‐
phie mit dem Schwerpunkt islamische Ethik“ (Münster, seit 2022).

3 Günther, Sebastian. „‚Nur Wissen, das durch Lehre lebendig wird, sichert den Eingang
ins Paradies.‘ Die Madrasa als höhere Bildungseinrichtung im mittelalterlichen Islam“.
In ‚Das Paradies ist ein Hörsaal für die Seelen‘, Religiöse Bildung in historischer Perspek‐
tive, Hg. Peter Gemeinhardt und Ilinca Tanaseanu-Döbler. Tübingen: Mohr Siebeck,
2018. 237–70, hier S. 254f.; Gharaibeh, Mohammad. „Zur theologischen Identität der
Umma und der Rolle der Gelehrten“, In Kirche und Umma, Glaubensgemeinschaft in
Christentum und Islam, Hg. Hansjörg Schmid [u.a.]. Regensburg: Friedrich Pustet,
2014. 60–77, hier S. 71–73. Rahman, Fazlur. Islam and Modernity Transformation of an

7

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an Diskussionen zu ethischen Inhalten, diese sind jedoch disparat und
in unterschiedlichen Disziplinen mit je eigener Schwerpunktsetzung zu
finden. Von Relevanz sind insbesondere Diskussionen und Theorien der
islamischen Normenlehre, der systematischen Theologie, der islamischen
Mystik (taṣawwuf), der islamischen Philosophie (falsafa) und der adab-Li‐
teratur.

Ethik verstehen wir hier und im Folgenden in einem weiten Sinne
als Reflexion über die Grundfrage „Was soll ich tun?“, die entweder im
Hinblick auf das richtige menschliche Handeln oder auf das gute Leben
gestellt werden kann. Die erste Akzentsetzung – nämlich das richtige
menschliche Handeln – dominiert meist in gegenwärtigen Diskussionen,
wenn es um das gerechte zwischenmenschliche Zusammenleben und den
Ausgleich unterschiedlicher Interessen geht. In diesem Sinne ist Ethik die
„Wissenschaft der Moral“, wobei Moral die Gegenstandsebene der in der
Welt vorzufindenden Vorstellungen vom richtigen Handeln bezeichnet und
die Ethik deren wissenschaftliche Reflexion.4 Die zweite Akzentsetzung
– nämlich das gute Leben – fragt zunächst nach dem Glück des Einzel‐
nen nach den Grundsätzen einer philosophischen Ethik. Sie beschäftigt
sich also mit der „eudaimonistischen Frage“, die bereits für Aristoteles im
Mittelpunkt stand, aber auch heute noch diskutiert wird.5 Innerhalb der
islamischen Tradition finden sich Reflexionen und Diskurse, die sich mit
beiden genannten Perspektiven beschäftigen, sowohl mit der Frage nach
dem moralisch Richtigen als auch nach dem individuell Guten, sodass der
vorausgesetzte Ethikbegriff auch beides einschließen soll.

Der vorliegende Sammelband ist das Produkt des Forschungsprojekts
„Wege zu einer Ethik: Neue Ansätze aus Theologie und Recht zwischen
modernen Herausforderungen und islamischer Tradition“, das genau an
dieser Stelle ansetzt und fragt, wie wissenschaftlich mit der Pluralität von
Ethikkonzeptionen in den klassisch-islamischen Wissenschaftstraditionen
umgegangen werden kann und wie diese für den gegenwärtigen Kontext
theologisch fruchtbar gemacht werden können. Das im Sommer 2022 abge‐

Intellectual Tradition. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1984,
S. 31f.

4 Fenner, Dagmar. Ethik. Wie soll ich handeln? Tübingen: Narr Francke Attempto Verlag,
2020, S. 19.

5 Düwell, Marcus, Christoph Hübenthal und Micha H. Werner. „I. Einleitung, Ethik:
Begriff – Geschichte – Theorie – Applikation“. In Handbuch Ethik, Hg. Marcus Düwell,
Christoph Hübenthal und Micha H. Werner. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 2011. 1–23,
hier S. 1f.

Einführung

8

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schlossene Projekt entstand im Rahmen der gleichnamigen Shortterm-For‐
schungsgruppe der Akademie für Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG) der Goethe-Universität Frankfurt am Main. Das auf zwei Jahre
angelegte Projekt (Laufzeit August 2020 bis Juli 2022) wurde von einer For‐
scher:innengruppe aus zwei Standorten der Islamischen Theologie durch‐
geführt, nämlich der Goethe-Universität Frankfurt am Main und der Hum‐
boldt-Universität zu Berlin. Geleitet wurde das Projekt von Rana Alsoufi6,
Goethe-Universität Frankfurt am Main, und Mira Sievers7 und Serdar Kur‐
naz8 von der Humboldt-Universität zu Berlin. Unter ihrer Leitung haben
sich die Projektmitarbeiter:innen in Berlin, Fatma Akan Ayyıldız und Ba‐
hattin Akyol, sowie in Frankfurt, Selma Schwarz und Mehrdad Alipour, mit
verschiedenen Ethikkonzepten und Theorien von muslimischen Gelehrten
sowie mit konkreten ethischen Fallbeispielen befasst, die sich aus dem
Forschungsdesign des Projekts ergeben haben.

Das Projekt hat zwei Ziele verfolgt, die zur Entstehung des vorliegenden
Bandes führten: Zum einen sollten zentrale ethische Entwürfe von Gelehr‐
ten unterschiedlicher vormoderner islamischer Wissenschaftstraditionen
exemplarisch erschlossen werden. Dies geschah in mehreren Einzelstudi‐
en, die den Inhalt des vorliegenden Bandes ausmachen. Das zweite Ziel
bestand darin, den Mehrwert der einzelnen Ansätze für gegenwärtige Pro‐
bleme der angewandten Ethik (applied ethics) zu erarbeiten. Dies wurde
gezielt exemplarisch für Themen aus dem Bereich der Sexualethik getan,
nämlich konkret die Fragen nach homosexuellen Partnerschaften, Interge‐
schlechtlichkeit, Polygamie oder ehelichen Beziehungen im Allgemeinen.
Die Festlegung auf die Beispiele erfolgte im Rahmen der ersten Projekt‐
phase. Gespräche mit Multiplikator:innen aus der muslimischen Zivilge‐
sellschaft zeigten, dass insbesondere muslimische Jugendliche Fragen zur
Sexualethik formulierten und die mannigfaltigen Anlaufstellen den Bedarf

6 Juniorprofessorin für Normenlehre am Institut für Studien der Kultur und Religion des
Islam: https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana.

7 Juniorprofessorin für Islamische Glaubensgrundlagen, Philosophie und Ethik am Ber‐
liner Institut für Islamische Theologie: https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/
de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-s
ievers-1/prof-dr-mira-sievers.

8 Professor für Islamisches Recht in Geschichte und Gegenwart am Berliner Institut für
Islamische Theologie: https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/i
slamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz.

Einführung

9

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz


sahen, theologisch fundierte Lösungen anzubieten.9 Diese beiden Arbeits‐
schritte waren aufeinander bezogen: Die Beschäftigung mit vormodernen
Gelehrten aus unterschiedlichen theologischen Traditionen und disziplinä‐
rer Zuordnung sollte zum einen die Möglichkeit geben, auf theoretischer
Ebene über ethisch relevante Themen zu forschen. Die zweite Projektphase
sollte die Möglichkeit bieten, diese Theorien an historischen sowie gegen‐
wartsbezogenen Beispielen ausführlich zu erörtern. Dabei verstand sich der
Bezug auf vormoderne Gelehrten als disziplinübergreifende theologische
Verortung ethikrelevanter Diskurse und als Reflexionsort, nicht als Suche
nach fertigen Konzepten für die zeitgenössische Anwendung auf praktische
ethische Fragen.

Aus dem Projektaufbau von „Wege zu einer Ethik“ ergibt sich auch die
Gliederung des vorliegenden Bandes: Der erste Teil besteht parallel zum
Forschungsdesign aus der Analyse von vier Konzepten ethischer Reflexi‐
on aus der muslimischen Gelehrsamkeit der Vormoderne. Die Beiträge er‐
schließen dabei ein philosophisches Ethikkonzept, das seinen Niederschlag
in Werken des aḫlāq-Genres findet, ein ethisches Konzept aus der adab-Li‐
teratur sowie zwei unterschiedliche Konzepte zur Ethik aus der islamischen
Rechtstheorie (uṣūl al-fiqh) beziehungsweise der systematischen Theologie
(kalām).

Einem aus der islamischen Philosophie entstammenden Ethikkonzept
widmete sich Fatma Akan Ayyıldız. Sie bearbeitet in ihrem Artikel „Ethik
‚mit Leib und Seele‘ – Das Konzept Ṭāšköprīzādes in seinem Šarḥ al-Aḫlāq
al-ʿAḍudiyya“ das Ethikkonzept des osmanischen Gelehrten Ṭāšköprīzāde
Aḥmed Efendī (gest. 968/1561). Er ist ein ḥanafitisch-māturīditischer Ge‐
lehrter, der zu verschiedenen islamischen Wissenschaften schrieb. In sei‐
nem hier behandelten Kommentarwerk bespricht er ein philosophisch
begründetes Ethikkonzept, das bis zum schiitischen Gelehrten Ibn Miska‐
wayh (gest. 421/1030) zurückreicht. Ṭāšköprīzāde hat ein theologisches
Anliegen und will diese Konzeption auch theologisch kommentieren, was
auch erklärt, weshalb er ein aḫlāq-Werk von einem ašʿarītischen Theo‐
logen, nämlich, von ʿAḍud ad-Dīn al-Īǧī (gest. 756/1355) kommentierte.
Akan Ayyıldız arbeitet diese theologischen Züge des Werks auf und zeigt

9 Im Rahmen von mehreren Workshops, die aufgrund des sensiblen Charakters der
diskutierten Themen in einem geschlossenen Rahmen stattfanden, kam es zu einem
intensiven Austausch zwischen den Projektbeteiligten auf der einen Seite und Seelsor‐
ger:innen sowie Mitarbeitenden von Beratungsstellen auf der anderen Seite.

Einführung

10

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die eigene Deutung und den originellen Beitrag Ṭāšköprīzādes zum aḫlāq-
Genre.

Bahattin Akyol widmet sich einem Konzept aus dem Diskursraum der
adab-Literatur. Diese Gattung verbindet moralische Maximen mit religiö‐
sem Wissen, Poesie, Anekdoten, Weisheiten und Lebenskunst. In seinem
Artikel beschäftigt er sich mit dem Konzept des „Wohlergehens“ (ṣalāḥ)
bei Abū l-Ḥasan al-Māwardī (gest. 450/1058), einem šāfiʿitisch-ašʿaritischen
Gelehrten des 11. Jahrhunderts, der primär als Rechtsgelehrter und Staats‐
theoretiker bekannt wurde, aber mit seinem Werk Adab ad-dunyā wa-d-dīn
ein zentrales, aber bislang wenig untersuchtes Ethik-Werk verfasste. Die
Verbindung von einem dezidiert islamisch-theologischem Rahmen mit Tu‐
gendethik griechisch-philosophischer Provenienz, kosmopolitischer Weis‐
heit und einer rationalistischen Perspektive hat manche Beobachter dazu
geführt, al-Māwardī in die Nähe der Muʿtazila zu rücken. Akyol betont den
regelorientierten Charakter von al-Māwardīs Ethik-Konzept und analysiert
die Verhältnisbestimmung von Individuum und Allgemeinheit.

Mehrdad Alipour beschäftigt sich mit dem Begriffspaar Verbot (ḥaẓr)
und Erlaubnis (ibāḥa), welches sich sowohl in der schiitischen systemati‐
schen Theologie (kalām) als auch in der Rechtstheorie (uṣūl al-fiqh) findet.
Er untersucht dabei die Ansätze von aš-Šarīf al-Murtaḍā (gest. 436/1044),
einem schiitischen Rechtsgelehrten des 11. Jahrhunderts, der sich mit Fra‐
gen der moralischen Bewertung von Handlungen vor der Offenbarung
(qabla š-šarʿ) befasst. Alipour untersucht die beiden Werke aḏ-Ḏarīʿa ilā
uṣūl aš-šarīʿa und ar-Rasāʾil von al-Murtaḍā. Dabei befasst er sich mit der
Frage, wie Handlungen moralisch bewertet werden könnten, wenn man an‐
nehmen würde, dass keine Offenbarungsschrift herabgesandt wurde. Wie
sind also Handlungen ohne Bezug zur Offenbarung einzuordnen? Dabei
geht es Alipour besonders um das Potenzial der Ansätze aš-Šarīf al-Mur‐
taḍās vor allem im Hinblick auf die Rolle der Vernunft in der ethischen
Reflexion.

Selma Schwarz schließlich beschäftigt sich ebenfalls mit der Rechtstheo‐
rie, allerdings aus sunnitischer Perspektive. Konkret widmet sie sich Abū
Ḥāmid al-Ġazālī (gest. 505/1111), einem ašʿarītisch-šāfiʿitischen Rechtsge‐
lehrten des 11. Jahrhunderts und einem der einflussreichsten Theologen
überhaupt. Ein Teilbereich der islamischen Rechtstheorie befasst sich mit
epistemologischen und ontologischen Aspekten des menschliche Handelns.
In ihrem Artikel untersucht Schwarz zwei zentrale Konzepte aus al-Ġazālīs
rechtstheoretischem Werk al-Mustaṣfā min ʿilm uṣūl al-fiqh, die die Grund‐
lage jeder ethischen Reflexion darstellen, nämlich die Unterscheidung von

Einführung

11

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gut und Böse (al-ḥusn wa-l-qubḥ). Sie weist darauf hin, dass al-Ġazālī
neben seiner Erkenntnistheorie in der systematischen Theologie eine eige‐
ne Handlungstheorie in der Normenlehre entwicklt, und analysiert dessen
Position zu moralischem Handeln, die er innerhalb der šāfiʿtischen Recht‐
schule entwickelt.

Im zweiten Teil des Buches widmen sich die Autor:innen dem Bereich
der Sexualethik. Alle Beiträge stellen einen Bezug zum historischen Kontext
der im ersten Teil behandelten Autoren wie auch zum aktuellen Kontext
her. Dabei geht es nicht um eine einfache Übertragung von den bisher
bearbeiteten Konzepten aus der Vormoderne auf Beispiele der Sexualtethik.
Vielmehr betrachten die Autor:innen, wie die untersuchten Gelehrten die
jeweilige sexualethische Frage beziehungsweise die in ihrem Kontext ver‐
wandten Probleme („vormoderner Bezugspunkt“) betrachteten und was
wir für die Lösung von ähnlichen Problemen heute daraus lernen können.
Die Artikel aus dem zweiten Teil folgen alle dem folgenden methodischen
Dreischritt: a) Historische Kontextualisierung und Verortung im doppel‐
ten Sinn (Kontextualisierung des Forschungsgegenstandes und der For‐
schungsfrage), b) Dekonstruktion beziehungsweise Analyse und kritischer
Vergleich von Fallbeispiel und vormodernem Bezugspunkt sowie c) (Re-)
Konstruktion mit Gegenwartsbezug, wobei sinnvolle Transfermöglichkei‐
ten eruiert werden. Aus dem größeren Bereich der Sexualethik bearbeiteten
die Autor:innen exemplarisch die Themen Intergeschlechtlichkeit, homose‐
xuelle Partnerschaften, Polygamie und Eheverständnis.

Akan Ayyıldız bespricht das Thema „Polygamie“. Sie stellt fest, dass
Ṭāšköprīzāde, der selbst auch ein osmanischer Richter war, zwar Polygamie
als Teil geltender Rechtsordnung akzeptierte, jedoch in seinen Schriften zur
Ethik eine solche Lebensform aus unterschiedlichen Gründen ablehnte. Ein
Vergleich zum hiesigen Kontext zeigt, dass die geltende deutsche Rechts‐
ordnung Polygamie nicht erlaubt, jedoch in jüngerer Zeit aus unterschied‐
lichen Gründen polygame Lebensformen durchaus befürwortet werden.
Dieses Spannungsfeld betrachtet Akan Ayyıldız in ihrem Beitrag.

Akyol behandelt ebenfalls die Ehe, allerdings mit einem Fokus auf deren
Konzeption in einem allgemeineren Sinne. Er beschreibt, wie al-Māwardī
die Ehe als eine Form von Verbundenheit (ulfa) versteht: Der Mensch wird
hierbei zentral als soziales Wesen verstanden, dessen Wohlergehen von sei‐
ner Verbundenheit zu seinen Mitmenschen abhängt. Akyol zeigt, inwiefern
sich das Eheverständnis im gegenwärtigen deutschen Kontext gewandelt
hat und diskutiert, welche ethische Perspektive sich auf die „islamische
Ehe“ unter neuen Bedingungen einnehmen lässt.

Einführung

12

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausgehend von Diskussionen der klassischen zwölferschiitischen Gelehr‐
samkeit bemüht sich Alipour um die Schaffung eines diskursiven Raums
zur Verhandlung von Homosexualität in der Moderne. Dabei bestimmt er
zunächst das Konzept moderner Homosexualität begrifflich und betrachtet
dann ähnliche Phänomene gleichgeschlechtlicher Sexualität in der traditio‐
nellen islamischen Rechtstradition. Schließlich analysiert und vergleicht
er die zuvor beschriebenen modernen und vormodernen Kategorien. In
seiner abschließenden Analyse fragt er ausgehend von aš-Šarīf al-Murtaḍās
Position zur moralischen Beurteilung von Handlungen vor der Offenba‐
rung, inwiefern dies eine Neubewertung moderner Homosexualität ermög‐
lichen kann.

Schwarz beschäftigt sich schließlich mit dem Thema der Intergeschlecht‐
lichkeit aus ašʿarītisch-šāfiʿitischer Perspektive, und geht dabei von dem
Werk Kitāb at-Tahḏīb fī fiqh al-Imām aš-Šāfiʿī des Rechtsgelehrten Abū
Muḥammad al-Ḥusayn ibn Masʿūd al-Baġawī (gest. 516/1122) aus. Dabei
fragt sie, inwiefern sich die Diskussion über als ḫunṯā kategorisierten Men‐
schen innerhalb der šāfiʿitischen Normenlehre der Vormoderne auf interge‐
schlechtliche Menschen in der Gegenwart übertragen lässt. Sie analysiert,
wie genau der gegenwärtige Begriff von Intergeschlechtlichkeit beziehungs‐
weise das vormoderne ḫunṯā-Konzept zu verstehen sind. Abschließend
vergleicht sie die beiden Konzepte kritisch und fragt, welche Konsequenzen
sich aus dieser Betrachtung ziehen lassen.

Das Projekt „Wege zu einer Ethik“ verstehen wir insgesamt als einen
ersten Schritt der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem ethi‐
schen Erbe des Islams und dessen Relevanz für gegenwärtige moralische
Fragestellungen. Wie die Ergebnisse der einzelnen Studien dieses Bands
gezeigt haben, sind besonders die Natur und die Funktion der islamischen
Ethik-Diskurse in ihrer Pluralität und Heterogenität zu reflektieren. Hieran
anzuknüpfen, die Frageperspektiven auf weitere Zeiträume auszudehnen
und gegenwärtige Diskussionen intensiver zu rezipieren, stellt weiterhin ein
wichtiges Desiderat dar.

Danken möchten wir Herrn Dr. Udo Simon für sein umsichtiges Lekto‐
rat und weitere notwendigen Arbeiten an den Artikeln für die Publikation.
Ein ebensolcher Dank gilt Frau Sina Nikolajew für das Lektorat der engli‐
schen Beiträge; beide Lektor:innen bereicherten die Beiträge mit kritischen
Nachfragen. Ein großer Dank gebührt der AIWG für die Übernahme der
Druck- und Lektoratskosten für diese Ausgabe. Die AIWG wird gefördert

Einführung

13

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Bundesministerium für Bildung und Forschung und durch die Stif‐
tung Mercator.

 
Berlin und Frankfurt, im April 2023
Rana Alsoufi, Serdar Kurnaz, Mira Sievers

Einführung

14

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

