Einfiihrung

An die islamisch-theologischen Studien in Deutschland werden regelméfiig
Anfragen gerichtet, die auf den Beitrag der ,islamischen Ethik® fiir die
Gegenwart abzielen. Hierbei geht es nicht nur um Anfragen aus der Praxis
zu konkreten Fragen der angewandten Ethik, sondern auch um die Kon-
zeption einer Fachdisziplin ,Islamische Ethik® im Rahmen der Curricula
der islamisch-theologischen Studiengénge an deutschen Universititen.! Zu-
nehmend tragen sogar islamisch-theologische Professuren in ihren Deno-
minationen die Bezeichnung ,,Ethik“? Der Bedarf an systematisch-ethischer
Reflexion und Forschung steigt zunehmend; so nehmen kontinuierlich For-
schungen zu ethischen Themen etwa im islamischen Recht (figh und usil
al-figh) sowie der systematischen Theologie (kalam) zu. Dieser Trend kann
auf eine entsprechende Entwicklung in den Islamwissenschaften aufbauen,
die seit dem Beginn der 2000er Jahre zu beobachten ist und zu einer Fiille
an Einzelstudien zu ganz verschiedenen ethischen Fragestellungen gefiihrt
hat. Gleichzeitig sind muslimische Theolog:innen mit der spezifischen
Herausforderung konfrontiert, dass sich im Facherkanon der islamischen
Theologie, der sich wihrend der formativen Periode herausbildete und
spater in der Medrese gelehrt wurde, keine eigene Disziplin ,Islamische
Ethik“ findet.> Die theologische Tradition der Muslim:innen ist zwar reich

1 Entsprechende Module oder Lehrveranstaltungen sind nach aktuellem Stand (April
2023) in den Bachelor-Studiengidngen der Zentren fiir islamisch-theologische Studien
in Berlin, Erlangen, Frankfurt am Main, Miinster, Osnabriick, Paderborn und Tiibin-
gen vorgesehen.

2 Hier sind zu nennen: ,Islamische Theologie mit dem Schwerpunkt islamisches Recht
und Ethik“ (Hamburg, 2016-2019), ,Rechtswesen und Ethik im Islam“ (Wien, seit
2018), ,Islamische Glaubensgrundlagen, Philosophie und Ethik® (Berlin, seit 2020),
sIslamische Normenlehre und Ethik“ (Paderborn, seit 2021) und ,Islamische Philoso-
phie mit dem Schwerpunkt islamische Ethik“ (Miinster, seit 2022).

3 Gunther, Sebastian. ,,,Nur Wissen, das durch Lehre lebendig wird, sichert den Eingang
ins Paradies’ Die Madrasa als hohere Bildungseinrichtung im mittelalterlichen Islam®
In ,Das Paradies ist ein Horsaal fiir die Seelen, Religiose Bildung in historischer Perspek-
tive, Hg. Peter Gemeinhardt und Ilinca Tanaseanu-Débler. Tiibingen: Mohr Siebeck,
2018. 237-70, hier S.254f.; Gharaibeh, Mohammad. ,Zur theologischen Identitét der
Umma und der Rolle der Gelehrten', In Kirche und Umma, Glaubensgemeinschaft in
Christentum und Islam, Hg. Hansjorg Schmid [u.a.]. Regensburg: Friedrich Pustet,
2014. 60-77, hier S.71-73. Rahman, Fazlur. Islam and Modernity Transformation of an

https://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. htps://www.Inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Izmm.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

an Diskussionen zu ethischen Inhalten, diese sind jedoch disparat und
in unterschiedlichen Disziplinen mit je eigener Schwerpunktsetzung zu
finden. Von Relevanz sind insbesondere Diskussionen und Theorien der
islamischen Normenlehre, der systematischen Theologie, der islamischen
Mystik (tasawwuf), der islamischen Philosophie (falsafa) und der adab-Li-
teratur.

Ethik verstehen wir hier und im Folgenden in einem weiten Sinne
als Reflexion iiber die Grundfrage ,Was soll ich tun?, die entweder im
Hinblick auf das richtige menschliche Handeln oder auf das gute Leben
gestellt werden kann. Die erste Akzentsetzung - ndmlich das richtige
menschliche Handeln - dominiert meist in gegenwértigen Diskussionen,
wenn es um das gerechte zwischenmenschliche Zusammenleben und den
Ausgleich unterschiedlicher Interessen geht. In diesem Sinne ist Ethik die
~Wissenschaft der Moral®, wobei Moral die Gegenstandsebene der in der
Welt vorzufindenden Vorstellungen vom richtigen Handeln bezeichnet und
die Ethik deren wissenschaftliche Reflexion.* Die zweite Akzentsetzung
- namlich das gute Leben - fragt zunachst nach dem Gliick des Einzel-
nen nach den Grundsitzen einer philosophischen Ethik. Sie beschaftigt
sich also mit der ,eudaimonistischen Frage, die bereits fiir Aristoteles im
Mittelpunkt stand, aber auch heute noch diskutiert wird.> Innerhalb der
islamischen Tradition finden sich Reflexionen und Diskurse, die sich mit
beiden genannten Perspektiven beschiftigen, sowohl mit der Frage nach
dem moralisch Richtigen als auch nach dem individuell Guten, sodass der
vorausgesetzte Ethikbegriff auch beides einschlieflen soll.

Der vorliegende Sammelband ist das Produkt des Forschungsprojekts
Wege zu einer Ethik: Neue Ansitze aus Theologie und Recht zwischen
modernen Herausforderungen und islamischer Tradition’, das genau an
dieser Stelle ansetzt und fragt, wie wissenschaftlich mit der Pluralitit von
Ethikkonzeptionen in den klassisch-islamischen Wissenschaftstraditionen
umgegangen werden kann und wie diese fiir den gegenwirtigen Kontext
theologisch fruchtbar gemacht werden konnen. Das im Sommer 2022 abge-

Intellectual Tradition. Chicago and London: The University of Chicago Press, 1984,
S.31f.

4 Fenner, Dagmar. Ethik. Wie soll ich handeln? Tiibingen: Narr Francke Attempto Verlag,
2020, S. 19.

5 Diiwell, Marcus, Christoph Hiibenthal und Micha H. Werner. ,I. Einleitung, Ethik:
Begriff - Geschichte - Theorie — Applikation® In Handbuch Ethik, Hg. Marcus Diiwell,
Christoph Hiibenthal und Micha H. Werner. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 2011. 1-23,
hier S. 1f.

hittps://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2028, 01:46:17. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

schlossene Projekt entstand im Rahmen der gleichnamigen Shortterm-For-
schungsgruppe der Akademie fiir Islam in Wissenschaft und Gesellschaft
(AIWG) der Goethe-Universitat Frankfurt am Main. Das auf zwei Jahre
angelegte Projekt (Laufzeit August 2020 bis Juli 2022) wurde von einer For-
scher:innengruppe aus zwei Standorten der Islamischen Theologie durch-
gefiihrt, ndmlich der Goethe-Universitit Frankfurt am Main und der Hum-
boldt-Universitat zu Berlin. Geleitet wurde das Projekt von Rana Alsoufi®,
Goethe-Universitdt Frankfurt am Main, und Mira Sievers” und Serdar Kur-
naz® von der Humboldt-Universitit zu Berlin. Unter ihrer Leitung haben
sich die Projektmitarbeiter:innen in Berlin, Fatma Akan Ayyildiz und Ba-
hattin Akyol, sowie in Frankfurt, Selma Schwarz und Mehrdad Alipour, mit
verschiedenen Ethikkonzepten und Theorien von muslimischen Gelehrten
sowie mit konkreten ethischen Fallbeispielen befasst, die sich aus dem
Forschungsdesign des Projekts ergeben haben.

Das Projekt hat zwei Ziele verfolgt, die zur Entstehung des vorliegenden
Bandes fithrten: Zum einen sollten zentrale ethische Entwiirfe von Gelehr-
ten unterschiedlicher vormoderner islamischer Wissenschaftstraditionen
exemplarisch erschlossen werden. Dies geschah in mehreren Einzelstudi-
en, die den Inhalt des vorliegenden Bandes ausmachen. Das zweite Ziel
bestand darin, den Mehrwert der einzelnen Ansitze fiir gegenwirtige Pro-
bleme der angewandten Ethik (applied ethics) zu erarbeiten. Dies wurde
gezielt exemplarisch fiir Themen aus dem Bereich der Sexualethik getan,
namlich konkret die Fragen nach homosexuellen Partnerschaften, Interge-
schlechtlichkeit, Polygamie oder ehelichen Beziehungen im Allgemeinen.
Die Festlegung auf die Beispiele erfolgte im Rahmen der ersten Projekt-
phase. Gespriache mit Multiplikator:innen aus der muslimischen Zivilge-
sellschaft zeigten, dass insbesondere muslimische Jugendliche Fragen zur
Sexualethik formulierten und die mannigfaltigen Anlaufstellen den Bedarf

6 Juniorprofessorin fiir Normenlehre am Institut fiir Studien der Kultur und Religion des
Islam: https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana.

7 Juniorprofessorin fiir Islamische Glaubensgrundlagen, Philosophie und Ethik am Ber-
liner Institut fiir Islamische Theologie: https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/
de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-s
ievers-1/prof-dr-mira-sievers.

8 Professor fiir Islamisches Recht in Geschichte und Gegenwart am Berliner Institut fiir
Islamische Theologie: https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/i
slamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz.

https://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. htps://www.Inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Izmm.


https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.uni-frankfurt.de/74222595/Prof__Dr__Alsoufi__Rana
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamische-philosophie-und-glaubensgrundlagen/team/prof-dr-mira-sievers-1/prof-dr-mira-sievers
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz
https://www.islamische-theologie.hu-berlin.de/de/professuren/islamisches-recht-in-geschichte-und-gegenwart/team/prof-dr-serdar-kurnaz

Einfiihrung

sahen, theologisch fundierte Losungen anzubieten.” Diese beiden Arbeits-
schritte waren aufeinander bezogen: Die Beschiftigung mit vormodernen
Gelehrten aus unterschiedlichen theologischen Traditionen und disziplina-
rer Zuordnung sollte zum einen die Mdglichkeit geben, auf theoretischer
Ebene {iber ethisch relevante Themen zu forschen. Die zweite Projektphase
sollte die Moglichkeit bieten, diese Theorien an historischen sowie gegen-
wartsbezogenen Beispielen ausfithrlich zu erértern. Dabei verstand sich der
Bezug auf vormoderne Gelehrten als diszipliniibergreifende theologische
Verortung ethikrelevanter Diskurse und als Reflexionsort, nicht als Suche
nach fertigen Konzepten fiir die zeitgendssische Anwendung auf praktische
ethische Fragen.

Aus dem Projektaufbau von ,Wege zu einer Ethik® ergibt sich auch die
Gliederung des vorliegenden Bandes: Der erste Teil besteht parallel zum
Forschungsdesign aus der Analyse von vier Konzepten ethischer Reflexi-
on aus der muslimischen Gelehrsamkeit der Vormoderne. Die Beitrige er-
schlieflen dabei ein philosophisches Ethikkonzept, das seinen Niederschlag
in Werken des ahlag-Genres findet, ein ethisches Konzept aus der adab-Li-
teratur sowie zwei unterschiedliche Konzepte zur Ethik aus der islamischen
Rechtstheorie (usil al-figh) beziehungsweise der systematischen Theologie
(kalam).

Einem aus der islamischen Philosophie entstammenden Ethikkonzept
widmete sich Fatma Akan Ayyildiz. Sie bearbeitet in ihrem Artikel ,Ethik
,mit Leib und Seele‘ - Das Konzept Taskoprizades in seinem Sarh al-Ahlag
al-Adudiyya“ das Ethikkonzept des osmanischen Gelehrten Taskoprizade
Ahmed Efendi (gest. 968/1561). Er ist ein hanafitisch-maturiditischer Ge-
lehrter, der zu verschiedenen islamischen Wissenschaften schrieb. In sei-
nem hier behandelten Kommentarwerk bespricht er ein philosophisch
begriindetes Ethikkonzept, das bis zum schiitischen Gelehrten Ibn Miska-
wayh (gest. 421/1030) zuriickreicht. Taskoprizade hat ein theologisches
Anliegen und will diese Konzeption auch theologisch kommentieren, was
auch erklart, weshalb er ein ahlag-Werk von einem a$‘aritischen Theo-
logen, namlich, von ‘Adud ad-Din al-Igi (gest. 756/1355) kommentierte.
Akan Ayyildiz arbeitet diese theologischen Ziige des Werks auf und zeigt

9 Im Rahmen von mehreren Workshops, die aufgrund des sensiblen Charakters der
diskutierten Themen in einem geschlossenen Rahmen stattfanden, kam es zu einem
intensiven Austausch zwischen den Projektbeteiligten auf der einen Seite und Seelsor-
ger:innen sowie Mitarbeitenden von Beratungsstellen auf der anderen Seite.

10

hittps://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2028, 01:46:17. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

die eigene Deutung und den originellen Beitrag Taskoprizades zum ahlag-
Genre.

Bahattin Akyol widmet sich einem Konzept aus dem Diskursraum der
adab-Literatur. Diese Gattung verbindet moralische Maximen mit religio-
sem Wissen, Poesie, Anekdoten, Weisheiten und Lebenskunst. In seinem
Artikel beschaftigt er sich mit dem Konzept des ,Wohlergehens® (salah)
bei Abu 1-Hasan al-Mawardi (gest. 450/1058), einem $afiitisch-a$‘aritischen
Gelehrten des 11. Jahrhunderts, der primir als Rechtsgelehrter und Staats-
theoretiker bekannt wurde, aber mit seinem Werk Adab ad-dunya wa-d-din
ein zentrales, aber bislang wenig untersuchtes Ethik-Werk verfasste. Die
Verbindung von einem dezidiert islamisch-theologischem Rahmen mit Tu-
gendethik griechisch-philosophischer Provenienz, kosmopolitischer Weis-
heit und einer rationalistischen Perspektive hat manche Beobachter dazu
gefiihrt, al-Mawardi in die Nahe der Mu‘tazila zu riicken. Akyol betont den
regelorientierten Charakter von al-Mawardis Ethik-Konzept und analysiert
die Verhaltnisbestimmung von Individuum und Allgemeinheit.

Mehrdad Alipour beschiftigt sich mit dem Begriffspaar Verbot (hazr)
und Erlaubnis (ibaha), welches sich sowohl in der schiitischen systemati-
schen Theologie (kalam) als auch in der Rechtstheorie (usiil al-figh) findet.
Er untersucht dabei die Ansitze von a$-Sarif al-Murtada (gest. 436/1044),
einem schiitischen Rechtsgelehrten des 11. Jahrhunderts, der sich mit Fra-
gen der moralischen Bewertung von Handlungen vor der Offenbarung
(qabla s-sar) befasst. Alipour untersucht die beiden Werke ad-Daria ila
ustil as-sarta und ar-Rasa’il von al-Murtada. Dabei befasst er sich mit der
Frage, wie Handlungen moralisch bewertet werden konnten, wenn man an-
nehmen wiirde, dass keine Offenbarungsschrift herabgesandt wurde. Wie
sind also Handlungen ohne Bezug zur Offenbarung einzuordnen? Dabei
geht es Alipour besonders um das Potenzial der Ansitze as-Sarif al-Mur-
tadas vor allem im Hinblick auf die Rolle der Vernunft in der ethischen
Reflexion.

Selma Schwarz schliefilich beschiftigt sich ebenfalls mit der Rechtstheo-
rie, allerdings aus sunnitischer Perspektive. Konkret widmet sie sich Abi
Hamid al-Gazali (gest. 505/1111), einem a3aritisch-gafi‘itischen Rechtsge-
lehrten des 11. Jahrhunderts und einem der einflussreichsten Theologen
tiberhaupt. Ein Teilbereich der islamischen Rechtstheorie befasst sich mit
epistemologischen und ontologischen Aspekten des menschliche Handelns.
In ihrem Artikel untersucht Schwarz zwei zentrale Konzepte aus al-Gazalis
rechtstheoretischem Werk al-Mustasfa min ilm usil al-figh, die die Grund-
lage jeder ethischen Reflexion darstellen, ndmlich die Unterscheidung von

11

https://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. htps://www.Inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Izmm.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

Gut und Boése (al-husn wa-l-qubh). Sie weist darauf hin, dass al-Gazali
neben seiner Erkenntnistheorie in der systematischen Theologie eine eige-
ne Handlungstheorie in der Normenlehre entwicklt, und analysiert dessen
Position zu moralischem Handeln, die er innerhalb der safi'tischen Recht-
schule entwickelt.

Im zweiten Teil des Buches widmen sich die Autor:innen dem Bereich
der Sexualethik. Alle Beitrége stellen einen Bezug zum historischen Kontext
der im ersten Teil behandelten Autoren wie auch zum aktuellen Kontext
her. Dabei geht es nicht um eine einfache Ubertragung von den bisher
bearbeiteten Konzepten aus der Vormoderne auf Beispiele der Sexualtethik.
Vielmehr betrachten die Autor:innen, wie die untersuchten Gelehrten die
jeweilige sexualethische Frage beziehungsweise die in ihrem Kontext ver-
wandten Probleme (,vormoderner Bezugspunkt®) betrachteten und was
wir fiir die Losung von dhnlichen Problemen heute daraus lernen kdnnen.
Die Artikel aus dem zweiten Teil folgen alle dem folgenden methodischen
Dreischritt: a) Historische Kontextualisierung und Verortung im doppel-
ten Sinn (Kontextualisierung des Forschungsgegenstandes und der For-
schungsfrage), b) Dekonstruktion beziehungsweise Analyse und kritischer
Vergleich von Fallbeispiel und vormodernem Bezugspunkt sowie ¢) (Re-)
Konstruktion mit Gegenwartsbezug, wobei sinnvolle Transfermoglichkei-
ten eruiert werden. Aus dem grofieren Bereich der Sexualethik bearbeiteten
die Autor:innen exemplarisch die Themen Intergeschlechtlichkeit, homose-
xuelle Partnerschaften, Polygamie und Eheverstandnis.

Akan Ayyildiz bespricht das Thema ,Polygamie® Sie stellt fest, dass
Taskoprizade, der selbst auch ein osmanischer Richter war, zwar Polygamie
als Teil geltender Rechtsordnung akzeptierte, jedoch in seinen Schriften zur
Ethik eine solche Lebensform aus unterschiedlichen Griinden ablehnte. Ein
Vergleich zum hiesigen Kontext zeigt, dass die geltende deutsche Rechts-
ordnung Polygamie nicht erlaubt, jedoch in jiingerer Zeit aus unterschied-
lichen Griinden polygame Lebensformen durchaus befiirwortet werden.
Dieses Spannungsfeld betrachtet Akan Ayyildiz in ihrem Beitrag.

Akyol behandelt ebenfalls die Ehe, allerdings mit einem Fokus auf deren
Konzeption in einem allgemeineren Sinne. Er beschreibt, wie al-Mawardi
die Ehe als eine Form von Verbundenheit (ulfa) versteht: Der Mensch wird
hierbei zentral als soziales Wesen verstanden, dessen Wohlergehen von sei-
ner Verbundenheit zu seinen Mitmenschen abhéngt. Akyol zeigt, inwiefern
sich das Eheverstindnis im gegenwirtigen deutschen Kontext gewandelt
hat und diskutiert, welche ethische Perspektive sich auf die ,islamische
Ehe® unter neuen Bedingungen einnehmen lasst.

12

hittps://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2028, 01:46:17. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

Ausgehend von Diskussionen der klassischen zwolferschiitischen Gelehr-
samkeit bemiiht sich Alipour um die Schaffung eines diskursiven Raums
zur Verhandlung von Homosexualitit in der Moderne. Dabei bestimmt er
zundchst das Konzept moderner Homosexualitit begrifflich und betrachtet
dann dhnliche Phanomene gleichgeschlechtlicher Sexualitit in der traditio-
nellen islamischen Rechtstradition. SchliefSlich analysiert und vergleicht
er die zuvor beschriebenen modernen und vormodernen Kategorien. In
seiner abschlieflenden Analyse fragt er ausgehend von a3-Sarif al-Murtadas
Position zur moralischen Beurteilung von Handlungen vor der Offenba-
rung, inwiefern dies eine Neubewertung moderner Homosexualitdt ermdg-
lichen kann.

Schwarz beschiftigt sich schliefSlich mit dem Thema der Intergeschlecht-
lichkeit aus as$‘aritisch-safiitischer Perspektive, und geht dabei von dem
Werk Kitab at-Tahdib fi figh al-Imam as-Safii des Rechtsgelehrten Abd
Muhammad al-Husayn ibn Mas‘Gd al-Bagawi (gest. 516/1122) aus. Dabei
fragt sie, inwiefern sich die Diskussion iiber als hunta kategorisierten Men-
schen innerhalb der $afi‘itischen Normenlehre der Vormoderne auf interge-
schlechtliche Menschen in der Gegenwart iibertragen ldsst. Sie analysiert,
wie genau der gegenwirtige Begriff von Intergeschlechtlichkeit beziehungs-
weise das vormoderne hunta-Konzept zu verstehen sind. Abschlieflend
vergleicht sie die beiden Konzepte kritisch und fragt, welche Konsequenzen
sich aus dieser Betrachtung ziehen lassen.

Das Projekt ,Wege zu einer Ethik® verstehen wir insgesamt als einen
ersten Schritt der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem ethi-
schen Erbe des Islams und dessen Relevanz fiir gegenwirtige moralische
Fragestellungen. Wie die Ergebnisse der einzelnen Studien dieses Bands
gezeigt haben, sind besonders die Natur und die Funktion der islamischen
Ethik-Diskurse in ihrer Pluralitit und Heterogenitit zu reflektieren. Hieran
anzukniipfen, die Frageperspektiven auf weitere Zeitraume auszudehnen
und gegenwirtige Diskussionen intensiver zu rezipieren, stellt weiterhin ein
wichtiges Desiderat dar.

Danken méchten wir Herrn Dr. Udo Simon fiir sein umsichtiges Lekto-
rat und weitere notwendigen Arbeiten an den Artikeln fiir die Publikation.
Ein ebensolcher Dank gilt Frau Sina Nikolajew fiir das Lektorat der engli-
schen Beitrige; beide Lektor:innen bereicherten die Beitrage mit kritischen
Nachfragen. Ein grofler Dank gebiihrt der AIWG fiir die Ubernahme der
Druck- und Lektoratskosten fiir diese Ausgabe. Die AIWG wird gefordert

13

https://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2026, 01:46:17. htps://www.Inlibra.com/de/agh - Open Access - [ Izmm.


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfiihrung

vom Bundesministerjum fiir Bildung und Forschung und durch die Stif-
tung Mercator.

Berlin und Frankfurt, im April 2023
Rana Alsoufi, Serdar Kurnaz, Mira Sievers

14

hittps://dol.org/10.5771/9783748932413-7 - am 12.01.2028, 01:46:17. httpsz//www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.5771/9783748932413-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

