Mensch

Der Begriff »Mensch« ist ein unverzichtbarer Bestandteil unseres Selbst-
verstandnisses und der Philosophie. Dennoch steht die philosophische
Lehre vom Menschen (Anthropologie) vor nicht geringen Problemen,
von denen ich einige skizzieren mochte. Danach stelle ich die deutsche
Philosophische Anthropologie vor, die die vorwissenschaftlichen Men-
schenbilder tiberwindet; an ihr kann sich das systematische Nachdenken
tber den Menschen auch in Zukunft orientieren.

1. Schwierigkeiten fiir die Anthropologie entstehen aus Unzulinglichkei-
ten unseres Sprachgebrauchs. Man kann mehrere Verwendungsweisen
von » Mensch« beziehungsweise davon abgeleiteten Wortern unterschei-
den. Erstens dient »Mensch« als expressive Vokabel in einer affektiv auf-
geladenen Situation. Als Ausruf des Staunens oder des Schreckens ha-
ben »o Mensch« und » Menschenskind« eine dhnliche Funktion wie »o
Gott« oder »Mann-o-Mann«. Philosophisch wichtiger ist zweitens die
Moglichkeit, Worter aus dem Umfeld von » Mensch« entweder entschul-
digend oder lobend zu verwenden. Wenn wir einerseits eine Eigenschaft
oder eine Verhaltensweise als »typisch menschlich« bezeichnen, so han-
delt es sich in der Regel um etwas, woftr wir mit dem Hinweis auf die
Unvollkommenheit unseres Geschlechts um Nachsicht bitten; das beste
Beispiel ist das Sprichwort »Irren ist menschlich«. Wo es »menschelt«,
treten menschliche Schwichen hervor. Das altgriechische Verb »anthro-
pologein« taucht einmal bei Aristoteles auf und bezeichnet dort das Trat-
schen tiber die negativen Eigenschaften anderer; der Grofdgesinnte tue so
etwas aber nicht.* Andererseits kann das Adjektiv »menschlich« ein gro-
3es Lob sein und dementsprechend »unmenschlich« eine scharfe Kritik.
Wer sich »wahrhaft menschlich« verhalten hat, darf mit unserer Bewun-
derung rechnen. Eine solche, oft mit Pathos vorgetragene Redeweise ist
allerdings erst seit dem 18. Jahrhundert verbreitet; sie ist heute in Kom-
posita wie »Menschenwiirde« und »Menschenrecht« gelaufig. Wohl-
feile und politisch folgenlose Beschworungen des Menschen oder des
Menschlichen haben jedoch viele Philosophen dazu veranlasst, ganzlich
auf entsprechende Ausdriicke zu verzichten. Der Satz » Wer Menschheit
sagt, will betrigen«* gilt sicher nicht immer, hat aber als ideologiekriti-
sche Warnung seine Berechtigung. Wir konnen das Wort » Mensch« drit-
tens ganz sachlich und wertneutral einsetzen, etwa beim Zahlen (»Wie

Aristoteles, Nikomachische Ethik, IV 8, 1125 a 5.
2 Schmitt, Der Begriff des Politischen (1932), 55 mit einem unbelegten Bezug
auf Proudhon.

43

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

viele Menschen leben in Rostock?«). Denn » Mensch« ist auch ein klassi-
fikatorischer Ausdruck (»x ist ein Mensch«), jedoch mit unscharfen Ver-
wendungsregeln: Bezeichnet er eine Art oder eine Gattung? Nach heu-
tiger Kenntnis ist der Homo sapiens eine biologische Art, die als einzige
Vertreterin ihrer Gattung (Hom0), nach einer veralteten Taxonomie so-
gar als einzige der gesamten Familie (Hominidae) tiberlebt hat. Schwierig
ist zudem die Abgrenzung in der phylogenetischen und der ontogeneti-
schen Dimension: Sollen wir die Neandertaler als Menschen bezeich-
nen? Ist ein Embryo im Alter von vier Monaten oder sogar schon eine
befruchtete Eizelle ein Wesen, dem Menschenwiirde zukommt?

Auch die Etymologie hilft nicht weiter, obwohl sie zu einigen interes-
santen Spekulationen Anlass gibt. So konnten »Mann« und »Mensch«
wortgeschichtlich zusammenhiangen mit »mahnen«, dessen indogerma-
nische Wurzel auch »tiberlegen« und »denken« bedeutet. Der Wort-
ursprung wirde also mit der klassischen philosophischen Definition
des Menschen als animal rationale konvergieren. Das lateinische Wort
»homo« ist verwandt mit »humus«, der Erde, wie auch das hebriische
» Adam«. Der Mensch ist also derjenige, so konnte man dies deuten, der
aus Erde geschaffen wurde, der Erde verbunden bleibt und wieder zu
Erde zerfallen wird. AufSerdem liefSe sich daraus eine Anspielung auf den
Gegensatz von irdischen und himmlischen Wesen herauslesen. Fiir das
alt-griechische Wort »anthropos« wird spekuliert, ob dieses verwandt sei
mit »ano athron«, auf Deutsch: der Hinaufblickende. Der Mensch wire
demnach derjenige, dessen Kopf sich am oberen Ende des aufrechten
Korpers befindet und der sich nicht an der Erde orientiert, sondern am
Himmel, konkret an den Sternen, im iibertragenen Sinne am Gottlichen.

Zwei weitere Probleme ergeben sich aus der Wortbedeutung. Erstens
ist bekanntlich in vielen indogermanischen Sprachen, aufSer im Deut-
schen und Niederlindischen, das Wort fiir »Mensch« mit der Bezeich-
nung fur »Mann« identisch (engl. man, frz. homme, span. hombre). Die
Frau wurde als Ménnin bezeichnet. Komplementir dazu war bis ins
20. Jahrhundert noch »das Mensch« gebrauchlich, als abschitzige Be-
zeichnung fir Frauen und weibliches Hauspersonal (Plural: die Men-
scher).? Entsprechendes gilt fir das alte Hebraisch, in dem » Adam«
fir »Mensch« und fiir »Mann« steht. Auch im Sumerischen, das we-
der zur indogermanischen noch zur semitischen Sprachfamilie gehort,
meint »lu« beides. Im heutigen Deutsch gibt es noch einige Worter und
Redewendungen, in denen diese Bedeutung hervortritt: »Mannschaft«,
»mit Mann und Maus« sowie das unbestimmte Pronomen »man«. Im

3 »He, Liese, ruf ich das Madchen, und wihrend der Kerl sich die Pfeife stopft,
schafft das Mensch ihm Feuer.« (Kleist, Anekdote aus dem letzten preufSi-
schen Kriege (1810), 264). Ein gutes Beispiel fiir »das Mensch« ist auch die
Marie aus Biichners Woyzeck.

44

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Englischen wird deshalb, wenn ausdriicklich beide Geschlechter einbe-
zogen werden sollen, von »human beings« oder »people« gesprochen.
Zweitens bezeichnet in vielen Sprachen das Wort fiir »Mensch « zugleich
die eigene Gruppe. Beispiele sind Namen wie Zuni, Kiowa, Inuit und
viele andere. Diese und andere Unklarheiten haben dazu beigetragen,
dass in allen Wissenschaften, ob Biologie, Soziologie oder Rechtswis-
senschaft, das Wort »Mensch« durch prizisere Begriffe ersetzt wurde:
Homo sapiens, Individuum, Person und so weiter. Ein prominentes Bei-
spiel aus der Philosophie des 20. Jahrhundert ist Martin Heidegger, der
nicht vom Menschen, sondern vom Dasein sprach.

2. Philosophisch hat es sich oft als fruchtbar erwiesen, Begriffe dadurch
zu bestimmen, dass man sich an Gegenbegriffen oder Leitdifferenzen
orientiert. Das gilt auch fir den Ausdruck »Mensch«. Diese Verfahrens-
weise ldsst sich sogar selbst anthropologisch deuten: Wir Menschen kon-
nen uns unserer Identitit nur bewusst werden im Kontrast zum Anderen
oder zumindest auf dem Umweg tiber die Alteritit. Historisch wichtige
Gegenbegriffe waren »Gott« und »Maschine«, aber immer schon spiel-
te die Unterscheidung von den (anderen) Tieren eine wichtige Rolle. Vor
allem seit der wissenschaftlichen Revolution, die Darwins Evolutions-
theorie bewirkte, stellt der Tier-Mensch-Vergleich alle anderen Entgegen-
setzungen in den Schatten; auch das lebensweltliche Verstindnis dessen,
was uns als Menschen charakterisiert, nimmt oft diesen Ausgangspunkt.
Dennoch sind auf der metatheoretischen Ebene gegen den tiblichen Tier-
Mensch-Vergleich einige grundsitzliche Bedenken vorzubringen.

Erstens: Aus biologischer Sicht ist der Mensch (Homo sapiens) eine
Art. Der Begriff »Tier« hingegen umfasst Arten, Gattungen, Familien,
Ordnungen, Klassen und so weiter. Es ist offensichtlich unsinnig und
»anthropologischer Grolenwahn«4, Millionen von Tierarten der einen
einzigen Art Homo sapiens gegenuberzustellen. Bereits Platon machte
sich tiber die Aufteilung in Pflanzen, Tiere und Menschen lustig: Die Kra-
niche wiirden unterscheiden zwischen Pflanzen, Tieren und Kranichen.’
Gunther Anders hat vorgeschlagen, auch einmal etwas tiber die Stellung
des Pferdes im Kosmos zu schreiben.® An diesen Polemiken ist richtig,
dass jede Art mindestens eine Eigenschaft besitzt, die sie (wie man so
schon sagt) einzigartig macht.

Wenn die generalisierende Gegentiberstellung von Mensch und Tier
entfallt, bricht auch das klassische Stufenschema zusammen. Dieses be-
ruhte vor allem auf der aristotelischen Definitionsmethode und fithrte

4 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 386.

Platon, Politikos, 263 d.

6  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 129, vgl. ebd., Bd.
I(1956), 327.

“

45

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

deshalb zu einer differentia specifica, zu einem wesentlichen Unterschied
zwischen Mensch und Tier. Ganz abgesehen von dem fragwiirdigen Es-
sentialismus, der damit verbunden ist, stimmt es einfach nicht, dass der
Mensch alle Eigenschaften der Tiere besitzt plus die eine spezifische Dif-
ferenz. Der in diesem Zusammenhang oft verwendete Spruch » Alles Tie-
rische findet sich im Menschen, aber nicht alles Menschliche im Tier« ist
falsch. Es gibt zwar Eigenschaften, die wir Menschen mit allen Tieren ge-
meinsam haben, beispielsweise sinnliche Wahrnehmung und raumliche
Bewegung. Aber zum einen haben die Wahrnehmungen von Amoben,
Fledermausen und Menschen wenig gemein; der Vergleich ist also nicht
sehr informativ. Zum anderen gibt es nicht fiir alle relevanten Merkma-
le, die die verschiedenen Arten, Gattungen, Familien und so weiter der
Tiere haben, bei uns Aquivalente.

Zuweitens sollten wir uns davor hiiten, die Naturgeschichte als Fort-
schritt und die biologische Taxonomie als Wertordnung zu verstehen. Es
fehlt der einheitliche objektive Maf$stab, um die funktionalen Leistungen
der verschiedenen Tiere mit unseren menschlichen Kompetenzen verglei-
chen zu konnen. Instinktive Verhaltensweisen, bedingte Reflexe und er-
lernte Handlungen lassen sich nicht ohne weiteres hierarchisch ordnen.
Stattdessen bieten sich abstrakte Kriterien wie reproduktiver Erfolg (Ver-
mehrung der Anzahl der Angehorigen einer Art), morphologische Kom-
plexitit und Umweltanpassung an. Aber auch die Anwendung dieser
Parameter kann die Fortschrittshypothese nicht belegen. Bevolkerungs-
vermehrung hat viele negative Nebenwirkungen (6kologische Schiaden,
Steigerung der intraspezifischen Aggressivitit und so weiter). Auch ein
Komplexitatszuwachs ist keineswegs nur positiv zu bewerten: Komple-
xe Organismen verbrauchen mehr Energie, entwickeln groflere destruk-
tive Krifte, sind anfalliger fiir innere und dufSere Storungen und so wei-
ter. Die optimale Anpassung an die eigene okologische Nische finden wir
eher bei primitiven Organismen wie Bakterien und Insekten. Uberhaupt
hat die Evolution, wie jede intensive Beschiftigung mit Flora und Fau-
na schnell bestitigt, auf vielen Zweigen des grofSen Baumes der Natur
Meisterwerke und Spitzenleistungen hervorgebracht. Der evolutionire
Prozess ldsst sich nicht teleologisch deuten; am besten unterlassen wir
seine normative Bewertung.

Drittens ist der Status des Begriffs » Art« zu klaren. Sowohl nomina-
listische als auch begriffsrealistische Positionen sind zuriickzuweisen. Ein
konsequenter Nominalismus miisste auf den Begriff der Art gianzlich ver-
zichten, weil es fiir ihn nur Individuen gibt, die untereinander mehr oder
weniger Gemeinsamkeiten aufweisen. Arten wiren nach dieser Auffas-
sung beliebige Konstrukte, die etwa von den jeweiligen Interessen des
erkennenden Subjekts abhangen. Richtig ist, dass alle mehrzelligen bio-
logischen Lebewesen nicht nur eine numerische, sondern auch eine qua-
litative Identitit aufweisen, also aufSer ihrem raumzeitlichen Standort

46

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

durch mindestens ein Merkmal eindeutig als Individuum zu identifizie-
ren sind. Selbst eineiige Zwillinge sind blof§ genotypisch identisch, un-
terscheiden sich aber phianotypisch, schon aufgrund unterschiedlicher
Umweltbedingungen im Mutterleib. Gegen den Nominalismus spricht
aber, dass die Gesamtheit aller biologischen Individuen keineswegs kon-
tinuierlich oder chaotisch tiber ein Spektrum verstreut ist. Die Mengen-
bildung innerhalb des Reichs des Lebendigen ist nicht schwer zu erken-
nen. Tatsdchlich haben isolierte Bergstimme in Neuguinea, weitgehend
unabhingig von praktischen Erwigungen, exakt dieselben Arten unter-
schieden wie moderne Biologen.” Die Rede von Arten hat also einen
Riickhalt in der Realitit. Deshalb lassen sich bessere und schlechtere Art-
konzepte argumentativ unterscheiden. Problemlos zuriickweisen kann
man beispielsweise die alte chinesische Klassifikation der Tiere, die Mi-
chel Foucault am Anfang seiner Schrift Die Ordnung der Dinge zitiert
und die ohnehin nur eine literarische Fiktion ist. Ein anderes Beispiel
ist die Einteilung der Menschen in Hellenen und Barbaren, die, wie Pla-
ton sehr richtig feststellte, viel schlechter ist als die in Mannliches und
Weibliches.® Ebenso unbrauchbar wire es, alle Lebewesen, die 65 bis 75
kg wiegen, zu einer Art zusammenzufassen, obwohl dies fiir bestimmte
Zwecke nutzlich sein konnte, etwa fur die Berechnung der Kapazititen
eines Transportmittels.

Diese Argumente konnten fiir einen Begriffsrealismus sprechen. In
der Tradition des Platonismus behaupten dessen Vertreter, dass es eine
begrenzte Anzahl unveranderlicher Formen gibt, die sich in den Indivi-
duen verkorpern oder sogar eine gesonderte Existenzform aufweisen.
Abweichungen vom Urbild sind blof§ akzidentiell und zufillig sowie in
normativer Hinsicht als Verfall oder minderwertige Gestalt zu bewerten.
Auch Entwicklungsprozesse wurden traditionell als unméglich angese-
hen oder abgelehnt. Demgegeniiber ist festzuhalten, dass sowohl Abwei-
chungen als auch Verianderungen wesentlich sind. Zum einen konnte der
Evolutionsprozess ohne die genetische Variabilitit innerhalb einer Popu-
lation gar nicht vorangehen; nur die Unterschiede erlauben die Selekti-
on der fittesten Individuen. Die Variabilitit ist also, essentialistisch for-
muliert, das » Wesen« der Evolution und somit auch der Art »Mensch«.
Wir konnen bestenfalls einen Durchschnittswert bilden. Wegen der sta-
tistischen Verteilung der Individuen uiber ein bestimmtes Spektrum wird
dieser nur durch eine sehr kleine Minderheit reprasentiert; es kann sogar
passieren, dass es fiir ihn tiberhaupt keine Vertreter gibt. Zum anderen
haben sich die gesamte Streuung und damit auch der Durchschnittswert
dessen, was die biologische Art des Homo sapiens ausmacht, zweifellos

7 Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 19f.; Mayr, Das ist Biologie (2000),
182.
8  Platon, Politikos, 262 d/e.

47

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

im Laufe der Naturgeschichte verandert. Es gibt also keine im Ideen-
himmel abgespeicherten Muster fiir jede Art. Dies lasst sich anschaulich
am Beispiel der Korpergrofse erlautern. Die durchschnittliche Lange der
Menschheit ist im Laufe der letzten Jahrzehnte gestiegen, aufgrund ge-
stunderer Erndhrung, verbesserter medizinischer Versorgung und so wei-
ter. Selbstverstandlich darf man nun diesen Durchschnittswert (»Nor-
malitit«) nicht mit »Norm« (also einer moralischen oder rechtlichen
Vorschrift) verwechseln; was normal ist, muss keineswegs normativ ver-
langt sein.

Auf Grund dieser Uberlegungen ist in anthropologischen Zusammen-
hangen der Konzeptualismus die beste Losung: Real existieren zwar nur
Individuen; aber wir verfugen nicht blofs iber Eigennamen, sondern
auch tiber einen Allgemeinbegriff wie » Mensch«, mit dem wir uns auf
alle Lebewesen beziehen, die mindestens ein gemeinsames Merkmal be-
sitzen, das wir identifizieren konnen. Die Zusammenfassung der Indivi-
duen zu einer Art beruht auf einem konstruktiven Akt, der aber nicht
von irgendwelchen Zwecksetzungen abhingig, sondern empirisch tiber-
priifbar ist. Dabei kann es sich herausstellen, dass bestimmte Arten (etwa
das Einhorn) gar keine Vertreter haben, dass zwei Arten tatsachlich nur
eine bilden, eine Art in zwei zerfillt und so weiter. Solche Falsifikati-
onen sind nur mittels bewihrter wissenschaftlicher Theorien moglich.
Grundlegend ist die von Charles Darwin begriindete Evolutionstheorie,
nach der Arten Abstammungsgemeinschaften sind, die sich in der Zeit
zuriickverfolgen lassen. Dieser Ansatz ist aber unzureichend, weil mit
ihm die Aufspaltung einer Art in zwei neue nicht berticksichtigt werden
kann. Eine anspruchsvollere Version bestimmt Arten als Reproduktions-
gemeinschaften: Individuen einer Population gehoren dann zur selben
Art, wenn sie untereinander fortpflanzungsfahige Nachkommen zeugen
konnen.? Beispielsweise bilden sowohl Pferde wie Esel eine Art; sie kon-
nen zwar auch miteinander Nachkommen zeugen, nimlich das Maultier
beziehungsweise den Maulesel, aber solche Tiere sind in der Regel nicht
selbst fortpflanzungsfahig.

Trotz dieser kritischen Uberlegungen kann die Methode des Vergleichs
in der philosophischen Anthropologie eine wichtige Rolle spielen. Sinn-
voll sind sicherlich (a) Vergleiche unserer Art mit ausgestorbenen Vor-
laufer-Arten, etwa den Neandertalern oder den Australopethicinen, (b)
Vergleiche unserer Gattung mit nahe verwandten Gattungen, vor allem
den groflen Affen, sowie (c) Vergleiche einzelner Eigenschaften (Korper-
bau, Verhaltensweisen und so weiter) mit dhnlichen Eigenschaften bei
anderen Tieren. Man darf aber nicht vergessen, dass es sich dabei immer
um den Vergleich von Konzepten handelt, der moglichst werturteilsfrei
vorgenommen werden sollte.

9  Mayr, Das ist Biologie (2000), 177-1835.

48

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

3. Das dritte grofle Problem fiir das anthropologische Denken ist die
Vielzahl méglicher inhaltlicher Bestimmungen des Menschen. Man kann
ohne grofSe Miithe 1111 Antworten auf die Frage » Was ist der Mensch?«
und 203 verschiedene Homo-Definitionen zusammenstellen.™ Diese las-
sen sich aber, wie vor allem Max Scheler in seinem Aufsatz Mensch und
Geschichte (1926) gezeigt hat, zu wenigen »Grundtypen der Selbstauf-
fassung des Menschen« zusammenfassen.'* In Anlehnung an Schelers
Typologie unterscheide ich sieben Menschenbilder, wobei das letzte und
modernste jedoch erst am Ende dieses Artikels vorgestellt wird. Es han-
delt sich jeweils um Idealtypen, von denen unterschiedliche Mischfor-
men auftreten konnen. Zudem ist die dargestellte Abfolge nur begrenzt
chronologisch zu verstehen und auf eine Bewertung wird ausdricklich
verzichtet. Ich beschranke mich auf wenige Aspekte der Ontologie, Ethik
und Metaphysik.

Das erste Menschenbild, das von Scheler nicht erwihnt wird, besagt,
dass der Mensch ein Glied in einem umfassenden Zusammenhang ist,
in der groflen Kette der Wesen, die alles Seiende umfasst, vom Anorga-
nischen bis zu den Gottern. Dieses Modell findet sich in den mythischen
Weltbildern aller Kulturen und in der gesamten Geschichte des abend-
lindischen Denkens bis zur Moderne.™ Auch der Kreislauf des Lebens
(Samsara) aus dem klassischen indischen Denken ist ein Beispiel. Die
zugrunde liegende Ontologie ist monistisch; es existieren keine untuber-
windbaren Schranken zwischen Tieren, Menschen und Gottern. Wich-
tig ist jedoch die hierarchische Anordnung der Kettenglieder. Dabei hat
der Mensch keineswegs den hochsten Wert; vielmehr wird ihm meis-
tens, sogar noch beim frithen Kant, eine mittlere Position zugeschrie-
ben.’> Andere Lebewesen sind vollkommener, kliiger und moralischer
als der Mensch. Dies konnen Elfen, Zentauren und andere Fabelwe-
sen sein, aber auch real existierende Tiere. Im antiken Denken, etwa
bei Aristoteles, sind die Sterne wertvoller als der Mensch.™ Im mittel-
alterlich-christlichen Weltbild stehen zwischen uns und Gott die Engel
und die himmlischen Heerscharen. Allerdings wird dem Menschen oft
eine Schlisselrolle zugesprochen. Er hitte einen privilegierten Zugang
zum Gottlichen oder die Aufgabe, das Allerheiligste zu bewachen, so
bei Heidegger als Hirt (lat. pastor) des Seins. Eine raffiniertere Versi-
on dieses Menschenbilds ist das Mikrokosmos-Makrokosmos-Modell.
Der Mensch ist kein Glied einer Kette, vielmehr reprisentiert er diese

10 Maickler/Schifers (Hg.), Was ist der Mensch...? (1989); Lenk, Konkrete Hu-
manitdt (1998), 49—71.

11 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 122f.; vgl. Scheler IX: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos (1928), 11.

12 Vgl. Lovejoy, Die grofle Kette der Wesen (1936).

13 Kant, I: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), 386.

14 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI 7, 1141b 1.

49

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

in ihrer Gesamtheit; als kleine Welt spiegelt er die grofse Ordnung. Be-
sonders ausgeprigt ist dieses Modell im chinesischen Denken, sowohl
im Harmonieideal des sogenannten Universismus wie in den Lehren der
klassischen philosophischen Stromungen. Man findet es aber auch in
der abendlandischen Geistesgeschichte, vom Stoizismus iiber das Renais-
sance-Denken bis hin zu Rudolf Hermann Lotze. Der Grundgedanke
ist, dass es zwischen Mensch, Gemeinwesen und Kosmos eine Struk-
turanalogie gibt. Beispielsweise werden Parallelen hergestellt zwischen
der Hierarchie unserer wichtigsten Seelenkrifte (Fithlen, Wollen, Den-
ken), dem menschlichen Korper (Unterleib, Herz, Kopf), dem Staats-
aufbau (Bauern, Krieger, Konige) und der Ordnung der Natur (Pflanze,
Tier, Mensch). Ethisch folgt aus diesem Menschenbild, dass es am bes-
ten ist, sich der bestehenden Ordnung anzupassen. Wenn diese gestort
sein sollte, muss man in den Ausgangszustand zurtickkehren; Verande-
rungen sind generell nicht wiinschenswert. Im besten Fall entsteht aus
diesem holistischen Weltbild die Solidaritiat mit allem Lebendigen bezie-
hungsweise die Idee einer umfassenden Sympathie. Verbreitet ist die Auf-
fassung, dass man nach dem Tod in veranderter Gestalt weiterexistiert,
etwa in anderen Lebewesen.

Wihrend das holistisch-mythische Weltbild monistisch ist, ist das re-
ligiose dualistisch. Es gibt zwei Sphiren, die allerdings nicht denselben
Wert haben; vielmehr ist die eine gut, die andere schlecht. Das historisch
fritheste Beispiel ist wahrscheinlich die aus Persien stammende Lehre des
Zarathustra. Eine wichtige Zasur bildet nach Ansicht von Karl Jaspers
die Achsenzeit, im Kern das sechste bis vierte vorchristliche Jahrhundert.
Die erste Sphare wird nun als transzendent gedacht, als ein Jenseits, das
vollkommener und machtiger ist als die Sphare des Diesseits. Allein der
Mensch steht im Schnittpunkt beider Spharen; nur er als einziges Lebe-
wesen wird aus dem Zusammenhang des Natiirlichen herausgenommen.
Dieses Menschenbild ist im Christentum eigentiimlich gebrochen: Auf
der einen Seite ist der Mensch das Ebenbild Gottes, auf der anderen Sei-
te ist er durch die Erbstinde ein fur alle Mal dem Bosen verfallen. Hinzu
kommt die paradoxe Figur des Heilands, zum einen Mensch, zum ande-
ren Gottes Sohn. Der Islam ist insofern konsistenter: Der Mensch steht
hoher als alle Engel und Geister; Satan, der sich nicht vor dem Menschen
niederwerfen wollte, wurde daraufhin gestiirzt.'s Zwar kennt auch der
Islam die Stindhaftigkeit des Menschen, aber keine Erbstinde; prinzipi-
ell ist der Mensch gut. Ethisch folgt aus dem religiosen Weltbild der ab-
solute Gehorsam gegentiber Gott und (man konnte sagen, als Entscha-
digung dafiir) die Herrschaft des Menschen uber die entgotterte Natur.
Zwar ist das Weltbild dualistisch, aber nicht unbedingt das Menschen-
bild; denn die religiosen Hoffnungen richten sich, im frithen Christentum

15 Koran, 15. Sure, 30ff. u. 38. Sure, 73ff.

50

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

und der neuzeitlichen Theologie ebenso wie im Islam, auf die Auferste-
hung der ganzen Person.

Vom religiosen Weltbild zu unterscheiden ist das metaphysische. Bei-
de sind dualistisch, aber im metaphysischen Weltbild gibt es keine per-
sonale Gottheit, sondern eine ideelle Ordnung des Kosmos, ein Weltge-
setz, bei den alten Griechen ist es der Logos, in Indien das transzendente
Dharma. Dieses Weltbild beherrscht die abendlandische Philosophiege-
schichte von Heraklit und Parmenides bis Hegel. Der Mensch ist zoon
logon echon beziehungsweise animal rationale. Durch seine Vernunft hat
er als einziges Wesen auf der Erde teil an der nicht sichtbaren Struktur
der Welt. So wie die Welt ist auch der Mensch in sich zerrissen, in Leib
und Seele, in Sinnlichkeit und Vernunft, in sterbliche und unsterbliche
Komponenten. Nicht die ganze Person wird auferstehen, vielmehr exis-
tiert allein die Seele fort. Im Abendland findet sich ein solcher Dualis-
mus im Platonismus. In Abweichung davon vertritt der Aristotelismus
einen Trialismus: Der Leib und auch die Seele als Lebensprinzip sind
verganglich; ewig ist allein der Geist, an dem wir partizipieren; eine in-
dividuelle Unsterblichkeit gibt es insofern nicht. Ethisch folgt aus die-
sem Menschenbild das Bestreben, sich vom Sinnlichen zu l6sen und das
Nichtverniinftige auszuschalten; auch im klassischen indischen Denken
ist es das hochste Ziel, das Selbst aus seinem irdischen Gefangnis zu be-
freien. Das Verhiltnis zur dufseren Natur ist demgegeniiber unwichtig;
dem Handeln ist die Seelenruhe, die versunkene Betrachtung oder die
Meditation vorzuziehen (vita contemplativa). - Eine abgeschwichte mo-
derne Variante dieses Menschenbildes ist die Lehre vom animal symbo-
licum, wie wir sie etwa bei Charles Sanders Peirce oder Ernst Cassirer
finden. Nicht die Vernunft, sondern unsere Kompetenz der Zeichenver-
wendung oder der Symbolisierung gilt als das wesentliche Merkmal des
Menschen; durch diese erhebt er sich iiber die anderen Lebewesen und
kann die Ordnung alles Seienden erfassen.

Das vierte Menschenbild, das im Europa der Neuzeit immer starker in
den Vordergrund tritt, ist der homo faber. Ansitze zu diesem promethe-
ischen Menschenbild finden sich schon in der Renaissance; paradigma-
tisch fir die spatere Entwicklung sind die Konzepte von Francis Bacon
und Karl Marx. Der Mensch ist kein besonderes Lebewesen, er ist nicht
maichtig und vollkommen, aber er kann es werden, wenn er seine Anla-
gen entwickelt; die Sonderstellung des Menschen ist nicht gegeben, son-
dern aufgegeben. Um die Natur zu beherrschen, setzt er eigentatig ge-
schaffene technische Hilfsmittel ein; deshalb kann man den Menschen
auch, wie zuerst Benjamin Franklin, als tool-making animal bezeich-
nen. Eine wichtige Pramisse ist die Freiheit des Menschen, in schwa-
cher Form als Entbundenheit von strenger Umwelteinpassung, in starker
Form als absolute Willensfreiheit. Ethisch impliziert diese Anthropolo-
gie das Streben nach Naturbeherrschung oder einen Utilitarismus des

ST

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

grofsten Glicks der grofSten Zahl. Individuelle Unsterblichkeit ist nicht
vorgesehen, aber ein Weiterleben durch ruhmreiche Taten und vor allem
in der Gattung, deren zukiinftigen Generationen man ein besseres Leben
zu verschaffen bemiiht ist. An die Stelle von Religion und Metaphysik
tritt der Fortschrittsglaube: Die Menschheit entwickelt sich permanent
zum Besseren; die Individuen befinden sich gleichsam in einem Strom,
der sie mit nach oben reifSt.

Die bisher aufgezahlten Menschenbilder sind alle mehr oder weniger
optimistisch: Der Kosmos ist im Grunde richtig aufgebaut; der Mensch
ist das Ebenbild Gottes oder hat teil am Weltgesetz; er kann sich sei-
ne eigene Welt schaffen. Dazu steht das folgende pessimistische Men-
schenbild in einem krassen Gegensatz. Der Mensch ist unvollkommen,
schwach oder sogar bose. Alle groffen Leistungen, die nicht geleugnet
werden, sind nur Kompensationen der menschlichen Schwiche und
Ohnmacht, motiviert durch Machtstreben oder Hybris, zudem extrem
gefihrdet. Biologisch ist der Mensch ein Mdngelwesen, ein Irrlaufer der
Evolution, ja ein Untier. Was uns vor den Tieren auszeichnet, ist tatsich-
lich (wie im metaphysischen Menschenbild behauptet) unsere Vernunft
— aber das ist gerade das Problem: Die Hypertrophie unseres Gehirns
hat wichtige Lebensinstinkte verdrangt oder zerstort; Arbeit und Tech-
nik treten an die Stelle von Liebe und Kunst. Der Leib-Seele-Dualismus
wird vorausgesetzt, aber seine Bewertung umgedreht: Der Mensch muss
sich aus dem Wiirgegriff der Vernunft befreien. Nicht das Apollinische,
die Klarheit der Vernunft, das Licht der Aufkldrung gilt als Maf$stab,
sondern das Dionysische, das Chaos der Leidenschaften, das Dunkel
esoterischen Raunens. Ebenso wird das prometheische Menschenbild
in sein Gegenteil verkehrt: Der Mensch verfiigt tatsichlich uiber beson-
dere Handlungsfahigkeiten, die jedoch in erster Linie Zerstorungskrafte
sind. Ansitze fiir diese Auffassung gibt es zu allen Zeiten; die defizitai-
re Ausstattung des Menschen ist bereits Thema des Prometheus-Mythos
in Platons »Protagoras«. Solange jedoch alles in einem teleologischen
Kontext steht, konnte das Miangelwesen-Konzept positiv gewendet wer-
den: Gerade weil der Mensch nicht optimal ausgestattet ist, entwickelt
er seine herausragenden Fihigkeiten. Erst nach dem Zusammenbruch
der Teleologie bekommt die Mangelwesen-Diagnose ein pessimistisches
Vorzeichen, schon bei David Hume, dann bei Arthur Schopenhauer und
Friedrich Nietzsche. Grofe Meinungsunterschiede bestehen hinsichtlich
des Zeitpunktes, seit dem es bergab ging. Als Daten werden angebo-
ten: 1968, 1914, 1789, das finfte vorchristliche Jahrhundert oder sogar
der Beginn der Menschwerdung. Ethisch folgt aus diesem Menschenbild
die Forderung nach Askese, tendenziell sogar nach Selbstvernichtung.
Manchmal verbindet sich dies mit der Hoffnung auf Erlosung.

Das sechste und fur Scheler letzte Menschenbild betont als besonde-
res Merkmal nicht die Verbundenheit mit dem Gottlichen, die Vernunft

52

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

oder unsere Arbeitsfihigkeit, sondern unsere Moralitit. Wie im pro-
metheischen Menschenbild wird ein titiges Leben propagiert (vita acti-
va), aber nicht als die Aktualisierung unserer technisch-pragmatischen,
sondern unserer moralisch-sittlichen Kompetenzen. Der grofSe Unter-
schied zum religiosen, metaphysischen und prometheischen Menschen-
bild ist, dass jede Riickendeckung durch Gott, Weltgesetz oder Geschich-
te fehlt. Scheler spricht deshalb zu Recht von einem »postulatorischen
Atheismus des Ernstes und der Verantwortung«.** Der Mensch ist das
einzige (uns bekannte) Lebewesen, das sich dem Sittengesetz unterstellen
und ihm folgen kann. Deshalb hat der Pessimismus Recht, dass nur der
Mensch zum Bosen fihig ist; diese Moglichkeit ist aber keine Notwen-
digkeit, sie sollte vielmehr als Herausforderung begriffen werden. Als
Vertreter nennt Scheler seine Zeitgenossen Nicolai Hartmann und Diet-
rich Heinrich Kerler. So unterschiedliche Denker wie Jean-Paul Sartre
und Hans Jonas heben ebenfalls unsere absolute Verantwortung hervor.
Auch Kant favorisiert ein moral-zentriertes Menschenbild; durch seine
Zweiweltenlehre und die moraltheologischen Postulate entfernt er sich
jedoch wieder davon. Denn dem moralischen Menschenbild, das Scheler
meint, liegt eine Form des heroischen Realismus zugrunde: Wir sollten
moralisch handeln, obwohl wir wissen, dass wir in einer a-moralischen
Welt leben und dass wir als endliche und sterbliche Wesen keinen Lohn
fiir unsere Taten erwarten diirfen.

Aufler der Vielfalt, ja Unvereinbarkeit und Gegensitzlichkeit dieser
sechs Menschenbilder sind einige weitere Umstinde bemerkenswert. Ers-
tens ist in ihnen allen der Mensch auf irgendeine Weise privilegiert, zum
Positiven oder (wie im Pessimismus) zum Negativen, im Sinne einer Er-
l6sungshoffnung oder einer Aufgabenlast. Wahrscheinlich ist es fir Zwe-
cke der Selbsterhaltung und Selbststeigerung funktional, sich fiir zentral
zu halten. Dafir spricht auch die Tatsache, dass die Ideologie des auser-
wahlten Volkes immer wieder auftaucht, von den Juden tber die Deut-
schen bis zu den Amerikanern. Sogar jeder Einzelne braucht wohl einen
Schuss Narzissmus, um sein Leben zu meistern. Aber das, was funkti-
onal ist, muss nicht wahr sein — zumindest bedirfte die Sonderstellung
des Menschen eine von ihrer Zweckmifigkeit unabhingigen Rechtfer-
tigung.

Zweitens bleibt der Status dieser Menschenbilder unklar. Nicht nur
sind sie meistens blof$ implizit in Weltbildern enthalten. Selbst aus der
klassischen Philosophie der Antike kennen wir keine Schriften, die sich
ausdriicklich mit dem Menschen beschiftigen. Der Prozess der Bewusst-
werdung der Menschheit dauerte eben lange und ist auch heute noch
nicht abgeschlossen. Dariiber hinaus war nie klar, ob die anthropolo-
gischen Aussagen deskriptiv oder normativ zu verstehen sind. Das ist

16 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 142.

53

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

nicht verwunderlich, denn die Unterscheidung zwischen Seins- und Sol-
lensaussagen ist erst seit dem 18. Jahrhundert bekannt. Die Leitdifferenz
aller klassischen Weltbilder ist nicht Sein und Sollen, sondern Sein und
Schein (beziehungsweise Wesen und Erscheinung): Was dem Ideal nicht
entspricht, wird als defizitares Oberflichenphinomen abgewertet. Inso-
fern sind die genannten Menschenbilder essentialistische Hintergrun-
dannabmen fir Alltagsleben, politisches Handeln und religiose Vorstel-
lungen der Menschen. Ein solcher Essentialismus ist nicht mehr haltbar.
Zumindest darf man ihn nicht normativ-praktisch wenden: Auch wenn
sich eine wesentliche Differenz des Menschen zu den Tieren finden lief3e,
ergibt sich daraus nicht notwendigerweise ein MafSstab fiir unser Selbst-
verstindnis und unser Leben. Auch Zwillinge machen ihre Identitit nicht
an den minimalen Unterschieden untereinander fest.

Drittens waren diese krypto-normativen Menschenbilder bis ins 2o.
Jahrhundert exklusiv. Oft bezog man sie nur auf die erwachsenen mann-
lichen Mitglieder der privilegierten Klasse der eigenen Ethnie; fur alle
anderen Menschen sollten die entsprechenden Auffassungen gar nicht
oder nur mit Abstrichen gelten. Charakteristisch sind einige Aussagen
von Aristoteles: Zwar haben alle Menschen am Logos teil, aber die Kin-
der noch nicht, die Frauen ohne Entscheidungskraft und die Sklaven nur
insoweit, dass sie Befehlen gehorchen konnen.'” Ein Spezifikum der aris-
totelischen Anthropologie ist zudem, dass es Sklaven von Natur gibt —
ndamlich samtliche Nicht-Griechen, also (wie man grob schitzen kann)
99 Prozent der Menschheit! Im alten indischen Denken haben die Un-
terschiede zwischen den Hauptkasten sogar denselben Rang wie Unter-
schiede zwischen biologischen Arten. Aufgrund dieser Einschrinkungen
finden die klassischen Menschenbilder immer wieder ihr Echo in he-
terodoxen Gegenbildern, die aber nie dominant werden konnten: die
gefiihlvolle Frau, der demiitige Knecht, das unschuldige Kind. Eine be-
sonders grofSe Rolle innerhalb der abendliandischen Philosophie spielte
dieses Kontrastprogramm in der Neuzeit, seit dem plotzlichen Kontakt
mit vollig unbekannten Kulturen: Der edle Wilde wurde in der westli-
chen Welt zu einem wichtigen Mythos; entweder in der sanften Version
des naturverbundenen und friedlichen Stidseeinsulaners oder in der har-
ten Version des mutigen Indianers, der jeden Schmerz aushalten kann.
Erfreulicherweise hat sich aber im 20. Jahrhundert zumindest in der aka-
demischen Philosophie der Anwendungsbereich der klassischen Men-
schenbilder ausgeweitet: Allen Angehorigen unserer Art werden jetzt die
grundlegenden Eigenschaften zugeschrieben. Einige Philosophen fordern
inzwischen sogar schon, tiber den Kreis der Menschheit hinauszugehen
und den grofsen Affen dieselben Rechte zuzugestehen wie allen mensch-
lichen Personen.

17 Aristoteles, Politik, T 4, 1254b 20f. u. I 13, 1260a 11ff.

54

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

4. Alle sechs genannten Menschenbilder finden heute noch ihre Vertre-
ter. Aber philosophisch konnen sie nicht mehr geniigen, seitdem sich
Ende des 18. Jahrhunderts eine wissenschaftliche Anthropologie entwi-
ckelt hat, vor allem nach dem entscheidenden Durchbruch, den die Evo-
lutionstheorie von Darwin markiert. Ein »Bild« des Menschen reicht
nicht mehr, so wenig wie eine » Weltanschauung«; das Mangelhafte wird
in beiden Fillen schon durch die optischen Metaphern angedeutet. An
die Stelle des Bildes sollte der Begriff treten, an die Stelle der Anschau-
ung die Theorie; Grundlage dafiir konnen allein die empirischen Hu-
manwissenschaften sein. Auch die Philosophie darf deren Erkenntnisse
nicht ignorieren; anthropologische Theorien diirfen dem fortgeschrit-
tenen empirischen Wissen zumindest nicht widersprechen. Apriorische,
transzendentale oder spekulative Anthropologien sind zuriickzuweisen.
Sicherlich sind auch gegen das empirisch-wissenschaftliche Wissen ge-
wichtige Einwiande moglich: Erstens ist es niemals definitiv, sondern im-
mer vorldufig. Viele scheinbar unwiderlegbare Erkenntnisse haben sich
als falsch erwiesen. Zudem kann auch die beste Wissenschaft viele Fra-
gen nicht beantworten; aufSer den Ritseln, die noch zu l6sen sind, gibt
es vielleicht undurchdringliche Geheimnisse. Zweitens haben die empi-
rischen Wissenschaften Schwierigkeiten mit ihrer Selbstbegriindung; das
gilt seit Thomas Kuhn und Paul Feyerabend sogar fiir die vermeintlich so
unanfechtbare Physik. Drittens kommen die empirischen Humanwissen-
schaften hinsichtlich mancher Fragen zu sehr unterschiedlichen Ergebnis-
sen; sogar intern wird in jeder Einzelwissenschaft heftig gestritten. Vier-
tens lassen sich aus den Resultaten der empirischen Wissenschaften keine
normativen Aussagen ableiten; das wire ein Sein-Sollens-Fehlschluss.
Trotz dieser und anderer Einschrankungen liefern die empirischen Wis-
senschaften, vor allem im Vergleich mit den Konkurrenzangeboten von
Mythos, Religion und Weltanschauung, die zuverladssigsten und frucht-
barsten Erkenntnisse, auch fiir den Gegenstandsbereich »Mensch«. In-
dizien dafiir sind zum einen die weltweite Akzeptanz der modernen Na-
turwissenschaften, ihre gleichsam globale Geltung, zum anderen die
Treffsicherheit ihrer Prognosen und die technische Anwendbarkeit ihrer
Gesetzesaussagen, etwa in der Medizin, aber auch in Verwaltungswissen-
schaft, Organisationssoziologie, Wirtschaftspsychologie und so weiter.
Es ist das grofSe Verdienst der deutschen Philosophischen Anthropo-
logie, mit der Rezeption der empirischen Humanwissenschaften in ihrer
ganzen Breite einen ersten Anfang gemacht zu haben. Als Hauptvertre-
ter dieser Stromung, die (im Unterschied zur gleichnamigen Disziplin)
nicht mit kleinem »p«, sondern mit groffem »P« geschrieben wird, gel-
ten zu Recht Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen. Wie
bei allen philosophischen Stromungen schwindet jedoch, wenn man sie
aus der Nihe betrachtet, der Stammvorrat der Gemeinsamkeiten. Zwi-
schen ihren Vertretern gab es keine Kooperation, wie in der »Frankfurter

55

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Schule« der Kritischen Theorie oder in der »Hamburger Schule« um das
kulturwissenschaftliche Warburg-Institut, bestenfalls eine gegenseitige
Beobachtung. Erst im Nachhinein, nach dem Zweiten Weltkrieg, wur-
de deutlich, dass es sich bei der Philosophischen Anthropologie um ei-
nen einheitlichen Ansatz mit einem gemeinsamen Forschungsprogramm
handelte.*®

Thr Begriinder ist zweifellos Scheler. Bereits um 1915 formulierte er
mehrere Gedanken, die Plessner und vor allem Gehlen spiter aufgrif-
fen.® Erstens sei der Mensch nicht die Krone der Schopfung, sondern
ein (im Vergleich mit den zahllosen Tierarten) unvollkommenes Wesen.
Zweitens zeige sich die Unvollkommenheit des Menschen gerade in sei-
ner Nichtspezialisierung. Drittens argumentiert bereits der frithe Sche-
ler kompensationstheoretisch: Denken, Werkzeuggebrauch und anderes
sind nicht als Fortsetzungen beziehungsweise Steigerungen tierischer Ei-
genschaften zu begreifen, sondern gerade als Ersatz (Surrogat) fur deren
Fehlen. In diesen Punkten vertritt Scheler also eine pessimistische An-
thropologie. Aber auch Elemente der anderen Menschenbilder kommen
bei ihm zum Zuge: etwa die Vorstellung einer hierarchisch geordneten
Natur sowie die partielle Rechtfertigung von Gottesbezug und prakti-
scher Intelligenz als wesentlichen Merkmalen des Menschen. Entschei-
dend fiir ihn ist aber, dass die Menschen sich kraft des Geistes vom Leben
distanzieren konnen; mit seinem Begriff der exzentrischen Positionalitit
kntipft Plessner daran an. Jedoch ist der Geist keine machtige Instanz (wie
der Logos im metaphysischen Menschenbild), er ist vielmehr auf vitale
Antriebskrafte angewiesen. Die welthistorische Mission des Menschen ist
es, alle wesentlichen Aspekte des Seins zum Ausgleich zu bringen.

1928 publiziert Scheler mit Die Stellung des Menschen im Kosmos
eine vorldufige Synopse seiner Anthropologie, die er wegen seines un-
erwarteten Todes kurz darauf nicht weiterentwickeln konnte. Im selben
Jahr legt Plessner sein anthropologisches Hauptwerk Die Stufen des Or-
ganischen und der Mensch vor; zwolf Jahre spater folgt Gehlen mit der
Erstausgabe von Der Mensch. Zum Umkreis der deutschen Philosophi-
schen Anthropologie gehoren einige weitere Autoren aus dem benach-
barten Ausland (Buytendijk, Portmann und andere) und aus verwand-
ten philosophischen Stromungen (Bollnow, Cassirer, N. Hartmann, Litt,
Rothacker und andere). Wirkungsgeschichtlich wurde zunichst alles von
Scheler uberragt, der sich bereits in anderen philosophischen Diszip-
linen einen Namen gemacht hatte; nur Experten kannten Plessner. In
den fiinfziger und sechziger Jahren dominierte Gehlen, vor allem durch

18 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).

19 Scheler, IIl: Zur Idee des Menschen (1914), 171195, hier 185 u. 192;
vgl. Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik
(1913/16), 289—294.

56

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

seine zeitdiagnostischen Publikationen. In den siebziger und achtziger
Jahren stand anthropologisches Denken unter Ideologieverdacht: Hier
wirde der Mensch als unhistorisch und nicht verbesserungsfihig kon-
zipiert; Anthropologie sei konservativ und zudem eine schlechte Onto-
logie; schlieSlich ignoriere man bedeutsame Differenzen, etwa zwischen
Mann und Frau. In den neunziger Jahren kam es dann zu einer Pless-
ner-Renaissance, die allerdings keine Wiederbelebung der Philosophi-
schen Anthropologie insgesamt nach sich zog.

Dennoch lohnt es sich, an diese Stromung anzukniipfen, vor allem
wenn man sie als Einbeit betrachtet. Denn die Stirken der drei genannten
Hauptvertreter liegen, sehr verkurzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebe-
nen: Schelers Entwurf zeichnet sich aus durch die Verarbeitung klassi-
scher philosophischer Themen sowie seine Anschlussfahigkeit fir Ethik
und Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphiloso-
phischen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und fihrt
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht
durch die Integration empirischen Wissens aus verschiedenen Diszipli-
nen. Die unterschiedlichen Konzepte konnen sich also ergianzen und zum
Ausgangspunkt fiir weitere Uberlegungen gemacht werden, fiir das Denk-
und Forschungsprogramm einer neuen philosophischen Anthropologie.*

5. Einige weitere Leitlinien fiir die philosophische Anthropologie mochte
ich hier in knappen Thesen zusammenfassen.?* Erstens sollte sich diese
Disziplin von allen normativen Anspriichen verabschieden. Die Anthro-
pologie darf nicht an die Stelle der Ethik oder der Politischen Philosophie
treten; dabei wiirde immer die Gefahr eines naturalistischen Fehlschlus-
ses bestehen. Das bedeutet selbstverstandlich nicht, dass die philosophi-
sche Anthropologie nicht dennoch zu moralischen und politischen Fra-
gen etwas beitragen kann. Die letzte Entscheidung iiber Normen und
Werte gebiihrt ihr jedoch nicht.

Die philosophische Anthropologie ist zweitens eine unverzichtbare,
aber nicht zentrale Disziplin der Philosophie. Sie hat einen dhnlichen
Status wie Naturphilosophie und Kultur- beziehungsweise Sozialphilo-
sophie. Alle diese Disziplinen richten sich auf einen relativ eindeutig
abgrenzbaren Bereich der Wirklichkeit, dem sich auch jeweils mehre-
re empirische Wissenschaften widmen. Die genannten philosophischen
Disziplinen konnen fur diese weder das erkenntnistheoretische noch das
normative Fundament bereitstellen; vielmehr verarbeiten sie deren Er-
kenntnisse. Dabei ist die Aufgabe der Anthropologie am schwierigsten,
denn zu den korrespondierenden Humanwissenschaften gehoren sowohl

20 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008),
in diesem Sammelband als erster Text.
21 Vgl. Thies, Einfiibrung in die philosophische Anthropologie (32013), 9—42.

57

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

natur- als auch kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen, die we-
gen ihrer unterschiedlichen Methoden, Vokabulare und Argumentations-
weisen kaum vereinbar erscheinen.

Drittens: In der interdiszipliniren Kooperation tibernimmt die phi-
losophische Anthropologie mehrere Aufgaben. Zunichst einmal ob-
liegt ihr die Deutung der humanwissenschaftlichen Erkenntnisse. Wel-
che anthropologischen Konsequenzen etwa die molekularbiologischen
oder paldontologischen Forschungsergebnisse haben, ist keineswegs of-
fensichtlich; um diese mit unserem Selbstverstandnis in Verbindung zu
bringen, brauchen wir eine philosophische Anthropologie, die empiri-
sche Informationen kritisch beleuchtet und konstruktiv deutet. Dem je-
weiligen Forschungsstand werden auf diese Weise zwar keine neuen Tat-
sachenbehauptungen hinzugefiigt, aber Einsichten in Bedingungs- und
Verweisungszusammenhinge. Zudem mochte die philosophische An-
thropologie weitere humanwissenschaftliche Forschungen anregen. An-
thropologische Aussagen bilden deshalb keinen definitiven Abschluss,
sondern eher den Auftakt fiir Gesprache und Forschungsprojekte. Eine
weitere Aufgabe der philosophischen Anthropologie ergibt sich aus dem
einfachen Umstand, dass es die Humanwissenschaften im Plural gibt,
die philosophische Anthropologie nur im Singular. Thr Ziel ist es des-
halb, der Zerstreuung des Wissens tiber den Menschen entgegenzuwir-
ken; sie muss integrativ sein. SchliefSlich ist es Sache der Philosophie, die
Orientierung am Ganzen des Menschen aufrechtzuerhalten. Deshalb ist
die philosophische Anthropologie nicht nur interpretativ und integrativ,
sondern auch holistisch. Ziel ist ein begrifflicher Rahmen, vergleichbar
den Weltmodellen der Kosmologie oder den Gesellschaftsbegriffen der
Sozialphilosophie. Mit Modellen dieser Art kann man nicht die gesamte
Welt in ihrer Komplexitit und ihrem Detailreichtum erfassen. Aber eine
solche Idee des Ganzen ist unentbehrlich, um den Stellenwert und den
Zusammenhang einzelner Aussagen oder Theorien zu erfassen.

Viertens: Die Anthropologie wiirde aber ihren Rang als philosophi-
sche Disziplin einbufSen, wenn nicht die Innenperspektive, die Perspek-
tive der ersten Person, zu ihrem Recht kommt. Die philosophische An-
thropologie muss also nicht nur die unterschiedlichen wissenschaftlichen
Sichtweisen zusammenbringen, sondern zudem die objektivierende Per-
spektive der Wissenschaften insgesamt mit der phanomenologischen He-
rangehensweise beziehungsweise unserer subjektiven Innenperspektive
verbinden. Die beiden Zuginge sind prinzipiell gleichberechtigt. Einige
Phanomene lassen sich nur aus der Ich-Perspektive erfassen (zum Bei-
spiel Intentionalitit, affektives Betroffensein, normative Einstellungen),
andere nur aus der Perspektive der dritten Person (zum Beispiel die na-
turwissenschaftlich gewonnenen Erkenntnisse tiber das menschliche Ge-
hirn). Beide Perspektiven sind miteinander verschrankt. Einerseits ist die
menschliche Innenperspektive zweifellos ein onto- und phylogenetisches

58

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Produkt, deren Entstehung, Funktion und Rahmenbedingungen aus der
AufSenperspektive beschrieben werden konnen. Andererseits beruht die-
se selbst auf einem Abstraktionsprozess aus unserem natiirlichen Welt-
zugang. Wegen der Verschrankung der beiden Perspektiven spreche ich
nicht von einer dualistischen, sondern einer dialektischen Anthropologie.

6. Weitere detaillierte Ausfithrungen sind im Rahmen dieses Artikels
nicht moglich. So seien am Ende nur drei Themen genannt, mit denen
sich die philosophische Anthropologie in den nichsten Jahren und Jahr-
zehnten wohl beschaftigen wird.

Die erste Herausforderung ist der starke Naturalismus, der dem oben
angekundigten siebenten und vorlaufig letzten Menschenbild zugrun-
de liegt. In gewisser Weise kehrt der Mensch in die Ordnung des mythi-
schen Weltbildes zuriick, allerdings ist die Natur jetzt radikal entzaubert.
Prinzipiell ist schon seit 1859 klar, dass es nur graduelle Unterschie-
de zwischen Mensch und Schimpanse gibt. Es dauerte aber eine Zeit,
bis sich die Evolutionstheorie nach einigen Fehlinterpretationen, von
denen der Sozialdarwinismus die schlimmste war, durchsetzen konnte.
Aber nicht nur die Evolutionstheorie, alle Biowissenschaften haben in
den letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Die Entdeckung
der DNS-Doppelhelix 1953 und die Entzifferung des menschlichen Gen-
codes im Jahr 2000 sind nur zwei markante Ereignisse in diesem fortlau-
fenden Prozess. Hat die Biologie nicht inzwischen sogar die Physik als
wissenschaftliche Leitdisziplin abgelost? Auf jeden Fall wurde die Grenze
zwischen dem Anorganischen und dem Organischen, von deren Existenz
viele Philosophen fest iiberzeugt waren, definitiv niedergerissen. In einem
monistischen Materialismus, wie ihn die moderne Wissenschaft nahe-
legt, ist eine physikalistische Theorie des Menschen prinzipiell moglich,
wenn auch faktisch noch in weiter Ferne. Doch schon jetzt behaupten
die Naturalisten, Phinomene des menschlichen Daseins wie moralisches
Handeln, Liebe, spirituelle Erfahrungen und so weiter erkldren zu kon-
nen; ehrwurdige Begriffe wie »Selbstbewusstsein« und » Willensfreiheit«
werden in Frage gestellt. AufSer der Soziobiologie und der evolutionaren
Psychologie hat dazu vor allem die neurobiologisch ansetzende Hirnfor-
schung beigetragen. Zumindest wissen wir jetzt, dass sich unser angebli-
ches Spezialorgan nur graduell von dem verwandter Tiere unterscheidet.
Die philosophische Anthropologie kann auf solche Forschungsergebnisse
nicht mit Arroganz und Ignoranz reagieren. Man muss sich ernsthaft die
Frage stellen, inwieweit das naturalistische Menschenbild zutreffend ist
und welche menschlichen Eigenschaften sich nicht naturalisieren lassen.*

22 Vgl. Keil/Schniadelbach (Hg.), Naturalismus (2000); Goebel/Hauk/Kruip (Hg.),
Probleme des Naturalismus (2004); Beck, Ein neues Menschenbild? (2013).

59

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

Die zweite Herausforderung ist der Transhumanismus.*> Damit sind
die technischen Bemithungen gemeint, unseren Organismus, einschlief3-
lich des Gehirns, teilweise oder ganz so umzugestalten, dass die Gren-
ze des Menschlichen gleichsam nach vorne tiberschritten wird. Dahinter
steht die alte Idee vom Neuen Menschen. Es gibt zwei grofSe Fraktionen
innerhalb des Transhumanismus. Die erste setzt auf die Kombination
der Reproduktionsmedizin, der Gentechnik und der Keimbahnmanipu-
lation, auf Reprogenetik.** Auf diese Weise konnte man in den nichsten
Jahrzehnten nicht nur die menschliche Fortpflanzung optimieren und
viele Krankheiten beseitigen, sondern auch in das menschliche Erbgut
eingreifen. Zunichst liefSen sich genetische Defekte, dann die Anlagen
zu unerwinschten Eigenschaften beseitigen, um schliefSlich konstruk-
tiv unsere DNS-Struktur zu verbessern. Noch radikaler sind die Vor-
schlage der computertechnischen Version des Neuen Menschen.>s Die
menschlichen Rechenkapazititen konnten mit Implantaten bis ins Un-
endliche gesteigert werden. Letztlich soll der »Geist« ganzlich von un-
serem schwachen und vergianglichen Korper abgekoppelt werden, da-
mit die Evolution auf einem neuen, leistungs- und widerstandsfihigeren
Substrat weitergehen kann.

Der Transhumanismus muss auch deshalb als Herausforderung ernst
genommen werden, weil er eine Kombination klassischer Menschenbil-
der darstellt. In ihrer Ablehnung des real existierenden Menschen folgen
die Transhumanisten den Pessimisten; die Technikfixierung haben sie aus
dem prometheischen Weltbild tibernommen. Die Computertechniker ra-
dikalisieren die alte metaphysische Unterscheidung zwischen Geist und
Korper. Weil eine der grofsen Hoffnungen der Transhumanisten in der
Uberwindung des Todes liegt, treten sie auch das Erbe der Religion an.
In ethischer Hinsicht verweisen die Transhumanisten darauf, dass sie nie-
mandem schaden wollen; das moderne Freiheitsideal wird sogar gestei-
gert, wie am Motto »mein Genom gehort mir« deutlich wird. Zudem
wollen die Transhumanisten die Menschheit besser gegen kiinftige kos-
mische Katastrophen wappnen.

Tatsachlich wird die Menschheit, so wie sie entstanden ist, auch eines
Tages vergehen. Dafiir konnten, wie bei den Dinosauriern, kontingen-
te aufSere Einflusse sorgen, etwa ein Meteoriteneinschlag mit verhing-
nisvollen Folgen. Aber selbst wenn alles einen normalen Verlauf nimmt,
ist die irdische Existenz unserer Gattung begrenzt. Die Erde hat wahr-
scheinlich gerade die Hailfte ihres Lebens hinter sich. Denn in 4 bis § Mil-
liarden Jahren wird sich die Sonne in einen Roten Riesen verwandeln,

23 Vgl. Young, Designer Evolution (2006); dagegen Fukuyama, Das Ende des
Menschen (2002).

24 Vgl. Silver, Das geklonte Paradies (1998).

25 Vgl. Kurzweil, Homo s@piens (32001).

60

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH

der die inneren Planeten verschluckt und alles Leben auf unserem Hei-
matplaneten zerstort. Die einzige Rettung fiir die Menschheit ist es wohl,
in andere Teile der unendlichen Weiten des Weltraums auszuwandern;
neuere Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass es sehr viele Pla-
neten im All gibt, von denen ein kleiner Prozentsatz lebensfreundliche
Umweltbedingungen bieten konnte.

Wichtiger aus philosophischer Sicht (und deshalb die dritte Heraus-
forderung) ist aber die Gefahr einer Selbstzerstorung des Menschen. Eine
solche wire auf unterschiedliche Weise moglich: durch einen nuklearen
Krieg, durch ein biochemisches Desaster, durch die Zerstorung unserer
naturlichen Lebensgrundlagen, durch die Ausbreitung eines neuen tod-
lichen Krankheitserregers, durch Selbstzerfleischung der Menschheit in
Biirgerkriegen, interreligiosen Konflikten und so weiter. Sicherlich kon-
nen Philosophen solche Katastrophen nicht verhindern. Dafir sind in
erster Linie gesellschaftliche Veranderungen und politische Maffnahmen
erforderlich. Aber zu den Voraussetzungen fiir ein gedeihliches Zusam-
menleben aller Menschen gehort auch ein Bewusstsein der Zusammen-
gehorigkeit, ein Wissen um Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Deshalb
darf man hoffen, dass die Bemuhungen der philosophischen Anthropo-
logie nicht vollig nutzlos sein mussen.

https://dol.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. A [ E—



https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

