
43

Mensch

Der Begriff »Mensch« ist ein unverzichtbarer Bestandteil unseres Selbst-
verständnisses und der Philosophie. Dennoch steht die philosophische 
Lehre vom Menschen (Anthropologie) vor nicht geringen Problemen, 
von denen ich einige skizzieren möchte. Danach stelle ich die deutsche 
Philosophische Anthropologie vor, die die vorwissenschaftlichen Men-
schenbilder überwindet; an ihr kann sich das systematische Nachdenken 
über den Menschen auch in Zukunft orientieren.

1. Schwierigkeiten für die Anthropologie entstehen aus Unzulänglichkei-
ten unseres Sprachgebrauchs. Man kann mehrere Verwendungsweisen 
von »Mensch« beziehungsweise davon abgeleiteten Wörtern unterschei-
den. Erstens dient »Mensch« als expressive Vokabel in einer affektiv auf-
geladenen Situation. Als Ausruf des Staunens oder des Schreckens ha-
ben »o Mensch« und »Menschenskind« eine ähnliche Funktion wie »o 
Gott« oder »Mann-o-Mann«. Philosophisch wichtiger ist zweitens die 
Möglichkeit, Wörter aus dem Umfeld von »Mensch« entweder entschul-
digend oder lobend zu verwenden. Wenn wir einerseits eine Eigenschaft 
oder eine Verhaltensweise als »typisch menschlich« bezeichnen, so han-
delt es sich in der Regel um etwas, wofür wir mit dem Hinweis auf die 
Unvollkommenheit unseres Geschlechts um Nachsicht bitten; das beste 
Beispiel ist das Sprichwort »Irren ist menschlich«. Wo es »menschelt«, 
treten menschliche Schwächen hervor. Das altgriechische Verb »anthro-
pologein« taucht einmal bei Aristoteles auf und bezeichnet dort das Trat-
schen über die negativen Eigenschaften anderer; der Großgesinnte tue so 
etwas aber nicht.1 Andererseits kann das Adjektiv »menschlich« ein gro-
ßes Lob sein und dementsprechend »unmenschlich« eine scharfe Kritik. 
Wer sich »wahrhaft menschlich« verhalten hat, darf mit unserer Bewun-
derung rechnen. Eine solche, oft mit Pathos vorgetragene Redeweise ist 
allerdings erst seit dem 18. Jahrhundert verbreitet; sie ist heute in Kom-
posita wie »Menschenwürde« und »Menschenrecht« geläufig. Wohl-
feile und politisch folgenlose Beschwörungen des Menschen oder des 
Menschlichen haben jedoch viele Philosophen dazu veranlasst, gänzlich 
auf entsprechende Ausdrücke zu verzichten. Der Satz »Wer Menschheit 
sagt, will betrügen«2 gilt sicher nicht immer, hat aber als ideologiekriti-
sche Warnung seine Berechtigung. Wir können das Wort »Mensch« drit-
tens ganz sachlich und wertneutral einsetzen, etwa beim Zählen (»Wie 

1		  Aristoteles, Nikomachische Ethik, IV 8, 1125 a 5.
2		  Schmitt, Der Begriff des Politischen (1932), 55 mit einem unbelegten Bezug 

auf Proudhon.

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


44

viele Menschen leben in Rostock?«). Denn »Mensch« ist auch ein klassi-
fikatorischer Ausdruck (»x ist ein Mensch«), jedoch mit unscharfen Ver-
wendungsregeln: Bezeichnet er eine Art oder eine Gattung? Nach heu-
tiger Kenntnis ist der Homo sapiens eine biologische Art, die als einzige 
Vertreterin ihrer Gattung (Homo), nach einer veralteten Taxonomie so-
gar als einzige der gesamten Familie (Hominidae) überlebt hat. Schwierig 
ist zudem die Abgrenzung in der phylogenetischen und der ontogeneti-
schen Dimension: Sollen wir die Neandertaler als Menschen bezeich-
nen? Ist ein Embryo im Alter von vier Monaten oder sogar schon eine 
befruchtete Eizelle ein Wesen, dem Menschenwürde zukommt? 

Auch die Etymologie hilft nicht weiter, obwohl sie zu einigen interes-
santen Spekulationen Anlass gibt. So könnten »Mann« und »Mensch« 
wortgeschichtlich zusammenhängen mit »mahnen«, dessen indogerma-
nische Wurzel auch »überlegen« und »denken« bedeutet. Der Wort
ursprung würde also mit der klassischen philosophischen Definition 
des Menschen als animal rationale konvergieren. Das lateinische Wort 
»homo« ist verwandt mit »humus«, der Erde, wie auch das hebräische 
»Adam«. Der Mensch ist also derjenige, so könnte man dies deuten, der 
aus Erde geschaffen wurde, der Erde verbunden bleibt und wieder zu 
Erde zerfallen wird. Außerdem ließe sich daraus eine Anspielung auf den 
Gegensatz von irdischen und himmlischen Wesen herauslesen. Für das 
alt-griechische Wort »anthropos« wird spekuliert, ob dieses verwandt sei 
mit »ano athron«, auf Deutsch: der Hinaufblickende. Der Mensch wäre 
demnach derjenige, dessen Kopf sich am oberen Ende des aufrechten 
Körpers befindet und der sich nicht an der Erde orientiert, sondern am 
Himmel, konkret an den Sternen, im übertragenen Sinne am Göttlichen. 

Zwei weitere Probleme ergeben sich aus der Wortbedeutung. Erstens 
ist bekanntlich in vielen indogermanischen Sprachen, außer im Deut-
schen und Niederländischen, das Wort für »Mensch« mit der Bezeich-
nung für »Mann« identisch (engl. man, frz. homme, span. hombre). Die 
Frau wurde als Männin bezeichnet. Komplementär dazu war bis ins 
20. Jahrhundert noch »das Mensch« gebräuchlich, als abschätzige Be-
zeichnung für Frauen und weibliches Hauspersonal (Plural: die Men-
scher).3 Entsprechendes gilt für das alte Hebräisch, in dem »Adam« 
für »Mensch« und für »Mann« steht. Auch im Sumerischen, das we-
der zur indogermanischen noch zur semitischen Sprachfamilie gehört, 
meint »lu« beides. Im heutigen Deutsch gibt es noch einige Wörter und 
Redewendungen, in denen diese Bedeutung hervortritt: »Mannschaft«, 
»mit Mann und Maus« sowie das unbestimmte Pronomen »man«. Im 

3		  »He, Liese, ruf ich das Mädchen, und während der Kerl sich die Pfeife stopft, 
schafft das Mensch ihm Feuer.« (Kleist, Anekdote aus dem letzten preußi-
schen Kriege (1810), 264). Ein gutes Beispiel für »das Mensch« ist auch die 
Marie aus Büchners Woyzeck.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


45

Englischen wird deshalb, wenn ausdrücklich beide Geschlechter einbe-
zogen werden sollen, von »human beings« oder »people« gesprochen. 
Zweitens bezeichnet in vielen Sprachen das Wort für »Mensch« zugleich 
die eigene Gruppe. Beispiele sind Namen wie Zuni, Kiowa, Inuit und 
viele andere. Diese und andere Unklarheiten haben dazu beigetragen, 
dass in allen Wissenschaften, ob Biologie, Soziologie oder Rechtswis-
senschaft, das Wort »Mensch« durch präzisere Begriffe ersetzt wurde: 
Homo sapiens, Individuum, Person und so weiter. Ein prominentes Bei-
spiel aus der Philosophie des 20. Jahrhundert ist Martin Heidegger, der 
nicht vom Menschen, sondern vom Dasein sprach.

2. Philosophisch hat es sich oft als fruchtbar erwiesen, Begriffe dadurch 
zu bestimmen, dass man sich an Gegenbegriffen oder Leitdifferenzen 
orientiert. Das gilt auch für den Ausdruck »Mensch«. Diese Verfahrens-
weise lässt sich sogar selbst anthropologisch deuten: Wir Menschen kön-
nen uns unserer Identität nur bewusst werden im Kontrast zum Anderen 
oder zumindest auf dem Umweg über die Alterität. Historisch wichtige 
Gegenbegriffe waren »Gott« und »Maschine«, aber immer schon spiel-
te die Unterscheidung von den (anderen) Tieren eine wichtige Rolle. Vor 
allem seit der wissenschaftlichen Revolution, die Darwins Evolutions-
theorie bewirkte, stellt der Tier-Mensch-Vergleich alle anderen Entgegen-
setzungen in den Schatten; auch das lebensweltliche Verständnis dessen, 
was uns als Menschen charakterisiert, nimmt oft diesen Ausgangspunkt. 
Dennoch sind auf der metatheoretischen Ebene gegen den üblichen Tier-
Mensch-Vergleich einige grundsätzliche Bedenken vorzubringen. 

Erstens: Aus biologischer Sicht ist der Mensch (Homo sapiens) eine 
Art. Der Begriff »Tier« hingegen umfasst Arten, Gattungen, Familien, 
Ordnungen, Klassen und so weiter. Es ist offensichtlich unsinnig und 
»anthropologischer Größenwahn«4, Millionen von Tierarten der einen 
einzigen Art Homo sapiens gegenüberzustellen. Bereits Platon machte 
sich über die Aufteilung in Pflanzen, Tiere und Menschen lustig: Die Kra-
niche würden unterscheiden zwischen Pflanzen, Tieren und Kranichen.5 
Günther Anders hat vorgeschlagen, auch einmal etwas über die Stellung 
des Pferdes im Kosmos zu schreiben.6 An diesen Polemiken ist richtig, 
dass jede Art mindestens eine Eigenschaft besitzt, die sie (wie man so 
schön sagt) einzigartig macht.

Wenn die generalisierende Gegenüberstellung von Mensch und Tier 
entfällt, bricht auch das klassische Stufenschema zusammen. Dieses be-
ruhte vor allem auf der aristotelischen Definitionsmethode und führte 

4		  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 386.
5		  Platon, Politikos, 263 d.
6		  Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, Bd. II (1980), 129, vgl. ebd., Bd. 

I (1956), 327.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


46

deshalb zu einer differentia specifica, zu einem wesentlichen Unterschied 
zwischen Mensch und Tier. Ganz abgesehen von dem fragwürdigen Es-
sentialismus, der damit verbunden ist, stimmt es einfach nicht, dass der 
Mensch alle Eigenschaften der Tiere besitzt plus die eine spezifische Dif-
ferenz. Der in diesem Zusammenhang oft verwendete Spruch »Alles Tie-
rische findet sich im Menschen, aber nicht alles Menschliche im Tier« ist 
falsch. Es gibt zwar Eigenschaften, die wir Menschen mit allen Tieren ge-
meinsam haben, beispielsweise sinnliche Wahrnehmung und räumliche 
Bewegung. Aber zum einen haben die Wahrnehmungen von Amöben, 
Fledermäusen und Menschen wenig gemein; der Vergleich ist also nicht 
sehr informativ. Zum anderen gibt es nicht für alle relevanten Merkma-
le, die die verschiedenen Arten, Gattungen, Familien und so weiter der 
Tiere haben, bei uns Äquivalente.

Zweitens sollten wir uns davor hüten, die Naturgeschichte als Fort-
schritt und die biologische Taxonomie als Wertordnung zu verstehen. Es 
fehlt der einheitliche objektive Maßstab, um die funktionalen Leistungen 
der verschiedenen Tiere mit unseren menschlichen Kompetenzen verglei-
chen zu können. Instinktive Verhaltensweisen, bedingte Reflexe und er-
lernte Handlungen lassen sich nicht ohne weiteres hierarchisch ordnen. 
Stattdessen bieten sich abstrakte Kriterien wie reproduktiver Erfolg (Ver-
mehrung der Anzahl der Angehörigen einer Art), morphologische Kom-
plexität und Umweltanpassung an. Aber auch die Anwendung dieser 
Parameter kann die Fortschrittshypothese nicht belegen. Bevölkerungs-
vermehrung hat viele negative Nebenwirkungen (ökologische Schäden, 
Steigerung der intraspezifischen Aggressivität und so weiter). Auch ein 
Komplexitätszuwachs ist keineswegs nur positiv zu bewerten: Komple-
xe Organismen verbrauchen mehr Energie, entwickeln größere destruk-
tive Kräfte, sind anfälliger für innere und äußere Störungen und so wei-
ter. Die optimale Anpassung an die eigene ökologische Nische finden wir 
eher bei primitiven Organismen wie Bakterien und Insekten. Überhaupt 
hat die Evolution, wie jede intensive Beschäftigung mit Flora und Fau-
na schnell bestätigt, auf vielen Zweigen des großen Baumes der Natur 
Meisterwerke und Spitzenleistungen hervorgebracht. Der evolutionäre 
Prozess lässt sich nicht teleologisch deuten; am besten unterlassen wir 
seine normative Bewertung.

Drittens ist der Status des Begriffs »Art« zu klären. Sowohl nomina-
listische als auch begriffsrealistische Positionen sind zurückzuweisen. Ein 
konsequenter Nominalismus müsste auf den Begriff der Art gänzlich ver-
zichten, weil es für ihn nur Individuen gibt, die untereinander mehr oder 
weniger Gemeinsamkeiten aufweisen. Arten wären nach dieser Auffas-
sung beliebige Konstrukte, die etwa von den jeweiligen Interessen des 
erkennenden Subjekts abhängen. Richtig ist, dass alle mehrzelligen bio-
logischen Lebewesen nicht nur eine numerische, sondern auch eine qua-
litative Identität aufweisen, also außer ihrem raumzeitlichen Standort 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


47

durch mindestens ein Merkmal eindeutig als Individuum zu identifizie-
ren sind. Selbst eineiige Zwillinge sind bloß genotypisch identisch, un-
terscheiden sich aber phänotypisch, schon aufgrund unterschiedlicher 
Umweltbedingungen im Mutterleib. Gegen den Nominalismus spricht 
aber, dass die Gesamtheit aller biologischen Individuen keineswegs kon-
tinuierlich oder chaotisch über ein Spektrum verstreut ist. Die Mengen-
bildung innerhalb des Reichs des Lebendigen ist nicht schwer zu erken-
nen. Tatsächlich haben isolierte Bergstämme in Neuguinea, weitgehend 
unabhängig von praktischen Erwägungen, exakt dieselben Arten unter-
schieden wie moderne Biologen.7 Die Rede von Arten hat also einen 
Rückhalt in der Realität. Deshalb lassen sich bessere und schlechtere Art-
konzepte argumentativ unterscheiden. Problemlos zurückweisen kann 
man beispielsweise die alte chinesische Klassifikation der Tiere, die Mi-
chel Foucault am Anfang seiner Schrift Die Ordnung der Dinge zitiert 
und die ohnehin nur eine literarische Fiktion ist. Ein anderes Beispiel 
ist die Einteilung der Menschen in Hellenen und Barbaren, die, wie Pla-
ton sehr richtig feststellte, viel schlechter ist als die in Männliches und 
Weibliches.8 Ebenso unbrauchbar wäre es, alle Lebewesen, die 65 bis 75 
kg wiegen, zu einer Art zusammenzufassen, obwohl dies für bestimmte 
Zwecke nützlich sein könnte, etwa für die Berechnung der Kapazitäten 
eines Transportmittels. 

Diese Argumente könnten für einen Begriffsrealismus sprechen. In 
der Tradition des Platonismus behaupten dessen Vertreter, dass es eine 
begrenzte Anzahl unveränderlicher Formen gibt, die sich in den Indivi-
duen verkörpern oder sogar eine gesonderte Existenzform aufweisen. 
Abweichungen vom Urbild sind bloß akzidentiell und zufällig sowie in 
normativer Hinsicht als Verfall oder minderwertige Gestalt zu bewerten. 
Auch Entwicklungsprozesse wurden traditionell als unmöglich angese-
hen oder abgelehnt. Demgegenüber ist festzuhalten, dass sowohl Abwei-
chungen als auch Veränderungen wesentlich sind. Zum einen könnte der 
Evolutionsprozess ohne die genetische Variabilität innerhalb einer Popu-
lation gar nicht vorangehen; nur die Unterschiede erlauben die Selekti-
on der fittesten Individuen. Die Variabilität ist also, essentialistisch for-
muliert, das »Wesen« der Evolution und somit auch der Art »Mensch«. 
Wir können bestenfalls einen Durchschnittswert bilden. Wegen der sta-
tistischen Verteilung der Individuen über ein bestimmtes Spektrum wird 
dieser nur durch eine sehr kleine Minderheit repräsentiert; es kann sogar 
passieren, dass es für ihn überhaupt keine Vertreter gibt. Zum anderen 
haben sich die gesamte Streuung und damit auch der Durchschnittswert 
dessen, was die biologische Art des Homo sapiens ausmacht, zweifellos 

7		  Lévi-Strauss, Das wilde Denken (1962), 19f.; Mayr, Das ist Biologie (2000), 
182.

8		  Platon, Politikos, 262 d/e.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


48

im Laufe der Naturgeschichte verändert. Es gibt also keine im Ideen-
himmel abgespeicherten Muster für jede Art. Dies lässt sich anschaulich 
am Beispiel der Körpergröße erläutern. Die durchschnittliche Länge der 
Menschheit ist im Laufe der letzten Jahrzehnte gestiegen, aufgrund ge-
sünderer Ernährung, verbesserter medizinischer Versorgung und so wei-
ter. Selbstverständlich darf man nun diesen Durchschnittswert (»Nor-
malität«) nicht mit »Norm« (also einer moralischen oder rechtlichen 
Vorschrift) verwechseln; was normal ist, muss keineswegs normativ ver-
langt sein.

Auf Grund dieser Überlegungen ist in anthropologischen Zusammen-
hängen der Konzeptualismus die beste Lösung: Real existieren zwar nur 
Individuen; aber wir verfügen nicht bloß über Eigennamen, sondern 
auch über einen Allgemeinbegriff wie »Mensch«, mit dem wir uns auf 
alle Lebewesen beziehen, die mindestens ein gemeinsames Merkmal be-
sitzen, das wir identifizieren können. Die Zusammenfassung der Indivi-
duen zu einer Art beruht auf einem konstruktiven Akt, der aber nicht 
von irgendwelchen Zwecksetzungen abhängig, sondern empirisch über-
prüfbar ist. Dabei kann es sich herausstellen, dass bestimmte Arten (etwa 
das Einhorn) gar keine Vertreter haben, dass zwei Arten tatsächlich nur 
eine bilden, eine Art in zwei zerfällt und so weiter. Solche Falsifikati-
onen sind nur mittels bewährter wissenschaftlicher Theorien möglich. 
Grundlegend ist die von Charles Darwin begründete Evolutionstheorie, 
nach der Arten Abstammungsgemeinschaften sind, die sich in der Zeit 
zurückverfolgen lassen. Dieser Ansatz ist aber unzureichend, weil mit 
ihm die Aufspaltung einer Art in zwei neue nicht berücksichtigt werden 
kann. Eine anspruchsvollere Version bestimmt Arten als Reproduktions-
gemeinschaften: Individuen einer Population gehören dann zur selben 
Art, wenn sie untereinander fortpflanzungsfähige Nachkommen zeugen 
können.9 Beispielsweise bilden sowohl Pferde wie Esel eine Art; sie kön-
nen zwar auch miteinander Nachkommen zeugen, nämlich das Maultier 
beziehungsweise den Maulesel, aber solche Tiere sind in der Regel nicht 
selbst fortpflanzungsfähig. 

Trotz dieser kritischen Überlegungen kann die Methode des Vergleichs 
in der philosophischen Anthropologie eine wichtige Rolle spielen. Sinn-
voll sind sicherlich (a) Vergleiche unserer Art mit ausgestorbenen Vor-
läufer-Arten, etwa den Neandertalern oder den Australopethicinen, (b) 
Vergleiche unserer Gattung mit nahe verwandten Gattungen, vor allem 
den großen Affen, sowie (c) Vergleiche einzelner Eigenschaften (Körper-
bau, Verhaltensweisen und so weiter) mit ähnlichen Eigenschaften bei 
anderen Tieren. Man darf aber nicht vergessen, dass es sich dabei immer 
um den Vergleich von Konzepten handelt, der möglichst werturteilsfrei 
vorgenommen werden sollte.

9		  Mayr, Das ist Biologie (2000), 177–185.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


49

3. Das dritte große Problem für das anthropologische Denken ist die 
Vielzahl möglicher inhaltlicher Bestimmungen des Menschen. Man kann 
ohne große Mühe 1111 Antworten auf die Frage »Was ist der Mensch?« 
und 203 verschiedene Homo-Definitionen zusammenstellen.10 Diese las-
sen sich aber, wie vor allem Max Scheler in seinem Aufsatz Mensch und 
Geschichte (1926) gezeigt hat, zu wenigen »Grundtypen der Selbstauf-
fassung des Menschen« zusammenfassen.11 In Anlehnung an Schelers 
Typologie unterscheide ich sieben Menschenbilder, wobei das letzte und 
modernste jedoch erst am Ende dieses Artikels vorgestellt wird. Es han-
delt sich jeweils um Idealtypen, von denen unterschiedliche Mischfor-
men auftreten können. Zudem ist die dargestellte Abfolge nur begrenzt 
chronologisch zu verstehen und auf eine Bewertung wird ausdrücklich 
verzichtet. Ich beschränke mich auf wenige Aspekte der Ontologie, Ethik 
und Metaphysik. 

Das erste Menschenbild, das von Scheler nicht erwähnt wird, besagt, 
dass der Mensch ein Glied in einem umfassenden Zusammenhang ist, 
in der großen Kette der Wesen, die alles Seiende umfasst, vom Anorga-
nischen bis zu den Göttern. Dieses Modell findet sich in den mythischen 
Weltbildern aller Kulturen und in der gesamten Geschichte des abend-
ländischen Denkens bis zur Moderne.12 Auch der Kreislauf des Lebens 
(Samsara) aus dem klassischen indischen Denken ist ein Beispiel. Die 
zugrunde liegende Ontologie ist monistisch; es existieren keine unüber-
windbaren Schranken zwischen Tieren, Menschen und Göttern. Wich-
tig ist jedoch die hierarchische Anordnung der Kettenglieder. Dabei hat 
der Mensch keineswegs den höchsten Wert; vielmehr wird ihm meis-
tens, sogar noch beim frühen Kant, eine mittlere Position zugeschrie-
ben.13 Andere Lebewesen sind vollkommener, klüger und moralischer 
als der Mensch. Dies können Elfen, Zentauren und andere Fabelwe-
sen sein, aber auch real existierende Tiere. Im antiken Denken, etwa 
bei Aristoteles, sind die Sterne wertvoller als der Mensch.14 Im mittel-
alterlich-christlichen Weltbild stehen zwischen uns und Gott die Engel 
und die himmlischen Heerscharen. Allerdings wird dem Menschen oft 
eine Schlüsselrolle zugesprochen. Er hätte einen privilegierten Zugang 
zum Göttlichen oder die Aufgabe, das Allerheiligste zu bewachen, so 
bei Heidegger als Hirt (lat. pastor) des Seins. Eine raffiniertere Versi-
on dieses Menschenbilds ist das Mikrokosmos-Makrokosmos-Modell. 
Der Mensch ist kein Glied einer Kette, vielmehr repräsentiert er diese 

10		 Mäckler/Schäfers (Hg.), Was ist der Mensch…? (1989); Lenk, Konkrete Hu-
manität (1998), 49–71.

11		 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 122f.; vgl. Scheler IX: Die Stel-
lung des Menschen im Kosmos (1928), 11.

12		 Vgl. Lovejoy, Die große Kette der Wesen (1936).
13		 Kant, I: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), 386.
14	 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VI 7, 1141b 1.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


50

in ihrer Gesamtheit; als kleine Welt spiegelt er die große Ordnung. Be-
sonders ausgeprägt ist dieses Modell im chinesischen Denken, sowohl 
im Harmonieideal des sogenannten Universismus wie in den Lehren der 
klassischen philosophischen Strömungen. Man findet es aber auch in 
der abendländischen Geistesgeschichte, vom Stoizismus über das Renais-
sance-Denken bis hin zu Rudolf Hermann Lotze. Der Grundgedanke 
ist, dass es zwischen Mensch, Gemeinwesen und Kosmos eine Struk-
turanalogie gibt. Beispielsweise werden Parallelen hergestellt zwischen 
der Hierarchie unserer wichtigsten Seelenkräfte (Fühlen, Wollen, Den-
ken), dem menschlichen Körper (Unterleib, Herz, Kopf), dem Staats-
aufbau (Bauern, Krieger, Könige) und der Ordnung der Natur (Pflanze, 
Tier, Mensch). Ethisch folgt aus diesem Menschenbild, dass es am bes-
ten ist, sich der bestehenden Ordnung anzupassen. Wenn diese gestört 
sein sollte, muss man in den Ausgangszustand zurückkehren; Verände-
rungen sind generell nicht wünschenswert. Im besten Fall entsteht aus 
diesem holistischen Weltbild die Solidarität mit allem Lebendigen bezie-
hungsweise die Idee einer umfassenden Sympathie. Verbreitet ist die Auf-
fassung, dass man nach dem Tod in veränderter Gestalt weiterexistiert, 
etwa in anderen Lebewesen. 

Während das holistisch-mythische Weltbild monistisch ist, ist das re-
ligiöse dualistisch. Es gibt zwei Sphären, die allerdings nicht denselben 
Wert haben; vielmehr ist die eine gut, die andere schlecht. Das historisch 
früheste Beispiel ist wahrscheinlich die aus Persien stammende Lehre des 
Zarathustra. Eine wichtige Zäsur bildet nach Ansicht von Karl Jaspers 
die Achsenzeit, im Kern das sechste bis vierte vorchristliche Jahrhundert. 
Die erste Sphäre wird nun als transzendent gedacht, als ein Jenseits, das 
vollkommener und mächtiger ist als die Sphäre des Diesseits. Allein der 
Mensch steht im Schnittpunkt beider Sphären; nur er als einziges Lebe-
wesen wird aus dem Zusammenhang des Natürlichen herausgenommen. 
Dieses Menschenbild ist im Christentum eigentümlich gebrochen: Auf 
der einen Seite ist der Mensch das Ebenbild Gottes, auf der anderen Sei-
te ist er durch die Erbsünde ein für alle Mal dem Bösen verfallen. Hinzu 
kommt die paradoxe Figur des Heilands, zum einen Mensch, zum ande-
ren Gottes Sohn. Der Islam ist insofern konsistenter: Der Mensch steht 
höher als alle Engel und Geister; Satan, der sich nicht vor dem Menschen 
niederwerfen wollte, wurde daraufhin gestürzt.15 Zwar kennt auch der 
Islam die Sündhaftigkeit des Menschen, aber keine Erbsünde; prinzipi-
ell ist der Mensch gut. Ethisch folgt aus dem religiösen Weltbild der ab-
solute Gehorsam gegenüber Gott und (man könnte sagen, als Entschä-
digung dafür) die Herrschaft des Menschen über die entgötterte Natur. 
Zwar ist das Weltbild dualistisch, aber nicht unbedingt das Menschen-
bild; denn die religiösen Hoffnungen richten sich, im frühen Christentum 

15		 Koran, 15. Sure, 30ff. u. 38. Sure, 73ff.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


51

und der neuzeitlichen Theologie ebenso wie im Islam, auf die Auferste-
hung der ganzen Person. 

Vom religiösen Weltbild zu unterscheiden ist das metaphysische. Bei-
de sind dualistisch, aber im metaphysischen Weltbild gibt es keine per-
sonale Gottheit, sondern eine ideelle Ordnung des Kosmos, ein Weltge-
setz, bei den alten Griechen ist es der Logos, in Indien das transzendente 
Dharma. Dieses Weltbild beherrscht die abendländische Philosophiege-
schichte von Heraklit und Parmenides bis Hegel. Der Mensch ist zoon 
logon echon beziehungsweise animal rationale. Durch seine Vernunft hat 
er als einziges Wesen auf der Erde teil an der nicht sichtbaren Struktur 
der Welt. So wie die Welt ist auch der Mensch in sich zerrissen, in Leib 
und Seele, in Sinnlichkeit und Vernunft, in sterbliche und unsterbliche 
Komponenten. Nicht die ganze Person wird auferstehen, vielmehr exis-
tiert allein die Seele fort. Im Abendland findet sich ein solcher Dualis-
mus im Platonismus. In Abweichung davon vertritt der Aristotelismus 
einen Trialismus: Der Leib und auch die Seele als Lebensprinzip sind 
vergänglich; ewig ist allein der Geist, an dem wir partizipieren; eine in-
dividuelle Unsterblichkeit gibt es insofern nicht. Ethisch folgt aus die-
sem Menschenbild das Bestreben, sich vom Sinnlichen zu lösen und das 
Nichtvernünftige auszuschalten; auch im klassischen indischen Denken 
ist es das höchste Ziel, das Selbst aus seinem irdischen Gefängnis zu be-
freien. Das Verhältnis zur äußeren Natur ist demgegenüber unwichtig; 
dem Handeln ist die Seelenruhe, die versunkene Betrachtung oder die 
Meditation vorzuziehen (vita contemplativa). – Eine abgeschwächte mo-
derne Variante dieses Menschenbildes ist die Lehre vom animal symbo-
licum, wie wir sie etwa bei Charles Sanders Peirce oder Ernst Cassirer 
finden. Nicht die Vernunft, sondern unsere Kompetenz der Zeichenver-
wendung oder der Symbolisierung gilt als das wesentliche Merkmal des 
Menschen; durch diese erhebt er sich über die anderen Lebewesen und 
kann die Ordnung alles Seienden erfassen.

Das vierte Menschenbild, das im Europa der Neuzeit immer stärker in 
den Vordergrund tritt, ist der homo faber. Ansätze zu diesem promethe-
ischen Menschenbild finden sich schon in der Renaissance; paradigma-
tisch für die spätere Entwicklung sind die Konzepte von Francis Bacon 
und Karl Marx. Der Mensch ist kein besonderes Lebewesen, er ist nicht 
mächtig und vollkommen, aber er kann es werden, wenn er seine Anla-
gen entwickelt; die Sonderstellung des Menschen ist nicht gegeben, son-
dern aufgegeben. Um die Natur zu beherrschen, setzt er eigentätig ge-
schaffene technische Hilfsmittel ein; deshalb kann man den Menschen 
auch, wie zuerst Benjamin Franklin, als tool-making animal bezeich-
nen. Eine wichtige Prämisse ist die Freiheit des Menschen, in schwa-
cher Form als Entbundenheit von strenger Umwelteinpassung, in starker 
Form als absolute Willensfreiheit. Ethisch impliziert diese Anthropolo-
gie das Streben nach Naturbeherrschung oder einen Utilitarismus des 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


52

größten Glücks der größten Zahl. Individuelle Unsterblichkeit ist nicht 
vorgesehen, aber ein Weiterleben durch ruhmreiche Taten und vor allem 
in der Gattung, deren zukünftigen Generationen man ein besseres Leben 
zu verschaffen bemüht ist. An die Stelle von Religion und Metaphysik 
tritt der Fortschrittsglaube: Die Menschheit entwickelt sich permanent 
zum Besseren; die Individuen befinden sich gleichsam in einem Strom, 
der sie mit nach oben reißt.

Die bisher aufgezählten Menschenbilder sind alle mehr oder weniger 
optimistisch: Der Kosmos ist im Grunde richtig aufgebaut; der Mensch 
ist das Ebenbild Gottes oder hat teil am Weltgesetz; er kann sich sei-
ne eigene Welt schaffen. Dazu steht das folgende pessimistische Men-
schenbild in einem krassen Gegensatz. Der Mensch ist unvollkommen, 
schwach oder sogar böse. Alle großen Leistungen, die nicht geleugnet 
werden, sind nur Kompensationen der menschlichen Schwäche und 
Ohnmacht, motiviert durch Machtstreben oder Hybris, zudem extrem 
gefährdet. Biologisch ist der Mensch ein Mängelwesen, ein Irrläufer der 
Evolution, ja ein Untier. Was uns vor den Tieren auszeichnet, ist tatsäch-
lich (wie im metaphysischen Menschenbild behauptet) unsere Vernunft 
– aber das ist gerade das Problem: Die Hypertrophie unseres Gehirns 
hat wichtige Lebensinstinkte verdrängt oder zerstört; Arbeit und Tech-
nik treten an die Stelle von Liebe und Kunst. Der Leib-Seele-Dualismus 
wird vorausgesetzt, aber seine Bewertung umgedreht: Der Mensch muss 
sich aus dem Würgegriff der Vernunft befreien. Nicht das Apollinische, 
die Klarheit der Vernunft, das Licht der Aufklärung gilt als Maßstab, 
sondern das Dionysische, das Chaos der Leidenschaften, das Dunkel 
esoterischen Raunens. Ebenso wird das prometheische Menschenbild 
in sein Gegenteil verkehrt: Der Mensch verfügt tatsächlich über beson-
dere Handlungsfähigkeiten, die jedoch in erster Linie Zerstörungskräfte 
sind. Ansätze für diese Auffassung gibt es zu allen Zeiten; die defizitä-
re Ausstattung des Menschen ist bereits Thema des Prometheus-Mythos 
in Platons »Protagoras«. Solange jedoch alles in einem teleologischen 
Kontext steht, konnte das Mängelwesen-Konzept positiv gewendet wer-
den: Gerade weil der Mensch nicht optimal ausgestattet ist, entwickelt 
er seine herausragenden Fähigkeiten. Erst nach dem Zusammenbruch 
der Teleologie bekommt die Mängelwesen-Diagnose ein pessimistisches 
Vorzeichen, schon bei David Hume, dann bei Arthur Schopenhauer und 
Friedrich Nietzsche. Große Meinungsunterschiede bestehen hinsichtlich 
des Zeitpunktes, seit dem es bergab ging. Als Daten werden angebo-
ten: 1968, 1914, 1789, das fünfte vorchristliche Jahrhundert oder sogar 
der Beginn der Menschwerdung. Ethisch folgt aus diesem Menschenbild 
die Forderung nach Askese, tendenziell sogar nach Selbstvernichtung. 
Manchmal verbindet sich dies mit der Hoffnung auf Erlösung. 

Das sechste und für Scheler letzte Menschenbild betont als besonde-
res Merkmal nicht die Verbundenheit mit dem Göttlichen, die Vernunft 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


53

oder unsere Arbeitsfähigkeit, sondern unsere Moralität. Wie im pro-
metheischen Menschenbild wird ein tätiges Leben propagiert (vita acti-
va), aber nicht als die Aktualisierung unserer technisch-pragmatischen, 
sondern unserer moralisch-sittlichen Kompetenzen. Der große Unter-
schied zum religiösen, metaphysischen und prometheischen Menschen-
bild ist, dass jede Rückendeckung durch Gott, Weltgesetz oder Geschich-
te fehlt. Scheler spricht deshalb zu Recht von einem »postulatorischen 
Atheismus des Ernstes und der Verantwortung«.16 Der Mensch ist das 
einzige (uns bekannte) Lebewesen, das sich dem Sittengesetz unterstellen 
und ihm folgen kann. Deshalb hat der Pessimismus Recht, dass nur der 
Mensch zum Bösen fähig ist; diese Möglichkeit ist aber keine Notwen-
digkeit, sie sollte vielmehr als Herausforderung begriffen werden. Als 
Vertreter nennt Scheler seine Zeitgenossen Nicolai Hartmann und Diet
rich Heinrich Kerler. So unterschiedliche Denker wie Jean-Paul Sartre 
und Hans Jonas heben ebenfalls unsere absolute Verantwortung hervor. 
Auch Kant favorisiert ein moral-zentriertes Menschenbild; durch seine 
Zweiweltenlehre und die moraltheologischen Postulate entfernt er sich 
jedoch wieder davon. Denn dem moralischen Menschenbild, das Scheler 
meint, liegt eine Form des heroischen Realismus zugrunde: Wir sollten 
moralisch handeln, obwohl wir wissen, dass wir in einer a-moralischen 
Welt leben und dass wir als endliche und sterbliche Wesen keinen Lohn 
für unsere Taten erwarten dürfen. 

Außer der Vielfalt, ja Unvereinbarkeit und Gegensätzlichkeit dieser 
sechs Menschenbilder sind einige weitere Umstände bemerkenswert. Ers-
tens ist in ihnen allen der Mensch auf irgendeine Weise privilegiert, zum 
Positiven oder (wie im Pessimismus) zum Negativen, im Sinne einer Er-
lösungshoffnung oder einer Aufgabenlast. Wahrscheinlich ist es für Zwe-
cke der Selbsterhaltung und Selbststeigerung funktional, sich für zentral 
zu halten. Dafür spricht auch die Tatsache, dass die Ideologie des auser-
wählten Volkes immer wieder auftaucht, von den Juden über die Deut-
schen bis zu den Amerikanern. Sogar jeder Einzelne braucht wohl einen 
Schuss Narzissmus, um sein Leben zu meistern. Aber das, was funkti-
onal ist, muss nicht wahr sein – zumindest bedürfte die Sonderstellung 
des Menschen eine von ihrer Zweckmäßigkeit unabhängigen Rechtfer-
tigung. 

Zweitens bleibt der Status dieser Menschenbilder unklar. Nicht nur 
sind sie meistens bloß implizit in Weltbildern enthalten. Selbst aus der 
klassischen Philosophie der Antike kennen wir keine Schriften, die sich 
ausdrücklich mit dem Menschen beschäftigen. Der Prozess der Bewusst-
werdung der Menschheit dauerte eben lange und ist auch heute noch 
nicht abgeschlossen. Darüber hinaus war nie klar, ob die anthropolo-
gischen Aussagen deskriptiv oder normativ zu verstehen sind. Das ist 

16		 Scheler, IX: Mensch und Geschichte (1926), 142.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


54

nicht verwunderlich, denn die Unterscheidung zwischen Seins- und Sol-
lensaussagen ist erst seit dem 18. Jahrhundert bekannt. Die Leitdifferenz 
aller klassischen Weltbilder ist nicht Sein und Sollen, sondern Sein und 
Schein (beziehungsweise Wesen und Erscheinung): Was dem Ideal nicht 
entspricht, wird als defizitäres Oberflächenphänomen abgewertet. Inso-
fern sind die genannten Menschenbilder essentialistische Hintergrun-
dannahmen für Alltagsleben, politisches Handeln und religiöse Vorstel-
lungen der Menschen. Ein solcher Essentialismus ist nicht mehr haltbar. 
Zumindest darf man ihn nicht normativ-praktisch wenden: Auch wenn 
sich eine wesentliche Differenz des Menschen zu den Tieren finden ließe, 
ergibt sich daraus nicht notwendigerweise ein Maßstab für unser Selbst-
verständnis und unser Leben. Auch Zwillinge machen ihre Identität nicht 
an den minimalen Unterschieden untereinander fest. 

Drittens waren diese krypto-normativen Menschenbilder bis ins 20. 
Jahrhundert exklusiv. Oft bezog man sie nur auf die erwachsenen männ-
lichen Mitglieder der privilegierten Klasse der eigenen Ethnie; für alle 
anderen Menschen sollten die entsprechenden Auffassungen gar nicht 
oder nur mit Abstrichen gelten. Charakteristisch sind einige Aussagen 
von Aristoteles: Zwar haben alle Menschen am Logos teil, aber die Kin-
der noch nicht, die Frauen ohne Entscheidungskraft und die Sklaven nur 
insoweit, dass sie Befehlen gehorchen können.17 Ein Spezifikum der aris-
totelischen Anthropologie ist zudem, dass es Sklaven von Natur gibt – 
nämlich sämtliche Nicht-Griechen, also (wie man grob schätzen kann) 
99 Prozent der Menschheit! Im alten indischen Denken haben die Un-
terschiede zwischen den Hauptkasten sogar denselben Rang wie Unter-
schiede zwischen biologischen Arten. Aufgrund dieser Einschränkungen 
finden die klassischen Menschenbilder immer wieder ihr Echo in he-
terodoxen Gegenbildern, die aber nie dominant werden konnten: die 
gefühlvolle Frau, der demütige Knecht, das unschuldige Kind. Eine be-
sonders große Rolle innerhalb der abendländischen Philosophie spielte 
dieses Kontrastprogramm in der Neuzeit, seit dem plötzlichen Kontakt 
mit völlig unbekannten Kulturen: Der edle Wilde wurde in der westli-
chen Welt zu einem wichtigen Mythos; entweder in der sanften Version 
des naturverbundenen und friedlichen Südseeinsulaners oder in der har-
ten Version des mutigen Indianers, der jeden Schmerz aushalten kann. 
Erfreulicherweise hat sich aber im 20. Jahrhundert zumindest in der aka-
demischen Philosophie der Anwendungsbereich der klassischen Men-
schenbilder ausgeweitet: Allen Angehörigen unserer Art werden jetzt die 
grundlegenden Eigenschaften zugeschrieben. Einige Philosophen fordern 
inzwischen sogar schon, über den Kreis der Menschheit hinauszugehen 
und den großen Affen dieselben Rechte zuzugestehen wie allen mensch-
lichen Personen.

17		 Aristoteles, Politik, I 4, 1254b 20f. u. I 13, 1260a 11ff.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


55

4. Alle sechs genannten Menschenbilder finden heute noch ihre Vertre-
ter. Aber philosophisch können sie nicht mehr genügen, seitdem sich 
Ende des 18. Jahrhunderts eine wissenschaftliche Anthropologie entwi-
ckelt hat, vor allem nach dem entscheidenden Durchbruch, den die Evo-
lutionstheorie von Darwin markiert. Ein »Bild« des Menschen reicht 
nicht mehr, so wenig wie eine »Weltanschauung«; das Mangelhafte wird 
in beiden Fällen schon durch die optischen Metaphern angedeutet. An 
die Stelle des Bildes sollte der Begriff treten, an die Stelle der Anschau-
ung die Theorie; Grundlage dafür können allein die empirischen Hu-
manwissenschaften sein. Auch die Philosophie darf deren Erkenntnisse 
nicht ignorieren; anthropologische Theorien dürfen dem fortgeschrit-
tenen empirischen Wissen zumindest nicht widersprechen. Apriorische, 
transzendentale oder spekulative Anthropologien sind zurückzuweisen. 

Sicherlich sind auch gegen das empirisch-wissenschaftliche Wissen ge-
wichtige Einwände möglich: Erstens ist es niemals definitiv, sondern im-
mer vorläufig. Viele scheinbar unwiderlegbare Erkenntnisse haben sich 
als falsch erwiesen. Zudem kann auch die beste Wissenschaft viele Fra-
gen nicht beantworten; außer den Rätseln, die noch zu lösen sind, gibt 
es vielleicht undurchdringliche Geheimnisse. Zweitens haben die empi-
rischen Wissenschaften Schwierigkeiten mit ihrer Selbstbegründung; das 
gilt seit Thomas Kuhn und Paul Feyerabend sogar für die vermeintlich so 
unanfechtbare Physik. Drittens kommen die empirischen Humanwissen-
schaften hinsichtlich mancher Fragen zu sehr unterschiedlichen Ergebnis-
sen; sogar intern wird in jeder Einzelwissenschaft heftig gestritten. Vier-
tens lassen sich aus den Resultaten der empirischen Wissenschaften keine 
normativen Aussagen ableiten; das wäre ein Sein-Sollens-Fehlschluss. 
Trotz dieser und anderer Einschränkungen liefern die empirischen Wis-
senschaften, vor allem im Vergleich mit den Konkurrenzangeboten von 
Mythos, Religion und Weltanschauung, die zuverlässigsten und frucht-
barsten Erkenntnisse, auch für den Gegenstandsbereich »Mensch«. In-
dizien dafür sind zum einen die weltweite Akzeptanz der modernen Na-
turwissenschaften, ihre gleichsam globale Geltung, zum anderen die 
Treffsicherheit ihrer Prognosen und die technische Anwendbarkeit ihrer 
Gesetzesaussagen, etwa in der Medizin, aber auch in Verwaltungswissen-
schaft, Organisationssoziologie, Wirtschaftspsychologie und so weiter. 

Es ist das große Verdienst der deutschen Philosophischen Anthropo-
logie, mit der Rezeption der empirischen Humanwissenschaften in ihrer 
ganzen Breite einen ersten Anfang gemacht zu haben. Als Hauptvertre-
ter dieser Strömung, die (im Unterschied zur gleichnamigen Disziplin) 
nicht mit kleinem »p«, sondern mit großem »P« geschrieben wird, gel-
ten zu Recht Max Scheler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen. Wie 
bei allen philosophischen Strömungen schwindet jedoch, wenn man sie 
aus der Nähe betrachtet, der Stammvorrat der Gemeinsamkeiten. Zwi-
schen ihren Vertretern gab es keine Kooperation, wie in der »Frankfurter 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


56

Schule« der Kritischen Theorie oder in der »Hamburger Schule« um das 
kulturwissenschaftliche Warburg-Institut, bestenfalls eine gegenseitige 
Beobachtung. Erst im Nachhinein, nach dem Zweiten Weltkrieg, wur-
de deutlich, dass es sich bei der Philosophischen Anthropologie um ei-
nen einheitlichen Ansatz mit einem gemeinsamen Forschungsprogramm 
handelte.18  

Ihr Begründer ist zweifellos Scheler. Bereits um 1915 formulierte er 
mehrere Gedanken, die Plessner und vor allem Gehlen später aufgrif-
fen.19 Erstens sei der Mensch nicht die Krone der Schöpfung, sondern 
ein (im Vergleich mit den zahllosen Tierarten) unvollkommenes Wesen. 
Zweitens zeige sich die Unvollkommenheit des Menschen gerade in sei-
ner Nichtspezialisierung. Drittens argumentiert bereits der frühe Sche-
ler kompensationstheoretisch: Denken, Werkzeuggebrauch und anderes 
sind nicht als Fortsetzungen beziehungsweise Steigerungen tierischer Ei-
genschaften zu begreifen, sondern gerade als Ersatz (Surrogat) für deren 
Fehlen. In diesen Punkten vertritt Scheler also eine pessimistische An
thropologie. Aber auch Elemente der anderen Menschenbilder kommen 
bei ihm zum Zuge: etwa die Vorstellung einer hierarchisch geordneten 
Natur sowie die partielle Rechtfertigung von Gottesbezug und prakti-
scher Intelligenz als wesentlichen Merkmalen des Menschen. Entschei-
dend für ihn ist aber, dass die Menschen sich kraft des Geistes vom Leben 
distanzieren können; mit seinem Begriff der exzentrischen Positionalität 
knüpft Plessner daran an. Jedoch ist der Geist keine mächtige Instanz (wie 
der Logos im metaphysischen Menschenbild), er ist vielmehr auf vitale 
Antriebskräfte angewiesen. Die welthistorische Mission des Menschen ist 
es, alle wesentlichen Aspekte des Seins zum Ausgleich zu bringen.

1928 publiziert Scheler mit Die Stellung des Menschen im Kosmos 
eine vorläufige Synopse seiner Anthropologie, die er wegen seines un-
erwarteten Todes kurz darauf nicht weiterentwickeln konnte. Im selben 
Jahr legt Plessner sein anthropologisches Hauptwerk Die Stufen des Or-
ganischen und der Mensch vor; zwölf Jahre später folgt Gehlen mit der 
Erstausgabe von Der Mensch. Zum Umkreis der deutschen Philosophi-
schen Anthropologie gehören einige weitere Autoren aus dem benach-
barten Ausland (Buytendijk, Portmann und andere) und aus verwand-
ten philosophischen Strömungen (Bollnow, Cassirer, N. Hartmann, Litt, 
Rothacker und andere). Wirkungsgeschichtlich wurde zunächst alles von 
Scheler überragt, der sich bereits in anderen philosophischen Diszip-
linen einen Namen gemacht hatte; nur Experten kannten Plessner. In 
den fünfziger und sechziger Jahren dominierte Gehlen, vor allem durch 

18		 Vgl. Fischer, Philosophische Anthropologie (2008).
19		 Scheler, III: Zur Idee des Menschen (1914), 171–195, hier 185 u. 192; 

vgl. Scheler, II: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik 
(1913/16), 289–294.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


57

seine zeitdiagnostischen Publikationen. In den siebziger und achtziger 
Jahren stand anthropologisches Denken unter Ideologieverdacht: Hier 
würde der Mensch als unhistorisch und nicht verbesserungsfähig kon-
zipiert; Anthropologie sei konservativ und zudem eine schlechte Onto-
logie; schließlich ignoriere man bedeutsame Differenzen, etwa zwischen 
Mann und Frau. In den neunziger Jahren kam es dann zu einer Pless-
ner-Renaissance, die allerdings keine Wiederbelebung der Philosophi-
schen Anthropologie insgesamt nach sich zog. 

Dennoch lohnt es sich, an diese Strömung anzuknüpfen, vor allem 
wenn man sie als Einheit betrachtet. Denn die Stärken der drei genannten 
Hauptvertreter liegen, sehr verkürzt gesagt, auf unterschiedlichen Ebe-
nen: Schelers Entwurf zeichnet sich aus durch die Verarbeitung klassi-
scher philosophischer Themen sowie seine Anschlussfähigkeit für Ethik 
und Metaphysik; Plessner hat die methodologischen und naturphiloso-
phischen Grundlagen der Anthropologie am besten reflektiert und führt 
seinen Ansatz am konsequentesten durch; Gehlens Konzeption besticht 
durch die Integration empirischen Wissens aus verschiedenen Diszipli-
nen. Die unterschiedlichen Konzepte können sich also ergänzen und zum 
Ausgangspunkt für weitere Überlegungen gemacht werden, für das Denk- 
und Forschungsprogramm einer neuen philosophischen Anthropologie.20 

5. Einige weitere Leitlinien für die philosophische Anthropologie möchte 
ich hier in knappen Thesen zusammenfassen.21  Erstens sollte sich diese 
Disziplin von allen normativen Ansprüchen verabschieden. Die Anthro-
pologie darf nicht an die Stelle der Ethik oder der Politischen Philosophie 
treten; dabei würde immer die Gefahr eines naturalistischen Fehlschlus-
ses bestehen. Das bedeutet selbstverständlich nicht, dass die philosophi-
sche Anthropologie nicht dennoch zu moralischen und politischen Fra-
gen etwas beitragen kann. Die letzte Entscheidung über Normen und 
Werte gebührt ihr jedoch nicht. 

Die philosophische Anthropologie ist zweitens eine unverzichtbare, 
aber nicht zentrale Disziplin der Philosophie. Sie hat einen ähnlichen 
Status wie Naturphilosophie und Kultur- beziehungsweise Sozialphilo-
sophie. Alle diese Disziplinen richten sich auf einen relativ eindeutig 
abgrenzbaren Bereich der Wirklichkeit, dem sich auch jeweils mehre-
re empirische Wissenschaften widmen. Die genannten philosophischen 
Disziplinen können für diese weder das erkenntnistheoretische noch das 
normative Fundament bereitstellen; vielmehr verarbeiten sie deren Er-
kenntnisse. Dabei ist die Aufgabe der Anthropologie am schwierigsten, 
denn zu den korrespondierenden Humanwissenschaften gehören sowohl 

20		 Vgl. Thies, Philosophische Anthropologie als Forschungsprogramm (2008), 
in diesem Sammelband als erster Text.

21		 Vgl. Thies, Einführung in die philosophische Anthropologie (³2013), 9–42.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


58

natur- als auch kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen, die we-
gen ihrer unterschiedlichen Methoden, Vokabulare und Argumentations-
weisen kaum vereinbar erscheinen. 

Drittens: In der interdisziplinären Kooperation übernimmt die phi-
losophische Anthropologie mehrere Aufgaben. Zunächst einmal ob-
liegt ihr die Deutung der humanwissenschaftlichen Erkenntnisse. Wel-
che anthropologischen Konsequenzen etwa die molekularbiologischen 
oder paläontologischen Forschungsergebnisse haben, ist keineswegs of-
fensichtlich; um diese mit unserem Selbstverständnis in Verbindung zu 
bringen, brauchen wir eine philosophische Anthropologie, die empiri-
sche Informationen kritisch beleuchtet und konstruktiv deutet. Dem je-
weiligen Forschungsstand werden auf diese Weise zwar keine neuen Tat-
sachenbehauptungen hinzugefügt, aber Einsichten in Bedingungs- und 
Verweisungszusammenhänge. Zudem möchte die philosophische An
thropologie weitere humanwissenschaftliche Forschungen anregen. An-
thropologische Aussagen bilden deshalb keinen definitiven Abschluss, 
sondern eher den Auftakt für Gespräche und Forschungsprojekte. Eine 
weitere Aufgabe der philosophischen Anthropologie ergibt sich aus dem 
einfachen Umstand, dass es die Humanwissenschaften im Plural gibt, 
die philosophische Anthropologie nur im Singular. Ihr Ziel ist es des-
halb, der Zerstreuung des Wissens über den Menschen entgegenzuwir-
ken; sie muss integrativ sein. Schließlich ist es Sache der Philosophie, die 
Orientierung am Ganzen des Menschen aufrechtzuerhalten. Deshalb ist 
die philosophische Anthropologie nicht nur interpretativ und integrativ, 
sondern auch holistisch. Ziel ist ein begrifflicher Rahmen, vergleichbar 
den Weltmodellen der Kosmologie oder den Gesellschaftsbegriffen der 
Sozialphilosophie. Mit Modellen dieser Art kann man nicht die gesamte 
Welt in ihrer Komplexität und ihrem Detailreichtum erfassen. Aber eine 
solche Idee des Ganzen ist unentbehrlich, um den Stellenwert und den 
Zusammenhang einzelner Aussagen oder Theorien zu erfassen. 

Viertens: Die Anthropologie würde aber ihren Rang als philosophi-
sche Disziplin einbüßen, wenn nicht die Innenperspektive, die Perspek-
tive der ersten Person, zu ihrem Recht kommt. Die philosophische An
thropologie muss also nicht nur die unterschiedlichen wissenschaftlichen 
Sichtweisen zusammenbringen, sondern zudem die objektivierende Per
spektive der Wissenschaften insgesamt mit der phänomenologischen He-
rangehensweise beziehungsweise unserer subjektiven Innenperspektive 
verbinden. Die beiden Zugänge sind prinzipiell gleichberechtigt. Einige 
Phänomene lassen sich nur aus der Ich-Perspektive erfassen (zum Bei-
spiel Intentionalität, affektives Betroffensein, normative Einstellungen), 
andere nur aus der Perspektive der dritten Person (zum Beispiel die na-
turwissenschaftlich gewonnenen Erkenntnisse über das menschliche Ge-
hirn). Beide Perspektiven sind miteinander verschränkt. Einerseits ist die 
menschliche Innenperspektive zweifellos ein onto- und phylogenetisches 

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


59

Produkt, deren Entstehung, Funktion und Rahmenbedingungen aus der 
Außenperspektive beschrieben werden können. Andererseits beruht die-
se selbst auf einem Abstraktionsprozess aus unserem natürlichen Welt-
zugang. Wegen der Verschränkung der beiden Perspektiven spreche ich 
nicht von einer dualistischen, sondern einer dialektischen Anthropologie. 

6. Weitere detaillierte Ausführungen sind im Rahmen dieses Artikels 
nicht möglich. So seien am Ende nur drei Themen genannt, mit denen 
sich die philosophische Anthropologie in den nächsten Jahren und Jahr-
zehnten wohl beschäftigen wird. 

Die erste Herausforderung ist der starke Naturalismus, der dem oben 
angekündigten siebenten und vorläufig letzten Menschenbild zugrun-
de liegt. In gewisser Weise kehrt der Mensch in die Ordnung des mythi-
schen Weltbildes zurück, allerdings ist die Natur jetzt radikal entzaubert. 
Prinzipiell ist schon seit 1859 klar, dass es nur graduelle Unterschie-
de zwischen Mensch und Schimpanse gibt. Es dauerte aber eine Zeit, 
bis sich die Evolutionstheorie nach einigen Fehlinterpretationen, von 
denen der Sozialdarwinismus die schlimmste war, durchsetzen konnte. 
Aber nicht nur die Evolutionstheorie, alle Biowissenschaften haben in 
den letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Die Entdeckung 
der DNS-Doppelhelix 1953 und die Entzifferung des menschlichen Gen-
codes im Jahr 2000 sind nur zwei markante Ereignisse in diesem fortlau-
fenden Prozess. Hat die Biologie nicht inzwischen sogar die Physik als 
wissenschaftliche Leitdisziplin abgelöst? Auf jeden Fall wurde die Grenze 
zwischen dem Anorganischen und dem Organischen, von deren Existenz 
viele Philosophen fest überzeugt waren, definitiv niedergerissen. In einem 
monistischen Materialismus, wie ihn die moderne Wissenschaft nahe-
legt, ist eine physikalistische Theorie des Menschen prinzipiell möglich, 
wenn auch faktisch noch in weiter Ferne. Doch schon jetzt behaupten 
die Naturalisten, Phänomene des menschlichen Daseins wie moralisches 
Handeln, Liebe, spirituelle Erfahrungen und so weiter erklären zu kön-
nen; ehrwürdige Begriffe wie »Selbstbewusstsein« und »Willensfreiheit« 
werden in Frage gestellt. Außer der Soziobiologie und der evolutionären 
Psychologie hat dazu vor allem die neurobiologisch ansetzende Hirnfor-
schung beigetragen. Zumindest wissen wir jetzt, dass sich unser angebli-
ches Spezialorgan nur graduell von dem verwandter Tiere unterscheidet. 
Die philosophische Anthropologie kann auf solche Forschungsergebnisse 
nicht mit Arroganz und Ignoranz reagieren. Man muss sich ernsthaft die 
Frage stellen, inwieweit das naturalistische Menschenbild zutreffend ist 
und welche menschlichen Eigenschaften sich nicht naturalisieren lassen.22 

22		 Vgl. Keil/Schnädelbach (Hg.), Naturalismus (2000); Goebel/Hauk/Kruip (Hg.), 
Probleme des Naturalismus (2004); Beck, Ein neues Menschenbild? (2013).

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


60

Die zweite Herausforderung ist der Transhumanismus.23 Damit sind 
die technischen Bemühungen gemeint, unseren Organismus, einschließ-
lich des Gehirns, teilweise oder ganz so umzugestalten, dass die Gren-
ze des Menschlichen gleichsam nach vorne überschritten wird. Dahinter 
steht die alte Idee vom Neuen Menschen. Es gibt zwei große Fraktionen 
innerhalb des Transhumanismus. Die erste setzt auf die Kombination 
der Reproduktionsmedizin, der Gentechnik und der Keimbahnmanipu-
lation, auf Reprogenetik.24 Auf diese Weise könnte man in den nächsten 
Jahrzehnten nicht nur die menschliche Fortpflanzung optimieren und 
viele Krankheiten beseitigen, sondern auch in das menschliche Erbgut 
eingreifen. Zunächst ließen sich genetische Defekte, dann die Anlagen 
zu unerwünschten Eigenschaften beseitigen, um schließlich konstruk-
tiv unsere DNS-Struktur zu verbessern. Noch radikaler sind die Vor-
schläge der computertechnischen Version des Neuen Menschen.25  Die 
menschlichen Rechenkapazitäten könnten mit Implantaten bis ins Un-
endliche gesteigert werden. Letztlich soll der »Geist« gänzlich von un-
serem schwachen und vergänglichen Körper abgekoppelt werden, da-
mit die Evolution auf einem neuen, leistungs- und widerstandsfähigeren 
Substrat weitergehen kann. 

Der Transhumanismus muss auch deshalb als Herausforderung ernst 
genommen werden, weil er eine Kombination klassischer Menschenbil-
der darstellt. In ihrer Ablehnung des real existierenden Menschen folgen 
die Transhumanisten den Pessimisten; die Technikfixierung haben sie aus 
dem prometheischen Weltbild übernommen. Die Computertechniker ra-
dikalisieren die alte metaphysische Unterscheidung zwischen Geist und 
Körper. Weil eine der großen Hoffnungen der Transhumanisten in der 
Überwindung des Todes liegt, treten sie auch das Erbe der Religion an. 
In ethischer Hinsicht verweisen die Transhumanisten darauf, dass sie nie-
mandem schaden wollen; das moderne Freiheitsideal wird sogar gestei-
gert, wie am Motto »mein Genom gehört mir« deutlich wird. Zudem 
wollen die Transhumanisten die Menschheit besser gegen künftige kos-
mische Katastrophen wappnen. 

Tatsächlich wird die Menschheit, so wie sie entstanden ist, auch eines 
Tages vergehen. Dafür könnten, wie bei den Dinosauriern, kontingen-
te äußere Einflüsse sorgen, etwa ein Meteoriteneinschlag mit verhäng-
nisvollen Folgen. Aber selbst wenn alles einen normalen Verlauf nimmt, 
ist die irdische Existenz unserer Gattung begrenzt. Die Erde hat wahr-
scheinlich gerade die Hälfte ihres Lebens hinter sich. Denn in 4 bis 5 Mil-
liarden Jahren wird sich die Sonne in einen Roten Riesen verwandeln, 

23		 Vgl. Young, Designer Evolution (2006); dagegen Fukuyama, Das Ende des 
Menschen (2002).

24		 Vgl. Silver, Das geklonte Paradies (1998).
25		 Vgl. Kurzweil, Homo s@piens (³2001).

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


61

der die inneren Planeten verschluckt und alles Leben auf unserem Hei-
matplaneten zerstört. Die einzige Rettung für die Menschheit ist es wohl, 
in andere Teile der unendlichen Weiten des Weltraums auszuwandern; 
neuere Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass es sehr viele Pla-
neten im All gibt, von denen ein kleiner Prozentsatz lebensfreundliche 
Umweltbedingungen bieten könnte. 

Wichtiger aus philosophischer Sicht (und deshalb die dritte Heraus-
forderung) ist aber die Gefahr einer Selbstzerstörung des Menschen. Eine 
solche wäre auf unterschiedliche Weise möglich: durch einen nuklearen 
Krieg, durch ein biochemisches Desaster, durch die Zerstörung unserer 
natürlichen Lebensgrundlagen, durch die Ausbreitung eines neuen töd-
lichen Krankheitserregers, durch Selbstzerfleischung der Menschheit in 
Bürgerkriegen, interreligiösen Konflikten und so weiter. Sicherlich kön-
nen Philosophen solche Katastrophen nicht verhindern. Dafür sind in 
erster Linie gesellschaftliche Veränderungen und politische Maßnahmen 
erforderlich. Aber zu den Voraussetzungen für ein gedeihliches Zusam-
menleben aller Menschen gehört auch ein Bewusstsein der Zusammen-
gehörigkeit, ein Wissen um Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Deshalb 
darf man hoffen, dass die Bemühungen der philosophischen Anthropo-
logie nicht völlig nutzlos sein müssen.

MENSCH

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43 - am 15.01.2026, 21:19:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845298900-43
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

