
Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie

Bee Scherer

1 Einleitung: Buddhistische Theologie und Queerversität

Auf der Suche nach dem ›queeren Pfarrhaus‹ in diesem Band ist es nützlich, ver-

gleichende Einsichten zu suchen – jenseits von protestantischen und weiteren

christlichen Traditionen. Der folgende Beitrag versucht mit Perspektiven und

Erfahrungen aus dem Buddhismus Denkanstöße für eine interreligiöse Pastoral-

theologie anzureichen. Dies geschieht bewusst aus einer buddhistisch ›theolo-

gischen‹ oder ›dharmologischen‹ Perspektive, d.h. aus einem wissenschaftlichen

Blickwinkel, der außerhalb der traditionellen buddhistischen Kulturräume ein

Nischendasein führt: die ›buddhistische kritisch-konstruktive Reflexion‹ oder die

›Dharmologie‹ entspricht denTheologien in theistischen Religionen im Sinne einer

Wissenschaft, die Insider- und Outsider-Perspektiven kombiniert und de-kon-

turiert, sich ihres Einflusses auf buddhistische Gemeinschaften bewusst ist, und

aktiv an den (Zukunfts-)Diskursen der Buddhistischen Traditionen teilnimmt.1

Dabei ist es wichtig, die Pluralität der buddhistischen Stimmen anzuerkennen:

Entgegen verkürzten Vorstellungen existiert ›der Buddhismus‹ nicht im Singular;

die divergierenden und vielschichtigen buddhistischen Traditionen umspannen

vergleichbare Weiten wie sie im Christentum z.B. zwischen orthodoxem Christen-

tum und demMormonismus existieren. Die buddhistischen Traditionen verfolgen

in ihrer überwältigenden Mehrheit einen ontologischen Non-Essentialismus; ›der

Buddhismus‹ lässt sich selbst nicht essentialisieren. Man kann jedoch im Ver-

gleich zu christlichen Traditionen bemerken, dass die Buddhismen die Existenz

einer allmächtigen Schöpfergottheit ablehnen; stattdessen wird betont, dass die

menschliche, vom Ego verblendete Erfahrungswirklichkeit2 immer im Fluss ist,

ohne Beginn und ohne Ende, und durch Ursache und Folge (karma, Pāli kamma)

1 Vgl. Scherer, Bee: »Translating the Lotus Sūtra into Social Action: Hermeneutics and Public

Dharmology«, in: Buddhist-Christian Studies 39 (2019), S. 147-168, hier S. 151.

2 In der buddhistischen Nicht-Selbst-Lehre gilt die Annahme eines beständigen, unabhängi-

gen Wesenskerns (›Ego, ›Ich‹) als die primäre und maßgebliche Form der Verblendung, die

dann in der Erfahrung von Befreiung und Erwachen wegfällt.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

in ständigem Wiederwerden, -entwickeln, und -vergehen (›Wiedergeburt‹) erlebt

wird. Dies macht menschliches Leben unzufriedenstellend (duḥkha, Pāli dukkha).

Das bedeutet allerdings nicht, dass imBuddhismus alles ›Leiden‹ ist,wiemanchmal

populär behauptet wird; vielmehr beinhaltet die menschliche unerleuchtete (d.h.:

un-erwachte) Erfahrung drei Formen von Unbefriedigendem, nämlich: konkrete

Leid- und Schmerzerfahrungen (1), die Vergänglichkeitserfahrungen (2), und die

systemisch-existentielle Ego-Verwirrung (3).

Der interreligiöse pastoraltheologische Impuls aus buddhistischen Perspek-

tiven zum ›Queeren Pfarrhaus‹ arbeitet demnach mit Akzentverschiebungen auf

verschiedenenEbenen vonEpistemologie,Ethik,Ontologie, bis hin zur Soteriologie

und Metaphysik: Anstelle der Fragen wie z.B. »Welche Identität ist durch die Gott-

heit geschaffen, gewollt, versöhnbar und erlösungsoffen?« ergeben sich andere Fra-

gestellungen wie z.B. »Welche Subjektivitäts- und Zusammenhörigkeitserfahrung

in konventioneller Wirklichkeit sind konstruktiv und transformativ im Hinblick

auf das Erwachen (Befreiung und Erleuchtung)?« Diese Parameterverschiebung

hat Konsequenzen für die Identitätserfahrungen, die unter dem Sammelakronym

LBSTQIA+ (Lesbisch, Bisexuell, Schwul, Trans, Queer, Intersexuell, Asexuell und

alle weiteren gender- und sexualdiverse Subjektivitäten) fallen.

Bei der Suche nach Queerversität (als der Fülle sexueller und Gender-Diver-

sitäten)3 in kontemporären buddhistischen Subjektivitäten und akkumulativen

Traditionen lassen sich alle Schattierungen zwischen aggressiver Queerphobie,

neutralem Disengagement und offenherzigem Umarmen der queeren Vielfalt

entdecken. In einigen liberal erscheinenden, aber letztlich queerfeindlichen bud-

dhistischen Milieus findet sich eine subtile Strategie: Mit Hinweis auf die non-

essentialistische Sichtweise zur menschlichen Identität ermutigen privilegierte

Buddhist:innen ihre marginalisierten Mit-Buddhist:innen, um doch Subjektivi-

täts- und Zusammengehörigkeitsmerkmale wie Queersein, Gender oder Herkunft

herunterzuspielen, zu de-queer-en, de-gendern, oder auch zu de-ethnisieren u.s.w.

Dieses Wegerklären von verkörperten Leid- und Marginalisierungserfahrungen

(queer-/spiritual-bypassing) nützt aber lediglich der hegemonischen Unterdrü-

cker:innengruppe und zementiert systemisches Leiden. Es stimmt natürlich, dass

auf der Ebene des Erwachens (d.h., der ›Erleuchtung‹), Subjektivitätsmerkmale

aus buddhistischer Perspektive irrelevant sind. Auf der vor-erwachten Erfahrungs-

ebene bilden sie jedoch die Parameter menschlichen Wohlseins und sind für eine

stabile Eigen- und Umwelterfahrung erforderlich, also für Aspekte der subjektiven

Erfahrungswirklichkeit, die auf demWeg zu Befreiung und Erwachen notwendige

Stützen darstellen.

3 Vgl. Engel, Antke: »Lust auf Komplexität: Gleichstellung, Antidiskriminierung und die Stra-

tegie des Queerversity«, in: Feministische Studien 13.2 (2013), S. 39–45.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 237

Auf der weniger subtilen undmehr offen queerfeindlichen Seite des Spektrums

stellt das Anti-LBSTQIA+-proof-texting vormoderner Schriften einen Schlüsselfaktor

dar. Vage, nicht-normative Geschlechts- und Sexualitätsandeutungen, die in den

Ordensregeln (vinaya) und späteren Kommentaren als gesellschaftliche Konzepte

der indischen Kulturen des ersten Jahrtausends vor und nach unserer Zeitrechnung

auftauchen, werden bei diesem proof-texting simplizistisch und parasitär mit kon-

temporären queeren Subjektivitäten gleichgesetzt. Dies kann man in christlichen

Traditionenmit kontextberaubten,biblizistischenund reaktionären, trans-undho-

mophoben Schriftauslegungen vergleichen.

Eine Archäologie (im Sinne Foucaults) von Queerversität in Buddhismen über

weite zeitliche und räumlicheDimensionenhinweg, ergibt ein ausgesprochenkom-

plexes Bild von Perspektiven undKategorisierungsversuchen,die prä- und paramo-

dern nicht einfach kontemporären Identitätsformationen im hegemonischen Teil

des transnationalen Queerdiskurses entsprechen.

2 Queere Buddhismen

Was Sex betrifft, so findet sich in globalen modernistischen Buddhismen häufig

die Behauptung, ›der Buddhismus‹ zeige weniger sexualfeindliche Tendenzen als

›das Christentum‹. Die prämodernen süd- und ostasiatischen Kulturen betrachten

Sexualität tatsächlich durchweg neutral als eine natürliche menschliche Funktion

wie Atmen, Schlafen,Essen etc.Was Lai:innen betrifft, zeigen diemeisten buddhis-

tischen Traditionen keine essentialisierte Leibfeindlichkeit. Buddhistische Zivili-

sationen haben allerdings häufig sozialkonservative, monogame nukleare Hetero-

normen angewandt. Für Ordensleute gilt in den buddhistischen Kulturen der Zö-

libat. Jegliche Zölibatsverstöße sollten eigentlich in den buddhistischen Klosterre-

geln (vinaya) schwere Strafen nach sich ziehen. In der gelebten Praxis wurde und

wird allerdings eher pragmatisch als dogmatisch mit monastischer Sexualität um-

gegangen, wie sowohl historisch dokumentiert als auch im gegenwärtigen Kloster-

leben zu beobachten ist. Dieses Phänomen lässt sich ggf.mit der gelebten Zölibats-

Praktik im römisch-katholischen Klerus vergleichen. Auch wird in den buddhisti-

schen Klosterordnungen gleichgeschlechtlicher Sex nicht besonders stigmatisiert:

Die Sorge der Ordensregulatoren gilt deutlich in erster Linie dem penetrativen Sex

zwischen einem Mann und einer Frau; alle anderen sexuellen Handlungen werden

als minder schwerwiegend eingestuft.4

4 Vgl. Langenberg, Amy P.: »Real Monks Don’t Have Gṛhastha Sex: Revisiting Male Celibacy

in Classical South Asian Buddhism«, in: Megan Bryson/Kevin Buckelew (Ed.), Buddhist Mas-

culinities, New York: Columbia University Press 2023, S. 288–312, hier S. 302– 303.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

DieBegründungder Sexual-Neutralität für Lai:innenunddesZölibates für bud-

dhistische Mönche und Nonnen liegt philosophisch und erlösungspsychologisch in

der Auffassung, dass durch romantische, erotische, und orgastische Verbindungen

›Anhaftung‹ (upadāna) erzeugt und verstärkt wird. Nicht Gefühle und Aktivitäten,

sondern die damit einhergehende Anhaftung (upadāna) gilt als Grund für bleiben-

de Verstrickungen in der ego-verblendeten Erfahrungswelt.Während derMeditati-

onspraxis der Konzentration (samādhi), die zur Versenkung (jhāna) führt, gilt sexu-

elle Begierde (Geilheit; kāma-cchanda; abhijjhā) als eines der fünf Hindernisse (nīva-

raṇa), die auf der ersten Versenkungsstufe wegfallen (zusammenmit Böswilligkeit,

Trägheit/Depression,Unruhe-/Angstzuständen undZweifeln).Die zu vermeidende

Anhaftung intensiviert sich besondersmit sozio-ökonomischen Verantwortlichkei-

ten in prokreativen Lebensgemeinschaften. Darum finden sich in einigen buddhis-

tischen Kulturen selbst Stimmen, welche gleichgeschlechtliches Begehren als sote-

riologisch wünschenswerter propagieren.5

Dem steht entgegen, dass nicht-heterosexueller, und nicht-monogamer Sex in

den meisten prämodernen buddhistischen Kulturen ab der ersten Hälfte des ers-

ten Jahrtausends u.Z. auch für buddhistische Lai:innen in verschiedenen Abstufun-

gen als negativ bewertet wird.6 Die zunächst neutralen, dann heteronormativ-kon-

servativen buddhistischen Diskurse zur Sexualität werden durch Geschlechts- und

Genderkategorien kompliziert. Denn bereits die altindischen vedischen Texte ken-

neneindrittesGeschlecht,welchesdann inbuddhistischen, jainistischenundmedi-

zinischen Texten weiterlebt und zu einem Vier-Gendersystem erweitert wird. Die-

ses System folgt der vierfältigen indischenLogik: a (männlich);nicht-a (weiblich);we-

der-a-noch-nicht-a (drittesGeschlecht,paṇḍaka); und sowohl-a-als-auch-nicht-a (viertes

Geschlecht, ubhatobyañjanaka).7 Die so erzeugten dritten und vierten Kategorien er-

weisen sich jedoch in ihren konkreten inhaltlichen Abgrenzungen als vage und un-

deutliche Bezeichnungen: Die ›Nicht-(Männlich)Gender Personen‹ (paṇḍakas) und

5 So z.B. der Kult des 稚児chigo (Jüngling) im japanischen Mittelalter; vgl. Atkins, Paul S.:

»Chigo in the Medieval Japanese Imagination«, in: The Journal of Asian Studies 67.3 (2008),

S. 947–970; vgl. ferner zu erotischen Mönch-Novizen-Beziehungen im japanischen Buddhis-

mus Fauré, Bernard: The Red Thread: Buddhist Approaches to Sexuality, Princeton: Princeton

University Press 1998, S. 233–240.

6 Vgl. Scherer, Bee: »Queering Buddhist Traditions«, in: The Oxford Research Encyclopedia of

Religion (2021), S. 1–29, hier S. 3–5 (https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;

abgerufen am: 10.05.2024); und vgl. Scherer, Bee: »Buddhismus, queer-gedacht: Perspektiven

zum systemischen Leiden sexual- und genderdiverser Menschen«, in: Paragrana 31.1 (2022),

S. 229–248, hier S. 233–238.

7 Vgl. Scherer, Bee: »Variant Dharma: Buddhist Queers, Queering Buddhisms«, in: Bee Scherer

(Ed.), Queering Paradigms VI: Interventions, Ethics and Glocalities, Oxford: Peter Lang 2016,

S. 253–273, hier S. 259; vgl. B. Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 239

›Bi-Gender-Personen‹ (ubhatobyañjanakas) treten auch in den verschiedenen über-

lieferten Versionen der Ordensregeln und in den späteren Kommentaren auf und

werden in der Regel von der Ordinierung ausgeschlossen: denn das dritte und das

vierte Geschlecht gilt als hyperlibidinös. Die gefährliche, ungezügelte Begierde der

paṇḍakas und ubhatobyañjanakas mache es diesen Menschen unmöglich, den Zöli-

bat einzuhalten. Wer aber ein paṇḍaka oder ein ubhatobyañjanaka genau ist, lässt

sich aus den frühen Quellen nicht deutlich ableiten. Erst die vinaya- Kommentar-

literatur des indischen Mittelalters ab dem fünften Jahrhundert u.Z. versucht sich

in konkreteren Beschreibungen; dabei wird, wenn nicht anders spezifiziert, bei ei-

nem paṇḍaka (etymologisch: ›[Mann] ohneHoden‹) von einem phänotypischmänn-

lichen Ausgangskörper ausgegangen. Diesem dritten Geschlecht werden verschie-

dene, meistens fünf, Arten und Weisen von physischer oder sozialer Unmännlich-

keit zugeschrieben, einschließlichKastration, Impotenz,Voyeurismus,Vorliebe, ei-

nemMann Fellatio zu geben, und eine angeborene Abwesenheit oder Deformation

der Genitalien. Noch unklarer ist das Bi-Gender-Geschlecht, das vielleicht auf be-

stimmte Intersexformen hinweist, aber in vielen Punkten immythischen und sym-

bolischen Bereich zu bleiben scheint.8 So wird die vierte Kategorie in Ostasien in

der Regel zu einer Untergruppe derDritten, und das dritte Geschlechtwird imRah-

men der chinesischen Hofkultur mit den kastrierten Eunuchen gleichgesetzt, wel-

che in den königlichen und kaiserlichen Frauengemächern dienten.9 Wegen ihrer

unklaren Bedeutung laden die in kanonischen Texten auftretenden Gender paṇḍa-

ka und ubhatobyañjanaka zum proof-texting ein: als leere oder offene Kategorien bie-

ten sich diese breiten und kulturspezifischen inhaltlichen Deutungen in den ver-

schieden historischen und sozialen buddhistischen Kontexten an. Sie können dann

reduktionistisch den jeweiligen sozialkonservativen Regulations- und Normskrip-

ten als semiotischesGefäß zur cis-heteronormativenMarginalisierungdienen.Tat-

sächlich lassen sich diese undeutlichen Bezeichnungen unter Berücksichtigung der

nötigen Komplexität nicht mit gegenwärtigen sexual- und genderdiversen Subjek-

tivitäten gleichsetzen.

Dem accessoires-haften Erscheinen von stigmatisierten Geschlechtskategorien

in buddhistischen autoritativen Texten steht jedoch auch entgegen, dass der vinaya

und andere frühbuddhistische Schriften die Existenz von transidenten Menschen

ohne Wert(vor)urteil und mit lakonischer Pragmatik anerkennen. Ordensleute, die

ein Geschlecht nennen, das von dembei ihrer Ordinierung verwendetenGeschlecht

8 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S. 233–238; siehe ausführlicher

Bhikkhu*nī, Vimala/Scherer, Bee: »Coming to Terms with Trans- and Queerness in Buddhist

Texts«, in: Melissa Wilcox (Ed.), The Palgrave Handbook of Queer and Transgender Studies

in Religion, London/New York: Palgrave 2025 (im Erscheinen).

9 Vgl. B. Scherer: Variant Dharma (s. Anm. 7), S. 258; B. Scherer: Queering Buddhist Traditions

(s. Anm. 6), S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

abweicht, werden durch den Buddha einfach dem nun als zutreffend erkannten

Geschlechtszweigs des Ordens (d.h. dem der Mönche oder der Nonnen) zugewie-

sen.10 Diese Regulationmacht zumEinen deutlich, dass die sozial-marginalisierten

dritten und vierten Geschlechter nichtmit (sich-binär-fühlenden) Trans-Menschen

gleichzusetzen sind, weshalb bestehende Ordinationsverbote für transidente Men-

schen keine ordensrechtliche Basis im Buddhismus haben. Zum anderen zeigt die

Reaktion des Buddha, dass die komplexe menschliche Wirklichkeit immer eine

situationsbedingte, nicht-urteilende Pragmatik erfordert.

3 Queere Befreiungs-Dharmologie

Die Lebenswirklichkeit queerer Personen sieht sowohl inmehrheitsbuddhistischen

Kulturen als auch in buddhistischen Neuländern und Diasporen nicht immer rosig

aus, wie queerfeindliche Atmosphären in buddhistischen Gemeinden, queer-bypas-

sing, und selbst buddhistische anti-queere Hassreden beweisen. Diese stigmatisie-

renden, feindlichen Erfahrungen tragenmaßgeblich dazu bei, dass viele LBSTQIA+

Buddhist:innen psychische Gesundheitsprobleme entwickeln; manche verzweifeln

und treten aus dem Leben.11 Was können angesichts dieses systemischen und in-

dividuellen Leidens queerer Buddhist:innen buddhistische Denker:innen an sozial

befreienden Impulsen beitragen?

Wo z.B. die lateinamerikanische (christliche, katholische) Befreiungstheologie

sich auf Gottes (Vor-)Liebe für die Armen konzentriert, kann der Fokus der bud-

dhistischen Befreiungstheologie oder Dharmologie als der ›Dharma derMarginali-

sierten‹12 definiert werden. Z.B., betont JeffWilson, ein Geistlicher des japanischen

Reine-Land-Buddhismus in der Tradition des Reformers Shinran (親鸞, 1173–1263),
dassder alleWesenumarmendeundbefreiendeBuddhadeswestlichenReinenLan-

des, Amida (阿弥陀Amitābha), diejenigen, die in einer Gesellschaft als verworfen
gelten, besonders bevorzugt: QueereMenschenwerden zuerst befreit, danach dann

auch die ›Heten‹!13

10 Vgl. Scherer, Bee: »Gender Transformed and Meta-Gendered Enlightenment: Reading Bud-

dhist Narra-tives as Paradigms of Inclusiveness«, in: Revista de Estudos da Religião – REVER

6.3 (2006), S. 65–76; B. Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S. 6.

11 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S. 229.

12 Im Original: »dharma of the marginalized« (Scherer, Bee: »For the Benefit of All…: Towards

Reading the Dharma for Practices of Diversity and Celebration«, in: Juewei Shi/Susanne

Franzway/Stephen Hill (Ed.), Cultivating Compassion: Going Beyond Crises, Oxford: Peter

Lang 2023, S. 141–156, hier S. 251).

13 Vgl. Willson, Jeff: Living Nembutsu: Applying Shinran’s Radically Engaged Buddhism in Life

and Society, Ottawa: Sumeru Books 2023, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 241

(Befreiungs-)Dharmologie, wie auch christliche queere (Befreiungs-)Theologie,

de-hegemonisiert das cis-heteropatriarchalische Diskurszentrum und untergräbt

die (cis-hetero)normativen sozio-religiösen Blaupausen undDrehbücher, die quee-

ren und transidenten Menschen Marginalisierung, Unterdrückung und Leiden

bringen.

3.1 Erleuchtung vs. zeitgebundene Sozialnormen:

Karma und Befreiungshermeneutik

Die buddhistischen Vorstellungen von Karma (Ursache und Wirkung), die oft zur

StigmatisierungqueererMenschen verwendetwerden,bietenparadoxerweise auch

wichtige Ansatzpunkte zur Befreiungs-Dharmologie: Denn Karma ist nie mono-

kausal, immerkomplexundverstrickt inKontextualisierungen (›Bedingungen‹),die

ein sich stets bewegendes Mosaiktableau von Erleben erzeugen und die individuel-

le Handlungsspielräume verändern und einschränken. Wer Handlungsüberschuss

hat, trägt darum besonders Verantwortung.14 So fällt es auf, dass queer-affirma-

tive buddhistische Denker wie die Ehrw. Chao-Hwei昭慧 (Taiwan)15 oder Rev. Jef-

freyHirano (SaltLakeBuddhistTemple)16 ›schlechtesKarma‹nichtqueerenMenschen,

sondern deren Unterdrücker:innen zuschreiben. Karma wirkt auf der Ebene der

nicht-erwachtenErfahrung; in derErleuchtunggibt es keineUrsacheundWirkung.

Ebenso sind unsere interdependenten, stets fluktuierenden Subjektivitäten (unser

konventionelles Selbstgefühl, Ego, Ich usw.) in Befreiung und Erleuchtung aufge-

hoben (Nicht-Ich, Nicht-Selbst): unser ›zyklisches Wandern‹ (saṃsāra) von Geburt

zu Geburt erfolgt in komplexer, karmischer Kontinuität ohne essentielle Identität,

ohne festes Selbst oder ›Seele‹. Das heißt auch, dass essentiell-persönliches Karma

nicht existiert: Da sind nur Erfahrungsflüsse, -wechselformen und -bilder, die im

vorläufigenWirklichkeitserleben als linear und kausal erscheinen, in Befreiung und

Erwachen aber lediglich ein strahlendes Glitzern der trans-egoïschen17 Offenheit

(Leerheit) darstellen, ein freies Aktualisieren des leeren (offenen) Ganzen. Esmacht

dementsprechendkeinenSinn, irgendjemanden (d.h. irgendeiner empirischenPer-

son) ›schlechtes vergangenes Karma‹ vorzuwerfen: Welches Karma auch immer in

14 Vgl. Hu, Hsiao-Lan: This Worldly Nibbāna: A Buddhist-Feminist Social Ethic for Peacemak-

ing in the Global Community, Albany: SUNY Press 2011, hier Kapitel 4 (»Person-in-Kammic-

Network: Moral Agency and Social Responsibility«, S. 91–125).

15 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S. 240 (mit Verweisen auf chinesi-

sche Primärquellen); vgl. zudem auch Chao-Wei, Shih釋昭慧: »婚姻平權‹議題的佛法論
述 (= »Eine Dharma-Diskussion zum Thema ›Ehegleichheit‹«)«, in:玄奘佛學研究 (= Hsuan

Chuang Zeitschrift zur Buddhismuskunde) 33 (2020), S. 1–22, hier S. 9–10.

16 Vgl. J. Wilson: Living Nembutsu (s. Anm. 13), S. 56–57.

17 Der Begriff ›trans-egoïsch‹ bedeutet in diesem Zusammenhang ›das subjektive Icherleben

übersteigend‹, ›jenseits der Ego-Verblendung‹ (s. Anm. 2).

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

Erscheinung tritt, drückt in unserem begrenzten kausalen und linearen Verstehen

letztendlich nur die Fülle der Erlebenspotentialitäten aus. Eine solche Anwendung

der buddhistischen Nicht-Selbst-Lehre, der Hermeneutik der zweiWirklichkeiten,

und der Leerheit auf Karma ist ein gutes Beispiel dafür, wie soteriologische Kon-

zepte diskriminierenden sozialen Accessoires der buddhistischen Lehre entgegen-

treten können.

3.2 Sexualität und Geschlecht in Buddhistischer Ethik, Symbolik

und Soteriologie

Im Falle von queeren und transidenten Menschen drücken deren Subjektivitäten

lediglich das volle Spektrum menschlicher Sexualitäts- und Gendermöglichkeiten

aus. Was Sexualität betrifft, hängt heilsames (d.h. auf Erleuchtung und Befreiung

transformativ ausgerichtetes) Handeln nicht von Orientierung, sondern vom Er-

zeugen von heilsamen Eindrücken ab. Bewusste Sexualenthaltsamkeit wie im Zö-

libat der Ordensleute, hilft, starke und subtile Selbstanhaftungen zu überwinden.

Denen, die kein Zölibats-Gelübde abgelegt haben, kann jeder liebevolle, gegenseitig

freudebringende Sex, der sich auf Augenhöhe (betreffs Freiwilligkeit, Verständnis,

Agency, Reife und Macht) vollzieht, helfen, das ›kleine Ego‹ zu übersteigen und ei-

ne echte Verbundenheit jenseits der Egogrenzen zu erfahren. Sowohl bei der Ent-

haltung als auch beim Ausleben der Sexualität spielt also nur das ›Wie?‹ eine Rolle,

nicht das ›Was?‹ im Sinne einer sexuellen Orientierung.

Was Gender und Geschlechter betrifft, so ist bereits erwähnt, dass frühbud-

dhistische Quellen die Existenz von transidenten Menschen werturteilsfrei und

pragmatisch anerkannten. Und sozial-realistisch spielten die unklaren, verwirren-

den nicht-binären Geschlechtskategorien paṇḍaka und ubhatobyañjanaka beinahe

keine Rolle: Bereits in der frühbuddhistischen Meditationspsychologie wird an-

erkannt, dass Menschen grundlegend-instinktiv die Menschheit binär in Männer

und Frauen unterteilen. Dem folgt auf der Ebene der Soteriologie und meditati-

ven Befreiungspsychologie, dass diese geschlechtsbinäre erkenntniskategorische

Zuschreibung (nimitta) ›Frau-Mann‹ (strī-puruṣa) überwunden werden muss, und

letztlich erst in der höheren Versenkungserfahrung (samādhi) wegfällt.18

Erleuchtung kennt also kein Geschlecht; nur menschliches (Vor-)Urteil denkt in

Geschlechtern. Unser krampfartiges Festhalten an binären Geschlechts-Subjekti-

vitäten ist ein Zeichen unserer Erleuchtungsferne. Dies zeigt sich auch in buddhis-

tischer Geschlechts- und Sexualbildsprache. Sex und Gender-(Real)Symbolismen

und -Metaphern sind besonders und untrennbar mit den Formen des buddhisti-

schen Denkens, Erlebens, und Praktizierens verbunden, die als ›Esoterischer‹ oder

›Tantrischer Buddhismus‹ bezeichnet werden. Den Ausgangspunkt tantrischer

18 Vgl. z.B. Abhidharmakośa-Bhāṣya ad VIII, 28a.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 243

Symbolik bildet die heteronormative, andersgeschlechtliche Vereinigung innerhalb

eines androzentrisch formulierten,und trotzder buddhistischenEntwicklungeiner

Vier-Geschlechtslehre, binärgeschlechtlich gedachten Rahmens. Nichtsdestotrotz

beschreiben tantrische Texte, z.B. in der Kālacakra-Tradition, die nicht-duale Er-

fahrung von höchster Wirklichkeit sexualsymbolisch als einen »in wechselseitiger

Umarmung, friedvollen, nicht-geschlechtlichen (napuṃsaka), höchsten Zustand.«19

Das Wort napuṃsaka ist hierbei ein Synonym für das stigmatisierte dritte Ge-

schlecht, paṇḍaka. Im Tibetischen werden beide indischen Begriffe mit demselben

Wort übersetzt: ma ning. Napuṃsaka und ma ning bedeutet wörtlich ›nicht-männ-

lich‹ und dann ›neutral, Neutrum‹ (auch grammatikalisch). Im Buddhistischen

Tantra weist der Begriff jedoch nicht auf konkrete, geschlechtsdifferente margi-

nalisierte Menschen hin. Vielmehr bezeichnet napuṃsaka-pada den Zustand der

Erwachens-Erfahrung jenseits der Zweigeschlechtlichkeit. Dementsprechend wird

im Tibetischen Buddhismus auch von einem perfekt balancierten post-gender, als

neutralem (ma ning) ›Wind‹ und ›Kanal‹ im feinstofflichen Körper gesprochen.20

Des Weiteren gibt es tantrische Meditationstraditionen zu einem genderneutralen

Weisheitsschützer:NagchenManing (nag chenma ning, z.B.Mahākala paṇḍaka).

3.3 Queere Theorie vs. Pastoral-Dharmologie: Ehe für Alle?

In vielen Emanzipationsbewegungen besteht eine Spannung zwischen radika-

ler Theorie und pragmatischer Umsetzung. Queer Theory und Queere Theologien

rütteln an einem System, welches die Erfahrungs- und Leidenswirklichkeit von

Unterdrückten zu einem Minderheitenproblem macht; sie richten sich auf eine

Veränderung der sozialen und kulturellen Normativitäten. Es geht bei radikalen,

intersektionalen Ansätzen also nicht um ›Inklusion‹, also das Einfügen einer mar-

ginalisierten Minderheit in eine Mehrheit und deren Normstrukturen; vielmehr

zielt intersektionale Queer Theory auf ein Umstoßen von biopolitischen Hegemo-

nien und auf ein gleichwertiges (wenn man so will, ›rhizomatisches‹) Raumgeben

und Feiern der vollen Vielfalt menschlicher Subjektivitäten, Verkörperungen, und

Zugehörigkeiten. Diesem radikalen Impuls zur Gesellschaftsveränderung steht in

politischen Aktivismen und in den Pastoraltheologien die Notwendigkeit entgegen,

auch innerhalb der starren und erhärteten Gesellschaftssysteme konkrete Schritte

zur Leidensverminderung und zum rechtlichen Schutz von ›Minderheiten‹ zu

bewerkstelligen. Diese scheinbare Anerkennung unterdrückender Sozial-Normati-

vitäten führt zu Spannungen mit der radikalerenTheorie undTheologie, z.B. wenn

Heteronormativitäten (z.B. Monogamie und nukleare Familienstruktur) analog

19 Sekoddeśa 151 anyonyāliṅgitaṃ śāntaṃ napuṃsakapadaṃ param.

20 Vgl. Gyatso, Janet: »One Plus One Makes Three: Buddhist Gender, Monasticism, and the Law

of the Non-Excluded Middle«, in: History of Religions 43.2 (2003), S. 89–115, hier S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

für lesbische, bisexuelle und schwule Personen übernommen werden (Assimilatio-

nismus; Homonormativität) und damit einzelne Gruppen queerer Menschen zur

Assimilation abgesondert werden, um sie dann in dasNormzentrum integrieren zu

können, während andere Gruppen noch stärker marginalisiert werden. Dennoch

kann ›strategischer Essentialismus‹, als erster Schritt zur Diskurverschiebung und

Leidenslinderung, notwendig sein.

Ein Beispiel hierfür ist die Frage nach der ›Ehe für Alle‹ und dem kirchlichen

oder buddhistischen Segnen und Verheiraten nicht-cis-heterosexueller Paare. Tat-

sächlich haben sich ab Ende des 20. Jahrhunderts buddhistische Lehrer:innen und

Organisationen auf beiden Seiten der gesellschaftlichen Debatten zur Einführung

der gleichen Eherechte positioniert.Die queerfreundliche Seite kannErfolge inner-

halb und außerhalb Asiens aufweisen. So zelebrieren bereits seit Anfang der 1970er

Jahre Geistliche der Buddhist Churches of America, dem nordamerikanischen Zweig

des japanischen Reine-Land-Buddhismus in der Tradition des Reformers Shinran,

gleichgeschlechtlicheHochzeiten.21 In Japan,wo es de dato 2024 noch keine gesetz-

licheEhe fürAlle gibt,bieteneinigeReine-Land-BuddhistischeTempelHochzeitsri-

ten für queereMenschen an und es entwickelt sich dort eine eigene japanische Rei-

ne-Land-buddhistische, queere Dharmologie.22 Taiwans rechtliche Gleichstellung

gleichgeschlechtlicher Paare im Jahr 2019 wurde maßgeblich durch das Leben ei-

ner buddhistischenNonne und Lehrerin, der ehrwürdigenChao-Hwei, beeinflusst,

die seit 2014 Lesben und Schwule traut.23 In Europa vollzog 1995 eine Lehrerin der

Tibetisch-(Neo-/Post-)Buddhistischen ShambhalaOrganisationdie erste buddhisti-

sche Hochzeitszeremonie für ein gleichgeschlechtliches Paar in Paris.

Ein buddhistisch-pragmatisches Plädieren für rechtliche Gleichstellung in der

Ehe veranschaulicht z.B.EugeneBush, ein amerikanischer Zen-Priester und Trans-

mann, in einemkurzen Beitrag zur Ehedebatte im Jahre 2010.Mit einemZen-dhar-

mologischenRekurs auf dieVergänglichkeit sozialerKonstrukte ruft Bush zumAuf-

bau von Strukturen auf, die jeder Person authentische Ausdrucksmöglichkeiten er-

möglicht.24

21 Vgl. J. Wilson: Living Nembutsu (s. Anm. 13), S. 50.

22 Vgl. Uji, Kazutaka宇治和貴: »仏教はセクシュアルマイノリティ差別とどう向き合うか:

クィア仏教学の必要性について«  (= »How Does Buddhism Adress Discrimination

Against Sexual Minorities? The Need for Queer Buddhist Studies«), in:日本仏教学会年報
(= Nippon Bukkyō Gakkai Nenpō) 86 (2021), S. 115–137.

23 Vgl. auch ihre Dharma-Diskussion zum Thema: S. Chao-Wei:婚姻平權‹議題的佛法論述 (s.

Anm. 15).

24 Vgl. Bush, Eugene: »Not Always So«, in: Jung Journal: Culture & Psyche 4.3 (2010), S. 112–113.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 245

4 Schlussbetrachtungen: Die fünf Schritte der buddhistischen
Befreiungs-Dharmologie

Die vorausgegangene Skizze zu buddhistischen Sichtweisen und Praktiken bezüg-

lich queerer und transidenter Menschen verdeutlicht, dass queere Dharmologien

vergleichbar zu den christlichen, jüdischen und islamischen Kontexten der quee-

ren Theologien, durchaus hermeneutische, systematische, und pastorale Heraus-

forderungen und Chancen beinhalten. Konkludierend stelle ich ein Framework zur

queeren und intersektionalen Befreiungshermeneutik vor,25 welches fünf progres-

sive Schritte beinhaltet, die jeweils mit methodologischen Akzentverschiebungen

einhergehen: vonAuto-Hermeneutik (1) zuAllo-Hermeneutik auf philologischer (2),

philosophischer (3), theologischer (4) und pastoraler (5) Ebene.

Dabei stellt eine aufrechte Selbstreflexion (1) den ersten Schritt dar:Das ehrliche

Bestimmen des eigenen Stand- und Ausgangpunktes als Denker:innen, die kom-

plexe Daten, Fragen und Phänomene interpretieren und in die heutigen Zeichen-

systeme (Sprachen, Kontexte etc.) ›übersetzen‹. Dieses Einsehen in unsere eigenen

Positionalitätenmit ihren verwobenenAspekten von Privilegien, Loyalitäten,Nach-

teilen und Verwundungen ist nicht nur epistemologisch integer, um unser Denken

im Rahmen unserer gelebten, leiblichen Welterfahrung anderen einordbar zu ma-

chen. Selbstreflexion öffnet zudem auch unser Denken und Fühlen jenseits unseres

eigenen, begrenzten Horizontes für andere Erfahrungswirklichkeiten. Autoethno-

graphie, biographisches Schreiben oder auch nur einfache Eigenstandortsbestim-

mungen helfen uns letztlich, aus unseren kleingeistigen Selbstobsessionen hinaus

und in die Schuhe anderer Menschen zu treten.

Philologisch-historische Hermeneutik (2) hilft bei dem präzisen ›Ausgraben‹

(Foucault) verschütteter, marginalisierter und subalterner Stimmen. Genaue und

kontextbewusste Betrachtungen kanonischer und anderer autoritativer Texte sowie

von nicht-textuellen Archiven der Archäologie, Kunstgeschichte und der weiteren

materiellen Religionsgeschichte, helfen uns, das ›Was?‹ präziser und komplexer zu

beschreiben.

Dabei spielt das Erkennen und Anerkennen unterdrückender (bio- und so-

zio-)politischer Macht-Diskurse und -Mechanismen in den meistens elitären

und hegemonisch überlieferten Archiven (Texte, Objekte etc.) eine entscheidende

Rolle. Das historische Leiden der Marginalisierten und ihre komplexen Lebens-

und Überlebensstrategien unter cis-heteropatriarchalischer Suppression kann

nur auf der Grundlage integrer philologisch-historischer Methodik ans Licht ge-

25 Vgl. B. Scherer: Translating the Lotus Sūtra into Social Action (s. Anm. 1), S. 149–150; B.

Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S. 12–14; B. Scherer: Buddhismus, queer-

gedacht (s. Anm. 6), S. 243; B. Scherer: For the Benefit of All (s. Anm. 12), S. 151–154.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Ökumenische, historische und interreligiöse Perspektiven

bracht werden.26 Durch philosophische Hermeneutik werden synthetisierende

(Re)Konzeptualisierungen (3) erzeugt, welche die Text- und Datenhorizonte mit

den Horizonten der gegenwärtigen Interpretator:innen in neugewonnener, kri-

tisch-analytischer Komplexität zusammenbringen. Die zwei Ebenen (dvasatya)27

der klassischen buddhistischen Hermeneutik—vorläufig-konventionell (saṃvṛti,

sozial-realistisch) vs. letztgültig (paramārtha, soteriologisch-utopisch) – fügen der

Befreiungs-Dharmologie dabei, wie am Beispiel Karma oben gezeigt, wichtige

Werkimpulse und -strategien hinzu.

In theologischerHermeneutik vollzieht sichderSchritt derRe-Signifizierung (4)

mit dem Fokus auf Bedeutung(sverschiebungen) für die Marginalisierten und ihre

Befreiung. Queere und queer gedachte Vorbilder und Lehrelemente können so hel-

fen, das System cis-heteropatriarchalischer Normvorgaben zu sprengen. Auf fun-

damentaler Ebene erscheint die buddhistische Lehre selbst als inhärent queer und

ver-queerend:Die saṃsāra-Erfahrungwirddurchdie buddhistischenMethodenun-

tergraben und aufgehoben.28 Auch Buddhas, Arhats, Bodhisattvas und andere bud-

dhistische ›Heilige‹ oder Virtuosen lassen sich als queere Ahnen und Vorbilder deu-

ten, sei dies der gender-verqueerte Buddha, dessen Penis versteckt bleibt29 und der

inSüdasien seit demzweiten Jahrhundertu.Z.stets femininer abgebildetwird,oder

sein enger Gefolge Ānanda, von dem erzählt wird, dass er in früheren Leben gleich-

geschlechtliches Verlangen erlebte30 und der sich in manchen Texten als ›effemi-

niert‹ bezeichnet;31 oder der Bodhisattva Avalokiteśvara (觀(世)音 Guan[shi] yin),

26 Vgl. bereits Cabezón, José I.: »Thinking through Texts: Toward a Critical Buddhist Theol-

ogy of Sexuality«, Frederic P. Lenz Distinguished Lecture, Boulder: Naropa University (23

September 2008) vom 27.11.2023: https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezo

n.html (abgerufen am: 10.05.2024), S. 8–9.

27 Vgl. Buescher, John: Echoes from an Empty Sky: The Origins of the Buddhist Doctrine of the

Two Truths, Ithaca/Boulder: Snow Lion 2005.

28 Vgl. Corless, Robert: »Towards a Queer Dharmology of Sex«, in: Culture and Religion 5.2

(2004), S. 229–243, hier S. 240.

29 Vgl. Scherer, Bee: »The Temptations of Masculinity: A Rude Buddhist-Christian Theology of

Toxic Seductions«, in: Rachel Starr/Robert Beckford (Ed.), Behold the Men, Cambridge: SCM

Press (im Erscheinen).

30 Vgl. Sweet, Michael J.: »Pining Away for the Sight of the Handsome Cobra King: Ānanda as

a Gay Ancestor and Role Model«, in: Winston Leyland (Ed.), Queer Dharma: Voices of Gay

Buddhists 2, San Francisco: Gay Sunshine Press 2000, S. 13–22.

31 Vgl. Moore, William: »Gender of Bliss: Ānanda’s Gender Position in Indian Buddhist Litera-

ture«, San Antonio: AAR Annual Meeting (20.11.2023) (Unveröffentlichter Vortrag).

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html


Bee Scherer: Buddhistische Queerversität und Befreiungstheologie 247

der*die in Ostasien als ambi-/omni-gender erscheint.32 Das Neu-Signifizieren öff-

net queeren Buddhist:innen neue Räume, um gesehen, anerkannt und gefeiert zu

werden.

Dies führt dann zum letzten, pastoralen oder aktionshermeneutischen Schritt,

der lebensnahen und befreiendenAnwendung auf die Praxis (5).Durch u.a. gender-

und sexualitätsgerechte Sprache, Liturgien, Meditationen, und Räume der Begeg-

nung und des Zusammenseins kann ein Teil des systemischen Leidens queerer und

transidenter Menschen aufgehoben werden und kann Vielfalt authentisch gefeiert

werden. Binäre und heteronormative Kontext-Elemente der Lehre und der Prakti-

ken können so bewusst durch diversitätsgerechte Elemente und Bildsprachen er-

setzt werden. Z.B. adaptierte bereits in den 1990er Jahren der amerikanische Tibe-

tologe und Buddhist Jeffrey Hopkins tantrische Praktiken für gleichgeschlechtlich

liebende Buddhist:innen.33 Solche pastoralen Anpassungen auf konventioneller Er-

fahrungsebene stehen in der etablierten buddhistischen Tradition des guten Men-

tors (kalyāṇa-mitra) und des (Mahāyāna-)buddhistischen Konzeptes der ›angemes-

senen und geschicktenMittel‹ (upāya-kauśalya).34

32 Vgl. Bailey, Cathryn: »Embracing the Icon: The Feminist Potential of the Trans Bodhisattva,

Kuan Yin«, in: Hypatia 24.3 (2009), S. 178–196 und Hu, Hsiao-Lan: »The Teaching of Anātman

and the Commitment of Bodhisattva: On the Attachment to Binaries and the Gendered Self«,

in: 加入追蹤玄奘佛學研究 (= Hsuan Chuang Journal of Buddhism Studies) 33.3 (2020),

S. 23–74. S. 48–62.

33 Vgl. Hopkins, Jeffrey: Sex, Orgasm, and the Mind of Clear Light: The Sixty-Four Arts of Gay

Male Love, Berkeley: North Atlantic Books 1998.

34 Vgl. Schroeder, John W.: Skillful Means: The Heart of Buddhist Compassion, Honolulu: Uni-

versity of Hawai’i Press 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017 - am 13.02.2026, 20:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

