Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

Bee Scherer

1 Einleitung: Buddhistische Theologie und Queerversitat

Auf der Suche nach dem >queeren Pfarrhaus«< in diesem Band ist es niitzlich, ver-
gleichende Einsichten zu suchen - jenseits von protestantischen und weiteren
christlichen Traditionen. Der folgende Beitrag versucht mit Perspektiven und
Erfahrungen aus dem Buddhismus Denkanstofe fiir eine interreligiése Pastoral-
theologie anzureichen. Dies geschieht bewusst aus einer buddhistisch stheolo-
gischen< oder »dharmologischen« Perspektive, d.h. aus einem wissenschaftlichen
Blickwinkel, der auflerhalb der traditionellen buddhistischen Kulturriume ein
Nischendasein fithrt: die sbuddhistische kritisch-konstruktive Reflexion< oder die
»Dharmologie« entspricht den Theologien in theistischen Religionen im Sinne einer
Wissenschaft, die Insider- und Outsider-Perspektiven kombiniert und de-kon-
turiert, sich ihres Einflusses auf buddhistische Gemeinschaften bewusst ist, und
aktiv an den (Zukunfts-)Diskursen der Buddhistischen Traditionen teilnimmt.!
Dabei ist es wichtig, die Pluralitit der buddhistischen Stimmen anzuerkennen:
Entgegen verkiirzten Vorstellungen existiert >der Buddhismus« nicht im Singular;
die divergierenden und vielschichtigen buddhistischen Traditionen umspannen
vergleichbare Weiten wie sie im Christentum z.B. zwischen orthodoxem Christen-
tum und dem Mormonismus existieren. Die buddhistischen Traditionen verfolgen
in ihrer tiberwiltigenden Mehrheit einen ontologischen Non-Essentialismus; >der
Buddhismus« lisst sich selbst nicht essentialisieren. Man kann jedoch im Ver-
gleich zu christlichen Traditionen bemerken, dass die Buddhismen die Existenz
einer allmichtigen Schopfergottheit ablehnen; stattdessen wird betont, dass die
menschliche, vom Ego verblendete Erfahrungswirklichkeit* immer im Fluss ist,
ohne Beginn und ohne Ende, und durch Ursache und Folge (karma, Pali kamma)

1 Vgl. Scherer, Bee: »Translating the Lotus Sttra into Social Action: Hermeneutics and Public
Dharmology«, in: Buddhist-Christian Studies 39 (2019), S.147-168, hier S.151.

2 In der buddhistischen Nicht-Selbst-Lehre gilt die Annahme eines bestandigen, unabhingi-
gen Wesenskerns (Ego, >Ichq) als die primare und mafRgebliche Form der Verblendung, die
dannin der Erfahrung von Befreiung und Erwachen wegfallt.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Okumenische, historische und interreligidse Perspektiven

in stindigem Wiederwerden, -entwickeln, und -vergehen (Wiedergeburt<) erlebt
wird. Dies macht menschliches Leben unzufriedenstellend (duhkha, Pali dukkha).
Das bedeutet allerdings nicht, dass im Buddhismus alles >Leidencist, wie manchmal
populir behauptet wird; vielmehr beinhaltet die menschliche unerleuchtete (d.h.:
un-erwachte) Erfahrung drei Formen von Unbefriedigendem, nimlich: konkrete
Leid- und Schmerzerfahrungen (1), die Verginglichkeitserfahrungen (2), und die
systemisch-existentielle Ego-Verwirrung (3).

Der interreligiose pastoraltheologische Impuls aus buddhistischen Perspek-
tiven zum >Queeren Pfarrhaus« arbeitet demnach mit Akzentverschiebungen auf
verschiedenen Ebenen von Epistemologie, Ethik, Ontologie, bis hin zur Soteriologie
und Metaphysik: Anstelle der Fragen wie z.B. »Welche Identitit ist durch die Gott-
heit geschaffen, gewollt, versdhnbar und erlosungsoffen?« ergeben sich andere Fra-
gestellungen wie z.B. »Welche Subjektivitits- und Zusammenhérigkeitserfahrung
in konventioneller Wirklichkeit sind konstruktiv und transformativ im Hinblick
auf das Erwachen (Befreiung und Erleuchtung)?« Diese Parameterverschiebung
hat Konsequenzen fiir die Identititserfahrungen, die unter dem Sammelakronym
LBSTQIA+ (Lesbisch, Bisexuell, Schwul, Trans, Queer, Intersexuell, Asexuell und
alle weiteren gender- und sexualdiverse Subjektivititen) fallen.

Bei der Suche nach Queerversitit (als der Fiille sexueller und Gender-Diver-
sititen)® in kontemporiren buddhistischen Subjektivititen und akkumulativen
Traditionen lassen sich alle Schattierungen zwischen aggressiver Queerphobie,
neutralem Disengagement und offenherzigem Umarmen der queeren Vielfalt
entdecken. In einigen liberal erscheinenden, aber letztlich queerfeindlichen bud-
dhistischen Milieus findet sich eine subtile Strategie: Mit Hinweis auf die non-
essentialistische Sichtweise zur menschlichen Identitit ermutigen privilegierte
Buddhist:innen ihre marginalisierten Mit-Buddhist:innen, um doch Subjektivi-
tits- und Zusammengehorigkeitsmerkmale wie Queersein, Gender oder Herkunft
herunterzuspielen, zu de-queer-en, de-gendern, oder auch zu de-ethnisieren u.s.w.
Dieses Wegerkliren von verkorperten Leid- und Marginalisierungserfahrungen
(queer-/spiritual-bypassing) nitzt aber lediglich der hegemonischen Unterdrii-
cker:innengruppe und zementiert systemisches Leiden. Es stimmt natiirlich, dass
auf der Ebene des Erwachens (d.h., der >Erleuchtungs), Subjektivititsmerkmale
aus buddhistischer Perspektive irrelevant sind. Auf der vor-erwachten Erfahrungs-
ebene bilden sie jedoch die Parameter menschlichen Wohlseins und sind fiir eine
stabile Eigen- und Umwelterfahrung erforderlich, also fiir Aspekte der subjektiven
Erfahrungswirklichkeit, die auf dem Weg zu Befreiung und Erwachen notwendige
Stiitzen darstellen.

3 Vgl. Engel, Antke: »Lust auf Komplexitat: Gleichstellung, Antidiskriminierung und die Stra-
tegie des Queerversity, in: Feministische Studien 13.2 (2013), S. 39—45.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

Auf der weniger subtilen und mehr offen queerfeindlichen Seite des Spektrums
stellt das Anti-LBSTQIA+-proof-texting vormoderner Schriften einen Schliisselfaktor
dar. Vage, nicht-normative Geschlechts- und Sexualititsandeutungen, die in den
Ordensregeln (vinaya) und spiteren Kommentaren als gesellschaftliche Konzepte
der indischen Kulturen des ersten Jahrtausends vor und nach unserer Zeitrechnung
auftauchen, werden bei diesem proof-texting simplizistisch und parasitir mit kon-
temporiren queeren Subjektivititen gleichgesetzt. Dies kann man in christlichen
Traditionen mit kontextberaubten, biblizistischen und reaktioniren, trans- und ho-
mophoben Schriftauslegungen vergleichen.

Eine Archiologie (im Sinne Foucaults) von Queerversitit in Buddhismen iiber
weite zeitliche und raumliche Dimensionen hinweg, ergibt ein ausgesprochen kom-
plexes Bild von Perspektiven und Kategorisierungsversuchen, die pri- und paramo-
dern nicht einfach kontemporiren Identititsformationen im hegemonischen Teil
des transnationalen Queerdiskurses entsprechen.

2 Queere Buddhismen

Was Sex betrifft, so findet sich in globalen modernistischen Buddhismen hiufig
die Behauptung, >der Buddhismus« zeige weniger sexualfeindliche Tendenzen als
»das Christentumc«. Die primodernen siid- und ostasiatischen Kulturen betrachten
Sexualitit tatsichlich durchweg neutral als eine natiirliche menschliche Funktion
wie Atmen, Schlafen, Essen etc. Was Lai:innen betrifft, zeigen die meisten buddhis-
tischen Traditionen keine essentialisierte Leibfeindlichkeit. Buddhistische Zivili-
sationen haben allerdings hiufig sozialkonservative, monogame nukleare Hetero-
normen angewandt. Fitr Ordensleute gilt in den buddhistischen Kulturen der Z6-
libat. Jegliche ZolibatsverstofRe sollten eigentlich in den buddhistischen Klosterre-
geln (vinaya) schwere Strafen nach sich ziehen. In der gelebten Praxis wurde und
wird allerdings eher pragmatisch als dogmatisch mit monastischer Sexualitit um-
gegangen, wie sowohl historisch dokumentiert als auch im gegenwirtigen Kloster-
leben zu beobachten ist. Dieses Phinomen lisst sich ggf. mit der gelebten Zolibats-
Praktik im romisch-katholischen Klerus vergleichen. Auch wird in den buddhisti-
schen Klosterordnungen gleichgeschlechtlicher Sex nicht besonders stigmatisiert:
Die Sorge der Ordensregulatoren gilt deutlich in erster Linie dem penetrativen Sex
zwischen einem Mann und einer Frau; alle anderen sexuellen Handlungen werden
als minder schwerwiegend eingestuft.*

4 Vgl. Langenberg, Amy P: »Real Monks Don’t Have Grhastha Sex: Revisiting Male Celibacy
in Classical South Asian Buddhism, in: Megan Bryson/Kevin Buckelew (Ed.), Buddhist Mas-
culinities, New York: Columbia University Press 2023, S. 288—312, hier S. 302— 303.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

237


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Okumenische, historische und interreligiése Perspektiven

Die Begriindung der Sexual-Neutralitit fiir Lai:innen und des Zélibates fiir bud-
dhistische Ménche und Nonnen liegt philosophisch und erlésungspsychologisch in
der Auffassung, dass durch romantische, erotische, und orgastische Verbindungen
>Anhaftung« (upadana) erzeugt und verstirke wird. Nicht Gefithle und Aktivititen,
sondern die damit einhergehende Anhaftung (upadana) gilt als Grund fir bleiben-
de Verstrickungen in der ego-verblendeten Erfahrungswelt. Wahrend der Meditati-
onspraxis der Konzentration (samadhi), die zur Versenkung (jhana) fithrt, gilt sexu-
elle Begierde (Geilheit; kama-cchanda; abhijjha) als eines der fiinf Hindernisse (niva-
rana), die auf der ersten Versenkungsstufe wegfallen (zusammen mit Boswilligkeit,
Tragheit/Depression, Unruhe-/Angstzustinden und Zweifeln). Die zu vermeidende
Anhaftung intensiviert sich besonders mit sozio-6konomischen Verantwortlichkei-
ten in prokreativen Lebensgemeinschaften. Darum finden sich in einigen buddhis-
tischen Kulturen selbst Stimmen, welche gleichgeschlechtliches Begehren als sote-
riologisch wiinschenswerter propagieren.®

Dem steht entgegen, dass nicht-heterosexueller, und nicht-monogamer Sex in
den meisten primodernen buddhistischen Kulturen ab der ersten Hilfte des ers-
ten Jahrtausends u.Z. auch fiir buddhistische Lai:innen in verschiedenen Abstufun-
gen als negativ bewertet wird.® Die zunichst neutralen, dann heteronormativ-kon-
servativen buddhistischen Diskurse zur Sexualitit werden durch Geschlechts- und
Genderkategorien kompliziert. Denn bereits die altindischen vedischen Texte ken-
nen ein drittes Geschlecht, welches dann in buddhistischen, jainistischen und medi-
zinischen Texten weiterlebt und zu einem Vier-Gendersystem erweitert wird. Die-
ses System folgt der vierfiltigen indischen Logik: a (mannlich); nicht-a (weiblich); we-
der-a-noch-nicht-a (drittes Geschlecht, pandaka); und sowohl-a-als-auch-nicht-a (viertes
Geschlecht, ubhatobyarijanaka).” Die so erzeugten dritten und vierten Kategorien er-
weisen sich jedoch in ihren konkreten inhaltlichen Abgrenzungen als vage und un-
deutliche Bezeichnungen: Die >Nicht-(Minnlich)Gender Personen« (pandakas) und

5 So z.B. der Kult des #!Bchigo (Jiingling) im japanischen Mittelalter; vgl. Atkins, Paul S.:
»Chigo in the Medieval Japanese Imagination, in: The Journal of Asian Studies 67.3 (2008),
S. 947-970; vgl. ferner zu erotischen Monch-Novizen-Beziehungen im japanischen Buddhis-
mus Fauré, Bernard: The Red Thread: Buddhist Approaches to Sexuality, Princeton: Princeton
University Press 1998, S. 233—240.

6 Vgl. Scherer, Bee: »Queering Buddhist Traditionsc, in: The Oxford Research Encyclopedia of
Religion (2021), S.1-29, hier S. 3—5 (https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
abgerufen am: 10.05.2024); und vgl. Scherer, Bee: »Buddhismus, queer-gedacht: Perspektiven
zum systemischen Leiden sexual- und genderdiverser Menschen, in: Paragrana 31.1 (2022),
S.229-248, hier S. 233—238.

7 Vgl. Scherer, Bee: »Variant Dharma: Buddhist Queers, Queering Buddhisms, in: Bee Scherer
(Ed.), Queering Paradigms VI: Interventions, Ethics and Glocalities, Oxford: Peter Lang 2016,
S.253-273, hier S. 259; vgl. B. Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S. 5.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199340378.013.765;

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

>Bi-Gender-Personenc« (ubhatobyaijanakas) treten auch in den verschiedenen iiber-
lieferten Versionen der Ordensregeln und in den spiteren Kommentaren auf und
werden in der Regel von der Ordinierung ausgeschlossen: denn das dritte und das
vierte Geschlecht gilt als hyperlibidings. Die gefihrliche, ungeziigelte Begierde der
pandakas und ubhatobyaiijanakas mache es diesen Menschen unmdoglich, den Zoli-
bat einzuhalten. Wer aber ein papdaka oder ein ubhatobyaiijanaka genau ist, lisst
sich aus den frithen Quellen nicht deutlich ableiten. Erst die vinaya- Kommentar-
literatur des indischen Mittelalters ab dem fiinften Jahrhundert u.Z. versucht sich
in konkreteren Beschreibungen; dabei wird, wenn nicht anders spezifiziert, bei ei-
nem pandaka (etymologisch: >[Mann] ohne Hoden<) von einem phinotypisch minn-
lichen Ausgangskorper ausgegangen. Diesem dritten Geschlecht werden verschie-
dene, meistens fiinf, Arten und Weisen von physischer oder sozialer Unminnlich-
keit zugeschrieben, einschliefilich Kastration, Impotenz, Voyeurismus, Vorliebe, ei-
nem Mann Fellatio zu geben, und eine angeborene Abwesenheit oder Deformation
der Genitalien. Noch unklarer ist das Bi-Gender-Geschlecht, das vielleicht auf be-
stimmte Intersexformen hinweist, aber in vielen Punkten im mythischen und sym-
bolischen Bereich zu bleiben scheint.® So wird die vierte Kategorie in Ostasien in
der Regel zu einer Untergruppe der Dritten, und das dritte Geschlecht wird im Rah-
men der chinesischen Hofkultur mit den kastrierten Eunuchen gleichgesetzt, wel-
che in den kéniglichen und kaiserlichen Frauengemichern dienten.” Wegen ihrer
unklaren Bedeutung laden die in kanonischen Texten auftretenden Gender panda-
ka und ubhatobyarijanaka zum proof-texting ein: als leere oder offene Kategorien bie-
ten sich diese breiten und kulturspezifischen inhaltlichen Deutungen in den ver-
schieden historischen und sozialen buddhistischen Kontexten an. Sie konnen dann
reduktionistisch den jeweiligen sozialkonservativen Regulations- und Normskrip-
ten als semiotisches Gefifd zur cis-heteronormativen Marginalisierung dienen. Tat-
sichlich lassen sich diese undeutlichen Bezeichnungen unter Beriicksichtigung der
nétigen Komplexitit nicht mit gegenwirtigen sexual- und genderdiversen Subjek-
tivititen gleichsetzen.

Dem accessoires-haften Erscheinen von stigmatisierten Geschlechtskategorien
in buddhistischen autoritativen Texten steht jedoch auch entgegen, dass der vinaya
und andere frithbuddhistische Schriften die Existenz von transidenten Menschen
ohne Wert(vor)urteil und mit lakonischer Pragmatik anerkennen. Ordensleute, die
ein Geschlecht nennen, das von dem bei ihrer Ordinierung verwendeten Geschlecht

8 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S.233-238; siehe ausfiihrlicher
Bhikkhu*ni, Vimala/Scherer, Bee: »Coming to Terms with Trans- and Queerness in Buddhist
Texts«, in: Melissa Wilcox (Ed.), The Palgrave Handbook of Queer and Transgender Studies
in Religion, London/New York: Palgrave 2025 (im Erscheinen).

9 Vgl. B. Scherer: Variant Dharma (s. Anm. 7), S. 258; B. Scherer: Queering Buddhist Traditions
(s. Anm. 6), S. 5.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

239


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Okumenische, historische und interreligidse Perspektiven

abweicht, werden durch den Buddha einfach dem nun als zutreffend erkannten
Geschlechtszweigs des Ordens (d.h. dem der Monche oder der Nonnen) zugewie-
sen.’® Diese Regulation macht zum Einen deutlich, dass die sozial-marginalisierten
dritten und vierten Geschlechter nicht mit (sich-binir-fithlenden) Trans-Menschen
gleichzusetzen sind, weshalb bestehende Ordinationsverbote fiir transidente Men-
schen keine ordensrechtliche Basis im Buddhismus haben. Zum anderen zeigt die
Reaktion des Buddha, dass die komplexe menschliche Wirklichkeit immer eine
situationsbedingte, nicht-urteilende Pragmatik erfordert.

3 Queere Befreiungs-Dharmologie

Die Lebenswirklichkeit queerer Personen sieht sowohl in mehrheitsbuddhistischen
Kulturen als auch in buddhistischen Neulindern und Diasporen nicht immer rosig
aus, wie queerfeindliche Atmosphiren in buddhistischen Gemeinden, queer-bypas-
sing, und selbst buddhistische anti-queere Hassreden beweisen. Diese stigmatisie-
renden, feindlichen Erfahrungen tragen mafigeblich dazu bei, dass viele LBSTQIA+
Buddhist:innen psychische Gesundheitsprobleme entwickeln; manche verzweifeln
und treten aus dem Leben.” Was kdnnen angesichts dieses systemischen und in-
dividuellen Leidens queerer Buddhist:innen buddhistische Denker:innen an sozial
befreienden Impulsen beitragen?

Wo z.B. die lateinamerikanische (christliche, katholische) Befreiungstheologie
sich auf Gottes (Vor-)Liebe fiir die Armen konzentriert, kann der Fokus der bud-
dhistischen Befreiungstheologie oder Dharmologie als der -Dharma der Marginali-
sierten” definiert werden. Z.B., betont Jeff Wilson, ein Geistlicher des japanischen
Reine-Land-Buddhismus in der Tradition des Reformers Shinran (i, 1173-1263),
dass der alle Wesen umarmende und befreiende Buddha des westlichen Reinen Lan-
des, Amida (F[7RFEAmitabha), diejenigen, die in einer Gesellschaft als verworfen
gelten, besonders bevorzugt: Queere Menschen werden zuerst befreit, danach dann

auch die »Heten!"™

10 Vgl. Scherer, Bee: »Gender Transformed and Meta-Cendered Enlightenment: Reading Bud-
dhist Narra-tives as Paradigms of Inclusiveness, in: Revista de Estudos da Religiao — REVER
6.3 (2006), S. 65-76; B. Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S. 6.

11 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S. 229.

12 Im Original: »dharma of the marginalized« (Scherer, Bee: »For the Benefit of All...: Towards
Reading the Dharma for Practices of Diversity and Celebration«, in: Juewei Shi/Susanne
Franzway/Stephen Hill (Ed.), Cultivating Compassion: Going Beyond Crises, Oxford: Peter
Lang 2023, S.141-156, hier S. 251).

13 Vgl. Willson, Jeff: Living Nembutsu: Applying Shinran’s Radically Engaged Buddhism in Life
and Society, Ottawa: Sumeru Books 2023, S. 64.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

(Befreiungs-)Dharmologie, wie auch christliche queere (Befreiungs-)Theologie,
de-hegemonisiert das cis-heteropatriarchalische Diskurszentrum und untergrabt
die (cis-hetero)normativen sozio-religiésen Blaupausen und Drehbiicher, die quee-
ren und transidenten Menschen Marginalisierung, Unterdriickung und Leiden
bringen.

3.1 Erleuchtung vs. zeitgebundene Sozialnormen:
Karma und Befreiungshermeneutik

Die buddhistischen Vorstellungen von Karma (Ursache und Wirkung), die oft zur
Stigmatisierung queerer Menschen verwendet werden, bieten paradoxerweise auch
wichtige Ansatzpunkte zur Befreiungs-Dharmologie: Denn Karma ist nie mono-
kausal, immer komplex und verstrickt in Kontextualisierungen (-Bedingungens), die
ein sich stets bewegendes Mosaiktableau von Erleben erzeugen und die individuel-
le Handlungsspielrdume verandern und einschrianken. Wer Handlungsiiberschuss
hat, trigt darum besonders Verantwortung.™ So fillt es auf, dass queer-affirma-
tive buddhistische Denker wie die Ehrw. Chao-Hwei B3 2 (Taiwan)™ oder Rev. Jef-
frey Hirano (Salt Lake Buddhist Temple)'® >schlechtes Karmacnicht queeren Menschen,
sondern deren Unterdriicker:innen zuschreiben. Karma wirkt auf der Ebene der
nicht-erwachten Erfahrung;in der Erleuchtung gibt es keine Ursache und Wirkung.
Ebenso sind unsere interdependenten, stets fluktuierenden Subjektivititen (unser
konventionelles Selbstgefiihl, Ego, Ich usw.) in Befreiung und Erleuchtung aufge-
hoben (Nicht-Ich, Nicht-Selbst): unser >zyklisches Wandern« (samsara) von Geburt
zu Geburt erfolgt in komplexer, karmischer Kontinuitit ohne essentielle Identitit,
ohne festes Selbst oder >Seele«. Das heifdt auch, dass essentiell-persénliches Karma
nicht existiert: Da sind nur Erfahrungsfliisse, -wechselformen und -bilder, die im
vorldufigen Wirklichkeitserleben als linear und kausal erscheinen, in Befreiung und
Erwachen aber lediglich ein strahlendes Glitzern der trans-egoischen” Offenheit
(Leerheit) darstellen, ein freies Aktualisieren des leeren (offenen) Ganzen. Es macht
dementsprechend keinen Sinn, irgendjemanden (d.h. irgendeiner empirischen Per-
son) »schlechtes vergangenes Karmac vorzuwerfen: Welches Karma auch immer in

14 Vgl. Hu, Hsiao-Lan: This Worldly Nibbana: A Buddhist-Feminist Social Ethic for Peacemak-
ing in the Global Community, Albany: SUNY Press 2011, hier Kapitel 4 (»Person-in-Kammic-
Network: Moral Agency and Social Responsibility«, S. 91—125).

15 Vgl. B. Scherer: Buddhismus, queer-gedacht (s. Anm. 6), S. 240 (mit Verweisen auf chinesi-
sche Primarquellen); vgl. zudem auch Chao-Wei, Shih FEREE: »IE IR FAE R AR5
3R (= »Eine Dharma-Diskussion zum Thema >Ehegleichheit«)«, in: ZEEFEIZT (= Hsuan
Chuang Zeitschrift zur Buddhismuskunde) 33 (2020), S. 1-22, hier S. 9—10.

16 Vgl.]. Wilson: Living Nembutsu (s. Anm. 13), S. 56-57.

17 Der Begriff >trans-egoisch« bedeutet in diesem Zusammenhang >das subjektive Icherleben
Ubersteigends, >jenseits der Ego-Verblendung« (s. Anm. 2).

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

24


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Okumenische, historische und interreligidse Perspektiven

Erscheinung tritt, driickt in unserem begrenzten kausalen und linearen Verstehen
letztendlich nur die Fiille der Erlebenspotentialititen aus. Eine solche Anwendung
der buddhistischen Nicht-Selbst-Lehre, der Hermeneutik der zwei Wirklichkeiten,
und der Leerheit auf Karma ist ein gutes Beispiel dafiir, wie soteriologische Kon-
zepte diskriminierenden sozialen Accessoires der buddhistischen Lehre entgegen-
treten konnen.

3.2 Sexualitat und Geschlecht in Buddhistischer Ethik, Symbolik
und Soteriologie

Im Falle von queeren und transidenten Menschen driicken deren Subjektivititen
lediglich das volle Spektrum menschlicher Sexualitits- und Gendermoglichkeiten
aus. Was Sexualitdt betrifft, hingt heilsames (d.h. auf Erleuchtung und Befreiung
transformativ ausgerichtetes) Handeln nicht von Orientierung, sondern vom Er-
zeugen von heilsamen Eindriicken ab. Bewusste Sexualenthaltsamkeit wie im Zo6-
libat der Ordensleute, hilft, starke und subtile Selbstanhaftungen zu itberwinden.
Denen, die kein Zolibats-Geliibde abgelegt haben, kann jeder liebevolle, gegenseitig
freudebringende Sex, der sich auf Augenhohe (betreffs Freiwilligkeit, Verstindnis,
Agency, Reife und Macht) vollzieht, helfen, das >kleine Ego« zu iibersteigen und ei-
ne echte Verbundenheit jenseits der Egogrenzen zu erfahren. Sowohl bei der Ent-
haltung als auch beim Ausleben der Sexualitit spielt also nur das >Wie?« eine Rolle,
nicht das >Was?<im Sinne einer sexuellen Orientierung.

Was Gender und Geschlechter betrifft, so ist bereits erwihnt, dass frithbud-
dhistische Quellen die Existenz von transidenten Menschen werturteilsfrei und
pragmatisch anerkannten. Und sozial-realistisch spielten die unklaren, verwirren-
den nicht-binaren Geschlechtskategorien pandaka und ubhatobyanijanaka beinahe
keine Rolle: Bereits in der frithbuddhistischen Meditationspsychologie wird an-
erkannt, dass Menschen grundlegend-instinktiv die Menschheit binir in Manner
und Frauen unterteilen. Dem folgt auf der Ebene der Soteriologie und meditati-
ven Befreiungspsychologie, dass diese geschlechtsbinire erkenntniskategorische
Zuschreibung (nimitta) >Frau-Mannc« (stri-purusa) itberwunden werden muss, und
letztlich erst in der hoheren Versenkungserfahrung (samadhi) wegfille.’®

Erleuchtung kennt also kein Geschlecht; nur menschliches (Vor-)Urteil denkt in
Geschlechtern. Unser krampfartiges Festhalten an biniren Geschlechts-Subjekti-
vititen ist ein Zeichen unserer Erleuchtungsferne. Dies zeigt sich auch in buddhis-
tischer Geschlechts- und Sexualbildsprache. Sex und Gender-(Real)Symbolismen
und -Metaphern sind besonders und untrennbar mit den Formen des buddhisti-
schen Denkens, Erlebens, und Praktizierens verbunden, die als >Esoterischer< oder
sTantrischer Buddhismus«< bezeichnet werden. Den Ausgangspunkt tantrischer

18  Vgl. z.B. Abhidharmakosa-Bhasya ad VIII, 28a.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

Symbolik bildet die heteronormative, andersgeschlechtliche Vereinigung innerhalb
eines androzentrisch formulierten, und trotz der buddhistischen Entwicklung einer
Vier-Geschlechtslehre, bindrgeschlechtlich gedachten Rahmens. Nichtsdestotrotz
beschreiben tantrische Texte, z.B. in der Kalacakra-Tradition, die nicht-duale Er-
fahrung von hochster Wirklichkeit sexualsymbolisch als einen »in wechselseitiger
Umarmung, friedvollen, nicht-geschlechtlichen (napumsaka), héchsten Zustand.«*
Das Wort napumsaka ist hierbei ein Synonym fur das stigmatisierte dritte Ge-
schlecht, pandaka. Im Tibetischen werden beide indischen Begriffe mit demselben
Wort iibersetzt: ma ning. Napumsaka und ma ning bedeutet wortlich >nicht-méinn-
lich< und dann sneutral, Neutrum« (auch grammatikalisch). Im Buddhistischen
Tantra weist der Begriff jedoch nicht auf konkrete, geschlechtsdifferente margi-
nalisierte Menschen hin. Vielmehr bezeichnet napumsaka-pada den Zustand der
Erwachens-Erfahrung jenseits der Zweigeschlechtlichkeit. Dementsprechend wird
im Tibetischen Buddhismus auch von einem perfekt balancierten post-gender, als
neutralem (ma ning) >Wind< und >Kanal< im feinstofflichen Kérper gesprochen.*
Des Weiteren gibt es tantrische Meditationstraditionen zu einem genderneutralen
Weisheitsschiitzer: Nagchen Maning (nag chen ma ning, z.B. Mahakala pandaka).

3.3 Queere Theorie vs. Pastoral-Dharmologie: Ehe fiir Alle?

In vielen Emanzipationsbewegungen besteht eine Spannung zwischen radika-
ler Theorie und pragmatischer Umsetzung. Queer Theory und Queere Theologien
ritteln an einem System, welches die Erfahrungs- und Leidenswirklichkeit von
Unterdriickten zu einem Minderheitenproblem macht; sie richten sich auf eine
Veridnderung der sozialen und kulturellen Normativititen. Es geht bei radikalen,
intersektionalen Ansitzen also nicht um >Inklusion, also das Einfiigen einer mar-
ginalisierten Minderheit in eine Mehrheit und deren Normstrukturen; vielmehr
zielt intersektionale Queer Theory auf ein Umstof3en von biopolitischen Hegemo-
nien und auf ein gleichwertiges (wenn man so will, rhizomatisches<) Raumgeben
und Feiern der vollen Vielfalt menschlicher Subjektivititen, Verkérperungen, und
Zugehorigkeiten. Diesem radikalen Impuls zur Gesellschaftsveranderung steht in
politischen Aktivismen und in den Pastoraltheologien die Notwendigkeit entgegen,
auch innerhalb der starren und erhirteten Gesellschaftssysteme konkrete Schritte
zur Leidensverminderung und zum rechtlichen Schutz von >Minderheiten< zu
bewerkstelligen. Diese scheinbare Anerkennung unterdriickender Sozial-Normati-
vititen fithrt zu Spannungen mit der radikaleren Theorie und Theologie, z.B. wenn
Heteronormativititen (z.B. Monogamie und nukleare Familienstruktur) analog

19 Sekoddesa 151 anyonyalifigitam Santam napumsakapadam param.
20 Vgl. Cyatso, Janet: »One Plus One Makes Three: Buddhist Gender, Monasticism, and the Law
of the Non-Excluded Middle, in: History of Religions 43.2 (2003), S. 89115, hier S.101.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

243


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ym

Okumenische, historische und interreligiése Perspektiven

fiir lesbische, bisexuelle und schwule Personen iibernommen werden (Assimilatio-
nismus; Homonormativitit) und damit einzelne Gruppen queerer Menschen zur
Assimilation abgesondert werden, um sie dann in das Normzentrum integrieren zu
konnen, wihrend andere Gruppen noch stirker marginalisiert werden. Dennoch
kann >strategischer Essentialismus, als erster Schritt zur Diskurverschiebung und
Leidenslinderung, notwendig sein.

Ein Beispiel hierfiir ist die Frage nach der >Ehe fiir Alle< und dem kirchlichen
oder buddhistischen Segnen und Verheiraten nicht-cis-heterosexueller Paare. Tat-
sichlich haben sich ab Ende des 20. Jahrhunderts buddhistische Lehrer:innen und
Organisationen auf beiden Seiten der gesellschaftlichen Debatten zur Einfithrung
der gleichen Eherechte positioniert. Die queerfreundliche Seite kann Erfolge inner-
halb und auflerhalb Asiens aufweisen. So zelebrieren bereits seit Anfang der 1970er
Jahre Geistliche der Buddhist Churches of America, dem nordamerikanischen Zweig
des japanischen Reine-Land-Buddhismus in der Tradition des Reformers Shinran,
gleichgeschlechtliche Hochzeiten.* In Japan, wo es de dato 2024 noch keine gesetz-
liche Ehe fiir Alle gibt, bieten einige Reine-Land-Buddhistische Tempel Hochzeitsri-
ten fiir queere Menschen an und es entwickelt sich dort eine eigene japanische Rei-
ne-Land-buddhistische, queere Dharmologie.?* Taiwans rechtliche Gleichstellung
gleichgeschlechtlicher Paare im Jahr 2019 wurde maf3geblich durch das Leben ei-
ner buddhistischen Nonne und Lehrerin, der ehrwiirdigen Chao-Hweli, beeinflusst,
die seit 2014 Lesben und Schwule traut.” In Europa vollzog 1995 eine Lehrerin der
Tibetisch-(Neo-/Post-)Buddhistischen Shambhala Organisation die erste buddhisti-
sche Hochzeitszeremonie fiir ein gleichgeschlechtliches Paar in Paris.

Ein buddhistisch-pragmatisches Plidieren fiir rechtliche Gleichstellung in der
Eheveranschaulicht z.B. Eugene Bush, ein amerikanischer Zen-Priester und Trans-
mann, in einem kurzen Beitrag zur Ehedebatte im Jahre 2010. Mit einem Zen-dhar-
mologischen Rekurs auf die Verginglichkeit sozialer Konstrukte ruft Bush zum Auf-
bau von Strukturen auf, die jeder Person authentische Ausdrucksmaglichkeiten er-
moglicht.*

21 Vgl.]. Wilson: Living Nembutsu (s. Anm. 13), S. 50.

22 Vgl Uji, Kazutaka 58 MB ARG I aTIRA /U T E R ESE ETE& S5H
T4 TILBFEOHBEMICDWVW T« (= »How Does Buddhism Adress Discrimination
Against Sexual Minorities? The Need for Queer Buddhist Studies«), in: B A&R1AF S E R
(= Nippon Bukkyo Gakkai Nenpo) 86 (2021), S.115-137.

23 Vgl. auch ihre Dharma-Diskussion zum Thema: S. Chao-Wei: 3& 1R FAE GERERI B ERIR (s.
Anm. 15).

24 Vgl. Bush, Eugene: »Not Always So, in: Jung Journal: Culture & Psyche 4.3 (2010), S.112-113.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

4 Schlussbetrachtungen: Die fiinf Schritte der buddhistischen
Befreiungs-Dharmologie

Die vorausgegangene Skizze zu buddhistischen Sichtweisen und Praktiken beziig-
lich queerer und transidenter Menschen verdeutlicht, dass queere Dharmologien
vergleichbar zu den christlichen, jiidischen und islamischen Kontexten der quee-
ren Theologien, durchaus hermeneutische, systematische, und pastorale Heraus-
forderungen und Chancen beinhalten. Konkludierend stelle ich ein Framework zur
queeren und intersektionalen Befreiungshermeneutik vor,” welches fiinf progres-
sive Schritte beinhaltet, die jeweils mit methodologischen Akzentverschiebungen
einhergehen:von Auto-Hermeneutik (1) zu Allo-Hermeneutik auf philologischer (2),
philosophischer (3), theologischer (4) und pastoraler (5) Ebene.

Dabei stellt eine aufrechte Selbstreflexion (1) den ersten Schritt dar: Das ehrliche
Bestimmen des eigenen Stand- und Ausgangpunktes als Denker:innen, die kom-
plexe Daten, Fragen und Phinomene interpretieren und in die heutigen Zeichen-
systeme (Sprachen, Kontexte etc.) »iibersetzen<. Dieses Einsehen in unsere eigenen
Positionalititen mit ihren verwobenen Aspekten von Privilegien, Loyalititen, Nach-
teilen und Verwundungen ist nicht nur epistemologisch integer, um unser Denken
im Rahmen unserer gelebten, leiblichen Welterfahrung anderen einordbar zu ma-
chen. Selbstreflexion 6ffnet zudem auch unser Denken und Fithlen jenseits unseres
eigenen, begrenzten Horizontes fir andere Erfahrungswirklichkeiten. Autoethno-
graphie, biographisches Schreiben oder auch nur einfache Eigenstandortsbestim-
mungen helfen uns letztlich, aus unseren kleingeistigen Selbstobsessionen hinaus
und in die Schuhe anderer Menschen zu treten.

Philologisch-historische Hermeneutik (2) hilft bei dem prizisen >Ausgrabenc
(Foucault) verschiitteter, marginalisierter und subalterner Stimmen. Genaue und
kontextbewusste Betrachtungen kanonischer und anderer autoritativer Texte sowie
von nicht-textuellen Archiven der Archiologie, Kunstgeschichte und der weiteren
materiellen Religionsgeschichte, helfen uns, das >Was?« priaziser und komplexer zu
beschreiben.

Dabei spielt das Erkennen und Anerkennen unterdriickender (bio- und so-
zio-)politischer Macht-Diskurse und -Mechanismen in den meistens elitiren
und hegemonisch iiberlieferten Archiven (Texte, Objekte etc.) eine entscheidende
Rolle. Das historische Leiden der Marginalisierten und ihre komplexen Lebens-
und Uberlebensstrategien unter cis-heteropatriarchalischer Suppression kann
nur auf der Grundlage integrer philologisch-historischer Methodik ans Licht ge-

25  Vgl. B. Scherer: Translating the Lotus Sttra into Social Action (s. Anm. 1), S.149—-150; B.
Scherer: Queering Buddhist Traditions (s. Anm. 6), S.12—14; B. Scherer: Buddhismus, queer-
gedacht (s. Anm. 6), S. 243; B. Scherer: For the Benefit of All (s. Anm. 12), S.151-154.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

245


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Okumenische, historische und interreligidse Perspektiven

bracht werden.?® Durch philosophische Hermeneutik werden synthetisierende
(Re)Konzeptualisierungen (3) erzeugt, welche die Text- und Datenhorizonte mit
den Horizonten der gegenwirtigen Interpretator:innen in neugewonnener, kri-
tisch-analytischer Komplexitit zusammenbringen. Die zwei Ebenen (dvasatya)*’
der klassischen buddhistischen Hermeneutik—vorliufig-konventionell (samvrti,
sozial-realistisch) vs. letztgiiltig (paramartha, soteriologisch-utopisch) — fiigen der
Befreiungs-Dharmologie dabei, wie am Beispiel Karma oben gezeigt, wichtige
Werkimpulse und -strategien hinzu.

In theologischer Hermeneutik vollzieht sich der Schritt der Re-Signifizierung (4)
mit dem Fokus auf Bedeutung(sverschiebungen) fiir die Marginalisierten und ihre
Befreiung. Queere und queer gedachte Vorbilder und Lehrelemente kénnen so hel-
fen, das System cis-heteropatriarchalischer Normvorgaben zu sprengen. Auf fun-
damentaler Ebene erscheint die buddhistische Lehre selbst als inhdrent queer und
ver-queerend: Die samsara-Erfahrung wird durch die buddhistischen Methoden un-
tergraben und aufgehoben.?® Auch Buddhas, Arhats, Bodhisattvas und andere bud-
dhistische >Heilige< oder Virtuosen lassen sich als queere Ahnen und Vorbilder deu-
ten, sei dies der gender-verqueerte Buddha, dessen Penis versteckt bleibt*® und der
in Stidasien seit dem zweiten Jahrhundert u.Z. stets femininer abgebildet wird, oder
sein enger Gefolge Ananda, von dem erzihlt wird, dass er in fritheren Leben gleich-
geschlechtliches Verlangen erlebte®® und der sich in manchen Texten als effemi-
niert« bezeichnet;* oder der Bodhisattva Avalokitesvara (#i(tH)& Guan[shi] yin),

26  Vgl. bereits Cabezon, José I.: »Thinking through Texts: Toward a Critical Buddhist Theol-
ogy of Sexuality«, Frederic P. Lenz Distinguished Lecture, Boulder: Naropa University (23
September 2008) vom 27.11.2023: https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezo
n.html (abgerufen am: 10.05.2024), S. 8-9.

27  Vgl. Buescher, John: Echoes from an Empty Sky: The Origins of the Buddhist Doctrine of the
Two Truths, Ithaca/Boulder: Snow Lion 2005.

28  Vgl. Corless, Robert: »Towards a Queer Dharmology of Sex«, in: Culture and Religion 5.2
(2004), S. 229-243, hier S. 240.

29  Vgl. Scherer, Bee: »The Temptations of Masculinity: A Rude Buddhist-Christian Theology of
Toxic Seductions, in: Rachel Starr/Robert Beckford (Ed.), Behold the Men, Cambridge: SCM
Press (im Erscheinen).

30  Vgl. Sweet, Michael J.: »Pining Away for the Sight of the Handsome Cobra King: Ananda as
a Gay Ancestor and Role Model, in: Winston Leyland (Ed.), Queer Dharma: Voices of Gay
Buddhists 2, San Francisco: Gay Sunshine Press 2000, S.13—22.

31 Vgl. Moore, William: »Gender of Bliss: Ananda’s Gender Position in Indian Buddhist Litera-
ture«, San Antonio: AAR Annual Meeting (20.11.2023) (Unveréffentlichter Vortrag).

- am 13.02.2026, 20:27:1! op


https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html
https://info-buddhism.com/Buddhism-Sexuality-Cabezon.html

Bee Scherer: Buddhistische Queerversitat und Befreiungstheologie

der*die in Ostasien als ambi-/omni-gender erscheint.*” Das Neu-Signifizieren 6{f-
net queeren Buddhist:innen neue Riume, um gesehen, anerkannt und gefeiert zu
werden.

Dies fithrt dann zum letzten, pastoralen oder aktionshermeneutischen Schritt,
derlebensnahen und befreienden Anwendung auf die Praxis (5). Durch u.a. gender-
und sexualititsgerechte Sprache, Liturgien, Meditationen, und Riume der Begeg-
nung und des Zusammenseins kann ein Teil des systemischen Leidens queerer und
transidenter Menschen aufgehoben werden und kann Vielfalt authentisch gefeiert
werden. Binire und heteronormative Kontext-Elemente der Lehre und der Prakti-
ken kénnen so bewusst durch diversititsgerechte Elemente und Bildsprachen er-
setzt werden. Z.B. adaptierte bereits in den 1990er Jahren der amerikanische Tibe-
tologe und Buddhist Jeffrey Hopkins tantrische Praktiken fiir gleichgeschlechtlich
liebende Buddhist:innen.** Solche pastoralen Anpassungen auf konventioneller Er-
fahrungsebene stehen in der etablierten buddhistischen Tradition des guten Men-
tors (kalyana-mitra) und des (Mahayana-)buddhistischen Konzeptes der >angemes-
senen und geschickten Mittel« (upaya-kausalya).>*

32 Vgl. Bailey, Cathryn: »Embracing the Icon: The Feminist Potential of the Trans Bodhisattva,
Kuan Ying, in: Hypatia 24.3 (2009), S. 178—196 und Hu, Hsiao-Lan: »The Teaching of Anatman
and the Commitment of Bodhisattva: On the Attachment to Binaries and the Gendered Self,
in: MNBH ZEEFEFFZ (= Hsuan Chuang Journal of Buddhism Studies) 33.3 (2020),
S.23-74.S. 48-62.

33 Vgl. Hopkins, Jeffrey: Sex, Orgasm, and the Mind of Clear Light: The Sixty-Four Arts of Gay
Male Love, Berkeley: North Atlantic Books 1998.

34  Vgl. Schroeder, John W.: Skillful Means: The Heart of Buddhist Compassion, Honolulu: Uni-
versity of Hawai'i Press 2001.

- am 13.02.2026, 20:27:1! op

247


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 13.02.2026, 20:27:1!


https://doi.org/10.14361/9783839472767-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

