RELIGION UND SOZIALE ORDNUNG —
WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT
DIE GESELLSCHAFT?

GAETANO RoMANO

Dem Titel des vorliegenden Bandes' lisst sich unschwer entnehmen,
dass Religionen (oder zumindest deren Konkurrenz) als ein Problem
der Gesellschaft gesehen werden: es heifdt ja, fragend, wie viele Reli-
gionen >vertrigt« die Gesellschaft? Die Frage liefert, weil sie so nahe
liegt, die Antwort gleich mit: dass die Gesellschaft nicht beliebig viele
Religionen ertrage.

Es ist ntitzlich, ob dieser, wenn auch unausgesprochen bleibenden,
Antwort zunichst in grofes Staunen zu verfallen. Denn warum sollte
die Vielgotterei ein Problem fiir die moderne Gesellschaft darstellen?
Warum sollte die Tatsache, dass Gott viele Namen (personale oder
auch nicht) hat und auch in Europa nun zunehmend mehr Namen
erhilt, die Gesellschaft auch nur im Geringsten in Sorge versetzen?

Anlass zur Sorge bestiinde wohl nur, sofern man unterstellen
wollte, Religion habe etwas mit dem >Zusammenhalt« der Gesellschatft,
mit deren >Integrations, zu tun. Tatsichlich diirfte diese Unterstellung
denn auch die nach wie vor dominierende Sichtweise (in Politik und
Massenmedien, aber auch in der Religionssoziologie) recht treffend
beschreiben: Religion wird, wie immer auch im Detail begriindet, fiir
den Zusammenbhalt der Gesellschaft fiir zustindig erklirt — religiose
Pluralisierung kann dann als Risiko fiir den Zusammenhalt der Ge-
sellschaft betrachtet werden.

Die entsprechende Risikodiskussion ist lingst nicht mehr an jenen
religiosen Konflikten orientiert, die die europiische Tradition geprigt
haben - die Religionskriege der frithen Neuzeit zwischen Protestanten
und Katholiken bis hin zum Kulturkampf des 19. Jahrhunderts und
seine Auswirkungen bis tief ins zwanzigste Jahrhundert hinein. Die
Risikodiskussion entziindet sich heute in erster Linie an zwei anderen
Themen: am Thema des global terrorverdichtigen religiosen Funda-
mentalismus, insbesondere des Islam. Und am Thema der Migration:
denn Zuwanderung verindert, seit jeher, das religiose Geflige lokaler
Riume, und erzeugt jenes eigenwillige Gebilde, das man seit neuerem

1 Beziehungsweise der Veranstaltungsreihe, deren Beitrige in diesem Band
abgedruckt werden. Bei vorliegendem Beitrag handelt es sich um eine fiir
den Druck leicht tiberarbeitete und um einige weiterfithrende Anmerkun-
gen erginzte Vortragsfassung.

223

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

als multikulturelle Gesellschaft zu bezeichnen sich angewdhnt hat.
Insbesondere letztere Debatten, die die Themen der Migration und der
Religion im Begriff der multikulturellen Gesellschaft biindeln, sind
uniibersehbar geprigt von der Frage nach den Bedingungen der Mog-
lichkeit des Zusammenhalts der Gesellschaft: gefihrdet religios er-
zeugte Multikulturalitit die Integration der Gesellschaft?

Die Antwort hierauf wird zumeist in der Form zweier recht einfach
schematisierbarer Positionen gefunden.

Die eine Position sieht Einwanderung als einen Mechanismus des
Importes von Religiosititen in eine im Grunde >sikulare< westliche
Gesellschaft, mit dem dazu gehérenden Import von Wertekonflikten —
die iiber Migration entstehende multireligiose und insofern multikul-
turelle territoriale Gesellschaft ist eine Gesellschaft, die ihren Zusam-
menbhalt riskiert: an der Differenz von Kulturen im Allgemeinen, von
religiosen Kulturen im Besonderen (vgl. Hitmeyer 1997). Im Welt-
massstab gedacht, also gebiihrend globalisiert, endet dieses Argument
bei Samuel Huntingtons Clash of civilisations (Huntington 1992). Die
aktuelle Weltlage scheint dieser Diagnose einige empirische Evidenz
zuzufiithren, aber nur, wenn man sich auf das verlassen will, was uns
die Massenmedien tiber die Welt zu berichten wissen.”

Die andere nach wie vor sehr gingige Position begegnet den Be-
furchtungen in Bezug auf die gesellschaftsdesintegrierenden Wirkun-
gen migrationsbedingter religiéser Pluralisierung mit der Forderung
nach multikultureller Toleranz. Diese Forderung ist, ernst genommen,
nicht nur als Appell fiir tolerierende Gleichgiiltigkeit gedacht — was
durchaus schon genug sein konnte; sie ist vielmehr, zumindest in der
von Jurgen Habermas priferierten Fassung, als Aufforderung gemeint
zu aktiver Anerkennung und tolerantem Respekt auch dessen, was
man ganz und gar nicht teilt, was tiberhaupt nicht geschitzt wird, was
durchaus nicht behagt (vgl. Habermas 2004).

Beide Positionen haben instruktive Schwichen. Die erste Position
dramatisiert den Kulturkontakt zum unvermeidlichen Kulturkonflikt:
aus der inzwischen wohl bekannten Tatsache, dass Einwanderung
immer auch zu religioser Pluralisierung fithren muss, und aus der

2 Huntington (op cit.) beschreibt die »globalen Kulturens, als habe man es
mit iiberdimensionierten, eben globalen, Stammesgesellschaften zu tun, die
gegeneinander anrennen wie seinerzeit die Apatschen gegen die Komant-
schen. Dass diese Beschreibung sich gut mit den massenmedialen Be-
schreibungsschemata vertrigt, fillt auf, diirfte aber kaum als Beleg fiir die
Plausibilitit der Argumentation angefithrt werden — wohl eher das Gegen-
teil diirfte der Fall sein.

224

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

Tatsache, dass Einwanderung ein Trend ist, der mit rechtsstaatlich
vertretbaren Mitteln nicht zu brechen ist, werden religiése Wertekon-
flikte als unvermeidliche Konsequenz eingerechnet — Wertekonflikte,
die den Zusammenhalt der Aufnahmegesellschaft riskieren miissen.
Wertekonflikte, die sich nur durch Assimilation der Einwandererkultu-
ren an eine grundsitzlich sikulare Gesellschaft vermeiden lassen (vgl.
Hoffmann-Nowotny 2001).

Dieser Position kann man sicherlich unnétige, ja unbegriindbare
Dramatisierung vorhalten — begriindbar allenfalls mit Riicksicht auf
die Darstellungsbediirfnisse der Massenmedien.

Die andere, multikulturalistische Position neigt im Gegenzug
dazu, die Konflikte zu unterschitzen, die im Gefolge religioser Plurali-
sierung auftreten konnen — Appelle zur Toleranz ersetzen nicht eine
Analyse der Griinde, die Religiosititen in Spannung treten lassen. Dies
insbesondere auch, weil Toleranz wohl doch, mit Sinn fiir die politi-
schen Realititen des liberalen Rechtsstaates angegangen, kaum anders
realisiert werden kann denn als rechtsformig abgesicherte Gleichgiil-
tigkeit im Rahmen eines sikularen Rechtsstaates, dessen Grundwerte
dann doch nicht zur Disposition stehen: Toleranz also nur im Unwe-
sentlichen, Multikulturalitit allein im Folkloristischen?

Wiewohl auch der wissenschaftsinterne Diskurs alles andere als
frei ist von diesen einfachen Schematisierungen, duirfte deren Erfolg
tatsichlich eher den Darstellungsbediirfnissen der Massenmedien und
einer vor allem tiber die Massenmedien Popularitit akkumulierenden
Politik zu verdanken sein — und kaum der wissenschaftlichen Plausibi-
litit bzw. Anschlussfihigkeit dieser Argumentation. Beide Positionen
teilen eine weitgehend unexplizierte Leitannahme, die seit lingerem
zumindest umstritten ist: die These von der sikularen >westlichenc
Gesellschaft. Dies obwohl man heute tatsichlich aus allerlei religions-
soziologischen Untersuchungen wissen kann, dass die moderne Ge-
sellschaft keineswegs in dem Sinne sikular ist, dass sie auf Religiositit
verzichten will.

Dariiber hinaus findet sich in beiden Positionen eine im Grund-
satzlichen iibereinstimmende Beschreibung von Religiositit: Religion
wird in erster Linie als Mittel der Herstellung und Festigung sozialer
Bindung (im etymologischen Wortsinne von religio also) beschrieben.
Religion wird auf ihre soziale Integrationsfunktion hin beobachtet —
wobei Integration durchwegs im Schema der Wertesemantik der klas-
sischen Wertesoziologie modelliert wird. Die Annahme, gesellschaftli-
che Integration griinde in gesellschaftsweit geteilten Werten, schliefst
Religion nun als besondere Wertekategorie mit ein: religidse Werte
erscheinen als eine mdégliche, wenn nicht als die grundlegende, Aus-

225

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

prigung des kulturellen Wertekonsenses der Gesellschaft. Die Gleich-
setzung des Wertbegriffs mit jenem der Kultur schligt schliefllich
umstandslos die Briicke zu den Themen des Kulturkonflikts und der
Multikulturalitit: aus Religion werden religiose Werte, aus Werten
wird Kultur — und kultureller Wertekonsens bzw. Kultur integriert die
Gesellschaft.

Die wertsoziologische Instrumentalisierung der Religion in Hin-
blick auf die Herstellung und Erhaltung >sozialer Ordnungx« ist einer
der wirkmichtigeren Traditionsstringe, die die gegenwirtigen reli-
gionssoziologischen Debatten (insbesondere jener Religionssoziologie,
die sich der traditionellen empirischen Sozialforschung zuordnet) mit
Themen aus den Anfingen der Soziologie im 19. Jahrhundert verbin-
det (vgl. Turner 1991). Die gesellschaftstheoretischen Debatten der
letzten zwanzig Jahre haben allerdings inzwischen fiir einige Distanz
zwischen den Problemldsungen jener Anfinge und den aktuell verfiig-
baren gesorgt. Die wertsoziologische Instrumentalisierung des Religio-
sen auf Integration hin ist zusammen mit der wertsoziologischen
Losung des Problems der >sozialen Ordnung«< historisch geworden.
Gibt man nun aber die These auf, Gesellschaft werde durch einen
kulturellen Wertekonsens integriert, und priferiert stattdessen andere
Lésungsvorschlige, ergeben sich auch ganz andere Zuginge zum
Begriff des Religiosen — und dessen Beziehung zu den Themen der
Migration und der Multikulturalitit. Ich mo6chte die Darlegung der
Folgen dieser Umstellung der Priferenzen mit einer kritischen Durch-
sicht der traditionell soziologischen (und im Besonderen religionsso-
ziologischen) Reduktion von Religiositit auf die Problemstellung der
»sozialen Ordnung« einleiten — auf die Frage mithin: warum ist Gesell-
schaft und vielmehr nicht nichts?

Die Reduktion von Religion auf soziale Ordnung

Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts verschieben sich die Problem-
stellungen der wissenschaftlichen Beschiftigung mit Religion auf eine
Weise, die dann bis in die aktuelle Gegenwart hinein fir die Soziologie
im Allgemeinen, die Religionssoziologie im Besonderen, traditionslei-
tend und -prigend geblieben ist. Vor diesem Umbruch wurde Religio-
sitdt als unvermittelbarer Besitzstand des in seinem religiosen Emp-
finden nicht hintergehbaren Subjekts verstanden — Religion als in
radikalem Sinne subjektive Erfahrung des Subjekts, als subjektive
Bewiltigung individueller Sinnbediirfnisse und Kontingenzen; oder
aber, die andere Moglichkeit des Subjekt-Objekt-Schemas aufneh-

226

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

mend, es standen Wahrheitsfragen im Vordergrund — Religion als
(positivistisch tiberprifbarer) Satz wahrer oder falscher Aussagen iiber
die Welt. Bereits mit William Robertson Smith (1889) traditionsbil-
dend dann mit Emile Durkheim (1912), vollzieht sich eine deutliche
Wende: Religiositit wird zur sozialen Praxis, die ihren Ursprung und
ihre Wandelsdynamik nicht dem Subjekt, nicht dem Individuum ver-
dankt, sondern der Gesellschaft selbst — und ihrer Eigendynamik.

Damit verschieben sich die Problemstellungen vom erfahrenden
Subjekt hin zur Evolutionsdynamik der Gesellschaft. Auf die konstitu-
tive Leitfrage der Soziologie (von Parsons spiter als »Problem der Ord-
nung« bezeichnet: warum je fiir sich entscheidungsfihige Individuen
eine soziale Bindung eingehen sollten, obwohl sie auch dagegen ent-
scheiden kénnten) werden mit dieser Wende neue Antworten moglich.
Antworten, die Sozialitit nicht als Leistung der interagierenden Subjek-
te, oder tout court des (womoglich transzendentalen) Subjekts, sondern
im Schema des Selbstaufbaus von Sozialitit fassen: unabhingig von
Willen und Absichten der Individuen, iiber (so beim spiten Parsons)
Evolution und Selbstkonditionierung des allgemeinen Handlungssys-
tems.

Obwohl Durkheim das Problem sozialer Ordnung durchaus mit
der notigen Radikalitit neu stellt, geht seine Modernitit tiber die Prob-
lemstellung kaum hinaus. Die Problemlésung, die Durkheim anbietet,
bleibt, trotz einiger Schwankungen, im Rahmen der traditionsreichen
philia-Argumente: Sozialitit als Freundschaft, als Solidaritit, im Be-
sonderen als moralische Bindung zwischen Individuen. In genau
diesem Sinne beschiftigt sich Durkheim vor allem in seinem Spitwerk
mit Religion: an der Religion interessiert ihr gemeinschaftsbildendes
Potential, ihre Fihigkeit, soziale Bindung herzustellen und abzusi-
chern — Religion interessiert als Moralitit.

Allerdings vermag Ende des 19. Jahrhunderts die Losung, die
Durkheim fiir das Problem der sozialen Ordnung anbietet, bereits
nicht mehr ohne weiteres einzuleuchten. Bereits zu weit fortgeschrit-
ten ist jener Vorgang, der iiberhaupt erst die durkheimsche Problem-
stellung motiviert hatte: funktionale Differenzierung. Die religiés-mo-
ralisch hergestellte Einheit vormoderner Gesellschaften lisst sich unter
Bedingungen funktionaler Differenzierung nicht mehr aufrechterhal-
ten. Es entwickeln sich autonome, arbeitsteilige Funktionssysteme, die
je eigenen, nicht mehr religios fundierten, Logiken folgen.

Was aber hilt dann eine solche funktional differenzierte Gesell-

3 Vgl. dazu die instruktive Einleitung Luhmanns zur deutschen Ausgabe
von Durkheims Arbeitsteilungsbuch (Luhmann 1977: 19-38).

227

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

schaft noch zusammen? Durkheims Antwort lautet: weiterhin Moral.
Auch die arbeitsteilige, funktional differenzierte Gesellschaft bediirfe
einer eigenstindigen, unitiren, gesellschaftsumfassend homogenen
Moral.* Doch dies ist keine Antwort, sondern bleibt eine kontrafakti-
sche Forderung mit stark normativem Gehalt. Sie konnte entsprechend
nicht tiberzeugen. Max Weber kommt denn auch, zumindest in der
Protestantischen Ethik, zum gegenteiligen Schluss: was die Welt noch
zusammenhilt — ist das stihlerne Gehduse funktionaler Differenzie-
rung selbst, in einer Welt ohne Moral und >deswegen< auch ohne Gott
und ohne Propheten (vgl. Weber 2004).

Die Verkniipfung von Religion, durchwegs verstanden in Tatein-
heit mit Moral, und dem Problem der sozialen Ordnung entlisst ent-
sprechend, vor dem Hintergrund fortschreitender funktionaler Diffe-
renzierung, die bekannten religionssoziologischen Diagnosen. Diagno-
sen, die, nun nicht weiter erstaunlich, durchwegs die Form von Ver-
lustsemantiken annehmen. Im Einzelnen lauten die Verlustdiagno-
sen: Funktionsverlus?, BedeutungsverlustG, Wirklichkeitsverlust’, Ver-
lust der Organisierbarkeit®. Der Begriff, der all diese verschiede-
nen Defizitdiagnosen lange Zeit zusammenfassen konnte, lautet: Siku-
larisierung. Und er meint, in dieser Fassung: Verlust der gesellschafts-
integrativen Potentiale der Religion im Zuge funktionaler Differenzie-
rung.

Interessanterweise bleibt die Priferenz fiir verlustdiagnostische
Anschliisse an Durkheims und insbesondere Webers Religionssoziolo-
gie eher dem europiischen Wissenschaftsraum vorbehalten. Der an-

4 So Durkheim, allerdings lediglich ausleitend (Durkheim 1893).

5 Denn Religion ist, im Prozess funktionaler Differenzierung, der Funktion
verlustig gegangen, fiir gesamtgesellschaftliche Integration zu sorgen.

6 Denn Religion ordnet nicht mehr, iiber den religiosen Bereich hinaus,
auch etwa Politik, Recht, Wirtschaft — also die weiteren Funktionssysteme.

7 ... der Religion — ein Begriff von Peter Berger: gemeint ist, dass Religion
die Aufgabe, intersubjektive Wirklichkeit zu erzeugen, also fiir Gemein-
schaftsbildung und Integration auch auf dem Niveau der Gesamtgesell-
schaft zu sorgen, nicht mehr einstehen kann. Und dies im Zuge einer siku-
laren Individualisierung und Pluralisierung von Religion: religiéses Enga-
gement wird zur Frage individuellen Entscheidens; und religiése Einheit
wird durch plurale Vielfalt, also Zerfall von Einheit, ersetzt.

8 ... von Religion: Verlust also der Fahigkeit der Religion, auch organisato-
risch auf religiéses Verhalten zuzugreifen. Dies als Implikation von Indivi-
dualisierung und Pluralisierung. Die Stichworte hier lauten Ent-Kirchli-
chung und De-Institutionalisierung.

228

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

gelsichsische Raum priferiert zumeist einen anderen Anschluss, der
sich allerdings, bei nachfolgend genauerer Betrachtung, nicht grund-
sdtzlich unterscheidet: civil religion.

Parsons schlieft an Durkheims These, nach der auch die funktio-
nal differenzierte Gesellschaft einer eigenstindigen Moralitit bediirfe,
auf instruktiven Umwegen {iber Max Weber an. Der (Weber und der
deutschen Wertphilosophie entnommene) Wertbegriff dient dabei als
generalisierungsfihiger Nachfolgebegriff fiir Moral und erlaubt Par-
sons mit einem einfachen Kunstgriff moralische Integration und
zunehmende Differenzierung im Begriff der Wertegeneralisierung
zusammenzufithren: Moral reagiert auf zunehmende Differenzierung
durch zunehmende Generalisierung und die hoch genug abstrahierten
Werte vermogen dann der Gesellschaft eine, dank héherem Allge-
meinheitsgrad nach wie vor gesellschaftsweite, Differenzierung gewis-
sermafSen einfassende Verbindlichkeit und damit Integrationskraft zu
sichern. Da in der Durkheim-Parsons Traditionslinie Moral in erster
Linie zunichst als religiose Moral anfillt, ist die weitere Argumentation
vorgezeichnet: die ehemals religise Moral wird so weit generalisiert,
so weit abstrahiert, dass man ihr den religiosen Ursprung kaum mehr
ansieht, ja nicht einmal mehr den Transzendenzbezug. Diese >sdkulare
Religions, diese »Zivilreligion< kann nun ungebrochen fiir die Integra-
tion der Gesellschaft einstehen — ohne aber sich unbedingt mehr als
religios verraten zu miissen. Und ohne in Konflikt zu geraten weder
mit der funktional differenzierten Gesellschaft, noch mit den von
Parsons und Bellah unbestrittenen Individualisierungs- und Pluralisie-
rungsdiagnosen.

Doch an dieser Religion ist das Religiose tatsichlich nur noch
schwer zu sehen. Und wenn man nicht unbedingt auch glauben will,
was man nicht sehen kann (zumindest wissenschaftlich also an etwas
anderen Anspriichen festhalten will) — dann kann man etwas ganz
anderes sehen: die Engfithrung des Religiosen auf die Funktion, fiir
gesamtsoziale Kohision einstehen zu miissen — notfalls auf Kosten des
Religiosen selbst. Religion wird so tatsdchlich unsichtbar (Luckmann

1991).°

9 Thomas Luckmann, im Versuch, Religion vor der Sikularisierung zu ret-
ten, reduziert diese auf Sozialisierung — nicht viel anders als Parsons, also:
Religion meint ja nurmehr noch die »Einiibung und Einzwingung in ein
das Einzeldasein transzendierendes Sinngefiige«. Dies wire dann tatséch-
lich eine sehr unsichtbar gewordene Religion. Denn was der Soziologe dann

noch sieht, ist tatsdchlich nicht mehr Religion, sondern lediglich einen Be-

229

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Es liegt dann auch nahe, iiber funktionale Aquivalente zur gemein-
schaftsbildenden Funktion der Religion nachzudenken. AnschliefRend
an den spiten Durkheim wird dann zumeist auf Nation und Nationa-
lismus, auf nationale Werte also, gesetzt: womit schliefRlich die Eng-
fithrung des Religitsen auf nationale Integration (also auf Integration
einer national verstandenen Gesellschaft) jene grundbegriffliche Ver-
mengung von Religiositit, Patriotismus, Nationalismus und Gemein-
schaftsbildung aus sich entlidsst, welche die Diskussion zur Zivilreli-
giositit {iber weite Strecken geprigt hat.”

Was auf den ersten Blick als angelsichsische Alternative zu den
europdischen Sikularisierungs- und Verlustdiagnosen erscheint, er-
weist sich bei niherem Hinsehen lediglich als Fortsetzung der Sikula-
risierungsthese mit etwas anderen Mitteln.

Doch fiir die Fortsetzung der Sikularisierungsthese gibt es empi-
risch kaum Anhaltspunkte: das Religiése ist aus den »sikularen westli-
chen Gesellschaften< durchaus nicht verschwunden, will man den
zahlreichen Studien trauen — und es sind keine Griinde einsehbar,
weswegen ihnen nicht getraut werden sollte. Handelt es sich also bei
der Sakularisierungsthese lediglich um einen weiteren modernisie-
rungstheoretischen Irrweg der Soziologie? Dagegen spricht eine einfa-
che, unverkennbar plausible, scheinbar aber gegenliufige Beobach-
tung: der religiése Zugriff auf die moderne Gesellschaft (insbesondere
ihre Funktionssysteme) ist entfallen — civil religion hin oder her. Wie
lassen sich diese scheinbar gegenldufigen Entwicklungen zusammen-
bringen? Und noch grundsitzlicher gefragt: wie kommt es tiberhaupt
zu dieser verwirrenden Gegenliufigkeit?

Die Schwierigkeiten entstehen an zwei Stellen: zunichst an der
Stelle, wo Religion auf Durkheims Losung des Problems der sozialen
Ordnung eng gefiihrt wird — also die Kopplung von Religion mit Mo-
ral; sodann an der Stelle, wo die Frage zugelassen werden sollte, ob es
nicht Alternativen zu Durkheims sehr traditioneller Antwort auf das
Problem der sozialen Ordnung gebe. Denn obwohl eine alternative
Antwort, zumindest seit dem mittleren und spiten Parsons, verfiigbar
ist, finden sich religionssoziologische Anschliisse hieran kaum: Integ-
ration wird wertsoziologisch behandelt, und nicht, wie auch méglich,
im Schema des Selbstaufbaus und der Selbsteinschrinkung von Sys-
temen — mit den oben ausgefiihrten Konsequenzen fiir den Begriff des
Religiosen.

griff fiir die Notwendigkeit von Sozialisation, fiir die postulierte Notwen-
digkeit von sozialer Kohésion.

10 Eine instruktive Kritik ist bei Turner zu finden (1991: 52f.)

230

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

Ich mochte im Weiteren diesen anderen Begriff von Integration
priferieren, allerdings zunichst vor der Erliuterung dieser theorie-
technischen Entscheidung eine zentrale Konsequenz argumentativ
vorbereiten: das Argument der Entkoppelung von Religion und Moral.
Denn sobald eine Alternative zu einem moral- bzw. wertzentrierten
Begriff von Integration verfiigbar wird, kann auffallen, wie artifiziell
(und auch ethnozentrisch) die fiir die klassische Religionssoziologie
konstitutive Kopplung von Religion und Moral bei genauerem (oder
besser: bei anderem) Hinsehen erscheinen muss. Lst man diese
Kopplung auf, lsst sich der schwindende Durchgriff der Religion auf
Alltagsverhalten und Funktionssysteme einerseits mit der ungebro-
chenen Aktualitit von Religiositit andererseits ohne weiteres zusam-
menbringen: es bedarf dazu lediglich eines Religionsbegriffs, der sich
nicht auf Moral festlegen ldsst, sondern den Kern des Religitsen an
einem wesentlich naheliegenderen Ort sucht — Transzendenz. Dass
dieser Ort tatsichlich wesentlich niher liegt, wird erst klar, wenn Ge-
sellschaft nicht als werteintegrierte nationale Gemeinschaft modelliert,
sondern als sich selbst konditionierendes (und insofern selbst integrie-
rendes) Handlungs- oder, so die hier priferierte Fassung, Kommunika-
tionssystem aufgefasst wird.” Erst dann wird plausibel, das Religise
nicht bei der Moral der Gesellschaft suchen zu wollen, sondern an
jener Operation festzumachen, die in der Gesellschaft die Gesellschaft,
verstanden als Totalitit aller Kommunikationen, iiberschreitet: an der
Kommunikation des Nicht-Kommunizierbaren, mithin an Transzen-
denz.

Die Trennung von Religion und Moral

Die religiése Codierung von Kommunikation ist zunichst ohne beson-
deren Aufwand von moralischer Codierung unterscheidbar. Moralische
Codierung orientiert sich an der Unterscheidung von gutem und
schlechtem bzw. (wenn Absicht unterstellt werden kann) bosem Ver-
halten (und kann entsprechend unter bestimmten, sehr einschrinken-
den und wesentlich vormodernen, Bedingungen fiir Koordination von
Verhalten sorgen). Doch soll dies nun Religion sein? Es bedarf, scharf
genug formuliert, nicht langer Uberlegungen, um erkennen zu kén-
nen, dass sich Religion wohl kaum auf Gemeinschaftsbildung unter
moralischen Vorzeichen einschranken, also auf religionssoziologische
Bediirfnisse zuschneiden lisst. Viel eher leuchtet ein, die Funktion von

11 Diese Fassung stammt von Niklas Luhmann (1997).

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Religion darin zu suchen, das Unbeobachtbare beobachtbar, das Unbe-
stimmbare bestimmbar zu machen - also in der Kommunikation das
verfiigbar zu machen, was jede Kommunikation transzendiert."” Reli-
giose Codierung orientiert sich an der Differenz von Immanenz und
Transzendenz, von Diesseits und Jenseits. Religion hat es mit der
Kommunikation des Nicht-Kommunizierbaren, hat es mit Transzen-
denz zu tun — und wohl kaum mit der Frage, was unter der Bettdecke
anderer Leute zu geschehen habe und was nicht.

Es lasst sich empirisch gut nachweisen, dass die enge Anbindung
von Moral und Religion eine Besonderheit unserer europiischen Tradi-
tionslinie ist, in den meisten bekannten Formen von Religiositit ent-
sprechend gar nicht nachweisbar ist.”® Es handelt sich hiermit also
durchaus auch um eine gewisse ethnozentrische Fixierung auf die
monotheistische Erlosungsreligiositit. Lost man sich von dieser Fixie-
rung, kénnen noch einige andere Argumente einleuchten, die fiir eine
Trennung von Religion und Moral sprechen.

So etwa profitiert von der Anbindung der Moral an die Religion ja
nicht die Religion, sondern doch wohl eher die Moral. Religiose Kom-
munikation kommt grundsitzlich ohne moralischen Support aus:
Religion motiviert sich selbst am Unbestimmten, am Unbeobachtba-
ren, am Unkommunizierbaren — und davon fillt mit jeder Kommuni-
kation, mit jeder Beobachtung, mit jeder Bestimmung ganz automa-

12 So Luhmanns Vorschlag, an dem ich mich im Weiteren orientiere (Luh-
mann 2000).

13 Eine enge Anbindung von Religion an Moral lisst sich fir gerade mal
funfundzwanzig Prozent der 1.168 in Murdocks Ethnographic Atlas ange-
fithrten Gesellschaften feststellen — es scheint also auch anders zu gehen.
So zumindest Ralph Underhill. Gestiitzt auf George P. Murdock (1967)
kommt er zum Ergebnis, dass nur 25 % der erfassten Gesellschaften einen
Hochgott kennen, der sich fiir die Moral der Menschen interessiert. In der
Tat ist es ja nicht selbstverstindlich, sich einen Gott vorzustellen, der in
kleinkrimerischer Manier unter die Bettdecken der Gliubigen schauen
mag. Jedenfalls: 36 % der erfassten Gesellschaften kennen iiberhaupt kei-
nen Hochgott, die restlichen einen, aktiven oder inaktiven, Hochgott, der
sich aber nicht mit der menschlichen Moral befasst. (Underhill 1975)
Luhmann kommentiert: »Das Material deutet darauf hin, dass der Stand
der skonomischen Entwicklung in dieser Frage einen Unterschied macht,
und es ist ja auch plausibel, dass man eine religiése Absicherung von Mo-
ral eher braucht, wenn die Gesellschaft Eigentumsunterschiede, Vertrags-
beziehungen, Zukunftsunsicherheit usw. zu verkraften hat.« (Luhmann

1997:173)

232

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

tisch genug an: iiber das Nicht-Kommunizierbare lisst sich Kommuni-
kation auf ewig in Gang halten.

Moral hingegen hat es ohne religiose Unterstiitzung schwer: keine
spezifische Moral kann sich abschlieffend, unverneinbar begriinden.
Denn warum soll es diese Moral und nicht eine andere sein? Und da
mag es eben nahe gelegen haben, die Unverneinbarkeit einer bestimm-
ten Moral in den unzuginglichen Geheimnissen der Religion abzusi-
chern. Aber davon profitiert natiirlich die Moral — keineswegs die Reli-
gion. Es profitieren nicht einmal die Theologen, denn die handeln sich,
mit der Moralisierung Gottes, lediglich die bekannten Theodizeepro-
bleme ein — weswegen es in der Welt denn Schlechtigkeit gebe, wenn
doch Gott mit einem Wort die Welt gut machen kénnte.

Wie auch immer die theologischen Probleme einer Moralisierung
Gottes aussehen mogen: soziologisch interessant ist die gut belegbare
Trennung von Religion und Moral — und also die Entlastung der Reli-
gion von der Funktion, der Gesellschaft eine unitire, umspannende,
moralisch realisierte Kohision zu garantieren. Von einem Funktions-
verlust der Religion im Zuge funktionaler Differenzierung kann dann
nicht mehr die Rede sein — denn die Religion kann nicht verlieren, was
sie nicht besitzt. Wohl aber wird nun deutlich, dass sich der Anspruch
auf Aufrechterhaltung einer unitiren, homogenen, gesellschaftsumfas-
senden Moral unter Bedingungen funktionaler Differenzierung nicht
durchhalten lisst: die Funktionssysteme entziehen sich zunehmend
moralischer Konditionierung, moralischen Einschrinkungen, morali-
schen Geboten und Verboten — auch das Funktionssystem Religion.
Mithin fiithrt funktionale Differenzierung zur Entkoppelung von Reli-
gion und Moral: und daran leidet nicht die Religion, sondern die Moral
— sofern sie nicht reflexiv wird und sich dann in der Form ethischer
Reflexion gesellschaftsfihig erhilt.™

An Argumenten, die fiir eine Entlastung der Religion von Moral
und damit von der Funktion, fiir die Integration der gesamten Gesell-
schaft einstehen zu miissen, mangelt es entsprechend durchaus nicht.
Dass die Unterscheidung von religiéser und moralischer Codierung
theoriekonstruktiv Sinn machen kénnte, diirfte im Ubrigen bereits
intuitiv einleuchten. Denn, auch ohne religiés musikalisch sein zu

14 Mit welcher Wirksamkeit mag dahingestellt bleiben; jedenfalls haben die
Massenmedien, wenn es um Moral geht, meist die Nase weit vorn — und in
den Massenmedien taucht Moral nicht nach ethischen Kriterien, sondern
in der Form von Moralisierung auf: als Nachrichtenwert also, der (so die
Organisationsperspektive) auf die Steigerung von Auflagezahlen schielt
und keineswegs von ethischen Motiven umgetrieben wird.

233

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

missen, dirfte es etwas eigenwillig klingen, behaupten zu wollen,
Jesus sei am Kreuz gestorben, nur um in Parsons Kreuztabellierungen
die Funktionsstelle fiir gesellschaftliche Integration besetzen zu kon-
nen.

Erklarungsbediirftig diirfte entsprechend wohl eher sein, warum die
Religionssoziologie, gegen vielerlei empirische und theoretische Evi-
denz, Schwierigkeiten hat, Religion und Integration, Religion und
Moral als unterscheidbare Themenkreise zu beobachten. Ich habe die
Antwort schon vorbereitet: die Einsehbarkeit dieser Unterscheidungen
hingt an einer nicht linger wertsoziologischen Fassung der Frage nach
der Integration der Gesellschaft. Offensichtlich muss die Antwort, wie
denn die funktional differenzierte Gesellschaft >zusammenhalte<, un-
abhingig von Durkheims Festlegung der Losung des Problems der
sozialen Ordnung auf Moral méglich sein. Anders gesagt: die Integra-
tion der arbeitsteiligen Gesellschaft muss doch in ihrer Arbeitsteilung
selbst und nicht in ihrer >eigenstindigen Moralitit< gesucht werden.
Dafiir finden sich auch bei Durkheim viele Argumente — mehr gar als
fur die nur noch kontrafaktisch und normativ geforderte Selbstfestle-
gung auf Moral am Ende seines Werkes zur Arbeitsteilung. Insbeson-
dere der mittlere und spite Parsons wird diese Argumente aufnehmen
und zu einem Begriff fiir Integration ausbauen, der auf Selbstkondi-
tionierung, auf Selbsteinschrinkung der Freiheitsgrade von Systemen
abstellt: also in gewissem Sinne so argumentiert, wie Max Weber es in
der Protestantischen Ethik tut — die funktionale Differenzierung integ-
riert sich qua Differenzierung selbst. Heute steht Luhmanns System-
theorie fir diese theorietechnisch entscheidende Neuorientierung:
zusitzlich an G. H. Mead und an den linguistic turn anschlielend, also
in Begriffen der Selbstkonditionierung des Kommunikationssystems
Gesellschaft, von Evolution, symbolisch generalisierten Kommunika-
tionsmedien und funktionaler Differenzierung (vgl. Luhmann 1997).
Diese Argumentation lisst nun gentigend Raum, um Religion
selbst als Funktionssystem zu modellieren — und von Moral zu entlas-
ten. Denn auch die Religion selbst bedarf, zur Fortsetzung der eigenen
Kommunikation, nicht der Moral, sondern lediglich der Fortsetzung
der eigenen Kommunikation: der Kommunikation der Unterscheidung
von Transzendenz und Immanenz. Und: mit dieser Argumentation
kann auch darauf verzichtet werden, nach gemeinsamen Werten Aus-
schau zu halten, die die Gesellschaft als Ganzes integrierten. Es ge-
niigt, hierzu auf die Selbstintegration von Funktionssystemen iiber
symbolisch generalisierte Kommunikationsmedien und/oder Funk-
tionscodes abzustellen: also auf die Mechanismen, die funktionstypi-

234

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

scher Kommunikation eigene Fortsetzbarkeit garantieren. Die Frage
nach der Integration der Gesamtgesellschaft verschiebt sich dabei auf
den theorietechnisch wesentlich anspruchsvolleren Begriff der struktu-
rellen Kopplung von Funktionssystemen (also auf die Frage nach den
Mechanismen, die bei steigender Unabhingigkeit von Funktionssys-
temen zugleich hochselektive Abhingigkeiten zu steigern vermogen).

Vor dem Hintergrund eines solchermafien umgebauten Konzeptes
von Integration ergeben sich vollig andere Optionen zur Modellierung
des Zusammenhangs zwischen den Begriffen der Sikularisierung,
dem Phinomen der Religion und dem Konzept der multikulturellen
Gesellschaft. Gehen wir nun abschlieffend all diese Begriffe nochmals
der Reihe nach durch: Sikularisierung, Religion, multikulturelle Ge-
sellschaft.

Sikularisierung, Religion und multikulturelle Gesellschaft

Sakularisierung meint nun die Beobachtung der Umstellung des Ge-
sellschaftssystems auf funktionale Differenzierung aus der spezifi-
schen Optik des Religionssystems. Und auch: evolutive Entkoppelung
von Religion und Moral - also Auflésung des primar {iber Moral garan-
tierten und in Religion lediglich abgesicherten Zugriffs auf die Ge-
samtgesellschaft, insbesondere auf die weiteren Funktionssysteme. In
Tat und Wahrheit steht ja nirgends geschrieben, Religion miisse mit
Moral begriffsnotwendig verbunden sein — eher das Gegenteil: denn
wer unter euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein.

Sakularisierung meint auch: Entlastung der Religion von der Moral,
also Entlastung vom Zwang, dariiber befinden zu miissen, was ganz
alltagspraktisch, in allen Bereichen der Gesellschaft, gut und was
schlecht, oder gar bose, sei. Religion kann die moralische Bewertung
der Welt wieder offen lassen und sich allenfalls auf sehr grundsitzliche
ethische Fragen zuriickziehen — im Verein mit der Philosophie und
eingedenk der Mahnung, dass am Tage des Jiingsten Gerichts auch die
Gerechten Uberraschungen erleben kénnten. Es kénnte ja sein, dass
die Moralisten nicht zu seiner Rechten sitzen werden — gerade die
Moralisten nicht.

Und wie sieht die Bilanz fiir den Religionsbegrift aus? Entlastet
man theorietechnisch den Religionsbegriff von gesamtgesellschaftli-
chen Integrationsaufgaben, dann wird schnell klar, dass funktionale
Differenzierung auch empirisch nicht zulasten von Religion gehen
kann — sondern Religiositit im Gegenteil entlastet und aufwertet.

235

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Denn Gott muss nicht mehr fir die Entwicklungen in den anderen
Funktionssystemen gerade stehen, insbesondere nicht fur die negati-
ven — Gott vermeidet unangenehme Riickkoppelungen. Wenn etwa die
Politik korrupt ist — ist es da nicht besser, Gott damit nicht allzu eng in
Verbindung zu bringen? Und wenn die Regierung Gott fiir sich in
Anspruch nimmt - zwingt sie dann nicht die Opposition dazu, atheis-
tisch zu werden?

Sieht man die Funktion der Religion nicht linger in gesamtgesell-
schaftlicher Integration, sondern darin, dem Unbestimmten Be-
stimmtheit zuzufithren, das Unbeobachtbare beobachtbar zu machen
— dann gestattet man der Religion, eine Aufgabe wahrzunehmen, die
Religion selbst als spezifisch religiés, und nur religids, bestimmen
kann. Sichtbar wird dann auch, dass zu dieser Funktion, und somit
auch: zu Religion, weder Alternativen bestehen diirften, noch ein
Funktions- und Bedeutungsverlust von Religion erwartbar ist — wie
auch immer Religiositit sich dann prisentieren und in welche Formen
sie sich auch laufend hinein transformieren mag. Religiositit in der
funktional differenzierten Gesellschaft behilt ihre Funktion, verfiigt
uiber eine identititsdefinierende Codierung — und bleibt auch eines der
Funktionssysteme der funktional differenzierten Gesellschaft.

Wie sieht nun aber die Bilanz dieser Umstellung in Bezug auf den
Zusammenhang zwischen Migration, Religion und Multikulturalitit
aus?

Die Frage nach der Integration und Assimilation von Migranten (so
die wertsoziologische Fassung bzw. Terminologie) wird nun neu mit
dem Begriff der Inklusion in die Strukturen der funktional differenzier-
ten Gesellschaft bedient, in erster Linie also: Inklusion in ihre Funk-
tionssysteme — auch des religiosen. Und das Problem der Inklusion in
das Funktionssystem Religion liesse sich nicht mehr als kultureller
Wertekonflikt zwischen inkompatiblen, weil unterschiedlichen, Deno-
minationen (also Islam vs. Christentum etwa) interpretieren — oder gar
die Assimilationsfrage zur Konversionsfrage hochstilisieren. Es ginge
vielmehr um den Unterschied zwischen zwei ganz anderen Auspri-
gungen von Religiositit.

Auf der einen Seite eine Religiositit, die umfassende Ordnungsan-
spriiche gegentiber der Gesellschaft anmeldet, und deswegen am Kon-
nex zwischen Religion und alltagspraktisch verbindlicher Moralitit
festhilt — also etwa die Religiositit des christlichen Mittelalters, oder
die katholische Religiositit bis fast in die Gegenwart rural gebliebener
bauerlicher Gesellschaften des italienischen Stidens, oder die islami-
sche Religiositit tendenziell peripherisierter Regionen der Weltgesell-

236

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

schaft: es geht hier um Formen der Kopplung von Religion und Moral,
wie sie in jeweils lokal unterschiedlicher Ausprigung typisch sind fiir
noch nicht oder noch fast nicht von funktionaler Differenzierung
erfasste Regionen der Weltgesellschaft. Und lediglich dort, wo unmit-
telbar auf die moderne Zumutung der Entkoppelung von Religion und
Moral reagiert wird, kann von Fundamentalismus, von fundamentalis-
tischen Reaktionen auf Modernitit (also auf funktionale Differenzie-
rung zuallererst) die Rede sein.

Aber aus welcher Perspektive kann davon die Rede sein? Wohl nur aus
der Perspektive einer Religiositit, die umfassende Ordnungsanspriiche
gegeniiber der Gesellschaft aufgegeben hat: die also die Autonomie der
anderen Funktionssysteme grundsitzlich akzeptiert hat, nicht mehr
etwa auch die Wirtschaft, das Recht, die Politik regeln will; und die auf
den Konnex zwischen Religion und unitirer, alltagspraktischer Morali-
tat verzichtet hat — und dies lsst sich als die Religiositit einer moder-
nen Gesellschaft beschreiben. Eine moderne Gesellschaft, die ja eben
nicht eine sdkularisierte, sondern nur: eine funktional differenzierte Ge-
sellschaft ist, die also sehr wohl Raum fiir Religiositit ldsst — aber als
Funktionssystem neben anderen. So betrachtet ist man gar nicht erst
versucht anzunehmen, der Islam etwa sei mit funktionaler Differen-
zierung grundsitzlich inkompatibler als der Katholizismus (vgl. Biele-
feldt 1990; Tibi 1987). Und es geht auch nicht linger um Assimilation
oder Multikulturalismus: es geht um beides. Um eine Inklusion in Funk-
tionssysteme, die mit einer Pluralitit der Denominationen grundsitz-
lich kompatibel ist. Es geht also lediglich um eine moderne, mit funk-
tionaler Differenzierung kompatible, Religiositit — ob diese sich nun
Islam oder Katholizismus oder Protestantismus nennt, ist wohl eher
ein nachgeordnetes Problem, das nicht die funktionale Differenzierung
an sich beriithren kann, sondern lediglich die (Konkurrenz-)Dynamik
von Organisationen des Funktionssystems Religion betrifft: Coca Cola
versus Pepsi Cola, gewissermaflen. Und da mag es marketingtechnisch
sogar sinnvoll sein (gerade auch bei laufenden Fusionsverhandlungen),
nicht auf Okumene, sondern auf Exklusivitit zu setzen: extra ecclesiam
nulla salus.

Wie sieht nun schlieftlich die Bilanz dieser Umstellungen in Bezug
auf die Frage nach den Herausforderungen einer multikulturellen,
funktional differenzierten Gesellschaft an religiose Symbolsysteme
aus?

Die Entkoppelung von Religion und Moral entzieht der Religion
ihren konflikttreibenden Kern: die Moral. Denn aus der Sicht einer

237

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

bestimmten Moral miissen alternative Moralen immer unmoralisch
erscheinen — und dies sorgt zunichst nicht fir Dialog, sondern fiir
Konflikt (historisch betrachtet, ja tatsichlich auch: nicht zu knapp).

Verzicht auf enge Kopplung mit Moral meint aber nicht unbe-
dingt: Verzicht auf ethische Reflexion. Im Gegenteil. Denn wiederum
historisch betrachtet formiert sich ethische Reflexion an der Frage nach
der Begriindbarkeit von Moral. Und diese Frage stellt sich erst, wenn
klar wird, dass Moral kontingent ist — dass es also unterschiedliche
Moralititen gibt, deren Unterschiedlichkeit im Vergleich sichtbar und
so der Reflexion zuginglich gemacht wird. Der Vergleich selbst regt
zur Reflexion an — und orientiert die Reflexion auf die Suche nach
Gemeinsamem in der Verschiedenheit. Nach Gemeinsamem auf
einem hoheren Abstraktionsniveau, auf einem hoheren Niveau der
Verallgemeinerung. Und genau dies scheint mir schliellich den Kern
des Begriffs des Multikulturellen iiberhaupt auszumachen: den Kultur-
vergleich und seine Folgen. Seine Folgen: der zwanglose Zwang gewis-
sermafien, der daraus entspringt, dass der Vergleich immer eine drei-
stellige Operation ist. Sie setzt nicht nur die Unterscheidung des Ver-
glichenen voraus. Es muss »auch noch ein Vergleichsgesichtspunkt
gewihlt werden [...], der die Selbigkeit des Verschiedenen, also Ahn-
lichkeit trotz Differenz garantiert.« Und dieser Vergleichsgesichts-
punkt erinnert daran, dass in der Verschiedenheit etwas Dasselbe sein
muss — auf einem hoheren Abstraktionsniveau. Auf einem héheren
Verallgemeinerungsniveau. Der Vergleich regt eben »zur Reflexion an,
sodann, wenn man darin getibt ist, zur immer weitergehenden Abs-
traktion und schliefllich zur Anerkennung der unvermeidbaren Kon-
tingenz der Vergleichsgesichtspunkte« (Luhmann 1994: 38).

In genau diesem Sinne kann eine moderne Religiositit im Kultur-
vergleich universalistische Anspriiche geltend machen, die in ethischer
Reflexion die verallgemeinerungsfihigen Gehalte grundsitzlich viel zu
konfliktfreudiger exklusiver Moralititen zu erschlieffen vermag. An-
ders, vielleicht etwas leichter verstindlich, gesagt: die Koexistenz der
Religionen zwingt die Religionen dazu, ihre exklusiven, ausschlieflen-
den Moralen abzustofen. An die Stelle konkreter moralischer Hand-
lungsvorgaben treten dann hochabstrakte ethische Prinzipien, gegen
die niemand ernsthaft etwas einzuwenden haben kann. Eine rechtlich
disziplinierte multikulturelle Koexistenz der Religionen férdert, so
betrachtet, Reflexivitit — was vor allem meint: sie fordert, a la longue,
den Abbau konfliktgenerierender exklusiver Moralititen.® Multikul-

15  Auf etwas anderen Wegen trifft sich diese Argumentation mit Jiirgen Ha-
bermas’ These, nach der religiose Toleranz als Schrittmacher kultureller

238

14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL MULTIKULTURALITAT BRAUCHT DIE GESELLSCHAFT?

turalitit 16st also exklusive Moralititen auf. Und insofern als seit linge-
rem ja bekannt ist, dass Moral, also die Unterscheidung von Gut und
Bose, nichts unbedingt Gutes ist, kann man sich abschliessend eigent-
lich nur mdéglichst noch etwas mehr religiose Pluralitit bzw. Multikul-
turalitit fiir die Gesellschaft wiinschen: sie kann es durchaus weiterhin
brauchen.

Literatur

Bielefeldt, Heiner (1990): »Menschenrechte und Menschenrechtsver-
stindnis im Islame, in: Europdische Grundrechtezeitschrift, 21/22.

Durkheim, Emile (1893): De la division du travail social, Paris: Alcan.

Durkheim, Emile (1912): Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris:
Librairie Félix Alcan.

Habermas, Jiirgen (2004): »Religious Tolerance — The Pacemaker for
Cultural Rights«, in: Philosophy 79, S. sf.

Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (1997): Bundesrepublik Deutschland: auf dem
Weg von der Konsens- zur Konfliktgesellschaft, 2. Bd., Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hoffmann-Nowotny, Hans J. (2001): »Internationale Migration und
das Fremde in der Schweiz«, in: ders. (Hg.), Das Fremde in der
Schweiz, Ziirich: Seismo, S. 11-30.

Huntington, Samuel P. (1992): Clash of Civilisations?, Washington D.C.

Luckmann, Thomas (1991): Die unsichtbare Religion, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1977): »Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theo-
rie«, in: Durkheim, Emile: Uber soziale Arbeitsteilung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 19-38.

Luhmann, Niklas (1994): Gesellschafisstruktur und Semantik, Bd. 4,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Murdock, George P. (1967): Ethnographic Atlas, Pittsburgh: University
of Pittsburgh Press.

Rechte auftritt. Es geht hier allerdings nicht so sehr um verniinftige Griin-
de, als vielmehr um den Zwang zur Koexistenz, der tiber funktionale Diffe-
renzierung selbst vorangetrieben wird (vgl. Habermas 2004: 5f.).

239

14.02.2026, 21:34:44. - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GAETANO RoMANO

Smith, William. R. (1889): Lectures on the Religion of the Semites, Lon-
don: Black.

Tibi, Bassam (1987): Vom Gottesreich zum Nationalstaat. Islam und
panarabischer Nationalismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Turner, Bryan S. (1991): Religion and Social Theory; London: Sage Pu-
blications, S. 38f.

Underhill, Ralph (1975): »Economic and Political Antecedents of Mo-
notheism: A Cross-cultural Study«, in: American Journal of Sociology
Vol. 80, 4, S. 841-861.

Weber, Max (2004): Die protestantische Ethik und der Geist des Kapita-
lismus, hrsg. und eingel. von Dirk Kisler, Miinchen: C.H. Beck.

240

14.02.2026, 21:34:44.



https://doi.org/10.14361/9783839403501-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

