
Peter Kainz*

Politische Anthropologie, erfolgreiche Selbstdurchsetzung und
Umwertung der Werte.

Die Anwendung der politischen Lehre in Machiavellis
Komödie La Mandragola

1. Einleitung

Nicht mit seinen politischen Schriften, sondern mit der Komödie La Mandragola
(1518; uraufgeführt 1520) feierte Niccolò Machiavelli zu Lebzeiten seinen größten lite-
rarischen Erfolg. Trotz ihrer auffällig unpolitischen Handlung ist jedoch die Mandrago-
la nicht frei von politischen Inhalten. Machiavelli formuliert in seinem »Dialog über
die Sprache«:

»[…] obgleich der Zweck eines Lustspiels ist, einen Spiegel eines Privatlebens vorzu-
halten, so ist doch seine Weise dies zu tun, eine gewisse Urbanität, mit Wendungen,
die zum Lachen reizen, damit die Menschen, dieser Belustigung zulaufend, dann das
nützliche Beispiel kosten, welches darunter liegt. Es können deshalb die Personen des
Lustspiels schwerlich ernste Personen sein; […] wohl aber ergeben sich aus dieser Zu-
sammenstellung von Menschen ernste und nützliche Wirkungen für unseren Lebens-
wandel.« 1

Diesem deutlichen Hinweis Machiavellis darauf, dass eine Komödie eine »esoteri-
sche«2 Lehre für diejenigen bereithält, die verstehen, sie richtig zu deuten, wurde inner-
halb der deutschsprachigen, politikwissenschaftlichen Machiavelli-Forschung im Be-
zug auf die Mandragola bisher erstaunlich wenig nachgegangen.3 Zwar fehlt dort, wo
die Komödie in der Untersuchung des politischen Denkens Machiavellis überhaupt er-
wähnt wird, selten der Verweis darauf, dass sich hinter der frivolen Inszenierung eines

* Der Verfasser dankt Diana Kainz und Prof. Dr. Barbara Zehnpfennig für ihre wertvollen und
hilfreichen Kommentare zu einer früheren Fassung dieses Artikels. Besonderer Dank gilt auch
der Konrad-Adenauer-Stiftung, die das Promotionsvorhaben des Verfassers, in dessen
Rahmen der Beitrag entstanden ist, großzügig fördert.

1 Niccolò Machiavelli, »Dialog über die Sprache. Ob die Sprache, welche Dante, Petrarca und
Boccaccio geschrieben, italienisch, toskanisch oder florentinisch zu nennen?« in: ders. (1925):
Gesammelte Schriften in fünf Bänden, Bd. 5, hg. von Hanns Floerke, München 1925, S. 301.
Die Gesammelten Schriften werden im Folgenden als GS mit Angabe von Band und Seite zitiert.

2 Vgl. Leo Strauss, Persecution and the Art of Writing, Chicago et al. 1988, S. 22-37.
3 Eine mögliche politikwissenschaftliche Kurzinterpretation der Komödie gibt Ottmann in sei-

ner Geschichte des politischen Denkens: Henning Ottmann, Geschichte des politischen Den-
kens. Von Machiavelli bis zu den großen Revolutionen, Bd. 3,1, Stuttgart/Weimar 2006, S. 43-45.

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Ehebruchs politische Motive verbergen,4 eine systematische Analyse derselben ist mei-
nes Wissens aber bisher im deutschsprachigen Raum noch nicht geleistet worden. An-
ders verhält sich dies in anglophonen Ländern, in denen die Komödie wesentlich grö-
ßere politikwissenschaftliche Aufmerksamkeit genossen hat.5 Seitens der Literaturwis-
senschaft wurde allerdings angesichts politikwissenschaftlicher (Über-)Interpretatio-
nen der Einwand geäußert, eine Komödie sei eine völlig andere Textgattung als eine po-
litisch-theoretische Abhandlung wie der Principe oder die Discorsi6 und folglich der po-
litikwissenschaftlichen Ausdeutung nicht zugänglich.7 Eine solche Einschätzung über-
sieht jedoch Machiavellis eingangs zitierten pädagogischen Anspruch an das Lustspiel.

In diesem Beitrag soll angesichts der unvereinbaren Positionen, die Mandragola ent-
weder vollkommen zu politisieren oder sie auf eine lediglich der Unterhaltung dienen-
de Komödie zu reduzieren, ein Mittelweg vorgeschlagen werden, der eine literaturwis-
senschaftliche Textanalyse mit der politikwissenschaftlichen Ausdeutung vereint. Die
hier vertretene These ist, dass Machiavelli in der Mandragola durchaus eine politische
Lektion erteilen will: Diese beinhaltet jedoch weder eine Kritik an bestimmten histori-
schen Persönlichkeiten,8 noch konkrete politische Handlungsanweisungen, wie man
den Sturz einer politischen Herrschaft bewirken sollte.9 Vielmehr scheint Machiavelli
einen praktischen Einblick in seine politische Anthropologie und in die von ihm propa-
gierten Techniken der Selbstdurchsetzung zu geben: Was er in der Mandragola auf der
Mikroebene vorführt, spiegelt den Zusammenhang zwischen seinen anthropologischen
Prämissen und der Anwendung von Herrschaftstechniken wider, die er auch in seinen
politischen Hauptwerken für die Makroebene entwickelt. Die Mandragola enthält folg-
lich in nuce diejenigen Elemente von Machiavellis Lehre, die die Discorsi und den Prin-
cipe bei ihrer grundlegend unterschiedlichen Blickrichtung im Geiste einen. In der Lie-
be und im Krieg sind alle Mittel erlaubt – in diesem Sprichwort finden die Komödie
und die politischen Werke zueinander.

4 Vgl. z.B. Wolfgang Kersting, Niccolò Machiavelli, München 1988, S. 24. Etwas ausführlicher
fällt die Behandlung der Mandragola aus bei: Peter Schröder, Niccolò Machiavelli, Frankfurt/
New York 2004, S. 32-40.

5 Vgl. z.B. Theodore Sumberg, »La Mandragola. An Interpretation« in: The Journal of Politics
23 (1961), S. 320-340. Dieser häufig rezipierte Aufsatz wurde 1993 im Rahmen einer Monogra-
phie als zweites Kapitel erneut abgedruckt: Theodore Sumberg, Political Literature of Europe.
Before and After Machiavelli, Lanham/New York/London 1993, S. 9-28.

6 Die verwendeten Textausgaben sind: Niccolò Machiavelli, Der Fürst. Il Principe, übersetzt
und herausgegeben von Rudolf Zorn, Stuttgart 19724. Ders., Discorsi. Gedanken über Politik
und Staatsführung, übersetzt, eingeleitet und erläutert von Rudolf Zorn, Stuttgart 19772. Im
Folgenden werden diese Werke zitiert als: Principe, Kapitel: Seite. / Discorsi, Buch, Kapitel: Seite.

7 Zur Auseinandersetzung mit dieser Kritik, vgl.: Mark Hulliung, »Machiavelli’s Mandragola: A
Day and a Night in the Life of a Citizen« in: The Review of Politics 40 (Jan. 1978), S. 32-34.

8 So interpretiert Carnes die Mandragola als einen Spiegel der florentinischen Gesellschaft zur
Zeit Machiavellis, vgl.: Lord Carnes, »On Machiavelli’s Mandragola« in: The Journal of Poli-
tics 41 (August 1979), S. 806-827.

9 So Sumbergs Interpretation,vgl.: Sumberg, Political Literature, aaO. (FN 5), S. 9, 16.

198 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 198

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Im Folgenden sollen zunächst die innere Handlungslogik und die wesentlichen Mo-
tive in der Komödie in einer Textanalyse erarbeitet werden.10 In diesem Zusammen-
hang werden auch die in der Komödie verwendeten Namen auf ihre Bedeutung unter-
sucht und in Korrelation zur Handlung gesetzt. Im letzten Schritt soll geklärt werden,
welche politischen Lektionen der Komödie zugrunde liegen und wie diese mit den bei-
den politischen Hauptwerken Machiavellis, den Discorsi und dem Principe, zusammen-
hängen.

2. Handlung der Komödie

Als dramatisches Datum der Mandragola wurde das Jahr 1504, zehn Jahre nach dem
Einfall der Franzosen unter Karl VIII. in Italien, gewählt. Die Handlung ist die folgen-
de: Nach 20 Jahren des Pariser Exils kehrt der reiche und gesellschaftlich angesehene
Callimaco Guadagni begleitet von seinem Diener Siro nach Florenz zurück, von der
Leidenschaft getrieben, die Ehefrau des Gelehrten Nicia Calfucci, Madonna Lucrezia,
zu erobern, deren Schönheit ihm in Paris geschildert worden war.

Da Lucrezia jedoch als ein Ausbund der Tugend und Moralität gilt, nimmt Callima-
co die Hilfe des ehemaligen »Heiratsmaklers« und »Parasiten« Ligurio in Anspruch.
Grund zur Hoffnung auf Erfolg in der Angelegenheit gibt zum einen die Dummheit
des Ehemannes Nicia, zum anderen der Kinderwunsch des Ehepaares, der bereits seit
sechs Jahren unerfüllt geblieben ist.

Ein erster Plan, die Calfuccis in einen Badeort zu locken und dort die Gunst der Lu-
crezia zu gewinnen, wird aufgrund seiner Unwägbarkeiten verworfen. Der neue Plan
sieht vor, Callimaco als einen berühmten Doktor auszugeben, der bereits bei europäi-
schen Königsfamilien Wunder in der Reproduktion bewirkt hat. Nicia, getäuscht
durch das Auftreten und die lateinischen Phrasen Callimacos, lässt sich überzeugen, sei-
ner Frau einen vermeintlichen Trank aus der Alraunwurzel (Mandragola) zu verabrei-
chen. Die Problematik dieses Trankes liegt darin, so glaubt Nicia, dass der erste Mann,
der mit Lucrezia schläft, das Gift der Alraune in sich aufnimmt und deshalb binnen
acht Tagen sterben muss. Ein Ersatz für den Ehemann muss folglich gefunden werden:
Es wird der Entschluss gefasst, einen jungen Mann, welcher der verkleidete Callimaco
sein wird, von der Straße aufzugreifen, um ihn des Nachts in Lucrezias Gemach zu brin-
gen.

Die größte Problematik für das Gelingen des Plans liegt in der Tugendhaftigkeit der
Madonna Lucrezia. Zunächst wird also ihre Mutter Sostrata eingebunden, die Ligurio
aus früheren Tagen kennt. Sie soll Lucrezia dazu bewegen, sich bei ihrem Beichtvater
Timoteo geistliche Absolution für den geplanten Mord zu holen. Timoteo, ein korrup-
ter Mönch, ist mittlerweile durch das Versprechen einer hohen Geldsumme dazu ge-
bracht worden, die geistliche Begründung für die Überzeugung der Lucrezia bereitzu-

10 Zugrunde gelegt wird die Übersetzung der Mandragola, die in den Gesammelten Schriften
(GS 5, S. 125-188) enthalten ist. Die Komödie wird im Folgenden mit Angabe von Aufzug,
Auftritt und Seitenzahl zitiert.

199 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 199

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


stellen. Die Dame willigt schließlich in den Plan ein und das vermeintliche »Opfer«
wird vom Ehemann selbst in ihr Gemach geleitet, wo ihr Callimaco am Ende der Lie-
besnacht den Betrug, seine Identität und seine Liebe offenbart. An dieser Stelle kommt
es zu einer entscheidenden Wendung im Stück: Lucrezia, die zuvor immer als die Ver-
körperung der Tugend dargestellt wurde, wird nun zur treibenden Kraft bei der Fort-
setzung der Affäre mit Callimaco. Sie bittet ihren Ehemann, diesen zu ihrem Gevatter,
also zu ihrem Paten, zu machen. Callimaco erhält daraufhin einen Schlüssel für das
Haus Nicias und wird in Zukunft nicht nur das Bett der Lucrezia, sondern auch ge-
meinsam mit Ligurio den Essenstisch ihres gehörnten Ehemannes teilen. Das Stück en-
det mit einem gemeinsamen Kirchenbesuch aller Figuren unter der Obhut von Bruder
Timoteo.

Paul Geyer hat darauf hingewiesen, dass die Mandragola mit dem typischen Schema
einer Intrigenkomödie »Normalität – Anormalität – Reaffirmation der Normalität«
bricht.11 Die Handlung führt geradlinig zu ihrem amoralischen Ergebnis. Die einzige
Wendung innerhalb des Stückes betrifft die Persönlichkeit der Lucrezia, die von der Tu-
gend zur Untugend bekehrt wird. Die Intrige wird also nicht wieder von einer morali-
schen Instanz berichtigt; vielmehr bleibt der Zustand der Anormalität und Amoralität
erhalten, indem die Affäre zwischen Lucrezia und Callimaco fortgesetzt wird. Den-
noch ist nicht von einer vollkommenen Verkehrung der im Drama inszenierten Welt-
ordnung zu sprechen. Zwar wurde für den Zuschauer das amoralische Verhalten aufge-
deckt, doch in der dargestellten Welt des Dramas hat sich keine offen erkennbare Än-
derung ergeben. Lucrezia bleibt weiterhin die Ehefrau von Nicia, und die Affäre, ge-
nau wie der vermeintliche Mord, werden unter einem Deckmantel der Sittlichkeit ver-
borgen. Es scheint nicht unbedeutend zu sein, dass die Handlung ausgerechnet im
Schoß der Kirche endet: Alle Protagonisten unterwerfen sich scheinbar der konventio-
nellen Moral. Lucrezia wird sogar schwanger, wie Machiavelli in der Komödie Clizia
andeutet.12 Damit bleibt innerhalb der dargestellten Welt der Komödie der traditionel-
le Wertekodex erhalten. Machiavelli inszeniert in der Mandragola eine Umwertung der
Werte, die aber nicht in aller Radikalität zu einer Umwertung der gesellschaftlichen
Normen führt. Letztere bleiben ihres Inhaltes entleert vielmehr bestehen. Welchen Stel-
lenwert diese verdeckte Umwertung innerhalb Machiavellis politischer Theorie ein-
nimmt, wird im Folgenden näher zu betrachten sein.

11 Vgl. Paul Geyer, »Intertextuelle Bezüge zwischen dem theoretischen und dem literarischen
Diskurs: Machiavellis Il Principe und seine Komödie Mandragola« in: Italienische Studien 18
(1997), S. 98 f.

12 Niccolò Machiavelli, Clizia in: GS 5: 211. (Zweiter Akt, Dritter Auftritt).

200 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 200

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


3. Die Bedeutung der »sprechenden Namen« und ihr Bezug zur Handlungslogik

Es wurde in der Forschung bereits mehrfach angemerkt, dass in der Mandragola eine
Reihe von »sprechenden Namen« bemüht wird.13 Allerdings wurde auch hier bisher
noch keine systematische Auswertung vorgenommen. Dies ist jedoch lohnend, da gera-
de die Namen der Protagonisten jene Doppeldeutigkeit der Komödie und jene Umkeh-
rung des Moralischen widerspiegeln, wie sie im vorangegangenen Abschnitt festgestellt
wurden.14

Callimaco

Sereno verweist auf die griechischen Wurzeln der beiden Worthälften von Callimaco.15

Callimaco ist also der schöne Krieger, was seiner Darstellung in der Komödie ent-
spricht: Er verlässt das sichere Exil in Paris, um sich im unsicheren Florenz unter »tau-
send Gefahren«16 die Liebe der Lucrezia zu erkämpfen. Allerdings besteht während
des ganzen Stückes sein bester Plan lediglich darin, Lucrezia in einen Badeort zu lo-
cken und dort im Sturm zu erobern.17 Der zweite Plan, dessen Ausarbeitung eine ge-
wisse Intelligenz fordert, stammt von Ligurio, was auf die besondere Beziehung zwi-
schen diesen beiden Charakteren hinweist. Callimaco zeichnet sich durch Draufgänger-
tum bei der Verfolgung seines Ziels aus, für das er bereit ist, alles zu tun, »sei es
schwer, sei es gefährlich, sei es verderblich, sei es schändlich«18 und sogar Leib, Leben
und Besitz zu opfern. In der bekannten Metapher Machiavellis gesprochen, besitzt er
also zumindest die Natur des Löwen, wenngleich ihm die Natur des Fuchses fehlt.19

Diese Rolle wird in der Komödie von Ligurio übernommen: Erst nachdem sich Calli-
maco vollkommen unter dessen Führung begeben hat, die Einheit von Fuchs und Lö-
we also hergestellt ist, kann er sein Ziel erreichen. Nicht zu unrecht bemerkt Nicia, als

13 Vgl. z.B.: Renzo Sereno, »A Note on the Names of the Personages of Machiavelli’s Man-
dragola« in: Italica 26 (March 1949), S.56; Sumberg, Political Literature, aaO. (FN 5), S. 17,
21; Ottmann, aaO. (FN 3).

14 Eine Analyse der Namen der Nebenfiguren, Sostrata und Siro, kann im Rahmen dieser Ar-
beit nicht geleistet werden. Machiavelli hat die Namen scheinbar aus der Komödie Adelphoe
des von ihm geschätzten Terenz übernommen. Im Hinblick auf die hier diskutierte Umwer-
tung der Werte ist es sehr aufschlussreich, die Charakterzeichnung der beiden Komödien zu
vergleichen. Vgl. Publius Terentius Afer, Adelphoe. Die Brüder, Stuttgart 1977. Zum Ein-
fluss des Terenz auf Machiavelli, vgl. Eckard Lefèvre, »Römische und europäische Komö-
die«, in: ders. (Hg.), Die römische Kömodie: Plautus und Terenz, Darmstadt 1973, S.4.

15 Zur griechischen Etymologie der Namen, vgl.: Sereno, aaO. (FN 3).
16 Die Formulierung der »tausend Beschwerden« (Mandragola, Prolog: 131) oder der »tausend

Mühen und Gefahren« findet sich bei Machiavelli als durchgängiger Topos. Der dahinter lie-
gende Gedanke ist immer, dass ein einzelner Mann, wie beispielsweise der aus niederem Stan-
de durch Verbrechen zum Königtum aufgestiegene Agathokles (Principe, VIII: 35), seine gan-
ze Energie in die Errichtung eines Werkes steckt, auch wenn dabei »Ströme von Blut« (Dis-
corsi I, 17: 63) vergossen werden müssen.

17 Mandragola I, 1: 137.
18 Mandragola I, III: 140.
19 Principe XVIII: 72.

201 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 201

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


er zum Ende des Stückes Ligurio und Callimaco an seinen Essenstisch einlädt: »[…] sie
haben keine Weiber zu Hause und leben wie die wilden Tiere.«20

Nicia

Der feige Gelehrte Nicia,21 der Siegreiche (griech. ǍǉǊος), hat ironischerweise am
Schluss die Schlacht um seine Frau verloren, ohne sich dessen überhaupt bewusst zu
sein. Sein Name verweist auf den bei der Sizilienexpedition gescheiterten athenischen
Feldherrn Nikias, den Plutarch als vorsichtigen und zurückhaltenden Politiker be-
schreibt.22

Von seinem klugen Namensvetter unterscheidet sich Messer Nicia dadurch, dass er
die Dummheit in Person verkörpert. Er symbolisiert jenen Typus des Durchschnitts-
menschen, den Machiavelli im Principe charakterisiert: »Die Menschen sind ja so einfäl-
tig und gehorchen so leicht den Bedürfnissen des Augenblicks, daß der, der betrügen
will, immer einen findet, der sich betrügen läßt.«23

Timoteo

Es ist offensichtlich, dass der Priester Timoteo (τǉǌάω und ǈεόϛ) alles andere ist, als
ein Mann, der Gott ehrt – seine Korrumpierbarkeit zeigt wiederum den Zynismus, mit
welchem Machiavelli die Namen seiner Protagonisten gewählt hat.

Timoteo nimmt im Drama eine ähnliche Schlüsselrolle ein wie Ligurio. Tatsächlich
sind sich die beiden in ihrer Hinterlistigkeit recht ähnlich, wenngleich es Ligurio zu-
nächst gelingt, den Mönch durch einen Trick zu übervorteilen. Nichtsdestotrotz be-
trachtet Ligurio den Mönch als einen Ebenbürtigen, konzediert ihm »pfiffig und ver-
schlagen«24 zu sein und weiß um die Notwendigkeit, die Religion instrumentalisieren
zu müssen, um zum angestrebten Ziel zu gelangen. Genau wie das Stück ohne den Fä-
den ziehenden Ligurio nicht funktionieren kann, bedarf es der theologischen Hilfeleis-
tung des Mönches, um die ersehnte Liebesnacht herbeizuführen.

20 Mandragola V, 6: 188.
21 Zu Nikias Ängstlichkeit, vgl.: Mandragola I, 2: 138 f.; II, 3: 147; II, 6: 151.
22 Plutarch, Grosse Griechen und Römer, Bd. II, Zürich/Stuttgart 1955, S. 199-242. Die Figur

des Nikias war Machiavelli bekannt, er nennt ihn an zwei Stellen in den Discorsi (I, 53: 138;
III, 16: 334), wobei er sich an diesen auf die wohlwollendere Nikias-Darstellung bei Thuky-
dides beruft. Der Schluss liegt nahe, dass Machiavelli als Kenner antiker Autoren auch mit
Plutarchs Kapitel über Nikias vertraut war. Gesichert ist zumindest, dass Machiavelli Plut-
archs Lysander-Biographie bekannt war, vgl.: Henning Ottmann, »Was ist neu im Denken
Machiavellis?« in: Rüdiger Voigt, / Ralf Walkenhaus, / Herfried Münkler, (Hg.), Demaskie-
rung der Macht: Niccolò Machiavellis Staats- und Politikverständnis, Baden-Baden 2004,
S. 150 f.

23 Principe XVIII: 72 f.
24 Mandragola III, 2: 154.

202 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 202

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Lucrezia

Die Rolle und die Verwandlung der Lucrezia sind frappierend: Die Frau, die als einzi-
ge Person in der Komödie als tugendhaft beschrieben wird, willigt am Ende nicht nur
seufzend in den Ehebruch ein, sondern wird förmlich zur treibenden Kraft bei dessen
Fortsetzung. Behuniak-Long hat deshalb in ihrer Interpretation der Mandragola die
These vertreten, dass Lucrezia niemals tugendhaft war, weshalb sie sich auch nicht ver-
wandelt, sondern nur ihren wahren Charakter gezeigt habe.25 Ihr stärkstes Argument
ist dabei, dass Lucrezia der Mord an dem jungen Mann nicht störe, sie vielmehr ledig-
lich darauf bedacht sei, nicht zu sündigen. Sie sei deshalb wie die anderen Figuren auch
nicht frei vom Egoismus. Am Text ist Behuniak-Longs Deutung von Lucrezias Rolle
jedoch schwerlich zu halten. Lucrezias Einwand gegen den Plan ist folgender:

»Aber von allem, […] scheint mir dies das Entsetzlichste, daß ich meinen Körper die-
sem Schimpf unterwerfen soll, und daß ich Ursache sein soll, daß ein Mensch stirbt,
weil er mich geschändet hat. Wenn ich allein noch auf der Welt übrig wäre und das
Menschengeschlecht durch mich erneuert werden sollte, so glaube ich kaum, daß mir
diese Handlung erlaubt wäre.«26

Der vermeintliche Mord bereitet ihr also durchaus Gewissensbisse. Ferner ist es zwar
richtig, dass Lucrezia auch ihr Eigeninteresse im Blick hat – aber der Unterschied zu
den anderen Protagonisten ist doch erheblich: Zunächst ist es wohl kaum zu kritisie-
ren, wenn eine Frau dagegen Einwand erhebt, mit einem wildfremden Mann zu schla-
fen. Doch ihre Weigerung, dem Plan zuzustimmen, hat nicht nur eine körperliche, son-
dern auch eine seelische Begründung. Sie spricht davon, dass ihr ein solcher Beischlaf
verboten sei, selbst wenn sie der letzte Mensch auf Erden wäre. Das Verbot kann also
nicht ein menschliches sein, welches für den letzten Menschen wohl kaum noch Gültig-
keit hätte, sondern muss sich auf das göttliche Gesetz berufen, das sowohl den Mord
als auch den Ehebruch verbietet. Ihrer Weigerung liegt folglich die Angst vor einer
Übertretung des religiösen Gesetzes und der damit einhergehenden seelischen Selbst-
schädigung zugrunde.

Die Umwendung Lucrezias am Schluss der Komödie deutet deshalb auch auf mehr
hin als auf den Sturz einer tugendhaften Frau: Callimacos Sieg ist als nicht anderes an-
zusehen als die vollkommene Überwindung der christlichen Tradition durch die zupa-
ckende Tüchtigkeit (virtù) des Gespanns Callimaco – Ligurio. Der dramatische Spre-
cher des Prologes der Komödie bedauert mit sarkastischem Unterton, dass »die gegen-
wärtige Zeit vom Pfad der alten Tugend gänzlich abweicht«.27 Doch in der Mandrago-
la wird nicht der Versuch unternommen, diese zu rehabilitieren. Vielmehr ist Machia-
vellis Konsequenz aus dem Absterben der alten Tugend, diejenige, die Jahrhunderte spä-
ter auch von dessen Verehrer Nietzsche gezogen wird:

25 Susan Behuniak-Long, »The Significance of Lucrezia in Machiavelli’s La Mandragola« in:
The Review of Politics 51 (Spring 1989), S. 264-280.

26 Mandragola III, 10: 163.
27 Mandragola, Prolog: 131.

203 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 203

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


»Das Alles von Heute — das fällt, das verfällt: wer wollte es halten! Aber ich − ich
will es noch stossen!«28

Die Tragweite dieses Angriffs auf die Tradition, wird durch die Auswahl des Namens
der Lucrezia noch verstärkt. Die Mandragola ist vor dem Hintergrund der Vergewalti-
gung der römischen Lucretia zu sehen, die Titus Livius im ersten Buch seiner Geschich-
te Roms, Ab urbe condita, beschreibt und die zum Gründungsmythos der römischen
Republik gehört.29

In der Grundstruktur sind der Mythos und die Komödie analog angelegt: Eine Wet-
te über die Schönheit einer begehrenswerten, tugendhaften und verheirateten Frau
führt zu deren Eroberung – im ersteren Falle erfolgt diese unter der Anwendung von
Gewalt, in zweiterem durch List. Im Mythos wird der Täter gestraft und seine Herr-
schaft gestürzt, in der Komödie wird er belohnt. Während die römische Lucretia sich
selbst opfert, um ihre Tugendhaftigkeit nicht in Frage zu stellen und um nicht als
schlechtes Beispiel für ehebrechende Frauen zu dienen, setzt Madonna Lucrezia den
Ehebruch fort und führt damit die Erzählung des Livius zu ihrem gegenteiligen Ende:
In Zukunft kann sich eine ehebrechende Frau sehr wohl auf das Beispiel der Lucrezia
berufen.30

Ligurio

Einzig für den zentralen Protagonisten des Stücks, Ligurio, lässt sich kein »sprechen-
der Name« oder eine literaturgeschichtliche Referenz feststellen, was im Vergleich mit
den anderen Personen auf dessen herausgehobene Stellung zu verweisen scheint. Ligu-
rio, der »Parasit«, ist in der Manipulation von Menschen, im Ränke schmieden und im
Lügen und Betrügen erfahren. Mit seiner Figur wird der neue Typus des idealen ver-
trauten Mitarbeiters und Beraters eingeführt, den Machiavelli im 22. Kapitel des Princi-
pe beschreibt: Einen Mann, der nicht auf seinen Eigennutz bedacht ist, sondern ledig-
lich den Nutzen des Herrschers im Auge hat.31 Tatsächlich weist Machiavellis Schilde-
rung des Verhältnisses von Herrscher und Vertrautem im Principe eine Parallelität zum
Verhältnis von Callimaco und Ligurio auf. Callimaco gehört zu jenen Männern, denen
Machiavelli die zweite Art von Intelligenz zuschreibt, nämlich zwar nicht alles von
selbst zu verstehen, aber zumindest zu begreifen, was andere erkennen.32 Er ist folglich
auf eine Vertrauensperson angewiesen, die für ihn vordenkt und ihn trotzdem nicht hin-
tergehen wird. Empfahl sich Machiavelli in der Widmung des Principe an Lorenzo di

28 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch für alle und keinen in: Giorgio Col-
li, / Mazzino Montinari, (Hg.), Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe. Sechste Abtei-
lung, Erster Band, Berlin 1968, S. 257 f.

29 Titus Livius, Römische Geschichte. 1. Buch, Stuttgart 1999, S. 171-181.
30 Dass Machiavelli implizit auch auf Lucrezia Borgia, Tochter des Papstes Alexander VI. und

Schwester seines Vorbildcharakters Cesare Borgia anspielt, ist nicht auszuschließen. Vgl. Fer-
dinand Gregorovius, Lucrezia Borgia, Köln 1954.

31 Principe, XXII: 96-98.
32 Principe XXII: 97.

204 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 204

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Medici selbst als geeigneten Berater des Herrschers,33 so führt er in der Mandragola
die Kunst und die Notwendigkeit eines vertrauten Mitarbeiters vor, der bei der Errei-
chung selbstgesetzter Ziele assistiert. In der Komödie wird dieser durch Ligurio verkör-
pert: Zunächst scheint zwar auch dieser auf seinen Eigennutz, nämlich Geld und fort-
gesetzte freie Kost am Tische Callimacos bedacht zu sein. Doch auf die Warnung Calli-
macos, ihn nicht zu hintergehen, entgegnet er:

»Zweifle nicht an meiner Redlichkeit. Wenn ich auch den Nutzen davon nicht hätte
und noch hoffte, so fühle ich mich doch so sehr zu dir hingezogen, und es verlangt
mich fast ebenso sehr als dich, daß du deinen Wunsch erfüllt siehst.«34

In einer Welt, die nur auf dem Eigennutzkalkül beruht, ist frappierenderweise der loya-
le Berater der einzige, der deren Funktionslogik vollkommen verinnerlicht hat und sie
in seinen Plänen zu instrumentalisieren weiß, sie jedoch nicht für sich selbst in An-
spruch nimmt. Warum er dies unterlassen sollte, wenn es doch in der Anthropologie
des Florentiners eine genuin menschliche Eigenschaft ist, seinen individuellen Nutzen
zu maximieren, bleibt in dessen Werken unbeantwortet.

4. Die politische Lehre

Aus den vorangegangenen Überlegungen sollen abschließend drei wesentliche Lektio-
nen hervorgehoben werden, die sich aus der Analyse der Komödie ergeben haben und
die auch die Discorsi und den Principe im Geiste verbinden. Dies sind erstens Machia-
vellis Individualismusverständnis und die damit verbundene Instrumentalisierung des
Eigennutzes der anderen Akteure zur Erreichung der eigenen Ziele, zweitens die An-
wendung von List und Lüge als die zu bevorzugende Handlungsoption bei der Zielver-
folgung, und drittens die Bedeutung der Religion zur langfristigen Zielabsicherung.

Individualismusverständnis und die Instrumentalisierung des Eigennutzes

Zunächst einmal ist es eher ungewöhnlich, in Machiavelli einen Vertreter des neuzeitli-
chen Individualismus zu sehen.35 Legt man jedoch eine gängige politikwissenschaftli-
che Minimaldefinition zugrunde, bestimmt ihn also als »[…] ein Prinzip sozialen Ver-
haltens und gesellschaftlicher Koordination, das die Selbständigkeit und Freiheit von
Individuen betont und dem Individuum und seinen Bedürfnissen innerhalb gewisser
Grenzen Vorrang vor der Gesellschaft gibt«,36 gibt es keinen Grund dafür, Machiavelli

33 Principe, Widmung: 1 f.
34 Mandragola I, 3: 141.
35 Eine Ausnahme bildet der Beitrag Hegmanns, der sich in seiner Interpretation des politi-

schen Individualismus auch mit der Theorie Machiavellis auseinandersetzt, vgl. Horst Heg-
mann, Politischer Individualismus: die Rekonstruktion einer Sozialtheorie unter Bezugnahme
auf Machiavelli, Bodin und Hobbes, Berlin 1994, S. 88-149.

36 Manfred G. Schmidt, »Individualismus«, in: Ders., Wörterbuch zur Politik, Stuttgart 1995,
S. 415 f.

205 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 205

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


nicht als einen individualistischen Denker zu bezeichnen. Denn hinter dieser Definiti-
on steht nichts anderes als der Gedanke, dass individuell gesetzte Ziele oder »Bedürf-
nisse« als solche zunächst einmal nicht hinterfragbar sind. Erst im zweiten Schritt stellt
sich die eigentlich interessante Frage nach den »gewissen Grenzen« des Individualis-
mus; nämlich dann, wenn die Verfolgung autonomer Zielsetzung zu zwischenmensch-
lichen Konflikten führt.

Nun sind im Denken Machiavellis menschliche Ziele stets individuelle Präferenzen,
die als gegebene Fakten schlicht zu akzeptieren und nicht anhand externer Maßstäbe
zu bewerten sind: Sei es nun die »Eroberungslust«, die er als eine »ganz natürliche und
weitverbreitete menschliche Eigenschaft«37 bezeichnet oder die Habgier38 – Menschen
haben Ziele und werden diese verfolgen, in der Hoffnung, dadurch ihren Eigennutz zu
maximieren. In dieser Hinsicht sind sich auch alle Menschen gleich. Was Machiavelli
von anderen individualistischen Denkern unterscheidet, ist die weitergehende Annah-
me über einen anderen Aspekt menschlicher Gleich-, bzw. Ungleichheit, nämlich die
Fähigkeit zur Zielerreichung. Hier macht er eine fundamentale Ungleichheit zwischen
der »Masse« der Menschen und ausgewählten »starken« Individuen aus,39 die sich
durch ihre überlegene »virtù« auszeichnen und deshalb auch ihre Ziele erreichen. Jene
starken Individuen sind es, die »große Werke« errichten, Religionen und Staaten be-
gründen, erobern und vernichten. Sie sind jedoch auch in seiner idealen Republik unab-
dingbar, denn ein »[…] Freistaat kann ohne angesehene Bürger nicht bestehen und
auch nicht gut regiert werden.«40

Hegmann41 hat darauf hingewiesen, dass selbst das gefeierte »starke« Individuum,
um erfolgreich zu sein, in sein Eigennutzkalkül die egoistischen Kalküle der anderen
Individuen mit einbeziehen muss. Eine weitere Möglichkeit ist es, das Kalkül der ande-
ren Individuen hinsichtlich der angestrebten Ziele zu präformieren und deren Zielset-
zungen somit in Kongruenz mit den eigenen Zielen zu bringen: Bei Machiavelli neh-
men hierbei die Religion und die Erziehung die entscheidende Rolle ein.

In der Mandragola gibt Machiavelli eine anschauliche Lektion darin, wie man ge-
schickt die egoistischen Motive aller Beteiligten ansprechen muss, um die eigenen
(nicht minder egoistischen) Ziele durchsetzen zu können: Callimaco gelangt offensicht-
lich ans Ziel seiner Wünsche. Nicias Ziel ist ein Nachkomme, dafür sind ihm alle Mit-
tel recht. Sostrata freut sich darüber, dass ihre Tochter »eine gute Nacht«42 haben wird.
Ein weiteres ihrer Ziele ist die Erhaltung ihrer Familienlinie.43 Timoteo erhält Geld für
die Kirche und plant, auch weiterhin Kapital aus der Begebenheit zu schlagen.44 Siro

37 Principe III: 12.
38 Vgl. z.B. Principe XVII: 68 f.
39 Machiavellis Charakterisierung der großen Individuen findet sich beispielhaft und prägnant

in den Discorsi, III, 3: 369.
40 Discorsi III, 28: 362.
41 Vgl. Hegmann, aaO. (FN 35).
42 Mandragola IV, 2: 169.
43 Mandragola V, 6: 188.
44 Mandragola V, 3: 184.

206 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 206

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


ist als Diener zunächst an das Schicksal seines Herrn gebunden. Ihm wird aber in der
letzten Szene ebenfalls eine Belohnung zugesagt.45 Sogar Lucrezias an der Tugend ori-
entierter Eigennutz wird vor der Liebesnacht einkalkuliert: Timoteo sorgt für die not-
wendige theologische Rechtfertigung. Ligurios Nutzen ist offensichtlich von besonde-
rer Art: Zwar erhält auch er eine monetäre Entschädigung von Callimaco und ist am
Ende Tischgefährte von Callimaco und Nicia, welcher ihm bisher nur Geld geliehen,
ihn jedoch nicht eingeladen hatte. Gleichzeitig hat er sich jedoch in eine Machtposition
manövriert, die ihm auch fortgesetzten Einfluss auf die Protagonisten zu garantieren
scheint.

In der perfekten Modellwelt der Komödie funktioniert die Intrige dadurch, dass der
Eigennutz der anderen so kalkuliert wird, dass Callimaco an sein Ziel gelangt. Einzig
die Umwendung Lucrezias nach der Liebesnacht ist über dieses Kalkül logisch nicht
nachvollziehbar. Als Vertreterin der Tugend, als die sie vorher durchweg dargestellt
wurde, ist ihre nachträgliche Einwilligung in den bereits vollzogenen Ehebruch nicht
zu verstehen. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass diese Umwendung den Sieg
der »virtù« über die traditionelle Tugend symbolisiert. Darüber hinausgehend wird an
dieser Stelle ein Motiv verdeutlicht, dass auch in den politischen Schriften einen promi-
nenten Platz einnimmt: Die Legitimierung durch das Recht des Stärkeren. Machiavelli
beurteilt nicht die Ziele der Menschen, sondern ihre Fähigkeit, diese zu erreichen.

»Die Handlungen aller Menschen und besonders die eines Herrschers, der keinen
Richter über sich hat, beurteilt man nach dem Enderfolg. Ein Herrscher braucht also
nur zu siegen und seine Herrschaft zu behaupten, so werden die Mittel dazu stets für
ehrenvoll angesehen und von jedem gelobt. Denn der Pöbel hält sich immer an den
Schein und den Erfolg; und in der Welt gibt es nur Pöbel.«46

Ein Eroberer in spe, der sich verkalkuliert, ist zu tadeln, ein Eroberer, der siegt, wird
gelobt.47 Prägnant kommt diese ex post Legitimierung von erfolgreichem Handeln im
12. Kapitel des Principe zum Ausdruck. Dort bemerkt der Florentiner, dass es keine
guten Gesetze geben könne ohne ein gutes Heer, und dass ein gutes Heer nur dort be-
stehe, wo es gute Gesetze gebe.48 Aus diesem Grund sieht er auch keine Notwendig-
keit, die Qualität der Gesetze weiter zu diskutieren, und macht damit deutlich, wie
sich seines Erachtens Gesetze und Heer wirklich zueinander verhalten. Ein Heer, wel-
ches erfolgreich ist und sich durchsetzen kann, ist ein gutes: Die Fähigkeit zur Selbstbe-
hauptung wird zum Maßstab für die Qualität der Streitkräfte. Aus dem Faktum dieser
Fähigkeit folgt der Schluss, dass auch die Gesetze gut sein müssen. Ähnlich wie erst
der Erfolg auf dem Markt die ökonomische Qualität eines Produktes beweist, kann
auch die Qualität von Gesetzen erst ex post beurteilt werden: War das Heer erfolg-
reich, müssen die Gesetze gut gewesen sein.

45 Mandragola V, 6: 188.
46 Principe XVIII: 74.
47 Principe III: 12 f.
48 Vgl. Principe XII: 49.

207 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 207

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Vor diesem Hintergrund erscheint die Umwendung der Lucrezia zwar nicht logi-
scher oder weniger erzwungen, wird aber innerhalb Machiavellis Denkungsart zumin-
dest nachvollziehbar. Seine Madonna Lucrezia muss am Schluss der Komödie untugend-
haft werden, die Begründung dafür gibt sie selbst:

»Da deine [i.e. Callimacos; P.K.] Schlauheit und die Dummheit meines Mannes, die
Einfalt meiner Mutter und die Schlechtigkeit meines Beichtvaters mich zu etwas ge-
bracht haben, was ich niemals freiwillig getan haben würde, so will ich glauben, daß
es eine göttliche Schickung so gewollt hat, und ich bin nicht imstande zu verweigern,
was der Himmel mir anzunehmen befiehlt.«

In der Überwindung ihrer Tugendhaftigkeit durch die »virtù« Callimacos sieht Lucre-
zia nichts anderes als das Wirken Gottes – ein Gedanke, den Machiavelli auch seinem
Castruccio Castracani in den Mund legt, der angeblich zu sagen pflegte, die »Men-
schen müßten alles versuchen und vor nichts zurückschrecken, und Gott sei der kräfti-
gen Männer Freund; denn man sehe, daß er die Schwächlinge durch die Starken züch-
tigt.«49

Bildet die Instrumentalisierung und Leitung des Eigennutzes der Anderen die Grund-
lage für das Erreichen der eigenen Ziele und das Funktionieren der Theorie Machiavel-
lis, so müssen abschließend die wesentlichen technischen Voraussetzungen und Hilfs-
mittel untersucht werden, die einerseits bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele not-
wendig sind und die andererseits die erreichten Ziele langfristig absichern: Die List
und die Scheinlegitimation durch die Religion.

List und Lüge als dominante Handlungsstrategie

Es mag Zufall sein, dass Machiavelli in den Discorsi gerade bei seiner ersten Erwäh-
nung der Lucretia50 und der sich daran anschließenden politischen Lektion die Frage
nach der Anwendung von Gewalt und List aufwirft. Er folgert aus dem Beispiel des
Sturzes der Tarquinier, der die Folge der Schändung Lucretias war, dass jemand, der
den Sturz eines Tyrannen anstrebe, dies auf zwei Weisen tun könne. Die eine Möglich-
keit sei der offene Kampf. Alternativ sei es möglich, sich unter Zuhilfenahme der List
dem Herrscher in jeder Weise zum Freund zu machen, um dessen Vertrauen zu gewin-
nen. Aus der Vertrauensposition heraus böte sich dann im Laufe der Zeit eine günstige
Gelegenheit, den Herrscher auszuschalten.

Die Lüge und die Anwendung von List sind ein Mittel, für das Machiavelli auch in
seinen politischen Schriften eine Präferenz zu erkennen gibt. Das 18. Kapitel des Prin-
cipe steht ganz im Zeichen der Lüge und des Wortbruchs der Alleinherrscher, und in
den Discorsi verweist er genau an der Stelle, an welcher er die Frage erörtert, ob Macht-
haber generell ihr Wort halten sollten, auf seine Ausführungen, die er bereits im Princi-

49 Niccolò Machiavelli, »Das Leben des Castruccio Castracani«, in: GS 2: 143.
50 Discorsi III, 2: 279 f.

208 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 208

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


pe niedergelegt hat51 – also auf das 18. Kapitel. Die Mandragola weist, wie bereits aus-
geführt, einen starken Bezug zur Geschichte der römischen Lucretia auf. Ferner funk-
tioniert die Handlung der Komödie nur durch die List Ligurios. Es bietet sich aus die-
sem Grund an zu überprüfen, welche Aussagen Machiavelli sonst noch zur histori-
schen Lucretia tätigt und in welchem Zusammenhang diese mit der Komödie und mit
der Frage nach List und Gewalt stehen könnten.

Bei der zweiten Nennung der Lucretia in den Discorsi scheint Machiavelli seine ur-
sprüngliche Deutung zu relativieren: Nicht die Vergewaltigung sei der Grund für den
Sturz der Monarchie gewesen, sondern die allgemeine und offene Gesetzesmissachtung
durch die Regierenden. Die Schändung Lucretias sei also nur Katalysator der ohnehin
bevorstehenden Revolte gewesen.52 Doch auch diese Aussage nimmt Machiavelli zu-
rück und verweist bei seiner letzten Nennung der Lucretia wiederum darauf, dass de-
ren Schändung die Tarquinier die Herrschaft gekostet habe.53

Nun kommt es bei Machiavelli durchaus vor, dass er sich selbst widerspricht. Die
Frage ist in einem solchen Fall, ob er im Dickicht der Empirie schlichtweg den Über-
blick verloren hat oder ob er bewusst gegenteilige Aussagen verwendet, um seine wah-
re Meinung zu verbergen. Ein Brief an seinen Freund Guicciardini, in welchem er be-
merkt, er habe es im Lügen zur Doktorwürde gebracht und verberge die Wahrheiten,
die ihm aus Versehen entschlüpften, so schnell wie möglich wieder, mahnt zumindest
zu einer gewissen Skepsis gegenüber der Redlichkeit des Florentiner.54

Wendet man diese Überlegungen auf Machiavellis konträre Aussagen zur histori-
schen Lucretia in den Discorsi an, setzt sie in Korrelation mit den Lektionen des Princi-
pe und überträgt sie auf die Mandragola, so kommt man zu einem erhellenden Ergeb-
nis. Eine der Kernlehren Machiavellis ist es, »Vermögen und Frauen« der Untertanen
nicht anzutasten, wenn man seine Herrschaft erhalten will. Diesen Rat gibt er sowohl
im Principe55 als auch an der bereits erwähnten Stelle der Discorsi, wo er sich ein letztes
Mal auf Lucretia beruft. Allerdings steht die ganze Handlung der Mandragola im Wi-
derspruch zu dieser Aussage: Hier wird vielmehr deutlich vorgeführt, wie man die
Frau eines Anderen erfolgreich erobern kann. Nun ist Callimaco selbstverständlich
kein Herrscher und Nicia nicht sein Untertan. Gleichwohl setzt Callimaco sein Leben
aufs Spiel: In den Discorsi schildert Machiavelli den Fall, in welchem ein männliches
Vergewaltigungsopfer Vergeltung am König übt, der seinen Vergewaltiger nicht ge-
straft hatte.56 Machiavellis Lektion jenes Kapitels ist es, dass man immer die Rache ei-
nes Entehrten fürchten müsse, der dazu bereit ist, für die Genugtuung sein eigenes Le-
ben zu opfern. Wenn Machiavelli diese Disposition jedoch für den Menschen generell
annimmt, so müsste selbst der dumme Nicia als eine Gefahr für das Leben Callimacos
angesehen werden – wenn er von dem Betrug wüsste. Und genau dies scheint eine der

51 Discorsi III, 42: 396.
52 Discorsi III, 5: 284.
53 Discorsi III, 26, 358.
54 »Machiavellis Brief an Francesco Guicciardini vom 17.5.1521«, in: GS 5: 474.
55 Principe XIX: 75.
56 Discorsi II, 28: 257 f.

209 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 209

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


wesentlichen politischen Lektionen aus der Mandragola zu sein, mit welcher sich auch
der Widerspruch zwischen den Lucretia-Stellen in den Discorsi auflöst: Frauen und Ei-
gentum sind nur dann zu respektieren, wenn ein offener Verstoß gegen die Gesetze
zum eigenen Schaden und zum Verlust der Macht führen kann. Der Herrscher, so die
Anweisung im Principe, »soll nur den schlechten Ruf jener Laster […] meiden«,57 de-
ren Aufdeckung ihn seiner Herrschaft berauben würden, allen anderen darf er mit ei-
ner gewissen Vorsicht nachgehen.

In der Mandragola nun wird vorgeführt, wie man die Gesetze und die Maxime, die
Frauen anderer Männer zu respektieren, durch List umgehen und folglich seinen Wil-
len durchsetzen kann, ohne Strafe fürchten zu müssen. Die Tarquinier sind gestürzt
worden, weil sie ihre Verbrechen offen ausführten und weil Sextus Tarquinius die Lu-
cretia nicht durch List, sondern durch Gewalt genommen hat. Hätten sie gehandelt
wie Castruccio Castracani, der »nie versuchte […] durch Gewalt zu siegen, wo er es
durch Betrug vermochte«58 und sich folglich der List bediente, so wäre ihre Herr-
schaft, zumindest in der Logik Machiavellis, beständig gewesen. Im Gegensatz dazu
bleibt Callimaco mit Ligurios Hilfe Sieger, weil es ihm gelingt, durch List mit Lucrezia
zu schlafen, ohne dass Nicia davon erfährt.

Gewalt ist zwar ein Mittel, das Machiavelli als solches für legitim erachtet, wenn es
zielführend ist. Hat man jedoch die Wahl zwischen offener Gewaltanwendung und lis-
tenreichem Vorgehen, so beweist die Mandragola, dass letztere Strategie immer die emp-
fehlenswertere ist. Dies gilt insbesondere für Herrschende, ist aber gleichwohl auch ei-
ne Handlungsanweisung für Menschen, die bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele in
Konflikt mit den Zielen Anderer geraten.

Notwendigkeit und Instrumentalisierung der Religion

In den bisherigen Überlegungen hat sich gezeigt, dass Machiavelli als ein Vertreter des
Rechts des Stärkeren aufgefasst werden sollte. Unter dem Begriff der Stärke ist jedoch
nicht in erster Linie dessen physische Ausprägung zu verstehen, wenngleich auch diese
bei der Anwendung von Gewalt von Zeit zu Zeit eine Rolle spielen mag, sondern viel-
mehr ein gewisses geistiges Vermögen, die Ziele anderer Menschen abschätzen zu kön-
nen und diese Anderen zugunsten der eigenen Zielsetzungen zu manipulieren. Machia-
velli ist sich dessen bewusst, dass eine Herrschaft, die auf fortgesetzter Gewaltanwen-
dung beruht, keinen Bestand haben kann. So ist auch eine seiner Kernlehren für neue
Herrscher, notwendige Grausamkeiten gleich zu Anfang und möglichst auf einmal zu
vollbringen.59 Um jedoch dauerhaft die Herrschaft und die Ordnung eines Staatswe-
sens bewahren zu können, sind die Herrschenden, seien sie nun Prinzipale oder leiten-
de Bürger einer Republik, darauf angewiesen, langfristig das Eigennutzkalkül der Un-
tertanen oder Mitbürger mit dem Nutzenkalkül des Staates oder seiner Repräsentanten

57 Principe XV: 64.
58 Machiavelli, »Castruccio Castracani«, aaO. (FN 49).
59 Principe VIII: 37 f.

210 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 210

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


zu verbinden. Um dies zu garantieren, greift Machiavelli auf die Religion zurück. Dar-
an, dass für ihn die Religion nichts Anderes ist als ein menschlich erfundenes Mittel,
welches den politischen Zielen dient, lässt er wenig Zweifel: Staatsgründer wie Theseus
und Romulus, aber auch der Religionsstifter Moses ergriffen eine Gelegenheit (»occa-
sione«), »die ihnen den Stoff bot, in den sie die Form prägten, die ihnen gut schien«.60

Auch in den einschlägigen »Religionskapiteln« der Discorsi wird die Nützlichkeit der
Religion immer nur als das Mittel zum jeweiligen politischen Zweck angeführt.61

Religion hat für den Florentiner einen doppelten Nutzen, indem sie sowohl kurz-
als auch langfristig zur Lenkung der »Masse« durch die »starken« Individuen einge-
setzt werden kann. Langfristig sichert sie das sozialkonforme Verhalten des Volkes,62

und kurzfristig kann durch sie die notwendige öffentliche Legitimation für politische
Entscheidungen hergestellt werden.63 Eine gewisse Gespaltenheit zeigt Machiavelli ge-
genüber dem Christentum, dessen korrupte Vertreter, nämlich Papst und Klerus, er hef-
tig angreift.64 Er äußert jedoch nicht nur Kritik an der Institution Kirche, die zu seiner
eigenen Lebenszeit wohl nicht unberechtigt war: An anderen Stellen beurteilt er ganz
im Geiste Nietzsches das Christentum als eine Religion der Schwäche, mit der kein
Krieg zu gewinnen sei.65 Doch selbst das Christentum scheint in seinen Anfängen et-
was Gutes gehabt zu haben, dies muss in Machiavellis Logik auch zwingend so sein,
weil sonst nicht erklärbar ist, warum die christliche Religion sich behauptet hat. Insbe-
sondere hebt Machiavelli das Armutsideal als Stärke des Christentums hervor,66 ein
Lob, das allerdings auch vollkommen politisch motiviert ist: In seiner Schilderung der
idealen Republik strebt er die »Armut« der Bürger und den Reichtum des Staates als
primäre Ziele an.67 Dies ist nur konsequent, denn Bürger, die zu sehr auf ihren priva-
ten Reichtum bedacht sind, sind seiner Denkungsart folgend schlechte Staatsbürger
und schlechte Soldaten.

In der Mandragola wird diese zweifache Nützlichkeit einer instrumentalisierten Re-
ligion bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele beispielhaft dargestellt. Zunächst wird
ihr kurzfristiger Nutzen bei der Überzeugung von Madonna Lucrezia vorgeführt, an-
schließend wird zumindest angedeutet, wie der Deckmantel vermeintlicher religiöser
Gläubigkeit über die Handlung der Komödie und den fortgesetzten Ehebruch gebrei-
tet wird: Das Drama endet mit dem gemeinsamen Kirchenbesuch unter der Ägide Ti-
moteos. Die Kirche heiligt an dieser Stelle die ehebrecherische Verbindung, die sie ur-
sächlich durch die Überredung Lucrezias herbeigeführt hat.

60 Principe VI: 21.
61 Discorsi I, 12-15: 43-56; III, 1: 274-279.
62 Vgl. z.B. Discorsi I, 11: 45.
63 Vgl. z.B. Discorsi I, 13: 51 f.; 14-15: 53-56.
64 Discorsi I, 12.
65 Vgl. z.B. Discorsi II, 2: 171 f.
66 Dieses sieht er zu seiner Zeit in der Lehre der Dominikaner und Franziskaner wieder belebt,

vgl.: Discorsi III, 1: 277 f.
67 Discorsi II, 19: 226.

211 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 211

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Insbesondere diese Überzeugung der Lucrezia durch Timoteo ist instruktiv und ver-
dient nähere Betrachtung, weil Machiavelli an dieser Stelle die instrumentellen Vorteile
der christlichen Kasuistik aufzeigt. Behuniak-Long hat darauf hingewiesen, dass Timo-
teos Argumente in einem engen Zusammenhang mit Augustinus’ Beurteilung der Ver-
gewaltigung und des Selbstmordes der römischen Lucretia stehen.68 Im ersten Buch
von De Civitate Dei nimmt Augustinus die Vergewaltigung christlicher Frauen durch
die heidnischen Eroberer des römischen Reiches zum Anlass, um sich mit der Rechtmä-
ßigkeit eines Selbstmordes angesichts einer begangenen Vergewaltigung oder der blo-
ßen Gefahr einer solchen auseinanderzusetzen.69 Er nimmt dabei die klassische Leib-
Seele-Unterscheidung vor und argumentiert zunächst, dass eine Vergewaltigung keine
Sünde für die Vergewaltigte sei, da es der Wille sei, der sündige, nicht der Leib. Aus
diesem Grunde bestünden weder Grund zum Selbstmord noch ein Recht darauf, weil
dadurch ein Mensch, dem schon unschuldig Unrecht angetan wurde, nun zusätzlich
auch noch ermordet würde. Aus diesem Grund sei auch das Beispiel der Lucretia nicht
zu loben, sondern werfe eine grundlegende Problematik bezüglich ihrer Schuld auf:

Entschuldigt man den Mord, so bestätigt man den Ehebruch, bestreitet man den Ehe-
bruch, so häuft man Schuld auf den Mord. Wohl oder übel muß man zugeben: War
sie Ehebrecherin, warum rühmt man sie, war sie aber keusch, warum tötete sie sich?70

Aufgrund dieser Überlegungen sei auch ein Selbstmord in bloßer Erwartung einer po-
tentiellen Vergewaltigung verboten, denn: »Sonst würde ja ein gewisser Mord began-
gen, während der Frevel selber, und zwar der eines andern, noch ungewiß ist.«71

Wie Behuniak-Long ausführt, verwendet Machiavellis Bruder Timoteo die augusti-
nische Logik und die Leib-Seele-Unterscheidung, um Lucrezia zum Ehebruch und
zum vermeintlichen Mord zu überreden72 – auch hier offenbart sich wieder das Motiv
der Umwertung der Werte. Timoteos Argumentation verläuft analog zur augustini-
schen: Angesichts eines zweifelhaften Übels, dem Tod des »Opfers«, dürfe man nie-
mals das sichere Gute, nämlich die Geburt eines Kindes, aus Furcht unterlassen. Ferner
sündige Lucrezia nicht und begehe keinen Ehebruch, da ja nur ihr Körper, nicht ihr
Wille an der Tat beteiligt sei. Vielmehr komme sie entschieden ihren ehelichen Pflich-
ten nach, da sie ihrem Ehemann zu Willen sei. Ihr Ziel sei schließlich ein Platz im Para-
dies, welchen sie sich durch Gehorsam gegenüber ihrem Ehemann verdiene. Die Ironie
an dieser pervertierten augustinischen Kasuistik ist, dass sie im Kern nicht falsch wie-
dergegeben wird: Legt man eine teleologische Ethik zugrunde, ist es richtig, in einer
Dilemmasituation das sichere Gute dem unsicheren Schlechten vorzuziehen. Auch die
Legitimierung eines Mittels durch den Zweck ist dann unproblematisch, wenn man si-

68 Behuniak-Long, aaO. (FN 25), S. 274-276.
69 Aurelius Augustinus, Vom Gottesstaat, Buch 1 bis 10, München 19852. Diese Auseinanderset-

zung erfolgt im ersten Buch insbesondere in den Kapiteln 16-20 (S. 30-39), wobei das 19. Ka-
pitel explizit der römischen Lucretia gewidmet ist.

70 Augustinus, aaO. (FN 69), S. 36.
71 Augustinus, aaO. (FN 69), S. 34.
72 Mandragola III, 11: 164.

212 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 212

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


cher sein kann, dass der Zweck wirklich gut ist. Doch diese Überlegungen sind für Ma-
chiavelli ohnehin nicht von Bedeutung, da er eine qualitative Bewertung eines Ziels ex-
plizit ablehnt: Würde er die Unterscheidung zwischen objektiv guten und objektiv bö-
sen Zielen zulassen, könnte er nicht mehr damit argumentieren, dass er das Streben der
Menschen so nehme, wie diese sind, und nicht, wie sie sein sollten.73

Behuniak-Long interpretiert Machiavellis Bezug auf Augustinus dahingehend, dass
der Florentiner sich über diesen lustig mache.74 Unzweifelhaft ist, dass er dessen teleo-
logische Ethik für seine eigenen hedonistisch begründeten Ziele instrumentalisiert.
Doch ihm scheint es dabei nicht in erster Linie darum zu gehen, die christliche Kasuis-
tik ins Lächerliche zu ziehen, sondern zu zeigen, wie diese nützlich angewandt werden
kann. In den Discorsi spricht er von einer richtigen Ausdeutung des Christentums, wel-
che seiner Auffassung nach den Patriotismus stärken würde.75 In der Mandragola zeigt
er, wie in seiner Theorie die christliche Theologie zur richtigen Anwendung gebracht
würde, indem man deren teleologische Rechtfertigung zweckdienlicher Handlungen an-
wendet, ohne jedoch die Qualität der Ziele zu hinterfragen: Da jedes selbst gesetzte
Ziel grundsätzlich legitim ist, kann auch jedes Ziel theologisch fundiert gerechtfertigt
werden. So kommt in der Theorie Machiavellis auch das im Vergleich zur heidnischen
Religion der Römer als schwach bewertete Christentum zu einer gewissen Geltung.

5. Schlussbetrachtung

Im Prolog der Mandragola stimmt Machiavelli das Publikum darauf ein, dass er ein
»neues Ereignis«76 in der Stadt Florenz darstellen wolle. Er untertreibt nicht. Das Er-
gebnis und die Struktur der Handlung, stellen tatsächlich etwas völlig Neues dar: Die
neue »virtù« triumphiert über die alte Tugend, die christliche Religion wird bei der Ver-
folgung von individuellen Zielen auf die Funktion eines Instrumentes reduziert, und
ein neuer Typus, der politische Vertraute und Berater, betritt die Bühne.

Irving Kristol, der »Pate« der amerikanischen neokonservativen Bewegung, hat un-
ter dem Eindruck von Strauss’ Machiavelli-Deutung in einem bemerkenswerten Auf-
satz aus den 1960er Jahren in dem Florentiner »the first of the nihilists«77 ausgemacht.
Dies ist insofern eine zutreffende Deutung, weil Kristol damit zum Ausdruck bringt,
dass Machiavelli als ein »post-Christian«78 Denker die Vorstellung eines Jenseits79 und
einer normativen Unterscheidung von Gut und Böse ablehnt.

73 Principe XV: 63.
74 Behuniak-Long, aaO. (FN 25), S. 275.
75 Discorsi II, 2: 172.
76 Mandragola, Prolog: 130.
77 Irving Kristol, »Machiavelli and the Profanation of Politics« in: Ders., Neoconservatism. The

Autobiography of an Idea, New York 1995, S. 154.
78 Kristol, aaO. (FN 77), S. 153 f.
79 So bringt er im Principe explizit zum Ausdruck, dass ein Herrscher »keinen Richter über

sich« (XVIII: 74) habe.

213 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 213

ZfP 56. Jg. 2/2009

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Doch die reine Zerstörung der christlichen Moral ist nicht Machiavellis Anliegen,
denn diese ist für ihn sogar in gewisser Weise erhaltenswert: In der Komödie zeigt er
deutlich, wie die christliche Religion in seinem Sinne fruchtbar gemacht werden könn-
te. Ferner stellt er dem traditionellen Tugendbegriff eine neue Tugendlehre gegen-
über,80 in dieser Hinsicht ist er genauso wenig Nihilist wie Nietzsche, sondern ein Den-
ker, der ebenso wie Nietzsche eine Umwertung von Werten vornimmt. Machiavelli ist
jedoch ein politischerer Denker als sein Bewunderer Nietzsche, und als solcher hat er
nicht nur die ausgewählten »starken« Individuen im Blick, sondern auch die »Masse«
der Menschen. Wenn diese sich alle so verhalten würden, wie er es vorschlägt, und ihre
Ziele ohne Rücksicht auf Verluste verfolgen würden, wäre mit ihnen kein Staat zu ma-
chen. Seine Handlungsanweisungen führten direkt in die Anarchie. Für die Lenkung
der »Heerde«, um es im Jargon Nietzsches auszudrücken, bedarf es also einer anderen
Art der öffentlichen Moral und Sittlichkeit – für Machiavelli ist dabei zweitrangig, ob
diese nun christlich oder römisch-heidnisch orientiert ist. Die wahre Moral, nämlich
das Gesetz des Stärkeren, muss stets hinter der Maske der öffentlichen Moral verbor-
gen bleiben. Setzt man sich also mit Machiavelli auseinander, muss man sich stets be-
wusst machen, auf welcher Ebene der Moral und Herrschaftslegitimation er gerade ar-
gumentiert. Propagiert er eine ex-post-Legitimation von Zielen und Herrschaft durch
das Recht des Stärkeren, oder bewegt er sich auf der Ebene der konventionellen Moral,
die ihm Wertungen abverlangt, wie die heftige Verurteilung des Agathokles im Princi-
pe als Mann »ohne Treue, ohne Erbarmen und ohne Religion«?81

Die Mandragola sollte aus diesem Grund auch als ein politisch-theoretisches Werk
angesehen werden, das den Zugang zu Machiavellis Denken erleichtert. Sie überbrückt
die thematische Kluft zwischen der Abhandlung über Alleinherrschaften und dem re-
publikanischen Ideal der Discorsi und führt deren gemeinsame anthropologische An-
nahmen und die übereinstimmenden Techniken der Herrschaftsausübung praktisch
vor. Dabei entzieht sich allerdings auch die Komödie nicht der eigentlichen Aporie der
Lehre Machiavellis: Indem ein Mensch seine selbst gesetzten Ziele verfolgt und damit
für sich allein ein Ideal ungebundener Freiheit zu realisieren sucht, begibt er sich nur
wieder in eine neue Art der Unfreiheit. Ein solcher Mensch muss ständig die Interessen-
lage von Freund und Feind abschätzen und sich den wechselnden zeitlichen Umstän-
den anpassen. Er ist also alles andere als frei, sondern vielmehr getrieben von seinem
eigenen Ehrgeiz und den divergierenden Interessen der Anderen, auf die er reagieren
muss. Callimaco mag zum Ende der Komödie sein Ziel erreicht haben; im Folgenden
ist er jedoch von seinen Mitwissern Ligurio, Siro, Timoteo und nicht zuletzt Lucrezia
abhängig und erpressbar, wenn er ihre Interessen nicht zu befriedigen weiß. Ob ein sol-
cher Zustand bloß vermeintlicher Freiheit erstrebenswert ist, bleibt eine Frage, auf die
Machiavelli keine Antwort gibt.

80 Dies ist nicht nur in der Komödie so: Der gesamte Tugendkatalog des neuen Fürsten im Kern-
stück des Principe (XIV-XXIII) verkehrt die traditionelle Tugendlehre in ihr Gegenteil.

81 Principe VIII: 35.

214 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 214

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197


Zusammenfassung

In der deutschsprachigen Politikwissenschaft ist Machiavellis Komödie La Mandrago-
la bisher eher stiefmütterlich behandelt worden. Dies verwundert, da in dem Stück je-
ne Elemente von Machiavellis politischer Anthropologie und den Techniken der Selbst-
durchsetzung auf der Mikroebene praktisch vorgeführt werden, die die politischen
Hauptwerke, den Principe und die Discorsi, trotz ihrer unterschiedlichen Blickrichtung
auf Prinzipat und Republik im Geiste einen. Der Aufsatz hat den Anspruch, diese Lü-
cke zu füllen und zunächst die Binnenlogik der Komödie zu erarbeiten, um diese an-
schließend in Korrelation zu den politischen Schriften zu setzen. Es wird argumentiert,
dass in der Mandragola nicht nur vorgeführt wird, wie man bei der Verfolgung selbst
gesetzter Ziele erfolgreich sein kann und welche Mittel dazu notwendig sind, sondern
dass in der Komödie zusätzlich eine verdeckte Umwertung der Werte vorgenommen
wird.

Summary

German political science has so far largely neglected Machiavelli’s comedy La Man-
dragola. This is surprising, considering that in this drama Machiavelli gives a practical
insight into his political anthropology and the techniques of self-assertion which are
the uniting themes behind his main political works, the Prince and the Discourses on
Livy, despite their fundamentally different outlook on principalities and republics. The
essay tries to fill in this gap and will start by explaining the inner logic of the comedy.
The findings will then be put in relation to the political works. It is argued that not
only does La Mandragola demonstrate how to be successful in pursuing one’s self-de-
fined goals using the adequate remedies needed to this respect, but that the comedy fur-
ther stages a covered-up transvaluation of values.

  
Peter Kainz, Political Anthropology, The Techniques of Self-Assertion and the Trans-
valuation of Values – The Political Teaching and its Functioning on the Micro-level in
Machiavelli’s Comedy La Mandragola

215 Peter Kainz · Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 215

ZfP 56. Jg. 2/2009

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  
versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Das anthropologische Kreuz der Entscheidung  
in Politik und Recht
Von Winfried Brugger
2., erweiterte Auflage 2008, 229 S., brosch., 49,– €,  
ISBN 978-3-8329-3697-6
(Studien zur Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, Bd. 40)

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

