Peter Kainz*

Politische Anthropologie, erfolgreiche Selbstdurchsetzung und
Umwertung der Werte.

Die Anwendung der politischen Lehre in Machiavellis
Komodie La Mandragola

1. Einleitung

Nicht mit seinen politischen Schriften, sondern mit der Komédie La Mandragola
(1518; uraufgefithrt 1520) feierte Niccold Machiavelli zu Lebzeiten seinen grofiten lite-
rarischen Erfolg. Trotz ihrer auffillig unpolitischen Handlung ist jedoch die Mandrago-
la nicht frei von politischen Inhalten. Machiavelli formuliert in seinem »Dialog {iber
die Sprache«:

»[...] obgleich der Zweck eines Lustspiels ist, einen Spiegel eines Privatlebens vorzu-
halten, so ist doch seine Weise dies zu tun, eine gewisse Urbanitit, mit Wendungen,
die zum Lachen reizen, damit die Menschen, dieser Belustigung zulaufend, dann das
niitzliche Beispiel kosten, welches darunter liegt. Es konnen deshalb die Personen des
Lustspiels schwerlich ernste Personen sein; [...] wobl aber ergeben sich aus dieser Zu-
sammenstellung von Menschen ernste und niitzliche Wirkungen fiir unseren Lebens-
wandel.« 1

Diesem deutlichen Hinweis Machiavellis darauf, dass eine Komodie eine »esoteri-
sche«? Lehre fiir diejenigen bereithilt, die verstehen, sie richtig zu deuten, wurde inner-
halb der deutschsprachigen, politikwissenschaftlichen Machiavelli-Forschung im Be-
zug auf die Mandragola bisher erstaunlich wenig nachgegangen.’> Zwar fehlt dort, wo
die Komodie in der Untersuchung des politischen Denkens Machiavellis tiberhaupt er-
wihnt wird, selten der Verweis darauf, dass sich hinter der frivolen Inszenierung eines

* Der Verfasser dankt Diana Kainz und Prof. Dr. Barbara Zehnpfennig fiir ihre wertvollen und
hilfreichen Kommentare zu einer friheren Fassung dieses Artikels. Besonderer Dank gilt auch
der Konrad-Adenauer-Stiftung, die das Promotionsvorhaben des Verfassers, in dessen
Rahmen der Beitrag entstanden ist, groflztigig fordert.

1 Niccold Machiavelli, »Dialog tiber die Sprache. Ob die Sprache, welche Dante, Petrarca und
Boccaccio geschrieben, italienisch, toskanisch oder florentinisch zu nennen?« in: ders. (1925):
Gesammelte Schriften in fiinf Binden, Bd. 5, hg. von Hanns Floerke, Miinchen 1925, S.301.
Die Gesammelten Schriften werden im Folgenden als GS mit Angabe von Band und Seite zitiert.

2 Vgl. Leo Strauss, Persecution and the Art of Writing, Chicago et al. 1988, S. 22-37.

3 Eine mogliche politikwissenschaftliche Kurzinterpretation der Komddie gibt Ottmann in sei-
ner Geschichte des politischen Denkens: Henning Ottmann, Geschichte des politischen Den-
kens. Von Machiavelli bis zu den grofien Revolutionen, Bd. 3,1, Stuttgart/Weimar 2006, S. 43-45.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

198  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchserzung, Umwertung der Werte

Ehebruchs politische Motive verbergen,* eine systematische Analyse derselben ist mei-
nes Wissens aber bisher im deutschsprachigen Raum noch nicht geleistet worden. An-
ders verhilt sich dies in anglophonen Lindern, in denen die Komdodie wesentlich gro-
Bere politikwissenschaftliche Aufmerksamkeit genossen hat.> Seitens der Literaturwis-
senschaft wurde allerdings angesichts politikwissenschaftlicher (Uber-)Interpretatio-
nen der Einwand geduflert, eine Komadie sei eine vollig andere Textgattung als eine po-
litisch-theoretische Abhandlung wie der Principe oder die Discorsi® und folglich der po-
litikwissenschaftlichen Ausdeutung nicht zuginglich.” Eine solche Einschitzung tiber-
sieht jedoch Machiavellis eingangs zitierten pidagogischen Anspruch an das Lustspiel.

In diesem Beitrag soll angesichts der unvereinbaren Positionen, die Mandragola ent-
weder vollkommen zu politisieren oder sie auf eine lediglich der Unterhaltung dienen-
de Komodie zu reduzieren, ein Mittelweg vorgeschlagen werden, der eine literaturwis-
senschaftliche Textanalyse mit der politikwissenschaftlichen Ausdeutung vereint. Die
hier vertretene These ist, dass Machiavelli in der Mandragola durchaus eine politische
Lektion erteilen will: Diese beinhaltet jedoch weder eine Kritik an bestimmten histori-
schen Personlichkeiten,® noch konkrete politische Handlungsanweisungen, wie man
den Sturz einer politischen Herrschaft bewirken sollte.” Vielmehr scheint Machiavelli
einen praktischen Einblick in seine politische Anthropologie und in die von ihm propa-
gierten Techniken der Selbstdurchsetzung zu geben: Was er in der Mandragola auf der
Mikroebene vorfihrt, spiegelt den Zusammenhang zwischen seinen anthropologischen
Primissen und der Anwendung von Herrschaftstechniken wider, die er auch in seinen
politischen Hauptwerken fir die Makroebene entwickelt. Die Mandragola enthilt folg-
lich in nuce diejenigen Elemente von Machiavellis Lehre, die die Discorsi und den Prin-
cipe bei ihrer grundlegend unterschiedlichen Blickrichtung im Geiste einen. In der Lie-
be und im Krieg sind alle Mittel erlaubt — in diesem Sprichwort finden die Komodie
und die politischen Werke zueinander.

4 Vgl. z.B. Wolfgang Kersting, Niccolo Machiavelli, Miinchen 1988, S.24. Etwas ausfiihrlicher
fallt die Behandlung der Mandragola aus bei: Peter Schroder, Niccolo Machiavelli, Frankfurt/
New York 2004, S. 32-40.

5 Vgl. z.B. Theodore Sumberg, »La Mandragola. An Interpretation« in: The Journal of Politics
23 (1961), S. 320-340. Dieser haufig rezipierte Aufsatz wurde 1993 im Rahmen einer Monogra-
phie als zweites Kapitel erneut abgedruckt: Theodore Sumberg, Political Literature of Europe.
Before and After Machiavelli, Lanham/New York/London 1993, S. 9-28.

6 Die verwendeten Textausgaben sind: Niccoldo Machiavelli, Der Fiirst. Il Principe, ibersetzt
und herausgegeben von Rudolf Zorn, Stuttgart 19724. Ders., Discorsi. Gedanken iiber Politik
und Staatsfiibrung, ibersetzt, eingeleitet und erliutert von Rudolf Zorn, Stuttgart 19772. Im
Folgenden werden diese Werke zitiert als: Principe, Kapitel: Seite. / Discorsi, Buch, Kapitel: Seite.

7 Zur Auseinandersetzung mit dieser Kritik, vgl.: Mark Hulliung, »Machiavelli’s Mandragola: A
Day and a Night in the Life of a Citizen« in: The Review of Politics 40 (Jan. 1978), S. 32-34.

8 So interpretiert Carnes die Mandragola als einen Spiegel der florentinischen Gesellschaft zur
Zeit Machiavellis, vgl.: Lord Carnes, »On Machiavelli’s Mandragola« in: The Journal of Poli-
tics 41 (August 1979), S. 806-827.

9 So Sumbergs Interpretation,vgl.: Sumberg, Political Literature, aaO. (FN 5), S.9, 16.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 199

Im Folgenden sollen zunichst die innere Handlungslogik und die wesentlichen Mo-
tive in der Komddie in einer Textanalyse erarbeitet werden.!® In diesem Zusammen-
hang werden auch die in der Komddie verwendeten Namen auf ihre Bedeutung unter-
sucht und in Korrelation zur Handlung gesetzt. Im letzten Schritt soll geklirt werden,
welche politischen Lektionen der Komddie zugrunde liegen und wie diese mit den bei-
den politischen Hauptwerken Machiavellis, den Discorsi und dem Principe, zusammen-
hingen.

2. Handlung der Komadie

Als dramatisches Datum der Mandragola wurde das Jahr 1504, zehn Jahre nach dem
Einfall der Franzosen unter Karl VIIL in Italien, gewihlt. Die Handlung ist die folgen-
de: Nach 20 Jahren des Pariser Exils kehrt der reiche und gesellschaftlich angesehene
Callimaco Guadagni begleitet von seinem Diener Siro nach Florenz zuriick, von der
Leidenschaft getrieben, die Ehefrau des Gelehrten Nicia Calfucci, Madonna Lucrezia,
zu erobern, deren Schonheit ihm in Paris geschildert worden war.

Da Lucrezia jedoch als ein Ausbund der Tugend und Moralitit gilt, nimmt Callima-
co die Hilfe des ehemaligen »Heiratsmaklers« und »Parasiten« Ligurio in Anspruch.
Grund zur Hoffnung auf Erfolg in der Angelegenheit gibt zum einen die Dummheit
des Ehemannes Nicia, zum anderen der Kinderwunsch des Ehepaares, der bereits seit
sechs Jahren unerfillt geblieben ist.

Ein erster Plan, die Calfuccis in einen Badeort zu locken und dort die Gunst der Lu-
crezia zu gewinnen, wird aufgrund seiner Unwigbarkeiten verworfen. Der neue Plan
sieht vor, Callimaco als einen berithmten Doktor auszugeben, der bereits bei europii-
schen Konigsfamilien Wunder in der Reproduktion bewirkt hat. Nicia, getiuscht
durch das Auftreten und die lateinischen Phrasen Callimacos, lisst sich tiberzeugen, sei-
ner Frau einen vermeintlichen Trank aus der Alraunwurzel (Mandragola) zu verabrei-
chen. Die Problematik dieses Trankes liegt darin, so glaubt Nicia, dass der erste Mann,
der mit Lucrezia schlift, das Gift der Alraune in sich aufnimmt und deshalb binnen
acht Tagen sterben muss. Ein Ersatz fir den Ehemann muss folglich gefunden werden:
Es wird der Entschluss gefasst, einen jungen Mann, welcher der verkleidete Callimaco
sein wird, von der Strafle aufzugreifen, um thn des Nachts in Lucrezias Gemach zu brin-
gen.
Die grofite Problematik fiir das Gelingen des Plans liegt in der Tugendhaftigkeit der
Madonna Lucrezia. Zunichst wird also ihre Mutter Sostrata eingebunden, die Ligurio
aus fritheren Tagen kennt. Sie soll Lucrezia dazu bewegen, sich bei ihrem Beichtvater
Timoteo geistliche Absolution fiir den geplanten Mord zu holen. Timoteo, ein korrup-
ter Monch, ist mittlerweile durch das Versprechen einer hohen Geldsumme dazu ge-
bracht worden, die geistliche Begriindung fiir die Uberzeugung der Lucrezia bereitzu-

10 Zugrunde gelegt wird die Ubersetzung der Mandragola, die in den Gesammelten Schriften
(GS 5, S.125-188) enthalten ist. Die Komodie wird im Folgenden mit Angabe von Aufzug,
Auftritt und Seitenzahl zitiert.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, far

oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

200  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

stellen. Die Dame willigt schliefllich in den Plan ein und das vermeintliche »Opfer«
wird vom Ehemann selbst in thr Gemach geleitet, wo ihr Callimaco am Ende der Lie-
besnacht den Betrug, seine Identitit und seine Liebe offenbart. An dieser Stelle kommt
es zu einer entscheidenden Wendung im Stiick: Lucrezia, die zuvor immer als die Ver-
korperung der Tugend dargestellt wurde, wird nun zur treibenden Kraft bei der Fort-
setzung der Affire mit Callimaco. Sie bittet ihren Ehemann, diesen zu ihrem Gevatter,
also zu ithrem Paten, zu machen. Callimaco erhilt daraufhin einen Schliissel fiir das
Haus Nicias und wird in Zukunft nicht nur das Bett der Lucrezia, sondern auch ge-
meinsam mit Ligurio den Essenstisch ihres gehornten Ehemannes teilen. Das Stiick en-
det mit einem gemeinsamen Kirchenbesuch aller Figuren unter der Obhut von Bruder
Timoteo.

Paul Geyer hat darauf hingewiesen, dass die Mandragola mit dem typischen Schema
einer Intrigenkomddie »Normalitit — Anormalitit — Reaffirmation der Normalitit«
bricht.!! Die Handlung fithrt geradlinig zu ihrem amoralischen Ergebnis. Die einzige
Wendung innerhalb des Stiickes betrifft die Personlichkeit der Lucrezia, die von der Tu-
gend zur Untugend bekehrt wird. Die Intrige wird also nicht wieder von einer morali-
schen Instanz berichtigt; vielmehr bleibt der Zustand der Anormalitit und Amoralitit
erhalten, indem die Affire zwischen Lucrezia und Callimaco fortgesetzt wird. Den-
noch ist nicht von einer vollkommenen Verkehrung der im Drama inszenierten Welt-
ordnung zu sprechen. Zwar wurde fiir den Zuschauer das amoralische Verhalten aufge-
deckt, doch in der dargestellten Welt des Dramas hat sich keine offen erkennbare An-
derung ergeben. Lucrezia bleibt weiterhin die Ehefrau von Nicia, und die Affire, ge-
nau wie der vermeintliche Mord, werden unter einem Deckmantel der Sittlichkeit ver-
borgen. Es scheint nicht unbedeutend zu sein, dass die Handlung ausgerechnet im
Schof§ der Kirche endet: Alle Protagonisten unterwerfen sich scheinbar der konventio-
nellen Moral. Lucrezia wird sogar schwanger, wie Machiavelli in der Komodie Clizia
andeutet.!? Damit bleibt innerhalb der dargestellten Welt der Komodie der traditionel-
le Wertekodex erhalten. Machiavelli inszeniert in der Mandragola eine Umwertung der
Werte, die aber nicht in aller Radikalitit zu einer Umwertung der gesellschaftlichen
Normen fithrt. Letztere bleiben ihres Inhaltes entleert vielmehr bestehen. Welchen Stel-
lenwert diese verdeckte Umwertung innerhalb Machiavellis politischer Theorie ein-
nimmt, wird im Folgenden niher zu betrachten sein.

11 Vgl. Paul Geyer, »Intertextuelle Beziige zwischen dem theoretischen und dem literarischen
Diskurs: Machiavellis I Principe und seine Komddie Mandragola« in: Italienische Studien 18
(1997), S. 981.

12 Niccoldo Machiavelli, Clizia in: GS 5: 211. (Zweiter Akt, Dritter Auftritt).

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 201

3. Die Bedeutung der »sprechenden Namen« und ihr Bezug zur Handlungslogik

Es wurde in der Forschung bereits mehrfach angemerkt, dass in der Mandragola eine
Reihe von »sprechenden Namen« bemiiht wird.!> Allerdings wurde auch hier bisher
noch keine systematische Auswertung vorgenommen. Dies ist jedoch lohnend, da gera-
de die Namen der Protagonisten jene Doppeldeutigkeit der Komédie und jene Umkeh-
rung des Moralischen widerspiegeln, wie sie im vorangegangenen Abschnitt festgestellt
wurden.*

Callimaco

Sereno verweist auf die griechischen Wurzeln der beiden Worthilften von Callimaco.!®

Callimaco ist also der schone Krieger, was seiner Darstellung in der Komddie ent-
spricht: Er verldsst das sichere Exil in Paris, um sich im unsicheren Florenz unter »tau-
send Gefahren«!¢ die Liebe der Lucrezia zu erkimpfen. Allerdings besteht wihrend
des ganzen Stiickes sein bester Plan lediglich darin, Lucrezia in einen Badeort zu lo-
cken und dort im Sturm zu erobern.!” Der zweite Plan, dessen Ausarbeitung eine ge-
wisse Intelligenz fordert, stammt von Ligurio, was auf die besondere Beziehung zwi-
schen diesen beiden Charakteren hinweist. Callimaco zeichnet sich durch Draufginger-
tum bei der Verfolgung seines Ziels aus, fiir das er bereit ist, alles zu tun, »sei es
schwer, sei es gefihrlich, sei es verderblich, sei es schindlich«" und sogar Leib, Leben
und Besitz zu opfern. In der bekannten Metapher Machiavellis gesprochen, besitzt er
also zumindest die Natur des Lowen, wenngleich ihm die Natur des Fuchses fehle.!?
Diese Rolle wird in der Komddie von Ligurio ibernommen: Erst nachdem sich Calli-
maco vollkommen unter dessen Fithrung begeben hat, die Einheit von Fuchs und Lo-
we also hergestellt ist, kann er sein Ziel erreichen. Nicht zu unrecht bemerkt Nicia, als

13 Vgl. z.B.: Renzo Sereno, »A Note on the Names of the Personages of Machiavelli’s Man-
dragola« in: Italica 26 (March 1949), S.56; Sumberg, Political Literature, aaO. (FN 5), S. 17,
21; Ottmann, aaO. (FN 3).

14 Eine Analyse der Namen der Nebenfiguren, Sostrata und Siro, kann im Rahmen dieser Ar-
beit nicht geleistet werden. Machiavelli hat die Namen scheinbar aus der Komodie Adelphoe
des von ihm geschitzten Terenz iibernommen. Im Hinblick auf die hier diskutierte Umwer-
tung der Werte ist es sehr aufschlussreich, die Charakterzeichnung der beiden Komodien zu
vergleichen. Vgl. Publius Terentius Afer, Adelphoe. Die Briider, Stuttgart 1977. Zum Ein-
fluss des Terenz auf Machiavelli, vgl. Eckard Lefévre, »Romische und europiische Komo-
die«, in: ders. (Hg.), Die rémische Komodie: Plantus und Terenz, Darmstadt 1973, S.4.

15 Zur griechischen Etymologie der Namen, vgl.: Sereno, aaO. (FN 3).

16 Die Formulierung der »tausend Beschwerden« (Mandragola, Prolog: 131) oder der »tausend
Miihen und Gefahren« findet sich bei Machiavelli als durchgingiger Topos. Der dahinter lie-
gende Gedanke ist immer, dass ein einzelner Mann, wie beispielsweise der aus niederem Stan-
de durch Verbrechen zum Konigtum aufgestiegene Agathokles (Principe, VIII: 35), seine gan-
ze Energie in die Errichtung eines Werkes steckt, auch wenn dabei »Strome von Blut« (Dis-
corsi 1, 17: 63) vergossen werden mussen.

17 Mandragola 1, 1: 137.

18 Mandragola 1, I11: 140.

19 Principe XVIII: 72.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

202  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

er zum Ende des Stiickes Ligurio und Callimaco an seinen Essenstisch einladt: »[...] sie
haben keine Weiber zu Hause und leben wie die wilden Tiere.«%°

Nicia

Der feige Gelehrte Nicia,®' der Siegreiche (griech. vikog), hat ironischerweise am
Schluss die Schlacht um seine Frau verloren, ohne sich dessen tiberhaupt bewusst zu
sein. Sein Name verweist auf den bei der Sizilienexpedition gescheiterten athenischen
Feldherrn Nikias, den Plutarch als vorsichtigen und zuriickhaltenden Politiker be-
schreibt.?

Von seinem klugen Namensvetter unterscheidet sich Messer Nicia dadurch, dass er
die Dummbeit in Person verkorpert. Er symbolisiert jenen Typus des Durchschnitts-
menschen, den Machiavelli im Principe charakterisiert: »Die Menschen sind ja so einfil-
tig und gehorchen so leicht den Bediirfnissen des Augenblicks, daf} der, der betriigen
will, immer einen findet, der sich betrtigen lafit.«??

Timoteo

Es ist offensichtlich, dass der Priester Timoteo (Tidw und 6£d¢) alles andere ist, als
ein Mann, der Gott ehrt — seine Korrumpierbarkeit zeigt wiederum den Zynismus, mit
welchem Machiavelli die Namen seiner Protagonisten gewahlt hat.

Timoteo nimmt im Drama eine dhnliche Schliisselrolle ein wie Ligurio. Tatsichlich
sind sich die beiden in ihrer Hinterlistigkeit recht dhnlich, wenngleich es Ligurio zu-
nichst gelingt, den Ménch durch einen Trick zu iibervorteilen. Nichtsdestotrotz be-
trachtet Ligurio den Monch als einen Ebenbiirtigen, konzediert ihm »pfiffig und ver-
schlagen«?* zu sein und weify um die Notwendigkeit, die Religion instrumentalisieren
zu miissen, um zum angestrebten Ziel zu gelangen. Genau wie das Stiick ohne den Fi-
den ziehenden Ligurio nicht funktionieren kann, bedarf es der theologischen Hilfeleis-
tung des Monches, um die ersehnte Liebesnacht herbeizuftihren.

20 Mandragola V, 6: 188.

21 Zu Nikias Angstlichkeit, vgl.: Mandragola 1, 2: 1381, 11, 3: 147; 11, 6: 151.

22 Plutarch, Grosse Griechen und Romer, Bd. 11, Ziirich/Stuttgart 1955, S. 199-242. Die Figur
des Nikias war Machiavelli bekannt, er nennt ihn an zwei Stellen in den Discors: (I, 53: 138;
I11, 16: 334), wobei er sich an diesen auf die wohlwollendere Nikias-Darstellung bei Thuky-
dides beruft. Der Schluss liegt nahe, dass Machiavelli als Kenner antiker Autoren auch mit
Plutarchs Kapitel tiber Nikias vertraut war. Gesichert ist zumindest, dass Machiavelli Plut-
archs Lysander-Biographie bekannt war, vgl.: Henning Ottmann, »Was ist neu im Denken
Machiavellis?« in: Rtdiger Voigt, / Ralf Walkenhaus, / Herfried Miinkler, (Hg.), Demaskie-
rung der Macht: Niccolo Machiavellis Staats- und Politikverstindnis, Baden-Baden 2004,
S. 150f.

23 Principe XVIIL: 721.

24 Mandragola 111, 2: 154.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 203

Lucrezia

Die Rolle und die Verwandlung der Lucrezia sind frappierend: Die Frau, die als einzi-
ge Person in der Komodie als tugendhaft beschrieben wird, willigt am Ende nicht nur
seufzend in den Ehebruch ein, sondern wird formlich zur treibenden Kraft bei dessen
Fortsetzung. Behuniak-Long hat deshalb in ihrer Interpretation der Mandragola die
These vertreten, dass Lucrezia niemals tugendhaft war, weshalb sie sich auch nicht ver-
wandelt, sondern nur ihren wahren Charakter gezeigt habe.?> Thr stirkstes Argument
ist dabei, dass Lucrezia der Mord an dem jungen Mann nicht store, sie vielmehr ledig-
lich darauf bedacht sei, nicht zu siindigen. Sie sei deshalb wie die anderen Figuren auch
nicht frei vom Egoismus. Am Text ist Behuniak-Longs Deutung von Lucrezias Rolle
jedoch schwerlich zu halten. Lucrezias Einwand gegen den Plan ist folgender:

»Aber von allem, [...] scheint mir dies das Entsetzlichste, daf§ ich meinen Korper die-
sem Schimpf unterwerfen soll, und dafl ich Ursache sein soll, dafl ein Mensch stirbt,
weil er mich geschindet hat. Wenn ich allein noch anf der Welt iibrig wére und das
Menschengeschlecht durch mich erneuert werden sollte, so glaube ich kaum, dafS mir
diese Handlung erlaubt wire. %6

Der vermeintliche Mord bereitet ihr also durchaus Gewissensbisse. Ferner ist es zwar
richtig, dass Lucrezia auch ihr Eigeninteresse im Blick hat — aber der Unterschied zu
den anderen Protagonisten ist doch erheblich: Zunichst ist es wohl kaum zu kritisie-
ren, wenn eine Frau dagegen Einwand erhebt, mit einem wildfremden Mann zu schla-
fen. Doch ihre Weigerung, dem Plan zuzustimmen, hat nicht nur eine korperliche, son-
dern auch eine seelische Begriindung. Sie spricht davon, dass ihr ein solcher Beischlaf
verboten sei, selbst wenn sie der letzte Mensch auf Erden wire. Das Verbot kann also
nicht ein menschliches sein, welches fiir den letzten Menschen wohl kaum noch Giiltig-
keit hitte, sondern muss sich auf das gottliche Gesetz berufen, das sowohl den Mord
als auch den Ehebruch verbietet. Threr Weigerung liegt folglich die Angst vor einer
Ubertretung des religiosen Gesetzes und der damit einhergehenden seelischen Selbst-
schidigung zugrunde.

Die Umwendung Lucrezias am Schluss der Komodie deutet deshalb auch auf mehr
hin als auf den Sturz einer tugendhaften Frau: Callimacos Sieg ist als nicht anderes an-
zusehen als die vollkommene Uberwindung der christlichen Tradition durch die zupa-
ckende Tuchtigkeit (virtl) des Gespanns Callimaco — Ligurio. Der dramatische Spre-
cher des Prologes der Komodie bedauert mit sarkastischem Unterton, dass »die gegen-
wirtige Zeit vom Pfad der alten Tugend ginzlich abweicht«.?” Doch in der Mandrago-
la wird nicht der Versuch unternommen, diese zu rehabilitieren. Vielmehr ist Machia-
vellis Konsequenz aus dem Absterben der alten Tugend, diejenige, die Jahrhunderte spa-
ter auch von dessen Verehrer Nietzsche gezogen wird:

25 Susan Behuniak-Long, »The Significance of Lucrezia in Machiavelli’s La Mandragola« in:
The Review of Politics 51 (Spring 1989), S. 264-280.

26 Mandragola 111, 10: 163.

27 Mandragola, Prolog: 131.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, far

oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

204  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

»Das Alles von Heute — das fillt, das verfillt: wer wollte es halten! Aber ich — ich
will es noch stossen!«?®

Die Tragweite dieses Angriffs auf die Tradition, wird durch die Auswahl des Namens
der Lucrezia noch verstirkt. Die Mandragola ist vor dem Hintergrund der Vergewalti-
gung der romischen Lucretia zu sehen, die Titus Livius im ersten Buch seiner Geschich-
te Roms, Ab urbe condita, beschreibt und die zum Grundungsmythos der romischen
Republik gehort.?”

In der Grundstruktur sind der Mythos und die Komddie analog angelegt: Eine Wet-
te Uber die Schonheit einer begehrenswerten, tugendhaften und verheirateten Frau
fihrt zu deren Eroberung — im ersteren Falle erfolgt diese unter der Anwendung von
Gewalt, in zweiterem durch List. Im Mythos wird der Titer gestraft und seine Herr-
schaft gestiirzt, in der Komddie wird er belohnt. Wahrend die romische Lucretia sich
selbst opfert, um ihre Tugendhaftigkeit nicht in Frage zu stellen und um nicht als
schlechtes Beispiel fiir ehebrechende Frauen zu dienen, setzt Madonna Lucrezia den
Ehebruch fort und fithrt damit die Erzihlung des Livius zu ithrem gegenteiligen Ende:
In Zukunft kann sich eine ehebrechende Frau sehr wohl auf das Beispiel der Lucrezia
berufen.3°

Ligurio

Einzig fiir den zentralen Protagonisten des Stiicks, Ligurio, lisst sich kein »sprechen-
der Name« oder eine literaturgeschichtliche Referenz feststellen, was im Vergleich mit
den anderen Personen auf dessen herausgehobene Stellung zu verweisen scheint. Ligu-
rio, der »Parasit, ist in der Manipulation von Menschen, im Rianke schmieden und im
Liigen und Betriigen erfahren. Mit seiner Figur wird der neue Typus des idealen ver-
trauten Mitarbeiters und Beraters eingefithrt, den Machiavelli im 22. Kapitel des Princi-
pe beschreibt: Einen Mann, der nicht auf seinen Eigennutz bedacht ist, sondern ledig-
lich den Nutzen des Herrschers im Auge hat.3! Tatsichlich weist Machiavellis Schilde-
rung des Verhaltnisses von Herrscher und Vertrautem im Principe eine Parallelitit zum
Verhailtnis von Callimaco und Ligurio auf. Callimaco gehort zu jenen Minnern, denen
Machiavelli die zweite Art von Intelligenz zuschreibt, nimlich zwar nicht alles von
selbst zu verstehen, aber zumindest zu begreifen, was andere erkennen.?? Er ist folglich
auf eine Vertrauensperson angewiesen, die fiir ihn vordenkt und ihn trotzdem nicht hin-
tergehen wird. Empfahl sich Machiavelli in der Widmung des Principe an Lorenzo di

28 Friedrich Nietzsche, Also sprach Zarathustra. Ein Buch fiir alle und keinen in: Giorgio Col-
li, / Mazzino Montinari, (Hg.), Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe. Sechste Abtei-
lung, Erster Band, Berlin 1968, S. 257{.

29 Titus Livius, Romische Geschichte. 1. Buch, Stuttgart 1999, S. 171-181.

30 Dass Machiavelli implizit auch auf Lucrezia Borgia, Tochter des Papstes Alexander VI. und
Schwester seines Vorbildcharakters Cesare Borgia anspiel, ist nicht auszuschliefen. Vgl. Fer-
dinand Gregorovius, Lucrezia Borgia, Koln 1954.

31 Principe, XXII: 96-98.

32 Principe XXII: 97.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 205

Medici selbst als geeigneten Berater des Herrschers,*® so fihrt er in der Mandragola
die Kunst und die Notwendigkeit eines vertrauten Mitarbeiters vor, der bei der Errei-
chung selbstgesetzter Ziele assistiert. In der Komodie wird dieser durch Ligurio verkor-
pert: Zunichst scheint zwar auch dieser auf seinen Eigennutz, nimlich Geld und fort-
gesetzte freie Kost am Tische Callimacos bedacht zu sein. Doch auf die Warnung Calli-
macos, ihn nicht zu hintergehen, entgegnet er:

»Zweifle nicht an meiner Redlichkeit. Wenn ich auch den Nutzen davon nicht hdtte
und noch hoffte, so fiible ich mich doch so sebr zu dir hingezogen, und es verlangt
mich fast ebenso sebr als dich, daf§ du deinen Wunsch erfiillt siehst.«**

In einer Welt, die nur auf dem Eigennutzkalkiil beruht, ist frappierenderweise der loya-
le Berater der einzige, der deren Funktionslogik vollkommen verinnerlicht hat und sie
in seinen Plinen zu instrumentalisieren weif}, sie jedoch nicht fiir sich selbst in An-
spruch nimmt. Warum er dies unterlassen sollte, wenn es doch in der Anthropologie
des Florentiners eine genuin menschliche Eigenschaft ist, seinen individuellen Nutzen
zu maximieren, bleibt in dessen Werken unbeantwortet.

4. Die politische Lebre

Aus den vorangegangenen Uberlegungen sollen abschliefend drei wesentliche Lektio-
nen hervorgehoben werden, die sich aus der Analyse der Komdodie ergeben haben und
die auch die Discorsi und den Principe im Geiste verbinden. Dies sind erstens Machia-
vellis Individualismusverstindnis und die damit verbundene Instrumentalisierung des
Eigennutzes der anderen Akteure zur Erreichung der eigenen Ziele, zweitens die An-
wendung von List und Liige als die zu bevorzugende Handlungsoption bei der Zielver-
folgung, und drittens die Bedeutung der Religion zur langfristigen Zielabsicherung.

Individualismusverstindnis und die Instrumentalisierung des Eigennutzes

Zunichst einmal ist es eher ungewdohnlich, in Machiavelli einen Vertreter des neuzeitli-
chen Individualismus zu sehen.> Legt man jedoch eine gingige politikwissenschaftli-
che Minimaldefinition zugrunde, bestimmt ihn also als »[...] ein Prinzip sozialen Ver-
haltens und gesellschaftlicher Koordination, das die Selbstindigkeit und Freiheit von
Individuen betont und dem Individuum und seinen Bediirfnissen innerhalb gewisser
Grenzen Vorrang vor der Gesellschaft gibt«,3¢ gibt es keinen Grund daftir, Machiavelli

33 Principe, Widmung: 11.

34 Mandragola 1, 3: 141.

35 Eine Ausnahme bildet der Beitrag Hegmanns, der sich in seiner Interpretation des politi-
schen Individualismus auch mit der Theorie Machiavellis auseinandersetzt, vgl. Horst Heg-
mann, Politischer Individualismus: die Rekonstruktion einer Sozialtheorie unter Bezugnahme
auf Machiavelli, Bodin und Hobbes, Berlin 1994, S. 88-149.

36 Manfred G. Schmidt, »Individualismus«, in: Ders., Worterbuch zur Politik, Stuttgart 1995,
S.4151.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

206  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

nicht als einen individualistischen Denker zu bezeichnen. Denn hinter dieser Definiti-
on steht nichts anderes als der Gedanke, dass individuell gesetzte Ziele oder »Bediirf-
nisse« als solche zunichst einmal nicht hinterfragbar sind. Erst im zweiten Schritt stellt
sich die eigentlich interessante Frage nach den »gewissen Grenzen« des Individualis-
mus; nimlich dann, wenn die Verfolgung autonomer Zielsetzung zu zwischenmensch-
lichen Konflikten fiihrt.

Nun sind im Denken Machiavellis menschliche Ziele stets individuelle Priferenzen,
die als gegebene Fakten schlicht zu akzeptieren und nicht anhand externer Mafistibe
zu bewerten sind: Sei es nun die »Eroberungslust«, die er als eine »ganz natiirliche und
weitverbreitete menschliche Eigenschaft«<3” bezeichnet oder die Habgier?® — Menschen
haben Ziele und werden diese verfolgen, in der Hoffnung, dadurch ihren Eigennutz zu
maximieren. In dieser Hinsicht sind sich auch alle Menschen gleich. Was Machiavelli
von anderen individualistischen Denkern unterscheidet, ist die weitergehende Annah-
me Uber einen anderen Aspekt menschlicher Gleich-, bzw. Ungleichheit, nimlich die
Fahigkeit zur Zielerreichung. Hier macht er eine fundamentale Ungleichheit zwischen
der »Masse« der Menschen und ausgewihlten »starken« Individuen aus,* die sich
durch ihre iiberlegene »virtii« auszeichnen und deshalb auch ihre Ziele erreichen. Jene
starken Individuen sind es, die »grofle Werke« errichten, Religionen und Staaten be-
griinden, erobern und vernichten. Sie sind jedoch auch in seiner idealen Republik unab-
dingbar, denn ein »[...] Freistaat kann ohne angesehene Burger nicht bestehen und
auch nicht gut regiert werden.«*

Hegmann*! hat darauf hingewiesen, dass selbst das gefeierte »starke« Individuum,
um erfolgreich zu sein, in sein Eigennutzkalkiil die egoistischen Kalkiile der anderen
Individuen mit einbeziehen muss. Eine weitere Moglichkeit ist es, das Kalkiil der ande-
ren Individuen hinsichtlich der angestrebten Ziele zu priformieren und deren Zielset-
zungen somit in Kongruenz mit den eigenen Zielen zu bringen: Bei Machiavelli neh-
men hierbei die Religion und die Erziehung die entscheidende Rolle ein.

In der Mandragola gibt Machiavelli eine anschauliche Lektion darin, wie man ge-
schickt die egoistischen Motive aller Beteiligten ansprechen muss, um die eigenen
(nicht minder egoistischen) Ziele durchsetzen zu konnen: Callimaco gelangt offensicht-
lich ans Ziel seiner Wiinsche. Nicias Ziel ist ein Nachkomme, dafiir sind ithm alle Mit-
tel recht. Sostrata freut sich dartiber, dass ihre Tochter »eine gute Nacht«*? haben wird.
Ein weiteres ihrer Ziele ist die Erhaltung ihrer Familienlinie.** Timoteo erhilt Geld fiir
die Kirche und plant, auch weiterhin Kapital aus der Begebenheit zu schlagen.** Siro

37 Principe 111: 12.

38 Vgl. z.B. Principe XVII: 681.

39 Machiavellis Charakterisierung der groffen Individuen findet sich beispielhaft und prignant
in den Discorsi, 111, 3: 369.

40 Diascors: 111, 28: 362.

41 Vgl. Hegmann, aaO. (FN 35).

42 Mandragola IV, 2: 169.

43 Mandragola V, 6: 188.

44 Mandragola V, 3: 184.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 207

ist als Diener zunichst an das Schicksal seines Herrn gebunden. Thm wird aber in der
letzten Szene ebenfalls eine Belohnung zugesagt.*> Sogar Lucrezias an der Tugend ori-
entierter Eigennutz wird vor der Liebesnacht einkalkuliert: Timoteo sorgt fiir die not-
wendige theologische Rechtfertigung. Ligurios Nutzen ist offensichtlich von besonde-
rer Art: Zwar erhilt auch er eine monetire Entschidigung von Callimaco und ist am
Ende Tischgefihrte von Callimaco und Nicia, welcher ihm bisher nur Geld gelichen,
ithn jedoch nicht eingeladen hatte. Gleichzeitig hat er sich jedoch in eine Machtposition
manovriert, die ihm auch fortgesetzten Einfluss auf die Protagonisten zu garantieren
scheint.

In der perfekten Modellwelt der Komddie funktioniert die Intrige dadurch, dass der
Eigennutz der anderen so kalkuliert wird, dass Callimaco an sein Ziel gelangt. Einzig
die Umwendung Lucrezias nach der Liebesnacht ist iiber dieses Kalkiil logisch nicht
nachvollziehbar. Als Vertreterin der Tugend, als die sie vorher durchweg dargestellt
wurde, ist ihre nachtrigliche Einwilligung in den bereits vollzogenen Ehebruch nicht
zu verstehen. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass diese Umwendung den Sieg
der »virtli« Uber die traditionelle Tugend symbolisiert. Dartiber hinausgehend wird an
dieser Stelle ein Motiv verdeutlicht, dass auch in den politischen Schriften einen promi-
nenten Platz einnimmt: Die Legitimierung durch das Recht des Stirkeren. Machiavelli
beurteilt nicht die Ziele der Menschen, sondern ihre Fihigkeit, diese zu erreichen.

»Die Handlungen aller Menschen und besonders die eines Herrschers, der keinen
Richter iiber sich hat, beurteilt man nach dem Enderfolg. Ein Herrscher braucht also
nur zu siegen und seine Herrschaft zu behaupten, so werden die Mittel dazu stets fiir
ehrenvoll angesehen und von jedem gelobt. Denn der Pobel hilt sich immer an den
Schein und den Erfolg; und in der Welt gibt es nur Pobel.«*®

Ein Eroberer in spe, der sich verkalkuliert, ist zu tadeln, ein Eroberer, der siegt, wird
gelobt.*” Prignant kommt diese ex post Legitimierung von erfolgreichem Handeln im
12. Kapitel des Principe zum Ausdruck. Dort bemerkt der Florentiner, dass es keine
guten Gesetze geben konne ohne ein gutes Heer, und dass ein gutes Heer nur dort be-
stehe, wo es gute Gesetze gebe.*8 Aus diesem Grund sieht er auch keine Notwendig-
keit, die Qualitit der Gesetze weiter zu diskutieren, und macht damit deutlich, wie
sich seines Erachtens Gesetze und Heer wirklich zueinander verhalten. Ein Heer, wel-
ches erfolgreich ist und sich durchsetzen kann, ist ein gutes: Die Fahigkeit zur Selbstbe-
hauptung wird zum Mafistab fiir die Qualitat der Streitkrifte. Aus dem Faktum dieser
Fihigkeit folgt der Schluss, dass auch die Gesetze gut sein miissen. Ahnlich wie erst
der Erfolg auf dem Markt die 6konomische Qualitit eines Produktes beweist, kann
auch die Qualitit von Gesetzen erst ex post beurteilt werden: War das Heer erfolg-
reich, missen die Gesetze gut gewesen sein.

45 Mandragola V, 6: 188.
46 Principe XVIII: 74.

47 Princpe 111 121.

48 Vgl. Principe X1I: 49.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

208  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

Vor diesem Hintergrund erscheint die Umwendung der Lucrezia zwar nicht logi-
scher oder weniger erzwungen, wird aber innerhalb Machiavellis Denkungsart zumin-
dest nachvollziehbar. Seine Madonna Lucrezia muss am Schluss der Komodie untugend-
haft werden, die Begriindung dafiir gibt sie selbst:

»Da deine [i.e. Callimacos; P.K.] Schlauheit und die Dummbeit meines Mannes, die
Einfalt meiner Mutter und die Schlechtigkeit meines Beichtvaters mich zu etwas ge-
bracht haben, was ich niemals frerwillig getan haben wiirde, so will ich glanben, dafs
es eine gottliche Schickung so gewollt hat, und ich bin nicht imstande zu verweigern,
was der Himmel mir anzunebmen befiehlt. «

In der Uberwindung ihrer Tugendhaftigkeit durch die »virtii« Callimacos sieht Lucre-
zia nichts anderes als das Wirken Gottes — ein Gedanke, den Machiavelli auch seinem
Castruccio Castracani in den Mund legt, der angeblich zu sagen pflegte, die »Men-
schen miiften alles versuchen und vor nichts zuriickschrecken, und Gott sei der krafti-
gen Minner Freund; denn man sehe, daf§ er die Schwichlinge durch die Starken ztich-
tigt.«*

Bildet die Instrumentalisierung und Leitung des Eigennutzes der Anderen die Grund-
lage fiir das Erreichen der eigenen Ziele und das Funktionieren der Theorie Machiavel-
lis, so miissen abschlieflend die wesentlichen technischen Voraussetzungen und Hilfs-
mittel untersucht werden, die einerseits bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele not-
wendig sind und die andererseits die erreichten Ziele langfristig absichern: Die List
und die Scheinlegitimation durch die Religion.

List und Liige als dominante Handlungsstrategie

Es mag Zufall sein, dass Machiavelli in den Discorsi gerade bei seiner ersten Erwih-
nung der Lucretia®® und der sich daran anschliefenden politischen Lektion die Frage
nach der Anwendung von Gewalt und List aufwirft. Er folgert aus dem Beispiel des
Sturzes der Tarquinier, der die Folge der Schindung Lucretias war, dass jemand, der
den Sturz eines Tyrannen anstrebe, dies auf zwei Weisen tun konne. Die eine Moglich-
keit sei der offene Kampf. Alternativ sei es moglich, sich unter Zuhilfenahme der List
dem Herrscher in jeder Weise zum Freund zu machen, um dessen Vertrauen zu gewin-
nen. Aus der Vertrauensposition heraus bote sich dann im Laufe der Zeit eine giinstige
Gelegenheit, den Herrscher auszuschalten.

Die Liige und die Anwendung von List sind ein Mittel, fiir das Machiavelli auch in
seinen politischen Schriften eine Priferenz zu erkennen gibt. Das 18. Kapitel des Prin-
cipe steht ganz im Zeichen der Lige und des Wortbruchs der Alleinherrscher, und in
den Discorsi verweist er genau an der Stelle, an welcher er die Frage erortert, ob Macht-
haber generell ithr Wort halten sollten, auf seine Ausfithrungen, die er bereits im Princi-

49 Niccold Machiavelli, »Das Leben des Castruccio Castracani«, in: GS 2: 143,
50 Discorsi 111, 2: 2791.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 209

pe niedergelegt hat® — also auf das 18. Kapitel. Die Mandragola weist, wie bereits aus-
gefiihrt, einen starken Bezug zur Geschichte der romischen Lucretia auf. Ferner funk-
tioniert die Handlung der Komodie nur durch die List Ligurios. Es bietet sich aus die-
sem Grund an zu Uberpriifen, welche Aussagen Machiavelli sonst noch zur histori-
schen Lucretia titigt und in welchem Zusammenhang diese mit der Komodie und mit
der Frage nach List und Gewalt stehen konnten.

Bei der zweiten Nennung der Lucretia in den Discorsi scheint Machiavelli seine ur-
spriingliche Deutung zu relativieren: Nicht die Vergewaltigung sei der Grund fiir den
Sturz der Monarchie gewesen, sondern die allgemeine und offene Gesetzesmissachtung
durch die Regierenden. Die Schindung Lucretias sei also nur Katalysator der ohnehin
bevorstehenden Revolte gewesen.”? Doch auch diese Aussage nimmt Machiavelli zu-
rlick und verweist bei seiner letzten Nennung der Lucretia wiederum darauf, dass de-
ren Schindung die Tarquinier die Herrschaft gekostet habe.>

Nun kommt es bei Machiavelli durchaus vor, dass er sich selbst widerspricht. Die
Frage ist in einem solchen Fall, ob er im Dickicht der Empirie schlichtweg den Uber-
blick verloren hat oder ob er bewusst gegenteilige Aussagen verwendet, um seine wah-
re Meinung zu verbergen. Ein Brief an seinen Freund Guicciardini, in welchem er be-
merkt, er habe es im Liigen zur Doktorwiirde gebracht und verberge die Wahrheiten,
die ihm aus Versehen entschlipften, so schnell wie moglich wieder, mahnt zumindest
zu einer gewissen Skepsis gegeniiber der Redlichkeit des Florentiner.>

Wendet man diese Uberlegungen auf Machiavellis kontrire Aussagen zur histori-
schen Lucretia in den Discorsi an, setzt sie in Korrelation mit den Lektionen des Princi-
pe und ubertrigt sie auf die Mandragola, so kommt man zu einem erhellenden Ergeb-
nis. Eine der Kernlehren Machiavellis ist es, »Vermdgen und Frauen« der Untertanen
nicht anzutasten, wenn man seine Herrschaft erhalten will. Diesen Rat gibt er sowohl
im Principe®® als auch an der bereits erwihnten Stelle der Discorsi, wo er sich ein letztes
Mal auf Lucretia beruft. Allerdings steht die ganze Handlung der Mandragola im Wi-
derspruch zu dieser Aussage: Hier wird vielmehr deutlich vorgefiithrt, wie man die
Frau eines Anderen erfolgreich erobern kann. Nun ist Callimaco selbstverstindlich
kein Herrscher und Nicia nicht sein Untertan. Gleichwohl setzt Callimaco sein Leben
aufs Spiel: In den Discorsi schildert Machiavelli den Fall, in welchem ein mannliches
Vergewaltigungsopfer Vergeltung am Konig ibt, der seinen Vergewaltiger nicht ge-
straft hatte.’® Machiavellis Lektion jenes Kapitels ist es, dass man immer die Rache ei-
nes Entehrten fiirchten miisse, der dazu bereit ist, fiir die Genugtuung sein eigenes Le-
ben zu opfern. Wenn Machiavelli diese Disposition jedoch fiir den Menschen generell
annimmt, so miisste selbst der dumme Nicia als eine Gefahr fiir das Leben Callimacos
angesehen werden — wenn er von dem Betrug wiisste. Und genau dies scheint eine der

51 Discorst 111, 42: 396.

52 Discorsi 111, 5: 284.

53 Discorst 111, 26, 358.

54 »Machiavellis Brief an Francesco Guicciardini vom 17.5.1521«, in: GS 5: 474.
55 Principe XIX: 75.

56 Discorsi 11, 28: 257 1.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

210 Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

wesentlichen politischen Lektionen aus der Mandragola zu sein, mit welcher sich auch
der Widerspruch zwischen den Lucretia-Stellen in den Discorsi auflost: Frauen und Ei-
gentum sind nur dann zu respektieren, wenn ein offener Verstof} gegen die Gesetze
zum eigenen Schaden und zum Verlust der Macht fiihren kann. Der Herrscher, so die
Anweisung im Principe, »soll nur den schlechten Ruf jener Laster [...] meiden«,” de-
ren Aufdeckung ihn seiner Herrschaft berauben wiirden, allen anderen darf er mit ei-
ner gewissen Vorsicht nachgehen.

In der Mandragola nun wird vorgefiithrt, wie man die Gesetze und die Maxime, die
Frauen anderer Minner zu respektieren, durch List umgehen und folglich seinen Wil-
len durchsetzen kann, ohne Strafe fiirchten zu mussen. Die Tarquinier sind gestiirzt
worden, weil sie ihre Verbrechen offen ausfithrten und weil Sextus Tarquinius die Lu-
cretia nicht durch List, sondern durch Gewalt genommen hat. Hitten sie gehandelt
wie Castruccio Castracani, der »nie versuchte [...] durch Gewalt zu siegen, wo er es
durch Betrug vermochte«®® und sich folglich der List bediente, so wire ithre Herr-
schaft, zumindest in der Logik Machiavellis, bestindig gewesen. Im Gegensatz dazu
bleibt Callimaco mit Ligurios Hilfe Sieger, weil es thm gelingt, durch List mit Lucrezia
zu schlafen, ohne dass Nicia davon erfihrt.

Gewalt ist zwar ein Mittel, das Machiavelli als solches fiir legitim erachtet, wenn es
zielfihrend ist. Hat man jedoch die Wahl zwischen offener Gewaltanwendung und lis-
tenreichem Vorgehen, so beweist die Mandragola, dass letztere Strategie immer die emp-
fehlenswertere ist. Dies gilt insbesondere fiir Herrschende, ist aber gleichwohl auch ei-
ne Handlungsanweisung fiir Menschen, die bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele in
Konflikt mit den Zielen Anderer geraten.

Notwendigkeit und Instrumentalisierung der Religion

In den bisherigen Uberlegungen hat sich gezeigt, dass Machiavelli als ein Vertreter des
Rechts des Stirkeren aufgefasst werden sollte. Unter dem Begriff der Stirke ist jedoch
nicht in erster Linie dessen physische Ausprigung zu verstehen, wenngleich auch diese
bei der Anwendung von Gewalt von Zeit zu Zeit eine Rolle spielen mag, sondern viel-
mehr ein gewisses geistiges Vermogen, die Ziele anderer Menschen abschitzen zu kon-
nen und diese Anderen zugunsten der eigenen Zielsetzungen zu manipulieren. Machia-
velli ist sich dessen bewusst, dass eine Herrschaft, die auf fortgesetzter Gewaltanwen-
dung beruht, keinen Bestand haben kann. So ist auch eine seiner Kernlehren fiir neue
Herrscher, notwendige Grausamkeiten gleich zu Anfang und moglichst auf einmal zu
vollbringen.>® Um jedoch dauerhaft die Herrschaft und die Ordnung eines Staatswe-
sens bewahren zu konnen, sind die Herrschenden, seien sie nun Prinzipale oder leiten-
de Biirger einer Republik, darauf angewiesen, langfristig das Eigennutzkalkil der Un-
tertanen oder Mitbiirger mit dem Nutzenkalkiil des Staates oder seiner Reprisentanten

57 Principe XV: 64.
58 Machiavelli, »Castruccio Castracani, aaO. (FN 49).
59 Principe VIII: 371.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 211

zu verbinden. Um dies zu garantieren, greift Machiavelli auf die Religion zuriick. Dar-
an, dass fiir thn die Religion nichts Anderes ist als ein menschlich erfundenes Mittel,
welches den politischen Zielen dient, lisst er wenig Zweifel: Staatsgriinder wie Theseus
und Romulus, aber auch der Religionsstifter Moses ergriffen eine Gelegenheit (»occa-
sione«), »die thnen den Stoff bot, in den sie die Form pragten, die ihnen gut schien«.®®
Auch in den einschligigen »Religionskapiteln« der Discorsi wird die Nitzlichkeit der
Religion immer nur als das Mittel zum jeweiligen politischen Zweck angefiihrt.t!

Religion hat fiir den Florentiner einen doppelten Nutzen, indem sie sowohl kurz-
als auch langfristig zur Lenkung der »Masse« durch die »starken« Individuen einge-
setzt werden kann. Langfristig sichert sie das sozialkonforme Verhalten des Volkes,*
und kurzfristig kann durch sie die notwendige 6ffentliche Legitimation fiir politische
Entscheidungen hergestellt werden.®® Eine gewisse Gespaltenheit zeigt Machiavelli ge-
geniiber dem Christentum, dessen korrupte Vertreter, nimlich Papst und Klerus, er hef-
tig angreift.** Er duflert jedoch nicht nur Kritik an der Institution Kirche, die zu seiner
eigenen Lebenszeit wohl nicht unberechtigt war: An anderen Stellen beurteilt er ganz
im Geiste Nietzsches das Christentum als eine Religion der Schwiche, mit der kein
Krieg zu gewinnen sei.®® Doch selbst das Christentum scheint in seinen Anfingen et-
was Gutes gehabt zu haben, dies muss in Machiavellis Logik auch zwingend so sein,
weil sonst nicht erklirbar ist, warum die christliche Religion sich behauptet hat. Insbe-
sondere hebt Machiavelli das Armutsideal als Stirke des Christentums hervor,% ein
Lob, das allerdings auch vollkommen politisch motiviert ist: In seiner Schilderung der
idealen Republik strebt er die » Armut« der Biirger und den Reichtum des Staates als
primire Ziele an.®” Dies ist nur konsequent, denn Biirger, die zu sehr auf ihren priva-
ten Reichtum bedacht sind, sind seiner Denkungsart folgend schlechte Staatsbiirger
und schlechte Soldaten.

In der Mandragola wird diese zweifache Niitzlichkeit einer instrumentalisierten Re-
ligion bei der Verfolgung selbstgesetzter Ziele beispielhaft dargestellt. Zunichst wird
ihr kurzfristiger Nutzen bei der Uberzeugung von Madonna Lucrezia vorgefiihrt, an-
schlieffend wird zumindest angedeutet, wie der Deckmantel vermeintlicher religioser
Glaubigkeit tber die Handlung der Komodie und den fortgesetzten Ehebruch gebrei-
tet wird: Das Drama endet mit dem gemeinsamen Kirchenbesuch unter der Agide Ti-
moteos. Die Kirche heiligt an dieser Stelle die ehebrecherische Verbindung, die sie ur-
sichlich durch die Uberredung Lucrezias herbeigefiihrt hat.

60 Principe VI: 21.

61 Discorsi 1, 12-15: 43-56; 111, 1: 274-279.

62 Vgl. z.B. Discorsi 1, 11: 45.

63 Vgl. z.B. Discorsi 1, 13: 511{.; 14-15: 53-56.

64 Discorsi 1,12.

65 Vgl. z.B. Discorsi 11, 2: 1711.

66 Dieses sieht er zu seiner Zeit in der Lehre der Dominikaner und Franziskaner wieder belebt,
vgl.: Discorsi 111, 1: 277 £.

67 Discorsi 11, 19: 226.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

212 Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

Insbesondere diese Uberzeugung der Lucrezia durch Timoteo ist instruktiv und ver-
dient nihere Betrachtung, weil Machiavelli an dieser Stelle die instrumentellen Vorteile
der christlichen Kasuistik aufzeigt. Behuniak-Long hat darauf hingewiesen, dass Timo-
teos Argumente in einem engen Zusammenhang mit Augustinus’ Beurteilung der Ver-
gewaltigung und des Selbstmordes der romischen Lucretia stehen.®® Im ersten Buch
von De Civitate Dei nimmt Augustinus die Vergewaltigung christlicher Frauen durch
die heidnischen Eroberer des romischen Reiches zum Anlass, um sich mit der Rechtmi-
Rigkeit eines Selbstmordes angesichts einer begangenen Vergewaltigung oder der blo-
8en Gefahr einer solchen auseinanderzusetzen.®® Er nimmt dabei die klassische Leib-
Seele-Unterscheidung vor und argumentiert zunichst, dass eine Vergewaltigung keine
Stunde fiir die Vergewaltigte sei, da es der Wille sei, der stindige, nicht der Leib. Aus
diesem Grunde bestiinden weder Grund zum Selbstmord noch ein Recht darauf, weil
dadurch ein Mensch, dem schon unschuldig Unrecht angetan wurde, nun zusitzlich
auch noch ermordet wiirde. Aus diesem Grund sei auch das Beispiel der Lucretia nicht
zu loben, sondern werfe eine grundlegende Problematik beztglich ihrer Schuld auf:

Entschuldigt man den Mord, so bestitigt man den Ebebruch, bestreitet man den Ehe-
bruch, so hauft man Schuld auf den Mord. Wohl oder iibel mufS man zugeben: War
sie Ebebrecherin, warum rithmt man sie, war sie aber keusch, warum totete sie sich?”°

Aufgrund dieser Uberlegungen sei auch ein Selbstmord in bloffer Erwartung einer po-
tentiellen Vergewaltigung verboten, denn: »Sonst wiirde ja ein gewisser Mord began-
gen, wihrend der Frevel selber, und zwar der eines andern, noch ungewif} ist.«”!

Wie Behuniak-Long ausfiihrt, verwendet Machiavellis Bruder Timoteo die augusti-
nische Logik und die Leib-Seele-Unterscheidung, um Lucrezia zum Ehebruch und
zum vermeintlichen Mord zu tiberreden’? — auch hier offenbart sich wieder das Motiv
der Umwertung der Werte. Timoteos Argumentation verliuft analog zur augustini-
schen: Angesichts eines zweifelhaften Ubels, dem Tod des »Opfers«, diirfe man nie-
mals das sichere Gute, nimlich die Geburt eines Kindes, aus Furcht unterlassen. Ferner
stindige Lucrezia nicht und begehe keinen Ehebruch, da ja nur ihr Korper, nicht ihr
Wille an der Tat beteiligt sei. Vielmehr komme sie entschieden ihren ehelichen Pflich-
ten nach, da sie threm Ehemann zu Willen sei. Thr Ziel sei schlie8lich ein Platz im Para-
dies, welchen sie sich durch Gehorsam gegentiber ihrem Ehemann verdiene. Die Ironie
an dieser pervertierten augustinischen Kasuistik ist, dass sie im Kern nicht falsch wie-
dergegeben wird: Legt man eine teleologische Ethik zugrunde, ist es richtig, in einer
Dilemmasituation das sichere Gute dem unsicheren Schlechten vorzuziehen. Auch die
Legitimierung eines Mittels durch den Zweck ist dann unproblematisch, wenn man si-

68 Behuniak-Long, aaO. (FN 25), S. 274-276.

69 Aurelius Augustinus, Vom Gottesstaat, Buch 1 bis 10, Miinchen 19852. Diese Auseinanderset-
zung erfolgt im ersten Buch insbesondere in den Kapiteln 16-20 (S. 30-39), wobei das 19. Ka-
pitel explizit der romischen Lucretia gewidmet ist.

70 Augustinus, aaO. (FN 69), S. 36.

71 Augustinus, aaO. (FN 69), S. 34.

72 Mandragola 111, 11: 164.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 213

cher sein kann, dass der Zweck wirklich gt ist. Doch diese Uberlegungen sind fiir Ma-
chiavelli ohnehin nicht von Bedeutung, da er eine qualitative Bewertung eines Ziels ex-
plizit ablehnt: Wirde er die Unterscheidung zwischen objektiv guten und objektiv bo-
sen Zielen zulassen, konnte er nicht mehr damit argumentieren, dass er das Streben der
Menschen so nehme, wie diese sind, und nicht, wie sie sein sollten.”?

Behuniak-Long interpretiert Machiavellis Bezug auf Augustinus dahingehend, dass
der Florentiner sich iiber diesen lustig mache.”* Unzweifelhaft ist, dass er dessen teleo-
logische Ethik fiir seine eigenen hedonistisch begrindeten Ziele instrumentalisiert.
Doch ihm scheint es dabei nicht in erster Linie darum zu gehen, die christliche Kasuis-
tik ins Lacherliche zu ziehen, sondern zu zeigen, wie diese niitzlich angewandt werden
kann. In den Discorsi spricht er von einer richtigen Ausdeutung des Christentums, wel-
che seiner Auffassung nach den Patriotismus stirken wiirde.”> In der Mandragola zeigt
er, wie in seiner Theorie die christliche Theologie zur richtigen Anwendung gebracht
wirde, indem man deren teleologische Rechtfertigung zweckdienlicher Handlungen an-
wendet, ohne jedoch die Qualitit der Ziele zu hinterfragen: Da jedes selbst gesetzte
Ziel grundsitzlich legitim ist, kann auch jedes Ziel theologisch fundiert gerechtfertigt
werden. So kommt in der Theorie Machiavellis auch das im Vergleich zur heidnischen
Religion der Romer als schwach bewertete Christentum zu einer gewissen Geltung.

5. Schlussbetrachtung

Im Prolog der Mandragola stimmt Machiavelli das Publikum darauf ein, dass er ein
»neues Ereignis«’® in der Stadt Florenz darstellen wolle. Er untertreibt nicht. Das Er-
gebnis und die Struktur der Handlung, stellen tatsichlich etwas vollig Neues dar: Die
neue »virtl« triumphiert iiber die alte Tugend, die christliche Religion wird bei der Ver-
folgung von individuellen Zielen auf die Funktion eines Instrumentes reduziert, und
ein neuer Typus, der politische Vertraute und Berater, betritt die Bithne.

Irving Kristol, der »Pate« der amerikanischen neokonservativen Bewegung, hat un-
ter dem Eindruck von Strauss’ Machiavelli-Deutung in einem bemerkenswerten Auf-
satz aus den 1960er Jahren in dem Florentiner »the first of the nihilists«’” ausgemacht.
Dies ist insofern eine zutreffende Deutung, weil Kristol damit zum Ausdruck bringt,
dass Machiavelli als ein »post-Christian«’® Denker die Vorstellung eines Jenseits”? und
einer normativen Unterscheidung von Gut und Bése ablehnt.

73 Principe XV: 63.

74 Behuniak-Long, aaO. (FN 25), S. 275.

75 Discorsi 11, 2: 172.

76 Mandragola, Prolog: 130.

77 Irving Kristol, »Machiavelli and the Profanation of Politics« in: Ders., Neoconservatism. The
Autobiography of an Idea, New York 1995, S. 154.

78 Kiristol, aaO. (FN 77), S. 153 f.

79 So bringt er im Principe explizit zum Ausdruck, dass ein Herrscher »keinen Richter tiber

sich« (XVIII: 74) habe.

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

214  Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte

Doch die reine Zerstorung der christlichen Moral ist nicht Machiavellis Anliegen,
denn diese ist fiir ihn sogar in gewisser Weise erhaltenswert: In der Komodie zeigt er
deutlich, wie die christliche Religion in seinem Sinne fruchtbar gemacht werden konn-
te. Ferner stellt er dem traditionellen Tugendbegriff eine neue Tugendlehre gegen-
uber,% in dieser Hinsicht ist er genauso wenig Nihilist wie Nietzsche, sondern ein Den-
ker, der ebenso wie Nietzsche eine Umwertung von Werten vornimmt. Machiavelli ist
jedoch ein politischerer Denker als sein Bewunderer Nietzsche, und als solcher hat er
nicht nur die ausgewihlten »starken« Individuen im Blick, sondern auch die »Masse«
der Menschen. Wenn diese sich alle so verhalten wiirden, wie er es vorschlagt, und ihre
Ziele ohne Riicksicht auf Verluste verfolgen wiirden, wire mit ihnen kein Staat zu ma-
chen. Seine Handlungsanweisungen fithrten direkt in die Anarchie. Fir die Lenkung
der »Heerde«, um es im Jargon Nietzsches auszudriicken, bedarf es also einer anderen
Art der offentlichen Moral und Sittlichkeit — fiir Machiavelli ist dabei zweitrangig, ob
diese nun christlich oder romisch-heidnisch orientiert ist. Die wahre Moral, nimlich
das Gesetz des Stirkeren, muss stets hinter der Maske der 6ffentlichen Moral verbor-
gen bleiben. Setzt man sich also mit Machiavelli auseinander, muss man sich stets be-
wusst machen, auf welcher Ebene der Moral und Herrschaftslegitimation er gerade ar-
gumentiert. Propagiert er eine ex-post-Legitimation von Zielen und Herrschaft durch
das Recht des Stirkeren, oder bewegt er sich auf der Ebene der konventionellen Moral,
die ihm Wertungen abverlangt, wie die heftige Verurteilung des Agathokles im Princi-
pe als Mann »ohne Treue, ohne Erbarmen und ohne Religion«?8!

Die Mandragola sollte aus diesem Grund auch als ein politisch-theoretisches Werk
angesehen werden, das den Zugang zu Machiavellis Denken erleichtert. Sie iiberbriickt
die thematische Kluft zwischen der Abhandlung iiber Alleinherrschaften und dem re-
publikanischen Ideal der Discorsi und fiihrt deren gemeinsame anthropologische An-
nahmen und die tibereinstimmenden Techniken der Herrschaftsausiibung praktisch
vor. Dabei entzieht sich allerdings auch die Komadie nicht der eigentlichen Aporie der
Lehre Machiavellis: Indem ein Mensch seine selbst gesetzten Ziele verfolgt und damit
fir sich allein ein Ideal ungebundener Freiheit zu realisieren sucht, begibt er sich nur
wieder in eine neue Art der Unfreiheit. Ein solcher Mensch muss stindig die Interessen-
lage von Freund und Feind abschitzen und sich den wechselnden zeitlichen Umstin-
den anpassen. Er ist also alles andere als frei, sondern vielmehr getrieben von seinem
eigenen Ehrgeiz und den divergierenden Interessen der Anderen, auf die er reagieren
muss. Callimaco mag zum Ende der Komddie sein Ziel erreicht haben; im Folgenden
ist er jedoch von seinen Mitwissern Ligurio, Siro, Timoteo und nicht zuletzt Lucrezia
abhingig und erpressbar, wenn er ihre Interessen nicht zu befriedigen weif$. Ob ein sol-
cher Zustand blof} vermeintlicher Freiheit erstrebenswert ist, bleibt eine Frage, auf die
Machiavelli keine Antwort gibt.

80 Dies ist nicht nur in der Komédie so: Der gesamte Tugendkatalog des neuen Fiirsten im Kern-
stick des Principe (XIV-XXIII) verkehrt die traditionelle Tugendlehre in ihr Gegenteil.
81 Principe VIII: 35.

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, f0r oder In KI-Systemen, KI-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

Peter Kainz - Politische Anthropologie, Selbstdurchsetzung, Umwertung der Werte 215

Zusammenfassung

In der deutschsprachigen Politikwissenschaft ist Machiavellis Komodie La Mandrago-
la bisher eher stiefmiitterlich behandelt worden. Dies verwundert, da in dem Stiick je-
ne Elemente von Machiavellis politischer Anthropologie und den Techniken der Selbst-
durchsetzung auf der Mikroebene praktisch vorgefiihrt werden, die die politischen
Hauptwerke, den Principe und die Discorsi, trotz ihrer unterschiedlichen Blickrichtung
auf Prinzipat und Republik im Geiste einen. Der Aufsatz hat den Anspruch, diese Li-
cke zu fullen und zunichst die Binnenlogik der Komédie zu erarbeiten, um diese an-
schlieffend in Korrelation zu den politischen Schriften zu setzen. Es wird argumentiert,
dass in der Mandragola nicht nur vorgefiihrt wird, wie man bei der Verfolgung selbst
gesetzter Ziele erfolgreich sein kann und welche Mittel dazu notwendig sind, sondern
dass in der Komddie zusitzlich eine verdeckte Umwertung der Werte vorgenommen
wird.

Summary

German political science has so far largely neglected Machiavelli’s comedy La Man-
dragola. This is surprising, considering that in this drama Machiavelli gives a practical
insight into his political anthropology and the techniques of self-assertion which are
the uniting themes behind his main political works, the Prince and the Discourses on
Livy, despite their fundamentally different outlook on principalities and republics. The
essay tries to fill in this gap and will start by explaining the inner logic of the comedy.
The findings will then be put in relation to the political works. It is argued that not
only does La Mandragola demonstrate how to be successful in pursuing one’s self-de-
fined goals using the adequate remedies needed to this respect, but that the comedy fur-
ther stages a covered-up transvaluation of values.

Peter Kainz, Political Anthropology, The Techniques of Self-Assertion and the Trans-
valuation of Values — The Political Teaching and its Functioning on the Micro-level in
Machiavelli’s Comedy La Mandragola

Das anthropologische Kreuz der Entscheidung
in Politik und Recht

Von Winfried Brugger

2., erweiterte Auflage 2008, 229 S., brosch., 49,~ €,

ISBN 978-3-8329-3697-6

(Studien zur Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, Bd. 40)

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder {} Nomos

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

ZfP 56. Jg. 2/2009

IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 13:57:48.
mit, far

oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2009-2-197

