
V. Muss ich Iwein sein wollen?

bistûz Îwein, ode wer?

Bist du Iwein oder wer sonst?1

Iwein steckt in der Krise, doch er weiß es nicht. Genau genommen

weiß er nicht einmal, dass er Iwein ist, denn nach einem traumatischen

Ereignis hat er denVerstand verloren, sich die Kleider vomLeib gerissen

und ein Leben in der Wildnis begonnen, das nichts mit seiner früheren

Existenz als Artusritter und Landesherr zu tun hat. Erst eine magische

Salbe lässt ihn wieder zu Sinnen kommen und in diesem Moment, in

dem Geist und Körper noch nicht wieder ganz zusammengehören, in

diesem Moment einer dissoziativen Selbstbetrachtung fragt er sich, ob

er Iwein ist oder nicht doch jemand anderes.

Hartmann von Aue hat umdas Jahr 1200 in seinem zweiten Artusro-

man von Iwein erzählt und er bietet hier für einen kurzenMoment einen

gänzlich anderen Erzählverlauf an, einen Erzählverlauf, in dem Iwein

sich seine,wie es heißt, ritterliche Gesinnung aus demKopf schlägt und

in der Wildnis bleibt. Natürlich passiert das nicht, stattdessen findet er

Kleidung, mit der er seinen nackten Körper bedeckt und sich so Stück

für Stück wieder seinem alten Leben annähert.

Iwein identifiziert sich also nach der Krise doch wieder mit sich

selbst und mit den Werten seiner Kultur, die zugleich das Ideal jener

adlig-höfischen Gesellschaft sind, für die die Artusromane verfasst

wurden. Das Publikum um 1200 dürfte diesen Erzählverlauf gutge-

heißen haben; für uns aber bietet der kurze Moment des Zweifels die

1 Hartmann von Aue: Iwein, V. 3509.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Gelegenheit zur Reflexion, denn Iwein ist nicht aus heiterem Himmel

wahnsinnig geworden: Erzählt wird, dass er den Artushof verlässt, um

ein fremdes Land anzugreifen; dass er ein magisches Unwetter auslöst,

das jenesLandverwüstet; dass erdenLandesherrn,der zurVerteidigung

ausreitet, zunächst im Zweikampf besiegt und ihn dann, als jener

auf der Flucht ist, hinterrücks erschlägt. Erzählt wird weiterhin, wie

Laudine, die Witwe des Erschlagenen, sich darauf einlässt, den Mörder

ihres Mannes zu heiraten, um ihr Land zu beschützen – vor dem

herannahenden Heer des Königs Artus. Im Text wird all das mit den

schillerndenBegriffen ›aventiure‹ und ›minne‹ verklärt, die auch vonder

germanistischen Forschung immer wieder genutzt werden; manchmal

auch, um nicht so genau darüber nachdenken zumüssen,was da in den

Texten eigentlich passiert.

Während sich Iwein also mit dem Ritterideal identifiziert und sich

das zeitgenössische Publikum mit Iwein identifiziert, müssen wir uns

fragen, ob wir das auch tun wollen – oder ob wir uns nicht vielmehr

von dem Text und der adligen Ideologie, die darin repräsentiert ist,

distanzieren wollen. Darum soll es in diesem Kapitel gehen: um eine

Disidentifikation von den mittelalterlichen Texten. Oder anders gesagt:

Wir müssen nicht Iwein sein wollen!

Damit bildet dieses Kapitel in gewissem Sinne das Gegenstück

zu unserer Auseinandersetzung mit Mediävalismen und Mittelalter-

liebhaberei: Auf der einen Seite steht eine interessierte, ja begeisterte

Beschäftigung mit dem Mittelalter in Vergangenheit und Gegenwart;

auf der anderen Seite eine bewusste Distanzierung, eine kritische

Abwehrhaltung. Diese Spannung ist auch der Tatsache geschuldet,

dass von Mittelaltergermanist*innen – und das gilt ebenso für andere

mediävistische Fächer – häufig erwartet wird, dass sie sich mit dem

Gegenstand ihrer Forschungen identifizieren. Die anglistische Medi-

ävistin Mariah Junglan Min hat diese Erwartung an die Forscher*innen

prägnant formuliert, indem sie betont hat, dass es für die Forschenden

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 113

darum gehe, »in denMittelaltern etwas zu finden, das Teil ihrer eigenen

Identität ist, und aus dieser Erkenntnis Freude zu schöpfen«.2

In vielen Fällenmag das auch völlig inOrdnung sein, aber eben nicht

in allen, und es ist wichtig, darauf zu schauen, womit oder mit wemwir

uns da eigentlich identifizieren (sollen). Die Perspektive, die die Texte

einnehmen, ist überwiegend männlich, weiß und christlich geprägt –

und wenn das ein Stück weit auch für die Mittelaltergermanistik

gilt, ist das nur ein Grund mehr, über mangelnde Diversität im Feld

nachzudenken, wie wir es später in diesem Buch noch tun. Natürlich

heißt das nicht, dass Mittelaltergermanist*innen ihre Texte nicht mehr

mögen sollen – ganz im Gegenteil! Disidentifikation bedeutet nicht

Entfremdung, kein Abstumpfen gegenüber dem,was uns an den Texten

anzieht, und sie ist auch keine Aufforderung, dass wir uns andere Texte

suchen sollen.Disidentifikation ist vielmehr eine Erinnerung: »Wir sind

nicht die Dinge, die wir studieren, und wir sollten es auch nicht sein

wollen.«3

Der Begriff der Disidentifikation ist eng mit dem Werk von José

Esteban Muñoz verbunden, einem kubanisch-amerikanischen Wissen-

schaftler, der vor allem für seine Forschungen über queere People of

Color bekannt geworden ist. In seinem Buch Disidentifications: Queers

of Color and the Performance of Politics beschreibt er Disidentifikation

folgendermaßen: »Bei derDisidentifikationgeht es darum,eingeschrie-

bene Bedeutungen wiederzuverwenden und neu zu denken.«4 Gemeint

ist damit, die Botschaft, die einem kulturellen Text eingeschrieben

ist, aufzudecken und zu zeigen, wie kulturell dominante Annahmen

verallgemeinert werden – und damit zugleich bestimmte Gruppen

ausgegrenzt werden, etwa queere Personen oder People of Color. Zugleich

soll Disidentifikation ein Mittel sein, diese Botschaft so umzudrehen

2 »[…] to encounter in the Middle Ages something that is part of their own self-

identity, and to derive pleasure from this recognition.« (Mariah Junglan Min:

3 »We are not the things we study, nor should we wish to be.« (Ebd., S. 482)

4 »Disidentification is about recycling and rethinking encoded meaning.« (José

Esteban Muñoz: Disidentifications, S. 31)

Judas Hermeneutics, S. 476f.)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

und zu gestalten, dass Identitäten von Minderheiten einbezogen und

gestärkt werden.

Die bereits erwähnte Mediävistin Min hat vor Kurzem gezeigt,

wie das für mittelalterliche Texte und für die mediävistischen Fächer

aussehen könnte. Sie verweist dafür auf theoretische Ansätze wie die

›Critical RaceTheory‹, die ›Queer Studies‹ oder die ›Dis/ability Studies‹,

die gezielt eine Abgrenzung schaffen sollen zwischen denWissenschaft-

ler*innen und dem ideologischen Rahmen der Texte, mit denen sie

sich beschäftigen. Damit, so Min, wäre eine Disidentifikation möglich,

ohne die Leser*innen vom Text zu isolieren; eine Distanzierung, ohne

abzustumpfen. Deshalb stellt sie auch eine wichtige und folgenreiche

Frage: »Was kannmanerreichen,wennmaneinenText verrät,der davon

ausgeht, dass wir ihm vollständig angehören?«5

Hartmann von Aue hat seinen Iwein für ein Publikum verfasst, das

vollständig dem Text angehört, das Teil jener höfisch-adligen Kultur

ist, deren Ideologie im Artusroman fort- und festgeschrieben wird. Für

heutige Leser*innen gilt das nicht, und das eröffnet die Möglichkeit

einer Disidentifikation oder, wie Min es nennt, eines ›Verrats‹ am Text.

Das Bild des Verrats liefert auch den Oberbegriff, den sie für all jene

Ansätze nutzt, die eine solche Disidentifikation ermöglichen: Judas-

Hermeneutik, in Anspielung auf Judas Ischariot, die prototypische

Verräterfigur christlich-mittelalterlicher Kultur.

Wenn Forscher*innen sich von den Texten disidentifizieren, sie

›verraten‹, um es mit Min zu sagen, dann entstehen Räume für Dinge,

diewir nicht sehen, solangewirmit unserem romantischenBlick auf die

Texte schauen. Dann ist Iwein auf einmal nicht mehr der ideale Ritter,

dessen Aufgabe es ist, loszuziehen und die Dame zu gewinnen, sondern

erwird zumEroberer, der sich rücksichtslos ein fremdes Land aneignet.

Statt dem romantisch-mittelalterlichen Liebesideal zu folgen, könnten

wir homosoziale Beziehungen in den Blick nehmen, und statt Iweins

Weg hin zu einer vorbildhaften Rolle als Ritter, Ehemann und Landes-

herr nachzuzeichnen, könnten wir kritische Formen von Männlichkeit

5 »What can be achieved by betraying a text that assumes we belong to it fully?«

(Mariah Junglan Min: Judas Hermeneutics, S. 480)

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 115

untersuchen. Und wenn wir uns klarmachen, welche Positionen und

Perspektiven die Texte einnehmen, dann können wir deren Leerstellen

und blinde Flecken benennen.

Die von Min eingeführte Judas-Hermeneutik hieße also, Konzepte

an einen mittelalterlichen Text heranzutragen, die diesem Text nicht

angehören, und Ideen, die jenseits des Horizonts der mittelalterlichen

Autoren liegen: feministische Fragestellungen etwa oder solche aus den

›Gender‹ oder ›Queer Studies‹, postkoloniale Perspektiven und andere,

im weitesten Sinne kulturwissenschaftliche Theorien. Solche Ansätze

werden manchmal als anachronistisch kritisiert, aber eine Judas-Her-

meneutik würde diese Kritik als Bestätigung verstehen, denn gerade

weil sie anachronistisch sind, werden diese Ansätze gewählt, um den

mittelalterlichen Texten zu begegnen.

Feministische Perspektiven

Zur Disidentifikation könnten insbesondere feministische Ansätze bei-

tragen,die nicht nur –aber auch–die starke Fokussierung der Texte auf

diemännlichen Protagonisten oder denmeist explizit männlichen Blick

des Erzählers hinterfragen. Grundsätzlicher könnte eine feministische

Perspektive dabei helfen, die verbreitete Misogynie mittelalterlicher

Texte nicht einfach als gegeben hinzunehmen oder dezent zu ignorie-

ren, sondern zu thematisieren und in das Zentrum der Betrachtung zu

stellen. Feministische Arbeiten in der Mediävistik waren in den 1980er-

und 1990er-Jahren wichtig für die kulturwissenschaftliche Öffnung des

Fachs – die freilich auf massiven Widerstand stieß. Wer etwa die

Frauenfeindlichkeit der Texte ins Zentrumstellt, trägt nicht gerade dazu

bei, ein positives Mittelalterbild zu transportieren; ganz im Gegenteil.

Ein Wechsel der Perspektive, der die weiblichen Figuren stärker zu

ihrem Recht kommen lässt, hinterfragt auch die gewohnten Narrative,

nach denen es die Aufgabe dermännlichen Artusritter ist, aufzubrechen

und eine Dame zu gewinnen – eine Rollenverteilung, die wir, nebenbei

bemerkt, heute in kaum einem anderen Genre so hinnehmen würden.

Das ist aus Sicht der männlichen Figuren erzählt, und selbst wenn sich

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

die Erzähler gelegentlich um eine kritische Distanz bemühen, bleibt

doch die weibliche Perspektive häufig unerwähnt.

Das gilt nicht zuletzt für ein schwieriges, aber in jeglicher Hinsicht

relevantes Thema, nämlich für Erzählungen von Vergewaltigungen.

Davon gibt es inmittelalterlichen Texten eine erstaunlich großeMenge.

In einem 1991 erschienenen Buch, das vom Schreiben über Vergewal-

tigungen in mittelalterlicher Literatur und mittelalterlichem Recht in

Frankreich handelt, hat die Autorin Kathryn Gravdal sogar die These

formuliert, dass sexuelle Gewalt zu den Voraussetzungen der Artusro-

mane gehört, weil diese Romane die Androhung einer Vergewaltigung

als Grundlage des Erzählens benötigen.6

Das ist aus romantischer Perspektive eine bedrückende These – so

bedrückend wie die lange Liste der erzählten Vergewaltigungen. Hier

einpaarBeispiele: ImEneasroman,derdenBeginnderhöfischenRomane

in der Zeit um das Jahr 1200markiert, interessiert sich der migrierende

Eneas zunächst wenig für Dido, die Königin von Karthago. Erst als er

während eines Gewitters mit ihr allein imWald landet und sie berührt,

verspürt er Lust undwillmit ihr schlafen.Zwarwill sie das demErzähler

zufolge auch, doch sie lehnt sein Ansinnen ab – was Eneas aber nicht

weiter interessiert; er überwältigt und vergewaltigt sie. Wenig später

wird Eneas weiterziehen und Dido wird sich töten.

Brunhild tritt imNibelungenlied zunächst als heroischeKriegerin auf,

als Gegenstück zu Siegfried, der sie gemeinsammit demKönig Gunther

(undmitUnterstützung seiner Tarnkappe) ein erstesMal besiegenkann.

Damit ist dann klar, dass Brunhild die zukünftige Ehefrau Gunthers

werden wird; Gunther aber gelingt es nicht, die Ehe durch Geschlechts-

verkehr zu vollziehen. Siegfriedmuss ein zweitesMal (wiedermit seiner

Tarnkappe) aushelfen, um Brunhild so zuzurichten, dass sie sich nicht

mehr gegen Gunther wehren kann. Mit ihrer Entjungferung, so erzählt

es derText, verliert Brunhild ihreheroischeKraft. ImNibelungenliedwird

6 Kathryn Gravdal: Ravishing Maidens, S. 43. Es ließen sich von hier spannende

– und erschreckende – Bezüge herstellen zu der großen Zahl von Vergewalti-

gungserzählungen in der Fantasyliteratur, die sich auf solche mittelalterlichen

Narrative stützt.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 117

sie nicht mehr allzu lange von Belang sein und sie wird bald sang- und

klanglos aus der Geschichte verschwinden.

Im Parzival Wolframs von Eschenbach schrammt der junge und

weltfremde Parzival gerade so an einer Vergewaltigung vorbei, als er

auf Jeschute trifft, die allein in einem Zelt auf die Rückkehr ihres

Ehemanns wartet. Parzival bedient sich im Zelt an der bereitgestellten

Mahlzeit, nimmt Jeschute einen Ring ab und zwingt sie zu einem

Kuss – bevor er das Zelt verlässt und wieder aufbricht. Als Jeschutes

Ehemann zurückkommt, ist seine Interpretation der Zeichen klar und

eindeutig: Er geht davon aus, dass seine Ehefrau mit einem anderen

Mann geschlafen hat. Es wird einige Zeit dauern, bis ausgerechnet

Parzival das Verhältnis der Ehepartner wieder ins Reine bringen kann.

Nicht einmal das Tierreich bleibt von Vergewaltigungen verschont.

In der Tiererzählung Reinhart Fuchs vergewaltigt der Fuchs die Wölfin

Hersant vor den Augen ihres Mannes, um ihn zu demütigen und um

sich an ihr zu rächen, die ihn zuvormit dem Argument zurückgewiesen

hatte, dass er gegenüber ihremMann zu schwach sei.

Es ließen sichweitere Beispiele anführen, auch solche, bei denen die

Vergewaltigung nicht auf körperlicher, sondern auf symbolischer Ebene

stattfindet, aber dies ist ein Thema für ein eigenes Buch. Spannend

könnte dabei auch sein, über intersektionale Perspektiven nachzuden-

ken, die beispielsweise feministische Fragestellungen mit postkolonia-

len Ansätzen verknüpfen.Umnoch einmal zuDido zurückzukehren: Als

eine der drei Frauen, zu denen Eneas im Verlauf der Geschichte eine

Liebesbeziehung pflegt, verkörpert sie den afrikanischen Kontinent –

und sie ist die einzige, bei der der Eneasroman von einer Vergewaltigung

erzählt.

Postkoloniale Perspektiven

Die Postkolonialen Studien eignen sich generell sehr gut für eine Judas-

Hermeneutik, weshalb sie hier etwas ausführlicher behandelt werden

sollen. Sie gehen nämlich häufig mit einem Wechsel der Perspekti-

ve einher, bei dem der Blickwinkel der Kolonisierenden durch den

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Blickwinkel der Kolonisierten ersetzt werden soll. Die Postkolonialen

Studien, die längst nicht mehr nur in akademischen und aktivisti-

schen Kreisen rezipiert werden, sondern von einer immer breiteren

Öffentlichkeit, verhandeln unser Verhältnis zu Themen wie Macht und

Gewalt, Dominanz und Herrschaft, Sklaverei und Unterdrückung, Ko-

lonisierung und Eroberung, Fremdenfeindlichkeit und Zugehörigkeit,

Nationalismus und Rassismus. Dabei steht meist eine Auseinander-

setzung mit neuzeitlichen und modernen Formen von Kolonialismus

im Vordergrund, aber in den letzten Jahrzehnten hat sich allmählich

die Erkenntnis durchgesetzt, dass postkoloniale Ansätze auch für eine

Auseinandersetzung mit Kultur und Gesellschaft vor dem Beginn der

Neuzeit relevant sein könnten – also auch für Mediävist*innen.7

In der englischsprachigen Forschung ist diese Idee bereits Anfang

der 2000er-Jahre angekommen, mit ersten Sammelbänden und Mo-

nografien, auch zu germanistischen Themen.8 Wie sehr die deutsch-

sprachige Germanistik dem hinterherhinkt, lässt sich auch daran se-

hen, dass erst im Jahr 2010 ein Forschungsbericht zu den aus dem

englischsprachigenRaum importiertenTheorieansätzen erschien–und

diesen eher ablehnend gegenüberstand.9DiesesHinterherhinkenhängt

natürlich auch mit gesellschaftlichen Entwicklungen zusammen, denn

Diskussionen über den Kolonialismus fanden in den ersten Jahrzehnten

des 21. Jahrhunderts in Deutschland generell nur in kleinen Kreisen

statt und auch dann nur sehr selten mit Blick auf das Mittelalter. In der

7 Wichtige frühe Arbeiten zu einer postkolonial orientierten mediävistischen

Literaturwissenschaft stammen von Jeffrey Jerome Cohen: The Postcolonial

Middle Ages, Patricia Clare Ingham: Sovereign Fantasies, Geraldine Heng:

Empire ofMagic sowie SharonKinoshita:Medieval Boundaries. Seitdem ist eine

Vielzahl von Aufsätzen und Büchern erschienen.

8 Zum Beispiel: Patricia Clare Ingham/Michelle R. Warren: Postcolonial moves,

Todd Kontje: German orientalisms, Ananya Jahanara Kabir/Deanne Williams:

Postcolonial Approaches to the European Middle Ages, Kathleen Davis/Nadia

Altschul: Medievalism in the Postcolonial World, Lisa Lampert-Weissig: Me-

dieval Literature and Postcolonial Studies. Eine Sammelrezension wichtiger

Werke liefert Simon Gaunt: Can the Middle Ages be Postcolonial?

9 Ursula Peters: Postkoloniale Mediävistik?

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 119

Folge erschienen vereinzelte deutschsprachige Beiträge aus mittelalter-

germanistischer Sicht,10 aber eine intensive Auseinandersetzung blieb

weiterhin aus.

Das ist auch deshalb von Bedeutung, weil sich die Germanistik

als Disziplin in wechselseitiger Abhängigkeit von der Romantik und

von neuen Formen des Nationalismus herausgebildet hat – man denke

an die Ausgabe der Brüder Grimm zum Armen Heinrich – und sich

dann während der kolonialen Phase des Kaiserreichs weiter etabliert

und ausdifferenziert hat. Die Postkolonialen Studien eröffnen deshalb

auch einen neuen disziplingeschichtlichen Blick auf die Germanistik.

Darüber hinaus ermöglichen auch sie neue Perspektiven auf die Texte,

auf Herrschaft und Eroberung, auf Exil und Migration, auf Zugehörig-

keit zu Gemeinschaften und Mechanismen der Ausgrenzung. Das sind

Themen, die in der Germanistik lange Zeit nur wenig beachtet und zu-

gunsten einer Beschäftigungmit ›minne‹ und ›aventiure‹ zurückgestellt

wurden.Der ›Verrat‹ ist hier also gleich ein doppelter: an denTexten und

an der Fachtradition.

Für Hartmanns Iwein könnte das zum einen bedeuten, nicht länger

der Ideologie des Textes zu folgen, nach der Iweins gewaltsame Land-

nahme eine legitime Form ritterlicher Bewährung – ›aventiure‹ heißt

das in den Texten – darstellt. Zum anderen könnte man sich von Iweins

Perspektive auf das Geschehen lösen und stattdessen beispielsweise die

Perspektive des Landesherrn einnehmen, der dann hier nun endlich

auch beim Namen genannt werden müsste: Askalon. Askalon und seine

Frau Laudine könnten eigentlich ein schönes Leben führen, wenn sich

nicht herumgesprochen hätte, dass es in seinem Land eine Quelle gibt,

die ein gewaltiges Unwetter auslöst. Nun kommen immer wieder junge

Männerundverwüsten seinenWald,undAskalonmuss seinevermutlich

sehr gemütliche Burg verlassen und die Störenfriede und Unruhestifter

vertreiben. Irgendwann gerät er dabei an Iwein, der ihm im Kampf

überlegen ist. Der verwundete Askalon flieht und wird hinterrücks

erschlagen.

10 Michael R. Ott: Postkoloniale Lektüre hochmittelalterlicher Texte, Stefanie

Helmschrott: Migranten in der Erzähldichtung.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Wenn das alles etwas salopp klingt, dann zeigt das nur umso

deutlicher, wie wenig die Texte darauf vorbereitet sind, einen solchen

Perspektivwechsel vorzunehmen. Viele der Texte beruhen auf Erobe-

rungsnarrativen, allerdings treten diese Narrative mal mehr und mal

weniger explizit zutage. Bei Artusromanen wie dem Iwein muss man

schon etwas genauer hinsehen und beispielsweise feststellen, dass

Askalon der Name einer Stadt im sogenannten Heiligen Land ist, wo im

Jahr 1099 eine der letzten Schlachten des Ersten Kreuzzugs stattfand.

Iweins Sieg über den Burgherren verweist also zugleich auf den Sieg der

Kreuzfahrer und die Eroberung Jerusalems.

Bei anderenTexten istdas (noch)weniger subtil.GeradedieRomane,

die sich mit antiken Stoffen wie dem Trojanischen Krieg, Alexander

dem Großen oder der Migration des Eneas beschäftigen, handeln sehr

unmittelbar von Eroberungen. Der Eneasroman lässt sich aber auch als

Geschichte von Geflüchteten lesen, die ihre von Krieg zerstörte Heimat

im Nahen Osten verlassen und über das Mittelmeer fliehen, zunächst

nach Afrika und dann weiter nach Europa. In Italien angekommen,

ist es auch die Geschichte eines Integrationsprozesses, der für die

lokalen Machtverhältnisse zum Problem wird, denn der designierte

Landesherrscher befürchtet – zu Recht! –, dass die Fremden ihm die

Frau und das Land nehmen.Was in aktuellen Debatten eher eine Angst-

fantasie mit politischer Potenz darstellt, ist im Eneasroman tatsächlich

eine begründete Sorge.

Der erzählerische Blick der mittelalterlichen Werke musste aber

nicht in die antike Vergangenheit zurückschweifen. Auch die jünge-

re Vergangenheit bot Gelegenheiten, von Eroberungen zu erzählen,

etwa von Karl dem Großen und den Kämpfen gegen die muslimi-

sche Herrschaft über die iberische Halbinsel. Dass in diesen Gebieten

die Kopräsenz von Muslimen, Christen und Juden meistens friedlich

verlaufen ist, interessiert diese Erzählungen eher wenig; stattdessen

arbeiten sie daran, Konflikte und Gegnerschaft auf Basis religiöser

Differenz erzählerisch zu inszenieren und darüber gesellschaftlich zu

verankern. Texte wie das Rolandslied des Pfaffen Konrad, das in den

1170er-Jahren nach der Vorlage der französischen Chanson de Roland (ca.

1100) entsteht, erzählen also nicht nur von einem Konflikt, sondern sie

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 121

stellen diesen Konflikt erst her. Es sind Texte für die Gegenwart und

die Zukunft, indem sie – in Abgrenzung vom muslimischen Anderen –

eine Gemeinschaft der (west-)fränkischen Christenheit schaffen.11 Eine

solche strikte Gegenüberstellung einer ›fremden‹ und einer ›eigenen‹

Gruppe, die auch das historische Publikum des Textes mit einschließt,

lädt zumdisidentifikatorischen Perspektivwechsel ein –und tatsächlich

präsentiert das Rolandslied eine Figur, die genau das tut. An Genelun,

so heißt diese Figur, werden auf einmal Alternativen sichtbar zu der

auf Konflikt ausgerichteten Differenz der beiden Gruppen. Genelun,

immerhin der Stiefvater des titelgebenden Roland, wird dabei als pro-

totypischer Verräter etabliert und mit Judas verglichen –12 ein idealer

Kandidat also für eine Judas-Hermeneutik.

Genelun bietet alternativeKonstellationendes Zusammenlebens an,

die auf Koexistenz von Christen und Muslimen gerichtet sind, und

ein alternatives Begehren, das weder auf religiöse Dominanz noch auf

territoriale Macht abzielt: Er hofft darauf, zu seiner Frau zurückkehren

zu können, eine Thematik, die ansonsten im Text auffällig abwesend

ist. Die christlich-fränkischen Expansionsbestrebungen innerhalb und

außerhalb Europas werden von Genelun infrage gestellt, ein friedliches

Nebeneinander scheint ihm möglich. Genelun bewegt sich dabei in

einem Zwischenraum, dem weder die Position der ›fremden‹ Gruppe

entspricht noch die der ›eigenen‹. Mit dem indischen Literaturtheore-

tiker Homi Bhabha, einem der wichtigsten Vertreter der Postkolonialen

Studien, könnte man auch von einem ›Dritten Raum‹ sprechen, einem

Raum, in dem die Grenzen zwischen den Gruppen neu verhandelt

werdenkönnenund indemdie eigene Identität nicht nur inAbgrenzung

zu einem Anderen bestimmt wird. Das Rolandslied bietet diesen Raum

und diese Möglichkeiten an, aber nur, um sie sogleich abzulehnen und

abzuwerten. Nicht Genelun ist die zentrale Figur des Werks, sondern

11 Sharon Kinoshita hat dies für die Chanson de Roland sehr eindrücklich be-

schrieben und damit die Grundlage für die folgenden Überlegungen geliefert

(Sharon Kinoshita: Medieval Boundaries). Ausführlich dazu auch Michael R.

Ott: Postkoloniale Lektüren hochmittelalterlicher Texte.

12 Der Pfaffe Konrad: Das Rolandslied, V. 1925–1939.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Roland, der den Konflikt immerwieder auf die religiöse Ebene verlagert

und damit die Fronten verhärtet. Das bedeutet aber nicht, dass wir dem

Werkdarin folgenmüssen.Wir könnenunserenBlick statt aufden ›Mär-

tyrer‹ Roland auf den ›Verräter‹ Genelun richten – auch wenn wir damit

selbst ›Verrat‹ am Text begehen. Wenn wir uns einer Identifikation mit

derGruppe der fränkischenChristen (oder christlichen Franken, je nach

Schwerpunkt) verweigern, bedeutet das nicht einmal, dass wir uns mit

der Gruppe der Muslime identifizieren müssten, denn auch das hieße

wiederum, die Prämisse des Textes anzunehmen, nach der es nur ein

Entweder-oder geben kann. Wir können stattdessen Geneluns Beispiel

folgen und neue Räume eröffnen, Räume, in denenwir uns zugleich von

der romantisch geprägten Fachtradition freimachen können, die allzu

oft die LogikdesTextes unhinterfragt übernommenund sich angeeignet

hat.

Das gilt übrigens nicht nur für die Germanistik. Die US-ameri-

kanische Mediävistin und Romanistin Sharon Kinoshita hat in ihrem

Buch übermittelalterlicheGrenzbereiche die Frage gestellt,wiemandie

altfranzösische Vorlage des Rolandslieds, die Chanson de Roland, losgelöst

von denVerständnisvorgabender Romanistik des 19. Jahrhunderts lesen

kann. Die französische Literaturgeschichtsschreibung hat das Werk als

frühenAusdruckeinesNationalgefühls verstandenundals solcheshat es

eine wichtige Rolle im Kontext französisch-deutscher Auseinanderset-

zungen gespielt. Die Chanson de Roland und das Rolandslied arbeiten also

an Gruppenzugehörigkeiten nicht nur in ihrer jeweiligen Entstehungs-

zeit, sondern auch knapp 800 Jahre später, ein Interpretationsangebot,

das eine national orientierte Philologie – nicht zu verwechseln, aber

doch verwandt mit einer Nationalphilologie – dankbar annahm.

Während die Erzählungen über Konflikte zwischen Muslimen und

Christen rund um Karl den Großen und seinen Neffen Roland aus dem

Altfranzösischen ins Mittelhochdeutsche übertragen wurden, fehlt ein

vollwertiger Kreuzzugsroman in deutscher Sprache – also ein Roman,

der im sogenannten Heiligen Land zur Zeit der Kreuzzüge spielt.

Aus germanistisch-mediävistisch-postkolonialer Sicht kann man diese

Leerstelle diskutieren; statt aber über etwas zu diskutieren, das es nicht

gibt, lohnt es sich vielleicht eher, den Blick auf den Ostseeraum zu

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 123

richten. Dort nämlich wurde seit dem 11. Jahrhundert ebenfalls erobert,

kolonisiert und christianisiert – und davon erzählt, unter anderem in

Chroniken des Deutschen Ordens. Die Livländische Reimchronik etwa,

die in den letzten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts verfasst wurde, be-

schreibt in gereimter Formdie Taten desDeutschenOrdens ab dem Jahr

1143 in Livland – einem Gebiet, das Teile der heutigen Staaten Estland

undLettlandumfasst.Es handelt sich umeineKolonisierungserzählung

aus Sicht der Kolonisatoren; der unbekannte Verfasser stammt aus

derselben Gruppe wie sein Publikum und sein Text geht davon aus, dass

wir als Lesende ihm vollständig angehören, um noch einmal auf die

Formulierung vonMariah JunglanMin zurückzukommen.

Wenn wir uns aber nicht mit den kolonisierenden Rittern des

Deutschen Ordens identifizieren, wie es der Text erwartet, sondern

mit den kolonisierten Liven, Letten, Kuren, Semgallern und Litauern,

dann können wir die Livländische Reimchronik als Dokument einer mili-

tärischen und kulturellen Eroberung lesen. Zugleich zeigt die Chronik

den Versuch, die Begründung einer Territorialherrschaft nicht nur

rückblickend zu erzählen, sondern in der Gegenwart zu stabilisieren.

Es überrascht daher nicht, dass innerhalb des Deutschen Ordens auch

dieGeometriaCulmensis entstanden ist,der älteste deutschsprachigeText

zurLandvermessung.FüreineerfolgreicheKolonisationbraucht esauch

einen Überblick über das Herrschaftsgebiet. Dass es sinnvoll sein kann,

diesen auf geometrisch fundierte Füße zu stellen, hat man im Gebiet

des Deutschen Ordens vielleicht etwas früher verstanden als in anderen

GebietenMitteleuropas.

Nimmt man allein diese beiden Texte für postkoloniale Fragestel-

lungen ernst, ergibt sich ein wichtiges Forschungsfeld für die Mittelal-

tergermanistik. Die Texte entziehen sich zwar einigen der eingeübten

Analysetraditionen, zumal sie weitgehend zwischen Geschichts- und

Literaturwissenschaft stehen, aber gerade das könnte eine Einladung

für eine Ko-Disziplinarität sein, wie sie Jonathan Hsy vorgeschlagen

hat. Zudem bietet sich die Chance, auch andere Texte als die häufig

untersuchten Romane des 12. und 13. Jahrhunderts in den Blick zu

nehmen – Romane wie den Iwein und den Eneasroman, die auch wir

in diesem Buch heranziehen, weil diese Texte eben am bekanntesten

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

sind und es auch uns leichter fällt, mit diesen bekannteren Texten zu

arbeiten.

Die Texte über das Baltikum und die sogenannte Ostsiedlung –

die Geschichte dieses Begriffs wäre eine nähere Untersuchung wert,

würde hier aber den Rahmen sprengen – sind für uns auch aus anderen

Gründen relevant, denn die Germanistik institutionalisiert sich von den

preußischen Rändern her. Wie schon erwähnt war Friedrich Heinrich

von der Hagen Professor in Breslau und Karl Lachmann war Professor

in Königsberg, erst später zentriert sich die Germanistik in Berlin. Und

während sich im 19. und frühen 20. Jahrhundert die Germanistik dann

immer weiter diszipliniert, das heißt als Fach etabliert und Gegen-

stände und Grenzen festsetzt, vollzieht sich zeitgleich eine preußische

Germanisierungspolitik, die – neben kolonialen (Alb-)Träumen in der

Ferne – auch mit der Einbindung polnischsprachiger Gebiete in die

gerade entstehende deutsche Nation beschäftigt ist.

Nibelungische Perspektiven

Dass sich diese deutsche Nation auch auf mittelalterliche Texte beruft,

ist hinlänglichbekannt.Wirhabenweiter obenschondavongesprochen,

wie ein imaginiertes Mittelalter, eine ›Blütezeit‹ literarischen Schaffens

unter den staufischen Kaisern, aber auch ein zerstörtes, mehr oder

wenigermittelalterliches Schloss Argumente lieferten für die Schaffung

einer deutschen Gemeinschaft – und für die Abgrenzung von einer

anderen, nämlich französischen Gemeinschaft. Der Text, der hierfür

wohl amhäufigsten herangezogenwurde, ist dasNibelungenlied. Die Re-

zeption desWerks, vor allem seit dem späten 19. Jahrhundert, ist von der

Germanistik ausführlich beschrieben worden, nicht nur seine Bearbei-

tungen inOpernformund alsmonumentaler Stummfilmbei Fritz Lang,

sondern auch seine politische Interpretation: die Inszenierung Otto

von Bismarcks als Siegfried, die Beschwörung der ›Nibelungentreue‹

zwischenDeutschland undÖsterreich-Ungarn durchReichskanzler von

Bülow,dieVerknüpfungder sogenanntenDolchstoß-Legendenachdem

Ersten Weltkrieg mit Hagens Mord an Siegfried und Hermann Görings

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 125

Rede, inder erdieSchlachtumStalingradmitdemKampf inEtzelsHalle

verglich – alles Beispiele für eine überaus problematische Identifikation

mit demmittelalterlichen Text.

Auch die Frühzeit der Rezeption des Nibelungenlieds ist gut unter-

sucht, einschließlich der durchaus wechselhaften Bewertung seit der

Wiederentdeckung desWerks im 18. Jahrhundert. Schon der Schweizer

Philologe Johann Jakob Bodmer, der sich um die Suche nach den

Handschriften und deren Veröffentlichung seit den 1750er-Jahren sehr

verdient gemacht hatte, verstand das Werk als ›deutsches‹ Epos, was

zu einem prominenten Vergleich mit Homers Ilias einlud. Das hat auch

mit der Gräkophilie der Zeit zu tun, in der allem (Alt-)Griechischen

nicht nur der höchste Rang, sondern auch eine besondere Nähe zur

deutschen Dichtung zugeschrieben wurde. Außerdem steht zu dieser

Zeit, wie der Germanist Jan-Dirk Müller schreibt, das heroische Epos

an der Spitze der Gattungen; »deshalb braucht jede ernstzunehmende

Literatur ein Epos, eben eine ›deutsche Ilias‹. Bodmer findet sie im

›Nibelungenlied‹.«13 Dabei ist schon den Zeitgenossen klar, dass sie,

um diesen Vergleich durchzusetzen, selbst aktiv werden müssen: »Der

Nibelungen Lied könnte die teutsche Ilias werden«14, schreibt etwa der

Historiker Johannes vonMüller im Jahr 1786, knapp 600 Jahre, nachdem

dasWerk verfasst wurde.Die Frage, ob dasNibelungenlied die ›teutsche

Ilias‹ ist, hat also weniger mit demWerk an sich zu tun, sondern mehr

mit der Inszenierung durch Müllers Zeitgenossen an den Universitäten

und im Kunstbetrieb.

Dabei war mit dem ›deutschen Epos‹ zunächst nur die Sprache

gemeint, in der das Nibelungenlied abgefasst ist. Die Zahl der Epen in

mittelhochdeutscher Sprache ist überschaubar – gerade solcher aus der

als Blütezeit mittelalterlicher Literatur verstandenen Stauferzeit –, und

das Nibelungenlied hat zudem den Vorzug, dass es – anders als etwa

das Rolandslied – keine Übertragung eines ursprünglich französischen

Werks ist. Das wird gerade in der Zeit der Napoleonischen Kriege zu

13 Jan-Dirk Müller: Das Nibelungenlied, S. 185.

14 Zitiert nach Josef Körner: Nibelungenforschungen der Deutschen Romantik,

S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Beginndes 19. Jahrhunderts einwichtiger Faktor, sowiedieNibelungen-

forschung inderZeit allgemeineinendeutlichenAufschwungnimmt.Es

ist also nachrangig, dass in demWerk weder Deutsche noch Franzosen

auftreten. Hauptsache ist: Man hat ein ›eigenes‹ Epos.

Diese Einstellung hält allerdings nicht lange an. Da die Ereignisse,

von denen das Epos erzählt, keinen Anlass zur Identifikation bieten,

sucht man positive Anknüpfungspunkte in den Figuren, die auf ver-

meintlich ›deutsche‹ Charaktereigenschaften hin untersucht werden:

»Gastfreundlichkeit, Biederkeit, Redlichkeit, Treue und Freundschaft

bis in den Tod, Menschlichkeit, Milde und Großmuth in des Kamp-

fes Noth, Heldensinn, unerschütterlichen Standmuth, übermenschli-

che Tapferkeit, Kühnheit, und willige Opferung für Ehre, Pflicht und

Recht«,15 all das findet beispielsweise Friedrich Heinrich von der Hagen

in demWerk enthalten.

Von der Hagen betont auch die positive Wirkung, die eine Lektüre

des Nibelungenlieds in den schweren Zeiten der Napoleonischen Kriege

habe.Dass er dies in derVorrede zu seiner 1807 veröffentlichtenAusgabe

des Nibelungenlieds schreibt, ist ein Randdetail – nationale Propaganda

war immer schon auch Werbung für die eigenen Bücher. So gab sein

Nachfolger auf der Berliner Professur, Johann August Zeune, dann 1814

eine ›Feld- und Zeltausgabe‹ des Textes als Prosafassung und in kleinem

Format heraus, die an die Soldaten der Napoleonischen Kriege verteilt

wurde.

Erst spät werden die Geschehnisse des Textes selbst in den Blick

genommen und hier kommt eine Verknüpfung mit historischen Er-

eignissen ins Spiel. Der sogenannte Untergang der Burgunden, von

dem die zweite Hälfte des Textes erzählt, ist nämlich die sagenhafte

Erinnerung an eine Schlacht im Jahr 436, bei der das ostgermanische

Volk der Burgunder von einem römischen Heer mit Beteiligung hun-

nischer Hilfstruppen vernichtend geschlagen wurde. Diese historische

Anknüpfung bietet – neben Sprache und ›Charakter‹ – einen weiteren

Anlass zur Vereinnahmung des Textes als Nationalepos. Dabei rückt

dann auch die Geografie stärker ins Bewusstsein: Die ideologische

15 Zitiert nach Joachim Heinzle: Die Nibelungen, S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


V. Muss ich Iwein sein wollen? 127

Aufladung von Rhein und Donau, der Blick auf Grenzräume und

Grenzkonflikte, die Überhöhung der sogenannten Ostkolonisation, die

Vorstellung germanischer Völker auf demWeg in ihre Heimat – all das

ließ sichmit demNibelungenlied inVerbindungbringenundbereitete die

nationalistischen Interpretationen der Moderne vor.

Das Nibelungenlied ist heute nicht mehr losgelöst von diesen In-

terpretationen denkbar und es sollte zu den Aufgaben einer Mittel-

altergermanistik gehören, sie in der Forschung und gerade auch der

Lehre zu thematisieren. Das bedeutet aber natürlich nicht, dass man

das Nibelungenlied nicht mehr lesen und lehren sollte, ebenso wenig

wie die Eroberungsnarrative im Iwein oder im Rolandslied eine Beschäf-

tigung mit diesen Texten verbieten – und wollten sie alle misogynen

Texte meiden, hätten die Mediävist*innen nicht mehr viel übrig. Umso

wichtiger scheint es uns aber, weder der höfisch-adligen Ideologie der

Texte noch den romantisch-nationalistischen Interpretationen blind zu

folgen,sondernPerspektivwechsel vorzunehmen.Wennwiruns vonden

Texten disidentifizieren, öffnen wir den Blick für das, was in den Texten

miterzähltwird,was zwischendenZeilen steht oderwas zumSchweigen

gebracht werden soll.

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005 - am 13.02.2026, 20:10:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

