V. Muss ich Iwein sein wollen?

bistliz lwein, ode wer?
Bist du Iwein oder wer sonst?'

Iwein steckt in der Krise, doch er weif} es nicht. Genau genommen
weifS er nicht einmal, dass er Iwein ist, denn nach einem traumatischen
Ereignis hat er den Verstand verloren, sich die Kleider vom Leib gerissen
und ein Leben in der Wildnis begonnen, das nichts mit seiner fritheren
Existenz als Artusritter und Landesherr zu tun hat. Erst eine magische
Salbe lisst ihn wieder zu Sinnen kommen und in diesem Moment, in
dem Geist und Kdrper noch nicht wieder ganz zusammengehdren, in
diesem Moment einer dissoziativen Selbstbetrachtung fragt er sich, ob
er Iwein ist oder nicht doch jemand anderes.

Hartmann von Aue hat um das Jahr 1200 in seinem zweiten Artusro-
man von Iwein erzihlt und er bietet hier fiir einen kurzen Moment einen
ginzlich anderen Erzihlverlauf an, einen Erzihlverlauf, in dem Iwein
sich seine, wie es heif3t, ritterliche Gesinnung aus dem Kopf schligt und
in der Wildnis bleibt. Natiirlich passiert das nicht, stattdessen findet er
Kleidung, mit der er seinen nackten Kérper bedeckt und sich so Stiick
fiir Stiick wieder seinem alten Leben annihert.

Iwein identifiziert sich also nach der Krise doch wieder mit sich
selbst und mit den Werten seiner Kultur, die zugleich das Ideal jener
adlig-hofischen Gesellschaft sind, fir die die Artusromane verfasst
wurden. Das Publikum um 1200 diirfte diesen Erzihlverlauf gutge-
heiflen haben; fiir uns aber bietet der kurze Moment des Zweifels die

1 Hartmann von Aue: Iwein, V. 3509.

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Gelegenheit zur Reflexion, denn Iwein ist nicht aus heiterem Himmel
wahnsinnig geworden: Erzihlt wird, dass er den Artushof verlisst, um
ein fremdes Land anzugreifen; dass er ein magisches Unwetter ausldst,
dasjenes Land verwiistet; dass er den Landesherrn, der zur Verteidigung
ausreitet, zunichst im Zweikampf besiegt und ihn dann, als jener
auf der Flucht ist, hinterriicks erschligt. Erzahlt wird weiterhin, wie
Laudine, die Witwe des Erschlagenen, sich darauf einlisst, den Morder
ihres Mannes zu heiraten, um ihr Land zu beschiitzen — vor dem
herannahenden Heer des Konigs Artus. Im Text wird all das mit den
schillernden Begriffen »aventiurecund >minne«verklirt, die auch von der
germanistischen Forschung immer wieder genutzt werden; manchmal
auch, um nicht so genau dariiber nachdenken zu miissen, was da in den
Texten eigentlich passiert.

Wihrend sich Iwein also mit dem Ritterideal identifiziert und sich
das zeitgendssische Publikum mit Iwein identifiziert, miissen wir uns
fragen, ob wir das auch tun wollen — oder ob wir uns nicht vielmehr
von dem Text und der adligen Ideologie, die darin reprisentiert ist,
distanzieren wollen. Darum soll es in diesem Kapitel gehen: um eine
Disidentifikation von den mittelalterlichen Texten. Oder anders gesagt:
Wir miissen nicht Iwein sein wollen!

Damit bildet dieses Kapitel in gewissem Sinne das Gegenstiick
zu unserer Auseinandersetzung mit Mediivalismen und Mittelalter-
liebhaberei: Auf der einen Seite steht eine interessierte, ja begeisterte
Beschiftigung mit dem Mittelalter in Vergangenheit und Gegenwart;
auf der anderen Seite eine bewusste Distanzierung, eine kritische
Abwehrhaltung. Diese Spannung ist auch der Tatsache geschuldet,
dass von Mittelaltergermanist*innen — und das gilt ebenso fiir andere
mediivistische Ficher — hiufig erwartet wird, dass sie sich mit dem
Gegenstand ihrer Forschungen identifizieren. Die anglistische Medi-
4vistin Mariah Junglan Min hat diese Erwartung an die Forscher*innen
prignant formuliert, indem sie betont hat, dass es fiir die Forschenden

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

darum gehe, »in den Mittelaltern etwas zu finden, das Teil ihrer eigenen
Identitit ist, und aus dieser Erkenntnis Freude zu schépfen«.”

Invielen Fillen mag das auch vollig in Ordnung sein, aber eben nicht
in allen, und es ist wichtig, darauf zu schauen, womit oder mit wem wir
uns da eigentlich identifizieren (sollen). Die Perspektive, die die Texte
einnehmen, ist itberwiegend mannlich, weify und christlich geprigt -
und wenn das ein Stiick weit auch fiir die Mittelaltergermanistik
gilt, ist das nur ein Grund mehr, iber mangelnde Diversitit im Feld
nachzudenken, wie wir es spiter in diesem Buch noch tun. Natiirlich
heifdt das nicht, dass Mittelaltergermanist*innen ihre Texte nicht mehr
mogen sollen — ganz im Gegenteil! Disidentifikation bedeutet nicht
Entfremdung, kein Abstumpfen gegeniiber dem, was uns an den Texten
anzieht, und sie ist auch keine Aufforderung, dass wir uns andere Texte
suchen sollen. Disidentifikation ist vielmehr eine Erinnerung: »Wir sind
nicht die Dinge, die wir studieren, und wir sollten es auch nicht sein
wollen.«

Der Begrift der Disidentifikation ist eng mit dem Werk von José
Esteban Mufioz verbunden, einem kubanisch-amerikanischen Wissen-
schaftler, der vor allem fiir seine Forschungen iiber queere People of
Color bekannt geworden ist. In seinem Buch Disidentifications: Queers
of Color and the Performance of Politics beschreibt er Disidentifikation
folgendermafien: »Bei der Disidentifikation geht es darum, eingeschrie-
bene Bedeutungen wiederzuverwenden und neu zu denken.«* Gemeint
ist damit, die Botschaft, die einem kulturellen Text eingeschrieben
ist, aufzudecken und zu zeigen, wie kulturell dominante Annahmen
verallgemeinert werden — und damit zugleich bestimmte Gruppen
ausgegrenzt werden, etwa queere Personen oder People of Color. Zugleich
soll Disidentifikation ein Mittel sein, diese Botschaft so umzudrehen

2 »[...] to encounter in the Middle Ages something that is part of their own self-
identity, and to derive pleasure from this recognition.« (Mariah Junglan Min:
Judas Hermeneutics, S. 476f.)

3 »We are not the things we study, nor should we wish to be.« (Ebd., S. 482)

4 »Disidentification is about recycling and rethinking encoded meaning.« (José
Esteban Mufioz: Disidentifications, S. 31)

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

und zu gestalten, dass Identititen von Minderheiten einbezogen und
gestarkt werden.

Die bereits erwihnte Medidvistin Min hat vor Kurzem gezeigt,
wie das fiir mittelalterliche Texte und fiir die mediivistischen Ficher
aussehen konnte. Sie verweist dafiir auf theoretische Ansitze wie die
>Critical Race Theorys, die >Queer Studies< oder die >Dis/ability Studiess,
die gezielt eine Abgrenzung schaffen sollen zwischen den Wissenschaft-
ler*innen und dem ideologischen Rahmen der Texte, mit denen sie
sich beschiftigen. Damit, so Min, wire eine Disidentifikation méglich,
ohne die Leser*innen vom Text zu isolieren; eine Distanzierung, ohne
abzustumpfen. Deshalb stellt sie auch eine wichtige und folgenreiche
Frage:»Was kann man erreichen, wenn man einen Text verrit, der davon
ausgeht, dass wir ihm vollstindig angehéren?«®

Hartmann von Aue hat seinen Iwein fiir ein Publikum verfasst, das
vollstindig dem Text angehort, das Teil jener hofisch-adligen Kultur
ist, deren Ideologie im Artusroman fort- und festgeschrieben wird. Fiir
heutige Leser*innen gilt das nicht, und das eréffnet die Moglichkeit
einer Disidentifikation oder, wie Min es nennt, eines >Verrats< am Text.
Das Bild des Verrats liefert auch den Oberbegriff, den sie fiir all jene
Ansitze nutzt, die eine solche Disidentifikation ermdoglichen: Judas-
Hermeneutik, in Anspielung auf Judas Ischariot, die prototypische
Verriterfigur christlich-mittelalterlicher Kultur.

Wenn Forscher*innen sich von den Texten disidentifizieren, sie
sverraten, um es mit Min zu sagen, dann entstehen Riume fiir Dinge,
die wir nicht sehen, solange wir mit unserem romantischen Blick auf die
Texte schauen. Dann ist Iwein auf einmal nicht mehr der ideale Ritter,
dessen Aufgabe es ist, loszuziehen und die Dame zu gewinnen, sondern
er wird zum Eroberer, der sich riicksichtslos ein fremdes Land aneignet.
Statt dem romantisch-mittelalterlichen Liebesideal zu folgen, konnten
wir homosoziale Beziehungen in den Blick nehmen, und statt Iweins
Weg hin zu einer vorbildhaften Rolle als Ritter, Ehemann und Landes-
herr nachzuzeichnen, konnten wir kritische Formen von Minnlichkeit

5 »What can be achieved by betraying a text that assumes we belong to it fully?«
(Mariah Junglan Min: Judas Hermeneutics, S. 480)

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

untersuchen. Und wenn wir uns klarmachen, welche Positionen und
Perspektiven die Texte einnehmen, dann kénnen wir deren Leerstellen
und blinde Flecken benennen.

Die von Min eingefiihrte Judas-Hermeneutik hief3e also, Konzepte
an einen mittelalterlichen Text heranzutragen, die diesem Text nicht
angehoren, und Ideen, die jenseits des Horizonts der mittelalterlichen
Autoren liegen: feministische Fragestellungen etwa oder solche aus den
>Gender« oder >Queer Studiess, postkoloniale Perspektiven und andere,
im weitesten Sinne kulturwissenschaftliche Theorien. Solche Ansitze
werden manchmal als anachronistisch kritisiert, aber eine Judas-Her-
meneutik witrde diese Kritik als Bestitigung verstehen, denn gerade
weil sie anachronistisch sind, werden diese Ansitze gewihlt, um den
mittelalterlichen Texten zu begegnen.

Feministische Perspektiven

Zur Disidentifikation kénnten insbesondere feministische Ansitze bei-
tragen, die nicht nur — aber auch - die starke Fokussierung der Texte auf
die minnlichen Protagonisten oder den meist explizit mannlichen Blick
des Erzihlers hinterfragen. Grundsitzlicher konnte eine feministische
Perspektive dabei helfen, die verbreitete Misogynie mittelalterlicher
Texte nicht einfach als gegeben hinzunehmen oder dezent zu ignorie-
ren, sondern zu thematisieren und in das Zentrum der Betrachtung zu
stellen. Feministische Arbeiten in der Medidvistik waren in den 1980er-
und 1990er-Jahren wichtig fiir die kulturwissenschaftliche Offnung des
Fachs - die freilich auf massiven Widerstand stiefd. Wer etwa die
Frauenfeindlichkeit der Texte ins Zentrum stellt, trigt nicht gerade dazu
bei, ein positives Mittelalterbild zu transportieren; ganz im Gegenteil.
Ein Wechsel der Perspektive, der die weiblichen Figuren stirker zu
ihrem Recht kommen lisst, hinterfragt auch die gewohnten Narrative,
nach denen es die Aufgabe der minnlichen Artusritter ist, aufzubrechen
und eine Dame zu gewinnen - eine Rollenverteilung, die wir, nebenbei
bemerkt, heute in kaum einem anderen Genre so hinnehmen wiirden.
Das ist aus Sicht der minnlichen Figuren erzihlt, und selbst wenn sich

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

die Erzihler gelegentlich um eine kritische Distanz bemiihen, bleibt
doch die weibliche Perspektive hiufig unerwihnt.

Das gilt nicht zuletzt fir ein schwieriges, aber in jeglicher Hinsicht
relevantes Thema, nimlich fir Erzihlungen von Vergewaltigungen.
Davon gibt es in mittelalterlichen Texten eine erstaunlich grofle Menge.
In einem 1991 erschienenen Buch, das vom Schreiben iiber Vergewal-
tigungen in mittelalterlicher Literatur und mittelalterlichem Recht in
Frankreich handelt, hat die Autorin Kathryn Gravdal sogar die These
formuliert, dass sexuelle Gewalt zu den Voraussetzungen der Artusro-
mane gehort, weil diese Romane die Androhung einer Vergewaltigung
als Grundlage des Erzihlens benétigen.®

Das ist aus romantischer Perspektive eine bedriickende These — so
bedriickend wie die lange Liste der erzihlten Vergewaltigungen. Hier
ein paar Beispiele: Im Eneasroman, der den Beginn der h6fischen Romane
in der Zeit um das Jahr 1200 markiert, interessiert sich der migrierende
Eneas zunichst wenig firr Dido, die Kénigin von Karthago. Erst als er
wihrend eines Gewitters mit ihr allein im Wald landet und sie beriihrt,
verspiirt er Lust und will mit ihr schlafen. Zwar will sie das dem Erzahler
zufolge auch, doch sie lehnt sein Ansinnen ab — was Eneas aber nicht
weiter interessiert; er iberwiltigt und vergewaltigt sie. Wenig spiter
wird Eneas weiterziehen und Dido wird sich toten.

Brunhild tritt im Nibelungenlied zunichst als heroische Kriegerin auf,
als Gegenstiick zu Siegfried, der sie gemeinsam mit dem K6nig Gunther
(und mit Unterstiitzung seiner Tarnkappe) ein erstes Mal besiegen kann.
Damit ist dann klar, dass Brunhild die zukiinftige Ehefrau Gunthers
werden wird; Gunther aber gelingt es nicht, die Ehe durch Geschlechts-
verkehr zu vollziehen. Siegfried muss ein zweites Mal (wieder mit seiner
Tarnkappe) aushelfen, um Brunhild so zuzurichten, dass sie sich nicht
mehr gegen Gunther wehren kann. Mit ihrer Entjungferung, so erzihlt
esder Text, verliert Brunhild ihre heroische Kraft. Im Nibelungenlied wird

6 Kathryn Gravdal: Ravishing Maidens, S. 43. Es liefien sich von hier spannende
—und erschreckende — Bezlige herstellen zu der grofen Zahl von Vergewalti-
gungserzdhlungen in der Fantasyliteratur, die sich auf solche mittelalterlichen
Narrative stiitzt.

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

sie nicht mehr allzu lange von Belang sein und sie wird bald sang- und
klanglos aus der Geschichte verschwinden.

Im Parzival Wolframs von Eschenbach schrammt der junge und
weltfremde Parzival gerade so an einer Vergewaltigung vorbei, als er
auf Jeschute trifft, die allein in einem Zelt auf die Riickkehr ihres
Ehemanns wartet. Parzival bedient sich im Zelt an der bereitgestellten
Mahlzeit, nimmt Jeschute einen Ring ab und zwingt sie zu einem
Kuss — bevor er das Zelt verlisst und wieder aufbricht. Als Jeschutes
Ehemann zuriickkommyt, ist seine Interpretation der Zeichen klar und
eindeutig: Er geht davon aus, dass seine Ehefrau mit einem anderen
Mann geschlafen hat. Es wird einige Zeit dauern, bis ausgerechnet
Parzival das Verhiltnis der Ehepartner wieder ins Reine bringen kann.

Nicht einmal das Tierreich bleibt von Vergewaltigungen verschont.
In der Tiererzahlung Reinhart Fuchs vergewaltigt der Fuchs die Wolfin
Hersant vor den Augen ihres Mannes, um ihn zu demiitigen und um
sich an ihr zu richen, die ihn zuvor mit dem Argument zuriickgewiesen
hatte, dass er gegeniiber ihrem Mann zu schwach sei.

Esliefien sich weitere Beispiele anfiithren, auch solche, bei denen die
Vergewaltigung nicht auf kérperlicher, sondern auf symbolischer Ebene
stattfindet, aber dies ist ein Thema fiir ein eigenes Buch. Spannend
konnte dabei auch sein, tiber intersektionale Perspektiven nachzuden-
ken, die beispielsweise feministische Fragestellungen mit postkolonia-
len Ansitzen verkniipfen. Um noch einmal zu Dido zuriickzukehren: Als
eine der drei Frauen, zu denen Eneas im Verlauf der Geschichte eine
Liebesbeziehung pflegt, verkorpert sie den afrikanischen Kontinent —
und sie ist die einzige, bei der der Eneasroman von einer Vergewaltigung
erzahlt.

Postkoloniale Perspektiven

Die Postkolonialen Studien eignen sich generell sehr gut fir eine Judas-
Hermeneutik, weshalb sie hier etwas ausfiihrlicher behandelt werden
sollen. Sie gehen nimlich hiufig mit einem Wechsel der Perspekti-
ve einher, bei dem der Blickwinkel der Kolonisierenden durch den

- am 12.02.2026, 20:10:11.

7


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Blickwinkel der Kolonisierten ersetzt werden soll. Die Postkolonialen
Studien, die lingst nicht mehr nur in akademischen und aktivisti-
schen Kreisen rezipiert werden, sondern von einer immer breiteren
Offentlichkeit, verhandeln unser Verhiltnis zu Themen wie Macht und
Gewalt, Dominanz und Herrschaft, Sklaverei und Unterdriickung, Ko-
lonisierung und Eroberung, Fremdenfeindlichkeit und Zugehorigkeit,
Nationalismus und Rassismus. Dabei steht meist eine Auseinander-
setzung mit neuzeitlichen und modernen Formen von Kolonialismus
im Vordergrund, aber in den letzten Jahrzehnten hat sich allmihlich
die Erkenntnis durchgesetzt, dass postkoloniale Ansitze auch fiir eine
Auseinandersetzung mit Kultur und Gesellschaft vor dem Beginn der
Neuzeit relevant sein kénnten — also auch fiir Mediivist*innen.”

In der englischsprachigen Forschung ist diese Idee bereits Anfang
der 2000er-Jahre angekommen, mit ersten Sammelbinden und Mo-
nografien, auch zu germanistischen Themen.® Wie sehr die deutsch-
sprachige Germanistik dem hinterherhink, lisst sich auch daran se-
hen, dass erst im Jahr 2010 ein Forschungsbericht zu den aus dem
englischsprachigen Raum importierten Theorieansitzen erschien — und
diesen eher ablehnend gegeniiberstand.’ Dieses Hinterherhinken hingt
natiirlich auch mit gesellschaftlichen Entwicklungen zusammen, denn
Diskussionen iiber den Kolonialismus fanden in den ersten Jahrzehnten
des 21. Jahrhunderts in Deutschland generell nur in kleinen Kreisen
statt und auch dann nur sehr selten mit Blick auf das Mittelalter. In der

7 Wichtige friihe Arbeiten zu einer postkolonial orientierten mediavistischen
Literaturwissenschaft stammen von Jeffrey Jerome Cohen: The Postcolonial
Middle Ages, Patricia Clare Ingham: Sovereign Fantasies, Geraldine Heng:
Empire of Magicsowie Sharon Kinoshita: Medieval Boundaries. Seitdem isteine
Vielzahl von Aufsatzen und Biichern erschienen.

8 Zum Beispiel: Patricia Clare Ingham/Michelle R. Warren: Postcolonial moves,
Todd Kontje: German orientalisms, Ananya Jahanara Kabir/Deanne Williams:
Postcolonial Approaches to the European Middle Ages, Kathleen Davis/Nadia
Altschul: Medievalism in the Postcolonial World, Lisa Lampert-Weissig: Me-
dieval Literature and Postcolonial Studies. Eine Sammelrezension wichtiger
Werke liefert Simon Gaunt: Can the Middle Ages be Postcolonial?

9 Ursula Peters: Postkoloniale Mediavistik?

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

Folge erschienen vereinzelte deutschsprachige Beitrige aus mittelalter-
germanistischer Sicht,' aber eine intensive Auseinandersetzung blieb
weiterhin aus.

Das ist auch deshalb von Bedeutung, weil sich die Germanistik
als Disziplin in wechselseitiger Abhingigkeit von der Romantik und
von neuen Formen des Nationalismus herausgebildet hat — man denke
an die Ausgabe der Briider Grimm zum Armen Heinrich — und sich
dann wéhrend der kolonialen Phase des Kaiserreichs weiter etabliert
und ausdifferenziert hat. Die Postkolonialen Studien eroffnen deshalb
auch einen neuen disziplingeschichtlichen Blick auf die Germanistik.
Dariiber hinaus ermdglichen auch sie neue Perspektiven auf die Texte,
auf Herrschaft und Eroberung, auf Exil und Migration, auf Zugehorig-
keit zu Gemeinschaften und Mechanismen der Ausgrenzung. Das sind
Themen, die in der Germanistik lange Zeit nur wenig beachtet und zu-
gunsten einer Beschiftigung mit >minne« und »aventiure« zuriickgestellt
wurden. Der>Verrat«ist hier also gleich ein doppelter: an den Texten und
an der Fachtradition.

Fir Hartmanns Iwein konnte das zum einen bedeuten, nicht linger
der Ideologie des Textes zu folgen, nach der Iweins gewaltsame Land-
nahme eine legitime Form ritterlicher Bewdhrung — »aventiure< heifdt
das in den Texten — darstellt. Zum anderen kénnte man sich von Iweins
Perspektive auf das Geschehen lésen und stattdessen beispielsweise die
Perspektive des Landesherrn einnehmen, der dann hier nun endlich
auch beim Namen genannt werden miisste: Askalon. Askalon und seine
Frau Laudine kénnten eigentlich ein schénes Leben fithren, wenn sich
nicht herumgesprochen hitte, dass es in seinem Land eine Quelle gibt,
die ein gewaltiges Unwetter auslost. Nun kommen immer wieder junge
Minner und verwiisten seinen Wald, und Askalon muss seine vermutlich
sehr gemiitliche Burg verlassen und die Stérenfriede und Unruhestifter
vertreiben. Irgendwann gerdt er dabei an Iwein, der ihm im Kampf
iberlegen ist. Der verwundete Askalon flieht und wird hinterriicks
erschlagen.

10 Michael R. Ott: Postkoloniale Lektiire hochmittelalterlicher Texte, Stefanie
Helmschrott: Migranten in der Erzdhldichtung.

- am 12.02.2026, 20:10:11.

9


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Wenn das alles etwas salopp klingt, dann zeigt das nur umso
deutlicher, wie wenig die Texte darauf vorbereitet sind, einen solchen
Perspektivwechsel vorzunehmen. Viele der Texte beruhen auf Erobe-
rungsnarrativen, allerdings treten diese Narrative mal mehr und mal
weniger explizit zutage. Bei Artusromanen wie dem Iwein muss man
schon etwas genauer hinsehen und beispielsweise feststellen, dass
Askalon der Name einer Stadt im sogenannten Heiligen Land ist, wo im
Jahr 1099 eine der letzten Schlachten des Ersten Kreuzzugs stattfand.
Iweins Sieg tiber den Burgherren verweist also zugleich auf den Sieg der
Kreuzfahrer und die Eroberung Jerusalems.

Beianderen Texten ist das (noch) weniger subtil. Gerade die Romane,
die sich mit antiken Stoffen wie dem Trojanischen Krieg, Alexander
dem Grof3en oder der Migration des Eneas beschiftigen, handeln sehr
unmittelbar von Eroberungen. Der Eneasroman lasst sich aber auch als
Geschichte von Gefliichteten lesen, die ihre von Krieg zerstorte Heimat
im Nahen Osten verlassen und iiber das Mittelmeer fliehen, zunichst
nach Afrika und dann weiter nach Europa. In Italien angekommen,
ist es auch die Geschichte eines Integrationsprozesses, der fir die
lokalen Machtverhiltnisse zum Problem wird, denn der designierte
Landesherrscher befiirchtet — zu Recht! —, dass die Fremden ihm die
Frau und das Land nehmen. Was in aktuellen Debatten eher eine Angst-
fantasie mit politischer Potenz darstellt, ist im Eneasroman tatsichlich
eine begriindete Sorge.

Der erzahlerische Blick der mittelalterlichen Werke musste aber
nicht in die antike Vergangenheit zuriickschweifen. Auch die jiinge-
re Vergangenheit bot Gelegenheiten, von Eroberungen zu erzihlen,
etwa von Karl dem Grofien und den Kimpfen gegen die muslimi-
sche Herrschaft iiber die iberische Halbinsel. Dass in diesen Gebieten
die Koprisenz von Muslimen, Christen und Juden meistens friedlich
verlaufen ist, interessiert diese Erzihlungen eher wenig; stattdessen
arbeiten sie daran, Konflikte und Gegnerschaft auf Basis religioser
Differenz erzihlerisch zu inszenieren und dariiber gesellschaftlich zu
verankern. Texte wie das Rolandslied des Pfaffen Konrad, das in den
1170er-Jahren nach der Vorlage der franzdsischen Chanson de Roland (ca.
1100) entsteht, erzihlen also nicht nur von einem Konflikt, sondern sie

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

stellen diesen Konflikt erst her. Es sind Texte fir die Gegenwart und
die Zukunft, indem sie — in Abgrenzung vom muslimischen Anderen —
eine Gemeinschaft der (west-)frinkischen Christenheit schaffen.” Eine
solche strikte Gegeniiberstellung einer >fremden< und einer seigenenc
Gruppe, die auch das historische Publikum des Textes mit einschlief3t,
ladt zum disidentifikatorischen Perspektivwechsel ein — und tatsichlich
prisentiert das Rolandslied eine Figur, die genau das tut. An Genelun,
so heifdt diese Figur, werden auf einmal Alternativen sichtbar zu der
auf Konflikt ausgerichteten Differenz der beiden Gruppen. Genelun,
immerhin der Stiefvater des titelgebenden Roland, wird dabei als pro-
totypischer Verriter etabliert und mit Judas verglichen —** ein idealer
Kandidat also fiir eine Judas-Hermeneutik.

Genelun bietet alternative Konstellationen des Zusammenlebens an,
die auf Koexistenz von Christen und Muslimen gerichtet sind, und
ein alternatives Begehren, das weder auf religiése Dominanz noch auf
territoriale Macht abzielt: Er hofft darauf, zu seiner Frau zuriickkehren
zu konnen, eine Thematik, die ansonsten im Text auffillig abwesend
ist. Die christlich-frinkischen Expansionsbestrebungen innerhalb und
auferhalb Europas werden von Genelun infrage gestellt, ein friedliches
Nebeneinander scheint ihm moglich. Genelun bewegt sich dabei in
einem Zwischenraum, dem weder die Position der >fremden< Gruppe
entspricht noch die der reigenen<. Mit dem indischen Literaturtheore-
tiker Homi Bhabha, einem der wichtigsten Vertreter der Postkolonialen
Studien, kénnte man auch von einem >Dritten Raumc« sprechen, einem
Raum, in dem die Grenzen zwischen den Gruppen neu verhandelt
werden kénnen und in dem die eigene Identitat nicht nur in Abgrenzung
zu einem Anderen bestimmt wird. Das Rolandslied bietet diesen Raum
und diese Moglichkeiten an, aber nur, um sie sogleich abzulehnen und
abzuwerten. Nicht Genelun ist die zentrale Figur des Werks, sondern

i8 Sharon Kinoshita hat dies fir die Chanson de Roland sehr eindricklich be-
schrieben und damit die Grundlage fiir die folgenden Uberlegungen geliefert
(Sharon Kinoshita: Medieval Boundaries). Ausfiithrlich dazu auch Michael R.
Ott: Postkoloniale Lektiiren hochmittelalterlicher Texte.

12 Der Pfaffe Konrad: Das Rolandslied, V. 1925-1939.

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Roland, der den Konflikt immer wieder auf die religiose Ebene verlagert
und damit die Fronten verhirtet. Das bedeutet aber nicht, dass wir dem
Werk darin folgen miissen. Wir konnen unseren Blick statt auf den>Mir-
tyrer< Roland auf den >Verriter< Genelun richten — auch wenn wir damit
selbst >Verrat< am Text begehen. Wenn wir uns einer Identifikation mit
der Gruppe der frankischen Christen (oder christlichen Franken, je nach
Schwerpunkt) verweigern, bedeutet das nicht einmal, dass wir uns mit
der Gruppe der Muslime identifizieren miissten, denn auch das hiefie
wiederum, die Primisse des Textes anzunehmen, nach der es nur ein
Entweder-oder geben kann. Wir kénnen stattdessen Geneluns Beispiel
folgen und neue Riume erdffnen, Riume, in denen wir uns zugleich von
der romantisch geprigten Fachtradition freimachen konnen, die allzu
oft die Logik des Textes unhinterfragt itbernommen und sich angeeignet
hat.

Das gilt tibrigens nicht nur fiir die Germanistik. Die US-ameri-
kanische Medidvistin und Romanistin Sharon Kinoshita hat in ihrem
Buch iiber mittelalterliche Grenzbereiche die Frage gestellt, wie man die
altfranzésische Vorlage des Rolandslieds, die Chanson de Roland, losgelost
von den Verstindnisvorgaben der Romanistik des 19. Jahrhunderts lesen
kann. Die franzésische Literaturgeschichtsschreibung hat das Werk als
frithen Ausdruck eines Nationalgefiihls verstanden und als solches hates
eine wichtige Rolle im Kontext franzdsisch-deutscher Auseinanderset-
zungen gespielt. Die Chanson de Roland und das Rolandslied arbeiten also
an Gruppenzugehorigkeiten nicht nur in ihrer jeweiligen Entstehungs-
zeit, sondern auch knapp 800 Jahre spiter, ein Interpretationsangebot,
das eine national orientierte Philologie — nicht zu verwechseln, aber
doch verwandt mit einer Nationalphilologie — dankbar annahm.

Wiahrend die Erzihlungen iiber Konflikte zwischen Muslimen und
Christen rund um Karl den Grof3en und seinen Neffen Roland aus dem
Altfranzdsischen ins Mittelhochdeutsche tibertragen wurden, fehlt ein
vollwertiger Kreuzzugsroman in deutscher Sprache — also ein Roman,
der im sogenannten Heiligen Land zur Zeit der Kreuzziige spielt.
Aus germanistisch-mediavistisch-postkolonialer Sicht kann man diese
Leerstelle diskutieren; statt aber iiber etwas zu diskutieren, das es nicht
gibt, lohnt es sich vielleicht eher, den Blick auf den Ostseeraum zu

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

richten. Dort nimlich wurde seit dem 11. Jahrhundert ebenfalls erobert,
kolonisiert und christianisiert — und davon erzihlt, unter anderem in
Chroniken des Deutschen Ordens. Die Livlindische Reimchronik etwa,
die in den letzten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts verfasst wurde, be-
schreibt in gereimter Form die Taten des Deutschen Ordens ab dem Jahr
1143 in Livland - einem Gebiet, das Teile der heutigen Staaten Estland
und Lettland umfasst. Es handelt sich um eine Kolonisierungserzihlung
aus Sicht der Kolonisatoren; der unbekannte Verfasser stammt aus
derselben Gruppe wie sein Publikum und sein Text geht davon aus, dass
wir als Lesende ihm vollstindig angehéren, um noch einmal auf die
Formulierung von Mariah Junglan Min zuriickzukommen.

Wenn wir uns aber nicht mit den kolonisierenden Rittern des
Deutschen Ordens identifizieren, wie es der Text erwartet, sondern
mit den kolonisierten Liven, Letten, Kuren, Semgallern und Litauern,
dann koénnen wir die Livldndische Reimchronik als Dokument einer mili-
tirischen und kulturellen Eroberung lesen. Zugleich zeigt die Chronik
den Versuch, die Begriindung einer Territorialherrschaft nicht nur
rickblickend zu erzihlen, sondern in der Gegenwart zu stabilisieren.
Es iiberrascht daher nicht, dass innerhalb des Deutschen Ordens auch
die Geometria Culmensis entstanden ist, der dlteste deutschsprachige Text
zur Landvermessung. Fiir eine erfolgreiche Kolonisation braucht es auch
einen Uberblick {iber das Herrschaftsgebiet. Dass es sinnvoll sein kann,
diesen auf geometrisch fundierte Fiifde zu stellen, hat man im Gebiet
des Deutschen Ordens vielleicht etwas frither verstanden als in anderen
Gebieten Mitteleuropas.

Nimmt man allein diese beiden Texte fiir postkoloniale Fragestel-
lungen ernst, ergibt sich ein wichtiges Forschungsfeld fiir die Mittelal-
tergermanistik. Die Texte entziehen sich zwar einigen der eingeiibten
Analysetraditionen, zumal sie weitgehend zwischen Geschichts- und
Literaturwissenschaft stehen, aber gerade das konnte eine Einladung
fiir eine Ko-Disziplinaritit sein, wie sie Jonathan Hsy vorgeschlagen
hat. Zudem bietet sich die Chance, auch andere Texte als die hiufig
untersuchten Romane des 12. und 13. Jahrhunderts in den Blick zu
nehmen — Romane wie den Iwein und den Eneasroman, die auch wir
in diesem Buch heranziehen, weil diese Texte eben am bekanntesten

- am 12.02.2026, 20:10:11.

123


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

sind und es auch uns leichter fillt, mit diesen bekannteren Texten zu
arbeiten.

Die Texte iiber das Baltikum und die sogenannte Ostsiedlung —
die Geschichte dieses Begriffs wire eine nihere Untersuchung wert,
wiirde hier aber den Rahmen sprengen - sind fiir uns auch aus anderen
Griinden relevant, denn die Germanistik institutionalisiert sich von den
preufdischen Rindern her. Wie schon erwihnt war Friedrich Heinrich
von der Hagen Professor in Breslau und Karl Lachmann war Professor
in Konigsberg, erst spiter zentriert sich die Germanistik in Berlin. Und
wihrend sich im 19. und frithen 20. Jahrhundert die Germanistik dann
immer weiter diszipliniert, das heifdt als Fach etabliert und Gegen-
stinde und Grenzen festsetzt, vollzieht sich zeitgleich eine preufische
Germanisierungspolitik, die — neben kolonialen (Alb-)Triumen in der
Ferne — auch mit der Einbindung polnischsprachiger Gebiete in die
gerade entstehende deutsche Nation beschaftigt ist.

Nibelungische Perspektiven

Dass sich diese deutsche Nation auch auf mittelalterliche Texte beruft,
isthinlidnglich bekannt. Wir haben weiter oben schon davon gesprochen,
wie ein imaginiertes Mittelalter, eine >Bliitezeit« literarischen Schaffens
unter den staufischen Kaisern, aber auch ein zerstortes, mehr oder
weniger mittelalterliches Schloss Argumente lieferten fir die Schaffung
einer deutschen Gemeinschaft — und fiir die Abgrenzung von einer
anderen, nimlich franzdsischen Gemeinschaft. Der Text, der hierfiir
wohl am hiufigsten herangezogen wurde, ist das Nibelungenlied. Die Re-
zeption des Werks, vor allem seit dem spiten 19. Jahrhundert, ist von der
Germanistik ausfiithrlich beschrieben worden, nicht nur seine Bearbei-
tungen in Opernform und als monumentaler Stummfilm bei Fritz Lang,
sondern auch seine politische Interpretation: die Inszenierung Otto
von Bismarcks als Siegfried, die Beschwérung der >Nibelungentreue«
zwischen Deutschland und Osterreich-Ungarn durch Reichskanzler von
Biilow, die Verkniipfung der sogenannten Dolchsto3-Legende nach dem
Ersten Weltkrieg mit Hagens Mord an Siegfried und Hermann Gorings

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

Rede, inderer die Schlacht um Stalingrad mit dem Kampfin Etzels Halle
verglich — alles Beispiele fiir eine iiberaus problematische Identifikation
mit dem mittelalterlichen Text.

Auch die Frithzeit der Rezeption des Nibelungenlieds ist gut unter-
sucht, einschlieflich der durchaus wechselhaften Bewertung seit der
Wiederentdeckung des Werks im 18. Jahrhundert. Schon der Schweizer
Philologe Johann Jakob Bodmer, der sich um die Suche nach den
Handschriften und deren Veréffentlichung seit den 1750er-Jahren sehr
verdient gemacht hatte, verstand das Werk als >deutsches< Epos, was
zu einem prominenten Vergleich mit Homers Ilias einlud. Das hat auch
mit der Grikophilie der Zeit zu tun, in der allem (Alt-)Griechischen
nicht nur der hochste Rang, sondern auch eine besondere Nihe zur
deutschen Dichtung zugeschrieben wurde. Aulerdem steht zu dieser
Zeit, wie der Germanist Jan-Dirk Miiller schreibt, das heroische Epos
an der Spitze der Gattungen; »deshalb braucht jede ernstzunehmende
Literatur ein Epos, eben eine >deutsche Ilias<. Bodmer findet sie im
>Nibelungenlied«.«”* Dabei ist schon den Zeitgenossen klar, dass sie,
um diesen Vergleich durchzusetzen, selbst aktiv werden miissen: »Der
Nibelungen Lied kénnte die teutsche Ilias werden«*, schreibt etwa der
Historiker Johannes von Miiller im Jahr 1786, knapp 600 Jahre, nachdem
das Werk verfasst wurde. Die Frage, ob das Nibelungenlied die >teutsche
Ilias« ist, hat also weniger mit dem Werk an sich zu tun, sondern mehr
mit der Inszenierung durch Miillers Zeitgenossen an den Universititen
und im Kunstbetrieb.

Dabei war mit dem >deutschen Epos< zunichst nur die Sprache
gemeint, in der das Nibelungenlied abgefasst ist. Die Zahl der Epen in
mittelhochdeutscher Sprache ist tiberschaubar — gerade solcher aus der
als Bliitezeit mittelalterlicher Literatur verstandenen Stauferzeit —, und
das Nibelungenlied hat zudem den Vorzug, dass es — anders als etwa
das Rolandslied — keine Ubertragung eines urspriinglich franzésischen
Werks ist. Das wird gerade in der Zeit der Napoleonischen Kriege zu

13 Jan-Dirk Miiller: Das Nibelungenlied, S.185.
14 Zitiert nach Josef Korner: Nibelungenforschungen der Deutschen Romantik,
S.14.

- am 12.02.2026, 20:10:11.

125


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Michael R. Ott, Helge Perplies: Das romantische Mittelalter der Germanistik

Beginn des19. Jahrhunderts ein wichtiger Faktor, so wie die Nibelungen-
forschungin der Zeit allgemein einen deutlichen Aufschwung nimmt. Es
ist also nachrangig, dass in dem Werk weder Deutsche noch Franzosen
auftreten. Hauptsache ist: Man hat ein eigenes< Epos.

Diese Einstellung hilt allerdings nicht lange an. Da die Ereignisse,
von denen das Epos erzihlt, keinen Anlass zur Identifikation bieten,
sucht man positive Ankniipfungspunkte in den Figuren, die auf ver-
meintlich >deutsche« Charaktereigenschaften hin untersucht werden:
»Gastfreundlichkeit, Biederkeit, Redlichkeit, Treue und Freundschaft
bis in den Tod, Menschlichkeit, Milde und GrofSmuth in des Kamp-
fes Noth, Heldensinn, unerschiitterlichen Standmuth, iibermenschli-
che Tapferkeit, Kithnheit, und willige Opferung fiir Ehre, Pflicht und
Recht«,” all das findet beispielsweise Friedrich Heinrich von der Hagen
in dem Werk enthalten.

Von der Hagen betont auch die positive Wirkung, die eine Lektiire
des Nibelungenlieds in den schweren Zeiten der Napoleonischen Kriege
habe. Dass er dies in der Vorrede zu seiner 1807 verdffentlichten Ausgabe
des Nibelungenlieds schreibt, ist ein Randdetail — nationale Propaganda
war immer schon auch Werbung fiir die eigenen Biicher. So gab sein
Nachfolger auf der Berliner Professur, Johann August Zeune, dann 1814
eine >Feld- und Zeltausgabe« des Textes als Prosafassung und in kleinem
Format heraus, die an die Soldaten der Napoleonischen Kriege verteilt
wurde.

Erst spit werden die Geschehnisse des Textes selbst in den Blick
genommen und hier kommt eine Verkniipfung mit historischen Er-
eignissen ins Spiel. Der sogenannte Untergang der Burgunden, von
dem die zweite Hilfte des Textes erzihlt, ist nimlich die sagenhafte
Erinnerung an eine Schlacht im Jahr 436, bei der das ostgermanische
Volk der Burgunder von einem rémischen Heer mit Beteiligung hun-
nischer Hilfstruppen vernichtend geschlagen wurde. Diese historische
Ankniipfung bietet — neben Sprache und >Charakter« — einen weiteren
Anlass zur Vereinnahmung des Textes als Nationalepos. Dabei riickt
dann auch die Geografie stirker ins Bewusstsein: Die ideologische

15 Zitiert nach Joachim Heinzle: Die Nibelungen, S.116.

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. Muss ich Iwein sein wollen?

Aufladung von Rhein und Donau, der Blick auf Grenzriume und
Grenzkonflikte, die Uberhéhung der sogenannten Ostkolonisation, die
Vorstellung germanischer Volker auf dem Weg in ihre Heimat — all das
lief? sich mit dem Nibelungenlied in Verbindung bringen und bereitete die
nationalistischen Interpretationen der Moderne vor.

Das Nibelungenlied ist heute nicht mehr losgel6st von diesen In-
terpretationen denkbar und es sollte zu den Aufgaben einer Mittel-
altergermanistik gehoren, sie in der Forschung und gerade auch der
Lehre zu thematisieren. Das bedeutet aber natiirlich nicht, dass man
das Nibelungenlied nicht mehr lesen und lehren sollte, ebenso wenig
wie die Eroberungsnarrative im Iwein oder im Rolandslied eine Beschif-
tigung mit diesen Texten verbieten — und wollten sie alle misogynen
Texte meiden, hitten die Mediivist*innen nicht mehr viel ibrig. Umso
wichtiger scheint es uns aber, weder der hofisch-adligen Ideologie der
Texte noch den romantisch-nationalistischen Interpretationen blind zu
folgen, sondern Perspektivwechsel vorzunehmen. Wenn wir uns von den
Texten disidentifizieren, 6ffnen wir den Blick fiir das, was in den Texten
miterzihlt wird, was zwischen den Zeilen steht oder was zum Schweigen
gebracht werden soll.

- am 12.02.2026, 20:10:11.

127


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 12.02.2026, 20:10:11.


https://doi.org/10.14361/9783839468920-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

