
»Gebärdensprache als Sprache loslassen

und sich an neue Ausdrucksformen wagen«

Gespräch mit dem Deaf Studies-Forscher

H-Dirksen L. Bauman

Hamburg, im November 20081

 

H-Dirksen L. Bauman ist Professor an der Gallaudet University in Washington DC,

USA, und leitet dort die Abteilung Deaf Studies. Er wurde mit einer Untersuchung zum

Thema American Sign Language as a Medium for Poetry promoviert (1998) und publiziert zu

poetologischen Themen sowie zumThema »Deaf Studies«.

Tomas Vollhaber (T.V.): Gestern während Deines Vortrags hast Du angedeutet, dass Du

im Alter von 21 Jahren hörend geworden bist. Dieses »Hörend-Werden« scheint Dir

sehr wichtig zu sein, denn Du erwähnst das mehrfach in Deinen Texten. Was meinst

Du eigentlich genau damit? Es ist doch ein Unterschied, wenn ein Gehörloser merkt,

gehörlos in einer hörenden Familie zu sein und begreift, er ist allein; während sich als

Hörender hörend zu erfahren eher bedeutet, zu begreifen, dass es andere Menschen

gibt, die nicht hören. Selbst in der Gehörlosengemeinschaft gilt man als Hörender nicht

als behindert, während ein Gehörloser in einer Gruppe Hörender selbstverständlich

als behindert gesehen wird. Was ist Dir an der Entdeckung Deines Hörend-Seins so

wichtig?

H-Dirksen L. Bauman (D.B.): Es war wichtig für mich, weil ich damals zum ersten Mal

erkannte, wie viele Privilegien ich besaß … Als ich aufwuchs, musste ich keinen Aspekt

meiner Identität je infrage stellen. Ich bin männlich, weiß, aus der Mittelschicht, ohne

körperliche Beeinträchtigungen …, an meiner Identität gibt es nichts, was eine ande-

re Gruppe von Menschen in irgendeiner Art von Machtposition pathologisieren oder

als minderwertig bezeichnen könnte. Als ich in diese Gehörlosenschule kam, war ich

1 Das Gespräch wurde von Trixi Bücker aus dem Englischen ins Deutsche übersetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 Gespräche

das erste Mal Teil einer Minderheit. Eigentlich sollte meine Stellung ja eine Machtpo-

sition sein, [lacht] als Schlafsaalaufseher, aber in Wirklichkeit lag die Macht ganz klar

bei denen, die die Amerikanische Gebärdensprache beherrschten, die Leute, über die

ich angeblich Macht haben sollte – die Machtstrukturen waren ganz eindeutig auf den

Kopf gestellt. Das war für mich so eine Art großes Erwachen über den Zusammenhang

zwischen Macht und Identität. Ich habe das damals nicht so formuliert, aber das war

die Erkenntnis. Was die mehrfache Erwähnung angeht, zunächst einmal muss ich die

Leute wissen lassen, aus welcher Richtung ich im Hinblick auf meine Forschungsarbeit

komme, ich muss meine Position als Hörender gegenüber der Gehörlosengemeinschaft

klarstellen. Diese Rahmung als »Prozess des Hörend-Werdens« ist ein Mittel dazu, die

Diskussion in Gang zu setzen. Damit werden die zentralen Fragen in einer Art und

Weise eingeführt, die alles Weitere in einen entsprechenden Rahmen stellt.

T.V.: Was hat sich in Deinem Leben verändert durch die Entdeckung, hörend zu sein?

Ich ziele mit meiner Frage eher auf eine existenzielle als eine rationale Ebene. Zu be-

greifen, dass man gehörlos oder schwul oder schwarz oder wie auch immer ›behindert‹

ist, ist die Erfahrung einer existenziellen Bedrohung. Ich gehe davon aus, dass kein

Mensch von solch einer ›Behinderung‹ verschont bleibt – welches ist Deine Behinde-

rung, die Dir klar gemacht hat, deswegen bin ich der, der ich bin?

D.B.: Meiner Ansicht nach ist daswirklich eine existenzielle Frage.Damals, oder eigent-

lich ein paar Jahre früher, hatte ich Sartre gelesen und über »Bedeutung« nachgedacht,

darüber, wie Menschen versuchen, ihrem Leben einen Sinn zu geben. Womit man für

sich selbst den Sinn seines Lebens begründet, anstatt den Sinn einfach vorgesetzt zu

bekommen. Wir werden damit geboren und versuchen einfach damit zurechtzukom-

men. Unsere Körper sind uns gegeben und ganz oft sind der Körper, in dem wir leben,

und die Gemeinschaft, in die wir geboren werden, die Urquelle des Sinns, der uns ge-

boten wird. Als ich hörend wurde, erkannte ich, dass es sehr viel ›Hörverlust‹ gibt, wie

ich es heute nennen würde: Ein ganz anderes Verständnis von Hörverlust als das au-

diologische. Als Hörender fing ich an zu begreifen, welchen Verlust wir dadurch haben,

dass wir »Sprache« nicht wirklich vollständig verstehen. Ich konnte einfach nicht fas-

sen, dass ich gerade vier Jahre aufs College gegangen war, einen Abschluss in Literatur

gemacht hatte und dachte, ich verstünde etwas von Sprache und Poesie, und dann stelle

ich fest, dass es zehnHäuserblocks vonmeinemCollege entfernt eine Gehörlosenschule

gibt, in der eine völlig andere Sprachdimension existiert, von der ich in meiner teuren

Ausbildung nie etwas gehört habe. DieWelt der Hörenden ist so vollständig unwissend,

was Sprache und Arten von visueller Kommunikation angeht. Das hängt mit Derridas

Phonozentrismus zusammen. Wir haben in einer Welt gelebt, die die Stimme über al-

les stellt, wir definieren unsere Präsenz und Identität über unsere Stimme, und das

wird zum alles beherrschenden Paradigma. Wir konstruieren Sinn über die Stimmen

der Menschen, über die Macht, die der Stimme zugewiesen wird. Und als ich in diese

Gehörlosenschule kam, erkannte ich ganz plötzlich, dass die Stimme nicht mehr das-

selbe wie früher war. Das ist, als ob man den König entthront hätte: Es war in gewissem

Sinne eine Revolution.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebärdensprache als Sprache loslassen und sich an neue Ausdrucksformen wagen« 425

T.V.: Der Titel deines Textes »AufDeaf Studies hören« [(2008)]2 deutet an, dassHörende

auf Gehörlose hören sollten. Was werden sie hören?

D.B.: Diesen Titel habe ich natürlich benutzt, um darauf aufmerksam zu machen, dass

die Menschen bisher nicht zugehört hatten. Dass es an der Zeit ist, nicht nur so ne-

benbei mitzuhören, was passiert, sondern sich hinzusetzen und zu versuchen, wirklich

zuzuhören. Damit spiele ich ja auch im Titel des ganzen Buches: Open Your Eyes: Deaf

Studies Talking [Mach die Augen auf. Deaf Studies sprechen], ich wollte das neu rahmen.

Und ich freuemich darüber, dass auf demTitelbild, zumindest bei der Taschenbuchaus-

gabe, der Anfang des Titels Open your Eyes so viel größer ist als das Deaf Studies Talking.

Die Idee ist, dass wir so viel wiemöglich visuell zuhörenmüssen. Denn es gibt so viel zu

sagen. Es entstehen ja jetzt überall an denUniversitäten Studiengänge für Deaf Studies,

z.B. an der Humboldt-Universität in Berlin. Und wenn man die Traditionen bedenkt,

kann man natürlich nicht davon ausgehen, dass sie als gleichrangig mit Psychologie

oder den Fakultäten für Anthropologie, Literatur, Philosophie oder Physik behandelt

werden, die es hier seit Hunderten von Jahren gibt. Aber ich glaube, dass es dort im

Grunde um dieselben Dinge geht. Um verschiedene Aspekte davon, was es heißt, in den

KulturwissenschaftenMensch zu sein. Deaf Studies gewinnen jetzt eine Position inner-

halb der Kulturwissenschaften, nicht innerhalb eines rehabilitativen Rahmens, sondern

als kulturwissenschaftlich basiertes Fach, das einen frischen Blick auf die menschliche

Erfahrung bietet, einen Blick durch die Brille der Gehörlosen. Genauso wie Women’s

Studies oder Black Studies oder Gay and Lesbian Studies einen anderen Blick auf die

Menschheit bieten, auf Aspekte, die bisher übersehen wurden. Nimm zum Beispiel die

Rolle von Gender in der Konstruktion von Wissen. Women’s Studies bieten uns eine

Perspektive, mit deren Hilfe wir sehen können, wie Geschlechter und Identitäten kon-

struiert werden, was vorher nicht im Kanon des traditionellen Wissens enthalten war.

Deaf Studies werfen in ähnlicher Weise ein besonderes Licht auf die Frage der Sinnes-

orientierung und deren Verhältnis zur Konstruktion vonWissen durch ein bewussteres,

visuelles, taktiles Dasein. Das könnte man auf viele Bereiche ausdehnen, zum Beispiel

die nonverbale Kommunikation. Deaf Studies haben auf jeden Fall eine radikale Ver-

änderung darin bewirkt, wie wir Sprache definieren. Und wenn man erst einmal die

Definition von Sprache verändert, hat das weitreichende Auswirkungen. Definiert sich

Lese- und Schreibfähigkeit nur über beherrschtes Lesen und Schreiben, oder kann man

entsprechende Denkmuster auch in einer Gebärdensprache nachweisen, die über kein

Schriftsystem verfügt? Deaf Studies werfen solche grundlegenden Fragen auf. Vielleicht

müssen wir auch den Literaturbegriff neu denken.Muss Literatur wirklich geschrieben

sein? Die Gebärdensprache wirft auch diese Frage auf. Und sie wirft ein Licht darauf,

was es heißt, hörend zu sein, im Sinne der Rolle, die die Stimme einnimmt.Wenn man

auf Deaf Studies hört, lauscht man einem Überdenken von grundlegenden Kategorien.

T.V.: In Deutschland haben wir im Moment eine Diskussion, die sich darum dreht,

was Deaf Studies und Disability Studies miteinander zu tun haben. Gehörlose begrei-

2 Vgl. dazu meine Ausführungen in »Akte der Verständigung. Deaf Studies und die Differenz von

Präsentation und Repräsentation« in diesem Band auf S. 318f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 Gespräche

fen sich nicht als behindert, sondern eher als sprachliche Minderheit – ein hübscher

Trick, das Stigma des Behinderten loszuwerden. In dem Moment jedoch, wo sie bei-

spielsweise mit der neuen Hörgeräte-Technologie, seien es CI [Cochlea-Implantat; T.V.]

oder ABI [Auditory Brainstem Implant (Hirnstamm-Implantat); T.V.], konfrontiert wer-

den, sind sie mit ihrer Existenz als Behinderte konfrontiert, was bei ihnen Hilflosigkeit

auslöst, weil es sie an ihrer schwächsten Stelle, ihrem Behindert-Sein, trifft. Warum

diese Angst vor dem Behindert-Sein? Warum orientieren sich viele selbstbewusste Ge-

hörlose in den USA am Ideal der ›gesunden‹ »all-American family« – dem Ideal einer

typischen Kleinbürgerfamilie –, wie wir es unlängst wieder einmal in einem zweiteili-

gen Feature gesehen haben, das von Sehen statt Hören ausgestrahlt wurde? [(Sendungen

vom 15. und 22.11.2008)].

D.B.: Ja, das ist eine gute Frage. Die Idee der Gehörlosenkultur ist zum einen eine rhe-

torische Strategie und zum anderen ein Weg, das zu beschreiben, was es immer schon

gegeben hat: ein starkes Zusammengehörigkeitsgefühl zwischen den gebärdenverwen-

denden Gehörlosen. Als rhetorische Strategie wurde das Modell der Kultur zu einem

Mittel, den Stempel ›Behinderung‹ loszuwerden. So, wie sie traditionell verwendet wer-

den, schließen sich die Begriffe ›Behinderung und Kultur‹ gegenseitig aus. Die Gehör-

losenkultur begründete sich also auf einem Anti-Behinderungs-Modell. Und zwar, ob

ihnen das nun bewusst war oder nicht, durch die Aufforderung, Behinderung als so-

ziales Konstrukt zu begreifen. Das audiologische Merkmal des Hörverlusts ist eine bio-

logische Tatsache, es ist einfach da. Gehörlosigkeit bedeutet aber nicht unbedingt eine

Behinderung, denn worin genau besteht in einer besonderen, gebärdensprachreichen

Umgebung die Behinderung? Die Mitglieder der Gehörlosenkultur verschoben also die

Vorstellung von Behinderung vom Körperlichen weg hin zur sozialen Seite und mach-

ten geltend, dass es behindernde Aspekte innerhalb der Gesellschaft gibt. Und das ist

genau die von Disability Studies eingeschlagene Taktik, dass Behinderung im Großen

und Ganzen ein soziales Konstrukt ist. Sie hat eine physische, biologische Dimension,

aber die Unterdrückung ist nicht in ihr eingewurzelt. Ich meine, Minderwertigkeit ist

nicht in Deine körperliche Beschaffenheit eingeschrieben, sie entsteht erst durch die

Gesellschaft. Ich finde, dass Deaf Studies und die Rhetorik der Gehörlosenkultur da

etwas inkonsequent gewesen sind – man kann Gehörlosigkeit als soziales Konstrukt

sehen, aber es gibt eine Menge Arbeiten, und meiner Meinung nach viele Einstellungen

und Ansichten in der Gehörlosengemeinschaft, die für andere Behinderungen weiter-

hin das medizinische Modell anlegen. Dass Blindheit, Down-Syndrom oder Zerebral-

parese medizinische Tatsachen sind, dass es schrecklich wäre, so etwas zu haben, und

dass man dagegen vorgehen sollte. Aber es gibt in Disability Studies jede Menge Leu-

te, die sagen würden, ganz und gar nicht, das ist einfach eine physische Variante und

die behindernde Dimension geht von der Gesellschaft aus. Das ist meiner Ansicht nach

nicht ganz konsequent.

T.V.: Begreifen Gehörlose nicht, dass es genau dieses Ideal einer ›gesunden Familie‹

ist, dem sie so nacheifern, das sie seit Jahrhunderten ausgrenzt und als Behinderte

stigmatisiert?

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebärdensprache als Sprache loslassen und sich an neue Ausdrucksformen wagen« 427

D.B.: Ja, die »all-American family« trägt eine ganze Reihe von Unterdrückungsarten

in sich. Auf jeden Fall hat sie eine sexistische Ausrichtung, eine schwulenfeindliche

Ausrichtung, sogar eine rassistische Ausrichtung und …

T.V.: … eine behindertenfeindliche Ausrichtung …

D.B.: Genau. Die Idee von Familie und Arbeit ist in diesem Zusammenhang ganz wich-

tig. Gehörlose haben oft betont, was für ›gute Arbeiter‹ sie sind: »Ich bin ein guter,

körperlich leistungsfähiger Arbeiter.« Da waren sie nur allzu bereit zu sagen: »Jawohl,

steckt mich in die kapitalistische Maschine hinein.« Aber ihnen war nicht klar, dass sie

sich damit in eine sehr unterdrückungsanfällige Situation einkaufen. Was ich in den

USA so ironisch finde, ist die Einstellung der Gehörlosengemeinschaft gegenüber He-

len Keller, einer ausgesprochenen Sozialistin, die meiner Meinung nach sehr eloquente

Kritik an der Klassenstruktur und dem Klassenkampf in den USA übte, die aber gleich-

zeitig eine bekannte Eugenikerin und sehr gut mit Alexander Graham Bell befreundet

war. Da hat man die sehr komplexe Figur einer Person, die Klassenkritik übt, aber Eu-

genikerin ist. Und auf der anderen Seite haben wir die Gehörlosengemeinschaft, die

sozusagen anti-eugenisch ist, die einen ganz deutlich anti-eugenischen Anflug hatte,

aber nur zu gern dazu bereit war, sich in die Klassenhierarchie einzufügen, die damit

überhaupt kein Problem hatte und an den großen Strukturen gar nicht rütteln wollte.

Im Schisma von Deaf Studies und Disability Studies hat es so eine Menge komplizier-

ter und einander widersprechender Entwicklungen gegeben. Aber damit sindwir genau

an der Wurzel der Unterdrückung angekommen, die wir Audismus oder Diskriminie-

rung von Behinderten nennen würden. Ich glaube, dass beides sehr eng miteinander

verwandt ist, dass Gehörlose aus demselben Grund behindert sind wie Blinde, was die

Machtstrukturen angeht. Du hast da eben einen wichtigen Punkt angesprochen, dass

sie ihre bloße Existenz rechtfertigen müssen. Die genomische Welt ist ernüchternd:

Viele genetische Zustände, die heute von einigen als Behinderung bezeichnet werden,

könntenmöglicherweise ausgemerzt werden.Deshalb denke ich, dass Deaf Studies und

Disability Studies genau jetzt zusammenkommen müssen, um gegen Diskriminierung

von Behinderten und Audismus zu kämpfen, weil es ja genau dieselbe Unterdrückung

ist, also tut man sich doch am besten zusammen. Ich glaube allerdings nicht, dass man

Audismus ausschließlich als Teil der Diskriminierung von Behinderten definieren kann,

weil da auch noch die Unterdrückung der Sprache ist, die vielleicht eher auf sprachliche

Minderheiten passt. Das liegt also irgendwie dazwischen. Behindertendiskriminierung

und Sprachdiskriminierung sind wohl die Hauptbestandteile von dem, was Audismus

ausmacht.

T.V.: In Deinem Aufsatz »Aus der Zeile tanzen« [(2007)] setzt Du Dich kritischmit Clay-

ton Vallis Reim-Konzept auseinander und wirfst ihm vor, sich an einer äußerst tradi-

tionellen und konservativen Vorstellung von Poesie zu orientieren, die sich im Zeilen-

Endreim zeigt. Deines Erachtens ist Vallis Argumentation einem rein taktischenManö-

ver geschuldet, denn sie dient vor allem der »Rechtfertigung des poetischen Potenzials

von ASL in den Köpfen des akademischen und literarischen Establishments« [(ebd.,

405)]. Gestern, bei Deinem Vortrag, hast Du Dich der alten Valli’schen Argumentation

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 Gespräche

bedient, ohne zu erwähnen, dass diese Argumentation nicht in einem poetologischen,

sondern nur in einem (sprach-)politischen Zusammenhang zu verstehen ist. Weshalb

hast Du diese wichtige Unterscheidung verschwiegen?

D.B.: Das ist eine gute Frage. Ich versuche gerade, mich daran zu erinnern, ob ich es

erwähnt habe und es vielleicht nur in der gedolmetschten Version nicht rüberkam. Viel-

leicht ist da bei der Übersetzung etwas verloren gegangen [(vgl. Scholl 2009, 178)]. Ich

überlege gerade, wie ich das formuliert habe … Eines der Ziele war, »über das lingu-

istische Modell hinauszugehen«. Aber es könnte sein, dass ich da statt »darüber hin-

ausgehen« »etwas dazu hinzufügen« gesagt habe, vielleicht sogar in der PowerPoint-

Präsentation. Möglicherweise habe ich die historische Abfolge vorgestellt und unbe-

wusst gedacht, dass die vielen Einschränkungen klar seien, dass Handformen und die

Tatsache, dass es in der linguistischen Analyse diese wiederholten Formen gibt, uns ei-

gentlich nicht sehr viel sagen. Da stelle ich fest, okay, hier gibt es das und das. Und was

dann? Ich meine, das gibt uns doch keinen tieferen Einblick in das Werk. Also, wenn

ich das nicht erwähnt habe, gab es keinen besonderen Grund dafür. Ich hielt das für

stillschweigend inbegriffen. Weil das ganz genau meine Überzeugung ist. Und die ist

nicht gerade populär. Man hat mich angegriffen, wenn ich sage, dass Valli innerhalb ei-

nes phonozentrischenModells den Audismus bestätigt. Na ja, ich habe das ungeschickt

formuliert, aber einige Gehörlose dachten, wer bin denn ich als Hörender, dass ich Valli

audistisch nenne. Ich sage ja gar nicht, dass er Audist ist, ich sage nur, dass da diese im

Kern audistische Haltung ist, die besagt, beweisen zu müssen, dass ASL eine Sprache

ist, indem man ständig Vergleiche zur Laut- und Schriftsprache zieht. Warum nicht

auch andersherum? Warum muss man nicht zeigen, dass Schriftsprache und gespro-

chene Sprache der Gebärdensprache ähnlich sind?

T.V.: Gleichzeitig argumentierst Du in Deinem Text sehr ähnlich wie Valli, wenn Du

über die hörende Literaturszene schreibst, dass sie noch immer an einem Literatur-

begriff festhält, der einer ›hörgerichteten‹ Ideologie verpflichtet sei, die zu kritisieren

Du angetreten bist, also wieder eine eher politisch als poetologisch orientierte Beweis-

führung. Geht es Dir tatsächlich um »die historische Unterdrückung von Gebärden-

sprachen« und sie »als umfassenden Beweis für die phonozentrische Vorherrschaft des

Westens zu betrachten« [(vgl. Bauman 2007, 405)]? Geht es nicht eher um die bis heute

dauernde historische Unterdrückung der Gehörlosen? Um die Leugnung eines gehör-

losen Lebensentwurfs? Das beschriebe die politische Seite. Was die poetologische be-

trifft, sehe ich das eigentlich genau andersherum: Gebärdensprache erfährt ein großes

zuweilen geradezu euphorisches öffentliches Interesse, vor allem vonseiten des akade-

mischen und künstlerischen Betriebs.

D.B.: Ich glaube, es gibt eine Tradition, eine anti-phonozentrische Tradition, die paral-

lel dazu läuft. Die Hegemonie des Phonozentrismus hat sich meiner Ansicht nach sehr,

sehr tief eingegraben. Aber gleichzeitig gab es Gegentraditionen, die versuchten, davon

loszukommen. Und ich denke, dass viele dieser Gegentraditionen das jetzt, wo Gebär-

densprache und Gebärdensprach-Performances immer populärer und damit sichtbarer

werden, nur zu gerne aufgreifen möchten. Aber ich glaube, dass es in vielen wissen-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebärdensprache als Sprache loslassen und sich an neue Ausdrucksformen wagen« 429

schaftlichen Umfeldern für Wissenschaftler, die beispielsweise die Amerikanische Ge-

bärdensprache als eine der Sprachen für ihre Dissertation wählen wollen, immer noch

schwer ist, die Universitäten davon zu überzeugen, dass ASL wissenschaftstauglich ist.

Es wird immer argumentiert, dass die Gebärdensprache keinen Literaturkorpus besit-

ze, dass sie schriftlich vorliegen müsse, dass sie keine akademische Sprache sei und

so weiter. Diese Ideen sind immer noch sehr stark verwurzelt, auch wenn wir wohl

hoffentlich eine Veränderung erlebt haben.

T.V.: In »Aus der Zeile tanzen« schreibst Du von »der Unterdrückung von Gebärden

als sprachlichem und literarischem Medium« [(ebd., 404)], von »der Vorherrschaft der

auf Hörende ausgerichteten (phonozentrischen) Modelle von Sprache und Literatur«

[(ebd.)] und dem Versuch, sich daraus zu befreien. Ich frage mich, ob nicht das für

die Gebärdensprachforschung so wichtige linguistische Wissen und Instrumentarium

Gebärdensprachpoesie in einen Irrweg drängt, mit dem Poesie auf ein Maß zurechtge-

stutzt wird, das mit poetischem »Schreiben« nichts mehr zu tun hat. In Deinem gest-

rigen Vortrag hast Du den sprachwissenschaftlichen Aspekt von Sprache besonders be-

tont. Ist es nicht an der Zeit, Gebärdensprache ganz anders zu denken, als eine Sprache

der Bewegung, die mit der Sprache des Tanzes sehr viel mehr zu tun hat als mit Eng-

lisch oder Deutsch? In der Diskussion über Deinen Aufsatz haben wir uns im Seminar

gefragt, weshalb Du so beharrlich an schriftlichen Textformen festhältst, anWalt Whit-

man, an Konkreter Poesie, an Guillaume Apollinaire, und Dich erst gegen Ende Deines

Textes dem Film öffnest? Hängst Du Dich nicht selbst an den phonozentrischen Mo-

dellen auf, die Du eigentlich kritisierst? Warum knüpfst Du nicht eher an Formen wie

zum Beispiel den Tanz an?

D.B.: Nun, das ist es, was ich beabsichtige. Genau das ist das Ziel. Der Text erschien

2006, geschrieben hatte ich ihn aber bereits 2002 und entsprungen ist er meiner Dis-

sertation von 1998 – da hatte ich das große Bedürfnis, eine Argumentation zu starten,

um an den Punkt zu kommen, an demman sagen kann: Lasst uns nach etwas anderem

schauen. Denn ich hatte nur einen sehr kleinen Korpus an Forschung und Publika-

tionen, der sehr stark im traditionellen Sprachmodell verankert war. Also hatte ich das

Gefühl, dass ich erst einmal eine gewisse Zeit innerhalb dieses Diskurses, innerhalb die-

sesModells zubringenmusste, um eine Argumentationsgrundlage zu haben. Undwenn

man argumentiert, sitzt man natürlich im Rahmen dieser Argumentation fest. Du und

Deine Studierenden, Ihr habt wahrscheinlich das Gefühl, dass ich diesen Rahmen voll-

ständig verlassen habe. Ich glaube nicht, dass ich meine Argumente hätte anbringen

können, wenn ich außerhalb dieses Rahmens begonnen und sozusagen versucht hätte,

über verschiedene Disziplinen hinweg zu argumentieren. Ich hatte einen Vertreter der

Angewandten Linguistik und Literaturwissenschaftler inmeiner Prüfungskommission,

aber auch Leute aus Performance Studies, und ichmusste auf jeden Fall mit dem Lingu-

isten diskutieren, der gleichzeitig mein Dekan war. Vieles von dem, was da drinsteht,

ist also diesem Argumentationszwang entsprungen. Aber ich glaube wirklich, dass ich

sagen wollte, lasst uns über dieses Modell hinausgehen; dass die Verbindung zwischen

der Sprache des Kinos und der Sprache ASL selbst vom grammatischen Standpunkt

aus keine bloße Metapher ist: Da besteht eine homologische, strukturelle Verwandt-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 Gespräche

schaft im visuellen Prozess, die meiner Ansicht nach einen viel besseren Ansatz dafür

bieten könnte, über diese Sprache zu diskutieren. Vielleicht wird das letztendlich auf-

zeigen, dass das linguistische Modell selbst sehr eingeschränkt ist. Ich glaube, dass ich

mehr Sympathien für die kognitive Linguistik habe, die einfach nur schaut: Was haben

wir? Wir haben ein Gehirn, wir haben einen Körper, der die Welt wahrnimmt, und wir

übersetzen sie in Metaphern. Die Welt der Metaphern und wie die Metaphern in der

Gebärdensprache umgesetzt sind, das ist ausgesprochen lehrreich, finde ich.

T.V.: In seinem Laokoon3 unterscheidet Lessing den Bereich der bildenden Kunst von

dem der Literatur. Du denkst Bild und Schrift eher in einem analogischen Verhältnis.

Was genau meinst Du damit?

D.B.: Lessing hatte ich ganz stark imHinterkopf. Ich weiß nichtmehr, ob ich das in die-

sem Text erwähnt habe, aber ich hatte mich mit Joseph Frank [(1982)] beschäftigt, der

damals in den 50er- oder 60er-Jahren einen Text veröffentlicht, in dem er sagt, dass die

Modernisten einen räumlichen Ansatz gehabt hätten, der die Zeit anzuhalten vermag.

Wenn man die lineare Abfolge der traditionellen Erzählung durchbricht, wie Eliot oder

Pound das machen – Pound, der aus China das Ideogramm übernimmt, bei dem durch

die Konfrontation zweier Bilder eine ganz neue Bedeutung entsteht –, dann unterbricht

das den Zeitfluss.4 Das ist es, was Frank als räumliche Form bezeichnet. Darauf auf-

bauend gibt es dann bei W.J.T. Mitchell [(1989)] eine Kritik dazu. Ich bin viel eher auf

Mitchells Linie, ergänze das aber noch um die Gebärdensprachdiskussion, indem ich

sage, dass das in gewisser Weise nur willkürliche Abgrenzungen sind. »Zeit« hier und

»Raum« da drüben: Das ist ungefähr das, was Lessing sagt, dass man hier die »Malerei«

und da die »Dichtung« hat. Aber ich finde, dass es in der Malerei viel Bewegung gibt.

Auch in Architektur und Gebäuden steckt viel Bewegung, und man kann kein Gemälde

betrachten, ohne die Augen in einem gewissen Grade zu bewegen. Und die Bewegung

der Linie selbst … Ichmeine,man kann doch keinen Kandinsky anschauen und behaup-

ten, darin wäre keine Bewegung: Das ist voll von Bewegung, es ist eben nur eine andere

Art. Und dann schauen wir uns die Poesie an: Das ist eine viel stärker kinetische Kunst-

form, und doch hat der Text, der geschriebene Text, etwas sehr Stilles und Erstarrtes,

das genau so starr ist wie ein Gemälde. Ich halte die Grenzziehung zwischen diesen

Kunstformen für vollständig künstlich, und ich glaube, das ist ein Symptom der Laut-

sprache, denn in einer Gebärdensprache kann man Bewegung, Raum und Zeit nicht

voneinander trennen. Es gibt keine Gebärde ohne Bewegung. Und es gibt keine Gebär-

de ohne Räumlichkeit. Wenn wir uns also eine Mythologie oder Kosmologie vorstellen

3 Lessings Schrift Laokoon oder Über die Grenzen derMalerei und Poesie von 1766 gehört zu den grundle-

gendenTexten eines geistes- und kulturwissenschaftlichenDiskurses, der denBereich der Sprache

und den Bereich des Bildes als disjunkte symbolische Ordnungen begreift. Während die Wort-

kunst an ein zeitliches Nacheinander gebunden ist, konstituiert sich die Bildkunst als ein räum-

liches Nebeneinander. Damit steht Lessing in einer bis heute währenden Tradition – mit erhebli-

chen Folgen unter anderem auch für die Gebärdensprachforschung –, die uns in der Differenz von

Repräsentation und Präsentation, Sagen und Zeigen, Diskursivem und Ikonischem begegnet.

4 Vgl. dazu meine Ausführungen in »Zeig es ihnen! Haiku und Gebärdensprache« in diesem Band

auf S. 68f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebärdensprache als Sprache loslassen und sich an neue Ausdrucksformen wagen« 431

könnten, wenn die Welt als metaphysisches Konstrukt aus Gebärdensprache hervorge-

gangen wäre, dann wäre meiner Ansicht nach die Verwandtschaft von Zeit und Raum

viel früher entdeckt worden. Dann hätte jemand wie Einstein schon viel früher festge-

stellt: Hoppla, die sind ja unvermeidlich miteinander verbunden. Die Fachrichtungen,

die Trennungen, die wir geschaffen haben, haben also einen Hauch des Künstlichen.

Und ich finde, die Gebärdensprache hilft uns zu erkennen, dass Schauen und Bewegung

und diese Dinge ursprünglich ganz tiefgehend miteinander verbunden sind.

T.V.: Verlassen wir »Aus der Zeile tanzen« und wenden uns den ›schönen Dingen des

Lebens‹ zu. Welches sind Deine liebsten Gebärdensprachpoesien, welches Deine liebs-

ten Gebärdensprachpoeten?

D.B.: Ich glaube Flying Words Project5 sind immer noch meine Favoriten.

T.V.: Kenny Lerner und Peter Cook. Treten sie noch auf?

D.B.: Ja, sie bringen immer wieder neue Sachen, sie treten noch auf. Und ich finde,

sie stellen die Sprache noch viel mehr auf die Probe, die Gemeinschaft, die Dinge im

Ganzen … Ich finde das äußerst spannend.

T.V.: Wo treten sie auf?

D.B.: Sie sind an den Colleges sehr populär, ich denke, weil sie hörende Zuschauer so

gut ansprechen. Aber ich glaube, gehörlose Zuschauer mögen ihre Arbeiten im Großen

und Ganzen nicht, sie wissen sie nicht zu schätzen.

T.V.: Und warum nicht?

D.B.: Sie sehen Peter Cook eher als Performance-Künstler; sie meinen, dass er die Spra-

che verhunze, dass sie ›nicht ASL‹ sei. Das, was er macht, ist ja gut und schön, aber

nennt seine Arbeiten nicht ASL-Dichtung.

T.V.: Und weshalb soll das keine ASL-Dichtung sein?

5 Seit 1984 treten die beiden Performer Peter Cook (gehörlos) und Kenny Lerner (hörend) unter dem

Namen FlyingWords Project (FWP) gemeinsam auf. Auf ihrer Homepage schreiben sie dazu: »Die

Produktionen des FWP möchten einen Beitrag im Bereich der ASL-Poetry leisten, unterscheiden

sich jedoch von anderenASL-Dichtern, derenArbeiten zwar interessant aber in gewisserWeise im-

merwieder nachdemgleichenMuster gestrickt sind,wohingegen sich dieArbeitendes FWPdurch

ein ständiges Experimentierenmit den sprachlichenMöglichkeiten von ASL auszeichnen, um ihre

Grenze zu erweitern und sich gerade der filmischen Techniken vonGebärdensprache zu bedienen«

(Übers. T.V.; vgl. https://www.facebook.com/aslpoets/ (01.02.2021). Vgl. dazu meine Ausführungen

in »Ikonische Differenz. VomÜbersetzen literarischer Texte in und aus Gebärdensprachen« in die-

sem Band auf S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/
https://www.facebook.com/aslpoets/


432 Gespräche

D.B.: Ich glaube, weil so viel Gestisches und Pantomimisches dabei ist … Ich glaube,

sie verstehen es einfach nicht. Die hörenden Zuschauer haben ja den Vorteil, dass sie

die Stimme des hörenden Kenny Lerner hören, und das führt zu einer Situation, in der

Gehörlose einen eingeschränkteren Zugang haben,weil manchmal ohne das gesproche-

ne Wort der Zusammenhang verloren geht. Den Gehörlosen entgeht das gesprochene

Wort, also entgeht ihnen auch der Zusammenhang.

T.V.: Welchen Anteil hat Kenny Lerner daran? Wenn ich mir Sachen von den beiden an-

schaue, sind sie doch immer engmiteinander verbunden, Kenny hält sich doch ziemlich

konsequent an das, was Peter gebärdet – natürlich in der ihm eigenenDiktion.Was also

bekommen Hörende, was Gehörlosen vorenthalten wird?

D.B.: Sie bekommen eben den Zusammenhang. Sie wissen … Ich versuche gerade, ein

Beispiel zu finden. Es gibt da Stellen, an denen man, wenn man nicht hört, was es ist,

wenn man nur schaut …

T.V.: Nimm doch mal das Beispiel mit den chinesischen Schriftzeichen6 …

D.B.: Ja, da verstehen sie »Sonne steckt im brennendem Baum«, aber für jemanden … –

wenn Du das bloß siehst und keine poetische Ader hast: Das ist, glaube ich, ein Teil des

Problems. Wenn man bloß eine Performance anschaut, gibt es keine leicht sichtbare

Bedeutung, das ist genauso abstrakt …

T.V.: Es ist poetisch.

D.B.: Es ist poetisch, ganz genau. Und da gibt es in der Gehörlosengemeinschaft eben

keine Tradition, dass Poesie etwas Alltägliches wäre, dass man sich mit der Sprache

Freiheiten erlauben kann, dass man sie entfesseln kann. Das ist wieder Teil ihrer Ge-

schichte, dass sie so hart arbeitenmussten, bis sie sagen konnten:Wir haben eine Spra-

che. Und dann kommt da plötzlich jemand und nimmt die Sprache und kleckst Farbe

drauf, trampelt darauf herum,macht eben das, was Performance-Künstler tun. Aber es

gibt keine Tradition, die ihnen das verständlich macht. Also sagen sie, was macht der

da eigentlich? Cook ist oral erzogen worden, weißt Du, ASL hat er erst mit 18 Jahren

gelernt. Aber es gibt andere Leute, Ben Bahan7, Bernard Bragg8, eine Menge kunstvol-

ler Geschichtenerzähler, und Ben Bahan als erfahrener Linguist, die ihre Arbeiten sehr

wohl zu schätzen wissen. Ben Bahan muss ihr Fürsprecher sein, und es ist sehr gut,

6 In einer Gebärdensprachpoesie hat FlyingWords Project Ernest Fenollosas Beschäftigungmit den

chinesischen Schriftzeichen (1963) aufgegriffen unddas Ideogrammfür »Osten« (261) zu einer Poe-

sie verarbeitet: »Sonne in den Ästen eines Baumes« (FlyingWords Project o.J.). Vgl. dazu auch Da-

vidson 2009, 248.

7 Ben Bahan ist Professor für ASL und Deaf Studies an der Gallaudet University in Washington DC.

8 Bernard Bragg (1928-2018) war ein tauber Schriftsteller und Schauspieler sowie Mitbegründer des

National Theatre of the Deaf. Bekannt wurde er durch das von ihm zusammen mit Eugene Berg-

man verfasste Theaterstück Tales From a Clubroom (1980). Bekannt ist er außerdem als ein Meister

der Gebärdentechnik des »Visual Vernacular«.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebärdensprache als Sprache loslassen und sich an neue Ausdrucksformen wagen« 433

dass er das erkennt. Bahan spricht dann nämlich vom »es«, dass es nur sehr wenige

Leute gibt, die »es« haben, und Peter Cook gehört für ihn ganz bestimmt zu denen, die

»es« haben.

T.V.: Wie verhält es sich mit Gebärdensprachpoesie Hörender?

D.B.: Das machen nur sehr wenige. Ich habe ein ASL-Gedicht geschaffen, habe es aber

aus einer Reihe von Gründen von jemand anderem vortragen lassen. Es gibt da nicht

viel. Es gibt hörende Studierende, die in Gallaudet so etwas wie einen Creative-Writing-

Kurs in Gebärdensprache machen, das ja. Da war mal eine Frau, die einen Filmwettbe-

werb gewann. Keiner wusste, dass sie hörend war, und sie hat den Wettbewerb gewon-

nen, weil das Stück für sich sehr nett war.

T.V.: Gab sie vor, gehörlos zu sein?

D.B.: Nein, sie hat nichts vorgegeben, sie hat einfach gebärdet. So wie Samuel Beckett

auf Französisch geschrieben hat. Das hier ist die Sprache, in der ich dieses Werk ver-

fasse. Später kamen die Leute dann darauf und haben sich darüber aufgeregt. Ein paar

sind da also. Aber es gibt zu wenig Arbeiten in Gebärdensprache.

T.V.: Und diese Frau, die da gebärdet hat, warfman ihr vor, sich eines Stils zu bedienen,

der eigentlich Gehörlosen vorbehalten ist, einer Gehörlosen-Gebärdensprachpoesie?

Ich kann mir vorstellen, dass es da vonseiten Gehörloser gewisse Vorbehalte gibt. Nun

hat ja Gebärdensprache für Hörende eine andere Bedeutung als für Gehörlose. Kunst

hat immer etwas mit dem zu tun, der sie produziert. In sie fließen individuelle Erfah-

rungen ein. Kannst Du Unterschiede in der Dichtung von hörenden und gehörlosen

Dichtern erkennen?

D.B.: Nun, das Gedicht dieser Frau, die den Wettbewerb gewann, handelte von der

Schwierigkeit des Gebärdens. Aber es tat das auf sehr abstrakte Weise. Es sprach die

Leute wohl an, weil es so universell war, es war recht abstrakt, aber eines war klar: Sie

rang mit etwas. Es war die abstrakte Darstellung eines Ringens. Und für sie war das

eben das Ringenmit der Gebärdensprache. Aber ich habe wirklich nicht so viel gesehen,

dass ich von einem Korpus von Arbeiten Hörender sprechen könnte …

T.V.: Wo zeigt sich eigentlich jenseits der etablierten Gehörlosenszene in den USA Ge-

bärdensprachpoesie? Du sprachst davon, dass Kenny und Peter in Colleges auftreten. In

Deutschland hat sich der zeitgenössische Tanz als Ort erwiesen, der sich sehr offen für

Gebärdensprachexperimente gezeigt hat. Gibt es Verbindungen zwischen Gehörlosen

mit Interesse an experimenteller Gebärdensprachkunst und der US-amerikanischen

Off-Szene?

D.B.: Nur sehr wenig. Ich glaube, es gibt ein steigendes Interesse nicht an eigentlicher

Dichtung, sondern an eher poetischem Drama, das eigentlich visuelles Theater ist, und

an Aufführungen ohne schriftlich fixierten Text. Es gab da eine Aufführung in Gallau-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 Gespräche

det, die meiner Ansicht nach wirklich bahnbrechend war, sie hieß »Goya en la Quinta

del Sordo« (»Goya im Hause des Tauben«). Es war non-verbales aber nicht gebärden-

sprachliches Theater, das die Geschichte von Goyas Abstieg in Wahnsinn und Taubheit

erzählt.9 Das wurde von hörenden und gehörlosen Zuschauern gleichermaßen gut auf-

genommen. Es gibt da eine ganze Dimension des visuellen Theaters. In den Arbeiten

von Robert Wilson, der viel in Deutschland gemacht hat …

T.V.: … Deafman Glance10 …

D.B.: … da sehe ich ganz viele Möglichkeiten. Aber bei Gebärdensprache gibt es, glaube

ich, einfach diese Angst davor, die Sprache als Sprache loszulassen und sich an neue

Ausdrucksformen zu wagen. Wir möchten gern mehr sehen … In Gallaudet versucht

manmeiner Ansicht nach, ein bisschen experimentellere Sachen zumachen. Aber diese

Aufforderung sollte man an Leute richten, die dazu in der Lage wären. Das ist eine

unserer Aufgaben als Wissenschaftler auf diesem Gebiet.

9 Vgl. dazumeine Ausführungen in »Hörende schreiben über Gehörlose: Ein Traum von tiefer Stille.

Skizzen zur Entwicklung einer literarischen Schreibweise« in diesem Band auf S. 236f.

10 Der Regisseur Robert Wilson schuf 1970 mit Deafman Glance eine vierstündige Theaterarbeit, die

keinem Narrativ folgt, sondern Bilder aus dem Leben eines tauben Kindes zeigt. Inspiriert wurde

die Arbeit durch das gehörlose Kind Raymond Andrews, das Wilson adoptiert hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025 - am 13.02.2026, 07:15:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

