Ethischer Relativismus —
alles eine Frage der Perspektive?

KONRAD PAUL LIESSMANN

In einer pluralistischen und multikulturellen Gesellschaft ist der ethi-
sche Relativismus so etwas wie die inoffizielle Doktrin, die unausge-
sprochen die Moraldiskurse solch einer Gesellschaft grundiert und
strukturiert. Dass Menschen, Individuen wie Gruppen, unterschiedliche
Vorstellungen von einem guten Leben, von Sitte und Moral haben, sei-
en diese religios oder weniger religios geprégt, und dass es zu den Ge-
boten der Toleranz gehort, diese Unterschiedlichkeit zu respektieren,
gehort zum Common Sense einer spataufgeklérten Zivilisation. Allein
das Ansinnen, moralische Prinzipien oder Werte als allgemeinverbind-
lich zu erkldren, muss sich in der Regel dem Vorwurf des Eurozen-
trismus und moralischen Imperialismus aussetzen. Dass Moralvorstel-
lungen unterschiedlicher Gruppen, Milieus und Religionen gleichbe-
rechtigt nebeneinander existieren sollen und dass es hier keine Domi-
nanzanspriiche geben darf, gilt vielen als notwendige Voraussetzung
fiir das einigermallen friedliche Zusammenleben von Menschen, die
aus heterogenen Kulturen stammen. Nicht einmal die Menschenrechte
sind davor gefeit, als Ausdruck einer westlichen und damit partikularen
Moralvorstellung zu gelten, die keine universelle Giiltigkeit beanspru-
chen kann. Der ethische Relativismus erscheint so als gleichermaBen
verniinftig wie human, als Ausdruck von Toleranz und Verstindigung.

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Der ethische Relativismus ist keine Erfindung unserer Zeit. Der lo-
cus classicus dieses Konzeptes findet sich bei dem antiken Geschichts-
schreiber Herodot:

»[...] wenn man den Menschen unter allen Sitten und Briauchen die Wahl lief3e,
wiirden sie schlielich alle ihre eigenen wihlen. Jeder hilt eben seine fiir die
besten. Darum wird auch kein verniinftiger Mensch damit seinen Spott treiben.
Dal} alle Volker so iiber ihre Sitten denken, kann man aus vielem schlie3en,
vornehmlich aber aus folgendem: Als Konig Dareios die Griechen an seinem
Hofe fragte, um welchen Preis sie sich bereit finden, ihre toten Viter zu essen,
sagten sie, dazu wiirden sie sich fiir kein Geld verstehen. Darauf liel er Inder
kommen, Kallatier, wie sie heilen, welche ihre toten Eltern essen, und fragte
sie in Gegenwart jener Griechen mit Hilfe eines Dolmetschers, um welchen
Preis sie ihre toten Viter mit Feuer verbrennen wiirden; die aber schrien vor
Entsetzen und baten ihn, um Gottes willen nur solche Worte nicht in den Mund
zu nehmen. Gegen die Sitte ist eben nicht anzukommen, und ich glaube, Pindar
hat recht, wenn er die Sitte Konig tiber alle nennt.« (Herodot 1985, 38. Kapitel,
Bd. I: 212)

Herodots vielzitierte Beispiele scheinen fiir sich zu sprechen. Ihre Sit-
ten und Gebriuche stellen die Menschen iiber alles, und diese Sitten
sind von Kultur zu Kultur vollig verschieden. Jeder ethische Relati-
vismus geht von dieser Voraussetzung aus und handelt sich damit eini-
ge unangenehme Konsequenzen ein. Das Bild einer homogenen Kul-
tur, die durch einen von allen akzeptierten Kodex von Sitten zusam-
mengehalten werde, stimmte so wahrscheinlich schon in der Antike
nicht. In einer Zeit, in der es um Moralitit im Hinblick auf individuel-
les und selbstbestimmtes Handeln geht, ist der Vorschlag, sich an den
Normen einer Gemeinschaft zu orientieren, mit einer Reihe zusétzli-
cher Fragen behaftet. Geht man davon aus, dass alle diese Normen
gleichwertig sind und es keinen verniinftigen Grund gibt, die normati-
ve Ordnung einer Gemeinschaft der einer anderen vorzuziehen, ent-
scheiden letztlich die Zufilligkeit der Geburt und vielleicht noch dsthe-
tische Priferenzen iiber die Moral. Geht man aber davon aus, dass die-

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 29

se normativen Ordnungen nur in bestimmten Bereichen gleichwertig
sind, in Grundsatzfragen wie den Menschenrechten aber keine Kontin-
genz und Beliebigkeit geduldet werden konne, weil diese unbedingt
und universell gelten, hat man den Boden des ethischen Relativismus
auch schon wieder verlassen. Auch derjenige, der andere normative
Ordnungen akzeptiert, weil dies aus dem unbedingten Prinzip der Tole-
ranz folgt, ist kein strenger Relativist, da Toleranz fiir ihn ein unbe-
dingtes Prinzip darstellt.

Der konsequente ethische Relativismus muss vorab also den Gel-
tungsbereich bestimmen, innerhalb dessen die Sitten und normativen
Ordnungen als gleichwertig zu gelten haben. Gilt dies fiir eine Gesell-
schaft, eine partikulare Kultur, einen bestimmten geographischen
Raum oder eine bestimmte historische Zeit? Ein ethischer Relativist
miisste konsequent die Handlungen von Menschen immer im Rahmen
ihres eigenen moralischen Bezugssystems messen und nicht an Nor-
men anderer Zeiten oder anderer sozialer Systeme. Fiir die Mitglieder
einer Mafiafamilie wiirde dann das biirgerliche Recht nicht gelten, fiir
im Rassismus ihrer Zeit befangene Kolonialherren wére die moralische
Kritik eines spiteren Jahrhunderts unangemessen. Will man dies nicht
akzeptieren, bleibt nichts anderes iibrig, als nach einem Ma@stab zu su-
chen, an dem sich die unterschiedlichen moralischen Konzepte und
Wertordnungen messen und vergleichen lassen. Dann aber verldsst
man den Boden des ethischen Relativismus.

Die Schwierigkeit, einen ethischen Relativismus konsequent
durchzuhalten, deutet sich vielleicht schon in jenem Hinweis auf Pin-
dar an, den Herodot in seinen Historien gibt. Offensichtlich bezieht er
sich auf das Fragment 169, das in der Ubersetzung Holderlins folgen-
dermal3en lautet:

»Das Hochste
Das Gesetz,

Von allen der Konig, Sterblichen und

Unsterblichen; das fiihrt eben

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Darum gewaltig
Das gerechteste Recht mit allerhochster Hand.« (Pindar, Fragment 169, 1988:
291)

Pindar spricht hier von nomos, das Gesetz, aber auch Brauch bedeuten
kann. Der Hinweis, dass dieses Gesetz iiber den Sterblichen und Un-
sterblichen steht, deutet eher eine absolute Verbindlichkeit dieses Sit-
tengesetzes an denn seine Beschridnkung auf einen bestimmten Kultur-
kreis. Dieses Gesetz steht iiber allen, es miissen sich ihm sogar die
Gotter unterwerfen und es wiére damit nicht nur ein Ausdruck einer
zeitlich, kulturell oder regional beschrinkten Giiltigkeit.

Tatséchlich stellt das Konzept des ethischen Relativismus einen lo-
gischen Selbstwiderspruch dar. Denn der Anspruch jeder Ethik muss es
sein, Mafstibe des moralisch guten Handelns zu finden, die iiber die je
vorhandenen Sitten und Traditionen hinausgehen und diese selbst mo-
ralisch verhandelbar machen. Eine Ethik, die nicht universalistisch ar-
gumentiert, ist keine Ethik. Als Gegenentwurf zu einer universalisti-
schen Ethik, ob diese nun im Sinne Immanuel Kants oder des Ultilita-
rismus gedacht wird, kann kein ethischer Relativismus konzipiert wer-
den, sondern nur eine Position der Amoral, wie sie Friedrich Nietzsche
experimentell durchdacht hat. Im Folgenden soll nun knapp ein Uni-
versalismus Kantischer Prigung mit Nietzsches amoralischen Perspek-
tivismus kontrastiert werden, um zu verdeutlichen, in welche Richtun-
gen das Paradox des ethischen Relativismus aufgelost werden kann.

DER ETHISCHE UNIVERSALISMUS
KANTISCHER PRAGUNG

Kants Moralphilosophie, wie er sie in der Kritik der praktischen Ver-
nunft und in der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten und in der
Metaphysik der Sitten formuliert hatte, geht davon aus, dass eine Mo-
ral, die das Zusammenleben einer partikularen Gemeinschaft regelt, so
wenig verallgemeinerungsfihig ist wie eine Moral, die nur von subjek-

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 31

tiven Bediirfnissen und Interessen geprigt ist. Eine Moral, die nur fiir
eine Gruppe gilt oder den Interessen eines Einzelnen gehorcht, verfehlt
nach Kant die Idee von Moral, der es um das Gute schlechthin gehen
muss. Sehr wohl ist es aber das Subjekt, dass durch eine verallgemei-
nerungsfdahige Moral jenen Maf3stab in die Hand bekommt, der es ihm
erlaubt, kontingente und begrenzte Formen der Moral wie religios fun-
dierte oder gruppenspezifische Ethiken auf ihre Giiltigkeit und Zumut-
barkeit hin zu iiberpriifen.

Gemil seinem transzendentalphilosophischen Programm fragt
Kant also zuerst einmal nach den Bedingungen der Moglichkeit von
Moral iiberhaupt. Von Moralitidt oder Sittlichkeit zu sprechen, ergibt,
so Kant, tiberhaupt nur dann einen Sinn, wenn es um das Gute an sich
geht — das besagt noch nichts dariiber, ob dieses Gute dann auch ver-
wirklichbar ist. Was aber ist dieses Gute? In seiner Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten hat Kant darauf eine ebenso einfache wie um-
werfende Antwort gegeben: »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja iiber-
haupt auch aufler derselben zu denken moglich, was ohne Einschrin-
kung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter Wille.« (Kant
1974: 18) Man sollte sich diesen Eingangssatz in all seiner verklausu-
lierten Klarheit, aber auch mit all seinem Anspruch auf der Zunge zer-
gehen lassen. Nirgendwo im Universum lisst sich etwas Gutes denken
auller ein guter Wille. Und Kant wei3 auch, warum — alle anderen
Vermogen des Menschen konnen nédmlich auch bose sein:

»Verstand, Witz, Urteilskraft, und wie die Talente des Geistes sonst heiflen
mogen, oder Mut, Entschlossenheit, Beharrlichkeit im Vorsatze, als Eigen-
schaften des Temperaments, sind ohne Zweifel in mancher Absicht gut und
wiinschenswert; aber sie konnen auch duflerst bose und schidlich werden, wenn
der Wille, der von diesen Naturgaben Gebrauch machen soll und dessen eigen-
tiimliche Beschaffenheit darum Charakter heifit, nicht gut ist.« (Ebd.)

Schwer, dem zu widersprechen. Die Schwierigkeiten, aus den Tugen-
den das Gute abzuleiten, bestanden und bestehen ja nicht zuletzt darin,
dass diese das Gute noch nicht garantieren. Der brillanteste Verstand,

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KONRAD PAUL LIESSMANN

die groBte Tapferkeit, auch Treue, ja sogar Selbstlosigkeit konnen fiir
verbrecherische Ziele eingesetzt werden, wie nicht zuletzt die jiingste
Geschichte eindriicklich demonstrierte. Kant bezieht in diese Kritik
auch die antiken Tugenden ein, wie iiberhaupt diese Uberlegungen eine
feinsinnige Kritik an der Aristotelischen Ethik, die ja das rechte Maf3
zwischen extremen Affekten als Tugend pries, darstellen:

»MiBigung in Affekten und Leidenschaften, Selbstbeherrschung und niichterne
Uberlegung sind nicht allein in vielerlei Absicht gut, sondern scheinen sogar
einen Teil vom innern Werte der Person auszumachen; allein es fehlt viel dar-
an, um sie ohne Einschriankung fiir gut zu erkldren (so unbedingt sie auch von
den Alten gepriesen worden). Denn ohne Grundsitze eines guten Willens kon-
nen sie hochst bose werden, und das kalte Blut eines Bdsewichts macht ihn
nicht allein weit gefdhrlicher, sondern auch unmittelbar in unsern Augen noch
verabscheuungswiirdiger, als er ohne dieses dafiir wiirde gehalten werden.«
(A.a.0.: 18f.)

Was Kant mit den letzten Sdtzen formuliert, ist nur zu bekannt: der ge-
niale Verbrecher. Ob der, der seine guten Anlagen, seine Intelligenz,
sein Aussehen, seine Kreativitit, fiir das Bose einsetzt, tatsachlich ver-
abscheuungswiirdiger ist als der, der hisslich und dumm aus dumpfen
Triebe handelt, bleibe einmal dahingestellt. Immerhin: Kant ging da-
von aus, dass weder Eigenschaften, noch bestimmte Tugenden, noch
bestimmte Zwecksetzungen, noch bestimmte Emotionen oder Bediirf-
nisse an sich gut seien, da sie sich unter bestimmten Bedingungen als
schidlich oder bose erweisen konnen. Alle Versuche der Tradition, das
Gute inhaltlich zu bestimmen, kranken nach Kant daran, dass immer
Situationen denkbar sind, in denen sich das Gute in sein Gegenteil ver-
kehrt. Keine Eigenschaft des Menschen ist davor gefeit, von ihm selbst
in boser Absicht missbraucht zu werden. Der einzige Punkt, an dem
das Gute rein ist, ist der Wille, der allen Handlungen, Interessen, Nei-
gungen und Eigenschaften vorausgeht. Wer nicht gut sein will, kann
noch so vortrefflich sein, er ist nicht gut. Der Wille erst ermoglicht das
Gutsein. Nur er kann tatsidchlich gut sein. Was aber ist ein guter Wille?

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 33

Kant war weit davon entfernt, eine rein subjektive Regung, wie sie
sich oft in der entschuldigenden Formel, man habe es ohnehin gut ge-
meint, kundtut, mit dem guten Willen zu identifizieren. Nicht jede
Meinung, nicht jede Absicht, die sich gut diinkt, ist ein guter Wille.
Der gute Wille ist dadurch gekennzeichnet, dass er tatsdchlich das Gute
um seiner selbst willen will. Also jenes Gute will, das unter allen Um-
stinden, zu allen Zeiten, an allen Orten und fiir jeden als gut gelten
soll. Kaum jemand hat so sehr wie Kant die Verallgemeinerungsfahig-
keit zur Bedingung der Moglichkeit von Moral erhoben. Was gut ist,
ist schlechterdings gut und duldet keine Ausnahmen. Das bedeutet,
dass letztlich nur solche Handlungen gut genannt werden konnen, die
um ihrer selbst willen gut sind. Und dieser Wille ist auch dann gut,
wenn es ihn in der Wirklichkeit an Moglichkeiten fehlt, sich durchzu-
setzen:

»Wenn gleich durch eine besondere Ungunst des Schicksals, oder durch kérgli-
che Ausstattung einer stiefmiitterlichen Natur, es diesem Willen génzlich an
Vermogen fehlete, seine Absicht durchzusetzen; wenn bei seiner grofiten Be-
strebung dennoch nichts von ihm ausgerichtet wiirde, und nur der gute Wille
(freilich nicht etwa ein bloBer Wunsch, sondern als die Aufbietung aller Mittel,
so weit sie in unserer Gewalt sind) iibrig bliebe: so wiirde er wie ein Juwel
doch fiir sich selbst gldnzen, als etwas, das seinen vollen Wert in sich selbst
hat.« (A.a.0.: 19.)

Das Gute kann also nur das sein, das allgemein und um seiner selbst
willen gilt. Dieses Gute will der gute Wille. Er will also das schlecht-
hin Unbedingte und Verallgemeinerungsfihige. Verallgemeinerungs-
fahig aber ist allein das Verniinftige. Alle anderen Moglichkeiten, an
denen sich das Gute orientieren konnte, sind ndmlich letztlich partiku-
lar, gelten nur fiir bestimmte Menschengruppen oder fiir bestimmte Si-
tuationen. Religiose Vorschriften gelten nur fiir die Angehorigen dieser
Glaubensgemeinschaft, der Moralkodex einer kriminellen Vereinigung
gilt nur fiir deren Mitglieder. Nur das Verniinftige kann — weil nach
Kant die Vernunft das einzige ist, das alle Menschen miteinander teilen

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KONRAD PAUL LIESSMANN

— zur Grundlage einer allgemeinen Moral gemacht werden. Der gute
Wille will also das Allgemeine, weil es das Verniinftige ist, und er will
das Verniinftige, weil es das Allgemeine ist. Gut handelt also derjeni-
ge, der will, dass alle verniinftigen Wesen den Beweggriinden seines
Handelns zustimmen konnen. Diesem Gedanken hat Kant in seinem
beriihmt-beriichtigten kategorischen Imperativ eine gleichermalien
prézise wie umstrittene Formulierung verschafft: »[...] handle nur nach
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daf} sie ein
allgemeines Gesetz werde.« (A.a.0.: 19.) Kategorisch, also unbedingt,
gilt dieser Imperativ, weil er keinen weiteren Bestimmungen mehr
unterliegt, im Gegensatz zu den hypothetischen Imperativen, die jene
Handlungen beschreiben, die eingesetzt werden miissen, wenn be-
stimmte Ziele erreicht werden soll. Kants kategorischer Imperativ pro-
voziert natiirlich einige Missverstdndnisse. So hat Kant selbst darauf
hingewiesen, dass sein Imperativ nicht mit der Goldenen Regel — >Was
du nicht willst, dass man dir tu, das fiig auch keinem andern zu< —
gleichzusetzen ist, denn das wiirde ja zum Beispiel bedeuten, dass kein
Richter einen Angeklagten verurteilen diirfte, weil er selbst natiirlich
auch nicht verurteilt werden wollte. Dem kategorischen Imperativ geht
es zentral um Verallgemeinerung durch Verniinftigkeit, das heifit ge-
sucht werden jene Maximen, von denen angenommen werden kann,
dass es im verniinftigen Interesse aller verniinftigen Wesen liegt, ihnen
zuzustimmen. Verstoen verniinftige Wesen gegen den kategorischen
Imperativ, so zeigt sich dies iibrigens daran, dass sie sich bei dem Ver-
such, die Maxime ihres Handelns zu verallgemeinern, in einen logi-
schen Selbstwiderspruch verstricken.

Kants kategorischer Imperativ zielt also darauf ab, nur solche Ma-
ximen als moralisch gelten zu lassen, die sich dem Anspruch einer ver-
niinftigen Uberpriifung stellen. Aus Pflicht handeln heifit bei Kant ge-
nau, der Vernunft dem Vorrang vor allen anderen moglichen Motiven
des Handelns zu geben. Natiirlich kann auch eine Handlung aus einem
Gefiihl heraus fiir den Betroffenen gut sein; aber dies ist nach Kant
kein sonderliches moralisches Verdienst:

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 35

»Denn Liebe als Neigung kann nicht geboten werden, aber Wohltuen aus
Pflicht selbst, wenn dazu gleich gar keine Neigung treibt, ja gar natiirliche und
unbezwingliche Abneigung besteht, ist praktische und nicht pathologische Lie-
be, die im Willen liegt und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsitzen
der Handlung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein kann ge-
boten werden.« (A.a.O.: 25f.)

Kant forderte also gerade nicht Leidenschaft, Mitgefiihl oder Mitleid
zur Grundlage der Moral zu machen, da diese Empfindungen kontin-
gent sind und niemandem abverlangt werden kdnnen. Nur die verniinf-
tig begriindeten Grundsitze, die, weil sie verniinftig begriindbar sind,
von jedem eingefordert werden konnen, taugen als Grundlage einer
universellen Ethik: Wohltun aus Pflicht. Keinesfalls bedeutet Handeln
aus Pflicht bei Kant, blindlings irgendwelchen staatlichen oder sonsti-
gen Autorititen zu gehorchen. Eher im Gegenteil: Nur die Vernunft
verpflichtet, nie die Institution oder die Tradition. Das gilt auch fiir
vermeintlich gottliche Gebote, deren moralische Dignitit sich erst er-
weist, wenn sie von der Vernunft auf ihre Verniinftigkeit hin iiberpriift
worden sind. Das Bose aber, so Kant, liegt nicht im Misslingen der
einen oder anderen Handlung, liegt auch nicht darin, dass wir hin und
wieder unsere Neigungen iiber unsere Vernunft stellen, sondern liegt
darin, die Eigenliebe iiber die Maximen der Vernunft zustellen.
Fraglich, ob Kants formale Bestimmung von Moral praktizierbar
ist. Immerhin sind einige seiner Uberlegungen doch ins allgemeine
Bewusstsein gelangt und mit Bestandteil zumindest der ideellen
Grundlage moderner Gesellschaften geworden. In der Rechtsprechung
etwa gehen wir selbstverstiandlich davon aus, dass eine Tat nicht nur
nach ihrem Effekt, sondern auch nach der ihr zugrundeliegenden Ab-
sicht oder Gesinnung, dem Willen, zu beurteilen ist. Und wenn eine
Formulierung des kategorischen Imperativs lautete: »Handle so, dafl du
die Menschheit, sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden
andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als Mittel brau-
chest.« (A.a.0.: 61), dann bedeutet dies nichts Geringeres als die philo-
sophische Basis der Grundlegung der Menschenrechte. Denn nur wenn

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KONRAD PAUL LIESSMANN

jeder Mensch Zweck an sich ist, kommen ihm auch unverduflerliche
Rechte zu. Kant war aber auch Realist genug um zu wissen, dass wir
uns wechselseitig immer auch als Mittel, nie nur als Zwecke an sich
behandeln und betrachten werden. Dennoch regte und regt sich in der
Philosophie immer wieder der Verdacht, dass alle Versuche, eine all-
gemeingiiltige Moral zu begriinden, ins Leere gehen miissen, weil der
Mensch schlechterdings kein moralisches Subjekt sei, sondern durch
michtige un- oder aufermoralische Motive geprigt werde, die durch
die grolen Moralsysteme nur unzureichend iibertiincht werden. Nie-
mand hat diesen Verdacht schirfer formuliert als Friedrich Nietzsche.
Nietzsche ging es dabei nicht darum, die Relativierung der einen oder
anderen Moral zu betreiben; ihm ging es um den Nachweis, dass Moral
schlechterdings immer der Ausdruck nichtmoralischer Motive sein
muss. In Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant wird dies besonders
deutlich, vielleicht auch gerade wegen der Verzerrungen und Zuspit-
zungen, die sich Nietzsche, wie immer, zuschulden kommen lieB3.

NIETZSCHES AMORALISCHER PERSPEKTIVISMUS

Nietzsche hat Kant nicht sonderlich gemocht. Obwohl: eindeutig war
seine Haltung nicht. Immerhin nannte Nietzsche Schopenhauer seinen
Erzieher, und dieser wiederum hielt sich fiir den einzigen legitimen
Kantianer. Das Wort- und Begriffspaar »Kant und Schopenhauer« ist
bei Nietzsche dann immer auch zu finden, aber aus dem »grof3en Kant«
der frithen Jahre wurde dann zunehmend der »Konigsberger Chinesex,
der emsige und duldsame Arbeiter, fiir Nietzsche die Verkorperung
eines durch und durch akademischen, aber unphilosophischen Typus.
An Kant hat dann auch Nietzsche eine These exemplifiziert, die er
schon in seiner unzeitgeméiBen Betrachtung liber Schopenhauer als Er-
zieher formuliert hatte:

»Die einzige Kritik einer Philosophie, die moglich ist und die auch etwas be-

weist, namlich zu versuchen, ob man nach ihr leben konne, ist nie auf Universi-

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 37

taten gelehrt worden: sondern immer die Kritik der Worte tiber Worte.« (Nietz-
sche 1980a: 417)

Das Verhiltnis von Nietzsche zu Kant ist natiirlich gut untersucht. Die
Konferenz >Kant und Nietzsche im Widerstreit¢, die im Jahre 2004 in
Naumburg an der Saale stattfand und deren Akte von Beatrix Him-
melmann herausgegeben wurden, beleuchtet fast alle Facetten dieses
Verhiltnisses, und Constantin Rauner (2005: 119ff.) hat dabei in einem
Totengesprdch zwischen Kant und Nietzsche zur Moralphilosophie de-
ren Standpunkte pointiert kontrastiert.

Geht es um Nietzsches Kritik an Kants Moralphilosophie, wird
gerne betont, dass diese eigentlich ihrem Gegenstand vollig unange-
messen sei. Nietzsche habe Kant zuerst psychologisiert und dann vul-
garisiert, um seine Kritik {iberhaupt platzieren zu kdnnen. Das ist nicht
ganz unrichtig, hingt aber mit Nietzsches eigenem Konzept von Kritik
zusammen. Im Gegensatz zum transzendentalphilosophischen Ansatz
Kants, der nach den Bedingungen der Moglichkeit von Moral suchte,
stellt Nietzsches genealogische Methode eine andere Frage: die nach
der Genese und der Bedeutung der Wirklichkeit von Moral. Und dies
gilt auch fiir Nietzsches Auseinandersetzung mit Kant, bei der ich drei
Zugangsweisen, die natiirlich nicht strikt zu trennen sind, unterschei-
den mochte: Einmal — im Sinne der These aus der Dritten unzeitge-
mdflen Betrachtung — die Frage nach dem Zusammenhang von Philo-
sophie und individuellem Lebensvollzug; dann die genealogische Pers-
pektive, die nach der Entstehungsgeschichte von Moralkonzepten
fragt; und dann — vielleicht ungewohnlich — doch eine systematische
Kritik, die Kants Argumentation einer immanenten Unstimmigkeit
iberfithren will. Zu diesen drei Aspekten nun einige Anmerkungen.
Nietzsche hat Kant einmal mit folgenden Worten charakterisiert:

»Kant erscheint, wenn er durch seine Gedanken hindurchschimmert, als wacker
und ehrenwerth im besten Sinne, aber als unbedeutend: es fehlt ihm an Breite
und Macht; er hat nicht zu viel erlebt, und seine Art, zu arbeiten, nimmt ihm die

Zeit, Etwas zu erleben, — ich denke, wie billig, nicht an grobe >Ereignisse< von

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Aussen, sondern an die Schicksale und Zuckungen, denen das einsamste und
stillste Leben verfillt, welches Musse hat und in der Leidenschaft des Denkens
verbrennt.« (Nietzsche 1980b: 286)

Und in einer Notiz aus dem Sommer 1883 hielt Nietzsche fest: »Ganz
abgesehen vom Werthe solcher Behauptungen: wie >es giebt einen ka-
tegorischen Imperativ!< kann man immer noch fragen: was sagt eine
solche Behauptung von dem Behauptenden aus.« (Nietzsche 1980c:
262). Ein Gutteil der Argumente, die Nietzsche gegen Kant vorbringt,
sind zumindest von dieser Fragestellung gefirbt. Was muss man fiir ein
Mensch sein, welche Charakterziige sind vonndten, um den Kategori-
schen Imperativ zu formulieren? Nietzsches Antwort ist klar, aber
nicht so einfach wie man glauben mochte: dieser Mensch ist namlich
durch eine eigentiimliche Mischung aus Arroganz und Servilitit ge-
kennzeichnet:

»Der Mensch muss Etwas haben, dem er unbedingt gehorchen kann< — das ist
eine deutsche Empfindung, eine deutsche Folgerichtigkeit: man begegnet ihr
auf dem Grunde aller deutschen Morallehren. [...] Sich unterwerfen, folgen, 6f-
fentlich oder in der Verborgenheit, — das ist deutsche Tugend. Lange vor Kant
und seinem kategorischen Imperativ hatte Luther aus der selben Empfindung
gesagt: es miisse ein Wesen geben, dem der Mensch unbedingt vertrauen kénne
[...]« (Nietzsche 1980b: 187f.).

Diese Sitze aus Morgenrothe demaskieren nicht nur diese Servilitit,
sondern dechiffrieren sie zugleich als sdkularisierte Gottesfurcht. In
dieser Sehnsucht nach einem unbedingt giiltigen Imperativ, dem sich
alle verniinftigen Wesen unterwerfen kénnen sollten, steckt aber auch
ein gutes Stiick Uberheblichkeit:

»Und nun rede mir nicht vom kategorischen Imperativ, mein Freund! [...] Wie?
Du bewunderst den kategorischen Imperativ in dir? Diese »>Festigkeit< deines

sogenannten moralischen Urtheils? Diese >Unbedingtheit< des Gefiihls >so wie

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 39

ich, miissen hierin Alle urtheilen<? Bewundere vielmehr deine Selbstsucht dar-
in!« (Nietzsche 1980d: 562)

Der Aphorismus 335 der Frohlichen Wissenschaft, librigens iiber-
schrieben mit »Hoch die Physik!«, fiihrt diese Selbstsucht, die gleich-
zeitig ein Mangel an Selbsterkenntnis ist, plastisch vor Augen. Mag
man dies auch als psychologische Polemik abtun — zu viele Vertreter
einer rigorosen Moral weisen diese Ziige auf, als dass man sie zumin-
dest in einer lebensweltlichen Perspektive leichthin ignorieren konnte.
Zudem enthilt diese Polemik durchaus auch ein systematisches Argu-
ment: In der Forderung nach Verallgemeinerbarkeit einer Maxime ist
ein Paradoxon nicht zu umgehen ist. Entweder ist dieses Allgemeine
nicht meine Maxime, dann bin ich in ihr als motivational handelndes
Subjekt ausgeloscht, oder es ist meine Maxime, dann ist es selbstsiich-
tig, sie allen anderen anzuempfehlen. Aber die Berufung auf eine all-
gemeine Vernunft ist auch kleinlich, da ich nicht meine Maxime zu
einem Imperativ erkldre, sondern mich hinter der supponierten Allge-
meingiiltigkeit verstecke.

Dem korrespondiert auch der Aphorismus 5 der Frohlichen Wis-
senschaft, »Unbedingte Pflichten«: »Alle feinere Servilitéit hilt am ka-
tegorischen Imperativ fest und ist der Todfeind Derer, welche der
Pflicht den unbedingten Charakter nehmen wollen: so fordert es von
ihnen der Anstand, und nicht nur der Anstand.« (Ebd.: 377f.) Und in
einem Fragment aus dem Friithjahr 1880 hief3 es schon:

»Die Entstehung des kategorischen Imperativs ist nichts Erhebliches. Gewil3
wollen die Meisten einen unbedingten Befehl, ein unbedingtes Gebot lieber als
etwas Bedingtes: das Unbedingte erlaubt ihnen, den Intellekt aus dem Spiele zu
lassen und ist ihrer Faulheit geméBer; hiaufig entspricht es auch einem gewissen
Hange zur Hartnéckigkeit und gefillt den Personen, welche sich ihres Charak-
ters rithmen. « (Nietzsche 1980e: 100)

Soviel zur Psychologie Kants und des Kantianers. Nun einige Hinwei-
se auf Nietzsches genealogische Dechiffrierung des Kategorischen Im-

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | KONRAD PAUL LIESSMANN

perativs. In der Genealogie der Moral fiihrte Nietzsche die Begriffe
Schuld, Gewissen und Pflicht auf das Obligationen-Recht zuriick, auf
die Verpflichtungen, die ein Schuldner gegeniiber seinem Schuldiger
auf sich nahm, und die, »wie der Anfang alles Grossen auf Erden,
griindlich und lange mit Blut begossen worden«. Schuld bedeutet, je-
mandem etwas schuldig und damit dessen Gewalt ausgeliefert zu sein.
Pflicht bedeutet, die Riickerstattung dieser Schuld auf sich genommen
zu haben, wie weh das auch immer tun mag. Und Nietzsche kann sich
die Anmerkung nicht verkneifen, dass jene Welt der »Heiligkeit der
Pflicht« deshalb im Grunde einen »gewissen Geruch von Blut und Fol-
ter« niemals wieder ganz eingebiisst habe [..] (selbst beim alten Kant
nicht: der kategorische Imperativ riecht nach Grausamkeit ...).«
(Nietzsche 1980f: 300)

Ein Fragment aus dem Frithjahr 1885 gibt dieser genealogischen
Betrachtung noch eine andere Pointe:

»Was ist denn diese ungeheure Macht, welche dermaafen seit 2 Jahrtausenden
die Philosophen narrt und die Vernunft der Verniinftigen zu Falle bringt? Jener
Instinkt, jener Glaube, wie ihn das Christenthum verlangt: das ist der Heerden-
Instinkt selber, der Heerden-Glaube des Thiers >Mensch¢, das Heerden-
Verlangen nach der vollkommenen Unterwerfung unter eine Autoritit — (das-
selbe, was aus dem deutschen Heerden-Instinkte heraus Kant den >kategori-
schen Imperativ< getauft hat).« (Nietzsche 1980g: 446f.)

Die Pflicht, die uns zwingen will, uns einem allgemeinen Prinzip des
Sittlichen zu unterwerfen, entpuppt sich als urspriinglicher Herdenin-
stinkt, Ausdruck der Notwendigkeit, ein gemeinsames Leben mit ande-
ren Menschen zu fiihren. Die Herde ist Nietzsches genealogische Ent-
larvung fiir das, was Kant emphatisch die Idee der Menschheit nannte.
Mit der Charakterisierung jeder moralischen Gemeinschaft als Herde
hat Nietzsche allerdings auch eine selbst wiederum amoralische Diffe-
renz eingefiihrt: Die zwischen den Vielen und dem starken Einzelnen.
Moral gilt immer nur fiir Mitglieder einer Herde, nie fiir den, der sich

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 41

stark genug weill, um seine Interessen jenseits der dngstlich unter dem
Schutzmantel der Moral zusammenriickenden Herde durchzusetzen.

Wirklich interessant wird es allerdings dort, wo diese genealogi-
sche Deutung in eine systematische Kritik transformiert wird. Nietz-
sche hatte schon in Menschliches, Allzumenschliches das Verallgemei-
nerungsprinzip des kategorischen Imperativs einer prinzipiellen Kritik
unterzogen:

»Die dltere Moral, namentlich die Kant’s, verlangt vom Einzelnen Handlungen,
welche man von allen Menschen wiinscht: das war eine schone naive Sache; als
ob ein Jeder ohne Weiteres wiisste, bei welcher Handlungsweise das Ganze der
Menschheit wohlfahre, also welche Handlungen tiberhaupt wiinschenswerth
seien [...].« (Nietzsche 1980h: 46)

Man konnte Nietzsche vorwerfen, dass er Kants Argumentation mit
diesem Vorwurf nicht trifft — denn nicht ein empirisch konstatiertes
>Wohlbefinden< der ganzen Menschheit, wohl aber die >Idee< der
Menschheit sollten das regulative Prinzip des Handelns abgeben.

Nietzsches Kritik ist allerdings nicht nur oberfldchlich, sondern
trifft auch einen Nerv der Kantischen Ethik. Gerade weil es fiir ihn ein
Unding ist anzunehmen, dass auch nur ein Mensch durch eine Ver-
nunftidee zu einer Handlung motiviert werden konnte, reduziert er den
Kantischen Ansatz auf das, was nach Nietzsche bei Lichte besehen da-
von librigbleibt: der Wunsch, so zu handeln, dass es allen Menschen
halbwegs gut gehe. Dieser Wunsch, obgleich er iiberdeutlich die real
existierenden Erscheinungsformen eines sittlichen Subjekts beschreibt,
ist nun freilich naiv. Den entscheidenden Einwand gegen den kategori-
schen Imperativ formulierte Nietzsche in einer Notiz aus dem Herbst
1883: »Was ich euch thun will, das konntet ihr mir nicht thun! Und
was ich nicht will, da3 ihr mir thut, warum sollte ich dies euch nicht
thun?« Und wenige Wochen spiter variierte Nietzsche: »Was ich nicht
will, da3 ihr mir thut, warum sollte ich dies nicht euch thun diirfen?
Und wabhrlich, das, was ich euch thun muf, gerade das konntet ihr mir
nicht thun!« (Nietzsche 1980c: 554; 610)

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Es gibt, so Nietzsche, keinen motivationslogischen Grund, das
nicht zu tun, von dem man nicht will, dass es einem angetan wird, denn
es gibt weder eine Identitit von Tun und Leiden, noch eine von Subjekt
und Objekt oder von dem Ich und dem Anderen. Es ist, so konnte man
salopp formulieren, lediglich eine strategische Machtfrage, ob ich es
mir erlauben kann, jemandem etwas anzutun, von dem ich nicht moch-
te, dass es mir selbst angetan wird. Man kann solch eine Uberlegung
im Kantischen Sinne durchaus bose nennen, denn es setzt das situative
Krifteverhiltnis iiber eine allgemeine Norm. Sofern in der Realitéit des
Handelns allerdings iiberhaupt Kalkiile entworfen werden, diirften sie
allerdings eher den Nietzscheanischen Varianten denn der Goldenen
Regel oder gar dem Kategorischen Imperativ gehorchen. Das Bose
liegt schon darin, dass es keinen Garanten fiir die tatséichliche Rezipro-
zitdt von Handlungsweisen gibt. Die Beherzigung der Kantischen Ma-
xime verlangte deshalb, sich diesen zu imaginieren: Gott. Nietzsche
wollte auf diese Illusion verzichten, das heifit auf die Vorstellung, dass
sich bose sein letztlich nicht auszahlt, weil eine transzendente Instanz
fiir Gerechtigkeit sorgt. In Jenseits von Gut und Bose konnte er deshalb
auch jenen Gedanken wagen, der jede Moral als verbotener und sub-
versiver Verdacht begleitet: »[...] nicht zu reden von den Bosen, die
gliicklich sind, — eine Species, welche von den Moralisten verschwie-
gen wird.« (Nietzsche 1980i: 56)

Im Antichrist hat Nietzsche dann die Grausamkeit des Kantischen
Pflichtbegriffs vor allem darin gesehen, dass dieser das Subjekt me-
chanisiert und letztlich seiner eigenen vitalen Interessen beraubt:

»Nichts ruinirt tiefer, innerlicher als jede >unpersonliche« Pflicht, jede Opferung
vor dem Moloch der Abstraktion. [...] Was zerstort schneller als ohne innere
Nothwendigkeit, ohne eine tief personliche Wahl, ohne Lust arbeiten, denken,
fithlen? als Automat der »Pflicht«? Es ist geradezu das Recept zur décadence,
selbst zum Idiotismus ... Kant wurde Idiot. — Und das war der Zeitgenosse
Goethes!« (Nietzsche 1980j: 177)

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 43

Nietzsche, der ansonsten wenig Probleme damit hatte, den Menschen
als determiniertes Wesen, als von Notwendigkeiten Getriebenen zu se-
hen, emport sich bei dem Gedanken, dass eine vernunftgebundene
Ethik den Menschen zu einem »Automaten der Pflicht« degradieren
konnte. Und er hat zumindest in dem Sinne Recht behalten, als der
Kantische Pflichtbegriff historisch gesehen zu einem Automatismus
degradiert wurde, durch den Millionen von Menschen einem Moloch
der Abstraktion geopfert wurden. Es wire allerdings zu fragen, ob
Nietzsches vielleicht iiberempfindliche Reaktion auf Kant nicht auch
dessen Philosophie im Kern trifft: denn die von Kant postulierte Ver-
schrinkung des Sittengesetzes mit der Autonomie des Vernunftsub-
jekts ist jener Punkt, an dem der kategorische Imperativ solange in der
Realitit scheitern muss, solange Subjekte sich nicht ausschlielich als
rationale Maschinen verstehen.

Wie wenige hat Nietzsche erkannt, dass der Egoismus und dessen
Uberwindung das eigentliche Problem der Kantischen Moralphiloso-
phie gewesen war. Erst die Unterstellung, dass das Verfolgen selbst-
siichtiger Zwecke das Bose sei, das durch die Unterwerfung unter eine
alle Subjektivitdt transzendierende Vernunft gebindigt werden miisse,
fiihrt zur konsequenten Formulierung des kategorischen Imperativs.
Das Verbot der Ausnahme lidsst dem Individuum nur einen individuel-
len Akt: die Aufgabe der Individualitidt. Die Differenz zwischen Kant
und Nietzsche liegt dabei tatséchlich in der Frage, ob Menschsein in
erster Linie heiflit, Subjekt sein, oder ob es bedeutet, Angehoriger der
Menschheit zu sein.

Indem Nietzsche Kant einen Idioten nannte, pointiert er diese Kri-
tik am Automatismus der Pflicht allerdings noch einmal. Denn Nietz-
sche, der Altphilologe, wusste, dass der Idiot der Privatmann ist, der
sich den Verpflichtungen der Polis entziehen will. Indem der Kategori-
sche Imperativ, der ein allgemeines Sittengesetz darstellt, als Idiotis-
mus denunziert wird, wird auch — zumindest unterschwellig — darauf
verwiesen, dass nur jemand, der sich dem realen politischen Allgemei-
nen entzieht, auf die verriickte Idee kommen kann, ein allgemeines Sit-
tengesetz zu formulieren.

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | KONRAD PAUL LIESSMANN

KONSEQUENZEN FUR DEN
ETHISCHEN RELATIVISMUS

Was bedeutet die Kontroverse zwischen Kant und Nietzsche fiir den
ethischen Relativismus? Beide Positionen relativieren Moral nicht in
Hinblick auf unterschiedliche Sitten und Gebriuche, wie es die Hero-
dot-Stelle nahelegte. Sowohl Kant wie auch Nietzsche argumentieren
aus der Perspektive des Subjekts. Bei Kant will dieses als intentional
moralisches Wesen seine Subjektivitit in der allgemeinen Verniinftig-
keit des Sittengesetzes autheben; bei Nietzsche erweist sich das Sub-
jekt und sein Wille zur Macht als jene Kraft, die sich des Allgemeinen
jederzeit dort bedient, wo es seinen besonderen Bediirfnissen Rech-
nung trigt. Als Kantianer wiirde man in einer unordentlich gewordenen
Welt alles daran setzen, verniinftig begriindbare Menschenrechte als
universalen Rahmen aller partikularer Ethiken zu argumentieren und
politisch durchzusetzen; als Nietzscheaner wiirde man hinter diesem
Versuch nur versteckte Machtanspriiche vermuten, aber auch in der
Forderung nach einem ethischen Relativismus nichts anderes sehen als
Herrschaftsanspriiche partikularer sozialer Formationen oder als Kapi-
tulationsangebote einer Gesellschaft, die es nicht mehr wagt, ihre Wer-
te und Interessen zu artikulieren und durchzusetzen. All das ist aber
nicht nur eine Frage der Perspektive. Perspektivismus, als souveridnes
Vermogen, unterschiedliche Standpunkte einzunehmen, ist paradoxer-
weise iiber jede eingenommene Perspektive immer schon hinaus. Wer
sich in die Lage eines anderen hineinversetzen kann, ist nicht in dessen
Lage. Wer von einer Perspektive in die nichste wechseln, heute diese,
morgen eine andere Moral vertreten kann, ist eben nicht mehr an eine
Perspektive gebunden. Der konsequente ethische Relativismus muss so
immer eine nichtrelativistische Position, die die Einnahme aller Stand-
punkte erlaubt, voraussetzen. Wer umgekehrt eine nicht universalisier-
bare Ethik etwa im Sinne einer Religion oder Glaubensgemeinschaft
vertritt, kann diese aus seiner Innenperspektive eben nicht relativieren.
Man kann schwer einem Gldubigen empfehlen, doch einmal ein Leben
als Atheist zu versuchen. In der Ethik, so liee sich sagen, erhebt das

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 45

Relative immer Absolutheitsanspriiche, und das Absolute gibt sich
gerne relativ. Feine Nasen wie die Friedrich Nietzsches haben die sich
daraus ergebenden unsauberen Gedanken und Taten formlich gewittert.
Was daraus geschlossen werden kann? Vorsicht, hochste Vorsicht in
allen Fragen der Moral. Misstrauen ist hier generell angebracht. Hinter
jeder Moral verbergen sich Motive, die durch diese Moral nicht ausge-
driickt, sondern verdeckt werden wollen.

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | KONRAD PAUL LIESSMANN

LITERATUR

Herodot (1985): »Drittes Buch: Thaleia«, in: Ders., Das Geschichts-
werk in zwei Binden, hrsg. v. Hans-Joachim Diesner u. Hannelore
Barth, iibersetzt aus dem Griechischen von Theodor Braun, 2.
Aufl., Berlin/Weimar, S. 191-268.

Kant, Immanuel (1974): »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in:
Ders., Werkausgabe Band VII, hrsg. v. Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a.M.

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Unzeitgemédfe Betrachtungen Ill«, in:
Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 1,
hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 335-427.

Nietzsche, Friedrich (1980b): »Morgenrothe«, in: Ders., Sadmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-331.

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Nachlafl 1882 — 1884 «, in: Ders., Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 10, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980d): »Die frohliche Wissenschaft«, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 343-651.

Nietzsche, Friedrich (1980e): »Nachlafl 1880 — 1882«, in: Ders., Samt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 9, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980f): »Zur Genealogie der Moral, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 245-412.

Nietzsche, Friedrich (1980g): »Nachlall 1884 — 1885«, in: Ders., Simt-
liche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 11, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen.

Nietzsche, Friedrich (1980h): »Menschliches, Allzumenschliches I«,
in: Ders., Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd.
2, hrsg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-336.

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHISCHER RELATIVISMUS | 47

Nietzsche, Friedrich (1980i): »Jenseits von Gut und Bose, in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 5, hrsg. v.
Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-243.

Nietzsche, Friedrich (1980j): »Der Antichrist«, in: Ders., Sdmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 6, hrsg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari, Miinchen, S. 165-254.

Pindar (1988): »Fragment 169«, in: Friedrich Holderlin, Samtliche
Werke, Kritische Textausgabe Bd. 15, hrsg. v. D.E. Sattler, Darm-
stadt, S. 291.

Rauner, Constantin (2005): »Totengesprich zwischen Kant und Nietz-
sche zur Moralphilosophie«, in: Beatrix Himmelmann (Hg.), Kant
und Nietzsche im Widerstreit, Berlin, S. 119ff.

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 20:53:48.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

